

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

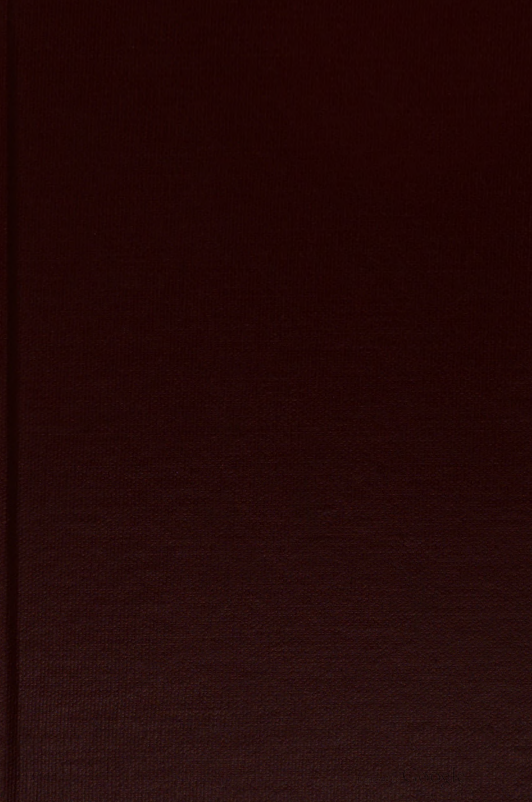
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Cp 573.10



HARVARD COLLEGE LIBRARY

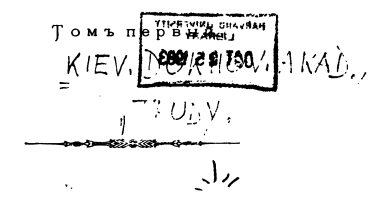
# ТРУДЫ

# КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ

AKA JEMIM.

.

1892.



КІЕВЪ.

Типографія Г. Т. Корчакъ-Новицкаго, Михайловская ул., д. № 4-й. 1892.

# HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND

Печатать дозволяется 2 декабря 1891 г. Ректоръ Кіевской Духовной Академіи,

Епископъ Сильвестръ.



Глава IV. Ст. 1—2. Слушайте слово  $\Gamma$ осподне, сыны Иэраилевы: ибо судъ у Господа съ обитателями земли; потому что нъть ни истины, ни милосердія, ни Богопознанія на земль. Проклятіе, и обмань, и убійство, и воровство и прелюбодъйство крайне распространились (inundaverunt), и кровопролитие слыдуеть (tetigit) за кровопролитиемъ. LXX: Слушайте слово Господне, сыны Израилевы: ибо судъ у Господа съ обитателями земли, потому что нъте ни истины, ни милосердія, ни Богопознанія на земль. Проклятіє, и обмань, и убійство, и воровство и прелюбодныйство распространились на землы, и кровь смишали ст кровью. Съ начала пророчества до настоящаго мъста подъ образомъ блудницы и прелюбодъйцы, поторыя, послъ весьма тяжимъ наказаній и весьма продолжительнаго оставленія [Богомъ], возвращаются въ прежнее или лучшее состояніе, перечислаются грахи десяти или двухъ кольнь и вообще всяхь. Теперь рычь снова обращается въ Изранию, то есть въ десяти волжнамъ, и говорится, что не напрасно Богъ во гивив Своемъ угрожалъ и поражалъ столь тижними навазаніями, чтобы не могло повазаться, что не по праведному суду, но несправедливо, вследотвіе всемогущества Божін, состоялось опредвленіе относительно твхъ, кои не гръшили. Слушайте, говорить пророкъ, слово Господне, сыны Израилевы, ибо Господь хочеть судиться съ Своимъ народомъ и изложить причины гивва Своего. Натъ ни истины ни милосердія, ни Богопознавія на земль. Ибо истина не можеть быть бевъ инлосердія, и милосердіе бевъ истины дълаетъ небрежными; поэтому одно соединяется съ другимъ, и вто не будетъ имъть ихъ, тотъ, слъдоватольно, не будеть имъть и Богопознанія. Но, наобороть, вивсто истины обманъ и вивсто милосердія провлятіе, убійство, воровство, прелюбодъйство, - не свазаль есть, но прибавиль: крайне распространились, чтобы указать на обиле пороковъ. Также вивсто Богопознанія, котораго нівть на землів,

вровопродитіе слідуеть за вровопродитіемъ или вровь смівшали съ вровью, увеличиван гріхи гріхами и присоеднняя въ прежнимъ новые. И справедливо призываются на судъобитатели земли, а не пребывающіе на ней (incolae), потому что отгалица ствера возгораются злая на обитающихъ на земли (Iерем. 1, 14). И въ Отвровеніи Іоанна (гл. 8) горе, горе, горе наревается живущимъ на земли. Но вто можетъ вмістів съ проровомъ сказать: пресельникъ азъ есмь у Тебе и пришлець, якоже вси отщы мои (Псал. 38, 13), и вто прошель чрезъ этотъ міръ, кавъ переселенецъ в страннивъ, тотъ стремится въ истинъ, милосердію и Богопознанію, чтобы не быть увлеченнымъ чрезъ наводняющее провлятіе, и обманъ и убійство, воровство и прелюбодійство.

Ст. 3. За то восплачето вемля, и изнеможето всякій, обитающій на ней, съ звърями полевыми и птицами небесными; также и рыбы морскія погибнуть (congregabuntur). LXX: Поэтому восплачеть земля и изнеможеть со всюми тъми, что обитаети на ней, съ звърями полевыми и съ пресмыкающимися по земль и птицами небесными, и рыбы морекія исчезнуть. Тавъ вавъ нътъ на земяв ни истины, ни милосердія, ни Богоповнанія, но наоборотъ, крайне распространились проклятіе и обманъ, и убійство, и воровство и предмбодвиство, и вровопродитіе сладуеть за провопролитиемь, то восплачеть земля вивств съ обитателями своими и изнеможетъ, такъ что не будетъ имъть звърей полевыхъ и птицъ небесныхъ, и рыбы морскія исчезнуть. Ибо вогда настанеть павнение десяти колвнь, то, по уничтожени обитателей, исчезнутъ также звъри и птицы небесныя и рыбы морскія; даже безгласныя стихів испытають на себъ гиввь Божій. Вто не върить тому, что это совершилось съ народомъ израильскимъ, тотъ пусть посмотрить на Иллирію, пусть посмотрить на Оравіи, на Македонію, и на Панновіи и на всю землю, простирающуюся отъ Пропонтиды и Босфора до Юліевыхъ Альпъ, и [тогда]

онъ подтвердить, что вивств съ людьми исчезди и всв животныя, которыя прежде поддерживались Творцемъ для пользы людей. Но если мы будемъ, согласно съ мижніемъ ввкоторыхъ, подъ звврями понимать дикихъ людей, подъ птицами небесными—твхъ, кои превозносятся высокомврио и презирають все человвческое, а подъ рыбами морскими—твхъ, кои неразумны и настолько безразсудны, что совсвиъ ничего не понимають и не видятъ отврытаго воздуха и неба; то это было бы проявленіемъ не столько гивва, сколько благости Божіей, что все худое уничтожается на землв.

Ct. 4-5. Ho nyems hukmo ne cydums u nyems huкто не обличается; ибо народь твой подобень спорящимь со священникомъ, и ты падешь въ этотъ день (hodie), также и пророкъ падеть съ тобою. LXX: Чтобы никто не судился и никто не обличался; но народь Мой подобенз священнику, съ которымъ спорять, и онъ изнеможеть среди дня (per diem), также и пророкь изнеможеть съ тобою. Сказанное нами по переводу LXX: чтобы никто не судился и никто не обличался должно быть соединяемо съ предшествующимъ стихомъ (capitulo); но мы следуемъ овремиъ. Такъ какъ сыны Азранлевы, обитавшіе на земль, бывъ призваны на судъ Божій, чтобы выслушать причины гивва Господня и узнать о прежнихъ грвхахъ, всявдствіе воторыхъ они предаются врагамъ, остаются и теперь при своихъ преступленіяхъ и безстыдно презирають Бога, то виъ говорится: нъть нужды вамъ приходить на судъ, чтобы быть уличаемымъ въ вашихъ преступленіяхъ, потому что вы столь безстыдны, что, и будучи даже уличены, не инвете стыда и уваженія, но препословите Мив, подобно тому, какъ если бы съ учащимъ священникомъ сталъ спорить учимый имъ простой народъ, не выбющій священнического сана. И такъ вать вы таковы, то падете въ этотъ день, то есть будете отведены въ павиъ и утратите царство израильское. Слова: во этото день означають или настоящее время, или то, что

не обманомъ и хитростію, но среди бълаго дня вы будете отведены въ плънъ, и такое будетъ ваше изнеможеніе, что также и пророки, которые обыкновенно давали вамъ ложныя предсказанія, падутъ вмѣстѣ съ вами и подвергнутся плъненію. Здѣсь подъ пророками мы должны понимать или лжепророковъ или, можетъ быть, вообще даръ (gratiam) пророчества. Ибо пока десять колѣнъ не были плѣнены, то они имѣли и Илію пророка и Елисея и прочихъ сыновъ пророческихъ, которые пророчествовали въ Самаріи. Поэтому и пророкъ Амосъ, происходившій изъ колѣна Іудина и изъ селенія Оекои, долженъ былъ возвратиться въ свое отечество, чтобы не пророчествовать въ чужомъ царствъ и въ Самаріи.

Ct. 5-6. Среди ночи H содпълаль безмольною матерь твою; смолкъ народъ Мой, потому что онъ не имълг знанія; такт какт ты отвергла знаніе, то и Я отвергну тебя, чтобы тебъ не священствовать предо Мною, и какъ ты забыла законъ Бога твоего, то и Я забуду дътей твоихъ. LXX: Ночи уподобилъ Я матерь твою, и уподобился народъ Мой, какъ не импющій зна-нія; такъ какъ ты отвергла знаніе, то и Я отвергну тебя, чтобы тебъ не священствовать предо Мною, и какъ ты забыла законъ Бога твоего, то Я забуду дътей твоихъ. Говоритъ о матери и дътяхъ не потому, чтобы мать и дети были различны. Господь, говоря въ народу іудейсвому: Іерусалиме, Іерусалиме, избивый пророки и каменіемъ побиванй посланныя къ тебъ, коль-краты восхотъхг собрати чада твоя, якоже собириет кокошг птенцы своя подъ криль, и не восхотьсте (Мато. 23, 37), не потому свазаль такъ, что Герусалинъ и жители (populus) его не одно и тоже, ибо это говориль Онъ не въ щебню, бревнамъ и камнямъ безъ людей. Подобнымъ образомъ матерью называется множество дюдей и вся масса еврейскаго народа, къ которой онъ говоритъ, сыновьями жеили каждый изъ народа въ отдъльности или тв, кои разсвяны по городамъ и селеніямъ. Такимъ образомъ среди ночи и тымы павненія и скорби и среди ствененій и зловаюченій предается Израндь, и народъ его умодкаеть на въки; такъ какъ онъ не имълъ знанія закона Божія и не соблюдаль заповедей Божихъ, то получиль соответственное тому, что дваль. Ибо она отвергла законъ Божій и потому утратила свищенство на въки, служа золотымъ тельцамъ въ Данъ и Веонав, и такъ какъ она забыла законъ Божій и вполнъ отдалась языческимъ идоламъ, то Господь забудетъ дътей ея и предастъ ихъ на въчное павленіе; ибо кто не разумњето, да не разумњевето (1 Кор. 14, 38), и въ Псалмахъ читаемъ: не познаша, ниже уразумеща, во тме ходять (Псад. 81, 5). Все свазанное въ десяти водёнемъ мы можемъ относить въ еретикамъ, которые оставили царство Давидово и Јерусалимъ, то есть Христа и Церковь, и потому поврыты въчною ночью, и не имъють Богопознанія и отвергаются Господомъ отъ священнослуженія предь Нимъ, и Онъ никогда не вспоминаетъ о двтяхъ, рожденныхъ ими, потому что они стали датьмя, чуждыми Ему.

Ст. 7—9 Соотвътственно умноженію своему они гръшили противъ Меня; славу ихъ обращу въ безславіс. Гръхи народа Моего они будуть съъдать и къ беззаконію ихъ будуть возбуждать души ихъ. И что будеть съ народомь, то будеть со священникомь, и накажу его по путямь его и воздамь ему по помышленіямь его. LXX: Соотвътственно умноженію своему они гръшили противъ Меня; славу ихъ обращу въ безславіс. Гръхи народа Моего они будуть съъдать, и чрезъ беззаконіе ихъ другіе овладъють (ассіріені) душами ихъ. И что будеть съ народомь, то будеть со священникомь, и накажу его по путямь его и воздамь ему по помышленіямь его. Сколько набль людей Изранль, стольно онъ построньъ жертвенниновъ

демонамъ, чрезъ жертвоприношенія которымъ онъ грашиль противъ Мени. Поэтому славу ихъ, воторую они ставили себъ въ похвалу, предпочитая идоловъ Богу, Я обращу въ безславіе, такъ что и священники и народъ будуть взяты въ пленъ. Ибо греки народа Моего съедаютъ священники, о воторыхъ написано: сытодоющи люди Моя во сытодь хлиба (Псад. 13, 4). Събдають же они грви народа Моего, сочувствун преступленіямъ виновныхъ, потому что, видя ихъ согрѣшающими, они не только не обличаютъ ихъ, но восхваляють и превозносить и прославляють ихъ, какъ блаженныхъ, О нихъ и Исвія говорить: людіє Мои, блажащій васт льстять вы, и стези ного ваших возмущають (Исвін 3, 12). Относительно нихъ и псилионъвецъ восилицаетъ: яко хвалимь есть гръшный въ похотехъ души своея и обидяй благословимь есть (Псал. 9, 24). Поэтому въ одинановой мъръ народъ и священнивъ испытаютъ на себъ опредвление прогаввленнаго Бога; ябо Онъ наважетъ ихъ не только за двля ихъ, называющіяся путями, по которымъ они ходять, но и за помышленія, въ которыхъ они замышляли дълать эти дъла. Ибо послъдуетъ напазаніе не только за двло, но и за помышленіе о худомъ двлв. Это легко можно объяснить въ отношения въ еретивамъ. Ибо чемъ больше ихъ, твиъ болве они грвшатъ предъ Богомъ и восхваляются среди народовъ, и обольщаютъ несчастныхъ, събдая грбхи народа и чрезъ сладкія річи поядая домы вдовъ (Лук. 20, 47). Ибо когда они видатъ кого-либо изъ согращающихъ, то говорятъ: Богъ ничего другаго не требуетъ, промъ истинной въры, и ссли вы ее соблюдаете, то Онъ не нечется о томъ, что вы дълаете. Говоря же такъ, они чрезъ беззаконіе возбуждають души ихъ къ тому, чтобы они не только не приносили показнія и не смирялись, но радовались своимъ беззаконіямъ и ходили съ поднятою вверхъ головою. Поэтому и народъ и свищенникъ, и тъ.

которые были учины, и тъ, которые учили, подвергнутся одинавовому суду.

Ст. 10-12. И будуть псть, и не насытятся, и блудодъйствовали, и не перестали; ибо они оставили служение Господу. Блудъ, вино и пъянство увлекають (aufert) сердце. Народъ Мой вопрошаль свое дерево, и жезль его даваль ему отепть. Ибо духь блуда прельстиль ихь и блудодыйствуя они отступили от Бога своего, LXX: И будутг псть, и не насытятся; блудодыйствовали, и не исправятся. Ибо они оставили служение Господу. Блудь, вино и пьянство овладъли сердцемъ народа Моего, Вопрошали чревъ предэнаменованія и чреэт жезлы свои давали отвыть ему. Ибо они прельщены духомь блуда, и блудодойствуя отступили от Бога своего. Страсть ненасытима, и чвиъ болће подчиняются ей, твиъ болве она возбуждаетъ въ подверженныхъ ей алчность. Наоборотъ, блажени алчущім и жаждущій правды, яко тій насытятся (Мато. 5, 6). Какъ правда насыщаетъ, такъ неправда, не заключающая въ себъ ничего существеннаго (substantiam), обманываетъ употребляющихъ миниую пищу и оставляетъ у ъдящихъ пустоту въ желудияхъ. Они блудодъйствовали и не перестали. Силы чрезъ блудодъйство изнемогають, но желаніе блудодъйствовать не превращается. Блудодъйствовали и десять вольнъ съ идолами Іеровоама, сына Наватова, и оставили Господа Бога своего, не исполняя того, что Онъ иовелвять, сказавъ: Господу Богу твоему поклонишися, и Тому единому послужиши (Второз. 6, 13; сн. Мато. 4, 10). Слова же: блудъ, вино и пъянство увлекають сердце слъдуетъ понимать вифатихос. Ибо вавъ вино и пьянство лишають человева обладанія умомь, такъ блудь и похоть развращають чувства и разслабляють духь и изъ разумнаго существа двлають человъка безспысленнымъ животнымъ, такъ что онъ постоянно ходить въ корчиы, въ непотребные дома и въ притоны разврата. И когда сердце отвлонится

такимъ оброзомъ съ мъста своего, то онъ дерево в камин почитаеть за боговъ и повлоняется дёламъ рукъ своихъ. Поэтому и проровъ какъ бы съ изумленіемъ и удивленіемъ говорить: народъ Мой, который ифкогда назывался Мониъ именемъ, сталъ вопрошать дерево и кампи, - это родъ гаданія, воторый греви называють равборачевам (жезлогаданіемь). Потому и у Ісзевіндя (гл. 21) мы читаемь, что Навуходоносоръ сившаль жезлы противъ Аммона и противъ Герусаляма, и вышелъ жезлъ противъ Герусалима. Причиною этого безушнаго блуда слушить духъ, который прельстиль ихъ, чтобы они, баудодъйствун, отступили отъ Бога своего. Баудомъ же навывается идолослужение, согласно съ твиъ, что мы читаемъ у Теремія: "прелюбодъйствовали съ камиемъ и деревомъ, и Я свазалъ: после блудодейства со всемъ этимъ возвратись ко Мит, но она не обратилась ко Мит встить сердцемъ, а притворно". И еще: "она оставила Меня и сказала: ходить на всякую гору высокую и блудодъйствовать всянить деревомъ вътвистымъ" (Герем. гл. 3). И въ псалив говорится: потребиль еси всякаго любодиющаго от Тебе (Исад. 72, 27). Ибо началомъ блуда служитъ изобрътение идоловъ. Еретиви никогда не насыщаются своимъ заблужденіемъ, и не превращають безстыднаго блуда, и, ежедневно нарушан ваконъ и Священныя Писанія, оставляють спода, безумствують и упояются, и утративъ способность **ЗДРАВАГО СУЖДЕНІЯ, ПОВЛАВНЯЮТСЯ ВДОЛІМЪ, ИЗМЫШЛЕВНЫМЪ ИМВ** самими, и ими овладъваетъ духъ блуда.

Ст. 13. На вершинах горт они приносили жертвы и на холмах воэжизали ладант подт дубомт, и тополемт и теревиноомт, потому что хороша тынь отт него. LXX: На вершины горт они совершали кажденія и на холмах приносили жертвы, подт дубомт, тополемт и подт вытвистымт деревомт, потому что хорошая была тынь. Въ законъ заповъдано, чтобы не приносились жертвы Господу на другомъ мъстъ, кромъ избраннаго Господомъ

Богомъ, и чтобы подав жертвенника не насаждались рощи и деревья, вонечно, для того, чтобы полная распущенности и сладострастія религія не виспровергла строгости единой и мотичной религии. Но Изранль, наобороть, приносиль жертвы на горахъ и на ходиахъ возжигалъ куренія, избирая возвышенным ивстности на землв, потому что онъ оставиль Бога вышняго и, ища твии, утратиль истину. Это мы читаемъ и объ отдельныхъ царпхъ: токмо высокихо не разори: еще модіє жряху и кадяху на высокихо (3 Цар. 22, 43), что по еврейски называются вата. Еретики приписывають высоту своему учению и приносять жертвы подъ дубомъ, топодемъ и теревинеомъ, безплодными деревьями, не вивя смоковинцы и виноградника, подъ которыми, по словамъ [Писанія], новоштся святый. Усвояють они себъ иногда и теривинов, не имвющій, по Исаів, листьевв, чтобы вазаться подражающими примъру Авраама 1).

Ст. 13—14. Поэтому будуть любодыйствовать дочери ваши и прелюбодыйствовать невысты (sponsae) ваши. Я не накажу дочерей вашихь, когда оны будуть блудодыйствовать, и невысть вашихь, когда оны будуть прелюбодыйствовать; потому что сами они жили съ блудницами, и съ женоподобными (effeminatis) приносили жертвы, а невыжественный народь будеть наказань. LXX: Поэтому будуть любодыйствовать дочери ваши и прелюбодыйствовать невысты ваши. Но Я не накажу дочерей вашихь, когда оны будуть блудодыйствовать, и невысть вашихь, когда оны будуть прелюбодыйствовать; потому что они соединялись съ блудницами и съ посвященными приносили жертвы, и невыжественный народь привязывался къ блудницю. Слоко cadesoth, воторое Акила

<sup>1)</sup> См. Выг. 18, 1 по еврейскому тексту, въ которомъ слово beloni различно понимается переводчиками:  $\partial y \delta pasa$ ,  $\partial y \delta s$  или тереводчиками:



ΠΕΡΕΒΕΙΙ Ενηλλαγμένων, СΗΜΜΑΧ Εταιρίδων, LXX: τετελεσμένων, Осодотіонъ хехфрізнейом, ны перевели женоподобными, чтобы уяснить смысль слова для нашего слуха. Это тв служители матери не боговъ, а демоновъ, которыхъ теперь въ Рамъ называють галлами, потому что оть этого народа римляне заимствовали испальченных вслюдствіе похоти въ честь Атися (котораго блудодъйствующая богиня сдълала евнухомъ) жрецовъ его. Дълаются же женоподобными 1) люди изъ илемени галловъ для того, чтобы наказать чрезъ это безчестіе твхъ, которые взяли городъ Римь. Подобнаго рода идолослужение было въ Израилъ, въ особенности въ служение женщинъ Веелфегору, котораго, всявдствіе великихъ мерзостей, мы можемъ назвать Пріапомъ. Поэтому царь Аса устраниль среди народа служение на высотахъ (tulit excelsa) и подобнаго рода жрецовъ и лишилъ мать царскаго достоинства, вавъ свидътельствуетъ Писаніе, говоря: И сотвори Аса правое предъ Господемъ, якоже Давидъ, отецъ его, и отъя женоподобныхъ от земли, и искорени вся мерзости идоловъ, яже сотвориша отцы его.  $oldsymbol{ar{U}}$  Мааху матеръ свою отстави, еже не владъти ей служениемъ Пріапу и рощею, воторую она посвятила ему, и изсточе гай ся, и сокруши идола гнуснаго и сожже въ потоцъ Кедрстъмз. Высоких же не искорени; обаче сердце Асы бъ совершенно предъ Господемъ во вся дни его (3 Цар. 15, 11—14; 2 Пар. 15, 16—17). Нужно знать, что въ настоящемъ мъстъ cadesoth означаеть блудница івресах, то есть жрица, посвящавшихъ себя Пріапу. Но въ другихъ містахъ мы чятаемъ объ оскоплявшихся вследствіе похоти мужчинахъ

<sup>1)</sup> То есть подвергаются оснопленію. Влаж. Іеронимъ, повидимому, смёшиваєть извёстный народъ галловъ съ одноименными жредами Кибелы, носившей также названіе Великой Матери (Magna Mater). Въ жрецы этой богини римляне обыкновенно браля оскоплявшихся фригійскихъ галловъ, имя которыхъ производится отъ фригійской раки Гелла (Gallus). См. Ovid. Fast. IV, 361—364.



cadesim, напъ въ словахъ Исаін: и русатели господетвовати будуть ими (Исаін 3, 4), вивсто чего въ еврейскомъ написано: и cadesim будуть господетвовать надыними, что мы перевели чрезъ женоподобные. Акила, переведши етрадатрыетос, то есть *переминенные*, хотыть показать, что они измънили природу и изъ мужчинъ сдълвансь женщанами. Симмахъ назвадъ ихъ етакрібас, собственно блидиицами; LXX тетелеорейноос, то есть обреченными и посеященными, указывая на идолослужителей; Осодотіонъ жехорючейнос, то есть отопленными от народа, -- такини, которые признавали себя высшими въ сравнения съ народомъ. Сказавъ вбратцв о словя, обратимся теперь въ смыслу [объясияемаго] мъста. Велико оскорбленіе, если согращикъ ты не заслуживаеть гивва Божія. Израиль блудодейстноваль, отступивъ отъ Господа Бога своего, и быль прельщенъ духомъ любодвинія; поэтому блудодвйствують и дочери его и невъсты и оставляются при своемъ преступлени безъ всяваго наказанія, чтобы то, что сыновья я жева причиняци настоящему отцу и мужу, испытали они отъ своихъ дётей и женъ, и чтобы изъ собственниго огорченія понили огорченіе Вога, который настолько прогивыень, что не наказываеть грашащихъ. Объ этомъ свидательствуетъ въ таинственной рвчи и апостоль, пиша нъ римлянамъ: глаголющеся быти мудри, объюродъша и измъниша славу нетлъннаго Бога въ подобіє образа тлънна человъка, и птицъ и четвероного и гадо. И такъ какъ они любодъйствовали съ идолами, то подвергаются такому опредъленію: тымже и предаде ихъ Богъ въ похотехъ сердецъ ихъ въ нечистоту, во еже сквернитися тълесемъ ихъ въ себъ самъхъ. Иже премъниша истину Божію во лжу, и почтоша и послужища твари паче Творца, иже есть благословенг во въки. Аминь. (Рип. 1, 22-26). А чтобы внать, что напазание налагается Богомъ какъ бы на раненныхъ и больныхъ для того, чтобы какъ бы посредствомъ прижиганія и горькаго

пятья они снова получили, здоровье и освободились отъ боаваней, послушаемъ Господа, который говорить чревъ пророна: постиу жезломо беззаконія ихо и ранами неправду ихъ; милость же Мою не разорю отъ нихъ (Псал. 88 33-34). Танинъ образомъ ито бываетъ любинъ, тотъ навазывается, а вто пренебрегается, тотъ предоставляетсь своимъ гръхамъ. И столь велико было число блудодъйствовавшихъ въ Изранив, что прекращается наказаніе, какъ не могущее привести въ исправлению. Ибо что можетъ быть гнусиве, нежели участіе мужчинь въ культь блудниць и принессніе жертвъ своей похоти съ людьми женоподобными? Слова же: а народъ невъжественный будеть наказань, вивото чего LXX перевели: и невъжественный народь привязывался къ блудници, овначають то, что овъ будеть напазань плвномъ и подвергнется различнымъ обдствіямъ, чтобы чрезъ огорчевіе получить вразумленіе. Это легво можно объяснить и по отношенію въ еретивамъ, потому что блудодійствують сыновья ихъ и невъсты, то есть души, рожденныя ими въ заблуждения обрученныя съ ихъ учениями. Таковые недостойны навазанія, потому что все ихъ служеніе есть блудодъяніе ы, будучи гнусными, они соединяются съ гнусными, и будуть навазаны, чтобы уразумвли, какого Бога они должны взыскать. Когда ты увидишь, что грешнивь утопаетъ въ богатствъ, хвалится своею силою, пользуется здоровьемъ, находитъ утъщение въ своей женъ, окружается кучею дътей и что исполняется написанное: во трудъхо человъческих не суть и съ человъки не примуть рань: (Псал. 72, 5); то ты должень будень свавать, что вадъ нить исполнилась угроза пророка: Я не накажу дочерей вашихъ, когда онъ будуть блудодъйствовать, и невысть вашихъ, когда онъ будутъ прелюбодъйствовать.

Ст. 15—16. Если ты, Израиль, блудодъйствуешь, то пусть не грышиль бы Іуда; и не ходите въ Гамалы и не восходите въ Бевавень и не клянитесь: живъ Го-

сподь. Ибо, какт упрямая телица, уклонился Израиль. Теперь будеть пасти ихъ Господь, какь агнца на пространномо мпств. LXX: Но ты, Израиль, не будь незнающимъ, также и 1уда; и не ходите въ Галгалы и не восходите въ домъ бу и не клянитесь: живъ Господь. Ибо какъ телица, ужаленная оводомъ, неистовствоваль Израиль. Теперь будеть пасти ихь Господь, какь агнуа на пространномо мисти. Вивсто дома от въ невоторыхъ спискахъ и главнымъ образомъ у Оедотіона читается домо пеправды, что Акила и Сиимахъ перевели домо сторедобс, то есть безполезный, который ни къ чему негоденъ и воторый иначе называется идоломо. Это именно Всоиль, который прежде назывался домомъ Божіямъ: но послів того, вавъ въ невъ были поставлены тельцы, онъ сталъ называться Вевления, то есть доми безполезный в доми идола, что им выразили соотвътственно еврейскому чтенію. Мив кажется, что потому и народъ израильскій въ пустынів сдівлаль себъ голову тельца, которой онь покланялся, и Геровоамъ, сывъ Наватовъ, сделалъ золотыхъ тельцовъ, что они хотвли удержать въ своемъ суенвріи то, чему научились въ Египтъ, [именяо], что Аписъ и Мневисъ ('Апи еt Муеди), которымъ повланились подъ образомъ быковъ, суть боги. Сваженъ о симслъ этого отдъла. Если ты, Изранль, навсегда прельщенъ заблуждениемъ и соединялся съ блудиицами, такъ что всякій, кто исполняль волю свою или царя, принося и давая ему дары, двалься жрецомъ высотъ; то по врайней міры ты, Іуда, обладающій Іерусалимомь, вмівющій законныхъ левитовъ и совершающій богослуженіе во храмъ, не долженъ слъдовать въ блудодъйствъ примърамъ бывшей нъвогда твоею сестрою Ооллъ и виъстъ съ нею служить идоламъ. Не ходи въ Галгалу, о которой у этого же самаго пророва мы читаемъ: вся злобы ихо во Гамаата (Осін 9, 15), въ которой Сауль быль помавань въ царя и въ которой народъ, вышедшій изъ пустыни, поставивъ въ первый разъ станъ, былъ очищевъ чрезъ второе образаніе (Інс. Н. гл. 4). Посла того въ этомъ знаменитомъ мъстъ укоренилось заблуждение противной религии. И ве восходи въ Беоавенъ, то есть въ [городъ], который нввогда назывался Веонленъ, потому что после того, вабъ танъ были поставлены золотые тельцы Іеровоанонъ, сыномъ Наватовымъ, онъ называется не домомъ Божіниъ, но домомъ идола. Удивительно для меня, что LXX вивсто этого перевели домо фу. Развъ то только предположить, что по обычной опиновъ они среднюю букву водо, окруженную съ той и другой стороны буквани алефь и нуна, сочан за вавъ 1). отанчающійся [отъ іодъ] лишь по величинь. И не клянись: жиет Господь. Ибо Я не хочу, чтобы Мое выя упоминалось вашими устами, оскверненными чрезъ напоминаніе объ идолахъ. Ибо, подобно упрямой и сбрасывающей ярмо телицъ, Израндь, то есть десять волвнъ, уклопился отъ служенія Господу. Вийсто упраной телицы LXX переволи жарокстросту ужаленная оводомъ или слапнемъ (oestro asiloque), котораго въ просторъчін навывають tabanum. О немъ и Виргилій въ третьей внигв Георгинъ (ст. 147-151) говоритъ:

Онъ названт у ремлиеъ

Азівия, а греки вовуть его ocstrum. Тварь эта извістив ужасною злобой. Олинь звукь противний жужжанья азили Ста ,а обращаеть въ посийшное бізство. И воздухь, и рощи, и береть Танагра, Изсохшаго уже, звучать постоянно Какиих-то все ревоиъ.

Такъ какъ Израиль неистовствовалъ и, пораженный духомъ блуда, безумствовалъ съ неимовърною яростію, то не по истеченіи долгаго времени, но во время моего пророческаго служенія, когда духъ управляетъ моими членами, будетъ

<sup>1)</sup> Скорве можно предположить наоборотъ,—сившение буквы еас съ 100 в. Въ этомъ именно смысле делаетъ асправление въ тексте Виктории.



пасти их Господь, какт агнца, на пространном в мысты. Взявъ метафору отъ упримой телицы или овода, пророкъ удерживаеть ее и далве, такъ что плвнение въ Ассирию и разсвяніе народа изранльстаго по общирной странв мидійской онъ уподобляеть насенію стада и агнцевъ на обширномъ полв и на пространной землв. Это легко объясняется въ отношения въ еретиванъ, въ которымъ или о которыхъ говорится: если ты, еретикъ, блудодъйствуешь, то ты, который принадлежным из Церкви, не грими и не ходи въ Галгалу, въ сборища еретиковъ, гдв грвхи всвхъ отврываются и гдъ они валяются подобно свиньямъ въ грязи. Не думай восходить въ гордымъ и высобомфримъ измыщаевіямъ лжеучевій. Ибо тамъ не домъ Божій, но домъ идола. И не влянись именемъ Христа, величе потораго ты осивервиль, сившивая съ едолами. Ибо, подобно телецв, ужаленной оводомъ, поражены еретики раскаленными стръдами діавола и оставили знаніе закона, Поэтому они будуть пастись на общирновъ и пространновъ пути, ведущемъ въ смерти, и долготерпвийе Господа и благаго Пастыря будеть питать вхъ для ногибеля.

Ст. 17—19. Ефрема сдълался участникома кумироса; оставь его. Пиры иха отличны [ота вашиха]; они
совершенно предались блудодъянію; покровители его полюбили наносить безистіє; духа связала его на крыльяха
своиха, и устыдятся они жертва своиха. LXX: Участника ндолова, Ефрема, поставила себъ соблазны; вызвала
хананеева; они совершенно предались блудодъянію; полюбили безчестіє вслыдствіє шума его; вихрь духа будета
свистать на крыльяха его, и устыдятся они жертвенникова своиха. Это то вольно Ефремово, наб вотораго Іеровоань, сынь Наватовь, поставившій золотыхь тельцовь въ Вевняв и Дань, быль царемь надь десятью вольнами. Итакъ
ты, Іуда, которому я выше свазаль, что если блудодъйствуеть Израиль, то по врайней міфрі Іуда пусть не грь-

шить, выслушай совъть мой, не оставь безь вниманія слова пророка. Такъ какъ Ефремъ навсегда сдълался другомъ и участникомъ идоловъ, то оставь его, не слидуй нечестію того, котораго служеніе, религія и пища отличны отъ твоей трапезы. Ибо они всегда служать идоламъ, и приносять жертвы демонамъ, и ежедневно блудодъйствують и любить блудодвиніе свое; даже князьи и покровители его, то есть цари, полюбили наносить безчестіе народу, то есть по винъ внязей несчастный народъ приняль служение идоламъ, нечистый духъ которыхъ связаль Израиля на крыльяхъ своихъ и не дозволяетъ ему свободно летать. Поэтому они устыдятся жертвъ своихъ и безчестіе внязей примутъ на себя въсвоему стыду. Симмахъ вийсто переведеннаго нами: духь связаль на крыльяхь своихь, такъ перевель на греческій языкъ, что какъ будто бы ніжто связываетъ візтерь на крыльихъ вътра, то есть какъ бы говоритъ, что были соединены и внязья и народт, или и демоны и Израиль, пустые съ пустыми, сустные въ сустными. Ибо вътеръ и духъ называются у евреевъ однимъ и темъ же словомъ rua. Переведеннаго Семьюдесятью: вызваль ханиневь въ еврейскомъ нътъ. Однако это можно объяснить, сказавъ, что Израндь имвать такое рвеніе къ идолослуженію, что не подражаль хананеямь, то есть язычникамь, но вызываль ихъ на подражание своему заблуждению. Это можно относить п къ еретинамъ. Гудъ, то есть члену Церкви, говорится, что такъ какъ Ефремъ, означающій харкофоро; (плодоносный), ложно приписываеть себв обиле наставленія и плодоносныя ученія и навсегда остается другомъ демоновъ, то ты оставь его и презирай, тымъ болье, что жертвы ихъ отличны отъ твоихъ жертвъ. Это именно означаетъ сказанное, что пиръ ихъ отличевъ. Они всегда блудодъйствовали, и внизья ихъ предьстили несчастный народъ и вижето служенія Богу пріучили его въ безчестію идольскому, и духъ діавола на прыльяхъ своихъ связаль твхъ, которые увленаются всякимъ вътромъ ученія и не могуть непоколебимо оставаться въ Церкви.

Digitized by Google

### CHOBO

при вступленіи въ управленіе Кієвскою паствою, произнесенное Высокопреосвященнъйшимъ ІОАННИКІЕМЪ, Митрополитомъ Кієвскимъ я Галицкимъ, при первомъ священно-служеніи въ Кієво-Софійскомъ Соборъ, 15 декабря 1891 г.

Верховный пастыреначальнивъ, Господь нашъ Івсусъ Христосъ, посылая ученивовъ своихъ съ благовъстіемъ спасенія, даль имъ заповъдь, входя въ городъ или домъ, прежде всего глаголати: миръ граду или дому сему. Въ силу сей заповъди и я, недостойный преемникъ веливаго апостольскаго служенія, вступая въ управленіе новою, ввъренною миф, паствою Кіевскою, привътствую васъ миромъ отъ Господа. Миръ вамъ, возлюбленные о Господъ; миръ граду вашему, а отнынъ и нашему; миръ всёмъ градомъ и весямъ области сей; миръ всей паствъ Кіевской. Размышленіе о семъ миръ да будетъ первымъ общеніемъ въ словъ между пастыремъ и паствою, и первымъ назиданіемъ и для пастыря.

Бого бъ во Христъ, міро примирая Себъ, такъ выражаеть св. Апостолъ сущность Христовой въры. Не велико по видимому было преступленіе прародителей нашихъ, но какія ужасныя послёдствія произвело оно не только для нихъ самихъ, но и для всего ихъ потомства, и какая безмёрно великая жертва нужна была для того, чтобы загладить сіе преступленіе; для сего потребовалась врестная смерть единороднаго Сына Божія. Примиренные съ Богомъ столь безмёрно великою цёною, потщимся, братіе, всёми силами соблюсти

CIORA.

Digitized by Google

возстановленный миръ цёлымъ и непарушимымъ, не поставляя себя, самопроизвольнымъ уклоненіемъ отъ воли Божіей, снова во вражду съ Богомъ. Это значило бы осворблять безвонечную любовь къ намъ Бога Отца, не пощадившаго для нашего спасенія единороднаго Сына своего, и платить за тавую любовь самою черною неблагодарностію; это значило бы уничижать безвонечныя заслуги Сына Божія, насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, истощившаго Себя до рабія зрака, претериввшаго за насъ оплеванія, и заушенія, и біснія, и навонець позорную врестную смерть, пренебрегать кровію Его, изліянною на кресть для нашего возрожденія и спасенія; это значило бы укорять Духа благодати, Которымъ мы запечатлены для нашего обновленія и освященія, и отъ Котораго получаемъ вся божественныя силы, яже къ животу и благочестію. По Христь убо молими, дерваю сказать словами св. Апостола: яко Богу молящу нами, потщитеся миръ имъть съ Богомъ, не нарушать оный произвольными грёхопаденіями и закосненіемъ въ оныхъ; а если, по немощи человъческой и по навътамъ врага Бога и людей, случится кому-либо впасть въ нъкое прегръщеніе, не замедляйте прибъгать къ богодарованнымъ средствамъ для возстановленія нарушеннаго мира съ Богомъ. Аще исповъдаемъ гръхи наши, въренъ есть и праведенъ  $\Gamma$ осподь, да оставить намь гръхи наша, говорить возлюбленный ученивъ Христовъ.

Миръ имъйте со св. Церковію, которую стажаль І'осподь Інсусъ Христосъ кровію своєю, и въ которой, какъ богатой сокровищниць, положиль все, что необходимо для нашего оправданія, освященія и спасенія. Исполняйте съ любовію, какъ послушныя и благопокорливыя дёти, всь правила, постановленія и распоряженія ея. Къ какимъ несчастнымъ послёдствіямъ можетъ привести уклоненіе отъ постановленій ея, показываеть горькій опыть братій нашихъ по духу и плоти, удалившихся отъ единенія со св. Церковію, блуждающихъ во мракъ суевърій и предразсудковъ, и тъмъ самопроизвольно отчуждающихъ себя отъ упованія въчной жизни.

Миръ имъйте съ своею совъстю, ен же ничтоже въ міръ нужнъйше есть. Никакія выгоды, какъ бы велики онъ ни были, никакой успъхъ въ дълахъ и предпрінтіяхъ, какъ бы значителенъ ни казался онъ, не принесуть отрады и утъшенія душть, если они достигаются съ осворбленіемъ совъсти, этого голоса Божія въ насъ, осуждающаго или оправдывающаго наши поступки. Нъсть радоватися нечестивымъ и въ сей жизни, говорить Пророкъ Божій, не говоря уже о жизни будущей.

Мирствуйте съ предержащею верховною властію, безпрекословно, съ благоговъніемъ исполняя всв ея указанія и распоряженія, содъйствуя, важдый въ кругь предоставленной ему закономъ власти, осуществленію и исполненію благихъ ел предначертаній въ славі и благоденствію отечества, и вознося молитвы къ Богу за Царя и царствующій домъ, да тихое и безмольное житіе поживемъ подъ освиеніемъ сей власти. Это прежде всего есть священный долгь нашь, возлагаемый на насъ святою върою нашею. Боја бойтеся, Царя чтите, заповедуеть св. Апостоль. Почему? Зане тако есть воля Божія, говорить онъ. Молю прежде всего творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человьки, за Царя и за вспах, иже во власти суть, заповъдуетъ другой св. Апостолъ. Почему? Сіе бо добро и пріятно предъ Спасителемъ нашим Богому. Того же требуеть и благоденствіе отечества, и собственное благополучіе важдаго сына отечества. всткъ временъ и народовъ непререваемо увбряють, что истинное величіе и слава, благоденствіе и счастіе народовъ возможны только, докол'в въ умахъ и сердцахъ народовъ сохранается безпревословное повиновеніе и благогов'яйная преданность верховной власти. Господи, спаси Царя, усердная молитва о семъ да не престанетъ обращаться и въ устахъ н въ сердцахъ нашихъ, въ особенности среди неустойчивости и

разшатанности всёхъ основныхъ понятій въ наше смутное время.

Мирствуйте со своими пастырями, которыхъ Духъ Святый поставиль пасти церковь Господа и Бога, повинуясь, по ваповеди св. Апостола, и поворяясь наставленіямъ ихъ. Видишь ли пастыря, молящагося во храмь, участвуй съ нимъ въ молитев не однимъ повтореніемъ за нимъ словъ молитви или отвётомъ на нихъ, но возгревай въ сердце своемъ молитвенное расположение и изъ храма общественной молитвы перенеси духъ молитвы и въ твой собственный домъ, который долженъ быть у христіанина домашнею церковію. Присутствуещь ли при совершении пастыремъ безкровной жертвы Богу, слагай въ сердцъ духъ и смыслъ совершаемаго священнодъйствія и поучайся приносить самого себя въ жертву живу, святу, благоугодну Богови. Услышишь ли ивъ усть цастыря слово назиданія, принимай его не аки слово человіческое, но якоже есть воистину, слово Божіе: ибо не отъ себя и не свое проповедують истинные, Богомъ поставленные пастыри, но глаголы Божін возв'ящають. Да не будеть для тебя голось пастыря, возв'вщающаго слово истины и спасенія, яко гласъ пъснивца сладкогласнаго благосличнаго, котораго можно слушать изъ любопытства, кавъ слово доброглаголивато витіи, не для того, чтобы усвоить и обратить въ духъ и жизнь возвёщаемыя истины, а чтобы судить и подвергать пересудамъ какъ проповъдуетъ пастырь. Это и у пастыря отнимаетъ дерзновеніе возвіщать небоязненно слово спасенія, вынуждая его неръдко прикрашивать живое и дъйственное само въ себъ слово Божіе изобретеніями человеческой мудрости, лишаеть и пасомыхъ благодатной пользы отъ слова, и проповъдуемаго не отъ сердца, и пріемлемаго не сердцемъ. Коснется ли лично тебя, или только дойдеть до твоего слуха то или другое распоражение пастыря по управлению, не прекословь ему съ упорствомъ, не подвергай его пересудамъ, извращая и перетолковывая, во всемъ видя одну дурную сторону и вездъ подозрѣвая влой умысель; не еслибь и дѣйствительно послѣдовало отъ пастыря вакое-либо распоряженіе, не вполнѣ соразиѣренное съ временемъ и мѣстомъ, и съ обстоятельствами случайными, которыя трудно, а иногда и совсѣмъ не возможно предвидѣть, покрой недостатки пастыря благоснисходительною любовію, памятуя слова Писанія, яко много согрышаемз вси; моли Господа о вразумленіи пастыря, и если можешь, раскрой предъ нимъ дѣло съ кротостію и любовію, да тако друга друга тяготы носяще, исполнима закона Христова.

Да мирствують и пастыри съ своими пасомыми, постщающе изъ не нуждею, но волею, ниже неправедными прибытки, но усердно, не яко обладая причту, но образи бывая стаду.

Да водворяется миръ въ семействахъ вашихъ, чрезъ точное и неуклонное исполнение встии членами семейства тахъ обязанностей, которыя возлагаются на нихъ и закономъ естественнымъ и закономъ Божественнымъ. Мужіе, мобите своя жены, но заповъди Апостола, и яко немощнойщу сосуду воздавайте имъ приличную честь; жены, повинуйтесь мужьяма, не увлекаясь разрушительнымъ ученіемъ о равенствъ съ мужьями или даже превосходствъ предъ ними, такъ кавъ и по нервоначальному созданию мужу предоставлена главная двятельность, а жена создана быть помощницею мужу. Родители, не раздражайте чадъ своихъ, но воспитывайте их во наказании и учении Господни, подавая имъ въ себъ самихъ живой примёръ истинно благочестивой христіанской жизни: дъти, во всемъ повинуйтеся родителямъ своимъ и почитайте ихъ: ибо только благословение отчее утверждает домы чадъ, клятва же матерняя испровергаеть ихъ до основанія.

Царь и Проровъ Давидъ говоритъ о себъ, что онъ и съ ненавидящими мира быль миренъ. Итавъ, поволику сіе возможно, миръ имъйте и съ тъми, которые ненавидять васъ, осворбляютъ и поносять имя ваше яво вло. Аще мобите лю-

бящія васт, говорить Самъ Господь, кая вамъ благодать есть? Ибо и гръшницы любящія ихъ любять. И аще добро творите благотворящимъ вамъ, кая вамъ благодать есть? Не и гръшницы ли такожде творять? Обаче любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, и молитеся за творящія вамъ напасть. Върнъйшее средство, какъ жить въ миръ и съ ненавидящими мира, указываетъ св. Апостолъ, когда говоритъ: аще алчетъ врагъ твой, ухлъби его, аще жаждетъ, напой его: сіе бо творя угліе огненное собираещи на главу его.

Миръ имъйте со всъми, воздавая, по заповъди св. Апостола, всъмъ должная; емуже убо урокъ—урокъ, и емуже дань дань, и емуже страхъ—страхъ, и честію другъ друга больша себе творяще.

Послё сихъ общихъ и для пастырей и для пасомыхъ благожеланій и наставленій, обращаюсь къ вамъ, отцы и братіе, ближайшимъ моимъ сотрудникамъ и помощникамъ въ дёлё общаго ввёреннаго намъ служенія св. Церкви.

Тридцать одинъ годъ прошелъ съ того времени, когда я выбылъ изъ богоспасаемаго града Кіева. Съ сердечною радостію усматриваю среди васъ такихъ, которые были уже служителями алтаря Господня во время пребыванія моего здёсь; которые знаютъ меня, которыхъ и я знаю. Это первый случай въ немаловременной моей служебной дёятельности; въ другихъ мёстахъ я являлся обыкновенно незнаемый никёмъ и незнающій никого. Можно надёяться, что, при знакомствё по крайней мёрё съ нёкоторыми изъ васъ, мы легко и скоро можемъ настолько сблизиться и понять другь друга, чтобы общими силами трудиться ко благу церкви и отечества.

Жизнь человъческая вообще не можетъ стоять неподвижно, а идетъ постоянно или впередъ или назадъ, въ добрую или худую сторону. Безъ сомивнія, не мало перемвиъ совершилось и въ кіевской паствів въ продолженіе слишкомъ 30 літъ. Каковъ характеръ сихъ перемвиъ? Къ лучшему ли привели они паству, или въ худшему?

Святая Православная Вёра прежде всего возсіяла на горахъ кіевскихъ при равноапостольномъ князѣ Владимірѣ, и отсюда распространилась по всей землів Русской. Послів 900 летняго водворенія ся въ колыбели христіанства— Kiebb и его области, стали ли върующіе въ болве совнательное отношеніе въ воспринятой ими въръ; върують ли не умомъ тольво, но и сердцемъ въ правду, принесенную на землю Христомъ Спасителемъ, съ готовностію, когда потребуется сіе, исповъдывать ее и усты во спасеніе? Или досель остаются при одномъ неопредъленномъ чувствъ въры, сами не вная, во что върують? Не потеряно ли у иныхъ и самое чувство въры, и, по приточному выраженію Спасителя, спящима человъкомъ, врагь не светь ли безпрепятственно плевелы среди ишеницы, которые возрастая подавляють собою и доброе посванное свия?

Богослуженіе, первоначально такъ глубоко поразившее нашихъ предковъ, еще язычниковъ, что они не могли понять, на землѣ ли стоятъ они или на небѣ, вездѣ ли, всѣми ли совершается такъ благообразно и съ такимъ благоговѣніемъ, что невольно привлекаетъ въ храмы Божіи и людей холодныхъ въ молитвѣ; или напротивъ—чревъ небрежное и явно неблагочинное отправленіе церковныхъ службъ, а иногда и совершенное опущеніе ихъ не угасаетъ ли и у усердныхъ молитвенниковъ сердечное расположеніе къ нимъ, не возбуждается ли въ нихъ недовольство, осужденіе, а иногда и открытое возстаніе противъ безпечныхъ, неблагоговѣйныхъ и неблагочинныхъ совершителей ихъ?

Соблюдаются ли съ надлежащею точностію постановленія и каноны церковные, установленные св. отцами для поддержавія и развитія въ върующихъ жизни церковной, для устройства и домашней и общественной жизни согласно съ духомъ Христовой въры? Развивается ли въ умахъ и сердцахъ върующихъ любовь и уваженіе къ нимъ и посильная заботливость устроить свою частную жизнь по ихъ указанію? Или, напротивъ, усиливается невниманіе и небрежное отношеніе къ нимъ, какъ маловажнымъ, и безбоязненное, не смущаемое совъстію нарушеніе ихъ, сначала подъ предлогомъ нужды, а затъмъ и безъ всякой нужды? Сами тъ, которымъ поручено блюсти каноны и проводить ихъ въ жизнь народную, всегда ли подаютъ своею жизнію живой примъръ точнаго соблюденія ихъ, не уклоняясь ни надесно, ни нашуе, не подавая собою ниваюто повода къ соблазну меньшихъ братій о Господъ, за которыхъ взыщется съ нихъ отвътъ на страшномъ судъ Христовомъ?

На сіи и подобные вопросы я желаль бы получить отъ васъ опредъленные, а главное—правдивые отвъты, чтобы общими усиліями обсудить и привесть въ исполненіе мѣропріятія для поддержанія и развитія того, что само по себѣ хорошо и вполнѣ согласно съ духомъ вѣры, для восполненія и утвержденія того, что недостаточно и непрочно постановлено, для измѣненія того, что требуеть исправленія.

А какъ всякое даяніе благо и всякъ даръ совершенъ свыше есть сходяй от Отца свытовъ, то прошу молитвъ и пастырей и пасомыхъ, да не безплодно будетъ служеніе мое въновой ввёренной мий паствів Кіевской.

## СЛОВО

при вступленіи въ управленіе Кіево-Печерскою Успенскою Лаврою, проязнесенное Высокопреосвященинъйшимъ ЮАННИКІЕМЪ, Митрополитемъ Кіевскимъ и Галициимъ, 18 денабря 1891 г

Влагословеніе Господне на васъ, возлюбленные, во Христвотци и братіе!

Св. обитель, въ которую вступаю теперь какъ пастырь и предстоятель вашъ, отъ юности моей не чужда была моему сердцу. Еще въ дътствъ отъ паломниковъ той мъстности, въ которой родился я и въ числъ которыхъ была и мать моего отца, четыре раза ходившая въ Кіевъ на повлоненіе св. мощамъ съ посохомъ въ рукахъ и съ котомкою за плечами, наполненною заготовленными дома сухарями, слышалъ я не мало разсказовъ и о путешествіи этомъ и о видънномъ во св. Лавръ, разсказовъ и дъйствительныхъ и легендарныхъ, которые глубоко западали въ дътскую душу и возбуждали въ ней страстное желаніе самому увидъть то, о чемъ разсказывали.

За сорокъ шесть лётъ предъ симъ Господь удостоилъ меня въ первый разъ поклониться Лаврской святынё, видёть и слышать священнолёпное богослужение въ ней и восторгаться сердцемъ при созерцании благоговейныхъ старцевъ, служившихъ тогда въ ней. Чрезъ четыре года послё сего я сталъ послушникомъ св. обители, и по милости Божіей въ пещерахъ, гдё почиваютъ св. мощи преподобныхъ, удостоился воспріять иноческій образъ, а затёмъ въ продолженіи одиннадцати лётъ, живя не вдали отъ св. Лавры, имёлъ возможность часто посёщать ее и возгрёвать въ сердцё тё чувства, которыя испыталъ при постриженіи въ монашество.

Нынъ, цослъ тридцати-однольтняго странствованія вдали отъ св. обители, неожиданно для меня самого, нежданно м для васъ, Господу Богу благоугодно было облечь мое недостоинство званіемъ пастыря и настоятеля св. Лавры, и я являюсь предъ вами съ жезломъ, -- символомъ сего званія. Что реку и что возглаголю вамъ, возлюбленные о Господъ, по долгу новаго своего званія? Дерзну ли поучать васъ совершенному иноческому житію? Но боюсь услышать въ отвътъ евангельское изречение: орачу, исиълися сама. По судьбамъ Промысла Божія, я не долго могъ приметаться въ воспріявшей меня обители, вдохновляться живымъ примъромъ святоабиныхъ подвижнивовъ благочестія, ревнителей житія иноческаго, а большую часть жизни провель вдали отъ св. обителей, не имъя возможности получать наставленія и увазанія отъ опытныхъ ревнителей благочестія, какъ восходить по лёствицъ христіанскихъ добродътелей отъ силы въ силу. И нужно ли какое-либо наставление для васъ отъ моего немощнаго слова, когда вы имъете толикъ облежащъ васъ облакъ сви дътелей праваго исповъданія въры и безмольныхъ, но въ самомъ безмолвіи красноръчивыхъ проповъдниковъ и учителей истично-христіанскаго благочестія, пропов'й дующих во немъ не словомъ, по самою жизнію своею, своимъ всегда живымъ примфромъ? Да будутъ сіи свфтлые образцы истиннаго благочестія и подвижничества наставниками и руководителями и пастыря и насомыхъ, и руководимыхъ и призваннаго быть руководителемъ. Будемъ внимательно всматриваться въ ихъ святолющие лики и поучаться изъ ихъ святой жизни со смиреніемъ и простотою въры истинному и всепълому самоотверженію, безпрекословному послушанію, безропотному терпівнію, неусыпному бодрствованію надъ самими собою, неутомимому трудолюбію, совершенный шему цыломудрію и смиренномудрію. братолюбному взаимному подкрипленію въ борьби съ своими страстями и злокозненными врагами нашего спасенія. Да обращаемся къ нимъ съ твердою върою, несомивнною надеждою

и теплою любовію во всёхъ своихъ нуждахъ, скорбяхъ и обстояніяхъ. Они сами прошли темъ же путемъ искушеній и знають наши немощи лучше нась самихь; а ихъ любовь въ немощнымъ земнымъ братіямъ, странствующимъ въ юдоли бъдъ н скорбей, ручается намъ, что прибъгающіе къ ихъ ходатайству и заступленію не останутся безъ вразумленія, утёшенія и подврвиленія. Обуревають ли сердце наше страсти и грвховные помыслы, -- падемъ предъ ихъ мощами, проліемъ предъ ними скорбь свою, исповъдуемъ немощь свою, и они не замедлять придти на помощь въ намъ, умиротворить сокрушенное сердце и тревожную совъсть. Разслабляется ли духъ уныніемъ, -будемъ прибъгать къ симъ безмезднымъ врачамъ, - и они подврвпять нашу немощь благодатною силою и молитвами своими. Смущаетъ ли душу недоумъніе о томъ, какой путь избрать для достиженія царствія Божін,--не нужно придумывать для сего новыхъ путей по своимъ соображеніямъ; будемъ подражать имъ, какъ они Христу. Пусть каждый избереть себъ въ руководители того изъ прославленныхъ Богомъ преподобныхъ отецъ нашихъ, жизнь котораго наиболее близка къ его положенію и подвиги котораго наиболе соответствують влеченію его сердца; идя неуклонно по стопамъ его, онъ несомивно достигнеть и того блаженнаго царствія, которое оть въва уготовано благоугождающимъ Богу.

Господь Богъ, молитвами Пречистыя Своея Матери, подъ покровомъ Которой отъ основанія своего состоить св. обитель сія, и первоначальниковъ св. обители, преподобныхъ и богоносныхъ отецъ нашихъ Антонія и Өеодосія и прочихъ преподобныхъ печерскихъ, да управитъ путь всёхъ насъ во царствіе свое небесное. Аминь.

### ПРАЗДНОВАНІЕ ВОСКРЕСНАГО ДНЯ.

(ETO MCTOPIS M SHATEHIE).

### ВВЕДЕНІЕ.

У всёхъ народовъ всегда существовали и теперь существують праздники, т. е. дни, въ которые человъкъ прекращаеть свои будничныя занятія и, обращаясь къ занятіямь религіознымъ или въ отдыху отъ трудовъ, проводитъ время радостиве, чвит въ прочіе дни. Изъ всвхъ праздниковъ правднование седьмаго дня-самое древнее и самое распространенное: начало его восходить ко времени міротворенія, следы почти у всёхъ народовъ древности, и въ наего замътны стоящее время оно существуеть у евреевь, у всёхъ христіанскихъ, магометанскихъ и даже у нёкоторыхъ языческихъ народовъ. Четвертая заповъдь десятословія предписываеть наблюдать вообще порядовъ во времени Богопочтенія (ибо тавовъ, по Православному Катихизису, смыслъ этой заповеди); но говорится въ ней лишь о соблюдении седьмаго дня, какъ бы о представитель всехъ прочихъ правдниковъ. Остальные праздники явились позднее празднованія седьмаго дня; существовали они лишь у извъстныхъ народовъ, въ извъстныхъ религіяхъ, въ теченіи извъстнаго времени; многіе изъ нихъ отжили свой въкъ, на мъсто ихъ учреждались и даже доселъ учреждаются новые; но празднование седьмаго дня не поддается сокрушающему вліянію времени, хотя и претерпіваеть

различныя видоизм'вненія. У насъ, христіанъ, оно существуєть въ видъ праздновавія воскреснаго дня. Воскресенье-это самый чистый и самый, такъ сказать, типичный изъ праздниковъ. Прочіе праздники отличаются отъ него лишь степенью торжественности или особыми обычаями, пріуроченными къ нъкоторымъ изъ нихъ (какъ напр. христосованіе-къ Пасхъ, украшение домовъ веленью-къ Тронцину дню и пр.); . къ воскресному же дню никакихъ особыхъ обычаевъ не пріурочивается: празднованіе его представляеть лишь то общее, что находится и въ прочихъ праздникахъ. Поэтому, писать о празднованіи воскреснаго дня значить писать о празднованіи вообще, объ общемъ и существенномъ въ немъ, оставляя въ сторонъ частное и случайное 1). На этомъ же основаніи христіанскія: требованія отъ правднованія воскресамынгиндевоп амирооп са имижовиоп студую вид отви днямъ; и, наоборотъ, мы можемъ извлекать черты празднованія прочихъ правдниковъ, особенно-торжественнійшихъ изъ нихъ, кавъ напр. Пасхи, когда, при большей степени интенсивности религіознаго чувства, ясиве и опредвлениве жаются типичныя особенности празднованія вообще.

Правднованіе воскреснаго дня можно разсматривать съ трехъ точекъ зрібнія: исторической, правственной и общественной. Сообразно съ этимъ мы дівлимъ свое сочиненіе на три части, которыя будутъ посвящены раскрытію вопросовъ: 1) какова исторія празднованія воскреснаго дня, 2) какъ должно проводить воскресный день, чтобы исполнить волю Божію, 3)

<sup>1)</sup> Поэтому же выраженіе "воскресный день" не только въ вностранной литературі, но и въ нашей, часто употребляется, какъ техническій терминь, и означаеть какъ воскресные дни, такъ и вообще праздники. Бізляеть, напр., озаглавиль свое сочиненіе "О покої воскреснаго дня", котя такъ не мало гонорится и о прочихъ праздникахъ. Въ томъ-же синслів употребляеть это выраженіе авторъ "Писемъ о праздноваціи воскреснаго дня", поміжненнихъ въ Воскресномъ Чтеній за 1857/е годъ. Впрочемъ, въ большинствів русскихъ сочиненій употребляется въ такихъ случаяхъ боліве точное выраженіе "воскресные и праздничиме дпи".

кавая польза для жизни человых отъ соблюденія святости воспреснаго дня. Въ исторіи воспреснаго дня мы находимъ нужнымъ предварительно сказать о происхождении праздновавія седьмаго дня вообще и о празднованіи его въ до-христіанскомъ мірв, что составить содержаніе первой главы; вторая глава исторической части будеть посвящена вопросу о происхождении воспресенья, третья - исторіи его въ древней вселенской церкви, небольшая четвертая-враткому историческому обзору празднованія воскреснаго дня на христіансвомъ западъ-и, навонецъ, пятая-исторіи правднованія воспреснаго дня въ Россіи. Вторая часть будетъ состоять изъ двухъ главъ; въ первой мы уяснимъ основныя цели и сущесвойства празднованія воспреснаго дня, во втовын неятэ рой-частиве опредвлимъ, какін двла и занятія для христіанина обязательны и позволительны въ воскресенье и какія неум'істны ВЪ этотъ день. Навонецъ, три главы последней части нашего сочинения посвящены будуть увазанію плодовъ соблюденія святости воскреснаго дня 1) для луховной, 2) для тёлесной жизни и 3) для матеріальнаго благополучія людей.

Источники для отвёта на всё поставленные вопросы должно искать въ Св. Писаніи Вегхаго и Новаго Завёта, въ исторіи и археологіи быта какъ древнихъ народовъ востока, такъ главнымъ образомъ—народовъ христіанскихъ разныхъ странъ и временъ, въ твореніяхъ Отцевъ и Учителей Церкви, въ памятникахъ христіанскаго каноническаго и гражданскаго законодательства и, наконецъ,—въ данныхъ этики, гигіены и экономическихъ наукъ. Какъ видно, такою разбросанностію источниковъ обусловливается трудность нашего изслёдованія, которая еще въ значительной степени увеличивается тёмъ, что въ вопросё этомъ взаимно переплетаются религіовно-нравственные интересы и гигіеническіе, матеріальные разсчеты различныхъ лицъ и слоевъ общества, часто взаимно противо-

ръчащіе, требованія человіческих страстей и прихотей, которыя стремятся найти себі удовлетвореніе именно въ воскресный день. По статистическимъ изслідованіямъ оказывается, что даже нікоторыя преступленія падаютъ преимущественно на этотъ день. Чуть ли не всі и все ищуть себі удовлетворенія именно въ теченіе воскреснаго дня,—и все это такъ запутало и затемнило вопросъ о празднованіи воскреснаго дня, что весьма не легко разобраться въ хаосів разнообразныхъ митній и сужденій о нашемъ предметі.

Но, съ другой стороны, не мало облегчаютъ изслёдованіе нашего предмета миогочисленныя сочиненія, посвященныя вопросу о празднованіи воскреснаго дня.

Какъ следуетъ праздновать воскресные дии, -- на это у насъ въ Россіи издавна обращали вниманіе пропов'вдники; изъ ихъ проповъдей особенное значение имъетъ "Бесъда объ освященій дня Господня" Московскаго святителя Филарета 1), потому что она подробнъе излагаетъ мысли автора "Пространнаго Катихизиса"; а только въ последнемъ, да еще въ "Православномъ Испов'вданіи" мы можемъ найти ученіе о празднованіи воскресныхъ и праздничныхъ дней, кратко, но точно и ясно формулированное отъ лица Православной цервви. Затьмъ некоторыя свъденія по исторіи воскресняго дня, почти исключительно 88 основаніи **ДЕМЯТНИКОВ** каноническаго права и греко-римскаго законода гельства, -- сообщались въ различныхъ сочиненіяхъ болье общаго характера, каковы, напр., "Дни богослуженія" Дебольскаго, "Памятники христіанской древности" Вътринскаго и пр., а также въ статьяхъ духовныхъ журналовъ, напр. въ Христіапскомъ Чтеніи за 1837 г. (стр. 303-313), въ Воскресномъ Чтеніи за 1839 г. (стр. 347—352) и пр. Лучшая изъ такихъ статей—"Обзоръ древнихъ постановленій (І—ІХ вв.) о почитаніи воскресваго, дня "

<sup>1) &</sup>quot;Слова и јъчи", томъ У (Москва, 1885), стр. 55-59.

помъщена въ Православномъ Собесъдникъ за 1867 г. (апр., 324-340). Здёсь въ многочисленныхъ цитатахъ указано, гдё можно найти эти постановленія; но, къ сожальнію, цитаты приведены не вездъ опредъленно и часто даже невърно, что, впрочемъ, могло быть по винъ типографіи. Первымъ сравнительно значетельнымъ сочиненіемъ по нашему предмету была вышедшая въ 1856 г. книжва студента Моск. дух. Авадеміи Ник. Сергіевскаго "О поведенін древнихъ христіанъ во дни воскресные и праздничные". О цёли и характеръ этого сочиненія можно судить уже по тому завлюченію, которое ділаетъ авторъ изъ своего труда. Онъ говоритъ: "Въ такихъ свътлыхъ чертахъ представляется поведение древнихъ христіанъ во дни воскресные и праздничные... Можно вообще сказать, что древніе христіане въ святые дни каждый часъ посвящали нсполненію какого-либо дёла благочестія, -- находились ли дома, или вив его- во храмв и обществв. Такъ долженъ проводить правдники и всявій христіанинъ". Трудъ г. Сергіевскаго скорфе можно назвать назидательнымъ сочинениемъ, чёмъ въ строгомъ смыслё историчесвимъ: авторъ желалъ представить образецъ празднованія для современныхъ христіанъ. Изображаемая имъ картина не относится, собственно говоря, ни къ одному опредъленному времени, по совмъщаетъ въ себъ черты празднованія воскресныхъ и праздничныхъ дней лучшими людьми различныхъ въковъ и странъ. Все-же авторъ собраль значительное количество матеріала изъ отеческихъ твореній (главнымъ образомъ изъ Златоуста) и изъ Четіи Миней: снабдилъ свой трудъ многочисленными опредвленными и, большею частію, безошибочными ссылками на первоисточники и тъмъ значительно облегчилъ работу для послъдующаго историка. Сочиненіе г. Сергіевскаго им'йло значительное вліяніе на посл'ядующіе труды по нашему предмету. Такъ, въ Душеполезномъ Чтеніи за 1860 г. (кн. 1 стр. 75—140) помъщена статья свящ. Вас. Лебедена "О томъ, какъ право-

славные христівне должны проводить церковные праздники"; авторъ убъждаетъ современныхъ христіанъ проводить праздниви такъ же, какъ ихъ проводили древніе христіане; свёдёнія же о соблюденіи святости праздничныхъ дней древними : христіанами онъ береть главнымъ образомъ изъ сочиненія Сергіевскаго. Затінь, вышедшая въ 1885 г. четвертынь изданіемъ книжка "О провожденіи воскресныхъ и правдничныхъ дней" (изданіе "Отдівла распространенія духовно-правственныхъ внигъ") представляеть собою почти заимствование изъ сочиненія Сергіевскаго, пополненное назидательными приложеніами. Немного позже появленія сочиненія Сергіевскаго, помъщены были въ Воскресномъ Чтеніи (за 1857 г.) семь писемъ о празднованіи воскреснаго дня, которыя положили собою начало разработий нашего предмета въ иномъ направленіи. Письма эти представляють изъ себя опыть обозрвнія всвих вопросовъ касательно празднованія воскреснаго дня, причемъ значительное внимание обращено на указание пользы для человъка отъ празднованія воскреснаго дня и вреда отъ нарушенія его. Бол'є тридцати л'єть прошло, пока появился другой такой же опыть обозръть сполна всъ стороны предмета. Но ва эти тридцать лётъ-главнымъ образомъ-въ духовныхъ журналахъ напечатано было немало сочиненій и статей, доказывавшихъ пользу празднованія воскреснаго дня въ томъ или другомъ отношеніи. Изъ нихъ, какъ самыя лучшія, отметимъ два следующихъ: "Воскресный отдыхъ и его значеніе для здоровья" д-ра Нимейера, переводъ съ немецваго (СПБ. 1884), и особенно статью Истомина воскреснаго дня въ общественной жизни христіанскихъ народовъ съ точки зрвнія западныхъ моралистовъ" і). Авторъ излагаетъ возврвнія Ригера, Курціуса, Геглера и Мартензена, сопровождая ихъ немногими краткими, но въ тоже время мъткими и дъльными замъчаніями. Кромъ того въ Православ-

¹) "Въра и Разунъ" 1885 г. № 13 и 14.

номъ Обозрвнія за 1885 г. (т. III) помінцена была статья "Государство и воскресный день", представляющая . переводъ нъмецкой книжки Ригера, носящей въ подлинникъ болье точное название: "Staat und Sonntag im Deutschland (1877 г.), такъ какъ сочиненіе это содержить въ себъ, главнымъ образомъ, исторію законодательства у германскихъ народовъ о празднованіи воскреснаго дня. Наконецъ, въ прошломъ году явилось сочинение доцента Москов. дух. Академіи А. Бъляева "О покоъ воскреснаго дня" 1). Это-самое полное и самое обширное (до 140 стр.) изъ вышедшихъ доселъ руссвихъ сочиненій по данному вопросу. Основная точка зрівнія автора та, что праздничный отдыхъ есть обязанность религіозная", требуется запов'ядію Божіею, церковными законами, -и въ совокупности съ совершениемъ абаъ благочестия составляетъ то, что называется освящениемъ праздничныхъ дней". Авторъ говоритъ преимущественно о праздничномъ отдыхъ, полагая, что "отсутствіе недоумівній и возраженій касательно совершенія въ праздники діль благочестія ділаеть излишнимь защиту и разъясненіе" 2).

Вотъ и все лучшее изъ того, что написано на русскомъ языкъ по каждому предмету.

Въ иностранной литературъ несравненно больше сдълано для изслъдованія вопроса о празднованіи воскреснаго дня. На западъ еще въ XVII в. было сильное движеніе въ пользу строгаго соблюденія воскреснаго дня и происходили жаркіе споры о томъ, кто, когда и для кого установилъ празднованіе седьмаго дня, обязательно-ли для христіанъ исполненіе четвертой заповъди закона и соблюденіе покоя въ воскресный

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вара и Разумъ 1890 г. № 15, стр. 106-107; ср. № 16, стр. 211.



<sup>1)</sup> Напечатано сначала въ журналь Въра и Разунъ (Ж.М. 15, 16, 17, 19), а вотомъ вышло отдъльной книжкой. Оно представляеть переработку и распространение публичныхъ лекцій, читанныхъ въ Москвъ 23 и 30 апръла 1889 года и вкратат напечатанныхъ въ 45, 46, 47, 49 Ж.Ж. "Церковныхъ Въдомостей" за тотъ же годъ.

день, на чемъ основывается празднование этого дня. Споры эти, начавшись въ Англіи, перешли затімь въ Голландію и отчасти въ Германію. Плодомъ такихъ споровъ было нісколько сочиненій, посвященных разрішенію этихъ вопросовъ; они писаны на латинскомъ языкъ и теперь уже утратили свое значеніе. Въ XVII въкъ, когда въ Англіи окончательно утвердилось строгое соблюдение воскреснаго дня, а въ Германіи-свободное отношеніе къ нему, споры на время улеглись, но они вновь ожили во второй половинъ настоящаго въка въ Германіи и породили обширевйшую ("необозримую", какъ выражается энциклопедія Герцога) литературу по воскресному вопросу, - теперь уже на немецкомъ языке. Но эта литература рёзко отличается оть литературы XVII вёка, что объясняется следующимъ: въ XVII в. движение вытекало изъ чисто-религіозныхъ побужденій, современное - же движеніе можно назвать скорве утилитаристическимъ, чвиъ религіознымъ. Въ защиту воскреснаго дня пишутт врачи (напр. извъстный уже намъ Нимейеръ), соціалисты, даже атеисты (таковт, напр. Прудонъ; его книжка De la celebration du dimanche ...). Въ этихъ сочиненіяхъ религіозные интересы часто совсёмъ не им'вются въ виду, а только гигіеническіе, экономическіе и пр. Но гораздо болве пишутъ о воскресеныи пасторы, которые стараются, повидимому — неудачно, взять въ свои руки движение въ пользу воспреснаго дня. Изъ такихъ сочиненій мы признаемъ лучшими: Ошвальда "Die christliche sonntagsfeier" (Лейнцигъ. 1850 r.), Popa-, Der Sonntag, sein menschliches und gottliches Recht" (2 изд. 1878 г. Schaffhausen) и Рише "Die Sonntags Ruhe und die Kirche" (Лейпцигъ, 1890 г.)—(послъдній по времени трудъ по нашему предмету). Гораздо менже ученыхъ и профессоровъ, которые бы посвящали свои силы разрѣшенію вопросовъ о празднованіи воскреснаго дня. Изъ нихъ укажемъ на трудъ извъстнаго ученаго Генгстенберга "Ueber den Tag des Herrn" (Берл. 1852 г.) и Эрлангенскаго профессора Цана "Geschichte des Sonntags, vornehmlich in

der alten Kirche" (Ганнов. 1878 г.). Оба сочиненія посвящены, главнымъ образомъ, исторіи ученія о празднованіи воскреснаго дня. Первое сочинение оказало сильное вліяние на прочія, явившіяся послів него. Второе же хотя и очень тенденціозно, такъ какъ авторъ отрицаетъ всякое отношеніе христіанскаго воскресенья къ ветхозавітной субботі, однако это сочинение обладаеть важными учеными достоинствами: авторъ свабдилъ сьой трудъ общирными примечаніями (они занимають больше трети всей книжки), составляющими важное пособіе въ дёлё ознакомленія съ первоисточнивами по исторіи воскреснаго дня. Существуеть замётная разница между сочинедіями пасторовъ и профессоровъ; последніе, большею частію-историки, обывновенно придерживаются того старовзгляда, что празднованіе лютеранскаго воскресенья есть чисто обрядовое, церковное учреждение, имвющее въ виду интересы лишь культа, что воскресный покой самъ по себъ не требуется отъ христіанъ ни божественною заповідію, ни церковью-и необходимость его можно доказывать не на религіозныхъ основаніяхъ, а лишь съ точки зрівнія пользы. Пасторы же касаются исторіи лишь слегва и поверхностно (объ этомъ свидетельствують уже ихъ цитаты на первоисточники, неопредъленные и часто невърные); но желая быть представителями и руководителями современнаго движенія, пасторы стараются доказать, что воспресенье есть божественное установление и что соблюдение воспреснаго покоя требуется религіей. Но тъ и другіе почти согласны, что основанія христіанскаго празднованія воскреснаго дня не сл'ёдуеть искать въ Ветхомъ Завътъ.

Но далеко нельзя сказать, чтобы и въ нѣмецкой литературѣ вопросъ о воскресномъ днѣ быль вполнѣ исчерпанъ. Еще много и много нужно поработать, прежде чѣмъ онъ будетъ ръшенъ окончательно.

Уважемъ, что сдёлано доселё по каждому частному вопросу касательно празднованія воскреснаго дня, чтобы видно

было, что еще остается сдёлать. У насъ въ Россіи почти ничего не сдълано для ръшенія вопроса о происхожденіи празднованія седьмаго дня. Заграницей же въ посліднее время явились тенденціозныя сочиненія ассиріологовь 1), желавшихъ докавать на основаніи ново-открытыхъ памятниковъ, что суббота есть изобрътение вавилонское и что недъля-результать наблюденія за фазами луны. Вопросъ о субботв еврейскаго народа, у насъ тоже почти не затронутый, на западъ пъсвольво рагработанъ въ вышеупомянутомъ сочинении Генгстенберга и въ различныхъ библейскихъ археологіяхъ. Ученіе І. Христа о празднованіи субботы, столь важное для уясненія образа христіанскаго празднованія, у насъ не систематизировано<sup>2</sup>), у нъмцевъ же въ данномъ случав стараются доказать, что І. Христосъ отміниль обязательность для христіань обрядоваго закона Моисеева вообще и четвертой заповёди десятословія въ частности. Излагая же исторію происхожденія воскреснаго дня, они обыкновенно доказывають, что празднованіе его само собою явилось въ церквахъ, образовавшихся изъ обращенныхъ язычниковъ, -- не раньше эпохи миссіоперской двятельности апостола Павла, леть черезь 25 после воскресенія I. Христа 3). У насъ же ограничиваются въ данномъ случав лишь враткимъ замъчаніемъ, что І. Христосъ или апостолы перенесли празднование ветхозавътной субботы на первый день недвли. Исторія ученія Церкви и представителей ся объ основахъ и сущности празднованія воскресенья, даже не затронутая у насъ, усердно раврабатывается нізмецкими бого-

<sup>1)</sup> Мы здась разумаемъ главнымъ образомъ княгу Логца "Quaestiones de historia Sabbati. "Лейпцигъ. 1883 г.).

<sup>2)</sup> Такъ папр. Бутковичъ въ своемъ сочинении "Жизнь Інсуса Христа" котя и систематизируетъ очень многіе пункты ученія І. Христа, но не систематизируетъ ученія І. Христа о субботъ.

<sup>3)</sup> А Рише, напр, проводить мысль, что идея воскресенія еще теперь педостаточно развидась, но что отъ вашего времени можно ожидать рішенія вопроса о сущности и назначенів воскресенья.

словами; но последніе лишь сгарательно выбирають те места изъ твореній древнихъ отцевъ, гдв говорится о необязательности для христіанъ ветхозавѣтнаго обрядоваго закона вообще в субботы въ частности, о свободъ христіанъ вь отношеніи праздвиковъ, -- и въ тоже время игнорирують тв мъста изъ отеческих в твореній, которыя говорять объ обязательности для христіанъ исполненія четвертой запов'яди закона. Сравнительно больше, какъ мы видъли, разработанъ у насъ вопросъ о поведении древнихъ христівнъ въ воскресные дни, хотя сдівланнаго далеко нельзя назвать достаточнымъ. Да и у нъмецкихъ богослововъ въ этомъ отношении сделано тоже не слишвомъ много: у нихъ мы не находимъ даже такого собранія матеріаловъ изъ поученій и житій, какое у насъ сділаль Сергіевскій, что, впрочемъ, и естественно: они не признаютъ авторитета соборовъ и отцевъ, не ищутъ для себя идеаловъ въ твореніях в отцевъ періода вселенских в соборовъ. Но за то въ то время, какъ мы не имвемъ сочинения, гдв бы указано было, какъ постепенно развивалось и видоизмънялось празднованіе воскресенья, у німцевь выработань уже прочно установившійся взглядь на историческое развитіе этого празднованія; но по этому взгляду первоначальное празднованіе восвресенья все болве и болве теряло свою евангельскую чистоту, пропитывалось іудейскимъ духомъ законности и уподоблялось іудейской субботв. Что касается исторіи празднованія воскресенья въ періодъ по разділеніи церквей, то для исторін его на западв мы имбемъ прекрасную переводную статью Ригера, а для исторіи его въ Россіи ровно ничего не имвемъ, если не считать алфавитнаго указателя къ полному собранію завоновъ, руководствуясь которымъ мы можемъ отыскать главнъйшіе законы о празднованіи воскреснаго дня, изданные въ Россіи въ два последніе века. Неть у насъ изследованія и о сущности правднованія воскреснаго дня. До послідняго времени категорически ръшали, что цъль правднованія-служеніе Богу и діла благочестія, что покой есть лишь средство для удобнаго осуществленія сей цели. Въ последнее время г. Бъляевъ столь же категорически ръшаетъ, что праздничный отдыхь самъ по себъ есть религіозная обязанность. У нъмцевъ же вопросъ этотъ давно возбуждаетъ безвонечные споры. Но за то у насъ въ Россіи, тавъ же какъ и заграницей, есть много брошюръ, назидательныхъ листвовъ и различныхъ проповёдей, гдё даются указанія и совёты касательно занятій умістных или неумістныхь въ праздники, хотя въ литературъ такого рода больше указаній, чьмъ доказательствъ. Обстоятельнъе этотъ вопросъ изслъдованъ въ той части сочиненія Бізляева, которая имъ озаглавлена: "Современныя задачи для русскаго гражданскаго законодательства о воскресномъ днъ". Что касается вопроса о пользв правднованія воспреснаго дня, то намъ кажется, что для разръшенія его въ русской литературъ сдълано больше, чъмъ по отношенію ко всімъ прочимъ вопросамъ о воскресномъ днв. Здесь, по нашему мивнію, наибольшаго вниманія заслуживаеть статья Истомина, а также сочиненія Нимейера н Бъляева.

Такимъ образомъ, у насъ въ Россіи еще сравнительно мало сдѣлано для разработки вопроса о празднованіи воскреснаго дня: въ нѣмецкой литературѣ сдѣлано много, но сдѣланное большею частію тенденціозно. Всестороннее обозрѣніе и окончательное рѣшеніе всѣхъ вопросовъ о празднованіи воскреснаго дня потребуетъ для себя еще много трудовъ отъ многихъ лицъ; мы же съ своей стороны возьмемъ на себя задачу хотя немного уяснить ноставленные нами вопросы.

## часть первая.

## ИСТОРІЯ ПРАЗДНОВАНІЯ ВОСКРЕСНАГО ДВЯ.

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Празднованіе седьмаго дня въ до-христіанскомъ мірѣ.

Многіе нъмецкіе изслъдователи начинають исторію воскресенья со времени лишь Іисуса Христа 1) и даже апостоловъ 2). Они поступаютъ такъ потому, что отрицаютъ всякую связь воскресенья съ ветхозавътной субботой и всякое отношеніе его въ четвертой запов'й ди десятословія. Русскіе же всегда начинають исторію воспресенья отъ сотворенія міра. Конечно, въ до-христіанскомъ мірів первый день недъли нина отличался отъ прочихъ будничныхъ дней ни у евреевь, ни у язычниковъ, и исторія празднованія воскреснаго дня, собственно говоря, начинается со времени воскресенія І. Христа изъ мертвыхъ. Но воскресенье не есть совершенно новое явленіе, какъ думають протеставтскіе историки. Элементы, изъ которыхъ сложилось празднование воскресенья и которые такъ или иначе отразились на немъ, существовали много раньше. Чтобы уяснить основы и сущность празднованія воскреснаго дня, необходимо указать происхожденіе празднованія ветхозав'ятной субботы: воскресенье въ сущности

<sup>1)</sup> Напр. Цанъ. "Geschichte des Sonntage" 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hanp. Генке. Zur Geschichte der Lehre von der Sonntagsfeier (Theologischen Studien und Kritiken 1886 г. стр. 597—664. Цовлеръ въ XIV т. энциклопедів Герцога.

есть ветхозавѣтная суббота, очищенная только отъ того, что составляло въ ней временное "образъ и сѣнь", возвышенная и одухотворенная, — перенесенная съ седьмаго дня недѣли на первый, почему празднованіе воскресенья въ нашей церкви и опирается на четвертой заповъди десятословія, основывающейся, въ свою очередь, на покоѣ Творца въ седьмой день творенія. А чтобы уяснить ходъ исторіи празднованія воскреснаго дня, необходимо предварительно охарактеризовать іудейскія и языческія празднованія, предшествовавшія установленію воскресенья, такъ какъ эти празднованія такъ или вначе кліяли и на празднованіе воскреснаго дня: многіе іудеи, обратившись въ христіанство, не могли сразу забыть отмѣненные уже ветхозавѣтные элементы празднованія субботы, нѣкоторые же христіане изъ язычниковъ—элементы своихъ прежнихъ языческихъ празднованій.

Итакъ, откуда произошло празднованіе субботы? Есть правдники, возвращающіеся черезъ годъ, черезъ міжсяцъ. Существование такихъ праздниковъ понятно. Годъ поневолъ бросается въ глаза и повсюду вынуждаеть смотреть на себя, какъ на большую мфру времени; смфна мфсяца тоже настой. чиво предлагаетъ себя, по крайней мъръ, народамъ. не чуждымъ природъ, какъ средство для измъренія болье короткихъ промежутвовъ времени. Но суббота повторяется черезъ важдые семь дней, а семидневная недбля, повидимому, не имбетъ основанія въ природъ. Откудя же произошель счеть времени семидневными періодами? Существуетъ мивніе, ивкогда бывшее очень распространеннымъ, что люди сами, а не по божественному повельнію, ввели празднованіе важдаго седьмаго дня, такъ какъ число семь въ древности почиталось священнымъ. Действительно, число семь почиталось священнымъ или, по крайней мірть, особенно важнымъ, кажется, у всёхъ народовъ древности. На это находять указанія даже въ памятнивахъ до-исторической археологіи. Такъ, на последней всемірной выставив въ Парижів-въ коллекціи каменныхъ ору-

дій Piette находились обточенные камви съ нарисованными на нихъ линіями, которыя, очевидно, служили знаками счисленія, и, по мивнію Piette, у первобытныхъ рисовальщиковъ этихъ линій число семь было основою счисленія і). Что же касается народовъ, известныхъ исторіи, то у индійцевъ, напр.. число семь было символомъ космической гармовіи: у человъка, какъ представителя этой гармоніи, они насчитывали семь главныхъ частей твла и семь планеть, семь частей земли. семь морей, семь ръкъ (въ съверо-западномъ Индостапъ) и ир. Тавже и витайцы делили свое царство на семь провинцій и различали въ человіні семь душъ низшаго, матеріальнаго рода, при трехъ высшихъ или духовныхъ. Семь райскихъ горъ знали также древніе персы, и въ миоологіи ихъ семь амшаспандовъ и семь воротъ Митры играютъ важную роль. У египтянъ извъстно седмеричное число кастъ. Но особенно важную роль играло седмеричное число въ культъ, преданіяхъ и обычаяхъ древнихъ народовъ Месопотаміи,не только у халдеевъ и ассиріянъ, по и у предшественниковъ ихъ-аккадійцевъ и суммерійцевъ. Группа верховныхъ божествъ у этихъ народовъ состоитъ изъ 7 членовъ, точно такъ же какъ и группа самыхъ могущественныхъ злыхъ духовъ, которые вели войну противъ мъсяца. О священномъ значени у нихъ числа семь свидетельствують и древнейший гимнъ "о семи духахъ" и клятвенныя формулы ихъ. У грековъ и римлянъ также извъстны священныя гептады, - какъ древивйшія, такъ и болъе новыя, получившія начало отъ философской рефлексін: напр. семь холмовъ въ Римъ, семь стадъ Геліоса, семь возрастовъ по Солону и Гиппократу, семь душъ по Платону и Аристотелю и прочія седмерицы, которыя пересчитывали еще классические писатели, напр.-Варронъ въ его "Hebdomades", Гермиппъ Беритскій въ сочиненіи о гептадъ



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Балаевъ. "О покож восиреснаго дна". Въра и Раз. 1890 г. Ж 19, стр. 443.

Труди Кіев. дух. Акад. Т. 1. 1892 г.

и пр. Замізчательно, что число семь предпочтительно употреблялось при опредълени времени праздниковъ: такъ, у древнихъ грековъ и у другихъ языческихъ народовъ (буддистовъ, напр.) седьмой день посл'в новолунія посвящался особому богу Ираклу, Аполлону. Аполлонъ на этомъ основании у грековъ имѣлъ даже особое прозваніе— έβδομαγέτης или έβδομαγένης. У Гомера, Гезіода и у другихъ древнихъ поэтовъ неръдко выдъляется седьмой день изъ числа прочихъ дней 1), а у Гомера, кромъ того, нъсколько разъ 2) говорится, что одно событіе случилось на седьмой день послѣ другаго; это свидѣтельствуетъ, что и грекамъ небезъизвъстенъ былъ счетъ времени семидневными періодами. Наконецъ, у нъкоторыхъ народовъ древности были въ употреблении семидневныя недвли. Невърно то довольно распространенное мижніе, будто есть историческія свид'ятельства о томъ, что нед'яля и празднованіе каждаго седьмаго дня извістны были всімь народамь древности. У египтанъ и древнихъ грековъ существовалъ счеть времени десятидневными періодами, у индійцевъ и персовъ-четырнадцатидневными, причемъ у последнихъ этотъ періодъ снова раздівлялся на 3 части, - по 5 дней среднимъ числомъ въ каждой; у древнихъ римлянъ извъстно было ивато въ родв осьмидневной недвли, такъ вакъ у нихъ важдый восьмой день быль торговымь, такь же вакь у древнихь мексиканцевъ пятый; последніе делили годъ на 18 месяцевъ по 20 дней въ каждомъ и каждый ихъ мёсяцъ распадался на четыре части. У некоторыхъ народовъ восточной Азіи даже досель въ употребленіи пятидневная недвля, кото-

<sup>1)</sup> Сваданія о значенія въ древности седмеричнаго числа ми завиствовали изъ статьи Ферд. Баура: "Der! Hebräische Sebbat und Nationalfeste des Mossischen Cultus" (въ Tübenger Zeitschrift für Theologie 1832. Heft III, стр. 135—138), вишть Эзальда "Die Alterthümer des Volkes Israel (3 мад. 1866 г. стр. 131 sq.), Лотца "Quaestiones de historia Sabbati" стр. 13—15, м въ эмциклопедін Герцога, т. XIV, стр. 218 sq.

<sup>2,</sup> Odyss. XII, 399; XIV, 252; XV, 477.

рую, на основание и вкоторыхъ в всвихъ данныхъ, следуетъ признать весьма древнею 1). Но семидневная недёля и празднованіе седьмаго дня несомивню ископи существовало у перувіанцевь, у китайцевь и у ассиро-вавилонянь 3). При этомъ у кытайцевъ священная внига И-Кингъ, явившаяся гораздо раньше Конфуція (который самъ жиль за 550 л. до Р. Х.), описываеть празднованіе седьмаго дня слёдующими замёчательными чертами: "Веливій день (такъ называеть эта книга седьмой день) долженъ быть празднуемъ во всей странв многочисленными жертвоприношеніями; двери домовъ должны быть заперты, и всякія торговыя сдёлки, равно какъ и тяжебныя дела въ судахъ, должны быть прекращены "3). Впрочемъ, китайцы съ давнихъ поръ забыли о празднованіи седьмаго дня. Ассиро-вавилоняне сохранили первобытныя преданія и въ большемъ количествів и въ боліве чистомъ видів въ сравненіи съ прочими народами (исключая, конечно, евреевъ); но въ отношении соблюдения седьмаго дня извъстныя намъ правила ихъ не отличаются такою чистотою, какъ китайскія. Они, по открытому недавно древнему отрывку календаря, представляли рядъ запрещеній 4) (не совсёмъ, впрочемъ, для насъ понятныхъ) -- для царя -- всть вареное на огив мясо (следовательно-готовить пищу?), переменять одежду, надёвать былое одыние (совершать судъ?), совершать возлівніе (жертвоприношение въ этотъ день состояло, такимъ образомъ, лишь изъ животныхъ, тогда какъ въ другіе дни оно состояло сверхъ того и изъ возліяній, прямая противоположность ки-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Събдения о неделях завиствовани изъ вишеуказаних сочинений Баура, Эвальда, Лотца Си. также Прадеръ: "Der babylonische Urschprung der Sibentägigen Woche (Theolog: Stud. und Kritik. 1874 г. стр. 343 зq.), энциклопадія Герцога т. XVII, стр. 252 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Illpageps ibid. crp. 348-345.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истонинъ. "Завленіе воскреснаго дня", Вфра и Раз. 1885 г. № 13 стр. 49.

<sup>\*)</sup> Энциклопедія Герцога т, XVII стр. 252 аq.

тайскому празднованію, а также еврейскому), садиться на колесницу (воевать?); для жреца—отверзать свои уста въ тайномъ мѣстѣ (?молиться?), для маговъ вовлагать руки на больныхъ" 1). Отсюда видно, что седьмой день у ассиро-вавилонянъ былъ днемъ повоя не только отъ трудовъ, но и отъ богослужебныхъ дѣйствій. Повидимому, онъ считался днемъ, въ который всякую работу постигала неудача, къ которому долженъ быть законченъ всякій трудъ предъидущихъ дней.

Какая же причина того, что семь сдёлалось особенно важнымъ и священнымъ числомъ у всёхъ почти народовъ еще во времена минологическія и до-историческія? Почему оно играло важную роль при счетё временъ и биредёленіи времени праздниковь? Отчего случилось, что искони праздновали каждый седьмой день народы, жившіе въ трехъ концахъ міра,—въ восточной Азіи, на берегахъ Евфрата и въ Палестинё—и въ южной Америкё,—не находившіеся между собою въ сношеніяхъ и потому не могшіе заимствовать этотъ обычай другъ отъ друга? (Что они дёйствительно не заимствовали, объ этомъ свидётельствуетъ, напр., самая противоположность между китайскимъ и вавилонскимъ празднованіемъ седьмаго дня) 3).

Объяснять все это тёмъ, что семь считалось числомъ священнымъ,—значитъ ничего не объяснять, ибо въ томъ то и состоитъ вопросъ,—почему число семь получило такое значеніе. Въ прежнее время нѣкоторые полагали, что священное значеніе числа семь произошло вслѣдствіе того, что въ древности считали семь планетъ, семь цвѣтовъ радуги, семь тоновъ музыкальной гаммы и т. п. Но теперь эти мнѣнія оставлены или оставляются. Въ древности различали лишь

<sup>2)</sup> Самъ Пірадеръ, доказывающій вавилоновое происхожденіе недізім, считаеть од наво невіролинню, чтобы этоть обычай перешель кі китайцамь и перувіанцамь оть вавилонять, или наобороть.



<sup>1)</sup> Лотцъ. Quaestiones de historia Sabbati. стр. 40-41.

три цвъта радуги и только Ньютонова оптика (и то не безъ возраженій поздивиших критиковь, напр., Гельмгольца) опредвлила седмеричное число ихъ. Что касается планстъ, то вследствіе поразительнаго несходства относящихся сюда небесныхъ светилъ (солнца, луны и собственно планетъ) открывалась возможность считать ихъ въ различномъ количествъ: тавъ, пинагорейцы насчитывали пять планетъ, точно также и древніе египтяне; ибо солнце и луну они не причисляли въ планетамъ 1). Притомъ названіе дней недёли по вменамъ планетъ-сравнительно поздняго происхожденія и не извёстно было ни древнимъ египтянамъ, ни древнимъ ассиро-вавилонянамъ. Поэтому должно предполагать, что ве седмеричное число планетъ сдълало семь числомъ священнымъ, а наобороть, потому то и стали считать семь планеть, что семь было числомъ священнымъ. Теперь наиболее распространено мизніе, что не священное значеніе числа семь было причиною введенія неділи, но наобороть-число семь получию священное значение потому, что время считалось семидневными періодами.

Тавимъ образомъ остается въ силѣ прежній вопросъ: откуда явился счетъ времени семидневными недѣлями? Вельгаузенъ <sup>2</sup>) и Штаде <sup>3</sup>) отвѣчаютъ, что этотъ счетъ произопіелъ вслѣдствіе наблюденія надъ фазами луны и дѣленія луннаго мѣсяца на четыре части, въ среднемъ по семи дней въ важдой. Думаютъ (Лотцъ) <sup>4</sup>), что наблюденіе это было произведено въ Вавилонѣ, что недѣля, слѣдовательно, изобрѣтеніе



<sup>2)</sup> Герцогъ. Энциклоп. т. XVII, стр. 254. Ссылка на Lipsius. Aegipt. Chronologie s. 90 б. Свидътельство Діона Кассія (Rer. Rom. XXXVII, 18. 19) о томъ, что у египтина каждый день семидиевной недали быль посвящень особой илинеть, сладуеть относить кь сокременныма ему александрійскима учению.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Prolegomena zur Geschichte Israel. 3 Ausg. (Berl. 1886 r.). S. 113-114.

<sup>3)</sup> Geschichte Volkes Israel. (Berlin 1887). B. 1. s. 498-499.

<sup>4,</sup> Quaestiones de historie Sabba'i, p. 37.

вавилонянъ и отъ нихъ перещла къ евреямъ. Но во всякомъ случай священное значеніе числа семь у всёхъ народовъ слёдуеть считать следствіемъ вогда-то бывшаго у нихъ употребленія семидневной неділи. Одно изъ двухъ: или священное значение числа семь имбеть другія основанія, или оно основывается на употребленіи семидневной неділи. Но первое предположение уже не находить себь защитниковь, следовательно нужно признать върность втораго. А если такъ, то недъля существовала еще въ колыбели человъчества, когда предви всвхъ народовъ жили въ одномъ мъств, и приведенные нами факты-существованіе неділи у трехъ народовъ въ отдаленнайших другь отъ друга вранкъ міра, употребленіе числа семь въ календаряхъ другихъ народовъ и священное значеніе этого числа у остальныхъ-суть остатки и следы когда-то существовавшаго во всемъ мірѣ, по меньшей мѣрѣ въ періодъ до разсвянія народовъ, употребленія недвли и празднованія седьмаго дня. Поэтому должно признать, что если недвля изобрътена въ Вавилонъ, то изобрътена здъсь еще до разсвянія народовъ. Говорятъ, что вавилоняне открыли недълю путемъ наблюденія за фазами луны и дёленія луннаго місяца на четыре части. Но мёсяцъ состоить изъ 29 или 30 дней, такъ, что отъ дёленія его на четыре части останутся день или два лишнихъ. Поэтому въ лунномъ мъсяцъ могли существовать лишь семидневныя недели, чередующіяся съ осьмидненными или девятидневными. Но обывновенно недели бывають всегда семидневными и не стоять ни въ какой связи съ дуннымъ місяцемъ: счеть недълями идеть самъ по себъ, а мъсяцами тоже самъ по себъ. Говорять еще, что сначала было не такъ: остающіеся день или два употреблялись какъ бы добавочными къ последней недель, а потомъ уже недъля порвала связь съ луннымъ мьсяцемъ и всъ недъли считали въ себъ уже поровну-по семи дней. Первоначальную недёлю, стоявшую въ тёсной связи съ мѣсяцемъ, называютъ лунною, а позднъйшую, которая не стоитъ ни въ какомъ отношеніи къ мёсяцу, называють астрономиче-

свою, потому что важдый день этой недёли въ древности былъ посвященъ особой планетв. Въ доказательство того, что лунныя недви двиствительно существовали нвкогда, именно у ассировавилонанъ, ссылаются (Лотцъ, напр.) на отрывокъ изъдревиевавилонскаго валендаря, отврытый въ 1869 г. и опубликованный въ первый разъ въ 1875 г. известнымъ ассиріологомъ Джоржемъ Смитомъ 1). Этотъ отрывовъ представляетъ календарь на Элуль (Elul), вставочный мёсяць; 7, 14, 21, 28 и вромъ того 19 дви этого мъсяца отмъчены указаннымъ выше (стр. 21) рядомъ запрещеній. Этотъ календарь составлень быль при "правитель великихъ націй", но вто здёсь разумвется, къ какому времени следуетъ отнести этотъ валендарі, неизвъстно. Поэтому если бы даже въ этомъ календаръ говорилось о лунныхъ неделяхъ, то и тогда еще нельзя было бы на основании его довазывать, что лунныя недёли существовали раньше обыкновенныхъ, и тогда съ неменьшимъ правомъ можно было бы считать эти лунныя недёли позднёйшимъ изобретениемъ и предполагать, что первоначально существовали обывновенныя семидневныя недёли, а потомъ уже, когда народы "осуетишася помышленін своими и омрачися: неразумное ихъ сердце, и изменища славу нетленнаго Бога въ подобіе обрава тавина человіна, и птиць, и четвероногъ, и гадъ... пременища истину Божію во лжу и по чтоша и послужища твари паче Творца" (Римл. I, 21-25) тогда тже они установленную Богом въ память единаго Творца семидневную неделю вздумали принаровить къ явленіямъ въ стихіяхъ сотворенныхъ, къ перемінамъ місяца, воторый они обоготворили. Считать лунную недёлю прототипомъ обыкновенной не больше основаній, чёмъ считать ее и извращеніемъ последней. Но ни откуда не видно, чтобы въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Намъ опъ манестенъ по датинскому переводу, напечатанному Лотцемъ въ его Quaestiones de historia Sabbati (Лейпцитъ. 1883 г.), стр. 34—49, и по намецкому въ Энциклопедін Герцога т. XVII, р. 254. (Woche).



указанномъ документв говорилось именно о лунной недель. Ни откуда не видно, чтобы последній день месяца Элула быль прибавочнымь къ послёдней недёлё, и чтобы новая недъля начиналась съ перваго числа следующаго месяца, а не съ 29 числа Элула, и чтобы въ следующемъ месяце днями покоя были тоже 7, 14, 21 и 28-е числа, а не 6, 13, 20, 23 и т. д. Очень можеть быть, что здёсь разумёется обыкновенная недъля и что лишь случайно въ этомъ мъсяцъ цервый день совпаль съ первымъ днемъ мъсяца. Что недвли этого отрывка не стоять въ прямомъ отношени къ почитанію луволон этомъ можно заключить изъ того, что день поком не падаеть на первый день мёсяца, когда является въ первый разъ серпъ новой луны, и что последній день поком цадаеть на 28-е число, когда луны уже совсвыв не видно. Вообще лунная недёля важется болёе искусственною, чёмъ обывновенная, и потому болве позднею. Если бы недвля происходила отъ дъленія мъсяца на части, то естественные было оы ожидать деленія его на две или на три части. Въ первомъ случав первая часть представляла бы періодъ увеличенія луны, а вторая-уменьшенія, причемъ объ части отдъляли бы другь отъ друга такія естественныя грани, какъ новолуніе и полнолуніе; во второмъ случай первая часть місяца представляла бы изъ себя періодъ новолунія, вторая-полнолунія, третья-ущерба. Счеть такими періодами действительно существоваль у многихъ народовъ древности 1). Но при дъленіи мъсяца на четыре части-что представляла бы изъ себя вторая и третья часть его (объ-полнолуніе?), что влало бы грани между частями, словомъ-что вызывало бы на тавое деленіе и притомъ прежде и древнее, чемъ другія, болъе естественныя, дъленія?--Ничто кромъ развъ предварительнаго существованія обыкновенной семидневной педёли, которую хотбли принаровить къ счету времени мъсяцами-

Смотри выше стр. 18.

Поэтому должно предположить, что лунная недёля (если только таковая дёйствительно существовала когда-либо) представляеть извращеніе обыкновенной, появилась лишь из Вавилонё (какъ мёстё, гдё ревностно занимались изученіемъ свётилъ небесныхъ и обоготворяли ихъ) и то въ сравнительно болёе позднее время, когда развились здёсь астрологическія науки 1),—но что употреблявшаяся въ глубочайшей древности недёля,—остатки и слёды чего мы находимъ у всёхъ народовъ древности,—была обыкновенною, всегда семидневною, не имёвшею прямаго отношенія къ лунному мёсяцу. Должно даже признать, что нельзя найти объясненія происхожденія этой недёли естественнымъ путемъ, которое было бы свободио отъ натяжекъ и казалось вёроятнымъ.

Но за то въ Библіи мы находимъ прямое и ясное свидетельство, которое вполив объясняеть происхожденіе семидневной недёли и празднованія седьмаго дня недёли, свидётельство о томъ, что это празднованіе установлено самимъ Богомъ въ память о шестидневномъ твореніи міра и о боже ственномъ поков въ седьмой день (Исходъ 20, 8—11). Нельзя думать, что суббота установлена Богомъ лишь при Синав. Этому противорвчитъ глубочайшая древность существованія недёли и празднованія седьмаго дня у прочихъ народовъ, которые, какъ, напр., китайцы и перувіанцы, не могли заимствовать этотъ обычай у евреевъ. Этому противорвчитъ и выраженіе четвертой заповіди, данной на Синав: "помни день субботній", гдъ слово "помни" показываеть, что празднованіе субботы существовало и раньше, но только подвергалось забвенію,— и теперь лишь напоминается о древнемъ установъ

<sup>1)</sup> Другов, висказанное у Лотца же, мийніє, что празднованів каждаго седьмаго дня произомию всайдствіе того, что число 6 аграло у вавиломинь важную роль въ мірахъ и візсахъ, и поэтому 6 дней труда счатались полною мірою работи, - ничего не объясняєть, ябо могло произойти и паобороть. Развілегче объяснять происхожденіе упогребленія числа 6 въ мірахъ и візсахъ, чіть въ паміренія промени?



леніи субботы и внушается исполнять его. Этому противоръчить прямое свидетельство книги Исходъ, что евреи еще несколько раньше Синайского Законодательства праздновали субботу,-и это считалось исполнениемъ заповъди Божией, а самое празднование состояло въ поков (Исх. XVI, 23-30). Затвиъ, хотя у насъ и нетъ ясныхъ свидетельствъ, что до Монсея праздновался день седьмый, но мы знаемъ, что еще при Гаковъ и при Ноъ употреблялся счетъ семидневными недвлями (Бытія XXIX, 27; VIII, 10-12), а это служить восвеннымъ доказательствомъ того, что уже и тогда праздновали субботу, такъ какъ представляется мало в роятнымъ существование недъли безъ освящения седьмаго дня. Наконецъ. библія, пов'єствуя о сотвореній міра, говорить: "И совершиль Богъ въ седьмому дню дела Свои, которыя Онъ делалъ, и почиль въ день седьмый отъ всёхъ дёль Своихъ, которыя дёлаль. И благословиль Богь седьный день и освятиль его; ибо въ оный почиль отъ всехъ дель Своихъ, которыя Богъ творилъ и созидалъ (Быт. II, 2-3). Положимъ, здёсь не говорится, что въ это же время дана была заповедь объ освященін седьмаго дня, но мы знаемъ изъ запов'єди, данной на Синав '), что люди должны освящать седьмой день по примфру Творца, почившаго въ день седьмый. А Богъ подалъ людямъ этотъ примъръ еще въ самомъ началв міра, когда не было ни народа еврейскаго, ни другихъ народовъ, а были лишь прародители наши-Адамъ и Ева, -- въ ихъ невинномъ райскомъ состояніи. Но примірь и образець, данный Богомъ,

<sup>1)</sup> Заповідь эта въ полномъ виді читаєтся такъ: "помия день субботній, чтобы святить его. Щесть дней работай и ділай (въ нихъ) влякія діла твом, а день седьмий— суббота Господу Богу твоему: не ділай въ линій никакого діла вп ты, ви сыпь твой, ни дочь твоя, ни рабь твой, ни рабымя твом, ни (вольтвой, ни осель твой, ни всякій) скоть твой, ни пришлецъ, который въ жилищахъ гвонхъ, ибо въ шесть дней создаль Господь небо и землю, море и все, что въ нихъ, а въ день седький почиль. Посему благословиль Богь день суббогній и освятиль его" (Исх. ХХ, 8—11).



всегда обязателенъ для людей, люди всегда были обязаны подражать своему Творцу и Первообразу, если хотвли, чтобы жизнь ихъ была святою, ибо всегда сохраняла силу божественная заповедь: "святи будите, яко Азъ свять есмь". Поэтому должно думать, что празднованіе седьмаго дня началось съ самаго творенія міра и тогда-же дана была запов'ядь о семъ въ лицъ Адама всему человъческому роду. Нъкоторые полагають, что суббота дана лишь по изгнаніи изъ рая, что въ раю, когда все время невиннаго человава было свято, не было нужды въ особыхъ священныхъ временахъ. На это отвътимъ словами митр. Филарета: "Если человъкъ быль во времени, то не могъ все делать во всякое время. И если есть время всякой вещи подъ небесемъ (Евкл. III, 1), если для Адама было время, когда онъ долженъ былъ отправлять дела своего владычества надъ тварями (Быт. I, 28) и "делать въ ран сладости" (Быт. II, 15),-то для чего не быть времени, въ которое бы онъ единственно и совершенно погружался въ Бога"? 1). Добавимъ, что если двятельность самого Бога, поскольку она проявляется въ міры, располагается во времени, въ определенномъ порядке, то темъ более должна. имъть порядокъ дъятельность человъка. От перваго человъка освящение седьмаго дня перешло къ народамъ, происшедшимъ отъ него. Затемъ, забывши истиннаго Бога, одни народы совсёмъ забыли и установлениую Имъ субботу,---и только немногіе слёды свидётельствують о существовавшей вогда-то у нихъ субботв. Другіе народы извратили празднованіе сельмаго дня и принаровили его къ своимъ языческимъ върованіямъ и обоготворенію природы. Только у іудеевъ она сохранилась еще въ болве чистомъ видв, да и у нихъ сталазабываться. Противоположность способа празднованія субботы вавилонанами и евреями, изъ которыхъ у последнихъ суббота. была днемъ удвоеннаго жертвоприношенія и усиленной мо-



<sup>. 3)</sup> Записки на кимгу Бытія. 1815. стр. 45.

литвы, а у первыхъ—днемъ повоя и отъ богослужебныхъ дъйствій, —дълаетъ невъроятнымъ и то предположеніе, будто суббота іудейская заимствована отъ вавилонянъ или наобороть. Напротивъ, должно признать, что эти субботы, такъ же какъ китайская, перувіанская и пр., независимы другъ отъ друга и суть какъ бы ручьи, которые въ развыхъ направленіяхъ текутъ изъ одного общаго источника—первоначальной колыбели человъчества.

Итакъ празднованіе каждаго седьмаго дня имѣетъ свое основаніе въ Божественномъ поков послѣ шести дней творенія; началось оно съ самаго сотворенія міра и обязательно для всѣхъ людей, а не для однихъ іудеевь, потому что всѣ люди должны помнить своего Творца и обязаны подражать Ему въ своей дѣятельности. Празднованіе это по примѣру Творца должно состоять, съ одной стороны, въ повов отъ тѣхъ дѣлъ, которыя совершались въ теченіи шести будничныхъ дѣлъ, которыя совершались въ теченіи шести будничныхъ дней,—а съ другой стороны—въ совершеніи иныхъ дѣлъ—праздничныхъ, которыми освящается и вслѣдствіе которыхъ благословляется день седьмый.

Но какія именно были эти будничныя и праздничныя діла, какъ соблюдался день седьмый патріархами, — объ этомъ мы не имість свідіній. Мы только знасмъ, что съ теченісмъ времени почти всі народы, забывъ истиннаго Бога, забыли и установленныя Имъ субботы, или же, какъ напр. вавилоняне, настолько исказили празднованіе ихъ, что въ день, посвященный Богу, запрещали жертвоприношенія и молитвы Богу, день, благословенный Богомъ, считали какимъто несчастнымъ и думали, что не удастся никакое діло, начатое въ этотъ день 1). Вообще народы "премінища истину Божію во лжу" (Рим. І, 25) и празднованія, лишь намеки на бывшее когда-то богоугодное празднованіе седьмаго дня.



<sup>1)</sup> См выше стр. 20.

Вийсто почитанія истиннаго Бога они стали почитать стихін. Вивсто посвященнаго единому Творцу седьмаго дня они учредили свои собственныя празднества въ честь вновь измышленныхъ боговъ своихъ и пріурочили ихъ, напр., ко времени зимняго поворота солица (календы), которое было ихъ богомъ, -- въ веснъ, вогда ихъ богъ-солнце прогоняли виму и холодъ, -- къ іюню, когда свётъ и теплота солнечные достигають особенной силы, -- въ новолуніямъ и полнолуніямъ, ибо и луна у нихъ была богомъ, а вавилоняне даже сделали попытку богоустановленное празднованіе седьмаго дня приспособить къ фазамъ обоготворенной ими луны (если только вышеприведенный отрывовъ изъ древне-ванилонскаго календаря нужно понимать такъ, какъ понимаетъ его Лотцъ). А въ болве позднее время вивсто того, чтобы посвящать седьмой день единому истипному Богу, они каждый день недвли посвятили особому планетному божеству: Samas (солнцу), Sin (лунь), Nergal (Марсу), Nuscu или Nabu (Меркурію), Marduk (Юпитеру), Istar (Венерв), Adar или Nineb (Сатурну) 1). Отъ вавилонянъ такая планетная недёля перешла къ александрійскимъ астрологамъ въ Египеть и затвиъ во времени Рождества Христова распространилась по всей великой Римской Имперіи, перешла даже къ сосёднимъ варварскимъ народамъ-германцамъ и даже къ славянамъ (западнымъ). При этомъ многими даже праздновался одинъ изъ дней недъли,обывновенно по примъру евреевъ, разсъявшихся по всей им-

<sup>1)</sup> См. Шразеръ, l. с. Лотцъ "Queestiones de historia Sabbati" стр. 24. 8q. Это привлятое теперь инбые о вавилонскомъ происхожденія планетной недали основивается на томъ, что у вавилонянъ семь планетинхъ боговъ, которимъ посвящени дни недали, играли большую роль и упоминаются въ томъ же порядкъ, какъ въ двяхъ недали, котя пока еще ибтъ документальнихъ даннихъ, чтоби они посвящали этимъ б.жествамъ каждий день недали и притомъ въ томъ нерадкъ, какой сдълался обичнимъ. Поэтому нельзя съ точностью рашигь, съ вакого именно времени прежняя богоустановленная недаля превратилась въ навистиую.



періи, -- день Сатурна, т. е. суббота 1). Что же васается самаго способа празднованія, то явычникамъ былъ изв'ястенъ праздничный повой. Цицеронъ, напр., говоритъ, что "въ аграздничные дни свободные имфють отдыхъ отъ тяжбъ и судовъ, рабы-отъ работъ и трудовъ" 2). А по Страбону общій обычай у эллиновъ и у карваровъ-соедивать религіозныя церемоніи съ правдничнымъ вдохновеніемъ. Ибо вдохновеніе отвлекаетъ мысль отъ челов вческих занятій правляеть умъ въ божественному" 3). Но, въ сожальнію, то божественное, къ чему направлялся ихъ умъ въ праздники, въ сущности было не чемъ инымъ, какъ "омрачившимся несмысленнымъ ихъ сердцемъ" (Рим. I, 21), тлённымъ человъкомъ со всеми его греховными страстями и похотеніями. Отсюда явыческое празднованіе представляеть изъ себя вмізсто служенія Богу-служеніе стихіямъ и страстямъ, вогда дъвушки въ честь боговъ своихъ жертвовали невинностью, вийсто диль святыхъ-пьянство и распутство, вийсто радости о Боз'ь-безиравственныя оргін и разнузданныя вакханалін. Праздниви ихъ, вмёсто того, чтобы назводить божественное благословеніе на всю жизнь ихъ, - губили душу и тъло, вмъсто того, чтобы приближать въ Богу, отдаляли отъ Него. "Празднуетъ и эллинъ", такъ характеризуетъ Св. Григорій Вогословъ языческое правднованіе, пно тёлесно, сообразно съ своими богами и демонами, изъ которыхъ одни, по собственному признанію явычниковъ, виновники страстей, а другіе почтены богами за страсти; посему и празднование у нихъ состоить въ удовлетвореніи страстей и грішить — значить

<sup>1)</sup> Объ этомъ сохранилось иного извъстій. Приведень свидѣтельство Сепеки, сахраненное у Августина ("О градъ Божіенъ" V:, 11): "А между тѣмъ обычай этого злодъйскаго народа (разумъется празднованіе евреани субботы) возымѣлъ такую свяу, что принять уже по всей землъ: будучи побѣжцены, они дають законы побѣдителячъ".

<sup>1)</sup> De leg. 11, 12.

<sup>3) &</sup>quot;Geogr." X. 467. Объ этомъ единогласно свидътель твують и прочіе влассичесью авторы: Ксенофонть, Аристотель, Овидій, Тибулль, Сенева и пр.

чтить бога, къ которому подъ защиту прибъгаеть страсть, какъ достохвальное дъло" $^{1}$ ).

Когда власть князя тьмы грозила распространиться уже на все человъчество и удалить его отъ Бога и отъ святаго Завона Его и, въ частности, уничтожить богоустановленное правднованіе седьмаго дня, то милосердая рука Промысла Божія выдёлила одинъ народъ изъ среды всехъ прочихъ и взяла его подъ свое особенное покровительство, для того чтобы сохранить въ немъ въ чистотв первобытную религію человъчества и, въ частности, богоугодное празднование седьмаго дня. Этому народу даль Богъ писанный законъ и заповеди, затемъ, чтобы, -- когда голосъ естественнаго нравственнаго закона сталъ заглушаться, изначальное преданіе стало забываться, - напомнить народу и запечатлъть въ его душь этоть законь и эти преданія: "что убо законь, преступленій ради приложися" (Гал. III, 19). Одна изъ заповъдей этого закона гласила: "Помни день субботній, еже святити его: шесть дней дёлай, и сотвориши (въ нихъ) вся дёла твоя, въ день же седьмый - суббота Господу Богу твоему" и пр. Заповъдь эта, какъ и все десятословіе вообще, не устанавливаеть чего-либо новаго, а узаконяеть лишь то, что прежде требовали естественный нравственный законъ и устное преданіе. Но законъ Мочсеевь данъ быль народу "грубому и жестоковыйному". Поэтому въ немъ было не мало такого, что было вызвано лишь качествами этого народа, что имёло въ виду воспитать этотъ народъ, посредствомъ "свней и образовъ" приготовить его къ принятію Мессіи и Его новаго совершеннаго закона, словомъ-много было имъвшаго временное и спеціально-іудейское значеніе. Это же нужно сказать и въ частности о законахъ субботнихъ. Іуден того времени еще не-

<sup>2)</sup> Слово 41 на Св. Патидесатницу. Твор. Григ. Богосл. ч. 4, стр. 5.



способны были возвыситься до истиннаго и духовнаго празднованія—и воть законъ обращаеть преимущественное вниманіе на ту сторону празднованія, которая доступна была іудеямъ,—на внёшнюю и отрицательную,—на покой отъ будничныхъ дёлъ.

Соответственно примеру, поданному Творцомъ, заповедь повельваеть, -- съ одной стороны, повоиться въ седьмой день, съ другой-псвятить его и посвящать Господу Богу. Но въ чемъ должно состоять это освящение? - А день седьмый - суббота Господу Богу твоему: не делай въ оный никакого дела ни ты, ни сынъ твой, ни дочь твоя, ни рабъ твой, ни рабыня твоя, ни (воль твой, ни осель твой, ни всякій) скоть твой, ни пришлецъ, который въ жилищахъ твоихъ" - такъ читается конецъ заповъди (Исх. 20. 10). И гдъ ни говорится въ внигахъ Мочсеевыхъ объ освящени или нарушени седьмаго дня, - вездъ говорится только о покоъ и прекращении дълъ. Положимъ, въ двухъ мъстахъ говорится о богослужебныхъ дъйствіяхъ въ субботу-именно о принесеніи жертвы въ одномъ, о священномъ собраніи въ другомъ, но въ обоихъ мвстахъ эти действія не поставляются въ связь съ четвертой запов'вдью и съ освященіемъ или нарушеніемъ субботы. Итакъ неужели ничего - недъланіе, покой самъ по себъ есть дъло святое и освящающее день седьный?—Не забудемъ, что Ветхій Законъ есть Законъ сёни и образовъ. Тогда люди не могли еще служить Богу духомъ и истиною, но обрядами и символами. Человекъ долженъ приносить Богу жертву отъ всего, отъ всъхъ произведеній и плодовъ трудовъ своихъ, а также и отъ времени труда своего. Это зналъ древній еврей. Но до понятія о томъ, въ чемъ состоитъ истинное приношение въ жертву Богу плодовъ трудовъ своихъ, -- еще не могъ возвыситься ветхій человъкъ-и онъ сожигалъ свои приношенія, и это служило символомъ принесенія ихъ въ жертву Богу. Принести же въ жертву Богу свое имъніе не образно, а на самомъ дълъ, научилъ лишь Христосъ, когда, напр., запов'вдаль богатому юнош'в

раздавать все иманіе нищимъ. Точпо тоже нужно свазать и о субботъ. Еврей зналъ, что нужно выдълять отъ времени трудовъ своияъ для Бога одинъ день въ недвлю и потому въ этотъ день не делалъ никакого своего дела. Но какъ проводить это время такъ, чтобы оно действительно, а не образно принадлежало Богу, -- онъ не умълъ еще, и потому посыящаль это время полному покою отъ всякихъ дёль; в это было символомъ того, что онъ посвящаетъ этотъ день Богу, въ воспоминание и въ благодарность за веливія благодванія Божів, - какъ тв, которыя оказаны всвив людямъ при сотворенін міра (Исх. XX, 11; XXXI, 17), такъ н тв, которыя излиты на однихъ лишь іудеевъ при избавленіи ихъ отъ работы египетскія (Втор. V, 15), -- это-же было и знамепіемъ завіта между Богомъ и Его народомъ (Исх. XXXI, 13, 16, 17; Ісзек. ХХ, 20). Была и другая, частная, цёль установленія этого субботняго нокоя-это сострадане къ положенію несчастных рабовъ, а также животных в, -- которыя иначе изнемогали бы отъ тяжести чрезмврной и непрерывной работы, къ которой стали-бы принуждать ихъ у этого грубаго и жестоковыйнаго народа, страдавшаго притомъ грвхомъ алчности, "Въ седьмой день покойся, чтобы отдохнулъ твой и осель твой и успоконлся сынъ рабы твоей и приплецъ" -- говорится въ Законъ (Псх. ХХІІІ, 12, ср. Второз. V, 14). Впоследствін Отцы Церкви, обращая вниманіе на эту черту, говорили: "суббота восинтывала человъколюбін" 1). Всв предписанія ветхозавътнаго относительно субботы направлены, главнымъ образомъ, къ той цван, чтобы сохранить священный покой этого дня. Многочисленныя предписанія, разсівянныя по всей Библін, направлены къ тому, чтобы никто,-и господинъ, и рабъ, и даже всякій скоть, не ділали никакого діла въ субботу (Исх. ХХ,



<sup>1)</sup> Haup. Осодорить, Quaestion XLII in Exod. (Patr. curs. compl. взданіе Migne. t. 80 p. 269, ср. стр. 407-409).

Toyau Kies. Ayx. Aug. T. I. 1892 r

10: XXIII, 12), чтобы не зажигали въ этотъ день огня (Исх. XXXV, 3), не готовили бы себь иници (Исх. XVI, 23), не собирали бы манны или дровъ (Числ. XV, 32-36), не посили-бы какой-либо тяжести (Iep. XVII, 21-22, ср. Ін. V, 10), не торговали-бы даже събстными принасами (Амос. VIII, 5; Несм. X, 31; XIII, 15-21), и оставались бы каждый у себя въ дом'в своемъ и никто не выходиль бы отъ м'вста своего (Исх. XVI, 29), чтобы соблюдали этотъ покой даже во время жатвы и съва (Исх. XXXIV, 21) и пр. Соблюденію покоя придавалось такое важное значеніе, что за нарушеніе его грозила смертная казпь-побісніе камнями (Исх. XXXI, 14; XXXV, 2; Числ. XV, 33-36), тогда какъ за опущение "священиаго собранія" въ субботу не было установлено никакого наказанія. Есть въ Библіи мпого указаній, что за соблюдение покоя последуетъ благословение Божие, а за поругаиіе субботы—наказаніе (см. напр. Лев. XXVI; Ис. LVIII, 13—14; Iep. XVII, 24—27; Iesk. XX, 16—28 и пр.). Наглядный прим'єръ этого представляєть книга Исходъ: іуден не собирали манны въ субботу, но Богъ въ день предъ субботою ниспосылаль мапну въ двойномъ количествъ (Исх. XVI, 22-30).

Но все таки не была забыта и положительная сторона празднованія, т. е. совершенія такихъ дѣлъ въ субботу, которыя въ дѣйствительности, а не символически лишь, были святы и "святили" бы день седьмой. Еще при Моисеѣ установлены были по субботамъ, какъ и въ прочіе праздники, священныя собранія въ Скиніи (Лев. ХХІІІ, 2. 3), гдѣ въ это время приносилась двойная жертва: два агица вмѣсто обычнаго одного, двѣ десятыя части ефы пшеничной муки, смѣшанной съ елеемъ, вмѣсто обычной одной десятой ефы, совершалось возліяніе (Числъ. ХХУІІІ, 1—10) и перемѣнялись хлѣбы предложенія (Лев. ХХІV, 8). Были ли тогда еще какія богослужебныя дѣйствія, пріуроченныя къ субботѣ,— вичего опредѣленнаго не извѣстно. Но чѣмъ болѣе законъ

восинтываль народь, темъ более народь делался способнымь возвышаться до истинпаго служенія Богу, тімь боліве развивались положительные элементы празднованія. Такъ, еще въ очень древнее время для півнія при субботнемъ богослуженім составленъ быль особый псаломъ 91, который посить названіе: "П'єснь на день субботній". Но о чтеній слова Божія по субботамъ 1) - мы въ теченіи долгаго времени не имжемъ ниванихъ свидетельствъ. При Елисей им выдимъ уже обычай собираться по субботамъ и въ дни новом всячія къ пророкамъ, очевидно, для поученія (4 Цар. IV, 23). Пророки вообще ревностно стараются установить полный покой въ день субботній (Амос. VIII, 5; Ис. LVI, 2-4; Іер. XVII, 21-22; Іез. ХХ, 12), но у нихъ мы находимъ возвышенное толкованіе закона и ученіе о внутренней и духовной сторон'ї празднованія, развитое болбе, въ сравненіи съ прежнимъ. Такъ, Исаія учить уже, что оскверняется суббота не столько нарушеніемъ покоя оть трудовъ, сколько дівланіемъ вла (Ис. LVI, 2), что строгое соблюдение субботняго повоя, соединенное съ безнавоніями, -- мерзость Господу, что такія субботы ненавидитъ Господь (Ис. I, 13-14), что субботу прежде всего нужно почитать темъ, чтобы воздерживаться отъ угожденія своимъ прихотямъ и отъ пустословія, что въ этотъ святой день Господень следуеть искать отраду и радость въ Господв (Ис. LVIII, 13-14).

Большое вліяніе на празднованіе субботы оказали разрушеніе храма и плінть вавплонскій. Это гровное вразумленіе Божіе возбудило въ еврейскомъ народі ревпость къ соблюденію закона вообще и субботы въ частности. Лишеніе народа каменнаго храма съ его внішними обрядами паучило народъ познавать (конечно,—пока еще несовершенно и смут-

<sup>1)</sup> Монсеемъ завъщано читать его по проместий семи дътъ, въ годъ отпущения, въ празданкъ кущей, причемъ, повидиному, предполагается, что только въ это время народъ слумалъ и поучался закону (Втор. XXXI, 10 -13).

но) духовныя свойства своего царя—Бога и духовно служить Ему. Отсюда по возвращении изъ илъна возникло фарисейское движеніе, которое на первыхъ порахъ еще не вивло въ себъ ничего предосудительнаго. Вслъдствіе стремленія подчинить всю жизнь человъка закону Божію, они хотъли научить этому закону весь народъ. Влагодаря имъ во всъхъ мъстахъ, гдъ жили іудеи, явились синагоги, въ которыхъ каждую субботу происходили собранія, гдъ читались и, что очень важно, толковались законъ и пророки. Такимъ образомъ у іудеевъ постепенно развилась до сравнительно значительной степени и положительная сторона субботняго празднованія, — и состояла она изъ жертвоприношеній, молитвъ и пъснопъній, соединяемыхъ съ священной музыкой, и потомъ—изъ чтенія слова Божія въ связи съ проповёдью.

Но содъйствуя развитію положительной стороны празднованія, фарисен еще въ гораздо большей степени старались упрочить въ народъ отрицательную, соблюдение покоя, и въ этомъ отношении ревность ихъ простерлась далеко за предълы, увазываемые благоразуміемъ. Стремясь въ совершенной точности исполнить все предписанія закона, они додумались лишь до изобрътенія безчисленных в мелочных в предписаній, обременяющихъ всю живнь человъка, тъхъ преданій старцевъ, противъ которыхъ съ такою силою возставалъ потомъ І. Христосъ, и изъ которыхъ потомъ составились цёлые кодексы, извёстные подъ именемъ талмудовъ. Особенно эта фарисейская формалистика опутала заповъдь о субботнемъ покоъ. Суббота сдълалась центромъ ихъ бездушнаго формаливия, самымъ почитаемымъ изъ всвхъ установленій закона и самымъ признавомъ этого народа, "знаменемъ іудейства". По ихъ заявленію, суббота соблюдалась на неб'в до сотворенія челов'вка и самый народъ израильскій избранъ единственно съ цілію соблюденія ея. Ихъ привязанность къ ней только усиливалась отъ всеобщихъ насмъщевъ, неудобствъ и потерь. Они соглашались сворве быть изрубленными своими непріятелями, чвиъ

нарушить субботній покой. Соблюденіе этого покоя было обставлено множествомъ произвольныхъ и безсмысленныхъ ограниченій и предписаній, -- самыхъ мелочныхъ, до нельпости точныхъ, до смешнаго ничтожныхъ, убявавшихъ благочестіе. Сама великая синагога начертала 39 "абховъ" (отцевъ) и безчисленное множество "тольдовъ" (потомковъ), т. е. запрещеній работъ, нарушавшихъ субботу въ первой или во второй степени. Такъ, однимъ изъ "абхооъ" было запрещено жать или молотить; "тольдов'ы же запрещаютьходить по травв, потому что это была тоже своего рода молотьба, срывать плоды съ дерева или колосья и пр. На основаніи словь пророка: "не носите пошъ въ день субботній" (Iep. XVII, 21), еврейскіе учители говорили: въ субботу нельзи носить сапогъ, подбитыхъ гвоздими, потому что они составляють бремя, а безь гвоздей можно носить; въ двухъ сапогахъ можно ходить, а въ одномъ нельзя; одному человъку можно пести каравай хлаба, а двое не могуть пести его промежъ ссбя, запрещалось въ субботу носить вставной вубъ, ивтухъ не долженъ носить на ногв ленточки въ субботу и т. д. до самыхъ крайнихъ пределовъ придирчивой нелепости. Проровъ называетъ субботу "отрадой" (Ис. LVIII, 13); поэтому ставилось въ обязанность даже бъдинку ъсть три раза въ этотъ день. Последователи Шамман полагали, что субботство приложимо даже къ вещамъ, и на этомъ основаніи считалось необходимымъ тушить ламиу, зажженную до субботы, и вынимать съти изъ воды 1), а Досноей самарійскій училь, что кого въ какомъ положении заставала суббота, тотъ и долженъ такъ оставаться до вечера<sup>2</sup>). Вообще суббота раввиниз-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оригенъ. О началахъ. Lib. IV с. 17 (Patrol, cars. compl. ed. Migue, г. XI, р. 380).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О талиудическихъ предписаціяхъ см. у Фаррара "жизнь Інсуса Христа" (СПБ. 1895). Стр. 174, 175, 203, 201, 205, 271, 279, 230 и пр. и приивчанія 710, 711, 715 и др.

ма со всей ея рабской мелочностью никоимъ образомъ нё была субботой любвеобильнаго и святаго Закона Божія. Она выродилась, п.) выраженію ап. Павла, въ "πτωχικά σταχεία", немощныя вещественныя начала (Гал. IV, 9), вмёсто дня радости стала неудобоносимымъ игомъ. Святый Григорій Богословъ такъ характеризуетъ іудейскую субботу: "празднуетъ и іудей, но по буквё, ибо онъ, гоня законъ тёлесный, въ законъ духовный не постиже (Рим. IX, 31) 1).

Такимъ образомъ съ тъхъ поръ, какъ самъ Богъ при началъ міра подаль примъръ празднованія, оно непрерывно сохранилось въ теченіи  $5^{1}/_{2}$  тысячь лість у всіхть народовь временъ. Какъ солнце отражается въ различныхъ всѣхъ стеклахъ и зеркалахъ и всв его изображенія солнце, но всѣ различны другь отъ друга по величинъ, стецени точности, ясности и чистоты изображенія,-такъ и божественный первообразъ празднованія отражался различно у разныхъ народовъ и даже лицъ,--у многихъ отражение это помутивлось до неузнаваемости. Но образъ Божій въ человъкъ никогда не исчезалъ окончательно, хота въ тоже время и върнаго и точнаго отображенія божественнаго первообраза нигдъ не было. Недъля семидневная, исчезнувшая было у всъхъ народовъ, къ концу ветхозавѣтнаго періода снова распространяется у всёхъ народовъ римской имперіи, но вы искаженномъ видъ, ноо каждый день ея быль посвященъ особому планетному божеству. Но за то самое празднование у всёхъ языческихъ народовъ отдалилось отъ своего первообраза до того, что можно находить лишь однъ тъни сходства: они желали посвящать Богу дни своихъ праздниковъ. но выбсто того только оскверняли. У народа же подзаконнаго отображение божественнаго первообраза было точнос, но нсполное и одностороннее, -- отсутствовала или была недостаточно развита самая главная-положительная сторона празд-

<sup>1)</sup> Слово 41 на св. Пятидесятницу. Твор. Григор. Богоса, ч. 4, стр. 5.

нованія, но за то отридательная сторона стараніями раввинистовъ къ концу Ветхаго Завѣта была доведсна до поразительнѣйшихъ, уродливыхъ крайностей. Нужно было теперь выяснить, въ чемъ состоитъ истинное празднованіс, возвратить положительной сторонѣ подобающее значеніе, возвысить празднованіе до такой степени, чтобы оно было точнымъ отображеніемъ божественнаго первообраза. Эта задача и была выполнена въ христіанскомъ воскресеніи, исторія происхождепія котораго составитъ содержаніе слѣдующей главы.

Д. Смирновъ.

(Продолженіе будеть).

## кіево-подольская церковь

#### николая добраго.

(Историко-археологическій очеркъ)\*).

#### .Гътопись церкви.

Невъроятность предположенія о существованіи Добро-Николаевской цернви въ до-монгольскій періодъ.

Въ нижней части города Кіева, па такъ называемомъ Подоль, какъ разъ у самой подошвы Андреевской горы, стонтъ храмъ святителя Христова Николая Добраго; онъ находится въ настоящее время въ Покровскомъ проулкъ (который до 1812 г. представлялъ собою часть Гиилой улицы) 1), между зданіями мужской и женской гимназій (бывщими прежде помьщеніями Магистрата и Ремесленной Управы), и одною только дорогою (пространствомъ около 20 саж. 2) отдъляется отъ Покровской церкви. При взглядъ на этотъ храмъ невольно является вопросъ: какъ давно онъ существуетъ? какую имъетъ древность?

Самое раннее историческое извъстие о церкви Николая Добраго мы находимъ въ "универсалъ", данномъ на имя ся Кісвскимъ полковникомъ Василіемъ Дворецкимъ въ 1660 году мая 12 дня 3). Этоть полковникъ, отдавая въ въчное владъніе

<sup>\*)</sup> Писанъ на Енгеніс-Румянцевскую премію.

<sup>1)</sup> Н. Закревскій. Описаніе Кісна; т. II, сгр. 573-574.

<sup>2)</sup> Архив. ц., -- кипров. вьдом. за 1845 г.

<sup>3)</sup> Архив. д. № 25; см. также Кіев. Старин. 1885 г., IV, стр. 743—745.

церкви всъ, незанятые козаками, "пляцы" кіевскихъ бернардии дреги, істритовъ и армянъ, такъ выражается о ней: "пляцы всендзовъ берпардиновъ и сзовътовъ и орманскіе надаемо и въчно лектуемо на церковъ святого Николы Доброго, которую то цервовь небожчикь — славной памяти Матфей Кушка, тетмань войска запорозского, фундацію заложивши, побудоваль". Отсюда яспо видно, что "фундаторомъ" нашей церкви былъ гетманъ Кушка, -- тотъ самый Кушка, который жилъ и действовалъ въ концъ XVI и началъ XVII въка. Но, какъ извъстно, выраженія: "быть фундаторомъ, заложить фундацію, фундовать" встрвчаются вы южно-и-западно-русскихы документахы XVI-XVII вв. въ различномъ смыслъ: пногда они значатъ: "основать, учредить, создать въ первый разъ", а иногда-"возобновить, возстановить, сделать вкладъ"1). Въ виду этого естественно спросить: что же сдёлаль Кушка для нашей церкви? первоначально ли построиль ее или только возобновиль, воздвигнувши новое зданіе на м'вств прежняго (которое пришло въ встхость или сторъло во время какого-нибудь пожара)? Иначе говоря: существовала ли пли не существовала до XVII въка церковь во имя св. Николая на томъ самомъ мъстъ, на которомъ Кушка "побудоваль" Добро-Николаевскій храмъ?—Л. Похилевичъ 2), И. Закревскій 3), Н. Сементовскій 4) и півкоторые другіе "описатели" Кіева предполагають, что Добро-Николаевская церковь существовала гораздо раньше нашествія Батыя, п что гетманъ Кушка былъ только возобновителемъ или возстановителемъ ся. Въ подтверждение этого они ссылаются на

<sup>1)</sup> Apxus. u. № 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Л. Похилевичь. Монастыри и церкви г. Кіева. 1865 г., стр. 99—102.

Н. Закревскій. Одисаціє Кісца; т. П., стр. 572—574.

<sup>4)</sup> Н. Сементовскій. Ісіевь, его святыня, древности, достопримъчательности и свідінія, необходимыя для его почитателей и путешественниковь. 6-е цепр. и дополи. изд., 1881 г., стр. 231,

одно древнее сказаніе, которое имфеть своимъ предметомъ "чудо святаю Николая о половчинь, сотворшееся въ градъ Кіевп" по крайней мірь въ конці XI віка, и говорять, что упоминаемая въ этомъ сказаніи церковь св. Николая и есть именно нынвшняя церковь Николая Добраго, и что имвющаяся въ ней въ настоящее время и чтимая прихожанами и богомольцами икона того же святителя и есть та подлиннодревняя икона, предъ которою совершилось "чудо о половчинъ". Правда, никто изъ этихъ "описателей" не указываетъ основаній, которыя бы давали имъ право отнести это сказаніе къ нашей деркви и признать ея чтимую икону весьма древнею; но уже самое предположение ихъ настолько почтенно по своей идећ, что требуеть съ нашей стороны полнаго вниманія къ нему и обстоятельнаго анализа его, - тімъ боліве, что оно въ 55-мъ г. пынъшняго столътія послужило для приходскаго священника Іоанна Сухобрусова поводомъ къ изображенію на ствінахъ храма (въ средней части-надъ сверными и южными дверями) "чуда о половчинъ" 1), а въ 62-мъ году было внесено даже въ опись церкви 2).

Сущность свазанія "о чуд'в надъ половчиномъ" заключается въ сл'едующемъ 3). Въ Кіев'в жилъ одинъ челов'вкъ

<sup>1)</sup> Архив. ц. № 76.

<sup>2)</sup> Архив. ц., -- опись церкви, 1862 г., 3 л.

<sup>3)</sup> Сказаніс о чуді надъ половинномъ извістно намъ по слідующимъ рукописямъ: 1) Въ библіотекть покойнаю графа A. С. Уварава—подъ M 192-мъ "сказанії с чідії і інкельі ш половинній"; начни.: "Повіддаю кам, братії, иної чюдо стго інкольі. бы ж из ліснічті, но мено послощайнті. В телі жі прежреченноми град Кнебіс кашії чілки цыломідрени слысломі, иліка відроб келіков пілюбов ко стомі інкольі, и ні бібльі, єй коїю виною сіддашії в піно половини все лісто шкован"; рукопись конца XV в., въ 4-ю д. и , отпечатана архимандритомь Леонидомъ въ "Памятникахъ древней инсьменности", между "Посмертными чудосями святитоля інколав" (СПБ. 1888 г., стр. 47—54). 2) Въ собранім руко-мерії B.

"цъломудренъ смысломъ, имъя въру велику и любовь во свя-

М Ундольскаю: а) подъ ж 258-мъ «Житіс, чедеся и дежній св. и пиподоби, отща нашиго Николы», — руковись подуустав., XV в., въ 4-ю д. л.; здесь на 101-иъ и след листахънивется: «чюдо св. Инколы о половчиний, створшенся въ градий Кінвій»; начина: «Н се THE CHARGE BALLE, EPATTIE, MONH BLI, TO BHEMANTEME HOLDSWAHTE. BE FRAZIE KIERIE EMHIE YEAOBIERE ILEMOMEZPE CHLICAOMEN вано-русскія рукописи Увдольскаго, описанния саминь составителень и бывшинь владельцень собранія, - издаи. Москов. Публичи. и Румянцев. Музеевъ; стр. 209); б) подъ № 572-мъ сборцикъ, писаниый полууставонь, въ 4-ю д. л., — конци XVI в.; на 22-иъ и слъд. листахъ его описано «чодо с Половицик, спркть с Таттаринк»; начин : «Се бамъ чодо скажю, брачей, пеккое, молю вы, со винманйемъ HOCABUIANTE. BO TPARIE KTERIE EIE TEAOBIERB, HAREHEAUB ARAHB, цикломодря и слысленв» (Тань же; стр. 440). 3) В церковно-аржео. логическом Музев при Кіев. дух. Акидеміи-подь № 581-я в соорникъ житій, — руконись полуустав., XVIs, въ 4-ю д. л., на 68—76 л. ся nontemeno "Togo cièro Hisoam o noadrainte, coursommen su Kiesta"; начни.: "Ĭ се чодо доскажу валь, брачне, люлю вы см со винманіемъ послешачні, бліше челькъ целоліядренъ ломи, илика викров великов и любовь по стемов Николе"... (Описание руковисей церковно-археологич. Муз. при Кіев. дух. Акад., составлен. Н. И. Петровынь; выпуск. III, стр. 572). 4) Въ Императорской публичной Библіотекть: а) подъ № 47-из сборникъ, составленный изь 4-хъ огрывковъ; въ цервомь огрывкъ, написанномъ въ 4-ю д. л. скорописью конца XVI в., на л. 8—12 поитщено: "Слоко на принесение мощем иже во стух шца нашег. Піколы чюдочворца w Половчине, стреть w чачгарине"; начин.: "Не вам чодо CRAINS, EPATTHE, HISTOR MONO BLIC, TO BHHMANIEM HOLASSWANTE: BO TRAZE KHEBE ET TEADER, HATTHEAT HEAH, ILEADANS LIN H CANGICARIES, HANKA BIRPS II ABBOKE BEAHRS BO CITALS HIKOAIK, BARS TH YACTAA нахожить на Киве поганых чтачар, помощию Вожнею и стго Николы сеним чачаз, а нных живых изыманы, об чогож чавка reanus в железтех Половтии года все wkoban"... (Описаніс пер

тому Пиколь<sup>я 1</sup>). У него цвлый годъ сидвлъ въ илвиу половковно-славян, и русскихъ руконисныхъ сборниковъ Император, публичной Библіот., составлен. А. Ө. Бычковымь; ч. І, стр. 217); б) нодъ № 293-иъ связявіе "W половчинів, его же преда на порвив неити ROMETTANHAR HERBITA ALBAM CRAITOMS HARONIE'; BARBILL: "Bit HIT-KHH YEAOBERG HEADANS LIGHT H CAMBICACHE BE CARRIEME PAATE BE KHIBE, HAVEA BILLOS EILAHKS H ANGORD RO CRAFTONS HHRONE, H HE BELINE, KOEN THEFTHEN CELANIE OF HETO HONOBYHHE BEE NETTO MEATERI WESTAHL ...: Pyhounce XVII s., Be shore, - otneyarana be "Цамятникахъ старицной русской литературы", изданныхъ графомъ Кушелевынъ-Безбородко, подъ редакцією Костонарова и Пыпипа (выпускь І, стр. 71-73). 5) Вь библютекь Троице-Серневой Лаврыподъ № 805-и в сборникъ, писанный пебрежною скорощесью въ началь XVII в., въ 4-ю д. л.; на 183 и след. листахъ помещено сказание о двухъ чудесахъ св. Николая, бывшихъвъ Кіевѣ: • о дейтици и полокчинь (Описаніе слав, рукописей библіотски Свято-Тропцкой Сергісвой Лавры; ч. ПІ, стр. 253). - Изъ этихъ рукописей мы цывли возможность достать и читать савд.:- а) рукопись Унарова (въ печати), б) руконись церковно археологического Музен при Кіев. дух. Акад. и в) руконись Императорской публичной Вибліотеви, подт Ж 293 мъ (въ псчати). Сь 1640 г. это сказание обыкновенно нечатается въ кингы: «Сложка, жичті и чодеса, иже во свачтых очтіса нашего Николаа архінінскопа, Мурк ликійскихи чо дочтворца (Описаніе цервовно слав. и русск. рукописи. сборниковь, составл. Бычковымь, ч. І, стр. 217). Изъ такихъ печининысь экзониляровь у насъ подъ руками было два: одинъ, изданный въ 1640--1642 г. въ Москвъ (239--252 л.) и припадасжащій въ настоящее вроия церковно-архология. Музею при Кісиской дух. Акад. (подъ значковъ С. 355), и другой, отпечатанный въ въ 1793 г. въ Кіево-Печерской Лавръ (141-146 л.) и храняційся въ библіотекъ Добро-Николаевской церкви. За немногими исключевіями, ист вышеозначенныя рукописи и печатныя изданія сказавія о чудъ надъ половчиномъ почти до буквальности сходим между собой и, безъ сомньиия, принадлежать одной редакціи. Вь настоящемъ случав мы будемъ приводить содержание сказания по рукописи Унаровской, какъ нанболю древней и исправной; всь же особенности другихъ рукописныхь и початыму сказаній будему указывать подъ строкою.

<sup>1)</sup> Вь рукописахъ Ундольскаго, подъ № 572-иь., в Император-

чинъ. Однажды господинъ сказалъ пленнику своему: "дай мић за себи выкушь, и и отпущу теби въ землю ткою". Половчинъ съ радостью выслушаль такое милостивое предложеніе русина и отивналь ему: "если отпустинь меня, то я привезу тебф выкупъ съ родини: здъсь же, въ Кіевъ, миф нечвыт выкупиться". Кіевлянинъ согласился на это, но-подъ твиъ только условіемъ, чтобы половчинъ "даль по себ'я поруку". "Тогда господинъ веде и въ церковъ съятого Николы и цоваза ему икону святою Николы и глягола; хощени ли дамъ тя сему на поруку? Половчинъ же рече: съ радостью хощу и все исполню реченное тобою; минше бо, - прибавляется въ одной рукописи 1),---яко ничтоже въ Руси въра человъка того; еже во святому Пиколь". Послъ этого вісвлянинъ даль пліннику все необходимо на дорогу, посадилъ его на коня своего 2) и отпустиль "во свояси", одно только повторяя сму: дбрате половчинъ, не мози солгати, ему же еси порученъ привезти искупъ свой; аще ли солжеши, буди ти въдомо: не нигдъ же избыти отъ руки сего святаго Николы". Половчинъ, завъривши кісилянина въ честности своего слова, побхаль на родину и дорогою такъ насмъхался въ душъ надъ великодушіемъ своего бывшаго хозянна: "по истинъ

ской публичной Библіотеки, подъ № 47-мъ, этотъ кіевлянивъ всзывается "Иваномъ".

Рукопись Император, публ. Библіотеви, подъ № 293-мъ; см. Памятники старинной русской литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко; вып. І, стр. 71.

<sup>2)</sup> Вь рукописи Инперат. публичи. Библіотеки, подъ № 293-мъ, говорится: "чюдный мужъ огнусти плънника, давь ему одъяніе и потребу на пугь доволну, и на конь свой всадивь, и обязь давъ". Въ руковисномъ же сборникъ церковно археологическаго Музея при Кіев. дух. Акад. (подъ № 581) это выраженіе немного йзмънено: "чюдный мужъ,—говорится здъсь, — отпусти плънника, и одъявне подавъ ему до волео, на конь свой всади и оружие давъ".

пътъ смысла въ русинъ семъ, вже мя да на поруды образи сему Hиколы нарищаемому  $^{1}$ ); что ми можетъ сотворити? егда видиль его въ церкви, побояхся; ныий же не вижу его, ни опъ мене не имать видъти; не боюсь его, - не привезу искупа христіанину сему". Д'вйствительно, прибывши на родину, позабыль и думать о выкупъ. Но воть "по малехъ диехъ" явился ему "истинный, неложный и незамедленный помощникъ христіаномъ, архіерей Христовъ Никола". Половчинъ сначала не узналъ его. "Тогда рече ему святый Никола: друже, не азъ ли поручихся по тебь привести искупъ оному христіанину, у негоже сидёль еси въ железехь? что и чего ради медлеши, не везеши на соби искупа? се глаголю ти: повези на соби искупъ христіаницу опому; аще же не повезеши, уариши бъду свою, что ти будетъ отъ мене". Половчина сначала дивился такому явленію, но потомъ, объяснивнік его простымъ "привидъніемъ", чабылъ про пего и "вцалъ въ питіе". Однако вскор'в опять явился ему съ угрожающимъ напоминаніемъ св. Пиколай и "исторже его съ коня, потрясе имъ". Теперь половчинъ понялъ, что это-пе привидъпіе, а истинное, дъйствительное явление ему поручника его; "имъя бользнь отъ втораго явленія 2), опъ отправился домой и уже началь, было, номышлять о томъ, какъ бы отвезти въ Кіевъ объщанный выкупъ; однако пока однимъ намъреніемъ и ограничился "и паки вдася во многое питіе и въ скотское житіе". Тогда последовало ему третье-самое грозное явление святителя Николая. Въ одинъ дейь половчивъ прівхаль въ поле на общее собраніе князей и вельможъ половецкихъ и сталъ среди нихъ на конъ со своею дружиною. Вдругъ св. Николай, явившись невидимо для всёхъ, "исторже его съ коня"

<sup>2)</sup> Въ печатныхъ изданіяхъ говорится: "имѣя боязнь второго янаенія".



 $<sup>^{1}</sup>$ ) "На декњ написану" — прибавлено въ той же рукописи Импер. публичи. Библіотеки.

\_причаль "торгати имъ" 1). "Страшно было,-прибавляется въ свазанів, -- смотр'єть на мученія влятвопреступника: овогда бо бяще главою потченъ, овогдажь отъ земли восхищенъ и разраженъ о землю, иногда же біяше глава его между ногъ его, и ктому невидимо, аки дубцы, бяще его сила св. Николы" 2). Всв присутствовавшее разбыжались, оставивши половчина "аки мертва", и поспъщили сообщить о случившемся родственникамъ его. Послъдніе, заставши его "едва жива", привезли больнаго домой, гдв онъ и пролежаль много дней, "не могій глаголати". Наконецъ, пришедни въ сознаніе и укрънившись физически, половчинъ разсказалъ "роду своему вся бывшая". Родственники, выслушавъ подробную исповъдь, потребовали отъ него, чтобы онъ поспъщилъ исполнить свой объть: "Аще не повезени на себъ искупа въ Русь крестыянину тому,-говорили они, --то и отъиди отъ насъ: едипъ погибнения, да и мы съ тобою не погибнемъ". Устращенный такою угрозою, половчинь повельть рабамь своимъ "стадо коней отъ большаго стада отлучити, ижъ довлветь искупъ дати, и еще повелъ малое стадце коней отлучити поручнику свсему 3), --- бяте бо богатъ звло 4 4). Спарядившись такимъ образомъ, онъ отправился въ Кіевъ "искупъ на себъ платити и поручника молити". Прибывин въ городъ, онъ не пошель прямо къ бывшему хозянну своему, а "вха прежде въ церкви Соятого Пиколы, идъ же бъ на поруды данъ, и, спедъ

<sup>1)</sup> Въ рукописи Императ. публичи. Библіотеки, подъ № 293-мъ, сказано: "пача терзати и поръвати его".

<sup>2)</sup> Въ той же рукописи сказано:  $_n$ и ктому ненидимо, ак и  $\delta a$ тоги, біяще его сила Божія".

<sup>3)</sup> Въ печатныхъ изданіяхъ такъ говорится про это: "Онъ же, уболься, не пожда нимало; повеля рабомъ приготовитися и стадо отъ стадъ отлучити, имже дати искупъ святому Николаю, кромѣ реченнаго, дабы не пришла на нь казнь, и не токмо искупъ погна господину, но и лиште, бояся поборника нашего святого Николая".

<sup>4)</sup> Рукопись Импер. публичи. Библіотеки, подь № 293 мъ.

съ воня далече от перкви, прпь ндяще, гоня предъ собою то малое стадце". Вошедши въ церковь 1) и "видя образъ на иконъ святого Николы, смуже двиз на поруцы и иже трижды явися ему въ вемли его", онъ палъ предъ нимъ на колфна и обратился въ угоднику Божію съ такою молитною: "не мучи мене, господине Николу, солгаль бо еси предъ тобою; и се нывъ, господине, искупъ мой привезохъ, яко же еси ми глаголаль въ вемли моей трижды, явився ми симъ образомъ во истину, якоже нынь зрю тя на иконь сей; а се малое стадце коней теб'я, господину моему, отъ порученія, поне хотвлъ солгати, по не добро ми бы" 2). Изъ церкви половчинъ отправился въ домъ своего бывшаго господина и, вручая выжупъ, разсказалъ ему "все бывшее святымъ Николою". Кіевлянинъ, умиленный "о преславномъ чудеси", "воставъ тече къ церкви св. Инколы и падъ предъ образомъ сего скораго помощники и заступника, многи слезы пролія, хваляй милосердіе его". Принесши благодарственную жертву святителю Наколаю, а затёмъ разделивши свою радость и благодарность Вогу съ друзьями и сосъдями, "благолюбивый той мужъ святого Николы праздникъ честно сотвори, чрезнощь стояніе и пъніе, поповеж и черпоризца на объди посади и инщая милостынею учреди".-- "Мы же, братіс,-- заключаеть сказаніе,-сіе слышавше чудо сего святаго въ земли рустіи, потщимся угодити Богу, не презри бо людей новопознавшихъ его".

Таково содержаніе "сказанія" или "слова" о чуд'в падъ половчиноми". Хотя изъ всіхъ изв'встныхъ въ настоящее время рукописей этого сказанія наибол'ве древняя относится къ XV-му в'вку, однако несомн'вню, что самое сказаніе было составлено гораздо раньше: это доказываетъ посл'іднее, вышеприведенное нами, выраженіе сказанія, буквально повторяю-

<sup>1)</sup> Вь той же рукописи сказано точные: "вшедъ въ притворе".

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Въ той же рукописи прибавлено: "и си изрекъ и копи отданъ iepъю том церкви $^{4}$ .

щееся во всёхъ спискахъ: "мы же, братіе, сіе слышавше чюдо сего святаго въ земли рустін, потщимся угодити Богу, не презри бо людей новопознавшихъ его" "Очевидно, — говорить преосвященный Филаретъ Чернвговскій, — что это написано не позже конца XI-го въка" 1). Но если сказаніе о чудъ явилось не позже конца XI-го въка, то понятно, что самое чудо, описанное въ немъ, должно было совершиться еще раньше, — приблизительно во второй половинъ того же XI-го стольтія 2); а следовательно, тогда же существовала въ Кіевъ и та церковь святителя Николая, въ которой половчинъ клялся объ отдачъ выкупа и затъмъ, привезши оный, молился. Такой выводъ изъ сказанія нисколько не противорьчитъ тъмъ извъстіямъ о кіевскихъ церквахъ, какія сооб-

Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1892 г.

<sup>1)</sup> Архіви. Филареть. Обзорь русской духовной литературы. Харьковь. 1859 г., стр. 37—38.

<sup>3)</sup> На этой имсли наствиваль учений издатель сказаній о "посмертныхъ чудесахъ святителя Николая", покойный архинандрить Леонидъ (Паматники древней письменности. СПБ, 1888 г., -стр. VI и Х). Съ своей сторовы, припомень, что, по летописи, половцы полвла. ются на границахъ Руси не ранбе 1055 г. (когда они заключили виръ съ вняжившимъ въ Переяславив Всеволодомъ Ярославичемъ), что, затъмъ, съ 60-хъ годовъ того же столетія начинаются вабеги ихъ ца русскіе города и области, битвы съ ними князей, ихъ дружинъ и горожанъ, при чемъ до конца XI въка (точиве говори, — до 1096 г.) перевъсъ почти всегда остается на сторонъ половцевъ. Въ частности, и віевлянамъ пришлось за это время не мало потерпѣть оть нихъ, но ни разу не удалось побъдить ихъ; даже побъда 1096 г., одержанняя кв. Святополкомъ и Владиміромъ Мономахомъ надъ Тугорканомъ половедкимъ, не оградила Кіева отъ страшнаго погрома со стороны половцевъ въ 1097 г. Уже только съ начала XII веко, -- точне говоря, сь 1103 г. Русь, благодаря Мономаху, начинаеть одолевать этихь враговъ. Вотъ почему, если кіевляцинъ, по сказавію, держаль вь плену половия, то это было не ранње 1096 г. или 1103 г.; не ранње этого совершинось, савдовательно, и "чудо надъ половцемъ".

нають намь другіе памятники древней письменности. Какъ извъстно изъ лътописей, въ до-монгольский періодъ въ Кіевъ было весьма много церквей; въ числе ихъ были, какъ известно, и храмы, посвященные имени Мирликійскаго чудотворца. Уже на могилъ князя Аскольда "поставилъ Олъма церковь святого Николая", какъ замъчено въ начальной летописи '). Во второй половинъ XI в. существоваль въ Кіевъ женскій монастырь "именемъ святого Николу" 2). Кромъ этихъ исторически-извъстныхъ перквей, могли быть въ древнемъ Кіевв и другія Николаевскія церкви: такъ должно думать на основани той особенной любви и уваженія, какія съ самыхъ древнихъ временъ питали къ святому Николаю какъ вообще русскіе люди, такъ и въ частности кіевляне, видъвшіе лично чудеса сего святителя не только въ Царьграді 3), но и у себя-на родинъ 4). Такимъ образомъ,-повторяемъ,свидътельство разсматриваемаго нами "сказанія" о существованіи въ Кіевъ въ XI в. Николаевской перкви не только не противоръчить извъстіямъ другихъ источниковъ, а даже отчасти подтверждается ими. Но вопрось въ томъ: гдъ именно въ Кіевъ стояла та церковь св. Николая, въ которой клялся и молился половчинъ? была и она, какъ думаютъ нъкоторые,

<sup>1)</sup> Полное собраніе русских літописей; т. І, сгр. 10.

<sup>2)</sup> Вь этомъ монастырѣ была пострижена въ монашество мать пр. Өеодосія печерскаго. См. "Житіє Өсодосія печерскаго", напечатан. въ Чтен. Император. Общества исторіи и древностей россійскихъ за 1858 г., кн. III, л. 6 наобор.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ, наприм., описывая чудо св. Николая "о ковръ", авторъ сказанія—кіевлянинъ прямо замічаетъ, что "оно сотворися тогда при моей худости въ Цариградъ" (Службы, житіе и чудеса св. Няколая архіепископа, Муръ ликійскихъ чудотворца,—издан. Кіево-Печер. Лавры 1739 г.; 146 л. на обор.).

<sup>4)</sup> Такь напр. "чудо о нѣкоемъ дѣтвщи, утонувшемъ въ Диѣпрѣ, его же св. Николай жива сохрани" (Такь же, 119-121 л.).

на томъ самомъ мъстъ или по крайней мъръ вблизи того мъста, на которомъ нынъ стоить храмъ Добраго Николая? Къ сожальнію, сказаніе не даеть на этоть вопрось никакого отвъта: ни утвердительнаго, ни отрицательнаго; во всъхъ извъстныхъ въ настоящее время рукописяхъ этого сказанія, кром'в упоминанія о Кіев'в, ність никаких в топографических в указаній, не дается никакихъ опредёленій мёстонахожденія той церкви, которая была свидетельницею обета и молитвы половчина. Правда, г. Похилевичъ приводитъ изъ одной рукописи, которая (какъ надобно полагать на основаніи языка ея, состоящаго изъ смъси славянскихъ, польскихъ, литовскихъ и малорусскихъ словъ и оборотовъ) относится въ XVII в. и, по его словамъ, хранится въ библіотекъ Кіево-Софійскаго Собора '), такую выдержку: "теды Добрыкъ (такъ прозывался тотъ кіевлянинъ, у котораго въ плену былъ половчинъ) привель половчина до церкви, которая до сего часу стоить на потокъ, подъ горою, въ Кіевъ" 2). Но спрашивается: много ли данныхъ для топографіи церкви заключаеть въ себ'в эта выдержка? даеть ли она право отнести сказаніе по чудв падъ половчиномъ" къ Добро-Николаевскому храму? Конечно, опредъленіе: "на потокъ, подъ горою" было вполнъ приложимо къ церкви Добраго Николая въ XVII в.: она находилась подъ горою Уздыхальницею, или, точиве говоря, Андреевскою 3), и стояла, какъ надобно думать, на берегу потока; правда, имя этого потока неизвъстно исторіи, однако самое существованіе его въ то время болье, чъмъ въроятно: на это отчасти указываетъ уже названіе улицы, которая до пожара 1811 г. пролегала мимо нашей церкви (Гнилая улица); это подтверж-

<sup>&#</sup>x27;) Къ сожалению, онъ не указываетъ нумера или библютечнаго знака этой рукописи.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Л. Похилевичъ. Монастыри и церкви г. Кіевъ. 1865 г.; стр. 99—101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Закревскій. Описаніе Кіева; т. II, стр. 851—852.

дается, затъмъ, преданіемь о тъхъ топяхъ и болотахъ, которыя въ XVI и XVII вв. были подъ горою Уздыхальницею; объ этомъ свидътельствуютъ, наконецъ, и тв многочисленные родники, которые выходять изъ-подъ Андреевской горы и въ настоящее время проведены подвемнымъ каналомъ въ Сампсоновскій фонтанъ и другіе бассейны, а отчасти прямо въ Дивпръ: изъ нихъ-то, ввроятно, и составлялся Добро-Николаевскій потокъ 1). Но съ равнымъ же правомъ можно былосказать въ XVII в. и о каждой изъ двухъ другихъ кіево-подольсвихъ церквей во имя св. Николая, что она "стоитъ на потокъ, подъ горою", --именно: перковь Николая-Притиска находилась подъ горою Кисилевкою и вблизи нея протекалъ Глубочидкій ручей; равнымь образомь и церковь Николая Набережнаго, какъ показываетъ уже самое названіе ея, стояла на берегу потока или ручая (какимъ до начала прошлаго стольтія была Почайна, а затімь сділался Дніпръ, соединявшійся съ нею 2), и въ отношеніи къ Старому І'ороду, какъ и весь Подолъ, находилась, конечно, подъ горою. Такимъ образомъ, подобно другимъ рукописнымъ сказаніямъ "о чудів надъ половчиномъ", и та рукопись Кіево-Софійскаго Собора, на которую ссылается г. Похилевичь, взятая сама по себъ, не можеть давать намъ права для отнесенія упоминаемой въ ней церкви на то самое место, где ныне находится Добро-Николаевскій храмъ 3). Ея показаніе иміз обы значеніе только въ томъ случав, если бы были другія основанія, воторыя уполномочивали бы насъ отнести разсматриваемое сказание къ нашей церкви; но такихъ основаній, въ сожальнію, въ нашемъ распораженіи ніть. Ни въ одномъ изъ документовъ, относящихся

<sup>1)</sup> Закревскій. Тамъ же; стр. 573—574.

<sup>2)</sup> М. Берлинскій. Краткое описаніе Кіева; стр. 113.—115, 143—145.

<sup>3)</sup> Въ этомъ сознается отчасти и самъ г. Похиденичь.

къ Добро-Николаевской церкви і), ни въ одномъ изъ древнихъ предметовъ, въ ней сохранившихся (напр. книгахъ, сосудахъ, иконахъ), нътъ и малъйшато намека на существование ея раньше XVII в.,-не видно и попытовъ связать съ ея исторією сказаніе о чудів надъ половчиномъ. Мало того: мы прямо можемъ сказать, что не у причта, ни у прихожанъ нашей цервви никогда даже и не было преданія о древности послёдней. Съ особенною ясностью это обнаружилось въ следующемъ обстоятельствъ. Въ 1798 г. мая 14 дня м. Іерооей, по предложенію военнаго губернатора С. А. Бевлешова и по сношенію съ Духовною Дикастеріею, распорядился: вслёдствіе нетхости Добро-Николаевской церкви и неимвнія ею денегь для надлежащаго ремонта, храмъ разобрать, занимаемое имъ ивсто обратить въ городскую площадь, кирпичъ продать Магистрату на постройку Контрактоваго Дома, а причтъ и прихожанъ причислить въ соседней Покровской Церкви. Магистрать уже, было, и разобраль зданіе и, только благодаря ревности прихожанъ, поспъщившихъ собрать достаточное количество денегъ для постройки новаго храма на мъстъ прежняго, резолюція объ управдненіи церкви была отмінена?). Въ данномъ случав, по нашему мивнію, естественные всего

<sup>1)</sup> Мы исключаемъ въ данномъ случай только писанный 1-го марта 1855 г. «контрактъ» свящ. Іоанна Сухобрусова и церковнаго старосты Өеодора Чернышева съ кіевскимъ міщаниномъ Григоріемъ Мартыненко, подрядившимся расписать масляными красками весь храмъ и, кежду прочинъ, "на двулъ пристънкахъ, что надъ боковымя дверями, сділать чудо надъ половчиномъ, по указанію приходскаго священика, подробно въ шести отділахъ" (Архив. ц. № 76), в также и опись 1862 г. (посліднюю по времени составленія), куда внесено предположеніе о существованіи церкви въ до-монгольскій періодъ (л. 3). И тотъ, и другой документь писанъ уже въ посліднее пятидесятняётіе нынівшилго столітія и притомъ, несомийно, подъ вліяніємъ г. Похилевича и подобнихъ ему.

<sup>2)</sup> Архив. Кіев. Консистор. 1799 г. № 72.

должны были бы выступить на сцену преданія какъ вообще о древности церкви, такъ въ частности и о чуде надъ половчиномъ, въ ней совершившемся, если бы только таковыя преданія были на самомъ діль у причта и прихожань: въ этихъ преданіяхъ и начальство должно было бы встретить не малое препятсткіе къ управдненію церкви, и прихожане могли бы найти сильное побуждение въ своей просьбъ объ отмънъ грозной резолюціи митрополита. На самомъ же ділів ничего такого мы здесь не видимъ. Дикастерія въ своихъ "справкахъ", представленных в митрополиту, даже совершенно обощла вопросъ о времени существованія церкви; а прихожане мотивировали свою просьбу главнымъ образомъ темъ, что ими нужная сумма денегь для постройки новагоуже собрана храма; что же касается древности ихъ приходской святыни, то они ограничились упоминаніемъ лишь о "стольтнемъ" ея существованія, совершенно забывши, что 100 леть до тоговремени просуществовала голько каменная ихъ церковь, построенная протопопомъ Ширипою, и что раньше этого около-100 лётъ была у нихъ деревянная, воздвигнутая Кушкою: ясно, что древность церкви въ ихъ глазахъ не имъла большаго значенія и не им'вла его, конечно, потому, что она не была глубокою древпостью, связанною съ какими-нибудь традиціями. Но если, такимъ образомъ, преданія о до-монгольскомъ существованіи Добро-Николаевской церкви мы не встрьчаемъ у причта и прихожанъ въ прошломъ въкъ, то тъмъболве мы не встрвтимъ его здъсь въ текущемъ стольтіи. Напротивъ, всв "описи", составленныя въ первой половинъ нынъпнаго стольтія (напр. въ 1803, 1809, 1812 и 1831 гг.), а также и всв клировыя ведомости (въ отделе: "сведенія о церкви"), писанныя до настоящаго времени, прямо и ясноговорять о томъ, что первоначальнымъ строителемъ цервви быль гетмань войска запорожскаго Кушка.

Оть зданія той церкви св. Николая, которая существовала въ Кіев'в въ XI в. и которая упоминается въ сказаніи

о чудь надъ половчиномъ, не оставалось никавихъ следовъ 1): вужно думать, что церковь эта была деревянная и, какъ таковая, либо совершенно сгорела въ 1124 г., когда, по выраженію летописца, "погоре Подолье все и гора", и когда "единехъ церквій изгоре близь 6—сотъ" 2), либо подверглась совершенному уничтоженію во время одного изъ техъ многихъ опустошеній, какія испытываль Кіевъ съ XII по XV в. включительно 3). Но за то сохранился одинъ изъ предметовъ этой древней Николаевской церкви и притомъ самый дорогой для сердца русскаго человека и ценный для историка Русской Церкви—это именно икона св. Николая, предъ которою, какъ гласитъ преданіе, половчинъ клялся объ отдачё выкупа. Гдё же находится эта икона? Нёкото-

<sup>1)</sup> Не сохранилось никакихъ и другихъ письменныхъ извѣстій о ней, кромѣ разсматриваемаго сказанія, всѣ списки котораго принадлежать, впрочемъ, одной редакціи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поли. собр. рус. льтоп; т. 1, стр. 129; т. II, стр. 10.

<sup>3)</sup> Такинъ опустошеніянь Кіевъ подвергазся: въ 1161 году, когда Изяславъ Даниловичь напаль на городь съ Подола и многія зданія его сжегъ, - въ 1169 г., когда Мстиславъ Андреевичъ во главъ многочисленной раты, посланной Андреемь Боголюбскимъ и его союзнивами, овладълъ Кіевомъ и предаль его огню и мечу, - въ 1203 г., когда Рюривъ Ростиславият, раздраженный вісылянами, оказавшими предпочтение его сопервику Роману Галидвому, запяль городь съ помощью половцевь и отдаль его на разграбление, - въ 1240 г., когда, по выраженію Кіевскаго Синопсиса, "татаре съ Батыемъ во главъ всея Россів стольный и во всей подсолнечной славный царственный градъ Кіевъ взяща, перкви божественныя раззоришя, городъ и мъсто огнемъ сожегоша", - вь 1416 г., когда сподручинкъ Тамерлана Эдигей разрушилъ и сжегь Кіевъ, — и въ 1482 г., когда "переконскій дарь Менган-Гирей Кіевъ взя и огиемъ сожже". Послѣ всѣхъ такихъ раззореній н опустошеній (сважень словами современниковь-очевидцень) вь Кіевъ видивлись дишь следы церквей и опуствишихъмонастырой в зданій",-сатам, которые, за немиогими исключеніями, съ теченіемъ времени и совствы исчезли.

рые ивслёдователи віевской старины готовы видёть эту икону въ той древней и чтимой иконъ, которая въ настоящее время имбется въ Добро-Николаевской церкви; между прочимъ, г. Сементовскій, дълая краткое замъчаніе осудьбъ нашей церкви, такъ выражается: "храмовой чудотворный образъ-древній; замітно, что много разъ быль поновленъ; этому образу приписываютъ совершение чуда съ половцемъ, упоминаемато въ житіи св. Николая" 1). Дівствительно, чтимая икона Добро-Николаевской церкви (чтимая, но не храмовая, ибо храмовая писана уже въ началъ нынъшняго столётія) представляеть собою одинь изь древнёйшихъ предметовъ, сохранившихся въ ней. Но во всякомъ случай древность ея не настолько велика, чтобы относить ее въ до-монгольскій періодъ-къ XI в.; по признанію знатоковъ церковной Археологіи 2), она написана ве раньше конца XVI столетія и не позже начала XVII в.. Такъ должно думать на основаніи тъхъ частей ея, которыя закрыты шатою и которыя потому не подверглись поновленіямъ; особенно бросается въ глаза ея різной тинорологій вызолоченный фонъ, очень сходный по рисункамъ и ихъ выполненію съ фономъ иконъ, несомивню относящихся къ началу XVII в. и хранящихся въ церковно-археологическомъ Музев при Кіев. дух. Академіи <sup>3</sup>). Изв'єстна другая икона свят. Николая, принимаемая

<sup>1)</sup> Н. Сементовскій. Кіевъ, его святыни, древности, достопамятности и свёдёнія, необходимыя для его почитателей и путешественниковъ. Изд. 6-е испр. и дополн. 1881 г., стр. 231.

<sup>2)</sup> Въ данномъ случат мы имъемъ въ виду достоуважаемаго профессора нашего Н. И. Петрова, лячно осматривавшаго эту икону.

<sup>3)</sup> См. здёсь подъ № 3577-мъ нвону Знаменія Пресв. Богородицы, съ предстоящими ей святыми—великомучен. Демитріемъ в преподоби. Ниломъ, вачел. XVII в., полученную отъ свящ. с. Михайловки Гайсин. уёзд., Подольск. губ., г. Борзаковскаго изъ упраздненной Паданкинской церкви,—или подъ № 3578-мъ икону св. женъ мироносицъ при гробъ Спасителя, съ датою 1642 г., полученную изъ с. Люсниковъ, Кіев. уёзда.

мъстнымъ преданіемъ именно за ту, предъ которою клялся половецъ. Она имъется въ настоящее время въ мужскомъ Свято-Духовомъ монастыръ, находящемся въ Тульской губерній, Новосильском уподов, въ четырех верстах от г. Новосиля 1). Когда и къмъ основанъ этотъ монастырь-неизвъстно; извёстно только, что онъ существоваль въ 20-хъ годахъ XVII в. Неизвъстно и время появленія въ немъ упомянутой иконы. "Когда и въмъ подарена въ монастырь эта икона, неизвъстно", такъ писалъ еще въ 1781 г. настоятель Ириней Турбинъ, представляя Воронежскому преосвященному (въ силу указа Воронежской дух. Консисторія отъ 1781 г. за № 811-мъ) свёдёнія о своемъ монастыръ и его вконахъ. Правда, ныпъшнее народное преданіе говорить, что она была подарена туда царемь Алексвемь Михайловичемъ; но это преданіе не имъетъ для себя никакихъ другихъ основаній, кром'в только того благорасположенія, которое оказываль монастырю этоть государь, пожаловавшій ему нъкоторыя вотчины и земли и подарившій книгу Прологъ. Преданіе объ этой иконь, какъ именно той, предъ которою клялся половчинъ, занесено уже въ краткое извъстіе о Духовскомъ Новосильскомъ монастыръ, помъщенное въ Исторіи Россійской Іерархін, гдё говорится: "монастырь сей поль-

<sup>1)</sup> Свёдёнія о монастырё и нвонё сообщаются въ "Исторіи Росс. ісрархін" Амвросія, ч. VI, стр. 67—68. Москва. 1815. Болёе подробное описаніе самой святой нконы представлено Е. Русаковымъ въ Тульскихъ Епарх. Вёдомостяхъ за 1870 г., № 12, стр. 317—320. Нёкоторыя поясненія сообщены въ письмё теперешняго настоятеля Св.-Духов. монастыря достопочтенцаго о. ісромонаха Тихона (отъ 11 марта 1891 г. за № 18) на имя секретаря церковно-археологич. Общества при Кієвск. дух. Акад. Н. И Петрова (письмо это хранится въ канцелярія Общества); къ письму приложенъ и фотографическій снимокъ съ этой нконы. Кромё того, краткая замётка объ этой же иконё помёщена въ Мёсяцесловё святыхъ (Тамбовъ 1880 г., вып. ІП, стр. 260). Этими источниками пока и ограничиваются наши свёдёнія о монастырё и иконё.



зуется ругою отъ помѣщиковъ и подаяніемъ отъ богомольцевъ, которыхъ всегда бываетъ не мало, по причивъ находящагося въ церкви образа чудотворца Николая, имѣющаго
подпись, что онъ есть самый тотъ, предъ которымъ клялся
половчинъ объ отдачи денегъ за свой выкупъ въ Кіевъ".
Это сообщеніе занесено въ Исторію Россійской Іерархіи, безъ
сомвѣнія, на основаніи монастырскихъ записей, какія (въ видъ
описаній, донесеній и т. под.) собирались въ свое время изъ
епархій и монастырей, какъ матеріалъ для означеннаго капитальнаго труда. Впрочемъ, извѣстныя въ монастырѣ свидѣтельства о чествованіи иконы, какъ чудотворной, ознаменованной
чудомъ надъ половчиномъ, восходять, повидимому, не далѣе
70—80 годовъ XVIII в. '). Къ сожальнію, подпись подъ иконою

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Наприм. въ 1776 г., по просъбъ помещика Съвской епархів Трубицина яваться къ нему съ нвоною св. Николая для отправленія волебнаго панія, настоятель просиль у Воромежскаго епискона разрівшенін довиолить или ему самому, или кому-либо изъ братствующихъ священниковъ исполнить желаніе поміщика; веліно было обратиться съ ходатайствомы къ преосвищ. Съвскому (Указ. Воронеж. Консисто. дін 1776 г., № 100). Въ 1780 г. Мценское дучовное Правленіе (за № 106 мъ) увъдоманао и истоятеля монастыри, что преосиященимы дозволено исполнить желание одной помъщицы с. Успенсваго (Бобрика тожь), Черцен. укад , ММ, которая, будучи одержима бользиью, просила его о разръшении ей поднять въ домъ для отправления молебнаго пінія пкону Николая чудотворца. Въ настоящее всв жители Новосильскиго убяда беруть ежегоди эту икону въ свои села. Для сего въ определенное время крестьяме известнаго села или деревии сотъ мала до велика --- мущаны и женщины приходять въ монастырь въ полномъ праздинчиомъ нарядё и, взявъ святыню, песугь ее пъшкомъ иногда верстъ 40-50. Наиболье продолжительный ходъ бываеть послё праздника св. Тронцы: онъ заканчивается лишь въ сентябръ масяца. В самомъ монастыра бываеть весьма много повлонниковь чудолворной иконт въ каждый воскресный день, особенно же же на праздники св. Николая и св. Троицы: въ эти дни бываетъ почти неумолкаемое птию въ церкви.

сохранилась не въ древнемъ видъ и выражена такъ: "предъ сею ивоною влялся въ Кіевъ половчинъ объ отдачъ выкупа за освобожденіе изъ плівна" 1). О самой же иконів реставрировавшій ее 40 л. тому назадь художникъ Подключниковъ выразился, что она должна быть поставлена въ разрядъ "древвъйшихъ русскихъ иконъ". Остается сказать, въ какой мере сходны или несходны двф иконы св. Николая: Кіевская Добро-Николаевская и Новосильская Свято-Духовская. Мы должню признать вполнъ справедливыми слъдующія слова теперешняго почтеннаго настоятеля Свято-Духова монастыря о. Тихона, который имель отъ насъ фотографическій снимокъ съ Добро-Ниволаевской иконы: "Сличая присланный вами фотографическій снимовъ съ Кіевской иконы святителя Николая съ настоящею иконою, находящеюся въ нашемъ монастыръ, я не могу подтвердить предположенія, что Кіевская икона представляеть собою колію съ нашей иконы того же святителя; если и есть между ними нъкоторое сходство, то весьма незначительное". Спранедливость этихъ словъ, какъ нельзя болфе, подтверждается при детальномъ сравнении объихъ иконъ 2). 1) Свято-Духов-

<sup>2)</sup> Эго сравцение не потеряеть своего значения и въ томъ случат, если съ течениемъ времени, послъ лучшаго изучения Свято Духовской иконы, она будеть признана не подлинникомъ, а лишь древивйшею копією той иконы, съ которою соединилось преданіе о чудъ надъполовчикомъ.



<sup>1)</sup> Подпись эта, по свидательству Русакова, письма весьма древнаго, сдалана была круппыми буквами съ сокращениями и титлами. Къ сожаланию, лать 55 тому назадъ она была счищена: такъ какъ самое изображение сдалано на доска въ дугообразномъ углублени, то для того, чтобы риза плотиве прилегала къ нему, края доски были сравнены, а вивств съ этимъ была соскоблена и подпись. Впрочемъ, копія съ нея сохранилась въ репорта настомтеля монастыря Иринея Турбина на ния епископа Воронежскаго, нъ силу указа Воронежской Консисторіи отъ 1781 г. за № 811 мъ.

ская и Добро-Николаевская иконы сдёланы изъ дерева; но тогда какъ цервая имъетъ въ вышину 1 арш. 6 вершк. и въ ширину-1 арш., вторая имжеть въ вышину 2 арш. и въ ширину-1 арш. 12 вершк.; первая-четырехъ-угольная, вторая вверху заканчивается полукругомъ. 2) Та и другая икона имветь резной узорчатый вызолоченный фонь; но тогда какь на первой икон'в этотъ фонъ сделанъ быль въ дугообразнома углубленіи, выдолбленъ, на второй иконъ такого углубленія нътъ. 3) На объихъ иконахъ спятитель Николай изображенъ въ епископскомъ облачении (т. е. въ фелони съ омофоромъ, хотя и безъ митры) имфющимъ правую руку поднятою для благословенія, а въ лівой рукі держащимъ евангеліе; но тогда какъ на Свято-Духовской иконъ выражение лица у святителя-доброе, милостивое, глаза, губы и усы-небольтіе, на Добро-Николаевской икопъ-выраженіе лица у того же святителя-болье строгос, глаза, губы шіе; на первой икон' фелонь на святител пресчатая и омофоръ украшенъ небольшими крестами чисто-византійскаго стиля, т. е. равновонечными, на второй иконъ фелонь цвътистая, а четырехконечные кресты на омофоръ нъсколько продолговаты; на первой иконъ благословляющая рука св. Николая поднята прямо (такъ что вся кисть ея прилегаетъ къ омофору), а евангеліе въ лівой рукі обращено къ молящемуся его лицевою-переднею стороною (на которой изображены Спаситель и 4-е евангелиста), причемъ персты придерживающей руки видны зрителю; на второй же иконъ таже правая рука нёсколько наклонена въ сторону (почему кисть ея изображена ниже омофора), находящееся же въ лівой рукъ евангеліе обращено къ зрителю заднею стороною (на которой изображены однъ только ножки въ видъ ввъздочекъ), и персты руки скрыты отъ молящагося. Наконецъ, 4) на первой—Свято-Духовской иконъ сдълана надпись 1):

### . OFPASZ CRIATATO HHKOZAIA APXIG :

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Считаемъ нужнымъ привести относительно этой надписи слъ-

на второй же-Добро-Николаевской иконъ надписано:

# ; YONDYM BLLK CFD BTZ

первая надпись сдёлана рёзными выпуклыми буквами, вторая же-оранжевою краскою на гладкомъ фонв. Словомъ, хотя для поверхностнаго взгляда и есть некоторое сходство между иконами Свято-Духовскою и Добро-Николаевскою, однако при детальномъ и тщательномъ сопоставленіи объихъ иконъ между ними обнаруживается большое и по крайней мірів въ двухъ последнихъ отношенияхъ существенное различие, -- при которомъ не можетъ имъть мъста предположение, что вторая икона представляеть собою копію первой. Наконець, мы не остановимся на вопросъ о томъ, на сколько твердо стоитъ преданіе объ иконъ Новосильского Свято-Духовского монастыря, какъ той, предъ которою клялся половчинъ. Для нашей цёли достаточно, что существованиемъ этой иковы, которая отличва отъ Добро-Николаевской, и существованиемъ упомяну-Кіевской того преданія о первой, которое старве подобнаго преданія о последней, - исключается возможность соедилять построеніе Добро-Николаевской церкви съ событіемъ такой глубокой древности, кавъ чудо надъ половчиномъ.

#### Храмоздатель—гетманъ Кушма.

Прямыя и ясныя извёстія о церкви Николая Добраго восходять, какъ мы выше сказали, къ самому концу XVI или къ

дующія слова о. Тихона: «наднись на подлинной мконт сділана выпувлыми різными буквами, но разобрать и даже скоппровать ее въ настоящее время ніть возможности, потому что между буквами отъ времени образовался сялошной слой твердой массы. Літь 40 тому назадъ нкона была очищена художникомъ (Подвлючниковымъ), и прилагаемая надпись сділана съ вопія нконы, которая была написана въ первые годы по очистить, и, какъ говорять старожилы, надпись на подлинной нконт по очистить ея была такия же, какая сділана на копін».



первымъ годамъ XVII века. Строителемъ, а вмёсте съ темъ (какъ ясно видно изъ предъидущаго) и основателемъ ея былъ козакъ, славный гетманъ войска запорожскаго Кушка, -- одинъ изъ последнихъ представителей того древняго рода. Кушекъ (по другому произношенію, Кошекъ или Кишекъ), которые, принадлежа къ сословію земянъ, поселившихся на земляхъ Браплавщины, владъли волостью Красненскою и Шпиковскою 1) и которые вскоръ посль введенія уніи ополячились, уступивши свое мъсто польскимъ пришельцамъ 2). Правда, при этомъ мы встръчаемъ маленькое недоразумъніе: въ польскихъ хроникахъ, южно-русскихъ льтописяхъ и въ народной малороссійской думѣ упомянутый гетманъ называется обыкновенно "Самуиломъ" или "Самойломъ", тогда какъ въ документъ нашей церкви онъ именуется "Матоеемъ". Но такимъ недоразумъніемъ мы не должны смущаться. В'вроятно, Кушка носиль два имени: Самуиль и Матеей; только первое его имя было болье извыстно современникамъ и потомкамъ, чымъ послыднее. Случаи подобнаго названія одного и того же лица двумя именами были неръдки въ то время; напр. митрополить Алексій назывался въ мір'в Варооломеемъ и Елевферіемъ, кн. Острожскій -- Константиномъ и Василіемъ, Хмельницкій -- Зиновіемъ и Богданомъ и т. п. Въ пользу этого предположе-

<sup>1)</sup> Rulikowski -- Przed kilkuset laty. Св. Кіев. Старину за 1887 г., Августъ, стр. 640.

въ 1610 г. Медетій Смотрицкій въ своемъ сочиненіи «Оривосъ», жалуясь на ополяченіе и совращеніе въ унію многихъ важнихъ фамилій малорусскаго дворянства, между прочимъ, такъ говорить отъ лица церкви: "гдѣ теперь славные, сильные, во всемъ свѣтв вѣдомые мужествомъ и доблестью Ходкевичи, Глѣбовичи, Кишки, Сапѣги, Дорогостайскіе, Хмельницкіе и т. д.? Злодѣи отняли у меня эту драгоцѣнную одежду и тетерь ругаются надъ моямъ бѣднымъ тѣломъ, изъ котораго всѣ вышля» (Историческія монограф. и изслѣдовамія Н. Костомар.; изд. Кожанчик., т. ПІ, стр. 319).

нія говорить и то обстоятельство, что слово "Матоей" написано совершенно иными чернилами, чёмъ весь остальной документь, хотя однимъ и тёмъ же почеркомъ 1): ясно, что переписчикъ, знавшій Кушку съ именемъ Самойла, смутился, когда увидівль, что въ переписываемомъ имъ универсалѣ В. Дворецкаго тоть же Кушка называется Матоеемъ, и вписаль это слово уже только впослёдствіи, когда какой-нибудь болѣе свёдущій писецъ или даже самъ Дворецкій разрёшиль его недоразумёніе.

Трудно указать тотъ моменть въ жизни Кушки, когда онъ, "фундацію заложивши, побудовалъ" Добро-Николаенскую церковь, такъ какъ и вообще о немъ сохранилось очень мало свѣдѣній, и тѣ настолько противорѣчатъ одно другому, что наиболѣе безпристрастные изслѣдователи исторіи козачества совсѣмъ отказываются опредѣлить съ точностію время жизни и дѣятельности этого гетмана <sup>2</sup>). Попытаемся сдѣлать нѣкоторыя болѣе или менѣе вѣроятныя предположенія.

Вполн'є достов'єрныя изв'єстія о Кушк'є можно почерпать только изъ шести писемъ его къ коронному гетману Жолкевскому з) и изъ Боркулабовской Хроники 4), признаваемой знатоками исторіи "источникомъ, не подлежащимъ сомнівнію 6). По свидітельству этихъ источниковъ, Кушка, предводительствуя козаками, въ 1600-мъ году участвовалъ въ поході поляковъ на Молдавію; въ слідующемъ году онъ, по призыву польскаго правительства, ходилъ во главі запорожцевъ въ Ливонію вое-

 $<sup>^{5}</sup>$ ) В. Антоновичъ. «Неизвъстний досель гетманъ и его приказъ». Віев. Стар. за 1883 г., V, стр. 141-143.



<sup>1) «</sup>Подчистки» въ данномъ місті документа нізть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) В Науменко. «Происхожденіе мылорусской думы о Самуня в Кошкт». Кіевская Старина за 1883 г., VI, стр. 212—232.

<sup>3)</sup> Listy Stanisława Zołkewskiego (1584—1620). Краковъ. 1868 г., стр. 107—110, 114—117.

 $<sup>^{4}</sup>$ ) Кулншъ. Матеріалы для исторія возсоединенія Руси, т I, стр. 75-77

вать со шведами 1); во время этого похода, не получая изъ Польши жалованья и провіанта для козаковъ, онъ додженъ былъ насильно собирать продовольствіе въ Бѣлой Руси и, между прочимъ, разграбилъ г. Витебскъ, а въ началъ 1602 г. въ сраженіи со шведами былъ убить непріятелемъ 2). "Тамъ же, у Швецыи,—говорится въ Боркулабовской Хроникъ,—того Самуйло убито, а поховано у Киеве 3), въроятно,—прибавимъ мы,—при томъ Добро-Николаевскомъ храмъ, который онъ построилъ. Отсюда ясно видно, что постройка или по крайней мъръ закладка Кушкою церкви должны были совершиться раньше 1602 г., года его смерти. Но когда же именно? по какимъ побужденіямъ или при какихъ обстоятельствахъ?

Козацкія лівтописи Самовидца 4), Грабянки 5), и лівтописи, изданныя Бівлозерскимъ6), всів единогласно констатирують фактъ плівненія Кушки турками '); "лівтописное же повіствованіе "

<sup>1)</sup> Объ участін Кушки въ ливонскомъ поход' уноминаеть и Гейденштейнь (Dzieje Polskie, т. III, стр. 448), называя его "Косткою».

<sup>2)</sup> Эготъ годъ смерти Кушки опредвляется твиъ, что два письма изъ козациаго табора къ Жолкевскому написани въ 1602 г. саминъ Кушкою, а следующее письмо отъ того же года (марта 24 дня), взътого же табора и въ тому же Жолкевскому написано уже новымъ гетманомъ— Крутневичемъ.

<sup>3)</sup> Кулить. Матеріалы, т. І, стр. 77.

<sup>4)</sup> Летопись Самовидца. Издан. 1849 г., стр. 4;—изд. 1878 г., стр. 216.

<sup>5)</sup> Летоинсь Грабянки. Кіевь. 1854 г., стр. 25 п 260.

<sup>6)</sup> Краткое лътоизобразительное знаменитыхь и памяти достойныхъ дъйствъ и случаевъ описаніе, стр. 56; Хронологія высокославныхъ, ясновельножныхъ гетиановъ, стр. 111; Имянная перепись малороссійскихъ гетиановъ, стр. 131.

<sup>7)</sup> Мы опускаемъ дътопись Величко (Кіевъ, 1848—1864), такъ какъ показанія ся по интересующему насъ вопросу (т. IV, стр. 151, 155—156) отличаются спутанностію и взаимнымъ противоръчіемъ.

Ригельмана 1) и народная малороссійская дума 2) говорять, пром'в того, и объ освобождении его изъ плана. Правда, всв указанныя летописи фактъ плена пріурочивають къ извёстной Цоцорской битвъ 1620 г. и тъмъ самымъ становятся въ явное противорачіе съ свидательствомъ Боркулабовской Хроники и собственныхъ писемъ Кушки по вопросу о времени его жизни; во мы не должны принимать за несомнънныя хронологическія даты этихъ лётописей и чрезъ то отвергать достовърность повазаній Хрониви и собственной переписки гетмана: съ одной стороны, потому, что всё оне, какъ составленныя уже послів Хмельницваго, сообщають о возачествів всего XVI и первой половины XVII стольтія сведенія часто неточныя, общія, взятыя липь изъ устнаго преданія 3), а съ другой стороны, и потому, что польскіе хроникеры, подробно н обстоятельно писавшіе о Цопорской битві, ничего не говорять о плененіи такого крупнаго союзника ихъ, какимъ быль

<sup>1)</sup> Летописи. новествов. Ригельмана. Москва, 1847 г., стр. 36,

<sup>2)</sup> Дума о Самунлъ Кушкъ, самая длинная изъ встхъ малороссійскихъ думъ и болъе другихъ сохранившаяся, была записана въ первый разъ въ 30-хъ годахъ нинешняго столетія въ Полтав. губ. и отпечатана въ изданіи Лукашевича: «Малорусскія в Червонорусскія думы и въсни» (1836 г.), въ «Сборникъ украинских пъсенъ» Максимовича (1849 г.) и въ «Историческихъ пъсняхъ малорусскаго народа» (1874 г.). Этоть единственный варіанть дуны впосл'ядствін пополнился другинъ варіантомъ, сообщеннымъ г. Горменко на страницахъ Кіевской Старины за 1882 г., ки. ХП. Последній варіанть, записанный со словь бандуриста Ивана Крюковскаго въ Лохинцкомъ убядъ Полтав, губ., представ. ляеть собою жалкіе обломен нівногда стройнаго - цільнаго произведенія, вирочень, до извъстной степени восполняющіе прежий виріанть, ваписанный г. Лукашевичемъ. - Содержаніе этой думы и попытки рішнить вопросъ объем происхождени можно видеть въ Кісиск. Старине за 1883 г., IV, 213-232 стр.

<sup>3)</sup> В. Антоновичь. «Неизвъстный досель гетнанъ и его приказъ». Кіев. Старин. за 1883 г., V, стр. 140.

въ то время козацкій атаманъ (чего, конечно, они не сділали бы, еслибы это илененіе было, на самомъ деле, въ 1620 г.). Олно только несомивнно въ означенныхъ летописныхъ повествованіяхъ-ото единогласное свидътельство ихъ о фактъ плъна; но случился онъ не въ первой четверти XVII столътія-во время Цоцорской битвы, вакъ то утверждають козацкія літописи, а гораздо раньше—въ послідней четверти XVI стольтія, какъ то предполагають издатели "Историческихъ пъсенъ малорусскаго народа" 1) и составитель "Сборника украинскихъ пъсенъ" 2): это вполнъ согласно съ хронологіей писемъ Кушки и Боркулабовской Хроники; въ пользу же этого говоритъ и народная дума, по словомъ которой Кушка при Скалозубъ, т. е. около 1599 г. 3), уже возвратился изъ плъна. Конечно, въ виду отсутствія прямыхъ и ясныхъ историческихъ извъстій, трудно признать эту последнюю дату вполей достовирною, -- точно такъ же, какъ и вообще трудно отдёлить въ думё элементъ историческій отъ произведеній народнаго творчества; мы можемъ одно только утверждать,---именно, что Кушка, какъ говорятъ дума и летопись Ригельмана, освободился изъ плъна, и что освобождение это послъдовало раньше 1600 г., ибо въ 1600 г., по свидетельству Боркулабовской Хроники, онъ уже участвоваль въ Молдавскомъ походъ. Въроятно, по освобождени изъ плъна и именно по поводу этого освобожденія Кушка и построилъ Добро-Николаевскій храмъ. На это намекаеть отчасти самое названіе церкви. Какъ извъстно, Николай чудотворецъ всегда пользовался и пользуется у русскаго народа славою "скораго помощника и теплаго молитвенника, заступника всёхъ угнетенныхъ и страждущихъ 4), святителя милостиваго и "добраго".

<sup>1)</sup> Истор. пісн., т. І, стр. 227—228.

<sup>2)</sup> М. Максимовичъ. Сбори. укр. пъсепъ, стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кіев. Стар. 1883 г., VI, стр. 143.

<sup>4)</sup> Четын-Минен, издан. 1845 г.; Декабрь, стр. 111.

Вотъ почему онъ и извъстенъ на Руси больше подъ именемъ "Ниволы—батюшки"; вотъ почему и русская пословица говорнить о немъ: "нътъ за насъ поборника супротивъ Николы" 1); вотъ почему и калики перехожіе поютъ про него:

"Егда вто Николая любить, Егда вто Николаю служить, Тому святый Николае На всякь чась помогае<sup>4 2</sup>).

Въ частности, руссвій человъвъ особенно чествоваль и чествуєть св. Николая, какъ защитника и избавителя плънниковъ, прибъгающихъ къ его помощи, и потому съ особеннымъ удовольствіемъ всегда любилъ и любитъ слушатъ пъсни каликъ о чудесномъ избавленін Мирливійскимъ чудотворцемъ отъ смертной казни и плъна іерея Христофора в) или о чудесномъ освобожденіи имъ отъ сарацинскаго плъна Агрикова сына Василія 4). Къ этому-то доброму святителю Кушка, какъ истинный христіанинъ 5), находясь въ плъну, въроятно, и

Каже лях-Бутурлак (Клюшняк галерський, Сотимсь Переяславський, Недовіровъ христивиський, Що був тридцать літ у неволі, Двадцять-чотирі як стак на волі, Потурчився, побусурманився, для паньства великого, Для лакомства нещастного):

<sup>1)</sup> Даль. Пословици русскаго народа, стр. -10.

<sup>2)</sup> Калики перехожіє. Сборникъ стиховъ П. Безсонова; ч. І, вия. Щ, стр. 757.

<sup>3)</sup> Tamb me, ctp. 576-577.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 559—575; сравн. Варенцова: Сборнивъ духов. стиховъ, стр. 90—95.

<sup>5)</sup> А что Кушка, дъйствительно, быль истиниямъ христіаниномъ, это можно видеть изъ следующихъ словь думи:

обращался съ молитвою объ освобожденіи изъ турецкой неволи и, можеть быть, даже даль объть, въ случав освобожденія, построить храмъ посвященный его имени. Освободившись изъ пліна, онъ, дійствительно, и выполниль свой объть; а такъ какъ въ то время всё другія кіевскія церкви во имя св. Николая уже имёли опредёленныя названія (церковь Николая—Притиска, церковь Николая—Притиска, церковь Николая—Наберженаю, монастырь Николая—Пустыннаю), то конечно, и Кушка долженъ былъ дать своей церкви какое-нибудь подходящее прозвище: это онъ и сділаль, назвавши угодника Божія въ память полученной отъ него милости "добрымъ". Въ пользу такого предположенія говорить отчасти и то обстоятоятельство, что наша церковь въ самомъ же первомъ упоминаніи о ней документовъ является прямо съ именемъ "Добраю Николая": ясно,

"Ой Кішко Самійлу, гетамане Запорозський, Батьку козацький! Добро ти учини: Віру християнську підъ нозі підтопчи, Хрест на собі поломи! Аще будеш віру християнську пид нози топтати, Вудишь у нашого пана молодого за рідного брата пробувати!"

То скоро Кішка Самійло зачував,
Словами промовляв:
"Ой Ляше-Бутурлаче, сотнаку Переяславський,
Недовірку християнський!
Бодай же ти того не дождав,
Щоб а віру християнську під нозі топтав!
Хоч буду до смерті біду та неволю приймати,
А буду в землі козацькій голову християнську
покладати!

Ваша віра погана, Земля провлята!

(Историч. песни малорус. народ, т. 1, стр. 211-212).

что это имя было дано ей самимъ храмоздателемъ, а не получено ею по какимъ-нибудь причинамъ впоследствіи 1).

#### Деревянная церковь въ XVII стольтім.

Храмъ, построенный Кушкою, былъ несомивно деревянный 2) и, ввроятно, отъ самого же строителя получилъ если не богатую, то во всякомъ случав благоприличную утварь: такъ по крайней мврв должно думать на основании двухъ иконъ—св. Николая и Божіей Матери Одигитріи, писанныхъ въ концв XVI или въ началь XVII стольтія и находящихся въ настоящей Добро-Николавской церкви; иконы эти, будучи довольно большихъ размвровъ, отличаются превосходнымъ исполненіемъ рисунковъ въ чисто-византійскомъ стиль. Вотъ и все, что мы можемъ сказать о самомъ зданіи храма и его украшеніяхъ за весь XVII ввкъ. Такая скудость сведвній объясняется темъ, что никакихъ вещественныхъ памятниковъ изъ этого періода, кромв двухъ указанныхъ иконъ, не дошло до насъ; всё же

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Вь "описаніяхъ" Кіева назнаніе церкви объясняется наи давнимъ существованіемъ при ней "шпиталя", т. е. богоугоднаго заведепія (И. М. Паломникъ кіевскій, издан. 3-е, 1849 г., стр. 114), или чудодъйственностью ея чтимой иконы св. Николая (Опись Кіево-Полольской протопоція за 1784 г. въ Кіевск. енарк. Відом. 1862 г., № 9, стр. 302). Но такія объясненія нельзя признать удовлетворытельными: при многихъ вісьскихъ церевахъ въ XVI и XVII столетіяхъ были шпитали (см. Опись кіевск. замка за 1552 г. нь Архив. Ю. З Р., ч. УПІ, т. І, стр. 117) и имелись чудотворныя ивоны, и однако ни одна изъ нихъ не получила названія "добрый"; не говоримъ уже о томъ, что въ силу указанныхъ основаній это названіе могло бы образоваться у народа лишь постепенно и лишь спустя много времени церейти на изыкъ оффиціальныхъ автовъ, между тімъ какъ наша церковь, построенная на рубежѣ XVI и XVII вв., при самомъ же первомъ упоминаніи о ней въ документь 1608 г. 21-го января, называется Добро-Николаевскою (И. М. Паломникъ кіевскій; 1849 г., стр. 114).

<sup>2) &</sup>quot;Роспись Кіеву" 1682 г. (Сборнявъ матеріаловъ для историч. топографіи Кіева и его окрестностей; отд. ПІ, стр. 101).

сохранившіеся документы говорять не о храмів, а о другихъ сторонахъ церковной жизни. Къ нимъ-то мы теперь и обратимся.

Церковь Николая Добраго явилась какъ разъ въ то самое время, когда, посл'в введенія уніи на Брестскомъ сейм'в 1596 г., многія церкви и монастыри въ Кіевѣ и даже самый Софійскій соборъ стали обращаться въ уніатскіе храмы. Но наша церковь, какъ построенная гетманомъ, вождемъ твхъ. которые всегда кръпко стояли противъ Польши и католичества за свою народность и православіе, никогда не видъла въ своихъ ствнахъ уніатскаго богослуженія: она всегда была ревностно оберегаема ея священниками и прихожавами отъ всякихъ притязаній на нее со стороны уніатовъ. Въ подтвержденіе справедливости этихъ словъ достаточно указать на одинъ фактъ, какъ наиболве рельефный. Въ 1610 г. въ Кіевъ прибыль наместникь уніатскаго митрополита Ипатія Поцев священникъ Антоній Грековичъ; явившись на місто службы, онъ потребовалъ подчиненія себів, какъ старшему, со стороны кіевскаго духовенства и, между прочимъ, православнаго участія въ совершеніи съ нимъ торжественнаго богослуженія въ Софійскомъ соборв на первой недвив Великаго Поста. Извъстно, какъ отнеслись къ этому кіевскіе священники: они не только съ негодованіемъ отвергли всё начальственныя притязанія Грековича, но даже, вошедши въ соглашеніе съ кіевскимъ войтомъ Яцкою Балыкою, бурмистрами Матееемъ Матюшею и Денисомъ Мартиновичемъ и народомъ, "всв похвалку на здоровье его учинили" и, кром' того, стали сноситься съ запорожскими козаками, какъ бы принять надлежащія міры противь "рострыги и преступника віры". Въ этой протестаціи кіевскаго нам'встника для насъ важно и интересно вотъ что: въ жалобахъ Грековича и самого Поцъя, внесенныхъ по поводу ея въ віевскія "гродскія" вниги, въ числ'в противниковъ уніи упоминается и Добро-Николаевскій священникъ о. Симеонъ; мало того: онъ указывается первымъ

изъ всёхъ кіевскихъ (или, точнёе говоря, кіево-подольскихъ) священниковъ, и только онъ да уставникъ Успенской соборной церкви Кириллъ названы по имени 1). Видно, что о. Симеонъ хорошо понималъ назначеніе его церкви, которая, какъ козацкая, должна была навсегда оставаться храмомъ православнымъ; видно, что онъ горячо принималъ къ сердцу интересы православія, и, действительно, отстоялъ его съ честью: вскорё же послё описаннаго инцидента Антоній Грековичъ погибъ отъ руки козаковъ въ Днёпрё.

Отстоявши свою независимость отъ уніатовъ, Добро-Николаевская церковь должна была испытать много непріятностей и отъ настоящихъ католивовъ, поселившихся въ сосъдствъ съ нею, —бернардиновъ и ісзуитовъ. Изъ отношеній тъхъ и другихъ въ нашей церкви извъстны только два факта; но они настолько примъчательны, что вполнъ заслуживаютъ упоминанія.

Нужно замътить, что Кушка далъ въ польву церкви немного земли: вся, пожертвованная имъ, земля, въроятно, ограничвалась тъми небольшими "пляцами", на которыхъ стояли храмъ, звонница (колокольня), шпиталь (богоугодное заведеніе для бъдныхъ и больныхъ) и находился цвинтарь (кладбище) 2). Вотъ почему уже первые по времени ктиторы Добро-Николаевской церкви стали обращать серьезное и заботливое вниманіе на увеличеніе ея недвижимой собственности. И, дъйствительно, въ 1631 г. въ двадцатыхъ числахъ января мъсяца "панамъ ктиторамъ и доворцамъ церкви": Давиду Кривковичу, Өеодору Сущанскому Проскуръ (писарю земскому),

<sup>2)</sup> Такъ можно думать на томъ основанін, что изъ многихъ документовъ, относящихся къ церковной земліт и тщательно сохранившихся въ церковномъ архивѣ, мы не виѣемъ ни одного документа такого рода отъ имене Кушки.



Акты, относащієся къ исторіи Южной и Западной Россін;
 П. № 41, стр. 65—67.

Өеодору Юшвовичу и Филону Шершневичу удалось пріобрісти довольно порядочный клочекъ земли. Съ одной стороны, 24-го числа этого мёсяца они купили за 600 злотыхъ польскихъ у вловы козака Евоиміи Ивановны Товчихиной ся домъ съ "кгрунтомъ", находившійся какъ разъ противъ самаго храма, на другой сторонъ Гнилой улицы, и "съножать" (т. е. съновосную землю), лежавшую на Оболони около озера и болота 1); а съ другой стороны, 27-го числа того же мъсяца и года они приняли отъ мъщанина Ивана Гришковича "кгрунтъ", отказанный въ пользу церкви его умершею матерью Анною Бусковою 2). Но едва только начались такія поземельныя пріобр'втенія церковью, какъ у нея явились и пролицъ ватолическихъ монаховъ-бернардиновъ. Поселившись около этого времени въ Кіевъ и полагаясь на покровительство себ'в польскаго правительства, они заняли какъ разъ ту самую землю Добро-Николаевской церкви, на которой стояли ея "звонница" и "шпиталь", и которая отдёлялась отъ нея одною только дорогою: кляшторъ ихъ оказался, такимъ образомъ, въ непосредственномъ сосъдствъ съ этими зданіями. Не довольствуясь захватомъ церковной земли и ссылаясь на опасность пожара вследствіе ветхости дымовыхъ трубъ шинталя, они стали требовать отъ добро николаевскихъ прихожанъ и причта, чтобы звонница и шпиталь были удалены изъ ограды ихъ монастыря и снесены въ другое мъсто. Поднялся споръ между объими сторонами. Дъло дошло до воеводы Януша Тышкевича, и последній 1642 г. 26 мая назначиль целую коммиссію для прекращенія тажбы. Конечно, правою стороною въ этомъ деле были причтъ и прихожане Добро-Николаевской церкви; это хорошо понимала и Королевская Коммиссія; но, не желая въ тоже время обидѣть и бернардиновъ, покровительствуемыхъ высшимъ правитель-

<sup>1)</sup> Архив. ц. Ж. 3-4, 6-8.

<sup>2)</sup> Архив. ц. № 9.

ствомъ, она заставила и ту, и другую сторону сделать взаимныя уступки. По ея решенію, церковь должна была отдать бернардинемъ въ въчное владъніе икъ ту вемлю, воторую занимали ея ввонница и шпиталь; а бернардины въ замівнь этого обязались отдать церкви всю, полученную по завъщанію, землю Яна Ломанскаго и Лукаша Витовскаго. Что же касается ввонницы и шинталя, то оба эти зданія, по ръшенію Королевской Коммисіи, были снесены съ прежнихъ мъстъ и поставлены на новую церковную землю, полученную въ обмънъ отъ бернардиновъ, при чемъ звонницу перенесли на свой счетъ добро-николаевскіе прихожане, а шпиталь-сами бернардины. Такимъ образомъ, дёло съ бернардинами, угрожавшее, было, церкви большими нотерями, въ концъ концовъ ръшилось въ ея пользу: новая земля лежала не вдали отъ храма (чрезъ дорогу), вавъ прежняя, а подлё него '); мало того: по своему объему она была нъсколько больше прежней, такъ какъ, кромъ мъста, занятаго перенесенными сюда звонницею и шпиталемъ, на ней оставался еще голымъ" довольно большой пляцъ, на которомъ и поселились за куничную плату одинъ твачъ и ванцеляристь, построивши себ'в здёсь по "халупкъ" (изб'в) <sup>в</sup>).

Но, едва только такъ удачно окончилось для церкви дёло съ бернардинами, какъ поднялся у нея процессъ съ іезунтами. Последніе, устроивши свой кляшторъ на мёстё нынёшней Борисо-Глебской церкви 3), купили себё вблизи нашего храма "пляцъ" невоего Василія Даркевича. Въ запродажномъ листе, полученнюмъ ими по этому случаю, было написано, между прочимъ, что пляцъ Даркевича, "проданный ихъ милости отцомъ езунтомъ, опирается о кгрунтъ и пляцъ Ниволы Доброго",—тотъ самый пляцъ, который былъ данъ ей

<sup>1)</sup> Apxus. q. N.M. 15-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, MM 19--20.

<sup>3)</sup> Закревскій. Описаніе Кіева; т. І, стр. 203.

на обывнъ бернардинами, и на которомъ, какъ мы выше видъли, поселился твачъ; но іезунты, "викинувши этотъ пунктъ, написали мъсто церковное ткачевскимъ". Собственно говоря, поступовъ ихъ еще не представляль собою прямого притяванія на перковную собственность. Тімъ не меніве предупредительные втиторы-Филонъ Шершень и Симонъ Месникъ, хорошо знакомые съ политикою сыновъ Лайолы, стали побаиваться, какъ бы іезунты, купивши у твача его халупку, не завладели подъ именемъ ткачевской и церковною землею. И вотъ, "постерегаючи целости кгрунта церковного", они 4-го іюля 1646 г. отправили въ Овруцкій замокъ жалобу на ісзуитовъ "противко написаня ими места цервовного твачевскимъ, абы и напотомъ ихъ милость отцове езущы презъ тое написане явое трудности вгрунтови церковному чинить не хотъли". Жалоба эта, поданная отъ имени означенныхъ втиторовъ шляхетнымъ паномъ Иваномъ Барановскимъ, была ванисана въ "кгродскія книги" 1) и, какъ само собою понятно, предупреждала всякія, возможныя со стороны іезунтовъ, покушенія на владінія церкви.

Наконецъ, послѣ всѣхъ непріятностей, какія пришлось перенести Добро-Николаевской церкви отъ уніатовъ и католиковъ, она должна была испытать бѣдствіе и отъ самихъ поляковъ, покровительствовавшихъ уніи и католичеству. Въ 1651 г. возобновилась неудачно для козаковъ война Богдана Хмельницкаго съ Польшою; и вотъ, 4-го или 5-го августа въ Кіевъ, оставленный митрополитомъ, магистратомъ и гарнизономъ, вступили польскія войска подъ предводительствомъ кн. Януша Радзивилла. Овладъвъ городомъ, поляки "ради мести и грабежа" начали жечь его 2); пожаръ продолжался два дня: 16-е и 17-е августа. Особенно много пострадалъ 17-го числа

<sup>1,</sup> Архив. ц. № 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Летописецъ Ердича. Варшава. 1853 г.; I, стр. 124—126.

"Подольній городъ": по свидітельству очевидцевь, огонь быль страшный и невиданный; смотрывшимъ съ горы представлялся на Подоль "адъ или Содомъ и Гоморра". Жертвою огня были многія церкви 1) и въ числё ихъ церковь Добраго Николая 2). Впрочемъ, въ виду того, что изъ многихъ летописцевъ, подробно писавшихъ о пожаръ 1651 г., упоминание о нашей церкви принадлежить одному только Ерличу, въ последующей исторіи церкви за все XVII-е стольтіє ньть даже и намена на новое построеніе ея и до настоящихъ дней сохранились въ ней многіе документы и нівкоторые предметы, несомнівню относящіеся въ первой половинъ XVII в.,--нужно думать, что во время описаннаго пожара Добро-Николаевскій храмъ не сгорвать совершенно, а, подобно Успенской Соборной церкви 3), лишь обгорыв и, выроятно, вскоры же послы этого стараніемъ прихожанъ вообще и козаковъ въ частности быль возстановленъ и приведенъ въ подобающій благолібпный видъ.

Пожаромъ 1651 г. окончились для Добро-Николаевской церкви всё бёдствія, какія пришлось испытать ей въ XVII-мъ столетіи. Уже во время этого пожара лишились своихъ монастырей и тёмъ фактически прекратили свое существованіе въ Кіевё тёснившіе ее бернардины и іезуиты; затёмъ, въ 1654 г., съ присоединеніемъ Кіева къ Москве, последовало торжество козацкой силы и надъ Польшею, поддерживавшею католичество; наконецъ, въ 1660 г., въ силу грамоты Алексёя Михайловича на имя полковника Василія Дворецкаго, окончательно были изгнаны изъ города поляки, армяне, жиды и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Старожитности, вздан. Грабовский. Варшава, 1840 г., I, стр 339. Літопись Грабянки. Кієвъ, 1854 г., стр. 106—107. Краткое описаніе знативійшихъ дійствъ и случаєвъ и Межигорская дітопись въ Сбори. дітоп., относ. въ истор. Ю. и З. Р., — Кієвъ, 1888 г.; стр. 12 и 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Летописець Еранча; 1, стр. 124-126.

<sup>3)</sup> Іеродіаконъ Антонинъ. Кіево-Подольская Успенская соборная церковь. Кіевъ. 1891 г., стр. 14.

поддерживаемые ими іступты и бернардины. Теперь для нашей церкви прекратилось время страданій и настала пора возрастанія и обогащенія разными видами недвижимой собственности. Рядъ обогащеній такого рода открывается значительнымъ пріобретеніемъ земли въ силу универсала того же Василія Дворецкаго отъ 12 мая 1660 г. Этимъ универсаломъ отдавались въ въчное владение церкви всъ, не занятые козаками, грунты бернардинскіе, іевунтскіе и армянскіе, съ обращеніемъ въ доходъ церкви и обычной отъ техъ грунтовъ куницы: гетманская, козачья церковь,---какъ бы такъ говорилъ Дворецкій, —пусть же и владветь она "добромъ, козачьею шаблею добытымъ, абы хвала Божая разширалась, а за его царское пресвътлое величество и за увесь сунклить его богомоліе было и на войско его царского пресветлого величества запорозкое изъ домовъ Божінхъ благословеніе заставало, абы ихъ Господь Богь на вождыхъ мъспахъ благословилъ и надъ непріятелмы въры нашей православной побъду и одольніе подалъ" 1). Трудно определить, сколько именно земли полу-

<sup>1)</sup> Архив. ц. № 25. Приводимъ полностью этоть важный въ прежнее время для церкви и интересной теперь для историвовъ довументъ.

<sup>&</sup>quot;Васняй Дворецкій, повковнивъ его царского пресвётлого величества войска запорожского кіевскій.

Всимъ вобець и вождому зъ-особна, кому бы о томъ въдать належало, а меновъте ихъ милостямъ паномъ полковинкомъ, эсавуломъ, сотникомъ, атаманомъ, городовымъ и всей черни козакамъ зъ войска его царского пресвътлого величества запорозского и каждое кондиціи людемъ, на урядахъ въ городе Кіеве теперъ и въ потомніе часы зостаючимъ, тымъ писанемъ мониъ до въдомости доношу, иже мы, видечи, счо предъ часы одъ многихъ шляхтичовъ, въ Кіеве дворы для прівзду своего маючихъ, дъялося стиснене церквамъ Божимъ и знищене оттоль уростало знаманитыхъ фундацій отъ православныхъ князей малороссійскихъ кіевскихъ и уйма чивиласе, а ляхи—одни въдуками (захватами), а другіе, беручи себе одъ мъщанъ дочки за жоны, посессорами добръ

чила наша церковь въ силу этого универсала, такъ какъ ни ивстоположение, ни границы ея Дворецкиит не указалы; во всякомъ случав, какъ надобно думать, ея было не мало. Но

по мъщанахъ, у Кіеве будучихъ, ставалиси; теди въ тотъ часъ кождый ляхт, ку въры своей блажшинъ будучи, на своихъ плицахъ костелы побудовали, а другіе и помуровали, утискъ великій Божимъ, обывателемъ и мъщаномъ віевскимъ за своего панства чивили и силомоцю грунта и плицы одыймовалы, где мы о томъ добре въдаючи и знаючи и тому въ потомные часы запобървючи, жебы болпей мешванцами въ Кіеве ляхи, ормяне, жиды не были въчными часи, одъ его царского пресвътлого величества на покрипость и грамоту городу Кіеву, за нашвиъ старанемъ даную, выправилисмо; теды теперъ. угледаючи, жебы стислымъ церквамъ Божинъ кіевскимъ цвинтари, где бы могли людей мертвыхъ класти, розмерены и гробовиска не по улицахъ были, але абы въ опасаню ширшомъ около церквей Вожихъ мертвихъ кладено и ховано било, на церковъ святого Николи Доброго. которую то церковъ небожчикъ славной памяти Матфей Кушка, гетманъ войска запорозокого, фундацію заложнишн, побудобаль, пляцы ксенизовъ бернадиновъ и своевтовъ и орманскіе, якме въ своей долгости и пирокости мають зъ усими пожитками и куничниками, на нихъ будучими, кто колвекъ зъ мещанъ, окромъ козаковъ, на вышцомененныхъ плацахъ кляшторныхъ побудовался, надаемо и въчно лектуено, абы хвала Божія розширалася, а за его парское пресвітлое ведичество и за увесь суцилить его богомомоліе было, и на войско его парского пресвътлого величества запорозское изъ домовъ Вожінхъ благословеніе воставало, абы наз Господь Вогь. на кождихь місцахъ благословиль, и надъ мепріятелим віры намей православной побъду и одольніе подвль; стороны зась козаковь, которые собъ волныхъ иляцовъ шляхетскихъ шаблей добыли и, за въдоностю прежвыхъ полковниковъ и моею побудовавшися, живуть, за заслуги на то лести одъ насъ и одъ ихъ милостей, пановъ гетмановъ войска запорозского даные мають и ведаурь нушитовь вь статяхь на столыди ври его дарскомъ пресвитомъ величестви моставленыхъ, козани сь детнами и жонами своими зъ вышпомененыть пляцовь кляшторних и шляхецких отъ подачокъ и куницъ волными быти мають.

этимъ однако не прекратилось увеличение недвижимой церковной собственности. Съ теченіемъ времени во владініе церкви поступили новые пляцы. Такъ въ 1684 г. сентября 18-го дня солдатка "Вася Гришковна Белодедовна", по завещанию ея умершаго отца Григорія Бізодівда, передала въ распоряжевіе втиторовь Остапа Исидоровича и Василія Ладнаго "дворовый плядъ лежавшій въ парахіи Добро-Никольской "1). Затъмъ, въ 1694 г. мая 15-го дня мъщанинъ кіевскій Петръ Ивановичь, по прозванію "Чернець", отказаль на церковь свой дворикъ съ двумя "частками" нрилегавшаго къ пляца; третью же часть этого пляца, принадлежавшую зятю его-кушнеру Григорію Дмитріевичу, купили у послъдняго на церковныя деньги (за 100 золотыхъ) ктиторы Яковъ Городецкій и Савва Можневскій 2). Наконець, 1695 г. мая 21-го дня козачка Марія Криницковна Лукашева продала въ церковь за 200 золотыхъ стоявшіе противъ самой колокольни "дворикъ, свътличку съ сънцами и ледовню"<sup>3</sup>). Такичъ образомъ, въ общей сложности въ течени XVII-го столетія Добро-Николаевская церковь пріобрёла довольно значительное количество земли-отчасти занятой жилыми строеніями или дворами, а отчасти пустопорожней. И та, и другая составляли, конечно, важную статью церковныхъ доходовъ: перковные дома употреблялись для пом'вщенія шпиталя, а главнымъ образомъ отдавались подъ квартиры; пустопорожняя же земля

Вышпониенованный рукою власною". (Кіев. Старина 1885 г., Апрёль, стр. 744—745).

Которыми то писаніе наше для большое и дальное віры и певности паномъ ктиторомъ и парафіяномъ церкви святого Николи Добраго съ подписомъ руки нашое и при печати полковой даемо. Діялося въ Кіеве, мая 12 дня 1660 року.

<sup>1)</sup> Архивъ ц. № 34.

<sup>2)</sup> Архивъ ц. № 41.

<sup>3)</sup> ApxuBъ п. № 42.

вся арендовалась за такъ называемую куничную плату и, по желанію арендаторовъ, по большей части застроивалась, -- конечно, на ихъ собственный счеть 1). Между прочимъ, такъ какъ на церковной земяв было много колодезей, которыя наполнялись водою изъ родниковъ, бившихъ изъ-подъ Андреевской горы, то на ней строились вногда торговыя бани; такъ напр. во второй половинъ разсматриваемаго нами стольтія здёсь стояли бани козака Өеодора Васильева, стрельцевъ Лазаря Маркова и Кузьмы Осодорова, мѣщанина Антона Николасва 2) и подъячаго Кіевской Приказной Избы Ивана Соловкова; впрочемъ, баня последняго существвала всего лишь три года: онъ оказался неисправнымъ плательщикомъ куничныхъ денегъ и потому въ май 1690 г. воевода кн. Михаилъ Григорьевичъ Рамодановскій ряспорядился сломать его баню, а находившуюся подъ нею землю отдать въ полное распоряженіе цервви 3).

## Каменная церковь въ XVIII стольтім.

Новый періодъ въ исторіи нашей церкви совпадаеть съ началомъ прошлаго стольтія. Въ самыхъ первыхъ годахъ этого стольтія деревянный Добро-Николаевскій храмъ сгорьлъ, "будучи зажженъ молнією" 4). Приходилось строить новую церковь; а для этого, конечно, вужны были матеріальныя средства и главнымъ образомъ нуженъ быль человъкъ, который бы взялъ на себя всъ заботы и хлопоты по многослож-

<sup>1)</sup> Архивъ ц. № 19. Собственные дома куничниковт очень часто переходили изъ однихъ рукъ въ другія (Архивъ ц. №№ 12, 26, 33, 37, 40 и 43); но куница съ вихъ всегда шла въ пользу церкви (Архивъ ц. №№ 13, 21, 27, 33, 38 и 40).

<sup>2)</sup> Архивъ ц. № № 26 и 38.

<sup>3)</sup> Архивъ ц. № 39.

<sup>4)</sup> Въдомость Віево Подольской протоповін,—1784 г. Апръля 2 двя (Кіев. епарх Въдом. 1862 г., № 9, стр. 302).

ному дёлу постройки храма. Такимъ строителемъ и явился приснопаматный въ исторіи добро-николаевскаго причта священникъ Симеонъ Ширипа 1), съ теченіемъ времени получившій за свои заслуги на пользу церкви санъ протоіерея. Къ сожалёнію, мало сохранилось свёдёній какъ объ о. Симеонъ вообще, такъ и о строительной дъятельности его въ частности. Постараемся по крайней мъръ собрать и скомбинировать все то, что мы знаемъ о немъ.

Самъ о. Симеонъ называлъ себя 2) и прихожане вали его в) "фундаторомъ, строителемъ" Добро-Николаевской церкви. И, действительно, такой титуль быль вполне заслуженъ имъ. Онъ былъ человъкъ состоятельный 4) и, когда явилась нужда, отдаль все, что могь, на постройку храма  $^{5}$ ). Конечно, денегъ одного только Ширипы для этого было недостаточно. Вотъ почему онъ старался отыскать другихъ жертвователей; и таковыми по приглашенію своего пастыря являлись прежде всего добро-николаевскіе прихожане, всегда отличавшіеся усердіемъ къ своей церкви. Больше всего они, понятно, жертвовали деньгами; но ибкоторые изъ нихъ, не имъя денегь, давали на церковь то, что имъди,--жертвовали свои дома и земли, хорошо понимая, что получаемая за нихъ куничная плата пойдеть на постройку дома Божія. Такъ 1707 г. марта 2-го дня слуга дворянина Марка Тадрины Цавель Лаврентьевичь Маранченко торжественно после воскресной утрени, въ присутствіи самого Ширипы, втиторовъ Ивана Апостола и Ивана Стефановича и наиболъе почтенныхъ прихожанъ, записалъ на церковь свою "хатку, на грунтъ

<sup>1)</sup> Самъ о. Симеонъ называль себя Щприлою; прихожане же называли его Ширъпою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архивъ ц. № 52.

<sup>8)</sup> Архивъ д. № 47.

<sup>4)</sup> Архивъ п. MeNe 46, 49 и 50.

<sup>5)</sup> Архивъ Консистор. 1791 г. № 14.

свято-добро-никольскомъ построенную 1). Подобнымъ же образомъ во время мороваго поветрія 1710 г. жена мещанина Нивиты Стасенви, постригшись по смерти мужа въ Кіево-Флоровскомъ монастыръ съ именемъ Евтихін, передала честному отпу Симеону Ширип' и ктиторамъ Исидору Иванову и Ивану Марченко старыя права на ея вгрунтикъ волный. туть вы мёстё Кіевё-вь парохіи святителя Христова Николая Доброго свое положеніе маючій"<sup>2</sup>). Не ограничиваясь пожертвованіями своихъ собственныхъ прихожанъ, о. Симеонъ старался расположить къ жертвъ въ пользу церкви и "инопарохіальныхъ", даже иногородныхъ людей; и это ему вполив удавалось. Такъ напр. 1715 г. 19-го іюня прівхаль изъ Польши въ Кіевъ купецъ Василій Кирилловъ; о. Симеонъ познавомился съ нимъ и выпросиль у него на устройство иконостаса 500 руб. 3). Вотъ на такія-то средства: "старательствомъ и иждивеніемъ вышеписаннаго протоіерея (4) и "общенароднымъ воштомъ православныхъ христолюбивыхъ дателей 5) и сооружалась постепенно новая Добро-Николаевская церковь въ періодъ времени отъ 1705 6) по 1716 г. 7). Новый храмъ былъ совсёмъ не похожъ на прежній, сгоревшій. Старый храмъ быль деревянный и однопрестольный в); новый же быль каменный, трехъ-нефный и потому трехъ-

¹) Архивъ ц. № 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архивъ ц. № 53. Замѣтимъ, что это—послѣдиее, извѣстное намъ, пріобрѣтеніе земли церковью.

<sup>3)</sup> Архивъ ц. № 48.

<sup>4)</sup> Відомость Кієво-Подольской протоповін 1784 г. Апріда 2-го двя (Кієв. епарх. Візлом. за 1862 г., Ж 9. стр. 302).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Архивъ ц. № 53.

<sup>6)</sup> Въдомость Кіево-Подольской протопопін 1784 г.

<sup>7)</sup> Архив. Консистор. 1778 г. № 6.

 $<sup>^8</sup>$ ) "Роспись Киеву" 1682 г. (Сборнивъ матеріаловъ для историч. топографіи Кіева и его окрестностей; III, стр. 101).

престольный: въ главной церкви престоль быль во имя св. Николая, а въ боковыхъ придвлахъ-одинъ (правый) во имя Покрова Пресвятыя Богородицы, а другой (лёвый) во имя ан. Андрем Первозваннаго 1). Съ такимъ объемомъ новаго храма вполнъ гармонировало и его внутреннее благолъпіе. Особенною роскошью отличался новый иконостась: онъ быль сдъланъ черниговскимъ "снъцаремъ" Григоріемъ Петровымъ изъ липоваго дерева, "образцомъ слово въ слово такой же, якъ въ катедръ святой Софъи"; одна "снъдарская" работа его обошлась въ 2000 злотыхъ 2). Самыя же иконы въ этомъ иконостасъ, будучи довольно большихъ размъровъ, отличались тщательностью выполненія рисунковъ и изяществомъ отдёлки, хотя и писаны были не въ строго-византійскомъ стиль; нвкоторыя изъ нихъ сохранились до настоящаго времени и развѣшаны теперь по стѣнахъ малой церкви. Храмъ имълъ три купола, изъ коихъ средній — самый большой (куполъ въ собственномъ смыслё этого слова) быль покрыть снаружи бълымъ жельзомъ, а два другіе купола (точные говоря, башни), равно какъ и вся остальная кровля, имёли тесовый верхъ 3). Съ трехъ сторонъ (западной, съверной и южной) въ нему примыкали дереванныя паперти, на подобіе врилецъ, а кругомъ онъ обнесенъ былъ деревянною оградою 4). Освященіе новой церкви совершилось въ 1716 г. 5).

Подлѣ церкви стояла старая колокольня, уцѣлѣвшая во время того пожара, когда сгорѣлъ храмъ; какъ деревянная,

<sup>5)</sup> Архивъ Консистор. 1778 г. № 6.



<sup>1)</sup> Описаніе г. Кіева, составленное Кіевск. губериск. Канцелярією въ 1760 г. (Историч. матеріалы, извлеченные изъ Архива Кіевск. губери. Пракленія Андріевскимъ, вып. ІП, стр. 130). Срави. Въдомость Кіево-Педольской протопопін 1784 г.

<sup>2)</sup> Архинъ ц. № 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архивъ Консистор. 1756 г. № 3.

<sup>4)</sup> Архивъ Консистор. 1761 г. № 77.

она уже не гармонировала съ новою каменною церковью. Воть почему вскоръ же послъ освящения церкви о. Симеонь приступиль въ постройкв и новой колокольни. Последняя была сдёлана теперь уже каменною и имёла, собственно говоря, три этажа: нижній этажь назначался для пом'вщенія церковнослужителей, второй этажь занимала небольшая церковь, а поверхъ нея въ виде пирамидальной башни была устроена самая "звонница". Съ трехъ сторонъ въ волокольнъ были придъланы деревянныя галлереи или крыльца, изъ коихъ одно вело къ квартиры церковнослужителей, другое-въ первовь, а третье-на звонницу 1). Все это зданіе было сооружено на средства самого о. Симеона Ширипы; а потому и находившаяся здёсь церковь была заложена во имя его ангела-препод. Симеона Столпника. Впрочемъ, о. Симеону не удалось довести начатое имъ дёло до конца: едва только онъ успълъ построить зданіе колокольни, какъ пожаръ 1718 г., опустомившій Подоль, повредиль и новую Добро-Николаевскую церковь съ колокольнею 2). Ширипа, естественно, долженъ былъ заняться починкою пострадавшихъ зданій 3) и благодаря этому, не успълъ при своей жизни привести въ благол впиный видь и освятить Симеоновской церкви. Умирая въ 1736 г., онъ завъщалъ своему сыну и преемнику по службь о. Михаилу Ширипь, чтобы последній до той церкви неотивнию потщился, дабы она тщаніемъ его пристойнымъ благольніемъ была украшена и архипастырскимъ благословеніемъ для священнослуженія божественной литургіи освящена". Однаво и од Михаилъ "не произвелъ въ совершенство оного родителя своего намфренія" 4).

Вскоръ же послъ смерти о. Симеона у причта, прихо-



<sup>1)</sup> Архивъ ц. № 54.

<sup>2)</sup> Дцевныя заниски Якова Марковича. Москва, 1859 г., I. стр. 3.

<sup>3)</sup> Чернигов. летоп., издан. Н. Белозерскимъ; стр. 43.

<sup>4)</sup> Архив. Консистор. 1778 г. № б.

жанъ и ктиторовъ Добро-Николавской деркви явились такія заботы, которыя совершенно отвлекли ихъ внимание отъ Симеоновской церкви. Дёло въ томъ, что главная церковь была построена Ширипою въ техническомъ отношении не особенно искусно: какъ внутри ея ствнъ между кирпичами, такъ и между противоположными ствнами не было жельзных связей 1). Вслёдствіе этого съ теченіемъ времени въ нихъ стали образовываться трещины и разсилины. Въ первый разъ онъ обнаружились приблизительно въ 1738 или 1739 г. и притомъ въ такихъ большихъ размърахъ, что явилась опасность "паденію храма". Медлить сыло невогда; нужно было произвести "репарацію" дервви, ибо "приличніве,--говорили прихожане, -- стоячія ствны церковныя, предваряя паденіе, подтвердить и укръпить, чъмъ, когда упадутъ онъ, поднимать ихъ или строить вновь". Въ виду скудости средствъ цервви м. Рафаилъ Заборовскій выдаль прихожанамъ "открытую благословляющую грамоту" для сбора пожервованій на ремонть храма; и по ней была, действительно, собрана "милостыня". Но последняя оказалась настолько незначительною, что никакъ не могла поврыть всёхъ предполагавшихся расходовъ. Нужно было искать новыхъ благотворителей. Таковые, дъйствительно, и нашлись вскоръ. Знатный мъщанинъ Исидоръ Ивановъ, бывшій при о. Симеонъ Ширипъ добро-никодаевскимъ ктиторомъ, предъ своею смертью завъщаль "на репарацію церковную" третью часть своего вывнія (въ благодарность за это онъ быль погребень внутри церкви). Къ несчастію, вскор'в же послъ него умерла и его жена, не исполнивъ завъщанія своего мужа; и имъніемъ покойныхъ завладьль мъщанинъ Стефанъ Шнурочкинъ. Последній сначала, не смотря на частыя напоминанія причта, ничего не хотіль дать на церковь изъ имънія Исидора Иванова и уже только, когда въ ноябръ мъсяцъ 1739 г. получилъ привазъ изъ Кіевскаго Магистрата,

¹) Архив. Консистор. 1791 г. № 14.

вручилъ ктиторамъ 730 руб. Такая сумма была вполнѣ достаточною для починки церкви і). Закипѣла работа; и всѣ трещины и разсѣлины были задѣланы.

Но эта починка имъла только временное значеніе. Лътъ 16 спустя, снова "наколодся муръ" и при томъ гораздо въ большихъ, чёмъ прежде, размёрахъ; особенно сильно разсёлась лёвая стёна въ придёльномъ алтарё Андрея Первозваннаго: здёсь "язвина" шла отъ самаго верха до низу 2). Къ этому присоединилось еще то, что тесовая крыша на церкви (кромъ купола, покрытаго жельзомъ) уже обветшала, стала пропускать течь и требовала возобновленія; равнымъ образомъ требовали ремонтировки царскія врата, поль, боковыя деревянныя цаперти и ограда, уже вся сгнившая. На все это по примърной смъть нужно было не менье тысячи рублей; а между тъмъ готовыхъ денегъ въ перкви не было ни копъйки, кромъ шести фунтовъ серебра, "не въ дълъ состоящаго и въ продожѣ предназначеннаго" 3). И воть опять сталъ производиться сборъ пожертвованій. Великороссійскіе купцы Василій Ивановичь Царевитиновь и Өеодоръ Сергіевичь, оба добро-николаевскіе прихожане, заручившись 11-го января 1766 г. благословениемъ митрополита Тимоеся Щербацваго и отправившись по торговымъ дъламъ въ разные города Россін на ярмарки, везд'в испраінивали "милостивое подаяніе на репарацію" своей приходской церкви 4); подобнымъ же образомъ съ просительною книгою и благословительною грамотою м. Арсенія въ 1761-1762 гг. производиль сборь пожертвованій "отъ доброхотовъ" въ Кіевь и во всей Кіевской епархін самъ священникъ Гаврінлъ Ширипа 5). На собранныя та-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ц. № 55.

<sup>2)</sup> Архив. Консистор. 1756 г. № 3.

<sup>3)</sup> Аржив. Консистор. 1761 г. № 77.

<sup>4)</sup> Архив. Консистор. 1756 г. № 3.

<sup>5)</sup> Архив. Консистор. 1761 г. № 77.

кимъ путемъ деньги и были удовлетворены всё вышеуказанныя нужды церкви; между прочимъ, разсевшаяся алтарная стёна была связана желёзомъ и въ предотвращение падения подперта съ наружной стороны ваменнымъ столбомъ на подобие "быка" 1).

Послѣ этого наступило время принести въ надлежащій видъ и Семеоновскую церковь, находившуюся подъ колокольнею и до сихъ поръ остававшуюся не освященною. За это дъло и взялся внукъ о. Симеона Ширипы, священникъ Гавріилъ Ширипа, - взялся, по его собственнымъ словамъ, "въ честь Божію и его угодника препод. Симеона Столпника и въ память знатнаго строителя Добро-Николаевской церкви". И, дъйствительно, собравши въ теченіе 1778-1781 г. отъ доброхотныхъ дателей больше 1500 руб., присоединивши къ этому посильную лепту и изъ собственнаго кошелька, положивши много труда и заботь, онъ достигь своей цели. Все подълки по церкви, производившіяся подъ руководствомъ "муровыхъ дёлъ мастера", кіевск. мёщанина Ивана Григоровича завлючалась въ следующемъ. Прежде Симеоновская церковь была немного темновата; теперь же "для большей свътлости" ксв окна въ ней были увеличены въ размърахъ. Далве, прежде эта церковь была очень тесна: много места занималь стоявшій какъ разъ по средині храма и поддерживавшій собою своды большой каменный столбъ; теперь же этотъ столбъ быль удалень, а вивсто него своды и ствны были скрвплены желъзными связями. Наконецъ, отъ времени въ стънахъ и сводахъ этой церкви образовались небольшія трещины, "изъ воторыхъ иногда и вирпичамъ выпадать было можно"; штукатурка (и внутри, и снаружи) совсемъ отлетела, а деревянная крыша во многихъ мъстахъ насквозь прогнила; теперь же всв эти недостатки были исправлены: разсвлины залвланы, все зданіе перештукатурено, и крыша сдёлана вновь. Сло-

¹) Архив. Консистор. 1759 г. № 58.



вомъ, — теперь эта церковь стала вполить удобною для совершенія въ ней богослужевія. Вотъ почему 24 августа 1781 г., съ благословенія м. Гаріила, она и была освящена 1). Впрочемъ, съ теченіемъ времени (въ 1788 г.) было найдено въ ней и маленькое неудобство, именно: когда стали совершать въ ней службу, то увидёли, что ведшая въ нее старая лістница очень крута и тісна, такъ что по ней "старымъ и малымъ весьма опасенъ и неспособенъ всходъ", равнымъ образомъ и "тіла мертвыя бываютъ взносимы чрезъ нее съ немалою трудностію". Въ виду этого заботливымъ ктиторомъ Трофимомъ Петровскимъ и "были сдёланы всходы ко храму новые—каменные, пространные, отлогіе и свётлые" 2).

## Новая наменная церковь въ XIX стольтім.

Новъйшій и послъдній періодъ въ исторіи Добро-Николаевской церкви начинается съ послъдняго десятильтія прошлаго въка. Діло въ томъ, что ті трещины и разсілины въ
стівахъ и сводахъ главнаго храма, которыя были необходимимъ послъдствіемъ отсутствія въ пемъ желізныхъ связей и
которыя такъ много безпокоили добро-николаевскихъ прихожанъ въ прошломъ стольтіи, въ 80-хъ годахъ этого стольтія
настолько увеличились, что въ 1787 г. вынудили ецархіальное начальство воспретить совершеніе богослуженія въ этомъ
храмъ: служба стала отправляться исключительно въ малой—
Симеоновской церкви, находившейся подъ колокольнею з).
Нужно было либо произвести капитальную и ум'єлую ремонтвровку зданія, либо совсімъ разобрать его и на прежнемъ
мість построить новое. Причтъ и прихожане, естественно,
обратилисъ за архипастырскимъ совітомъ къ бывшему тогда



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архив. Консистор. 1781 г. Ж 6.

<sup>2)</sup> Архив. Консистор. 1788 г. № 71.

<sup>3)</sup> Архив. Консистор. 1787 г. **Ж** 65.

митрополиту Самуилу, а последній поспешиль спестись съ военнымъ губернаторомъ В. Н. Кречетниковымъ. Присланный Кречетниковымъ архитекторъ И. Д. Яснигинъ, освидътельствовавши зданіе, завёряль митрополита (3-го ноября 1791 г.), что "церковь, не разбирая до основанія, исправить можно будеть, если только подъ смотреніемъ его, архитектора, то строеніе производимо будеть, и что для сего потребуется не меньше 5-ти тысячь рублей". Въ виду такихъ завъреній со стороны свъдущаго лица Самуилъ своею резолюцією отъ 5-го ноября 1792 г. благословиль "приступить въ возобновленію церкви" и для этой цёли выдать просительную внигу и открытую грамоту для сбора пожертвованій въ Кіевъ и во всей Кіевской епархіи. И вотъ съ января м'всяца слібдующаго года (1793 г.) стали производить таковой сборъ добро-ниволаевскій діаконъ Іоаннъ Торжинскій 1), ктиторы Демьянъ Смилянскій и Андрей Навроцкій и три выбранныхъ самими прихожанами "добросовъстныхъ" человъка: Ниволай Вишневскій, Митрофанъ Липнінцкій и Кондратій Чернявскій. Въ тоже время начались и необходимыя приготовленія въ самой ремонтировив зданія: снята была вровля съ храма (въ началъ іюля 1794 г.), разобраны были нъкоторыя части его, закуплено было около 1500 четвертей извести, данъ былъ и задатокъ на поставку кирпича 2). Въ виду тавихъ приготовленій можно было бы, немного времени спустя, приступать и къ работв. Однако здесь случилось обстоятельство, которое дало совершенно новый ходъ дёлу.

Въ май 1799 г. прійхаль въ церковь новый военный губернаторъ С. А. Беклешовъ. Осмотривши лично зданіе, онъ нашель, что ограничиться одною ремонтировкою его нельзя,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архив. Консистор. 1791 г. Ж 14.



<sup>1)</sup> Впрочемъ, Торжинскій въ 1785 г. приняль монашество въ Кієво-Михайловскомь монастырів, и замінять его било предписано вновь поступиви эму священнику Ілкову Мойсівенкову.

нбо трещины шли вдоль всей ствны сверху до низу,--что нельзя строить и новаго храма, совершенно разобравши старый, ибо въ церкви тогда было всего только 500 руб. наличныхъ денегъ. Вогъ почему Бевлешевъ немедленно же (12-го мая 1799 г.) обратился въ м. Іеровею съ просъбою о разръшеніи "упразднить Добро-Николаевскую церковь": ея прихожанъ съ причтомъ приписать къ сосъдней Покровской церкви. самое зданіе на счеть Магистрата равобрать, вирпичи изъ него употребить на строившійся въ то время Контрантовый Ломъ, а мъсто подъ первовію обратить въ городскую площадь, въ которой тогда особенно нуждался густозаселенный Подолъ. Митрополитъ согласился на это, и уже 9-го іюля 1799 г. Магистратъ, составивши особую Киммиссію, предписываль ей: "безъ всякаго отлагательства времени, нанявъ од авояцы мую поденно или понедельно, оную церковь до послъдка разобрать и, сколько денегъ будетъ издержено на разобраніе той церкви въ заплату рабочинь людямь, за всю ту сумму отобрать кирпичемъ по цівні, съ священникомъ в втиторами договоренной". Ужаснулись прихожане, узнавъ о такоми распораженіи высшаго начальэтва, и рішили употребить всё мёры въ тому, чтобы "столётнее существование храма на томъ мъстъ было удалено отъ попирательства животными". Въ какія-нибудь двіз недізли они "отъ единаго своего усердія в благоговенія къ угоднику Божію" собрали 5-ть тысячь рублей на постройку новаго храма; особенно не хотвлось приписываться къ чужой церкви бывшему тогда ктитору купцу Назару Сухоть: онъ, отдъльно отъ прочихъ прихожанъ, пожертвоваль 200 тысячь вирпича и 2000 руб. денегь. Въ виду всего этого 22 іюля 1799 г. священникъ Іаковъ Мойсвенковъ отъ имени прихожанъ обратился къ м. Іеровею съ слезнымъ прощеніемъ: "дозволить на прежнемъ мъсть и въ прежнее именованіе, съ исключеніемъ токмо приділовъ, заложить и построить новую церковь, меньшею прежней, а отъ упраздненія и обращенія въ площадь церковнаго м'єста употребить архипастырскія міры и учинить свою святительскую резолюцію". Но отъ Іероеся на это прошеніе не последовало никакой резолюціи: онъ вскоръ забольль и умеръ. Просьба была повторена (1800 г. априля 17 дня) къ его преемнику Гаврінду; и последній, списходя къ тому, что прихожанами уже сделано много приготовлений къ сооружению храма, и что, кромъ того, на него можетъ быть употребленъ кирпичь и чугунный поль изъ старой (уже теперь разобранный Магистратомъ) церкви, -22-го мая 1800 г. благословилъ заложить новую церковь; военный же губернаторъ Я. И. Повало-Швейковскій утвердиль представленный ему планъ и фасадъ зданія '). По этому плану внёшній видъ церкви должень быть таковъ. Средния часть храма представляеть изъ себя несколько продолговатый четырехъ-угольникъ, съ двумя окнами и одною дверью въ каждой изъ боковыхъ ствиъ (свверной и южной); съ восточной стороны она заканчивается полу-круглымъ пяти-оконнымъ абсидомъ для алтаря, а съ западной стороны въ ней непосредственно (т. е. безъ всякой преграды) примыкаеть въ видъ короткаго, но широкаго четырехъ-угольника притворъ, имфющій въ западной ствив входдверь и два окна; на стверномъ и южномъ концахъ этого притвора, выступающих изъ общаго корпуса зданія, должно быть сдёлано по квадратной комнате для библіотеки и кладовой, а между ними поставлены два столба, поддерживающіе собою хоры для певчихъ. Надъ среднею частью храма возвышается восьми-оконный тамбуръ цилиндрической формы, заканчивающійся приплюснутымъ куполомъ, а поверхъ притвора (надъ библіотекою и кладовою) устроены сквозныя башни. Очень простой, такимъ образомъ, внутренній планъ зданія съ наружной стороны осложнялся пристройкою: экседры (для ризницы)-къ сфверной ствив алтаря и колониадныхъ пор-

¹) Архив. Консистор. 1799 г. № 72.

тиковъ — къ западнымъ, сѣвернымъ и южнымъ дверямъ зданія  $^{1}$ ).

Таковъ быль планъ храма, утвержденный военнымъ губернатороромъ. По получения этого плана можно было приступать и къ выполненік его. И, дъйствительно, 15-го іюна
1800 г. протоіереемъ Софійскаго Собора Іоанномъ Левандою,
при участіи приходскаго священника Мойсвенкова, была совершена торжественная закладка новой каменной церкви на
мъстъ прежней—разобранной 2). Послъ церемоніи для почетнъйшихъ гостей и прихожанъ была предложена по русскому обычаю приличная трапеза (обощедшаяся 64 руб.); митрополиту, лично не присутствовавшему при закладкъ, была послана хлъбъ - соль (за 60 коп.); архитекторъ въ видъ благодарности за составленіе плана получилъ 1 пудъ сахару (за
30 руб.), 15 фун. кофе (за 21 руб.) и 2 фун. чаю (за 8 р.
60 к.); а каменьщикамъ и другимъ мастеровымъ были розданы на память платки 3).

Послѣ этого дѣло постройки новаго храма пошло весьма быстро, безъ всякихъ задержекъ и препятствій. Но, какъ само собою понятно, стараго кирпича и прежде заготовленныхъ матеріаловъ и денегъ для этого было недостаточно. Средства для покупки новыхъ матеріаловъ и для найма рабочихъ изыскивались самымъ разнообразнымъ способомъ: продавался цѣлыми тысячами возовъ старый щебень, получались деньги съ куничниковъ, производися сборъ пожертвованій въ кошелекъ и четыре карнавки; повѣшанныя около чтимыхъ иконъ св. Николая и Божіей Матери Одигитріи, на столбѣ подлѣ церкви и при днѣпровскомъ перевозѣ; кромѣ того, по Кіеву ходила съ "воздушкомъ" и просила подаяніе кіев. мѣщанка Евдокія Кисилевская 4). Но, конечно, главный источ-

<sup>1)</sup> Архив. ц. № 74.

<sup>2)</sup> Архив. Ковсистор. 1799 г. № 72.

Архив. ц., — расход. книг. за 1800 г., Іюнь, стр. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Архив. ц ,—приходи. вн. за 1800—1802 гг.

никъ для покрытія всёхъ расходовъ составляли деньги, собиравшіяся въ изв'ястные періоды по всему Кіеву и кіевской епархіи съ просительною книгою. Просматривая записанныя въ ней пожертвованія, мы видимъ, что такимъ путемъ было испрошено въ періодъ времени: отъ 16 ноября 1800 г. по 1 денабря 1801 г.—2106 руб. 68 коп., оть 2-го сентабря 1803 г. по 1-е сентября 1805 г.—865 р. 7 коп. и отъ 13-го марта 1806 г. по 15 марта 1807 г.—1800 руб. Какъ болъе другихъ пожертвовавшіе, достойны упоминанія следующіе благотворители: ктиторь-кіевскій купець Иванъ Могилевецъ (100 руб.), кіев. купецъ Маркъ Безсмертный (100 руб.), поручикъ Григорій Верейскій (100 руб.), оставной солдатъ Василій Свинобой (325 руб.), брянскій купецъ Климентъ Полулихевичъ (250 руб.), іеромонахъ Кіево-Печерской Лавры Григорій (100 руб.), каневскій купедъ Василій Прокопьевъ (100 руб.), княгиня Софья Евоиміева Хованская (50 руб.), графиня Анна Радіонова Чернышева (300 р.), ніжіе Стефанъ и Ирина, жители сквирскіе, (100 руб.) и т. д.  $^{1}$ ). Но и всѣхъ денегь, пожертвованныхъ разными благотворителями, было недостаточно на расходы по постройкъ церкви. Приходилось дълать займы. Такъ было взято заимообразно: у ктитора Ивана Могилевца-566 руб. 66 коп., у ктитора Назара Сухоты-5434 руб. 46 воп., въ Кіевской городской Коммиссіи по сооруженію общественных зданій-500 руб., у вієвскаго мъщанина Алексъя Ищенко-500 руб., у купца Марка Безсмертнаго-256 руб. 66 коп. в у вдовы полковника Вздомировой-200 руб. 2). Было бы, конечно, желательно опредвлить всю стоимость новой церкви; но, къ сожальнію, мы не имъемъ всѣхъ приходо-расходныхъ книгъ за описываемое нами время <sup>3</sup>).

Г) Архив. ц. № 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Архив. д., — приходи. кн. за 1800—1803 гг.

<sup>3)</sup> Приходная книга имъется лишь за 1800—1803 г., а расход-

Во всякомъ случав работы, производившіяся подъ надзоромъ подрядчика-купца гор. Погари Филиппа Синицваго 1), шли такъ успъщно, что уже въ мартъ мъсяцъ 1802 г. все зданіе вчернъ было готово 2). Въ слъдующіе 5-ть льть постеценно была сдёлана железная кровля, весь храмъ внутри и снаружи выкрашенъ, устроенъ новый иконостасъ (ибо старый, вавъ сдёланъ для трехъ алтарей, оказался большимъ для одного алтаря и потому быль продань за 200 руб. въ церковь села Жуковецъ, кіевск. епархін) 3), и кругомъ храма была обнесена деревянная ограда 4). Навонецъ, 13-го овтября 1807 г. торжественно было совершено освящение церкви, и подъ престоломъ была положена мъдная дощечка съ такою надписью 5): "Во имя Отца, и Сына, и Св. Духа. Аминь. Освятися церковь сія въ честь и память иже во святыхъ отца нашего Николая Архіепископа, Мурливійскаго Чудотворца, названіемъ Добраго. При державѣ Благочестивѣйшаго Самодержавнъйшаго Веливаго Государя нашего Императора Александра Павловича и Супруги Его Благочестивъйшей Государини Императрицы Елисаветы Алексвевны, при матери Его Благочестивъйшей Государынъ Императрицы Марія Өеодоровив, при Благовврномъ Государв Цесаревичв Великомъ Князъ Константинъ Павловичъ и супругъ Его Благовърной Великой Княжив Анив Осодоровив, при Благовърныхъ Государяхъ и Великихъ Князьяхъ Николай Павловича

ная-за 1800-1801 гг.

|            | Приходъ.                 | Расходъ.                   |
|------------|--------------------------|----------------------------|
| 3a 1800 r. | 6168 руб. 40 коп.        | 6167 p. $44^{1}/_{2}$ kon. |
| ⇒ 1801 r.  | $5036$ руб. $17^3/_4$ в. | 4999 p. $70^{1/4}$ kon.    |
| > 1802 г.  | 3206 руб. 72 в.          |                            |
| » 1803 г.  | 3175 руб. 25 воп.        |                            |

<sup>1)</sup> Архивъ ц., — расходи. кн. за 1800 г., стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архивъ ц., —расходи. вн. за 1802 г., стр. 82.

<sup>3)</sup> Архивъ ц.,-приход. вн. за 1809 г., стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Архивъ Вонсистор. 1806 г. № 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дощечка эта сохранилась до настоящаго времени.

и Михаиль Павловичь, при Благовърной Государынь Великой Княжив Елисаветв Александровив, при Благоверной Государинъ Великой Княгинъ Маріи Павловнъ и супругъ ея, при Благовфрныхъ Государыняхъ Великихъ Княжнахъ Екатеринъ Павловиъ и Аниъ Павловиъ. При архіепископствованіи Митрополита нашего и Кавалера Серапіона Кіевскаго и Галицкаго и Кіево-Печерскія, Лавры Священно-Архимандрита, при бывшемъ тогда военномъ Губернаторъ и Кавалеръ Михаилъ Ларіоновичъ Голенищевъ-Кутузовъ и при гражданскомъ Губернаторъ и Кавалеръ Петръ Прокопіевичъ Панкратіевь, при бывшемъ на то время градскомъ Войть Георгів Ивановичъ Рыбальскомъ, при градскомъ Архитекторъ Андреъ Ивановичв Маленскомъ. Стараніемъ и трудами Священноіерея Нам'єстника Іакова Мойсвечкова и прихожань св. храма сего Назарія Сухоты, Іоанна Могилевца и всёхъ любящихъ благольніе Дому Божьяго въ льто отъ Рождества Христова тысяча восемьсотъ седьмое, місяца октобрія, въ третійнадесять день, на память св. мучениковъ Карпа и Папилы".

Послъ этого причту и прихожанамъ Добро-Николаевской церкви оставалось бы только усповонться послё долгихъ трудовъ и многихъ заботъ и постепенно расплачиваться съ теми долгами, которые накопились за время постройки. Но не то имъ было суждено. Вскоръ нашу церковь, равно какъ и весь Кіево-Подоль, постигло большое бъдствіе: мы разумъемъ пожарь 1811 года. - 9-го іюля огонь, показавшійся въ 10-11 часовъ утра между Воскресенскою церковью и Житнимъ Базаромъ, благодаря сильной бурв, разлился съ такою быстротою и на такое пространство, что, по прошествій трехъ часовъ, Подоль казался сплошнымъ огненнымъ моремъ. Въ одинъ день вся эта часть города выгорёла. Церкви Спасская (стоявшая на нынёшней Спасской улицё), Вознесенская (вблизи Флоровскаго монастыря) и Свято-Духовская (на берегу Дивпра) были совершенно истреблены огнемъ: отъ нихъ не осталось никакихъ следовъ. Да и изъ всехъ другихъ церквей не было по-

чти ни одной, которая не пострадала бы отъ этого странинаго пожара 1). Много пострадала отъ него и наша Добро-Николаевская церковь. Не говоримъ уже о томъ, что въ это время сгорело 42 дома, стоявшихъ на церковной земле и ежегодно доставлявшихъ перкви около 30 рублей куничныхъ денегь 2). Болве неблагопріятныя последствія имело то обстоятельство, что сгорела каменная колокольня Добраго Николая: оть нея послё пожара остались однё только стены<sup>3</sup>). Погибло и все то, что было на колокольнъ и подъ колокольнею. На колокольнъ "были стоплены седьмь колоколовъ: недъльный-большой, субботній- меньшій, буденный-малый, велико постный-небольшой и три скликуна". Подъ колокольнею огонь истребилъ Симеоновскую церковь вмёсте съ ея утварью, ризницею и библіотекою: престоль, жертвенникь, предъалтарный иконостась съ шестью иконами, на которых в были медновызолоченныя ризы съ серебряными ввицами, шестнадцать праздничныхъ иконъ, писанныхъ на деревъ и холств и развъшенныхъ по стънамъ средней части, двъ плащаницы "не новыхъ", большой, окованный желёзомъ, сундукъ, мёдно-вызолоченное паникадило, семь мёдныхъ лампадъ, семь священническихъ облаченій, ститыхъ изъ штофа и глазетной парчи, пятнадцать богослужебныхь книгь, четыре пуда восковыхъ свічей, одинь пудь огарковь и много разныхь мелкихь вещей-все это сделалось жертвою огня 4). Къ счастію, онъ пощадилъ главную, недавно выстроенную, церковь во имя св. Ниволая: на ней была повреждена только крыша <sup>5</sup>).

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Закревскій. Описаніе Кіева, т. І, стр. 116-119.

<sup>2)</sup> APXHBL Q. X 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Арянвъ ц. № 65.

<sup>4)</sup> Архивъ ц., Опись 1812 г., — "Реестръ вещамъ Добро-Николзевской церкви после пожара не явившимся, учиненный 1811 г. 18-го дия".

<sup>5)</sup> Закревскій. Описаніе Кіева; т. П., стр. 575.

Само собою понятно, что вся забота причта, ктиторовъ, и прихожанъ после пожара состояла въ томъ, какъ бы возвратить церкви то, что было ею потеряно, и какъ бы возстановить то, что было повреждено силою огня. Однако возвратить церкви все, чемъ она владела прежде, было невозможно. Вибсто многихъ пляцовъ, застроенныхъ домами куничниковъ, теперь нужно было довольствоваться одною пустопорожнею землею. Такой земли, согласно Высочайше утвержденкому 2-го Марта 1812 г. плану Кіево-Подола, для нашей церкви было отведено: а) для кладбища или погоста около церкви 900 кв. саж. 1), б) свнокосной земли на Оболони (за Преоркою) 19 дес. 2140 кв. саж. 2) и в) для усадебъ священноцерковно-служетелямъ два места-одно въ 117 кв. саж. на углу Андреевскаго спусва и Боричева Тока 3), а другое въ 169 кв. саж. на углу Повровской улицы и Боричева Тока 1). На этихъ двухъ мъстахъ, согласно Высочайше утвержденному плану, нужно было бы строить церковные дома для причта. Но о такой постройкъ пова не могло быть и ръчи.

Все вниманіе и причта, и прихожанъ было обращено теперь на то, какъ бы поскорѣе возстановить обгорѣвшую колокольню и бывшую подъ нею Симеоновскую церковь, а вмѣстѣ съ тѣмъ и пріобрѣсти свой собственный звонъ: этотъ послѣдній былъ особенно необходимъ. Вотъ почему, спустя же

<sup>1)</sup> Архив. ц. № 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архивъ ц. № 79. По повъйшему намъренію, произведенному 26-го янв. 1890 г., сънокосной земли оказывается не 19 дес. 2140 саж., а 21 десят. 1110 кв. саж. (Архив. ц. № 88).

<sup>3)</sup> Архивъ ц. № 78. Это мъсто, согласно указу Кіев. дух. Косисторін отъ 30 іюня 1859 г., было продано церковью віев. мѣщ. Максиму Бышевскому за 1135 руб. серебромъ, изъ коихъ 135 руб. были пожертвованы причтомъ въ польву Біев. училища для дъвицъ духов. званія (Архив. ц. №№ 80—81).

<sup>4)</sup> Архивъ ц. **Ж№** 67 и 85.

немного времени послъ пожара, починивши колокольню такъ, чтобы на ней можно было повёсить колокола, прихожане, во главъ съ втиторомъ Василіемъ Калаченвовымъ, "собственнымъ коштомъ", хотя и при пособів вноприходныхъ доброхотныхъ дателей", купили 4-ре колокола: изънихъ самый большой, въсомъ въ 98 пуд. 10 фунт. 1) (стоимостью въ 500 руб.), быль привезенъ въ мартв 1814 г. 2), а второй, въсомъ въ 20 пуд. 36 фун., --- въ декабръ 1815 г. в); эти два колокола сохранились и до настоящаго времени. Что же касается возстановленія Симеоновской церкви, бывшей подъ колокольнею, равно какъ и нижняго этажа последней, то, хотя это дело и велось въ началъ 20-хъ годовъ, однако, за неимъніемъ средствъ, оно окончилось только тогда, когда взялъ его на себя вновь поступившій священнякъ Іоаниъ Сухобрусовъ, -- конечно, при содействи тогдашняго старосты Евоима Вишневскаго. Собравши въ 1828 г. съ прихожанъ и другихъ благотворителей оволо 4-хъ тысячъ ассигнаціями денегь 4), онъ немедленно же приступиль къ ремонтировей нижняго этажа колокольни,

<sup>1)</sup> Архивъ и., —раскоди. ки. за 1814 г., мартъ. На этомъ волоколъ вылито изображение св. Николая и сдълана такая надинов: "Кіевъ. Майстеръ Павелъ Романовскій. 1813 г. мъсяца октября 25 дня. Въ Кіево-Подольскую Добро-Николаевскую церковь коштомъ прихожанъ и доброхотныхъ дателей при бытности протојерея Іакова Монсъенкова и старосты Василія Калачникова. Въсу въ вемъ 98 пуд. 10 фун.".

<sup>2)</sup> Ахивъ ц., — расходи. вн. за 1815 г., девабрь. На этомъ волоколъ вылито изображеніе Сидентеля и св. Николая. На мёсто двухъ
остальнихъ колоколовъ въ 1867 г., при старостё Георгій Черновё,
било пріобрётено 5-ть новихъ, изъ конхъ первий вёсять 5 пудовъ 3
фунт. (пожертвованъ дёйствительною статскою совётницею Александрою Алексевою Черновою), второй—8 пуд. 36½ фунт., третій—
1 п. 273/4 фунт., четвертий—30 фунт. и пятий—10 фунт. (Архивъ ц.,—
опись 1862 г., д. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архивъ ц., клиров. вѣдом. за 1856 г.

 <sup>4)</sup> Архивъ д., — расходи. ки. за 1828г., декабрь, и за 1829г., февраль.
 Труди Кіевской Дух. Академія. Т. І. 1892 г.

гдъ уже раньше были устроены ввартиры для цервовно-служителей, такъ и къ приведенію въ надлежащій видъ средняго этажа-къ возстановленію малой церкви. Послідняя теперь была сдёлана теплою; все возобновление ея обошлось около 2500 руб., при чемъ одинъ иконостасъ стоилъ около 600 руб., да написание для него мъстныхъ иконъ-180 руб. 1). По благословенію м. Евгенія, 1829 г. февраля 10-го дня вновь отдъланная церковь была освящена архимандритомъ Братсваго жонастыря Смарагдомъ<sup>2</sup>) и притомъ, что особенно достойно вниманія, была переименована: престоль ся теперь быль освященъ не во имя Симеона Столпника, какъ прежде, а во имя св. великомученицы Варвары, мощи которой почиваютъ въ Михайловскомъ монастыръ, и которая особенно чествуется кіевлянами. Такъ была предана забвенію память "знатнаго фундатора" Добро-Ниволаенской церкви-о. Симеона Ширипы...

Возстановленіемъ храма подъ колокольнею заканчиваются всё работы по церкви въ первой половинё нынёшняго выка. Въ настоящемъ пятидесятилётіи всё подёлки были направлены главнымъ образомъ на то, чтобы придать большой церкви возможно-болёе благолёпный видъ. Изъ многихъ подёлокъ такого рода достойны упоминанія слёдующія.

Въ 1854 г. священникъ Іоаннъ Сухобрусовъ и староста Өеодоръ Чернышевъ задумали "произвести стънное росписаніе церкви". Внесши сами на это дъло посильную лепту (по 150 руб.), они успъли расположить къ подобной же жертвъ и многихъ своихъ прихожанъ; между прочимъ, вдова священника Елена Сухобрусова пожертвовала—100 руб., Параскева Прокоповичъ—50 руб., Параскева Фоменко—50 руб., купецъ Иванъ Масалитинъ—50 руб., гражданка Анастасія Вишнев-

<sup>1)</sup> Замътка объ оснящения первым сдълана на черновой расходной вы. за 1829 г.

свая - 50 руб., почетные граждане Павелъ и Дмитрій Петровы Сорокоумовскіе—100 руб. и т. д. Не довольствуясь этимъ, мъщанинъ Максимъ Бышевскій отправился, по предложенію причта, для сбора подавній во всемъ Кіев'в и Кіевской епархіи и здёсь въ числё многихъ нашель такихъ щедрыхъ творителей, какъ сенатора Ивана Иванова Фундуклея (300 р.), дъйств. статскаго совътника Анатолія Николаева Демидова (100 руб). Въ общей сложности было собрано всёхъ денегъ болье 1600 руб. 1). На эти-то деньги льтомъ 1855 г. и былъ произведенъ желательный ремонтъ цервви. Онъ состоялъ главнымъ образомъ въ томъ, что весь храмъ былъ выкрашенъ внутри масляными красками. Въ частности, теперь всъ стъны были отделаны подъ свётлый мраморъ; карнизы выбелены; арки расписаны разноцивтными "альфресками"; окна и двери окаймлены изящными бордюрами; надъ боковыми-съверными и южными дверями храма было изображено въ 6-ти картинахъ сказаніе "о чудів св. Николая надъ Половчиномъ"; въ тамбуръ между овнами написаны изображенія 8-ми апостоловъ въ ростъ человъва (Петра, Павла, Андрея, Симона Зилота, Филиппа, Оомы, Варооломея, Іакова), а на парусахъ-4-хъ евангелистовъ; въ срединъ купола быль изображенъ св. Духъ въ видъ голубя, а кругомъ его въ небесномъ пространствъ-сонмы ангеловъ; сводъ алтаря представляль собою голубое небо, населенное ангельскими ликами; а на ствнахъ его, около съверныхъ и южныхъ дверей, какъ бы въ видъ вратарей написаны были два великомученика-Іоаннъ воинъ и св. Меркурій. Кром'ь стінь были выврашены краскою зеленаго пріта иконостасъ и горнее мъсто; киворій передъланъ заново; ръзьба на парскихъ вратахъ исправлена и перезолочена; иконы всь промыты и пролакированы 2).

¹) Архивъ ц. № 75.

<sup>. 2).</sup> Apriled 11. NeX. 76-77

•Послъ такого благолъпнаго украшенія внутренности Лобро-Николаевскаго храма ему не доставало, по видимому, только снаружи желізной ограды на каменномъ фундаменті: этотъ недостатокъ, действительно, и быль восполнень въ апрелъ мъсяцъ 1878 г. священникомъ о. Александромъ Браиловскимъ и церковнымъ старостою Георгіемъ Черновымъ за деньги, ими отъ прихожанъ въ количествъ 850 руб. 1). собранныя Однако нынъшніе священникъ Павелъ Григор. Преображенскій и перковный староста Алексій Михайл. Фоломинъ не удовольствовались этимъ и произвели еще одну важную подълку въ церкви. Дъло въ томъ, что большой Добро-Николаевскій храмъ, не смотря на все свое внутреннее благольпіе, быль холодный и въ этомъ отношении, такъ сказать, уступаль сосъднимъ церквамъ (напр. Успенской, Николая Притиска, Николая Набережнаго), давно уже сделаннымъ теплыми. Правда, прежде въ зимнее время богослужение у Добраго Николая всегда отправлялось въ малой церкви (во имя св. великомученицы Варвары), которая, какъ мы выше видъли, еще въ 1828 г. была устроена теплою и которая въ 1880 г. въ видахъ большаго приспособленія въ совершенію въ ней богослуженія потребовала даже значительнаго ремонта 2); но во всякомъ случав эта церковь была тесна и потому никогда не вывщала въ себъ всъхъ молящихся. Воть почему нынашніе священникъ и староста задумали въ 1885 г. передълать большой Добро-Николаевскій храмъ изъ холоднаго въ теплый, устроить въ немъ отопленіе и притомъ колориферное, какъ имфющее весьма важныя, неоспоримыя преимущества предъ обывновеннымъ отопленіемъ, а вмёсть съ этимъ уже по необходимости сделать новыя (двойныя) оконныя рамы и входныя двери и замівнить въ алтарів чугунный поль деревяннымъ. По

<sup>1)</sup> Архинъ ц.—приходи. кн. за 1878 г., февраль; ръсходи. кн. за 1878 г., апръль.

<sup>2)</sup> Архивъ д., —приходо-расходи. ки. за 1880 г., іюль — ноябрь.

сивть, составленной гражданскимъ инженеромъ Шлейферомъ, на всв эти перестройки требовалось не меньше 3394 руб. 26 коп. Не находя такой суммы въ сбереженіяхъ церкви отъ прежнихъ летъ, священнивъ и староста решились обратиться за помощью въ своимъ прихожанамъ, -- ръшились предложить имъ подписной листь для добровольныхъ пожертвованій и сами же первые внесли на это благое дёло свою посильную лепту (священнивъ-100 руб., староста-500 руб.). Примфру священника и старосты последовали и многіе изъ прихожанъ; такъ напр. вдова профессора Кіевской духовной Академін Пелагея Ивановна Щеголева пожертвовала 500 руб., ея сынъ, студентъ Университета, Сергви Щеголевъ-500 руб., купеческій сынъ Козьма Антоновъ Бочарниковъ-300 руб., купецъ Михаилъ Дегтеревъ-200 руб., купецъ Навелъ Сорокоумовскій съ сыновыми-200 руб., потомственный почетный гражданинъ Георгій Черновъ-100 руб., купчиха Софья Иванова Непрасова-100 руб. и мн. др. Такимъ образомъ, всёхъ денегь въ апрълв 1885 г. собралось 2646 руб. Послъ этого было исходатайствовано на всё предполагаемыя работы разрешеніе епархіальнаго начальства 1) и въ началь сентября того же года уже было приступлено въ нимъ. Но въ связи съ главными работами по устройству отопленія оказалось необходимымъ произвести и многія дополнительныя работы, которыя не были предусмотръны при составлении смъты и воторыя однако потребовали отъ церкви большихъ расходовъ. Такъ 1) при освидътельствованіи хоръ, поддерживавшихся двуия виримеными колоннами, главная балка оказалась прогнившею: признано было необходимымъ колонны въ видахь большаго удобства удалить, а вийсто прежнихъ хоръ устроить новые, поддерживаемые желёвною балкою и чугунными рельсами; эта работа обощлась въ 300 руб. 2) Упавшая при

<sup>1)</sup> Архивъ Кіеве-Подол. благочин.,---уназъ Кіев. дух. Консист. оть 21-го іюля 1885 г., за № 7961.



выстилкъ деревяннаго пола надъ-престольная сънь потребовала переклейки и поновленія позолоты; а это навело на мысль о необходимости отчасти переволотить, а отчасти вновъ вызолотить всю резьбу на иконостасе и отдельных віотахъ, ризы на иконахъ, люстры и т. п.; все это стоило больше 2500 руб. 3) Съ новымъ поломъ, новыми хорами и новою позолотою совствить не гармонировали потемитвиния ставы цервви и сделанныя на нихъ изображенія и разные орнаменты: нужно было первыя переврасить, а вторыя возобновить, и на это потребовалось до 700 руб. 4) Наконецъ, въ твхъ же видахъ оказалось необходимымъ старые, большіе и неудобные клиросы замівнить новыми, которые соотвітствовали бы общему виду обновленнаго храма, -- затемъ переделать и несколько удлиннить ръшетку, отдълявшую солею отъ средней части храма, устроить новые блоки для лампадокъ, закрыть стеклами иконы въ иконостасвит. д.; на все это и было израсходовано около 800 рублей. - Всв означенныя работы къ 10-му апръля 1886 года были окончены, и въ этотъ день, по благословенію покойнаго Высокопреосвященнёй шаго Платона, митрополита Кіевскаго и Галицкаго, совершено было полное освященіе обновленнаго Добро-Николаевскаго храма; обрядъ освященія совершалъ каоедральный протојерей П. Г. Лебединцевъ, въ сослужени приходскаго священника и въ тоже время благочиннаго И. Г. Преображенскаго, помощника благочиннагосвященника II. Солухи, священника Успенскаго Собора В. Иванициаго и священника училищной церкви А. Ольшанскаго. По сведени, затемъ, всехъ счетовъ по обновлению церкви, въ расходъ оказалось 8314 руб. 32 коп. Изъ нихъ 4225 руб., 48 коп. и были своевременно покрыты деньгами: сбереженными отъ прежнихъ лётъ, собранными по подписному листу, вырученными за проданный чугунный поль и отчисленными изъ церковныхъ доходовъ. Остальные же 4088 руб. 85 кои. благодушнымъ старостою А. М. Фоломинымъ были предложены церкви безпроцентно на неопредёленный срокъ и теперь постепенно погащаются по мёрё сбереженій церкви 1).

Но хотя, такимъ образомъ, благодаря послѣдней подѣлкѣ, Добро-Николаевская церковь и впала въ долги, однако справедивость требуетъ сказать, что деньги на нее были потрачены не тщетно: Въ настоящее время большой храмъ имѣетъ такой благолѣиный видъ, какой именно и подобаетъ истинному дому Божію и какой трудно встрѣтить въ обычной приходской церкви; онъ лучше всякой лѣтописи свидѣтельствуетъ объ истинно-христіанскомъ усердіи къ нему его настоятелей, ктиторовъ и прихожанъ. Остается лишь пожелать, чтобы послѣдующія поколѣнія только поддерживали теперешній благолѣпный видъ большой церкви и дали такой же видъ малой церкви, находящейсь подъ колокольнею.

А. Георгіевскій.

(Продолжение слыдуеть).



<sup>1)</sup> Архивъ ц. № 88.

## ЦЕРКВИ И МОНАСТЫРИ, ПОСТРОЕННЫЕ ВЪ КІЕВѢ КНЯЗЬЯ-МИ, НАЧИНАЯ СЪ СЫНОВЕЙ ЯРОСЛАВА ДО ПРЕКРАЩЕНІЯ КІЕВСКАГО ВЕЛИКО-КНЯЖЕНІЯ 1).

Появленіе храмовъ въ Кіев'в современно появленію въ немъ христіанства. Послёднее проникло къ намъ еще до св. Владиміра, и храмы стали изв'єстны древнимъ кіевлянамъ гораздо раньше, чемъ была поставлена Владиміромъ св. Василія. Такъ, извёстна церковь св. пророка Иліи, упоминаемая въдоговоръ вн. Игоря съ греками въ 945 году: въ ней крещенные Руссы влялись соблюдать тотъ договоръ ненарушимо 2). Извъстна и другая древнъйшая церковь святителя Николая. Летописець, говоря о мёстё Аскольдовой могилы, замёчаеть: "идъже ныню Ольминъ дворъ; на той могиль поставиль Ольма перковь св. Николы <sup>3</sup>). Когда жиль и поставиль эту церковь Ольма, т. е. своро ли посл'в Аскольда и Дира или уже во время лівтописца-не совсімь ясно. Никоновская лівтопись говорить, что сама Ольга, умирая, отдала село Будутино "св. Богородицъ 4). Если это извъстіе върно, то, значить, при Ольгв явилась новая церковь св. Богородицы, место которой следуетъ предполагать именно въ Кіеве.

<sup>1)</sup> Инсано на Евгеніе-Румянцевскую премію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ипатек. 33; Лавр. 51. 53.—Семини на эти изтописи дзиаются по изданію 1871 и 1872 года, на остальным—по изданію въ Полномъ собраніи русскихъ літописей.

Инатск. 13; Лавр. 23.

<sup>4)</sup> Поли. собр. Русск. льт. ІХ, 35.

Со времени общаго крещенія Руси количество храмовъ у насъ быстро увеличивается; вийстй съ тймъ и свйдинія о нихъ становятся болйе полными и опредйленными. Благое начало было положено самимъ же просвйтителемъ—Владиміромъ. Ему принадлежить основаніе церквей св. Василія, Успенія Богородицы—Десятинной и Георгія Побідоносца въ Кієві,—Преображенія Господня въ Васильеві и Білгороді, наконець—св. Василія въ Вышгородії). Кромі того, позднійшее предавіе усвояеть ему построеніе нісколькихъ церквей въ Волынскомъ край 2).

Примъру отца слъдовали и сыновья—Мстиславъ и Ярославъ Мудрый. Первый заложилъ въ 1022 г. церковь Богородицы въ Тмутаракани, а въ 1026—Преображенія Господня въ Черниговъ 3). Но особенно усерднымъ храмоздателемъ былъ Ярославъ. Храмы: св. Софіи, Благовъщенія на Золотыхъ воротахъ, Георгія Побъдоносца, св. Ирины въ Кіевъ и "ины церкви по городомъ и по мъстомъ" были построены его трудами и заботами<sup>4</sup>).

Въ слёдующій удёльный поріодъ храмозданіе было дёломъ также преимущественно нашихъ князей. Въ Кіевё напр.
изъ 18 вновь созданныхъ каменныхъ церквей, основатели которыхъ извёстны,—12 было построено князьями. При этомъ
въ храмосозиданіи удёльнаго періода замічается слёдующая
особенность. Пока велико-княженіе сосредоточивалось на югі
древней Руси и Кіевъ былъ первопрестольнымъ городомъ,—постройка церквей была развита преимущественно въ Кіеві. Въ
Кіеві жилъ великій князь и владыка—митрополить. Здёсь сосредоточивалась политическая и церковно-религіозная жизнь
древней Руси. Естественно поэтому, что древняя столица рано

<sup>1)</sup> Ип. 83; Лавр. 119; 1 Соф. 120; Ник. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Памятники старины въ западныхъ губерніяхъ имперія. С.-Петербургъ. 1868 г. 1 вып.

<sup>3)</sup> Ип. 103, 105; Лавр. 143, 146; 1 Соф. 135, 136; Густ. 264, 266; Няков. 78, 79.

 <sup>4)</sup> Ни. 106; Лавр. 148; 1 Соф. 137; Густ. 267; Никон. 80.

украсилась и княжескими дворами и зданіями церковными—
храмами и монастырями. Но затімь съ половины XII в. Кіевъ постепенно склоняется къ упадку. Политическая и церковно-религіозная жизнь отливають на сіверо-востокь и югозападь и сосредоточиваются около новых политических центровь. Естественно, что и храмосозиданіе стало сокращаться
на югі. Со второй половины XII в. до прекращенія кіевскаго велико-княженія здісь, сколько извістно изъ літописи,
было построено всего лишь дві церкви въ Кіеві, да по одной
въ Бізгороді и Черниговії. Напротивь, на сіверо-востокі
и юго-западі оно съ этого только времени и начинаеть процвітать. Но какъ тамь—на югі, такъ и здісь храмосозидапіе все таки было дізломъ преимущественно князей. Что же
побуждало ихъ къ этому?

Прежде всего, конечно, великіе приміры св. Владиміра и Мудраго Ярослава. Память этахъ князей была жива во всі послідующія времена; имя ихъ чтилось свято; а памятники церковно-строительной дінтельности ихъ существують еще и доныні. Любовь къ храмосовиданію поддерживалась въ потомкахъ вообще путемъ живаго преданія: діти слідовали приміру и наставленіямъ отцовъ, внуки—отцовъ и діндовъ и т. д.

Но у внязей были и иныя—личныя побужденія въ храмосовиданію. Эго, во-первыхъ, побужденія религіознаго характера—христіанское благочестіе и усердіе ихъ въ Цервви. Не говоря о св. Владимірѣ и Ярославѣ, многіе изъ нашихъ внязей, по свидѣтельству лѣтописца, отличались глубовою религіозностію, усердіемъ въ храмамъ Божіимъ, уваженіемъ къ еписвопамъ, пресвитерамъ и чернецамъ. Это усердіе выража-

<sup>1)</sup> Въ Кіевъ двъ цервви св. Василія—одна построенная Святославомъ Всеволодовичемъ въ 1:83 г., другая—Рюривомъ Ростиславичемъ въ 1:97 г.; въ Черниговъ ц. Благовъщенія—тъмъ же Святославомъ въ 1:86 г.; въ Бългородъ ц. ан. Петра в Павла—Рюрикомъ въ 1:197 году.



лось въ поддержании и возобновлении стярыхъ церквей, въ построеніи и благоукращеніи новыхъ, въ обезпеченіи ихъ содержаніемъ и тому подобнымъ образомъ. Всеволодъ Ярославичь напр. "бъ изъ млада любя правду, и набдя убогия, і воздая честь епископомъ и презвутеромъ, излиха же любаше чернорисцъ, и подаваща требованье имъ" 1). Сынъ его Владиміръ Мономахъ "не щадяше иміния своего, раздавая требующимъ, монастыри зижда и украшая, чтяше попремногу священический и иноческий чинъ 2). Выбств съ Святославичами онъ построилъ (1115 г.) въ Вышгородъ новую церковь въ честь Бориса и Глеба и сделаль богатую раку 3). Подобнымъ же образомъ летописецъ отзывается о Святополкв и Ярополкв Изяславичахъ, особенно похваляетъ Андрея Боголюбскаго, Ростислава Метиславича съ сыновьями и другихъ. любиль такихъ князей. Смерть ихъ была общею потерею, потому и оплавивалась всёми. Когда напр. Изяслава Ярославича, убитаго въ 1078 г. въ походъ на Черниговъ, привезли для погребенія въ Кіевъ, на встрвчу ему вышло все духовенство и всё кіевляне, "и не бъ лав слышати пънья въ плачъ велицъ и воплъ, плавася по немъ весь городъ Киевъ... бъ же Изяславъ мужъ взоромъ красенъ, теломъ великъ, незлобивъ нравомъ, кривды ненавидя, любя правду, клюкъ же въ немъ не бъ, ни льсти, но простъ умомъ, не воздая зломъ за зло "4). Въ частности внязья, создавая церкви, руководились своими и своего семейства религіозными потребностями: почти каждый изъ нихъ хотель иметь свою фамильную церковь и своего духовника. Обычай имёть своего особаго духовника, имёть притомъ всегда при себъ даже и тогда, когда князь отправзазся въ путь-дорогу, быль распространенъ въ то время.

<sup>1)</sup> Mu. 151.

<sup>2)</sup> Nn. 208; Hes. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Ип. 201, 203.

<sup>4)</sup> Hn. 141. 142.

Это видно на примъръ в. кн. Ростислава Мстиславича, внука Мономаха (1160—1167). Въ 1167 году онъ вздилъ съ дружиною въ Новгородъ уладить отношенія своего сына Святослава къ новгородцамъ. Въ числъ спутниковъ былъ и попъ Симеонъ—отецъ его духовный. Когда князь на пути забольив въ Зарубъ, онъ исповъдывалъ его; а когда тотъ умеръ,—сопровождалъ тъло его въ Кіевъ '). Равнымъ образомъ в. кн. Рюрикъ Ростиславичъ (1195—1202), его сынъ, имълъ своимъ домашнимъ духовникомъ Выдубицкаго игумена Адріана 2); Василько Константиновичъ кн. Ростовскій († 1237)—Кирилла, съ 1231 г. еп. Ростовскаго 3) и т. д.

Создавая церкви во славу Божію и въ честь святыхъ Божіихъ, князья надвялись стяжать этимъ добрую славу себъ, "оставить добрую память о себъ", какъ выражается иногда лътопись по поводу построенія церкви тімь или другимь княземъ. Напр. Андрей Боголюбскій построиль "въ память собе" церковь Рождества Богородицы въ Боголюбов в 4). Въ связи съ этимъ находился обычай строенія храмовъ въ честь тёхъ святыхъ, имена которыхъ носили князья или ихъ дети, при чемъ нервдко самымъ поводомъ къ построенію храма служило рожденіе дітей. Такъ Изяславъ Ярославичь, въ крещеніи Димитрій, создаль и церковь въ честь великомученика Димитрія; сынъ его Святополкъ-Михаилъ построилъ церковь арх. Михаила и т. под. Княжившій въ Новгород'в Всеволодъ Мстиславичь, по случаю рожденія у него сына, нареченнаго Іоанномъ, построиль церковь св. Іоанна Предтечи "во имя сына своего", какъ выражается льтопись 5). Въ 1173 году у Рюрика Ростиславича, внука Мономахова, родился сынъ Михаилъ на пути изъ Нов-

<sup>1)</sup> Hn. 362. 364.

<sup>2)</sup> Ип. 448; Лавр. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лавр. 434.

<sup>4)</sup> Mu. 395.

<sup>5) 1</sup> Hobr. лът. нодъ 1127 г.

города въ Смоленскъ. Отецъ тогда же назначилъ новорожденному въ удёлъ городъ Лучинъ, гдё онъ родился, и заложилъ здёсь церковь арх. Михаила 1). Такого рода церкви могли быть названы обётными. Строились церкви и по другимъ обётамъ, напр. въ благодарность за избавленіе отъ опасности, за побёду надъ врагами и т. под.

Создавая церкви, князья любили и благоукрашать ихъ. Детописецъ, говоря объ основании той или иной церкви, часто замъчаетъ: "князь удиви ю дивно", или: "украси ю здатомъ и сребромъ и каменьми драгыми". Вотъ какъ напр. летописецъ описываетъ богатство двухъ церквей Андрея Боголюбскаго: Рождества Богородицы въ Боголюбовъ и Успенскаго собора во Владимірв. "Кназь, говорить онь, украси ю (перковь въ Боголюбовъ) иконми многодънми, златомъ и каменьемъ драгымъ и жемчюгомъ веливымъ безциньнымъ и всякими узорочьи удиви, свётлостію же нёкако зръти, зане вся церкви бяще волота, и удививъ ю сосуды златыми и многоприродящими тако, яко и всимь приходящимь дивитися, и вси бо видивше ю не могуть свазати изрядныя красоты ея: златомъ и финиптомъ и всякою добродетелью и церковнымъ устроеніемъ украшена" и т. д. Церковь во Владиміръ "всими различными виды украси отъ влата и серебра, и 5 верховъ ея позолоти, двери же церковныя тров золотомъ устрои... и иногими паникандълы золотыми и серебряными просвъти цервовь, а онбонъ изъ золота и серебра устрои, а служебныхъ сосудовь и рипидыи и всего строенія перковнаго вельми много... в всими виды и устроеньемъ подобна бысть удивлению Соломоновь Святыхъ 2).-Но чаще всего лътописецъ, говоря о смерти того или иного князя-храмоздателя, замёчаеть о немъ такъ: "князь нещадяще имфнія своего... монастыри и церкви зижда и украшая" 8).

<sup>1)</sup> Ип. 386.

a) Hw. 395. 396.

<sup>\*)</sup> Hn. 203-350. 395. 408. 474. Jasp. 421. 433. 436. 442. 445.

Освященіе церквей совершалось большею частію торжественно съ участіемъ митрополита, епископовъ и многихъ священниковъ. При этомъ храмоздатель устроялъ пиръ для іерарховъ и щедро дариль ихъ. Укажемъ напр. на освященіе церкви св. апостоловъ въ Бългородъ, построенной въ 1197 году в. кн. Рюрикомъ Ростиславичемъ. Она была оснящена митрополитомъ Никифоромъ II (1175-1197) съ участіемъ Юрьевскаго епископа Адріана и многихъ священниковъ. Послѣ освященія "князь съ единомысленною богонабдимыми дітьми созна духовный тый пиръ, еп. Адріана Юрьевскаго, и архимандрита Василья Печерьскаго игумена, Моисея игумена святаго Михаила Выдобычьскаго, и прочии игумени и ченоризьци и прозвутери, и весь священицкый чинъ, и учредивъ я немалы дары и великими почтия, отъ велихъ даже и до малыхъ, и яко ни единому же облишену быти отъ требующихъ" 1). Подобнымъ же образомъ освящали свои церкви и другіе князья.

Наконецъ, многіе храмоздатели обезпечивали ихъ и содержаніемъ изъ своихъ собственныхъ средствъ. Одни указывали постоянные источники содержанія; другіе давали десятину своихъ доходовъ; большею же частію церква и монастыри пользовались единовременною благотворительностію князей. Такъ в. кн. Мстиславъ Владиміровичъ (1126—1132 г.), основатель Новгородскаго Юрьевскаго монастыря, далъ въ обезпеченіе его содержаніемъ волость Буецъ въ Деревской пятинѣ и кромѣ того указалъ два источника дохода: "вѣно вотское" (княжескія пошлины на браки въ Вотской области) и "осеннее полюдье" т. е. княжескіе сборы, получаемые съ областей осенью<sup>2</sup>), Сынъ его Всеволодъ, основатель церкви Іоанна Предтечи на Опокахъ (1130) въ Новгородѣ, также обезпечилъ ее содержаніемъ посредствомъ особой грамоты, данной имъ въ 1124 г. 3).

<sup>1)</sup> Пи. 473—474. 2) Гранота его напечат. въ Исторіи Россійск. іерархів VI т. 722 стр.; у Караманна II т. 256 примъч. 3) Доноли. къ истор. акт. 1 т. № 3. 2—4 стр.

Андрей Боголюбскій даль въ пользу своего Владимірскаго собора "много имѣния и свободы купленыя и с даньми и села лѣпшая и десятины въ стадахъ своихъ и торгъ десятый <sup>« 1</sup>). Тоже извѣстно и о другихъ князьяхъ.—Къ частной благотворительности поводовъ представлялось немало. Отправлялись ли князья на поле битъы, возвращались ли оттуда съ побъдою, вступалъ ли князь на княженіе, умиралъ ли онъ: во всѣхъ такихъ случаяхъ они жертвовали на монастыри щедрою рукою.

Послѣ этихъ предварительныхъ замѣчаній о церковностроительной дѣятельности нашихъ древнихъ князей переходимъ къ обозрѣнію, въ частности, церквей и монастырей, построенныхъ ими въ Кіевѣ, начиная съ сыновей Ярослава до прекращенія Кіевскаго велико-княженія. Напередъ замѣтимъ, что изъ нихъ только два—Златоверхій и Выдубецкій существуютъ донынѣ; отъ Кирилловскаго и Спасскаго сохранились церкви въ позднѣйшей передѣлкѣ. Что же васается остальныхъ, то самое мѣсто ихъ можетъ быть указываемо теперь лишь гадательно. Существованіе ихъ не продолжалось дальше XIII в. Поэтому и свѣдѣнія о нихъ прекращаются съ окончаніемъ древне-кіевской лѣтописи. Этимъ опредѣляется и наша задача—собрать, какія есть, историческія свѣдѣнія о нихъ въ предѣлахъ древней лѣтописи.

Мы будемъ при этомъ держаться такого порядка: сначала изложимъ историческія свёдёнія І) о церквахъ и монастыряхъ, построенныхъ Изяславомъ Ярославичемъ и его сыновьями; потомъ ІІ) о церквахъ и монастыряхъ, построенныхъ Святославомъ Ярославичемъ и его потомками; ІІІ) о церквахъ и монастыряхъ, построенныхъ Всеволодомъ Ярославичемъ и его потомками; ІV) скажемъ о почтеніи князей къдвумъ древнёйшимъ кіевскимъ церквамъ: св. Софіи и Успенія Богородицы, иначе называемой Десятинной; V) объ участій князей въ созданіи Печерскаго монастыря и, наконецъ, VI) сдёлаемъ нёсколько дополнительныхъ замёчаній о фамильномъ зваченіи княжескихъ церкней и монастырей.



<sup>1)</sup> Hu. 337.

## Церкви и монастыри, построенные Изяславомъ Ярославичемъ и его сыновьями.

Дмитріевскій монастырь и церковь св. Петра.

Первый, подлежащій нашему разсмотрівню, -- монастырь Дмитріевскій, основанный Изяславомъ Ярославичемъ (1054-1078). Онъ же и первый изъ тёхъ, мёсто которыхъ можетъ быть указываемо лишь гадательно. Извёстіе объ основаніи его записано въ летописи подъ 1051 годомъ. Оно читается такъ; "Манастыреви (Печерскому) свершену, игуменьство же держащю Варлааму, Изяславъ же постави монастырь святаю Дмитръя, и выведе Варлаама на игуменьство въ святому Дмитрею, хотя створити вышни сего манастыря, надвася богатствъ" 1). Въ Патерикъ Печерскомъ въ житіи преп. Варлаама сказано обстоятельные: "Великій внязь Изяславъ Ярословичъ, нареченный во святомъ крещеніи Димитрій, во имя своего тезоименитсва, святаго великомученика Димитрія, созда церковь каменну и при ней монастырь устрои 2. Хотя летописецъ не обозначаетъ, въ вакомъ году монастырь быль основань, но это достаточно очевидно. Основань онь быль въ началу 1062 года: въ этомъ году Печерскій монастырь быль вынесень изъ пещеры на гору; въ этомъ же году быль взять и Варлаамь 3). Не менве очевидно также и

<sup>1)</sup> Mu. 112, Jasp. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Патеривъ Печерскій 1773 г. л. 76 на обор.

в) Въ Несторовомъ житів пр. Өсодосія основаніе монастиря и первоначальмой церкви на горъ связивается съ поставленіемъ Осодосія во игунена въ 1062 г. (Памяти. Русск. Литер. XII и XIII в. Яковаева. XXI стр.). Но по болъ́е до-

то, что монастырь быль устроень очень богато. Князь не жалёль ни золота, ни серебра. Свое богатство онь хотёль противопоставить нищетё печерской братіи, а чтобы еще больше возвеличить свой монастырь, перевель въ него славнаго печерскаго игумена.

Своро монастырь увеличился построеніемъ новой каменной церкви. Сынъ Изяслава Ярополкъ, сначала князь Смоленскій, а съ 1078 года Владимірскій и Туровскій, заложиль уже послѣ смерти отца (1078) въ Дмитріевскомъ монастырѣ новую ваменную церковь во имя св. ап. Петра. Объ этомъ летописецъ говорить по поводу смерти Ярополка. Онъ быль убить въ 1087 году 22 ноября подъ Звенигородомъ. Убитаго "взяща отроди на конь на ся... несоща къ Володимерю, а оттуду Киеву; И изииде противу ему благовърный внязь Всеволодъ со сынома своима и вси боярв и блаженый митрополитъ Иванъ, и чернорисци, презвутери, і вси кияне великъ плачь сотворища надъ нимь, со псалъмы и пъснии проводища и до монастыря святаго Дмитрыя, съпрятавше твло его, съ честью положина і в рацв у церкви святаю апостола Петра, юже бъ самъ началъ здати, мъсяця декабря въ 5 день" 1). Въ какомъ году началъ "здати" -- неизвъстно, но несомивнио-до 1085 года. Въ этомъ году Ярополкъ собрался было пойти на своего дядю, в. вн. Всеволода (1078-1093), который и перевель его изъ-Смоленска во Владиміръ. Но вивсто того онъ самъ былъ изгнанъ Владиміромъ Мономахомъ и біжаль въ Ляхи. Здісь онъ прожиль до 1087 года, когда, возвратившись, помирился съ братомъ и

стовърному свидътельству лътописца, это было при Варлавиъ. Во всякомъ случав монастирь былъ выпесенъ въ 1062 г. Около того же времени былъ созданъ Изиславовъ монастирь.

<sup>1)</sup> Ип. 145; Лавр. 200; Соф. І. 148; Воскр. 4; Густ. 277; Няк. 115; Степен. кн. І. 233.—Этотъ Ярополкъ за свои добрыя правственным качества пользовался такимъ же уваженіемъ кіевляцъ, какъ и его отецъ. Бяше бо блаженный князь кротокъ, смиренъ, братолюбивъ и нищелюбецъ, десятину дая отъ всихъ скотъ своихъ святъй Богородици, и отъ жита на вся лёта".

Труды Кіев. дух. Акад. Т. 1, 1892 г.

снова сълъ во Вл. диміръ. Такимъ образомъ, до 1087 года онъ не могъ заложить церкви, самъ будучи въ изгнаніи. Но затъмъ и по возгращении церковь не могла быть заложена: "пересъдивъ мало днъй" 1), Ярополвъ 22-го ноября того же года быль убить подъ Звенигородомъ, а 5 декабря положенъ въ своей церкви, "юже бъ самъ началъ здати". Послъднее выражение показываеть, что церковь еще не была окончена, хотя настолько уже надстроена, что князя можно было положить въ ней. Представляется теперь невъроятнымъ, чтобы въ теченіе этого незначительнаго промежутка времени ("пересъдивъ мало днъй") церковь была заложена и доведена почти до окончанія. Поэтому основаніе ея должно отнести во времени до 1085 года. Но такъ какъ съ этого года начались непріязненныя отношенія Ярополка съ дядею, в. вн. Кіевскимъ, и затімъ послідовало изгнаніе его, то дальнійшая постройка церкви должна была пріостановиться. Примирившись же съ Всеволодомъ, Ярополвъ могъ возобновить постройку, но вследствіе смерти не довель её до конца. Это, въроятно, сделали его сыновья-Ярославъ и Всеславъ, которымъ Всеволодъ далъ во владвніе Берестье.

Что касается дальнёйшей судьбы Дмитріевскаго монастыря, то въ лётописи мы находимъ довольно загадочное извъстіе. Подъ 1128 г. (чрезъ 41 г. послё смерти Ярополка) записано: "В се же лёто преяща иерковъ Дмитрия Печеряне, и нарекоша ю Петра съ грёхомъ великимъ и неправо " 2). Здёсь, во-первыхъ, недостаточно опредёленное указаніе на какую-то церковь св. Димитрія; а во-вторыхъ—странный самъ по себё фактъ: печеряне неправо присвоили себё чужую церковь и, мало того, переименовали её. Итакъ, относится ли это извёстіе къ нашей монастырской церкви св. Димитрія или здёсь рёчь о какой-то другой? Различные из-

¹) Ha. 144.

<sup>2)</sup> Лавр. 284; Ник. 155; Воскр. 28; Кенигсб. 184.

савдователи понимають его различно. Татищевъ напр. перефразировалъ его такимъ образомъ. "въ Печерскомъ монастыръ монахи церковь святаго Димитрія перенесши именовали съ великимъ грфхомъ и неправдою святаго Петра"; а въ примвчанім поясняєть: "Сію церковь святаго Петра, мвю, только для угожденія Мстиславу Великому вменовали, ибо ему при крещеніи имя дано Петра, а отецъ его быль Өеодоръ, въ вотораго онъ имя церковь святаго Өеодора построилъ, а отецъ его при себъ монастырь Өеодоровъ создалъ 1). Объяснение это слишкомъ искусственное. Во-первыхъ, лётописецъ говорать лишь о томъ, что церковь была присвоена, но была ли она и перенесена съ своего мъста, -- это неизвъстно. Во-вторыхъ, у Мстислава-Өеодора, основателя Өеодоровскаго монастыря (1128), сколько извёстно изъ лётописи, не было сына Мстислава-Петра, воторый бы построиль во имя его церковь св. Өеолора.

Преосвященный Макарій, относя лѣтописное извѣстіе въ Изяславову монастырю, самый фактъ присвоенія понималь въ смыслѣ упраздненія монастыря или потери самостоятельности <sup>2</sup>). Проф. Голубинскій, напротивъ, не видить здѣсь указанія на нашъ монастырь: "то была церковь, а не монастырь" <sup>8</sup>). Больше всѣхъ обращаетъ на себя вниманіе мнѣніе протоіерея Лебединцева <sup>4</sup>). Онъ относить извѣстіе лѣтописца въ монастырю Изяслава и объясняетъ фактъ присвоенія его такимъ образомъ. Извѣстно, что Ярополкъ и его дочь <sup>5</sup>) питали глубовое уваженіе къ монастырю Өеодосія. Послѣдняя съ свониъ супругомъ Глѣбомъ Всеславичемъ Минскимъ и похоронены были въ Печерской церкви. Супругъ ея умеръ въ 1118

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россійская, 2 кн. 237 и 382 стр.

¹) Ист. Руссв. Церк. II т, 1868 г. 90-91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. Руссв. Церв. 1 т. 2 пол. 256.

<sup>4)</sup> См. "Динтріевскій монастырь, построенный въ Кіев'я в. кн. Изяславонъ Ярославиченъ, его судьба и изстность". Кіев'я. 1877 г.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) По преданію, имя ей Анастасія. Спионсись 1836 г. 112 стр.

году, а сама она-въ 1158. Такимъ образомъ, присвоеніе церкви случилось на 10-мъ году ея вдовства. Въ этомъ же (1128) году умеръ последній внукъ Изяслава, племянникъ Ярополва, Изяславъ Святополчичъ. Оставшаяся въ живыхъ дочь Ярополка, Глебовая внягиня, одна лишь имела право на фамильный Дмитріевскій монастырь и церковь св. Петра. Изъ любви же къ монастырю Печерскому она могла передать ему свое право. Церковь св. Петра оставалась еще неоконченною. И воть братія печерская, желая ув'єков'єчить имя родителя благод втельницы, но не желая достроить его церковь, перенесла просто название ея-св. Петра на стоявшую въ целости церковь св. Димитрія. Побужденіемъ къ переименованію могло служить то, что послёдная церковь самымъ названіемъ своимъ напоминала того князя, который нъкогда угрожалъ раскопать пещеру Антонія и самого его принудиль бъжать въ Черниговъ.

При неясности и неопредъленности лътописнаго извъстія объяснение это представляется правдоподобнымъ. Но все-тави оно не предръшаетъ нъкоторыхъ недоумъній. Лэтописецъ въдь говорить объ одной церкви св. Димитрія, а не о монастыръ, имъвшемъ при томъ двъ церкви, хотя бы одна изъ нихъ, предположимъ, и не была докончена. Съ другой стороны, древніе "отніе" монастыри, какимъ быль и Дмитріевскій, не составляли такой фамильной собственности, которую можно было бы передавать изърукт въ руки. И мы не внаемъ въ теченіе разсматриваемаго періода ни одного случая подобной передачи. Къ тому же лътописецъ называетъ поступовъ "великимъ гръхомъ" и несправедливостію. Но какой быль бы гръхъ, если бы внягиня, которая одна только имъла право на монастырь, передала его въ въдъніе печерской братіи? И, если лепописецъ называеть это несправедливостію, то, значить, быль кто-то, который отстаиваль свои права на эту церковь, но съ которымъ поступили несправедливо; между темъ на Ярополкову церковь никто не ималь права, кроме

внягини Глебовой. Наконецъ, есть основание утверждать, что Динтріевскій монастырь продолжаль существовать и впоследствін независимо отъ монастыря Печерскаго. Во-первыхъ, о вакомъ-то "св. Димитрів" (церкви или монастырв-неясно) упоминается въ грамотъ Георгія, сына извъстнаго Шимона, ван Симона, написанной имъ по поводу обновленія раки преп. Өеодосія, следовательно, не ранее, какъ въ 1130 г. <sup>1</sup>). "Сего ради пишу камъ, читаемъ въ ней, яко вси вписани въ молитву святого Өеодосія: тъ бо объщаль отпю моему Симонови, яко о всвхъ черньцвхъ, тако о васъ молита, юже повелв молитву вложити въ руку свою въ гробъ, чая объта святого, иже извъсти нъкому богоносныхъ тъхъ отець, глаголя тако: рци сынови моему, уже въспріяхъ благая молитвы ради святого, потщи и ты въ следъ мене приити добрыми делы; аще ли вто не всхотевъ благословения и молитвы, уклонити отъ него возлюбитъ, клятва да приидитъ ему, сего ради правну его любовь имфють къ святому Дмитрию, и ту (имфють) мъсто есть въ немъ; аще кто ихъ лишенъ, подо клятвою суть своихъ прародитель и отець, и своею волею отмівщають молитвы и благословенія и обета преподобнаго <sup>2</sup>). Повидимому здёсь разумёется монастырь св. Димитрія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Паматинкахъ русси литерат. XII и XIII в. Яковлевъ. LXXXVIII стр. Этого Поликарпа не должно сившивать съ Поликарпонъ I, игуменомъ Печерской Лавры (1164—1182). Лавр. 336; Ин. 423.



<sup>1)</sup> Mn. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятняки русси. литер. XII и XIII в. Яковлева. 1872. СХУІІ стр. свазавін объ окованія рази преп. Өеодосія).

Этотъ Поликарпъ, составитель 2-й части Патерика, родственникъ Симона, въ 1215 году увхалъ вмъстъ съ Симономъ во Владиміръ; потомъ, неизвъстно когда, возвратился въ Лавру и былъ игуменомъ сначала въ Косьмодаміановскомъ, а потомъ нъкоторое время въ Дмитріевскомъ монастыръ. Увъщательное посланіе Симона побудило его опять возвратиться въ Лавру.

Итакъ, поинимая во вниманіе, что Дмитріевскій монастырь продолжаль существовать и въ первой половинъ XIII в., мы должны придти къ такому заключенію, что разсматриваемое извъстіе льтописца относится не къ Изяславовой, а къ какой-то другой церкви св. Димитрія, какой именно, -- сказать трудно; въ летописи не упоминается о другой кіевской цервви этого святаго. Но это не должно представлять большаго затрудненія: въ ней упоминаются далеко не всв перкви, существовавшія въ то время въ Кіевъ. Можно только предполагать, что она стояла по сосйдству съ Печерскимъ монастыремъ. Не та ли это церковь, которую Сильвестръ Коссовъ, говоря о погребеніи Ярополка, называеть Дмитріевскимъ монастыремъ и илацъ которой быль заметенъ еще и въ еговремя. "Pochowali, говорить онъ, w teyze Cerkwi S. Piotra ktoraja Jaropolk w tym monasteru (Дмитріевскомъ), budowac byl zaczal teraz te monasteru tylko plac iest niedaleko monasteru pieczarskiego"..? 1). Во всякомъ случав свидвтельство Коссова всего менве можеть быть отнесено къ Дмитріевскому монастырю Изяслава. -- О дальнейшей судьбе его ничего неизвъстно. Въроятно, онъ не существоваль уже послъ татарскаго погрома.

Извёстны нёкоторые игумены Дмитріевскаго монастыря. Первый—названный выше Варлаамъ. Онъ былъ сывъ боярина Іоанна и жены его Маріи, внукъ извёстнаго воина Вышаты. Отецъ предназначалъ его къ боярской службъ. Но посёщеніе



<sup>1)</sup> Paterikon, crp. 56.

Антоніева монастыря возбудило въ немъ непреодолимое стремленіе въ подвижнической жизни. Ни угрозы и побои отца, ни ласки нареченной невъсты не поколебали его твердости. Сдълавшись игуменомъ сначала Печерскаго, а потомъ Дмитріевскаго монастыря, Варлаамъ дважды путешествовалъ на Востокъ, въ первый разъ въ Іерусалимъ, во второй въ Константиноноль. На обратномъ пути Варлаамъ "доиде града Володимера (Волынскаго), и вниде въ монастырь ту сущій близь града, нже нарицаютъ его Святая Гора, и ту успе, съ миромъ о Господъ, житію конецъ пріятъ, заповъдавъ сущимъ съ нимъ да допроводятъ тъло его въ монастырь блаж. Оеодосія, и ту положатъ е, и вся сущая, яже би купилъ въ Константивъ градъ, иконы і ино, еже на потребу, повелъ сія вдати блаженному «1).

Вторымъ игуменомъ былъ Исаія, воспитанникъ тоже Антоніева монастыря не менве достойный, чвмъ и его предшественникъ. Онъ былъ взять въ Дмитріевскій монастырь также по желанію Изяслава и съ благословенія Өеодосія. Исаія начальства санъ воспрія и бысть благоискусенъ братіи наставникъ и добрый пастырь, врученное себв стадо добрв пасый" 2). Князь радовался такому игумену. Но въ 1077 году, по смерти еп. Ростовскаго Леонтія, Исаія "судомъ Божіимъ и избраніемъ всёхъ" былъ поставленъ на его мъсто. Въ 1088 г. онъ присутствовалъ въ Кіевв на освященін Выдубицкой перкви. Умеръ въ 1090 г.—Кто былъ его преемникомъ, неизвъстно. Но изъ последующикъ игуменовъ извъстны. Оеофилъ и Поликарпъ. О последнемъ мы уже говорили; о первомъ узнаемъ изъ Степенной книги: въ 1115 году Өеофилъ

<sup>2)</sup> Жигіе препод. Исаін въ Цатеривъ Печерскомъ д. 80.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе преп. Өеодосія. Посабднія слова въ этомъ навфстія о кончинѣ Варлавна дають заключать, что онъ скончался еще при жизни Өеодосія, умер-маго 3 мая 1074 г. (Ип. Лът. стр. 129-139).

участвоваль въ перенесеніи мощей Бориса и Глівба въ новую церковь  $^{1}$ ).

Изъ подвижниковъ Дмитріевскаго монастыря извѣстенъ Лаврентій затворникъ. Объ этомъ находимъ извѣстіе въ посланіи Поликарпа II, составителя 2-й части Патерика, къ Акиндину II, игумену Печерскому (умеръ послѣ 1231 г.) 2). Здѣсь о Лаврентів Затворникъ между прочимъ говорится, что когда братія печерская возбранила ему подвизаться въ затворѣ, сій же Лаврентій шедъ къ игумену къ святому Дмитрію въ Изяславль монастырь и затвори себѣ" 3). Неизвѣстно, когда онъ жилъ и подвизался 4).

Изяславовъ монастырь пользовался уваженіемъ преп. Өеодосія. Въ житій его говорится, что онъ съ братіей ходиль сюда въ день храмоваго праздника великомученика Димитрія 3).

По обыкновенію того времени, при монастырѣ была фамильная усыпальница. Но въ лѣтописи только о Ярополкѣ сказано, что онъ былъ положенъ въ церкви св. Цетра. Самъ же Изяславъ былъ похороненъ въ Десятинной ц. Богородицы <sup>6</sup>). Что касается двухъ другихъ сыновей его—Мстислава и Святополка, то послѣдній былъ положенъ въ своей Златоверхой церкви архангела Михаила († 1113 г.), а Мстиславъ умеръ



<sup>1)</sup> Степен. км. 212 стр

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jasp. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Памягнякахъ Русск. литер. XII и XIII в. Яковлева, въ пославів Поликарна къ печерск. архим. Акиндину СХХІХ стр.

<sup>•)</sup> Поликариъ, сказавъ о житін Никиты затворника, продолжаеть: "По сема них нікто брать именемъ Лаврентій", т. е. Лаврентій подвизался или одновременно, или послів Никиты, который съ 1096 по 1109 г. быль еп. Новгородскимъ (II Новг. 189). Послів Лаврентія Поликариъ говорить объ Аланить. Этотъ быль постриженъ Антоніемъ, но умеръ при Іоанить І. Послівдній скончался около 1103 года. Такимъ образомъ Лаврентій подвизался или въ конців XI или въ началь XII віжа.

<sup>5)</sup> Несторово житіе Өеодосія въ "Памати. русск. литер. XII в XIII в." Яковлеви. 1872 г. XLII стр.

<sup>6)</sup> Mn. 141.

въ Полоцив (1069 г.) 1). Возможно, что отецъ перевезъ его оттуда въ фамильную усыпальницу кіевскую, что бывало въ то время нервдко. Можно также догадываться, что и внягиня Ярополкова съ двумя сыновьями Ярославомъ и Вячеславомъ были положены въ "отней" имъ церкви. Въ 1101 году, послв неудачной попытки Ярослава "затвориться" въ Берестьв, в. кн. Святополкъ вывелъ его оттуда и держалъ при себв въ Кіевв. Сюда же, конечно, были перевезены мать его и братъ. Ярославъ умеръ 11 августа 1103 г., а Вячеславъ 13 декабря 1104 г. 2). Оба они, безъ сомивнія, были положены рядомъ съ отцомъ. Когда умерла мать ихъ, неизвестно. Наконецъ, въ 1107 г. 4 генваря скончалась княгиня Изяслава 3). Она была похоронена или въ Десятинной церкви, гдв лежалъ супругъ ея или въ своемъ Дмитріевскомъ монастыръ.

Гдѣ находился монастырь? По свидѣтельству Сильвестра Коссова, онъ стояль близь Печерской Лавры. Этому указанію слѣдоваль и м. Евгеній 1). Въ Патерикѣ печерскомъ, переписанномъ и отчасти передѣланномъ при Петрѣ Могилѣ (1628—1646) и преемникѣ его Іосифѣ І Тризнѣ (1647—1656), мѣсто нашего монастыря указано точнѣе—на Кловѣ. Въ этомъ Патерикѣ между прочимъ житія преп. Варлаама и Исаіи озаглавливаются такъ: "Житіе преподобнаго отецъ Варлаама, игумена Печерскаго, посемъ святаго Димитрія мученика, бывшаго игумена монастыра Изяславля, иже на Кловъ", "Житіе иже во святыхъ отца нашего Исаія чюдотворца, игумена бывшаго монастыра святаго Димитрія, иже на Кловъ").

<sup>6)</sup> Манускринтъ находится въ библютекъ Троицко-Сергіевой Лаври.



¹) Mn. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Въ се же лъто преставися Ярославъ Ярополчичъ". Лавр. 266; Ин. 182. Воскр. 11; Няк. 138. "В томже дътъ преставися Вячьславъ Ярополчичъ". Ип. 185; Лавр. 270; Воскр. 20; Ник. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ то же лъто преставися внягини "Святополча мати" Ип. 187; Лавр. 272; Воскр. 21; Ник, 141.

<sup>4)</sup> Опис. Кіево-Печерской Латры, 6 стр., 7-е приміч.

И еще въ первой четверти настоящаго стольтія кіевскіе старожилы указывали его мёсто недалеко отъ Клова-тамъ, гдё находится нынъшняя нъмецкая Кирха 1). Но въ тоже время Берлинскимъ высказано мевніе, что Изяславовъ монастырь быль на Михайловской горь, въ юго-восточной части нынышняго Златоверхаго монастыря 2). Мивніе это поддерживается и протојереемъ Лебединцевымъ. Основанія для него следующія. Въ 1758 г. при закладкі ограды открыть быль къюго-востоку отъ Михайловской церкви каменный фундаментъ болве, чъмъ одной церкви. Кромъ того найдены барельефныя изображенія св. Димитрія и св. Георгія на доскахъ враснаго шифера. Это навело Берлинскаго на мысль, что найденнные фундаменты суть остатки церквей Дмитріевскаго монастыря. Своему предположенію онъ нашель подтвержденіе въ письменныхъ дёлахъ бывшаго до пожара 1811 г. кіевскаго мавъ справъ 21-й подъ 1654 г. было гистратскаго архива: упоминаніе о "Дмитріевскомъ" взвозв и "Дмитріевской" лукомъ на южной сторонъ Михайловской горы. Начинаясь на Александровскомъ спускъ близь нынъшняго зданія водопроводнаго общества, онъ поднимался на гору по направленію къ Михайловскому монастырю и врёзывался въ монастырскій садъ. Самыя названія "Дмитріевскій" взвозъ, "Дмитріевская" лукома указывають на стоявшій здісь гдів-то Дмитріевскій монастырь.

На тоже указываетъ и замъчаніе двухъ рукописныхъ Прологовъ XIII в., изъ коихъ одинъ принадлежитъ С.-Петербургской публичной библіотекъ, а другой—Московской духовной типографіи <sup>в</sup>). Въ житіяхъ св. Владиміра, помъщен-

<sup>1)</sup> М. Максимовичъ. Собр. соч. II т. 107 стр., примъчаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Краткое описаніе Кієва 1820 г. 88—89 и 161—164 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ Чтен. Имп. Моск. Общ. Истор. и Древн. за 1858 г. 4 гл. III отд. 7 стр. "Описаніе семи рукописей Имп. С.-Петерб. публ. библ". Даеровскаго —Огрывовъ втораго Продога напечатанъ въ тёхъ же Чтенімхъ за 1846 г. 2 к. 8 стр.

нихъ въ нихъ подъ 15 іюли, говорится, что кіевляне были прещены въ Почайнъ близь того мъста, "идеже нынъ церквы есть Петрова". Правда, въ позднейшемъ Прологе XV-XVI в., въ словъ "о успеніи блаженнаго и великаго князя Владимира, врестившаго русскую землю" (подъ 15 іюля), сказано: оттолъ наречеся (мъсто крещенія) мъсто святое, идъже и нынъ есть цервви святую мученику у Торова", а въ печатномъ Прологъ: "идъже нынъ церковь есть св. мучениковъ Бориса и Глъба" 1). Это означаетъ, что въ XV-XVI в. древней церкви св. Петра уже не существовало, на мъстъ же ея была поставлена новая церковь въ честь св. мучениковъ. Теперь, какая же церковь св. Петра стояла близь святаго мъста? Очевидно, здъсь нельзя разумъть церковь, стоявшую на Берестовомъ. Последняя называлась церковью св. Апостоловъ 2), а не церковью св. Петра, притомъ Берестовое находилось ндали оть мфста крещенія. Но затемъ известна одна лишь Ярополкова церковь св. Петра. Её-то и должно разумьть въ данномъ случав. Другой церкви близь Почайны ни въ древнее, ни въ поздивите время мы не знаемъ. Почавна въ старину впадала въ Дивпръ противъ Крещатика 3). Но впоследстви узкая полоса, отделявшая её отъ Дивпра, поврылась водою, вслёдствіе чего устье Почайны само собою передвинулось далеко на свверъ. Этимъ устраняется кажущееся противорвчіе между показаніемъ літописи, что Кіевзяне были врещены въ Дивпрв, и показаніемъ Пролога, что они врестились въ Почайнъ. Итакъ, съ большою въроятно-

<sup>\*)</sup> Бераннскій. Краткое Опис. Кіева. 187—188 стр.—М. Мак виовичъ. Собр. соч. 11 т. 94—95 стр.



<sup>1)</sup> Опис. рукоп. Румянд. Музел. 460.—Исторія русс. церк. Макарія 1868 г. І т. 107 примъчаніе и 58 стр.—Тоже и въ Синопсисъ 1835 г. 70 стр.—При этихъ свидътельствихъ замъчаніе составителя Степенной кинги (1 ч. 141), что на містъ крещенія "поставлена быстъ церкові во имя святаго мученника Турова", должно быть признано искаженіемъ выраженія: "церкви святую мученна у Турова", въролтно урочища.

<sup>2)</sup> Hn. 109; Jasp. 152.

стью можно признать, что Ярополкова церковь св. Петра находилась близь "святаго м'вста". Вм'вст'в съ этимъ и Дмитріевская церковь, нужно полагать, стояла не на Клов'в, а зд'всь гд'в-то, можетъ быть, и на Михайловской гор'в въ оград'в нынёшняго монастыря.

Какъ же быть съ свидетельствомъ Сильвестра Коссова? Обывновенно его отвергають, вакь ни на чемъ не основанное, и не допускають не только того, чтобы Изяславовь монастырь стояль близь Лавры, но даже и того, чтобы тамъ стояла какая-либо иная церковь св. Димитрія. Но нізтъ никакого основанія отрицать собственно последнее. Могла существовать церковь св. Димитрія на Клові, въ монастыріз Стефаничемъ или близь него. И ошибва Коссова будетъ ваключаться лишь въ томъ, что онъ неизвестную по своему происхожденію церковь назваль монастырем св. Димитрія, назваль по незнанію, гдв находился последній, такъ какъ отъ него въ то время не оставалось никакого видимаго следа. Равнымъ образомъ и извъстіе лътописца о присвоеніи печерянами церкви св. Димитрія, можно думать, относится въ этой неизвъстной церкви на Кловъ.-Упомянемъ, наконецъ, что Изяславъ построилъ еще деревянную первовь Бориса и Глаба въ Вышгорода 1).

# Николаевскій женскій монастырь.

Супругів Изяслава, неизвівстной по имени, приписывають основаніе Николаевскаго женскаго монастыря, въ которомъ приняла схиму мать Феодосія ок. 1056 г. 2). Основаніемъ для этого служить Несторово сказаніе объ обстоятельствахъ ен постриженія. "Блаженный Феодосій, читаемъ въ житіи его,... въщедъ съповіда великому Антонію (о намітреніи своей матери постричься), онъ же (Антоній), услышавъ, прослави Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Голубинскій. Ист. Рус. Ц. 2-я полов. 1-го т. 256 стр.



¹) Ku. 127.

га... и, взявстиво о ней килини, впусти ю в монастырь женьскь, именуемь святаю Николы и тоу пострыжени ей быти и въ мнишескую одежду обличенъ основань монастырь; не видно, къмъ быль основань монастырь; не видно также и изъ другихъ источниковъ. Ни въ какой лътописи о Николаевскомъ женскомъ монастыръ этого времени не упоминается. Но на томъ основаніи, что Антоній считаль нужнымъ дать знать княгинъ о намъреніи матери Феодосія прежде, чъмъ она вступила въ самый монастырь, можно предполагать, но не болъе, что монастырь этотъ принадлежалъ княгинъ и ею быль основанъ.

Гдв онъ находился? По свидетельству Сильвестра Коссова, онъ находился въ виноградномъ саду нынёшняго Пустынно-Николаевскаго монастыря, который до 1690 года былъ на Аскольдовой могилъ 2). Да и на осноявніи літописи можно догадываться, что онъ находился тамъ где-то. Подъ 1151 г. записано: "Изяславъ (послѣ побъды надъ Юріемъ Долгорукимъ) с Вячеславомъ съде в Киевъ; Вячеславъ же на Велецемъ дворе, а Изяславъ подъ Угорьскимъ" 3). Стало быть подъ Угорскимъ былъ княжъ дворъ. Вспомнимъ, что князья вићли обывновеніе строить церкви или монастыри при своихъ загородныхъ дворахъ. Можно поэтому полагать, что и при этомъ дворъ былъ монастырь-Николаевскій подъ горой или на горъ. Послъднее будетъ въроятиъе: дворъ стоялъ подъ Угорскимъ, а монастырь на горъ Угорской, иначе называемой Аскольдовой могилой. Во время лЕтописца вдёсь была Цервовь Николая, построенная накимъ Ольмою. Но Николаевскій

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ип. 307. стр. 229, Воскр. 56; въ Никон. 191 ошибочно: "Изяславъ (сълъ) въ "Подугорскомъ" дворъ".



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памативки Рус. автер. XII в XIII в. Яковдева. 1872 г. XIII стр.; также Патер. Печер. 1773 г. 21 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Paterikon Silvestra Kossova. 28 стр. — Сравии: "Тератврупµа" Kalnophoyskiego. 24 стр. — Географич. опис. Кіева. Новгородцева. 1784 г. въ Сбори. матер. для истор. топогр. Кіева. II отд. 143 стр.

монастырь имѣлъ, конечно, свою особую церковь, потому что лѣтописецъ, говоря о перкой, не упоминаетъ, чтобы при ней былъ монастырь. Да и не въ обычаѣ того времени было устроять монастырь при чужой церкви.

Древнее преданіе, записанное въ Исторіи Рос. ісрархіи арх. Амвросія 1) и у Фундувлея 2), повторенное затъмъ преосвящ. Макаріемъ 3), повторяемое и теперь въ "Путеводитедяхъ по Кіеву", говоритъ, что въ 1113 г. в. кн. Кіевскій Мстиславъ, сынъ Владиміра Мономаха, производя ловы въ той лісистой містности, гді теперь Николаевскій монастырь, заблудился. Вдругъ онъ унидель яркій светь, исходившій, вакъ оказалось, отъ иконы Святителя Николая. Икона стояла при той самой дорогъ, которую искаль князь. Въ благодареніе Богу онъ поставиль на томъ місті церковь во имя свят. Николая и перевель къ ней Николаевскій монастырь, преобразованый предъ твиъ въ мужской. Въ 1159 г. Андрей Боголюбскій будто бы подчиниль его Печерскому.—Но это преданіе не можеть быть признано достовірнымь: оно не согласно съ повазанінми летописи. Въ 1113 г. 16 апр. на Кіевскій столь сёль только отець Мстислава Владиміръ Мономахъ; а самъ Мстиславъ съ 1078 по 1117 годъ сидълъ въ Новгородъ, по волъ дъда в. ин. Всеволода I, затъмъ быль переведень отцемь 17 марта 1117 г. въ Вышгородъ. Такимъ образомъ въ 1113 г. онъ еще не былъ Кіевскимъ княземъ; да, кажется, и совстиъ не могъ присутствовать въ Кіевъ: въ 1111, 1112, 1113 годахъ онъ быль занять войною съ племенами Чуди. Потомъ въ 1113 г. онъ дъйствительно заложилъ перковь св. Николая только не въ Кіевъ, а въ Новгородъ на княжемъ дворъ у Торговища 4). Преданіе говорить, что поводомъ въ этому послужило чудесное исцеле-

<sup>1)</sup> IV 4. 522 ctp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Обозрѣніе Кіева въ отношенія въ древностанъ 69.

<sup>\*)</sup> Ист. Рус. II. 1869 г. II т. 95.

<sup>\*)</sup> Ип. 199; II Новгор. 122; Воскр. 23; Никон. 143.

ніе внязя отъ бользни 1). Какимъ образомъ сложилось преданіе о построеніи имъ церкви и въ Кіевъ—непонятно. Не было ли чего подобнаго съ нимъ въ Новгородъ, и не пришло ли это преданіе изъ Новгорода въ Кіевъ вмъсть съ Мстиславомъ, когда онъ въ 1125 году вступилъ на Кіевское княженіе?

Сказаніе о томъ, что Андрей Боголюбскій подчиниль въ 1159 году Николаевскій монастырь Печерскому основывается на грамотв, которую онъ даль будто бы этому монастырю во исполнение воли своего отца. Грамота его не сохранилась. Известна лишь копія ея, выданная будто бы въ 1592 г. Константинопольскимъ патріархомъ Іереміей печерскому архимандриту Мелетію 3).—Но и то преданіе несогласно съ повазаніями летописи. Въ 1144 году осенью въ Кіеве сель Юрій Долгорукій. Андрея Боголюбскаго онъ посадиль въ Вышгородъ; но тотъ помимо воли отца ушелъ въ томъ же году въ Суздаль. Соединивъ 1158 году подъ своею властію Ростовъ, Суздаль и Владиміръ, онъ княжилъ на съверъ до 18 іюня 1175 года. Въ этомъ году онъ умеръ, никогда не бывавь вел. кн. Кіевскимъ, какимъ онъ представляется въ грамотв. Въ тотъ самый годъ, вогда будто дана была грамота —1159, въ Кіевъ сидълъ преемникъ Юрія—Изяславъ Давидовичъ Черниговскій (1158—1159), а съ 22 сентября

з) Копія эта приложена въ Описанію Кісью Печерской Лавры М. Евгевія Ж 1.



<sup>1)</sup> Предавів таково. Мстиславь быль болень въ 1106 г. Святитель Николай, явивинсь ему во сив, повелвять отправить посольство въ Кієвъ принести оттуда его икону, которыя исцванть отъ болвзии. Посольство, составленное изъдуховенства и болръ, въ теченіе трехъ двей носилось бурею по возань Ильненя. На 4-й день оне увидвли плававшую по волиамъ икону Свят. Николая: ока чудеснымъ образомъ была перенесена сюда изъ Кієва. Килаь, помолившись предъ нею, двйствительно выздороваль и въ благодареніе Богу построиль ц. св. Николая.—Замиствуенъ это предавіе изъ рукописи, хранящейся въ Музев Церк. Арх. Общ. при К. Д. Ак. Въ числе другихъ она заключается въ запискахъ о церквахъ Кієва, Москви, Ростова, Суздаля и др. № 339.

того же 1159 г. по 1169—преемникъ Изяслава Ростиславъ Мстиславичъ, внукъ Владиміра Мономаха (вторично). Даже послѣ взятія Кіева въ 1169 г. Андрей Боголюбскій не сѣлъ здѣсь, а посадилъ своего брата Глѣба.

Что касается копій, то она признается подложною. Впрочемъ, какова бы она ни была, для насъ важно лишь то, что ни Мстиславъ не могъ заложить въ Кіевѣ въ 1113 г. церкви св. Николая и перевести къ ней монастырь, ни Андрей Боголюбскій—подчинить его Печерскому монастырю. Когда и къмъ былъ уничтоженъ женскій монастырь и основанъ мужской?—неизвъстно. Достовърныя историческія свъдънія о немъ начинаются лишь съ XV в. Но древность его несомнънна.

### Златоверхо-Михайловскій монастырь.

Намъ уже извъстно, что Изиславъ Ярославичъ построилъ Дмитріевскій монастырь. Сынъ его Ярополкъ заложилъ въ немъ новую церковь во имя св. Петра. Наконецъ, другой сынъ, в. кн. Святополкъ—Михаилъ (1093—1113), слъдуя примъру отца и брата, создалъ въ 1108 году церковь въ честь Архангела Михаила близъ прежнихъ двухъ. Въ передълкъ она существуетъ и донынъ и составляетъ главную церковь или правильнъе—средній корабль главной церкви Златоверхаго монастыря. Нъкоторые приписываютъ Святополку основаніе при церкви и монастыря 1). Другіе полагаютъ иначе. Святополкъ, говорятъ, поставилъ свою церковь въ Михайловскомъ монастыръ, основанномъ прежде него первымъ митрополитомъ Михаиломъ 2). Мнъніе это есть повторенное древнее преданіе, записанное въ Синопсисъ. "Повъдаютъ, говорится здъсь, яко первый при Владиміръ митрополитъ Михаилъ,

<sup>1)</sup> Голубинскій. Ист. Русс. Церк. 1 т. 2 пол. 258 стр.

<sup>2)</sup> Бердинскій. "Краткое описаніе Кіева" 175 стр.—М. Максимовичь. Собр. сочин. 2 т. "Обозрівніе стараго Кіева" 103 стр.—Закревскій. "Описаніе Кіева" 2 т. 506 стр.

Digitized by Google

носадивши иноковъ на горъ педалече отъ того Чортова беремища на свое имя и перковь святаго Архистратига Михаила созда" 1). Однакожъ, какъ ивтъ достаточнаго основанія приписывать устройство монастыря самому Святополку, такъ нётъ вного основанія, кром'в преданія, приписывать его и митрополиту Михаилу. Въ самомъ дёлё, въ лётописи говорится: "В лёто 6616 заложена быть церкои св. Михаила Златоверхая, Святополкомъ княземъ 2), и нигдъ не упоминается о монастыръ при ней; тогда какъ о церквахъ, при которыхъ были монастыри, летописецъ обывновенно выражается такъ: "монастырь святаю Димитръя" (Ип. 112 стр.), "церковь святаю Михаила въ монастыри Всеволожи" (122 стр.), "Василько (Теребвольскій) иде повлонитися въ святому Михаилу въ монастырь" (168 стр.), Янка положена была "у святого Андръя въ монастыри" (197 стр.), "Игорь Ольговичъ "пострижеся въ монастыри святаго Өедора" (298 стр.) и т. п:

Съ другой стороны, приведенное свидътельство Синопсиса не имъетъ для себя основанія въ льтописи. "Это мивъніе, говоритъ протоіерей Лебединцевъ, принадлежитъ тому доброму времени, когда въ риторикахъ учили, что въ похвальномъ, надгробномъ или привътственномъ какому-либо лицу словъ не только можно, но и должно коввести родъ восхваляемаго въ самую отдаленную эпоху древности и связать его имя съ именемъ знаменитаго въ исторіи лица" в) и, прибавить, событія.—Монастырь при этой церкви становится извъстнымъ лишь съ конца XV в. 4). При отсутствіи историческихъ свидътельствъ о существованіи этого монастыря во времена Святополка естественнъе представлять дъло такъ, что этотъ князь поставилъ свою церковь въ предълахъ уже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симонсисъ 1836 г. 76 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин. 187; Лавр. 272; Густ. 288; Кенигсб. 174; I Новг. 4; Воскр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лебединцевъ. Динтріевскій монастирь. 10 стр.

<sup>\*)</sup> Въ рукописномъ помянние монаслиря на д. З. записано: "родъ княгини Ирини, ктиторки святия обитеми сея, аже созда вамений придадъ церкви въйханъя Господня въ Іерусалинъ". Извёстіе это относится во второй половина XV в.

существовавшаго монастыря—отняго, какъ это сдълаль и его братъ. Отъ главной церкви монастырь назывался Дмитріевскимъ. Въ послъдующее время, когда церковь св. Димитрія или по своей ветхости или по какой-либо другой причинъ была оставлена иноками и, наконецъ, совсъмъ уничтожилась, монастырь сгруппировался около Святополковой церкви св. Михаила и отъ нея получилъ новое названіе.

Итакъ. Святополкъ Изяславичъ основалъ одну лишь церковь въ честь Архангела Михаила, имя котораго онъ носилъ. Куполы церкви были вызолочены, отъ чего она называлась, какъ и теперь называется, Златоверхою. Въ Никоновской летописи находимъ дополнение къ этому известию. Здёсь сказано, что церковь эта была каменная "о пятинадесяти версёхъ и повлати ихъ (Святополкъ) златомъ и украси дивно" 1). Главный куполь не потераль своего блеска еще и въ половинъ XVII в.: ему удивлялся діавонъ Панелъ Алеппскій, бывшій въ Кіев'й вм'яст'я съ антіохійскимъ патріархомъ Манаріемъ два раза-въ 1653 и 1655 году. Впрочемъ, что касается числа куполовъ, то нъкоторые не допускають, чтобы ихъ действительно было 15°). И діаконъ Павель Алепискій, говоря о Михайловской церкви, не упоминаеть о нихъ, а, напротивъ, выражается такъ: "церковь имела высокій и блистающій золотомъ куполъ", н въ другомъ міств: "монастырь св. Михаила, знаменитый своимъ золотымъ куполомъ 3), какъ будто остальными куполами и чесломъ ихъ она не вы. дълалась изъ ряда другихъ віевскихъ церквей. Во всякомъ случать, было ли 15 куполовъ или нъсколько меньше, что въроятиве, но, какъ меньшіе по размъру и не выдававшіеся по своему вившнему блеску, они не обращали на себя вниманія путешественника.

Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> HBE. 141.

<sup>2)</sup> Голубинскій. ІІст. Русс. Цер. І т. 2-я пол. 76 стр.

э) Сборн. матер. для истор. топограф. Кіева. П отд. 177 стр. — Подобнымъ же образомъ выражаются о Михайловской церкви Эрихъ Лясота, бывшій въ Кіевъ въ 1594 г., и Рейнольдъ Гейденштойнъ. Ibid. П отд. 18 и 24 стр.

Устроивъ церковь и украсивъ её дивно, князь, въроятно, выдълилъ въ пользу ея и часть земельныхъ владъній. Въ лътописи объ этомъ ничего не говорится. Но есть документы XVI— XVIII в., утверждающіе, что позднъйнія земельныя владънія монастыря, какъ-то: Борщовская земля, смежное съ нею поле на Лыбеди, одинъ изъ острововъ днъпровскихъ и др. суть владънія "звъчныя", пожалованныя еще основателемъ церкви 1).

Мы не можемъ теперь судить о первоначальномъ внутреннемъ устройствъ и благольній Святополкова храма. Въ XVII-мъ же въкъ, по описанію Павла Алепискаго, оно было таково. "Въ монастыръ, говорить онъ, все строеніе деревянное, за исключеніемъ великолёпной, величественной и изящной церкви, устроенной изъ качня сь изв'ястью и им'яющей высовій, блистающій золотомъ куполъ. Она состоить изъ одного только ворабля. Со всёхъ сторонъ освёщается застекленными окнами... Что касается настоятельского мізста, то оно весьма великолівно и красиво; передъ нимъ, вліво, поивщенъ портретъ јерусалимского патріарха Өеофана, который въ влобувъ и рясв и держить кресть 2). Большой алтарь походить на алтарь св. Софін и Печерскаго монастыря и свабженъ тремя большими окнами; такимъ же точно образомъ въ центръ его написанъ образъ Богородицы, прямо стоящій въ золотыхъ украшеніяхъ съ воздётыми развератыми руками. Вблизи нея помъщенъ нашъ Господь, предлагающій сидащимъ по объ Его стороны ученивамъ божественный хлебъ и кровь. Ниже помещены рядами лики святителей, все съ надписями в). Вправо отъ этого алтаря есть другой съ вы-



<sup>1)</sup> См. "Кочію перечня ниущества Мхайловскаго монастыря, записаннаго на евангелін того же монастыря въ 1526 г". въ Сборн. матер. для истор. топогр. Кіева II отд. 23—24 стр., также "Онись краткую имѣвій монастыря Злаговерхо-Михайловскаго", составленную въ 1701—1736 г.; она хранится въ библіотекъ Кієво-Софійскаго собора подъ № 372-иъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наотоятельскаго мъста тенерь јитъ, а виъсто портрега Өвофана взображение благовърнаго ки. Александра Невскаго.

з, до настоящаго времени пе сохранились.

совимъ вуполомъ, влёво-третій 1). Итакъ, этотъ святой храмъ имъетъ трое дверей: самая большая съ запада; двъ другія ведуть въ двумъ клиросамъ. Позади леваго находится преврасная свиь, представляющаяся по лввую отъ васъ руку, когда вы входите; она имфетъ желфзиую створчатую дверь, идущую отъ верха до основанія и красиво разбитую на отдёлы, разнообразящіеся нарисованными цевтами и фигурами ангеловъ и святыхъ на тотъ же манеръ, что и въ св. Софіи. Внутри находится преврасный саркофагь, содержащій останки св. Варвары Бальбекской. Точно также вправо отъ васъ, когда вы входите въ церковь, находится еще придёль, на западномъ крыль, а за угломъ шестой. Поль весь изъ большой красной черепицы". Замъчателенъ былъ еще образъ св. Миханла: "всф его (архистратига) доспфхи: панцырь, запястія, забрало и шлемъ-изъ чистаго серебра раскращены и съ выволоченными выпуклостями; это дёлалъ способный мастеръ"<sup>2</sup>).

Не всё, конечно, эти черты внутренняго устройства и украшенія церкви изначальны. Такъ, еще въ XV в. на мъстѣ нынѣшняго Екатерининскаго придѣла неизвъстною княжною Ириною сооруженъ былъ придѣлъ въ честь входа Господня въ Іерусалимъ. Затѣмъ, до времени посѣщенія Павла Алеппскаго церковь была дважды обновляема: въ исходѣ первой четверти XVI в.—игуменомъ Макаріемъ (съ 1521 г.) и въ началѣ XVII в.—Іовомъ Ворецкимъ, впослѣдствіи митрополитомъ кіевскимъ (1620—1632) в). Въ томъ и другомъ случаѣ дѣло не обходилось безъ внутренняго переустройства церкви.

<sup>3)</sup> Сильностръ Коссовъ: Paterikon, 180—191 стр. и Кальнофойскій: "Тератоорупµа" 46 стр. называють Іова Ворецкаго реставраторовъ Михайловской церкви, бывшей въ разрушения.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Теперь въ съверномъ полукружін—жертвенних, стоящій на срединъ въ видъ престола; а въ южномъ—престоль въ честь входа Госнодия въ Герусалимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн. матер. для истор. товогр. Кіева II отд. 82—83 стр.

Тавимъ образомъ, въроятно, не всъ 6 придъльныхъ алтарей были устроены самимъ Святополвомъ. Неизвъстно и то, какой древности былъ упомянутый образъ Архангела Михаила. Изображеніе патріарха Өеофана было написано при Іовъ Борецкомъ. Но, затъмъ, что касается общаго плана церкви, количества дверей и оконъ и, можетъ быть, большей части мозаическихъ изображеній, то все это въ первой половинъ XVII в. сохранялось еще въ неизмѣнности отъ временъ Святополка, такъ что Павелъ Алепискій въ этомъ отношеніи вицёль настоящую Святополкову церковь.

Михайловская церковь была "отнею" въ родъ Святополва. По обычаю того времени, она служила для нихъ усыпальницей. Здъсь прежде всъхъ былъ положенъ самъ основатель ея въ 1113 году. Предъ его смертью было малое затменіе солнца. Лътописецъ по этому поводу замъчаетъ:
"бысть знаменье въ солнцъ, преявльше Святополчью смерть".
Князь умеръ послъ Пасхи 16 апръля за Вышгородомъ, откуда его привезли въ Кіевъ и положили въ церкви св. Мизаила, "юже бъ самъ создалъ" 1). При этомъ его княгиня,
въроятно, Варвара раздала богатую милостыню по монастырямъ, попамъ и убогимъ 2).—Послъ смерти Святополка Вла-

<sup>1)</sup> Ип. 197-198; Лавр. 275-276; Густ. 283; I Новг. 4; II Новг. 123; Няк. 143: Степен. вн. 1. 245; Воск. 22.

а) Объ этой Варварв узнаемъ изъсказанія о мощахъ св. ведикомученици Варвары. Это сказаніе составлено въ XVII в. нгуменомъ Михайловскаго монастиря Оеодосіємъ Софоновичемъ и внесено святымъ Димитріємъ Ростовскимъ въ четьи-минен подъ 4 дек. По сказанію, Варвара была дочь греческаго имп. Алексвя Коминиа. При выходв замужъ за Святонолка, она принесла съ собою въ Кіевъ мощи св. ведикомученици Варвары, которыя были положены въ построенной Святонолкомъ церкви св. Михаила.—Наша літопись не упоминаетъ о женитьбів Святонолка на греческой паревив, не говорить и о мощахъ св. Варвары. Не упоминается о нихъ ни въ какихъ другихъ памягникахъ нашихъ до конца XVI в. Съ другой стороны, извістно, что у Алексів Коминиа не значится дочери Варвары, что і дочери его, носившія другія имена, были въ запужествів не въ Россів. А извістный паломинить Антоній Ядрейковичъ, бывшій въ Царьгізадві въ 1200 г., говорить, что онъ виділь мощи св. Варвары въ

даль его семь во владыне Туровь, гдь ны вогорое время княжиль Святополкь (1087—1093). Но хотя семья жила въ Туровь, однакожь члены ея желали по смерти лежать въ своей кіевской церкви. Такимъ образомъ, въ Михайловской церкви, по преданію, была положена Варвара († 1125) 1). Еще и теперь при входь въ церковь въ западной паперти сохраняются два надгробія: одно у южной стыны съ изобра-

**Парыградъ.** Не смотря на все это, есть возможность признать въ извъстной степени достовфрность сказанія Софоновича. По летописи известно, что Святоподкъ жиль сначала въ незаконной связи съ неизвъстною сожительницсю, отъ которой имълъ двухъ сыновей: Мстислава и Ярослава и двухъ дочерей. Сбыславу и Предславу. Дети эти были уже возраствы, когда Святополкъ сталъ вздвениъ княземъ въ 1093 г. Но ставъ великимъ княземъ, онъ, быть можетъ, ради. охраненія своего новаго достоянства, въ 1094 г. вступиль въ заковный бракъ съ дочерью половецкаго кана Тугоркана, неизвёстною по имени. Лётопись упоминаеть только объ этомъ бракв. Но чрезъ два года Тугорканъ вошель вовражду съ затемъ, быль убить въ война съ никъ и погребень въ Кіева въ 1096 г. Возможно, что вскоръ послъ этого была отвергнута Святополкомъ и жена, дочь Тугоркана, тамъ болае, что отъ нея, кажется, не было у него датей. После известия о браке его подъ 1094 г., въ течени 7-8 леть неть упоминаній о рожденіях отъ этого брана, (а такія упоминанія почти всегда есть въ летописять въ подобныть случаять). Между темъ у Сватополка уже въ старости, вогда ему было оволо 50 лать, рождаются дати: Изяславь и Брачеславь. Последній родился въ 1104 году; первый могь родить я годомъ ранее (общ они остались равно недорослыми по смерти отца въ 1114 г.) этихъ детей приходится признать детьми отъ новаго втораго брака Святонолва. Это и могъ быть бракъ съ гречанкою, хотя и не дочерью Алексви Коминиа, а княжною какой-либо другой греческой царской фамили, какихъ было не мало. Она-томогла называться Варварою и доставить мощи св. Варвары (т. е. часть ихъ) изъ Царъграда, но не ранве какъ после 1008 г., когда была построена цервовь св. Михаила, въ которой онв положены. По смерти Святополка она, ввродтво, жила въ Туровт при сыновьяхъ. Въ Туровъ существовалъ Варваринскій женскій монастырь, относимый містимых преданіемь кь до-монгольскому времени. Можетъ быть, строительницею его была эта килгии Варвара. Соображенія объ этомъ см. въ Книгв: Творенія св. отца нашего Кирилла Туровскаго, стр. IX - X. Кіевь 1880 г.

 $<sup>^1</sup>$ ) Въроятно ее разумълъ лътописецъ, когда нисалъ: "В лъто 6633. Цреставися внягнии Святонолчая февраля  $28^{\alpha}$ , Ин. 208; Лавр. 279.

женіемъ на ней лика Спасителя: здёсь быль положень Святополкъ, другое у съверной съ изображениемъ Богородицы: здісь, по преданію, была положена супруга.—Въ 1190 году 19 апраля умеръ и погребенъ здась Святополиъ, князь Туровскій, правнукъ основателя церкви; а въ 1193 году умеръ брать Святополка Глебъ. О последнемъ летописепъ говоритъ такъ: "Тое же зимы (1195 г.) преставися благовърный князь Глебъ Туровьски, шюринъ Рюриковъ, сынъ Гюргевъ, месяца марта и привезоща и въ кыевъ, и стрете и митрополить Киевскый, игумени вси и князь великый Рюрикъ Кыевъский и тако проводища его съ обычными пъсими, и пожалова Рюрикъ шюрина своего, бѣ бо любимъ ему, и, спрятавше тыо его, положиша въ церкви святаго Михаила Златоверхаго" 1). Нужно думать, что здёсь же были похоронены и два сына Святополка Изяславича: Брячеславъ и Изяславъ, которые вийств съ матерью жили въ Туровв. Первый умеръ 28 марта 1127 года, похороненъ же 5 апръля; второй умеръ 13 декабря 1128 года, а похороненъ 24 ч). Летописецъ не указываетъ, гдв именно они были похоренены. Но, обращая вниманіе на то, что между смертію и погребеніемъ того и другого прошелъ значительный промежутокъ времени, тогда вакъ въ другихъ случаяхъ умершихъ погребали, обывновенно, вскоръ послъ смерти, -- можно догадываться, что Брячеславъ и Изяславъ были погребены не тамъ, гдъ умерли, а въ иномъ мість, что, стало быть, этоть промежутокъ времени понадобылся для перевозви ихь изъ одного мъста или города въ другой. Въ вакой именно? Умерли они, въроятно, въ Туровъ,

<sup>2) &</sup>quot;Преставися Святополчичь меньшій Брячеславъ місяца марта въ 28 день, и погребенъ апріля въ 5". Лавр. 281.—"Преставися Изяславъ Святополчичь місяца денабря въ 13, а погребенъ бысть въ 24 день". Ип. 211; Воскр. 26 и 28; Густ. 293.



<sup>1)</sup> Ип. 466. Рюрикъ Ростисдавичъ († 1215) былъ женатъ вторынъ браюнъ на сестръ Глъба — Аннъ.

а перевезены были въ Кіевъ: здёсь была ихъ фамильная усыпальница.

Въ настоящемъ своемъ видъ Михайловская церковь имъетъ 7 куполовъ; на врестъ средняго изъ нихъ-золотой двуглавый орель, поставленный Богданомъ Хмельницкимъ; надъ главнымъ входомъ, на фронтонъ-мъдное изображение Архангела Михаила. Перковь имфетъ два внешнихъ придела: Варваринскій и Екатерининскій. Первый пристроенъ въ XVII в. Мелетіемъ Вуяхевичемъ, впоследствіи архимандритомъ печерскимъ (1690-1697); потомъ быль передъланъ бывшимъ Кіевскимъ генералъ-губернаторомъ княземъ Голицынымъ (1715-1719). Второй около того же времени сооруженъ иждивеніемъ княвя Алексвя Михаиловича Черкасскаго на мъстъ бывшаго въ XVI въкъ придъла входа Господня во Іерусалимъ. Длина храма равняется 14 саж., а ширина съ придълами-25. Средній корабль съ алтарными абсидами представляетъ собою остатокъ Святополковой церкви. По изследованію профессора Лашкарева, сохранились также: средній куполь, нівкоторая часть верхнихъ сводовъ надъ южнымъ концомъ архитектурнаго креста, двв мраморныя колонны съ капителями византійской формы, поставленныя снаружи у западнаго входа въ теперешній сфверный придёль и две другія капители той же формы, употребленныя вмісто базисовъ для вирпичныхъ колоннъ у съвернаго входа въ тотъ же придълъ 1). Отъ мозаики уцвивль въ алтарв средній поясь съ изображеніемъ въ центрів запрестольнаго полукружія тайной вечери. Вверху этой мозаической картины черными славянскими буквами написано: "Пріимите ядите се іесть тело мое ломимое за вы въ оставление гръховъ. Пите отъ нея вси се иесть кровъ моя новаго завъта изливаемая за вы... "Кромъ того въ алтаръ въ различныхъ мъстахъ сохранились изображенія нъкоторыхъ апостоловъ изъ 70, великомученика Димитрія, архидіа-

<sup>1)</sup> Труды третьяго архиол. съфада въ Россін, I т. 268-269 стр.



вона Стефана, прорововъ Захарів и Самувла, архангела, пейзажъ съ изображеніемъ Дівы Маріи въ положеніи прядущей. Навонецъ, масса мозавки хранится въ ризниців монастыря.

Кромѣ Ярополка и Святополка, изъ потомковъ Изяслава никто больше не заявилъ себя церковно-строительною дѣятельностію. Захудалые Изяславичи совсѣмъ не принимали участія въ дѣлахъ древней Руси послѣ смерти Святополка. Они были какъ бы удалены отъ центра политической и церковной жизни въ захолустье.

### Перкви и монастыри, построенные Святославомъ Ярославичемъ и его потомками.

#### Симеоновскій монастырь.

Святославу Ярославичу принадлежить основание въ Кіевъ Симеоновскаго монастыря. Лътописецъ упоминаеть о немъ въ первый разъ подъ 1147 годомъ, когда говорить объ убійствъ кіевлянами Игоря Ольговича Черниговскаго, внука Святославова: онъ былъ положенъ въ этомъ монастыръ. Напомнимъ кратво это событіе.

Игорь Ольговичъ въ 1146 году наслѣдовалъ віевсвій столь своему брату в. кн. Всеволоду (1140—1146). Братья не были любимы віевдянами. Попавшись въ томъ же 1146 году въ руки Изяславу Мстиславичу, внуку Мономаха, Игорь быль заключенъ сначала въ Выдубецкомъ монастырѣ, а потомъ въ порубъ св. Іоанна въ Переяславлѣ. Наконецъ, принявъ схиму въ віевскомъ Феодоровскомъ монастырѣ, князьнокъ принялъ здѣсь и мученическій вѣнецъ 19 сентября 1147 года, въ пятницу. Сначала его положили въ новгородской божницѣ св. Михаила на Подолѣ. "Суботѣ же свѣтающи, посла митрополитъ (Климентъ) игумена Онанью святаго Феодора, и пріѣха игуменъ, видѣ нагого и облече и, и отпѣ надънивъ обычныя пѣсни, везе на конець града в манастырь

святому Семеону, бъ бо манастырь отда его Святослава, тамо положища" 1). Въ другой разъ о Симеоновскомъ монастыръ упоминается подъ 1150 годомъ, когда летописецъ говорить о перенесеніи мощей Игоря въ Черниговъ: "Въ тоже веремя (1150) Святославъ Ольговичъ перенесе мощи брата своего Игоря отъ святаю Семена ис Копырева конца въ Черниговъ, и положища у святаго Спаса въ теремви 2). Наконецъ, третье упоминаніе находимъ подъ 1162 годомъ: въ этомъ году въ Симеоновскомъ монастыръ былъ положенъ двоюродный братъ Игоря-Изяславъ Давыдовичъ, также какъ и тотъ, на короткое время. Захвативъ въ 1161 г. Кіевъ, Изяславъ пошелъ на Ростислава Мстиславича, бъжавшаго изъ Кіева въ Бългородъ. Но разбитый подъ Желанью (урочище въ Кіевск. вняж.), Изяславъ бъжалъ въ борокъ (урочище подъ Кіевомъ). "И постиже и Вонборь Негечевичь (Изъ войска Ростиславова) и съче по главъ саблею, а другый боде и стегво, въздымъ в и ту летъ с коня, и вземъ ъ Мстиславъ лъ жива, посла въ монастырь ко соятому Семену, еже есть въ Копыревъ конци. Убіенъ же бысть Изяславъ місяца марта въ 6 день, и оттолів послаща и Чернигову "3) -Вотъ и всё свёдёнія о нашемъ монастырь, заплючающіяся въ льтописи. По прямому указанію перваго текста, онъ былъ основанъ Святославомъ Ярославичемъ. Въ какомъ году? Святославъ сиделъ въ Кіеве съ 1073 по 1076 г. Вфромтно въ этотъ промежутокъ онъ и основалъ свой монастырь.

По обывновенію того времени, вняжескія церкви служили фамильными усыпальницами. Но въ Симеоновской церкви, кажется, никто не быль погребенъ изъ семейства Святослава. Самъ онъ умеръ въ Черннговъ 4). Здёсь же были погребены



<sup>1)</sup> Ип. 249-250; Лавр. 302; Воскр. 42, 1 Соф 159; IV Новг. 8; Ник. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 283; Густ. 300

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ин. 354; Воскр. 75; IV Новг. 11; Густ. 307. Соф. Вр. 1 196.

<sup>4.</sup> iu. 139; Jasp. 1"3.

и сыновыя его: Глабов († 1078), Борись († 1078), Олегь-Михаилъ († 1115) и Давыдъ († 1123); Романъ еще прежде (1079) быль убить подъ Переяславомъ (1079), а Ярославъ умерь въ Муромф (1130). Такимъ образомъ только двумъ внувамъ Святослава пришлось лежать къ его монастыръ, да и эти скоро были перенесены въ Черниговъ. Замътимъ, что ни Олегъ, ни кто другой изъ братьевъ не сидълъ въ Кіевъ. Если же льтописецъ по поводу смерти Игоря называетъ Симеоновскій монастырь монастыремь отца его и діда, то это означаетъ, что, котя Святославъ умеръ въ Черниговъ, а Олегъ никогда не сиделъ въ Кіеве, - кіевскій монастырь однаво считался фамильною собственностію Святославичей и Ольговичей. Здесь, вероятно, быль ихъ дворь 1). Не владея Кіевомъ, они могли нафажать сюда временно и жить при своемъ монастырф. Но замвчательно, что, когда Игорь Ольговичь изъявиль желаніе постричься въ монашество, Изяславъ Мстиславичъ послаль его не въ Симеоновскій, а въ свой фамильный монастырь Өедоровскій. Дальнъйшая судьба Святославова монастыря неизвъстия.

Гдв онъ находился? Изъ приведенныхъ выше свидвтельствъ видно, что онъ находился въ Копыревомъ концв,
который для древнихъ кіевлянъ былъ также извёстеиъ, какъ
для насъ Крещатикъ; а теперь опъ сталъ предметомъ даже
спеціальныхъ научныхъ розысковъ. Но замвчательно, что
вопыревыхъ концовъ въ результатв оказалось столько, сколько
было попытокъ найти этотъ своего рода неизвёстный Х. Заивтимъ при этомъ, что основанія у всёхъ изследователей
были одни и теже. Мы приведемъ мненія Максимовича, Закревскаго и проф. Лашкарева. Такъ какъ и Копыревъ конецъ и местоположеніе Симеоновскаго монастыря теперь равнонеизвёстны, то при решеніи нашего вопроса можно идти

<sup>1)</sup> Нікоторые удільные внязія нивли свои дворы въ Кієві: въ лівтон. Јимпинется дворъ Брячеславль (Ин. 120), Глівовъ (247) и др.



двоякимъ путемъ: сначала можно поставить вопросъ о мъстоположение монастыря и въ зависимости отъ этого опредёлять уже Копыревъ конецъ. Можно и наоборотъ-пытаться прежде определить Копыревъ конецъ, а потомъ, соответственно результату, указывать м'есто монастыря. Въ первомъ случав обращають внимание на то, какия извёстны историческия свидетельства о Симеоновской церкви, во второмъ-на летописныя св'ядынія о Копыревомъ конць. Первый методъ находимъ у Максимовича, второй у Закревскаго и проф. Лашкарева. Итакъ, какія же есть себденія, помимо летописи, о Симеоновской церкви и что еще извъстно о Коныревомъ концъ? Что касается первой, то названнымъ изследователямъ было извъстно два позднъйшихъ (XVII в.) свидътельства о ней. принадлежить Кальнофойскому. Указывая въ своей "Тератургимъ" церкви, стоявшія въ его время (ок. 1638 г.) на Старомъ Кіевъ, онъ замъчаеть о ц. св. Симсона слъдующее: Cerkiew S-o. Cimeona nad samum Kijowem (Подоломъ), a drugie mogilamie leza podobno na wieki przywalone" 1). Coотвътственно этому онъ и на планъ своемъ изобразилъ её (подъ цифр. 53), повидимому, къ востоку отъ Десятинной церкви (49), на съверной окраинъ Андреевской горы, противъ замка (54).

Другое свидътельство о Симеоновской церкви, отысканное въ первый разъ Бодянскимъ, заимствуется изъ житія св. Владиміра, помъщеннаго въ "Пчелъ" — рукописномъ сборникъ XVII в. по списку, сдъланному пъкіимъ о. Виноградскимъ въ селъ Крупичь-Полъ (1679 г.)<sup>2</sup>). Въ этомъ житіи говорится объ

<sup>1) &</sup>quot;Церковь св. Свиесна надт самынт. Подоломъ; а другія лежать подъ колмами на въкн, кажется, погребени". "Тератоорупца" 25 стр. У насъ быль подъ руками экземпляръ безъ плана. Копія плана приложена къ Описавію Кіево-Печерск. Лавры М. Евгенія 1826 г.

<sup>2)</sup> Полное заглавіе "Пчелы" такос: "Пчела или собраніе вещей боговдохновеннаго св. отецъ Писанія. Якоже пчела отъ разныхъ зелій собираеть, такъ и в сію внижку трудолюбно собрано".—Сборинкъ списанъ въ 1679 г. о. Вино-

ап. Андрей Первозванномъ, что онъ, "пришедши на горы Кіевскій, благословилъ ихъ, и крестъ святый на нихъ, идто теперь и. святаю Симеона стоить, поставилъ".

Что касается Копырева конца, то свидътельства о нёмъ заимствуются исключительно изъ лътописи. Кромъ приведенныхъ выше, о нёмъ упоминается еще подъ 1121 г. и 1151 годомъ, откуда видно, что въ Копыревомъ концъ была другая церковь св. Іоанна; далъе—подъ 1140, гдъ говорится, что Всеволодъ Ольговичъ въ этомъ году пожегъ поселенія предъ городомъ въ Копыревомъ концъ. Наконецъ—подъ 1202 г.; здъсь замъчено, что въ Копыревомъ концъ стояли Подольскія ворота 1).

Теперь, Максимовичь, какъ сказано, обращаетъ преимущественное вниманіе на свидътельства перваго рода и утверждаетъ, что церковь св. Симеона стояла на Андреевской горъ, на иъстъ нынъшней Андреевской церкви. "Не будь этой древней церкви въ XVII в., говоритъ онъ, и двухъ тогдашнихъ свидътельствъ о ней, мы не знали бы навърное, гдъ былъ и Копыревъ конецъ...; этимъ именемъ называлось въ древнее время то предъстье или предгородье Стараго Кіева, которое находилось на склонахъ всей Андреевской горы... Крайними предълами Копырева Конца были: съ западной стороны Кожемяцкое удолье, а съ восточной—подгорный ручей или потокъ, иногда называнійся Боричевымъ потокомъ, и древній Боричевъ взвозъ" 2).

Закревскій считаетъ свидетельство "Пчелы" явною вы-

<sup>2)</sup> Максимовичь. Собраніе соч. II т. 72. 126-127. 150 стр.



градскимъ, состоявшемъ цри церкви Святителя Николая въ селъ крупичь-Полъ. Село принадлежало въ Босанской сотив бывшаго Перелсиавскаго полка. Сборвикъ этотъ принадлежалъ Болячскому. Намъ не удалось узнать, былъ ли онъ напечатанъ гдъ-пибудь. Предлагаемыя же свъдънія заимствуемъ изъ книги Болянскаго: "О времени происхожденія славянскихъ пясьменъ". 1855 г. 136 стр. и 109 принъч. О селъ Крупичь-Поль между прочимъ упоминается въ "Матеріалахъ для естественной Исторіи". М. Судіенскаго. 1853 г. I т. 252 стр.

<sup>1)</sup> Hu. 206. 217. 296.

думкою, не заслуживающею быть свидетельствомъ, -- считаетъ на томъ основаніи, что оно якобы противоръчить показаніямъ Густынской хроники, Южно-русскаго латописца и Синопсиса 1). Сопоставляя же остальныя свидетельства, онъ делаетъ такое ваключеніе, что Копыревъ конецъ составляль мъстье Кіево-Подола съ съверо-западной стороны, гдъ теперь соединяются Кожемяки и Глубочица или: гдв наименьшее разстояніе между Киселевкой и Сваникой. Въ промежутив между ними были Подольскія ворота; а церковь св. Симеона стояла "на томъ самомъ месть, где теперь Крестовоздвиженская церковь съ приделомъ св. Михаила на Кожемякахъ". Здесь уже Копыревъ конецъ подвинутъ дальше на западъ; а первовь св. Симеона перенесена съ возвышеннаго ходма внизъ подъ гору. Произошло это отъ того, что Закревскій закрыль Андреевскій взвозь, соединивь Кисилёвку и Вадыхальницу (такъ называлась въ XVII в. Андреевская гора). По его мевнію, единстванная дорога съ горы на Подолъ проходила въ старину отъ Батыевыхъ и Софійскихъ воротъ на Гончары и Кожемяки; Андреевскій же взвозъ внизъ проръзанъ не ранъе 1715 г. Однако это предположение Завревскаго ошибочно 2).

<sup>1)</sup> Густ. Хрон. 251 стр. "Ап. Андрей водружить престь недалече ныньшней брамы отъ полудня".—Южно-руссий льт. ХVII в., принадлежавшій Максимовичу: "Ап. Андрей, вшедши на гору, подлѣ которой теперь брама віевская стоять отъ полудня в ц. Воздвиженія преста святаго, благословить и 
вресть поставиль". Собр. соч. ІІ т. 70 стр.—Синопсись 1836 г. 19 стр: "Ап. 
Андрей, вшедь на горы, благослови вхъ и престь водружи на ивсть, и не 
посемь ц Воздвижения преста Господия сооружися".—Но между этими свидътельствами, съ одной етороны, и свидътельствомъ "Пчели", съ другой, противорачія на самомъ двать изть: первыя опредвалють водруженіе преста относительно одного пункта — брамы и ц. Воздвиженія, а вторая — относительно другаго—ц. св. Симеона, близь ихъ находившейся.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>1 См. Описаніе Кіева и кіевскаго замка королевскими достратами въ 1545 г. въ Сбори, матер, для истор, топогр. Кіева III отд. 28—29 стр. См. также Сборникъ лѣтописей Юг.-Зап. Россіи 1888 г. 84—85 стр.

Наконецъ, проф. Лашкаревъ, отыскивая Копыревъ конецъ, руководился, какъ самъ говоритъ, тѣми же указаніями лѣтописи, но пришелъ въ совершенно иному результату: "Единственное мѣсто, по его сображенію, къ которому Копыревъ конецъ можетъ быть пріуроченъ, представляетъ собою позднѣйшій Кудрявецъ". Здѣсь же должна была стоять и ц. св. Симеона, остатки которой онъ думалъ видѣть въ найденномъ въ 1879 году каменномъ фундаментъ какой-то древней церкви 1).

Таковы предположенія названныхъ ученыхъ изслёдователей о містоположеніи Симеоновской церкви и Копыревомъ концъ. Кому же изъ нихъ отдать предпочтение? Кажется-Максимовичу. Въ самомъ дёлё, уже это несогласіе выводовъ Закревскаго и проф. Лашкарева при однихъ и тёхъ же основаніяхъ показываеть, что ихъ методъ въ данномъ случать непригоденъ. Летописныя указанія на Копыревъ вонецъ такъ веопредъленны, что, если не обращать вниманія на повдвъйшія свидетельства, какія есть, то ихъ можно толковать такъ и иначе, прилагать то къ одному, то къ другому концу Стараго Кіева. Напр. летописецъ говорить, что Всеволодъ Ольговичъ пришелъ въ 1140 г. изъ Вышгорода въ Кіеву и "ста у города въ Копырев'в вонци и нача зажигати дворы, иже суть предъ городомъ въ Копырент конци". Закревскій отсюда выводить, что, стало быть, это предмістье находились съ съверозападной стороны Подола, потому что Всеволодъ Ольговичъ пришелъ изъ Вышгорода 2). Но проф. Лашкаревт дізаеть иное заключеніе. "Буквальный смысль словъ, говоритъ онъ, дветъ видъть, что, стоя въ Копыревомъ концѣ, Всеволодъ стоялъ у самаго нагорнаго Кіева, собственно городи (курсивь въ подлинникъ) и тамъ вменно жегъ



<sup>1)</sup> См. Развалены церкви св. Симеона и конмрекь конець древнаго Кіева II. Лашкарева. Кіевъ, 1879 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе Кіева I т. 392 стр.

прилегавшіе къ стѣнамъ или валамъ дворы, а не на Подолт, между Щекавикой и Киселевкой 1). Каждый дѣлаетъ такой выводъ, какой представляется ему наиболѣе прямымъ и точнымъ. И однакожъ нельзя сказать, что выводъ такого-то неправильный. Тоже самое нужно замѣтить относительно и остальныхъ свидѣтельствъ лѣтописи: каждый объясняетъ ихъ по своему и указываетъ Копыревъ конецъ—одинъ на Кудрявцѣ, другой между Скавикой и Киселевкой 2).

Между тъмъ, при свътъ позднъйшихъ свидътельствъ довольно точно обозначается прежде всего мъстоположение Симеоновской церкви, а потомъ и Копыревъ конецъ. Миъние Максимовича поэтому представляется болъе въроятнымъ. Для подкръпления его мы приведемъ еще одно свидътельство, о которомъ не упоминаютъ наши изслъдователи.

Съ 1609 года Кіево-Софійскій соборъ съ митрополичьими вотчинами попалъ въ руки уніатскаго м. Ипатія Попфя. Но при его преемникъ Іосифъ Вильяминъ Рутскомъ (1618-1637) ръшево было, по конституціи 1 ноября 1632 года, отобрать соборъ отъ уніатовъ, что и сдёлаль Петръ Могила уже въ следующемъ году въ іюле. По этому поводу Софійскій нам'естникъ Рутскаго Станиславъ Корсавъ подалъ 18 іюля 1633 года "протестацію" замковому литовскому намівстнику Станиславу Городничему. Здёсь онъ между прочимъ писалъ: "Дня семънадцатого іюля въ теперешній (1633) рокъ самъ его отецъ Могила з великимъ оршакомъ (свитою) людей, зъ зелами и квалтовне навхавши, въ томъ же дворъ зъ коньпринципалами своими мешканя протестуючого родичовъ стануль (остановился); церковь святое Софіи в слобожаны и дворъ зъ мещане, а также в местечку церквей тры: першую деревянную св. Миколы, названаго Дисятиньнаго, другую тежст

<sup>1)</sup> Развалены церкви св. Симеона. 14 стр.

<sup>\*)</sup> Ср. Закревскаго I т. 392—393 стр. Лашкарева 15—17 стр. и Максимовича II т. 72 стр.

деревяную святого Семена, водле брамы месьцкое на горе лежачую, а третю мурованую святого Василія, названаго Наюрнаго, подъ себе права и претексту жадного до того немаючи, вгорнули, а... Рутьского... съ того всего выбыль и вгвалтовне вытиснуль" 1). Итакъ, это новое свидътельство XVII в., во-первыхъ, подтверждаетъ м'естоположение Симеоновсвой церкви въ Андреевскомъ отдёленіи города возлів брамы; ю-вторыхъ, дополняетъ свёдёнія о ней тёмъ, что она была деревянная. Правда, Святославова церковь, несомийнно, была каменная. Если же здёсь говорится о деревянной, то она, очевидно, повдивишаго происхожденія. Стало быть и Кальнофойскій, говоря о Симеоновской церкви, разуміветь не Святославову, какъ до сихъ поръ думали, а эту именно деревянную церковь: она же разумвется и въ свидвтельствв "Пчелы". Завиствуемое отсюда выраженіе: ап. Андрей поставиль вресть, "гдв теперь церковь св. Симеона стоить", -- относится, нужно думать, не во времени составителя житія св. Владиміра, какъ полагали, и не ему принадлежать, а во времени о. Виноградсваго (1679) и имъ вставлено для точнъйшаго опредъленія ивста водруженія креста 2). Можно лишь предположительно сказать, что эта повдивищая деревянная церковь стояла на мфстф Святославовой.

Если это предположеніе в роятно, то, стало быть, Сватославова церковь св. Симеона стояла не на Кожемявахь и не на Кудравців, а на Андреевской горів, "водле брамы месьцкое"; брама же стояла близь церкви Десатинной "отъ полудня" 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Акты, касающіеся отобравія Кісво-Софійскаго собора отъ увіатовь, въ Кісвскихъ Епарх. вёдом. 1873 г. № 13, стр. 371.

<sup>2)</sup> Дъйствительно, по свидительству Воплана, бившаго въ Кієвъ около 1640 г., на Старомъ Кієвъ изъ древнихъ держей стояли только Софійскій соборь и Михайловская церковь; оотальния лежали разваливами. — Сбори матер. для истор. топ. Кієва II. 44 стр.

<sup>\*)</sup> Paterikon S. Kossowa 11 u 16 crp.

Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1892 г.

Но нельзя согласиться съ Максимовичемъ, когда онъ говоритъ, что Симеоновская церковь стояла на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ теперь Андреевская. Послѣдняя основана въ 1744 г. на мѣстѣ деревянной, существовавшей въ началѣ XVIII в. О ней упоминаетъ свящ. Іоаннъ Лукьяновъ въ своемъ "Описаніи пути ко св. граду Іерусалиму" 1701 г. "Гдѣ св. апостолъ Андрей поставилъ крестъ, говоритъ онъ, тотъ холмъ зѣло красовитъ. На томъ мѣстѣ стоитъ церковь деревянная ветхая во имя св. апостола Андрея Первозваннаго" 1). Это свидѣтельство относится къ 1701 году. Между тѣмъ въ 1679 г. существовала деревянная Симеоновская церковь. Стало быть, если та, уже обветшавшая, Андреевская церковь была построена по крайней мѣрѣ въ половинѣ XVII в., то само собою—эта, одновременно существовавшая съ нею, стояла на другомъ мѣстѣ 2).

На существованіе здёсь какого-то монастыря между прочимь указываеть и пещера, открытая въ 1617 году, при пониженіи Вздыхальницы на 5'/2 саж. Она имёла 6 саж. въдлину и 1 саж. въ ширину. Въ ней найденъ пустой кувшинъ и надпись на стенке: "Павелъ".—"Знать же то колись былъ пустыльникъ" 3).

#### Кирилловскій монастырь.

Свѣдѣній о начальной исторіи Кирилловскаго монастыря очень немного. Первое упоминаніе о немъ находимъ подъ 1171 годомъ 4). Въ этомъ году, въ княженіе Мстислава Изя-

<sup>4)</sup> Ин. 372; по Лавр.— въ 1169 году. 336.



<sup>1)</sup> Эго Описанів вздано въ 1864 г. въ Москай подъ заглавіємъ: Путеществіє въ св. землю старообрядца московскаго священчика Іоанна Лукьянова, въ парствованіе Петра Великаго. См. стр. 13.

<sup>2)</sup> Объ овъ не упоминаются въ Росписи Кіеву 1682 г. Но при составденіи ел и не имълось вь виду указать всѣ существовавшія тогда церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кіевская авточись 1241—1621 г. въ (Зборнивъ авточисей Юг.-Зац. Россіи 1888 г. стр. 84—85.

славича-правнука Мономахова, Андрей Боголюбскій посладъ сына Мстислава съ другими одиннадцатью внязьями подчинить Кіевь своей власти. "В люто 6679 сняшася братья Вышегородъ, и пришедше сташа на Дорожичи подъ святымъ Кирилома, Өеодоровы недвли оступиша весь градъ Киевъ". 8 марта онъ былъ взятъ.-Отсюда видно, что церковь Св. Кирилла существовала уже до 1171 г. Если же взятіе Кіева отнести, какъ принято, къ 1169 году, то, значить, она была построена и еще раньше. Затемъ, та местность, въ которой находилась и теперь находится церковь св. Кирилла, називалась Дорогожичи, или яначе-Дорожичи. Замътимъ тутъ же, что это предмёстіе вивло весьма важное значеніе въ исторіи древняго Кіева, собственно въ исторіи віевскихъ войнъ. Защищенный съ востока Дибпромъ и обрывистыми горами, съ юга и сввера-оврагами, лвсами и непроходимыми болотами, Кіевъ съ запада, гдѣ Дорожичи, былъ совершенно открыть для наступленія внёшнихь враговь. Къ тому же здёсь сходились три дороги: на Бёлгородъ, Волынь и Польшу; другая на Вышгородъ, черевъ Полоцкое внажество въ Литву; третья золотыми воротами вела въ Васильеву, Юрьеву и дальше 1). Въ мирное время эти дороги приводили въ Кіевъ гостей, а въ военное-враговъ. Самая мъстность была удобна и для расположенія войскъ. Овладёвъ ею, врагъ овладёваль влючемъ въ городу. Вотъ почему битвы подъ Кіевомъ происходили по преимуществу здёсь. Такъ было и въ настоящемъ случав. Приходится лишь удивляться, почему именно это м'всто, будто нарочно предназначенное для жаркихъ сраженій, избрано было для жизни отшельнической.

Другое изв'встіе о Кирилловской церкви находимъ подъ 1179 г.: "Того же л'вта преставися княгини Всеволожая, приемши на ся чернечьскую скиму и положена бысть въ

<sup>2)</sup> Въроятно отъ этого произошно и названіе "Дорожичи": одного корня съ словомъ "дорожка".



Киев'в у святаю Кирила, юже бъ сама создала" ). Итакъ, Кирилловская церковь была построена княгиней Всеволожей. Это-супруга в. вн. Всеволода Ольговича (1139-1146), внука Святослава Ярославича (о ней ниже). Она же, въроятно, устроила при церкви и монастырь. По крайней мірів следующее известіе, встречающееся чревь 5 леть, говорить уже о Кирилловскомъ монастыръ: въ немъ былъ похороненъсынъ основательницы в. кн. Святославъ Всеволодовичъ (1180-1194). Въ 1194 г. предъ походомъ на Рязань онъ отправился въ Вышгородъ поклониться мученикамъ и отнему гробу. Это было 22 іюля въ пятницу, "Въ субботу же (внязь) та ко святымъ мученикомъ, къ церкви ту сущей у святаю Кюрила, яво последню свою службу принося в. Въ воскресеніе на память св. мучениковъ князь занемогъ на Новомъ дворъ и здъсь праздновалъ праздникъ, не выязжая въ церковь св. Кирилла. Въ концъ іюля князь преставился, принявъ предъ самою смертію схиму "и положища й во святьмъ Кириллв во отнъ ему монастырв" 2).

Отсюда видно, во 1-хъ, что вромъ главнаго престола въ церкви св. Кирилла былъ еще придъльный престолъ въ честь Бориса и Глъба; во 2-хъ, — что монастырь былъ "отнимъ" въ родъ Всеволода Ольговича. Каковъ онъ былъ цервоначально: мужской или женскій—неизвъстао. Но изъ того замъчанія льтописца, что строительница его кн. Всеволожан умерла въ схимъ, можно, кажется, заключать, что онъ былъ женскій: это былъ ея собственный монастырь, въ которомъ она и подвизалась. Впослъдствіи съ XV в. при Кирилловской церкви становится извъстнымъ мужской монастырь, упраздненный въ 1786 году.

Иввъстенъ одинъ только игуменъ первоначальнаго монастыря *Клименти*: онъ участвовалъ въ 1231 г. въ посвяще-



<sup>1)</sup> Un. 414.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин. 457; Густ. 324.

вів Кирилла Еп. Ростовскаго і).—Въ Кирилловской церкви, какъ мы знаемъ, были погребены основательница съ сыномъМраморныя гробцицы ихъ существовали еще въ XVII в 
Овъ стояли въ аркосоліяхъ съверной стъны. Но въ эпоху 
господства поляковъ эти священные намятники старины были 
выломаны однимъ віевскимъ шляхтичемъ и перевезены въ 
его баню <sup>2</sup>).

Сдёлаемъ теперь нёкоторыя разъясненія въ виду многихъ недоразумвній, вызванныхъ летописными сведеніями объ этомъ монастыръ в). Прежде всего, на какомъ основания должно разумъть именно супругу Всеволода Ольговича подъ умершей строительницей монастыря кн. Всеволожей? Не была ли та-другая Всеволожая? Въ Синопсисв, действительно, основательницею называется не она, а супруга ея внука Всеволода Чермнаго 4). Поводомъ въ этому недоразумвнію послужило следующее. Въ летописи подъ темъ же 1179 годомъ, немного раяьше извъстія о смерти вн. Всеволожей, ваписано о женитьбъ Святополкова сына Всеволода Чермнаго: "Въ то же лъто (1179) приведе Святославъ (кіевскій) за Усеволода, за середнего сына, жену изъ ляховъ Казимврну во Филиппово говинье" 5). Потомъ ниже: "того же лита преставися внягини Всеволожая, приемыми на ся чернечьскую свиму и положена бысть въ Киевъ у святого Кюрила, юже бъ сама создала". Совпаденіе этихъ двухъ событій въ одномъ году и дало поводъ составителю Синопсиса разуметь подъ умершей Всеволожей новобрачную Всеволожую и ей првписать основание Кирилловского монастыря.

Но такъ какъ о существовании церкви упоминается за



<sup>1.</sup> Лавр. 434.

<sup>2)</sup> Фундукаей. Обозр. Кіова въ отнош. къ древи. 71 стр.

<sup>3)</sup> Недоразумънія эти подробно изложены и разобраны Максимовиченъ въ Собр. соч. П томъ, 161 стр.

<sup>4)</sup> Синопсисъ. 1836 г. сгр. 117; Тоже у Татищева III токъ, 234 стр.

<sup>5)</sup> Hn. 414.

8 лътъ до этихъ событій, то, очевидно, она не могла быть основательницей. Поэтому умершая въ 1179 году Всеволожаяне одно лицо съ новобрачной. Равнымъ образомъ она и не дочь Всеволода І-го, какъ некоторые думають, называя ее Маріей, супругой вороля Польскаго 1). У Всеволода совсимъ не было дочери Маріи. Что умершая Всеволожая действительно супруга Всеволода Ольговича, объ этомъ находимъ свидътельство въ Густынской хроникъ: "Въ тоже лъто (1179), говорится здёсь, преставися благовёрная вняжна Марія Всеволодовая, мати Святославля, дщи Казимера польскаго мниха, иже пострижеся въ схиму и положена бысть въ церквъ святаго Кирила, юже сама создала бъ 2). Такимъ образомъ, основательницею Кирилловского монастыря действительно была супруга в. кн. Всеволода Ольговича, внука Святослава Ярославича. Ейже усвояется основаніе Кирилловской и въ клировой въдомости этой церкви<sup>3</sup>). Несправедливо только она названа здёсь дочерью Казиміра мниха (†1058), современника Ярослава 1-го. Она была дочь Мстислава Мономаховича (1125 — 1132). Это видно изъ сопоставленія савдующихъ свидетельствъ. Въ 1140 году "новгородцы сдумавше ревоша Всеволоду: не хочемъ сына твоего, ни брата, но племени Володимера (Мономаха)... дай ны шюрина своего Мстиславича" 4). И еще: "Въ тоже лъто (1141) посла Изяславъ (сынъ Мстислава Мономаховича) къ сестръ сесей рече: "испроси ны у вятя Новгородъ Веливый брату своему Святополку; она же тако сотвори... В се же лето (1142) посла Всеволодъ (Ольговичъ вел. кн. Кіевскій) Соятополка (Мстиславича, о которомъ речь была выше) въ Новгородъ, шюрина своего 5).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Берлинскій. Кратк. опис. Кіева. 116 стр.

<sup>2)</sup> l'ycr. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Труды 2 Арх. съдзда томъ II, въ приложения: Кіево-Киризаовская Тронцкая церковь. Свящ. Антоновъ. 2 стр.

<sup>4)</sup> Hn. 220; Jasp. 292-293.

<sup>5)</sup> Il m. 221-222.

Итавъ, ясно, что Всеволодъ Ольговичь, внукъ Святослава Ярославича, былъ женатъ на сестръ Изяслава и Святополва Мстиславичей, внуковъ Мономаха. По преданію, имя ей-Марія. Но воть другое недоумініе: вь суздальской лівтописи по Лаврентьевскому списку основание Кирилловской цервви усвояется Всеволоду Ольговичу. Здёсь о смерги Святослава сказано такимъ образомъ: "Преставися кньзь Кыевскій Святославъ и положенъ бысть в манастыри в перкви святого Кирилла, юже біз создаль отець его" 1). Этого чтенія держатся Закревскій, проф. Голубинскій и м. Макарій. Но, тогда вакъ первый подъ умершей въ 1179 г. Всеволожей ошибочно разументь новобрачную Всеволода Святославича и ей приписываетъ лишь обновление будтобы обветшавшей Кирилловской церкви 2),—- l'олубинскій справедливо видить въ ней вдову Всеволода Ольговича, и выражение Ипатской летописи: "юже бе сама совдала" понимаеть въ томъ смыслъ, что она докончила постройку церкви, заложенной умершимъ ея мужемъ <sup>8</sup>). Запревскій, впрочемъ, считаеть то ивсто Ипатской летописи, где говорится о смерти внягини Всеволожей, испорченнымъ переписчивами: "тутъ что-то не договорено и представляеть, повидимому, противорфчіе", думаеть онъ. Преосвященный же Макарій оставиль это місто безъ объясненія 4).

На самомъ дёлё ни порчи, ни противорёчія здёсь нётъ: чтеніе лаврент. лётописи представляетъ собою узко понятое выраженіе древняго лётописца "отній" монастырь нъ смыслё "отцовскій". Но оно можетъ означать "родительскій" вообще. Таковъ именно болёе широкій смыслъ нужно соединять съ этимъ выраженіемъ въ данномъ случав, иначе дёйствительно

<sup>1)</sup> Лавр. 391; Кенигсб. 287; II Никон. 260.

<sup>2)</sup> Onuc. Kiesa 1 rom5, 339-340

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. Рус. Ц. 1-я пол 1-го т. 259 стр.

<sup>4)</sup> Ист. Рус. Ц. 1868 г. : 1 т. 94 стр.

выйдеть противоричіе. Такъ его и поняль составитель Густынской хроники; говоря о смерти Святослава, онь замічаєть: "и положень бысть въ церкви святаго Кирила, юже мати его созда" 1). Итакъ, повторимъ опять, что Кирилловскій монастырь быль основань Маріей супругой Всеволода Ольговича, віроятно, вскорів послів его смерти (1146). Иначе Всеволодъ Ольговичь, какъ слідовало ожидать, быль бы погребень въ своей кіевской церкви; между тімь онь похоронень въ Вышгородів, въ церкви св. мучениковъ.

Монастырь, какъ замѣчено выше, былъ упраздненъ въ 1786 г., но церковь въ передълкъ стоитъ и теперь. Это настоящая Троицкая церковь при Кирилловскихъ Богоугодныхъ заведеніяхъ. Переименована она была, полагаютъ, въ началѣ XVII в. игуменомъ Василіемъ Красовскимъ: онъ устроилъ главный престолъ въ честь святой Троицы и боковые—правый въ честь св. Аванасія и Кирилла Александрійскихъ, а лѣвый въ честь арх. Михаила 2). Въ настоящее время въ церкви есть и четвертый престолъ во имя св. ап. Андрея Первозваннаго въ переднемъ придѣлѣ противъ алтаря св. Аванасія и Кирилла.

По изследованію проф. Лашкарева в древняя церковь уцельна почти во всёх своих частях; измененіе, какое потерпела церковь, замечено име лишь относительно ароке и куполове: первоначальныя арки поднимались выше настоящих сводове; фонари же куполове всё новой кладки; только основаніе фонаря поде главными куполоми осталось древнее. Профессороми Праховыми замечены и другія измененія. Окавывается, что древній поль быль ниже настоящаго больше, чёмь на 1 аршинь. Кроме того, ими найдено до 10 окони,

<sup>1)</sup> Γуст. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kies. Ea. Btg. 1863, 674 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды 3-го Арх. съвяда т. І-й- Кіевская архитектура X—XII в. 271 стр.

издавна заложенных». Но главную находку составляють фрески. Между ними особенно замѣчательны 12 бытовых» картинъ изъ жизни Кирилла Александрійскаго: здѣсь св. отецъ представленъ пастыремъ, учителемъ, борцемъ за вѣру (противъ Несторія) и чудотворцемъ 1).

## Церковь св. Василія на Велиюмъ дворъ.

Сыну основательницы Кирилловскаго монастыря, а внуку Святослава Ярославича, в. вн. Святославу Всеволодовичу (1177—1194 г.) принадлежить основание церкви св. Василія на Великомъ дворё въ 1183 году. Лётописецъ упоминаеть о ней одинъ только разъ по поводу торжественнаго ея освященія. "Въ то же лёто, говорить онъ, священа бысть церкы сеямого Василія, яже стоить въ Киевё на Велицёмъ дворё, великимъ священиемъ, мёсяца генваря во первый день, священымъ митрополитомъ и блаженымъ Никифоромъ, епископомъ Гюрговьскимъ, и архимандритомъ Печерьскымъ игуменомъ Васильемъ. Созданё ей бывши Святославомъ Всеволодичемъ, и созва на пир(ъ) той духовный священого митрополита Никифора, ины епископы, игумены и весь святительский чинъ, и кияны; и быша вессли, и отпусти ѣ, и разидошася во свояси (Пп. стр. 428).

Этотъ великій дворъ—тотъ же Ярославовъ дворъ, стоявшій на горъ (Ип. 229) близь Софіи (Ип. 276). Въ лътописи въ одномъ мъстъ (Ип. 288) онъ такъ и названъ Великимъ. Стало быть, Святославова церковь святаго Василія находилась возлъ св. Софіи. Судьба ея не извъстна.

Изъ внязей Кіевскихъ—потомковъ Святослава Ярославича Всеволодъ Ольговичь извъстенъ еще, какъ основатель церкви св. Георгія въ Каневъ (въ 1144 г.). По всей въроят-

<sup>1)</sup> См. въ "Віевской Старинт" 1883 г. VI т. 97 стр. Фрески Кіево-Кирналовской дериви XII въка. Приховъ.



ности, она была каседральною юрьевскихъ епископовъ, въ епархіи которыхъ принадлежалъ и Каневъ; ибо одинъ изъ юрьевскихъ епископовъ, а именно Демьянъ, называемый въ 1147 г. Юрьевскимъ, въ 1154 г. называется Каневскимъ (Ип. 227, 241 и 327). А церковь въ честь св. Георгія, въ качествъ епископской, построена въ Каневъ, въроятно, потому, что въ Юрьевъ епископскою церковью была именно церковь св. Георгія.

Д. Смосаревъ.

(Продолжение будеть)

## СКАБИЧЕВСКІЙ, ИСТОРІЯ НОВЪЙШЕЙ РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ. (1848—1890 г.) СПБ. 1891 г.

Русская историческая наука, какъ хороню извъстно, не можеть похвалиться выдающимися научными трудами по исторіи русской литературы XIX стольтія. Не говоримь уже о писателяхь второстепенныхь, но и такіе писатели, какъ Пушкинь, Гоголь, Грибовдовъ, Тургеневъ, Достоевскій, Л. Толстой, Гончаровъ, составляющіе нашу національную гордость, все еще ожидають своихъ изслідователей. Правда, относительно нівкоторыхъ изъ названныхъ писателей по частямъ подготовлено уже многое для надлежащей ихъ оцінки и для обобщающихъ трудовъ; но этихъ посліднихъ трудовъ все таки нівть и нівть. Еще меніве сділано для исторіи русской критики, цензуры и журналистики.

Понять такое явленіе не особенно трудно. Писатели нов'вйшіе слишкомъ еще близко въ намъ стоятъ, чтобы возможно было встать въ вимъ въ положеніе сповойнаго наблюдателя. Такое наблюденіе было бы бол'я возможно для ученаго литературнаго вритика изъ иностранцевъ; но для челов'я русскаго, не безучастнаго въ судьбамъ русскаго общества, затронутаго въ произведеніяхъ родныхъ поэтовъ, і.сегда можетъ оказаться искушеніе превратиться изъ литературнаго вритика въ строгаго или снисходительнаго судью собственно направленія мысли писателя. Разум'вется, сила и направлевіе мысли не безразличны при оц'явкъ изв'ястнаго литературнаго дъятеля; но все же ограничиваться лишь этой стороной личности и діятельности поэта литературный вритивъ безнавазанно не можетъ; потому что при столь узвомъ пониманіи задачь литературной критики не возможно опреизвёстнаго писателя въ исторіи литературы. дълить мъста Сошлемся на примъръ. Въ настоящую пору, если не совершенно, то все же достаточно извъстно направленіе мысли Гоголя; но кому же придетъ въ голову опредълять достоинство творчества Гоголя и его значение въ истории русской литературы только на основаніи его научных знаній и общественных воззръній? Сказанное о Гогол'в можеть быть прим'внимо въ опфив'в многихъ литературныхъ дъятелей. Другая причина, которая до настоящаго времени препятствуетъ людямъ науки посвящать себя изследованію если не литературы XIX столетія вообще, то по крайней мёрё изученію отдёльныхъ выдающихся литературных в двятелей новыйшаго времени, состоить въ отсутствій нужныхъ для этого матеріаловъ, въ особенности данныхъ біографіи и переписки. Насколько у насъ (да и не у насъ однихъ!) туго подвигается впередъ обнародование такого рода матеріаловъ, хорошо извістно всімъ. Сами писатели иной разъ не только не помогають, но и завидомо протаводъйствують опубликование своей переписки. Всёмъ памятенъ протестъ покойнаго Гончарова противъ предоставленія на позорище общественное документовъ, касающихся интимныхъ отношеній разныхъ общественныхъ ділтелей. Очевидно, что общество и отдёльное лицо въ данномъ случав существенно расходятся въ пониманіи своего интереса и права собственности. Если общество наклонно каждаго историческаго двятеля понимать, вакъ собственное достояніе, не только дорожа каждымъ проявленіемъ его дичности, но и подвергая это проявленіе соотвітствующей опінкі; то историческій діятель въ посвящая свою деятельность обществу, инсвою очередь, поступиться такими сторонами своей сколько не желаеть живни, въ которыхъ онъ не видълъ служенія обществу. Все это, вмъстъ взятое, не только задерживало, но и долго еще

Digitized by Google

будеть задерживать успрать разработки новыйней литературы. Еще трудные составление общихъ трудовъ по исторіи новыйшей литературы, такъ какъ подобными трудами неизбыто предполагается достаточная разработка и оцыка литературной дыятельности отдыльныхъ писателей.

Отсюда, однаво, вовсе не следуеть, что тавіе обобщающіе труды не должны и авляться; напротивь, они весьма желательны; потому что, написанные съ пониманіемь дела, они могуть существенно содействовать распространенію въ обществе здравыхъ понятій о достоинстве и значеніи современной намъ отечественной литературы. Воть этой то полезной цели и решился послужить г. Свабичевскій, издавая свою "исторію новейшей русской литературы".

Книга г. Скабичевскаго обнимаетъ русскую литературу съ 1848 по 1891 г., т. е. со времени смерти Бълнискаго и до нашихъ дней. Автору пришлось создавать свой трудъ, почти не имъв предшественниковъ. Трудъ повойнаго Миллера, хотя и чуждъ пріуроченія писателей къ изв'єстнымъ группамъ, все же главивине имветъ въ виду выяснение и одыву свойствъ и достоинствъ отдельныхъ писателей, а потому и самимъ авторомъ не былъ названъ историческимъ очервомъ русской литературы после Гоголя. Ближе гораздо въ труду г. Скабичевскаго стоитъ внига г. Рейнгольдта: "Geschichte der russischen Litteratur von ihren Anfangen bis auf die neueste Zeit", изданная въ Лейпцигь Вильгельномъ Фридрихомъ и выходившая отдельными выпусками, всего въ количествъ 14 выпусковъ, а потомъ изданная отдельною внигою. Соответственно своему заглавію трудъ г. Рейнгольдта не только не обходить новъйшей русской литературы, но отводить ей значительное м'есто: изъ трехъ книгъ исторіи третья посвящена XIX стольтію и обнимаеть около половины всего труда (333 стр. изъ 816). Русскіе писатели новъйшаго вреисни введены авторомъ въ принатую имъ систему деленія на періоды, школы и рубрики.

Какую пъль преследоваль г. Свабичевскій, предпринимая свой трудъ, и какой системы онъ намфренъ быль держаться при изложеніи литературныхь явленій затронутой имъ эпохи, объ этомъ онъ нагдъ ясно не говоритъ, потому, въроятно, что цёль и методъ его труда достаточно указываются самымъ заглавіемъ книги: "Исторія новъйшей русской литературы". Вотъ почему онъ прежде всего выставляетъ принятое (будто бы) опредъление истории литературы, а потомъ указываеть, въ какомъ размъръ онъ можеть выполнить задачи исторіи литературы самъ лично. Границы предпринятой имъ исторіи новъйшей русской литературы онъ опредъляетъ такъ: "Пришлось въ значительной степени съувить задачу и ограничиться тесными рамками исторів изящной литературы и находящейся въ тесной связи съ нею критики. Поэтому въ книгъ этой говорится лишь о такихъ дъятеляхъ литературы, которые или прямо относятся къ изящной литературъ, или такъ или иначе соприкасаются съ ней и лишь-насколько сопринасаются. Такъ, напримъръ, говоря о Н. И. Костомаровъ, авторъ разсматриваетъ его, лишь какъ творца историческихъ романовъ и повъстей, не считая ася смишикохи предметь книги разсмотрение его научныхъ заслугъ въ качествъ исторіографа". (Предисловіе) Задача исторіи литературы, какъ видимъ, дъйствительно, съужена авторомъ, но и въ принятыхъ рамкахъ трудъ автора можетъ дать достаточное понятіе и о движеніи русской литературы за время, выдъленное авторомъ для исторического разсмотрънія, и о двии нравственнаго развитія русскаго обженіи умственнаго щества за тотъ же періодъ. Могла быть и другая причина, по которой авторъ въ настоящій разъ поставиль именно такую задачу своего труда. Г. Скабичевскій давно изв'ястенъ, какъ литературный критикъ, а потому ему было естественно остановиться на исторіи русской критики и изящной литературы, какъ на области, ему наиболъе знакомой. Отъ такой постановки дела читатель можеть быть только въ выигрыше;

потому что имбеть основание надвиться найти въ внигв автора подробное освъщение затронутаго предмета. Надежда читателя можеть найти новую опору въ томъ обстоятельствъ, что движение русской литературы, затронутое г. Скабичевскимъ, въ значительной степени совершилось на его глазахъ, что онъ былъ его свидътелемъ и участнивомъ, переживалъ наряду съ другими литературными деятелями тревоги, опасенія и радость по случаю торжества или паденія изв'єстныхъ воззрвній и принциповъ. Все это двлаеть книгу г. Скабичевскаго любопытной уже потому, что на основанін ся можно проследить живой отголокь общественныхь понятій и симпатій изв'ястной части русскаго общества. И трудъ г. Скабичевскаго впоинъ оправдываетъ собою вадежды читателя. Это не есть произведеніе человіка, который рівшился воспроизвести предъ своими современниками давно забытую старину. Литературныя явленія выступають предъ нами исегда осивщенныя личнымъ сочувствиемъ или несочувствиемъ автора. Вы увнаете не только то, каково было направленіе изв'ястнаго журнала или сборника, какой образъ мыслей господствоваль у автора въ извъстную пору его творчества, при написаніи имъ извъстнаго произведенія; но и то, сочувствуеть или не сочувствуєть авторъ "исторіи" такому или иному образу мыслей и направленію литературнаго дарованія. Эта особенность труда г. Свабичевского отражается даже на его литературной речи. Онъ ръдко излагаетъ спокойно свои воззрвнія на дёло; не редко и очень за изложениемъ литературныхъ явлений извест. наго періода ясно скавывается протесть протинь несочувственнаго автору направленія духа времени, горячая филиппика противъ представителей литературы и критики извъстнаго лагеря. Этимъ обстоятельствомъ какъ нельзя лучше объясняются критическіе отзывы о книгі г. Скабичевскаго, иногда не только незаслуженно суровые, но и чуждые надлежащаго спокойствія. Одно хорошо въ этихъ неогда несомевено предвзятыхъ взглядахъ г. Скабичевского-ихъ опредъленность и

последовательность, которыя можно проследить въ его книге отъ начала до вонца. Въ смысле научномъ предваятость, вонечно, есть недостатовъ, хотя отъ него и трудно бываетъ освободиться при освъщеніи явленій, не только намъ современныхъ, но и староданнихъ. На внигъ г. Скабичевскаго отсутствіе спокойствія научнаго изследованія сказалось въ томъ, что его вритические отвывы не редко носять публицистическій характеръ. Отсюда же проивошло и то, что авторы литературнаго направленія, наиболье сочувственнаго г. Скабичевскому, нашли въ его книгъ болъе обстоятельное освъщеніе. Въ такой постановий діла г. Скабичевскій себъ нъкоторое оправдание въ томъ, что дъятели несочувственнаго ему направленія не представили такихъ крупныхъ дарованій, чтобы говорить о нихъ очень подробно. Все же неравномърность біографій и характеристикь до такой стецени бросается въ глаза, что умолчать объ этомъ, какъ о недостаткъ вниги Скабичевскаго, ръшительно не возможно.

Едва ли возможно отрицать, что въ планъ расположенія частей книги, въ установленіи рубрикъ, г. Скабичевскій до некоторой степени подчинился книге г. Рейнгольдта. Подобно последнему, г. Скабичевскій делить свою внигу на главы; тавъ же, кавъ и Рейнгольдтъ, онъ отдёльно разсматриваетъ исторію эпоса, лирики и драмы. Правда, попытку подобнаго разсмотрвнія литературных ввленій можно замвтить уже въ книге l'алахова по исторіи новой литературы; но такъ какъ въ курсъ Галахова дъленіе это не проведено последовательно; то и о вліяніи его на пріемъ расположенія литературнаго матеріала въ "исторіи" г. Скабичевскаго едва ли можно говорить. Напротивъ, многое можетъ говорить въ пользу вліянія на книгу г. Свабичевскаго именно исторіи русской литературы Рейнгольдта. Такъ, последнимъ принятый и отчасти у него самого употребляемый терминъ "эпосъ" замъняется терминомъ "беллетристива", "беллетристы" (см. гл. 28); тоже мы видимъ и у г. Скабичевскаго. Обзоръ "реак-

ціонной беллетристики", составляющій XIX главу книги г. Скабичевскаго, соотвътствуеть обвору консервативной беллетристиви у Рейнгольдта (см. стр. 718 и след.). Последній начала консервативной беллетристики усматриваеть уже въ "Обрывъ" Гончарова, въ "Взбаламученномъ моръ" Иомяловскаго, въ "Бъсахъ" Достоевскаго, въ "Дымъ" Тургенева; г. Скабичевскій, очевидно, съ своей личной точки эрвнія зародышъ реакціонной беллетристиви усматриваеть сверхъ того въ "Отцахъ и дътяхъ" Тургенева и въ "Преступленіи и Наказаніи" Достоевскаго. Вследь за реакціонной беллетристикой г. Скабичевскій подобно Рейнгольдту разсматриваеть судьбу историческаго романа на Руси. Главы XXIII и XXIV отвёчають 31 главе Рейнгольдта, озаглавленной "Drama". Съ главы XXV у г. Скабичевскаго идеть обозрвніе произведеній поэтокъ-лириковъ. Этоть отдель соответствуеть 32 главе вниги Рейнгольдта, озаглавленной "Die lyrischen Dichter". Этотъ последній терминъ г. Скапочему-то замънилъ терминомъ "поэзія", какъ бичевскій будто эпосъ и драма въ области поэзіи не относятся, или вавъ будло стихъ составляеть существо поэзін. Нфтъ ничего невъроятнаго и въ томъ, что терминъ "поэты чистаго искусства" г. Скабичевскій заимствоваль у того же Рейнгольдта, который подразділяєть поэтовь-лиривовь на три разряда и о первомъ изъ разрядовъ говоритъ: "die einen Dichter dienen dem Kultus der reinen Kunst, dem Jdeal antiker Formenschönheit" (crp. 771).

Впрочемъ, допуская вліяніе книги Рейнгольдта на распорядовъ и дѣленіе "исторіи новѣйшей русской литературы"
г. Скабичевскаго, мы и намекать не думаемъ на возможность 
компилаціи со стороны послѣдняго. Компилація невозможна 
уже потому, что книга г. Скабичевскаго, насколько она 
затрогиваетъ одни и тѣже предметы, болѣе чѣмъ вдвое превосходитъ книгу г. Рейнгольдта. Отсюда происходитъ то, 
что одна глава книги послѣдняго у г. Скабичевскаго разростается до двухъ и трехъ главъ. Во вторыхъ, знакомство съ
Труди Кієвской дух. Академіи. Т. І. 1892.

трудомъ г. Скабичевскаго обнаруживаетъ въ немъ, какъ авторъ, прекрасное знаніе произведеній новъйшей русской литературы, тщательный ихъ присмотръ, нной разъ даже по разнымъ изданіямъ. Если къ этому прибавить основательное знакомство автора съ критикой, особенно сочувственнаго ему лагеря западниковъ; то остается пожальть, что онъ не снабдилъ своей книги библіографическими указаніями.

Теперь перейдемъ къ разсмотрѣнію отдѣльныхъ главъ книги г. Скабичевскаго, чтобы познакомиться какъ съ его сужденіями объ общемъ ходѣ русской литературы со смерти Бѣлинскаго, такъ и со взглядами его на литературную дѣятельность отдѣльныхъ писателей. Въ этомъ отношеніи весьма важное значеніе должна имѣть первая глава, въ которой авторъ рѣшаетъ два существенныхъ вопроса: а) объ отношеніи литературы сороковыхъ годовъ къ школѣ Пушкина и Гоголя и б) объ особенностяхъ умственнаго направленія общества и писателей сороковыхъ годовъ отъ предшествующаго періода. Мы рѣшительно того мнѣнія, что это самая слабая глава изъ всей книги г. Скабичевскаго.

Авторъ утверждаетъ, что намъ нужно разъ навсегда "отръшиться отъ предразсудка, который очень мъщаетъ правильному пониманію характера и значенія послъдней эпохи нашей литературы", что будто "Гоголь произвелъ полный переворотъ въ нашей беллетристикъ, создалъ такъ называемую натуральную школу, и литература наша до сего времени представляетъ прямыя послъдствія этого переворота". Прежде всего здъсь смъщаны два явленія, далеко не тожественныя: возникновеніе натурализма въ нашей литературъ и вліяніе Гоголя на новъйшую литературу. Если бы мы и признали, что натурализмъ возникъ въ русской литературъ ранъе Гоголя; то отсюда вовсе не слъдуетъ, что натурализмъ новъйшей русской литературы не обязанъ своимъ происхожденіемъ именно натурализму творчества.

Гоголя. Отсюда произшоло то, что довазательства, на которыя опирается г. Скабичевскій, оказались рішительно недостаточными. "Въ томъ-то и дело, говоритъ онъ, что натурализмъ является въ русской литературъ вовсе не въ видъ coup d'état, внезапнаго открытія, принадлежащаго одному какому-нибудь писателю. Это не воинственный завоеватель, вторгшійся, Богь въсть, откуда и разомъ все перевернувшій кверху дномъ, а мерный колонизаторъ, постепенно, медленно и незамътно прокрадывавшійся въ нашу литературу въ продолженіи всей первой половины нынашняго столатія в притомъ, собственно говоря, не въ одну нашу, а и во всв европейскія (стр. 2). Все это совершенно справедливо, --- но что же отсюда следуеть? Кантемиръ. Тредьяковскій и Ломоносовъ были последователями такъ называемаго классицияма или ложноклассицияма, и однако последующие писатели видели именно въ Ломоносовъ образецъ, достойный подражанія. Другое основаніе, по которому г. Скабичевскій не находить возможнымъ поставить Гоголя во главъ послъдующей литературной школы, заключается въ отсутствіи въ сочиневіяхъ Гоголя идейнаго содержанія, въ инстинктивности его творчества, въ отсутствін у него какихъ-либо определенныхъ идеаловъ. Въ подтвержденіе дівлается ссылка на "Исповідь" Гоголя. Предположимъ, что все это вврно, но какой же отсюда следуеть выводъ? Сочиненія Гоголя читала вся образованная Россія, читала, восторгалась и не могла отръшиться отъ ихъ вліянія. Сочиненія эти несомивнно содвиствовали самосознанію русскаго общества и притомъ въ такой степени, которую не могъ предвидёть и самъ Гоголь. Спрашивается, какъ смогли отрешиться отъ этого вліянія писатели сороковых годовъ? Чвиъ же именно въ отношении къ нимъ ослаблялось это вліявіе? Напрасно вы ищете отв'ята на этотъ вопросъ въ книг'в г. Скабичевскаго: его тамъ нётъ и нётъ. И между тёмъ мысль автора о значенім Гоголя для последующей русской литературы въ значительной степени върна, но только она

11\*

должна быть обставлена иными доказательствами. Пожалуй, и представленныя соображенія могуть имёть значеніе; но обстановка этих доказательствъ несомнённо должна быть иная: нужно было именно доказать не то, что Гоголь не могь имёть вліянія, а что онъ действительно его не имёль.

Еще своеобразнъе сужденія автора о литературныхъ заслугахъ Пушкина. Послъ сказаннаго о значени литературной дівательности Гоголя, оставалось ожидать, что онъ поставить Пушкина во главъ новъйшей русской литературы. Думать такъ было тъмъ естествениве, что г. Скабичевскій признаетъ реализмъ за отличительную черту произведеній Пушкина. "Если мы будемъ разсматривать, говорить онъ, вліяніе Гоголя съ одной эстетической точки зрівнія, будемъсчитать его родоначальникомъ натурализма въ Россін, то намъ со всъхъ сторонъ могутъ возразить: на какомъ основаніи угодно намъ начинать натурализмъ непрем'вню съ Гоголя, а не съ Пушкина? Чъмъ же не натуральны Повъсти Бълкина, Капитанская дочка, Арапъ Петра Великаго, Графг Нулинг, Домико во Коломню, навонецъ-хотя бы Евгеній Онпгина? Пушкинъ уже потому имбеть болбе правъ считалься первымъ образдовымъ натуралистомъ въ Россіи, что онъ всестороннъе Гоголя, у котораго лишь въ первыхъ романтичесвихъ произведеніяхъ ин встрівчаете положительные элементы жизни, въ позднъйшихъ же, наиболье зрълыхъ, господствують элементы отрицательные" (стр. 2). Къ этому нужно прибавить, что "народность", которую нашь авторъ считаетъ высокимъ преимуществомъ новъйшей литературы, по его же собственнымъ словамъ, "красовалась на знамени романтизма". И все таки оказывается, что Пушкинъ, какъ и Гоголь, не можеть быть поставлень во главъ новъйшей литературы. Единственная причина заключается въ томъ, что сочиненіямъ Пушкина, какъ и сочиненіямъ Гоголя и Лермонтова, недоставало "осмысленннаго идейнаго содержанія, которое моглобы поставить ихъ впереди своего времени. Этимъ и объ-

ясняется, продолжаеть г. Скабичевскій, почему Пушкинъ. Лермонтовъ и Гоголь въ нереводахъ на иностранные языки, поражая европейскихъ читателей своею геніальностію, въ то же время далеко не въ такой степени удовлетворяли и увлекали, чтобы кому-либо пришло въ голову ставить ихъ во главв европейского движенія, какъ ставились нівкогда Шиллеръ, Гете, Байронъ, впоследствии Дивкенсъ, Теккерей, В. Гюго, Ж. Зандъ, Бальзавъ, а нынъ ставятся и русскіе писатели: Тургеневъ, Л. Толстой, Достоевскій (стр. 4). Разобраться въ аргументаціи автора не легко. Оказывается, что Пушкинъ, Лермонтовъ и Гоголь потому не могутъ быть признаны основателями последующей русской литературы, что западно-европейскіе литературные критики не находили ихъ стоящими на высотъ западно-европейскихъ идей, какъ будто ръчь идетъ о вліяніи Пушкина, Лермонтова и Гоголя на литературы западно-европейскія. Впрочемъ, г. Скабичевскій. не безъ умысла изъ новъйшихъ писателей назваль именно Тургенева, Л. Толстого и Достоевскаго: опи, очевидно, по его соображенію, стоять на высотв западно-европейскихъ ядей, а потому и не могуть быть учениками геніальныхъ писателей тридцатыхъ годовъ. Ну, а Гончаровъ, очевидно, не стоящій на высоть западно-европейскихь идей, кому обязанъ своей литературной школой? Между темъ по пріемамь литературнаго творчества онъ, даже по суду самого автора, принадлежить къ одней и той же литературной школь, кавъ н Тургеневъ. И чъмъ, какъ не пріемами творчества, столько обязаны древневлассическимъ писателямъ всв европейскія литературы новаго времени? Идеи можно извлекать изъ трудовъ по фисософія, естествознанію, соціальныхъ наукъ и проч.; но нельзя изъ нихъ научиться пріемамъ поэтическаго творчества. Это понимаетъ и г. Скабичевскій и все таки утверждаеть, что съ сороковыхъ годовъ началась "совершенно новая эпоха въ нашей литературъ". "Мы нисколько не ставимъ въ вину этого недоспатка (отсутствія идейнаго содер-

жанія) нашимъ классивамъ тридцатыхъ годовъ, говоритъ г. Скабичевскій. Онъ ни мало не мізшаль имъ стоять во главіз русскаго общества, имъть большое образовательное вліяніе на массу русскихъ читателей, младенчески чуждыхъ всякаго умственнаго развитія и образованія и еще болье далекихъ оть европейскаго движенія идей. Наконець, никогда потомство не забудетъ той великой и неодъненной какую оказали эти литературные корифеи, создавъ литературный языкъ формы и, наконецъ, поставивши литературу на почву самобытности и реальности. Однимъ словомъ, они завъщали потомству великолъпный инструменть, отлично приспособленный для разыгрыванія на немъ какихъ угодно величественныхъ и глубовомысленныхъ влассическихъ симфоній. Недоставало только музыкантовъ, которые были бы способны умёло и разумно воспользоваться этимъ инструментомъ. Музыканты эти не замедлили явиться, и съ нихъ-то собственно и начинается совершенно новая эпоха въ нашей литературъ" (стр. 4-5). Почтенный авторь говорить о тридцатыхъ годахъ текущаго столетія, какъ о какой-либо татарской эпох'ь русской исторіи, а о выработкі литературных формъ и пріемахъ литературнаго творчества, какъ о чемъ-то въ родф способа чинить перо или карандашь. Вытесто общихъ мъста. не разъясненныхъ и не доказанныхъ, онъ поступилъ бы благоразумние, еслибы хотя коротко указаль, въ чемъ именно состояль успахъ (или неуспахъ) школы Пушкина и Гоголя; въ чемъ состояли и чъмъ обособлялись пріемы творчества одногои другого; какіе литературные типы разработываль одинъ и другой писатель и въ чемъ состояла особенность разработки каждаго изъ нихъ; въ какомъ, наконецъ, отношении они расширили предметь литературнаго творчества. Указать это несомевнно было бы полезно и для читателей, да и самъ-тоавторъ можетъ быть не смотрелъ бы съ такого высока на Пушкина и Гоголя. Самое сравненіе, употребленное авторомъ для объясненія отношенія писателей сороковых и тридцатых в

годовъ, лишь затемняетъ дёло. Авторъ отлично, разумбется. знаетъ, что величественная и глубовомысленная симфонія не есть одна идея, а въ тоже время и форма; что достоинство симфовіи изміряется не инструментомъ, ни даже исполненіемъ, а единственно уміньемъ комповитора создать такую гармовію звуковъ, которая вполнъ отвъчаетъ движенію его мысли и чувства и тоже движеніе порождаеть въ слушатель, конечно, при извъстной степени развитія последняго. Поэтому, если авторъ уже ръшился утверждать, что литературная школа сороковыхъ годовъ дъйствительно совершенно новая; то ему нужно было бы указать, въ чемъ же именно заключалась новизна ея и по предмету, и по пріемамъ творчества. Наука всегда бываеть въ выигрышт, когда указывается преемственность явленій, и різпительно теряеть, когда создаются совершенно новыя эпохи; потому что признаніе такихъ эпохъ означаетъ лишь безсиліе науки указать аналогичныя явленія въ прошломъ, какъ исходный пунктъ и причину новаго порядка вещей. Тъмъ болье требовалось осторожности въ созданіи совершенно новой эпохи для сороковыхъ годовъ; потому что для этого не виделось у насъ нивакихъ вифшнихъ основаній. Но можеть быть для этого существовали внутреннія основанія? Прислушаемся къ нашему автору, какъ онъ понимаетъ особенность литературы сороковыхъ годовъ.

Авторъ начинаетъ съ характеристики литературныхъ нравовъ, господствовавшихъ въ одномъ и другомъ періодѣ русской литературы. Конечно, въ этой характеристикъ есть доля правды, въ особенности тамъ, гдъ называются факты; но въ освъщении фактовъ есть несомивнное преувеличеніе. Русское общество и литеритура въ александровскую эпоху сдълали большой успъхъ. Припомнимъ только успъхъ журналовъ (не альманаховъ) Карамзина, чтобы видъть, что для талантливаго русскаго писатела настала пора, когда онъ могъ опереться уже на общество. Припомнимъ съ тъмъ

вмёстё, какъ Смирдинъ оплачивалъ произведенія Пушкина. Поэтому между типомъ писателя, какимъ мы его знаемъ въ XVII вёкё, и типомъ писателя александровской эпохи существуетъ громадная разница. Возьмемъ только во вниманіе, съ какимъ сознаніемъ собственнаго достоинства говорилъ Карамзинъ о своихъ заслугахъ, какъ писатель.

Въ свою очередь щекотливый вопрось о пожалованіи олимпійцевъ деньгами можеть и даже долженъ иное освъщение. Всего лучше было бы, конечно, не затрогивать его, а затронувши, следовало доказать, что подобныя обязательства вели къ неблаговидной перемънъ воззрвній олимпійцевъ и именно въ угоду покровителямъ. Такъ, слъдовало бы указать, что направление "Исторіи государства россійскаго" зависило именно отъ получаемой пенсіи; что подъ вліяніемъ именно пенсій Крыловъ написаль такія-то басни; что такія-то и такія-то статьи Пушкина написаны или для того, чтобы получить право на уплату долговъ, или же въ благодарность за такую уплату. Въ свою очередь намъ было тяжело читать, что г. Скабичевскій, человікь несомнівню гуманный, не стёснился напомнить стихъ великаго поэта, не потрудившись надлежащимъ образомъ выяснить, какими основаніями руководился поэть при ихъ написаніи, кого и почему онъ при этомъ имълъ въ виду. Онъ, разумъется, отлично знаетъ, что поэтомъ руководило не преприне къ журнальному плебсу, честно зарабатывающему свои деньги.

Наконецъ, почтеніе и даже "благоговьніе", какъ выражается нашъ авторъ, съ которымъ общество и начинающіе писатели относились къ олимпійцамъ, представляютъ изъ себя явленіе, несомивне поучительное. Безусловнымъ авторитетомъ въ качествъ писателя руководителя въ XVIII въкъ пользовался лишь Ломоносовъ, въ александровскую эпоху лишь Пушкинъ. Другіе талантливые писатели имъли иной разъ очень большой успъхъ въ обществъ, но не признавались ни столпами русской литературы, ни ея вождями. Эта

разборчивость общества составляеть отрадное явленіе того времени. Припомнимъ только, какъ быстро исчезали въ нашей литературь начала тевущаго стольтія наши отечественвие Гомеры, Виргиліи, Пиндары, Гораціи, Корнели и Расины, которые были въ такомъ обиліи въ XVIII въкъ. Посль этого можно отнести лишь въ чести олимпійцевъ, что они не могли признать таланта въ Кувольникъ, хотя этотъ талантъ и усматривался въ немъ "Сенковскимъ. Столь же отрадное явленіе среди олимпійцевъ составляетъ то, что они сразу оцінили дарованіе Гоголя и не поступились своими ваглядами и тогда, когда противъ Гоголя ополчилась цёлая рать вритивовъ, начиная съ братьевъ Полевыхъ и кончая Сенковскимъ и Булгаринымъ. Это только доказываетъ, что некоторые олимпійцы и особенно Пушкинъ стояли на высотъ тогдашней литературной вритики и вполню соврюли для руководства дальнюйшимъ движеніемъ русской литературы.

Послѣ этого очень трудно разделить мивніе г. Скабичевскаго о значеніи философсвихь кружковь тридцатыхъ годовъ для развитія собственно новійшей русской литературы. Они, конечно, имели некоторое значение въ истории развития русскаго общественнаго самосовнанія, вліяли съ тімь вийсті н на писателей, знакомыхъ съ возврвніями разныхъ кружковъ непосредственно и чрезъ научныя и литературныя работы членовъ кружковъ; но можно рфшительно утверждать, что направление литературы отъ названныхъ г. Свабичевскимъ вружковъ зависело мало. Такъ должно сказать даже на основаніи собственной книги г. Скабичевскаго. Самыми видными н самыми талантливыми представителями писателей сорокогодовь являются Тургеневъ, Толстой и Достоєвсвій. Авторитетъ этихъ писателей, именно какъ мыслителей, г. Свабичевскій признаеть и съ голоса русской литературной критики, и на основаніи высокой оцінки ихъ произведеній представителями критики западно-европейской. Что же ны видимъ? Тургеневъ былъ въ московскомъ универси-

тетъ и своимъ западничествомъ обязанъ изученію плодовъ западно-европейской науки на мъсть, больше всего въ Бер-Эти-то плоды своего знанія, особенно въ области философіи, онъ потомъ сообщаль Былинскому, одному изъ наиболъе видныхъ и вліятельныхъ творцевъ русской литературной критики. Л. Толстой въ московскомъ университетъ вовсе не учился, а слушалъ лекціи въ Казанскомъ университетъ сначала на филологическомъ, а потомъ на юридическом в факультеть, экзамень же сдаваль въ Цетербургь. Большую часть начальнаго періода своей жизни онъ провель въ деревив, такъ что изъ первыхъ 29 летъ своей жизни въ голишь пять леть. Достоевскій окончиль родахъ онъ жилъ курсъ въ Инженерномъ училищъ, гдъ господствовали привладныя науки. По вам'вчанію г. Скабичевскаго, свойству своего научнаго образованія Достоевскій обязань тімь, что упорно и до конца жизни быль консерваторомъ и сохранилъ неприкосновенно свои дътскім върованія (стр. 185). Наконецъ. прибавимъ, Гончаровъ хотя и окончилъ курсъ въмосковскомъ университетв, но, по словамъ г. Скабичевскаго, "къ сожалвнію не примкнулъ ни къ одному изъ студенческихъ кружковъ, бывшихъ въ московскомъ университетв какъ разъ въ это. время, ни къ кружку Станкевича, ни въ кружку Герпена" (стр. 146). Итакъ, гдъ же то ръшительное вліяніе на нашихъ писателей и литературу философскихъ кружковъ, о которомъ говорить нашъ авторъ? Но можно уже решительно сказать, что Пушкинъ. Лермонтовъ и Гоголь имели сильное вліяніе на литературныя понятія членовъ философскихъ кружковъ тридцатыхъ годовъ. Самъ же г. Скабичевскій говорить, что вритика западническаго и славянофильскаго кружвовъ "относилась съ большимъ уважениемъ къ корифеямъ русской литературы, особенно Пушкину и Гоголю" (стр. 7). Еще бы! Отнесись она иначе, она доказала бы только свою собственную несостоятельность. Вотъ эта-то независимость вознивновенія и творчества мощныхъ дарованій отъ разныхъ критико-

литературныхъ лагерей въ нашей отечественной литератур'в виразилась въ томъ любопытномъ, но совершенно понятномъ явленін, что безь вритиви Білинскаго могли явиться Пушкинь и Гоголь, а безь Пушвина и Гоголя вритика Бълинскаго не могла бы явиться въ той силв и блескв, въ которой она проявилась въ действительности. Не забудемъ, что лучшія статьи Бълинскаго посвящены именно Пушкину. Сочиненія этого геніальнаго писателя помогли Б'влинскому не только разобраться въ литератур'в XVIII и начала XIX в'ввовъ, по и выяснить истинеме взгляды на задачи, достоинство и признаки художественнаго творчества; благодаря Пушвину и Гоголю, Бълинскій видоизміняєть пріемы своей кризиви и доходить до выясненія общественнаго значенія литературы. Припомнимъ только, какъ Белинскій до копца своихъ дней казинлъ себя за статью о Грибовдовв. Очевидно, въ данномъ случав Белинскій оказался ниже своей задачи. Критику и даже талангливому очень не ръдко приходится доростать до пониманія достоинствъ произведеній первоклассныхъ инсателей; но редко истинно-талантливый писатель можетъ опереться на литературную вритику въ моментъ созданія своихъ произведеній хотя бы потому уже, что критика обыкновенно сопровождаетъ созданія художника. Прислушаемся къ личному признанію такого мастера своего діла, какъ Гончаровъ. Вотъ что онъ говорилъ цо поводу послъдовательной выработки типа Обломова: "Мив прежде всего бросался въ глаза ленивый образъ Обломова-въ себе и другихъ-и все ярче и ярче выступалъ предо мною. Конечно, я инстинктивно чувствоваль, что въ эту фигуру вбираются малопо малу элементарныя свойства русскаго человъка-и покаэтого инстинкта довольно было, чтобы образъ быль віврень характеру. Еслибъ мив тогда сказали все, что Добролюбовъ и другіе и, наконець, и самъ потомъ нашли въ пемъ-я бы повърилъ, а повъринъ, сталъ бы умышленно усиливать ту или другую черту-и, конечно, испортиль бы" (Чегыре очерка, стр. 216). Говоря такъ, мы не имфемъ въ виду утверж-

Digitized by Google

дать, что здоровая вритика не имъеть вначенія въ исторіи развитія и совершенствованія литературы, а хотимъ лишь сказать, что г. Скабичевскій сильно преувеличиветь значеніе философскихъ кружковъ тридцатыхъ годовъ и изъ свойства вліянія ихъ хочетъ вывести и объяснить возникновеніе совершенно новой будто бы литературной школы сороковыхъ головъ.

Глава II "исторін" г. Скабичевскаго посвящена характеристивъ реакціи пятидесятыхъ годовъ и въ особенности отраженію этой реакціи въ литературной критикъ того времени. Многое можно возразить автору по поводу выраженныхъ имъ здёсь положеній; но мы не остановимся лишь на его пониманіи появленія на страницахъ толстыхъ журналовь статей научнаго содержанія, наприм. Забізлина, Соловьева, Анненкова и др. Измененіе направленія известнаго журнала не редко зависить отъ перемёны издателя, когда во главе изданія взамівнь пріобрівтателя становится человівнь съ порывами къ знанію и служенію пользі общества. Зависить направленіе журнала и отъ перемёны состава сотрудниковъ, когда въ число ихъ попадають люди науки. Во всякомъ случав одной лишь реакціей и выбытіемъ изъ строя нісколькихъ литературныхъ силъ нивавъ не объяснишь себъ, что силы эти должны были замениться именно людьми науки. Нужно все таки предположить, что въ обществъ того времени существовалъ запросъ именно на научное знаніе, какъ онъ существуеть и въ настоящее время. Этому запросу и постарались отвътить журналы, какъ отвъчають и на начихъ глазахъ. Интересно замъчание г. Скабичевскаго, что тогдашние журналы старались перещеголять другь друга своею тяжеловысною солидностью. Очевидно, что число людей, въ которыхъ замёчался интересъ въ знанію, было довольно значительно, если рядомъ могло существовать несколько журналовь съ тяжеловесной солидностью. Это отрадное явленіе не потеряеть своего значенія и въ томъ случав, вогда мы допустимъ, что количество подписчивовъ у важдаго журнала въ отдёльности не

Digitized by Google

было особенно вначительно. Посл'в этого мудрено согласиться съ нашимъ авторомъ, когда онъ въ относительной научности тогдашнихъ журналовъ видить совершенное ихъ наденіе и вырождение вкуса читающей публики. При этомъ г. Скабичевскій замізчаеть, что "измелчаніе" литературы не зависіло исключительно отъ цензурныхъ условій (стр. 19). Еще мудренве сочувствовать его скорби, что "въ вритическихъ сферахъ (?) на первый планъ выступала библіографія начались вропотливыя изследованія мелкихъ фактиковъ жизни давно сошедшихъ въ могилу писателей, вродъ Тредьяковскаго и Богдановича" (стр. 17). Достоинство взгляда автора нисколько не выиграло оттого, что въ пользу его оказалось возможнымъ сдылать ссылку на сочинение Добролюбова. Многое забыто въ журналахъ патидесятыхъ годовъ, а работы Лонгинова. Геннади, Галахова и Аннепкова не потеряли своего значенія и досель. Работы ихъ внесли въ нашу критику историческую точку зрівнія, которой ей недоставало. Такимъ образомъ произведенія русскихъ писателей становились достояніемъ науки, вић которой он в не могутъ получить надлежащаго освищевія. Интересиве всего то, что самъ г. Скабичевскій и ранве, въ своихъ критическихъ статьяхъ, и въ своей "исторіи новъйшей русской литературы" старается опереться на біографическій матеріаль для надлежащаго освіщенія произведеній отдельныхъ писателей и между тэмъ, говоря о Лонгиновъ, Галаховъ и Анненковъ, насмъщливо замъчаетъ: "Такою плодотворною деятельностію занимались въ то время Н. М. Лонгановъ и проч". (стр. 18). Нужно ли доказывать, что такимъ простодушнымъ пріемомъ не убъешь репутаціи человіна.

Глава третья посвящена уясненію возникновенія и свойствь славянофильства вообще и особенностей литературной критики славянофиловъ въ частности. Не смотря на рѣшительную противоположность воззрѣній нашего автора съ воззрѣніями славянофиловъ, онъ умѣетъ возвыситься до того безпристрастія, которое отдаетъ справедливость и заслугамъ

противниковъ. Г. Скабичевскій признасть, что "славянофилы сороковыхъ годовъ были образованивищими и ученвищими людьми своего времениа, относится съ сочувствиемъ въ стремленію ихъ изучать народный быть, народное словесное творчество. Но съ некоторыми положениями автора согласиться трудно. Такъ, по нашему мивнію, ивть ни нужды, ни основанія выводить народничество славянофиловъ изъ увлеченія "демократическими идеями французской публицистики тридцатыхъ годовъ". Противоположение національно-русскаго западно-европейскому извъстно у насъ еще въ XVIII столътіи; тогда же являются попытки собиранія и обнародованія произведеній устнаго творчества. Правда, собираніе это въ своей основъ имъло не столько уваженія къ такъ называемому народному творчеству, сколько простую любознательность: но у русскихъ романтиковъ, какъ и у романтиковъ западно-европейскихъ, зам'вчается уже совнательное уважение въ народному быту и творчеству. Подъему національнаго чувства и съ темъ вмёсте стремленію возвысить въ литературів народный языкъ и народный быть не мало содвиствовали у насъ, какъ и вообще въ Европъ, наполеоновскія войны. Славянофиламъ оставалось только примкнуть къ этому общественному теченію,-что они и сделали. Если же при всемъ томъ г. Скабичевскому кажется, что уважение славянофиловъ ко всему народному возникло подъвліяніемъ именно увлеченія "гуманными демократическими идеями французской публицистики тридцатыхъ годовъ"; то ему нужно было свою мысль подтвердить данными, потому что сами-то славанофилы этого источника своихъ возврвній никогда не указывали.

Сочувственно относится г. Скабичевскій и къ критическимъ взглядамъ и опытамъ славянофиловъ. Читая выдержки изъ критическихъ статей первыхъ славянофиловъ, приведенныя у нашего автора, невольно задаешъ себъ вопросъ, какимъ образомъ г. Скабичевскій могъ придти къ выводу о полномъ забвеніи въ пятидесятие годы основъ критики Бълин-

сваго. При томъ существенномъ разногласіи, которое было между Бълинскимъ и славянофилами, трудио, кенечно, допустить, чтобы мысль объ общественномъ вначеніи литературы и назначеніи ся служить злоб'в дня была заимствована славянофилами именно у Бълинскаго. Справедливъе предположить, что у славянофиловъ, какъ и у Белинскаго, такое отношение къ задачамъ литературнаго творчества вытекало изъ духа времени, изъ направленія тогдашней русской литературы н изъ опредълившейся у общества потребности находить въ современной литературъ отвъты на запросы дня. Послъ этого о забытін, и притомъ решительномъ, заветовъ критики Белинскаго не можетъ быть и ръчл. Статья Современника: "Очервъ гоголевскаго періода русской литературы" вовсе не имъла своею нарочитою цёлію напомнить о положеніяхъ критики Бълинскаго, какъ о забытыхъ, а преследовала свою особую задачу, хорошо выраженную самымъ заглавіемъ статьи. Еще менъе можно убъдиться изъ книги автора въ совершенномъ одичанім русскаго общества въ половинъ пятидесятыхъ годовъ. По крайней мірь объ этомъ одичаніи никакъ не можеть говорить статья Пирогова "Вопросы жизни". Состояніе одичанія есть съ тімь вмісті время господства инстинкта, отсутствія отчетливаго сознанія началь жизни и діятельности. Ничего подобнаго о стать Пирогова сказать нельзя; а если въ ней иной встрвчаеть взгляды, которыхь не хочеть или даже не можетъ раздвлить; то въ этомъ вина уже не Пирогова. Изложи свою систему воспитанія г. Скабичевскій, Пироговъ можеть быть съ неменьшимъ правомъ сделаль бы свои обобщенія объ упадкі общественных возвріній не только пяти. десятыхъ, но и восьмидесятыхъ годовъ.

Главы IV, V, VI и VII посвящены исторів русской критиви послів смерти Бізнискаго, при чемъ авторъ почти исвлючительно останавливается на характеристикі эстетических воззрівній и критических пріємовъ Чернышевскаго, Добролюбова и Писарева. Г. Скабичевскій не въ первый разъ бе-

рется за исторію русской критики. Ему принадлежить обширная статья: "Сорокъ л'етъ русской критики", оканчивающаяся обозрвніемъ двятельности Докролюбова. Ему же принадлежить статья о Писаревв. Такимъ образомъ весь отдълъ о русской критик' въ разсиатриваемой нами книг является въ очень вначительной степени лишь сокращениеть написаннаго нашимъ авторомъ уже ранве. Разумвется, это само по себъ еще не можетъ говорить противъ достоинства самого очерка; потому что авторъ повторяетъ липіь самого себя. Но въ очеркъ г. Скабичевского, какъ во всякомъ дълъ рукъ человъческихъ, есть дъйствительно и недостатки, которые, по нашему крайнему разумінію, состоять въ слідующемъ. Прежде всего исторіи русской критиви въ книгв г. Скабичевскаго недостаеть начала, выясненія источника, который послужиль исходнымъ пунктомъ для эстетическихъ воззрвній и критическихъ пріемовъ Чернышевскаго, Добролюбова, Писарева и др. Такимъ исходнымъ пунктомъ, по воззрѣніямъ нашего автора, служила именно критика Бълинскаго. Поэтому необходимо было хотя кратко объяснить, въ чемъ же состояли эти основы. Тъ немногочисленныя выдержки, которыя дёляеть г. Скабичевскій изъ сочиненій знаменитаго критика, крайне недостаточны. Одно только и можеть усмотреть внимательный читатель изъ "исторіи новейшей русской литературы", что Белинскій, какъ критикъ, во вторую половину своей двительности былъ врагомъ твкъ называемой теоріи искусства для искусства, но въ чемъ состояла и состоитъ эта теорія, читателю нигдів не сообщается. А сообщить это было решительно необходимо, во первыхъ, потому, что нашъ авторъ и самъ лично является ея неуклоннымъ противникомъ; во вторыхъ, потому, что отъ неумфреннаго и неумъстнаго употребленія терминъ "искусство для искусства" пересталь наконець обозначать и то, что онь когдато обозначаль. Подъ творческою деятельностію, руководимой теоріею "искусства для искусства", въ настоящее время иные разумѣють созданіе произведеній "не для міра сего", а пото-

му лишенныхъ идейности или тенденціи (что, конечно, не одно и тоже). Любопытиве всего то, что за произведеніями такого рода признаются высокія художественныя достоинства. Можно решительно догадываться, что самъ г. Скабичевскій видить въ Пушвине творца "искусства для искусства", а произведенія его, вакъ и Лермонтова, считаетъ лишенными идейнаго содержанія. Но возможна ли художественность вив правдиваго воспроизведенія затронутаго предмета? Возможна ли, далве, художественная правда вив хотя бы своеобразнаго пониманія сущности и свойствъ предмета, следовательно, виж сведенія частностей предмета въ одному основному пункту, следовательно, опять таки вий определенной идеи? На эти вопросы читатель напрасно ищеть отвёта въ винге г. Скабичевскаго. Онъ видитъ только, что теорія эта представляеть собою что-то очень несостоятельное, что "поэты, какъ выражлется авторъ, чистаго искусства" едвали не лишены способности мышленія; что лучніе литератураме критики считали своимъ священнымъ долгомъ бороться съ злополучной теоріей "некусства для искусства", какъ зловредной. Всв эти неясности исчезли бы, если бы нашь авторь изложиль хотя кратко основанія вритики Бівлинскаго, причемъ сами собою выяснились бы особенности теоріи "искусства для искусства". Сделать это г. Скабичевскому было темь легче, что онь уже и ранње излагалъ основания возарвний Бълинскаго на задачи критиви и поэтического творчества. Знать эти труды нашего автора читатель его "исторіи" не обязань, а потому въ своихъ собственныхъ интересахъ г. Скабичевскій долженъ быль бы предпослать въ своей книгъ хотя сжатое сокращение сказанняго имъ ранве. Отсюда произошло и то, что самое изложеніе возэріній Чернышевскаго, Добролюбова и Писарева на искусство и задачи критиви оказалось въ "исторіи" г. Скабичевскаго недостаточно отчетливымъ, не смотря на то, что авторъ говорить объ этомъ предметв довольно пространно. Авторъ "исторіи" цінить въ литературномъ творчестві глав-Труды Кіевской Дух. Академін. Т. І. 1892 г.

нымъ образомъ цёль, отношение произведения въ обществу, его "идейность", способность отвёчать на запросы дня, возбуждать въ читатель новыя идеи, руководить его въ жизни и притома извёстнымъ образомъ и въ извёстномъ направленіи. На эту сторону предмета онъ обращаеть преимущественное вниманіе и при характеристикъ трудовъ выше названныхъ нами литературныхъ критивовъ, и при опривъ деятельности литераторовъ. Что такое искусство само по себъ, на это обращается мало вниманія. Не затронутымъ остался у нашего автора и вопросъ о томъ, коренится ли изящное и его выражение въ потребности нашего духа, или же оно является лишь временнымъ средствомъ правоученія, просв'ященія? Равнымъ образомъ, существуеть ли изящное для тъхъ людей, которые стоять на высоть развитія и образованія даннаго времени и особенно даннаго писателя или художника? Вотъ почему въ изложение системъ Чернышевского, Добролюбова и Писарева, не говоримъ уже о критивахъ, менве крупныхъ, чувствуется недосказанность, неясность. Встрвчается и невърное освещение дела. Такъ, говоря о критическихъ пріемахъ Добролюбова, авторъ утверждаетъ, что Добролюбовъ "стоялъ за теорію искусства для живни и отрицаль эстетическую притику, прямо говоря въ своей статьй о "Наканущи", что эстетыческая критика сдёлалась теперь принадлежностью чувственныхъ барышень и что малому знакомству съ чувствительными барышнями онъ долженъ твиъ, что не умветъ писать такихъ пріятныхъ и безвредныхъ критикъ" (стр. 75). Въ этомъ замъчани г. Скабичевского върно развъ то, что Добролюбовъ былъ прежде всего и больше всего критивъпублицисть, но онъ вовсе не отрицаль этегической критики. Воть что напр. онь говорить по поводу романа Достоевскаго "Униженные и осворбленные". Указывая, что современные критики заподоврили его въ неспособности оценки кудожественныхъ достоинствъ литературныхъ произведеній, Добролюбовъ говорить: "По мижнію одного критика, миж отъ нихъ

нать другого спасенія, какъ признаться откровенно, что ръшеніе вопросовъ подобной важности мий не подъ силу. Я бы, пожалуй, и готовъ привнаться; но вёдь это, во первыхъ, для самолюбія обидно, а во вторыхъ, зачёмъ же миё клепать на себя? Разумбется, критика должна служить применениемъ вечных законовъ искусства къ частному произведению; должна, вакъ въ зервалъ, представить достоинства и недостатки автора, указать ему върный путь, а читателямъ-места, коториме они должны или не должны восхищаться. Такова вёдь должна быть настоящая критика? Да, но знаете ли, что чистая теорія вригики такъ же точно неприложима бываетъ, какъ теорія о томъ, какъ сдёлаться богатымъ и счастливымъ... Хорошо, если вамъ попадется произведеніе, приближающееся хоть сволько-нибудь къ идеальнымъ требованіямъ, имѣющее какіе-нибудь шансы "быть долговічнымь и счастливымь", т. е. составить собою что-нибудь самобытное, замівчательное не по отношенію въ какимъ-пибудь другимъ интересамъ, а по своему внутреннему достоянству. Тогда можно и съ эстетической точки зувнія заняться имъ, можно и въ художественныя тонкости пуститься и всв пятнышки въ немъ проследить... Но подымать вечные законы искусства, толковать о художественныхъ красотахъ по поводу созданій современныхъ русскихъ повъствователей (да простить миъ г. Анненвовъ и вев его последователи!) такъ же сметно, какъ развивать теорію генераль-баса въ поощреніе танера, не сбивающагося съ такта, или пуститься въ изложение математической теоріи віроятностей по поводу ошибки ученика, не вірно решившаго уравнение первой степени" (Поли. собр. соч. т. III, стр. 537-538). Переходя къ разбору самого романа Достоевского, Добролюбовь указываеть, что "Униженные и оскорбленные" не удовлетворяють самымь элементарнымь требованіямъ художественности. Вивсто объясненія возможности бытовыхъ явленій и взаимныхъ отношеній дівиствующихъ лить авторъ только указываеть самыя явленія и отношенія.

Вотъ почему Добролюбовъ и замъчаетъ: "Мы съ довъріемъ обращаемся въ нему (автору) и спрашиваемъ, вавъ же это могло случиться? А онъ отвъчаеть: подите же,-случилось да и только. Да пожалуй прибавить къ этому: чрезвычайно странный случай... а впрочемъ, -- это бываетъ. -- Не угодно ли искать художественнаго смысла въ подобномъ произведении "? (стр. 546). Какъ видимъ, Добролюбовъ вовсе не отрицалъ эстетической критики, и если не прибъгалъ къ ней, то имълъ на это свои основанія. Насколько эти основанія справедливы, ато другой вопросъ. Но не менње характерно и то, что г. Скабичевскій видить въ Добролюбов' противика теоріи эстетической вритики: онъ самъ противникъ ея, а потому ему было важно имёть такого союзнива, какъ Добролюбовъ. Воть почему вы встръчаете у г. Скабичевскаго только самыя общія замічанія относительно того, вибются или ність въ произведеніяхъ извёстнаго писателя достоинства художественнаго воспроизведенія действительности; еще менье читатель находить у него указаній на исторію литературныхь формь. Чтобы ознакомиться съ прісмами литературной критики г. Скабичевскаго, мы сделаемъ несколько замечаній по поводу его разбора сочиненій Гончарова, именно потому,: что точка зрвнія г. Скабичевскаго выступаеть въ данномъ случав съ наибольшей очевидностью.

Изъ писателей сороковыхъ годовъ Гончаровъ едва ли не наименъе сочувственъ г. Свабичевскому. Чтобы лишить своего сочувствія писателя, съ такимъ громкимъ прошлымъ и съ такимъ прочнымъ ноложеніемъ въ литературъ, какое занимаетъ Цончаровъ, для этого нужно имъть достаточныя основанія. И нашъ авторъ указываетъ ихъ въ складъ возгрѣній Гончарова, лишенныхъ той широты и особенно философскаго обоснованія, которыя онъ находить въ Тургеневъ. Чтобы оправдать свой взглядъ на особенности личности и творчества Гончарова, г. Скабичевскій довольно искусно пользуется данными его біографіи, особенно поры его вослитанія и образо-

ванія и начальной служебной д'вятельности, корда слагались личный характерь и возвржнія Гончарова. Если читатель и не во всемъ сходится сь авторомъ "исторіи", то все же онъ не можеть не отдать справедливости умёнью находить. цёлесообразния данныя и искусно ихъ освъщать. Болъе разногласія чежду читателемъ и авторомъ "Исторія" можеть обнаружиться при разборъ сочиненій Гончарова. Г. Скабичевскій ціннтъ ихъ довольно высоко, особенно потому, что предметомъ творчества Гончарова постоянно авляется современная русская жизнь; следовательно Гончаровь въ своихъ сочиненияхъ воплощаетъ теорію искусства для жизни, столь любезную шену автору. Но это не мізшаеть автору "Исторін" относиться сурово въ возарвніямъ Гончарова, насколько они огражаются въ его произведеніяхъ. Намъ лично думается, что г. Свабичевскій слишкомъ много придаеть значенія личной исповеди Гончарова. Возьмемъ "Обыкновенную исторію". Адуевъ-дядя прогрессисть, конечно, очень скромны, но для критика существенные рышить вопросы: возможень ли быль большій либерализмъ въ положеніи Адуева-дяди, какъ чиновника, довольно высоко поставленнаго въ чиновной ісрархін? Далве измъни авторъ характеръ дяди, онъ неизбъжно долженъ былъ бы изивнить и характеръ перелома въ племаннивъ. Равнымъ образомъ трудно понять, почему г. Скабичевскій не находить возможною первоначальную расположенность Ольги въ Обломову. Стоило обратить, внимание на то. чтобы вполив оправдать инстивить автора и допущенную имъ постановку дела.

Впрочемъ, для насъ гораздо важнье у г. Скабичевскаго зарактеристика особенностей творчества Гончарова. Во взглядь на этотъ предметъ онъ прежде всего повторяетъ мефніе Былискаго по поводу "Обыкновенной исторін", что у Гончарова нётъ ни любви, ни вражды къ создаваемымъ имълицамъ; они его не веселятъ, не сердатъ; онъ какъ будто лумаетъ: "кто въ бъдъ, тотъ и въ отвътъ, а мое дъло сторо-

на" (стр. 148—149). Между тёмъ самъ Гончаровъ говоритъ, что онъ писалъ свои произведенія сердцемъ. Конечно, авторъ можеть быть въ заблужденіи относительно пріемовъ своего творчества; но тогда слёдовало это разъяснить и доказать, особенно когда за автора можеть говорить само дёло. Посмотрите только, съ какою любовію Гончаровъ рисуетъ "Обломова", до какой степени тщательно отмічаеть онъ каждую привлекательную черту его ума и чувства! Въ самомъ Волоковів, наименіе ему симпатичномъ, онъ указываеть черты хорошія: искренность, прямоту, силу воли, хотя не скрываеть съ тімъ вийстів и сторонъ очень непривлекательныхъ.

Тотъ же Бѣлинскій, продолжая свою характеристику таланта Гончарова, говоритъ: "ивъ всѣхъ нынѣшнихъ писателей онъ одинъ приближается къ идеалу чистаго искусства, тогда какъ всѣ другіе отошли отъ него на неизмѣримое пространство и тѣмъ самымъ успѣваютъ" (стр. 149). Г. Скабичевскій приводить эту выдержку безъ исякой оговорки съ своей стороны, и слѣдовательно соглашается съ нею. Но тогда что же понимать подъ творчествомъ чистаго искусства, если оно не только не мѣшаетъ поэту быть реалистомъ, но въ то же время даетъ ему возможность затрогивать вопросы современности и рѣшать ихъ въ духѣ той же современности?

Далее, г. Скабичевскій находить, что по своему творчеству Гончаровъ наиболее близовъ въ Гоголю, между темъ самъ Гончаровъ настойчиво называеть себя ученикомъ Пушвина и даже указываетъ, въ чемъ именно сказывается вліяніе учителя на ученика. Авторъ "исторіи" и этотъ вопросъ оставляетъ открытымъ.

Въ свою очередь говоря о Гончаровв, какъ поэтв-художникв, г. Скабичевскій пе объясняеть точно, въ чемъ собственно онъ полагаеть эту художественность: въ описаніяхъ ли только природы и бытовой обстановки,—о чемъ онъ не разъ упоминаеть,—или же и въ пріемахъ воспроизведенія типовъ. Терминъ "пластичность", которымъ нашъ авторъ хочеть обособить творчество Гончарова отъ творчества Тургенева, мало помогаеть дёлу. Мы не сомнёваемся, что обрати г. Скабичевскій побольше вниманія на литературную форму произведеній Гончарова, на его пріємь объясненія и воспроняведенія избранныхъ тиновъ, онъ не столь бы рёшительно сближаль Гончарова съ Гоголемь, да и въ творчествё Гончарова обнаружиль бы такія черты, которыя теперь остались безъ указанія.

Здёсь мы и закончимъ свои замёчанія объ "Исторіи новійшей русской литературы". Каждый отдёльный писатель разсматривается въ той рамкё, съ которой мы повнакомились при харастеристиве сочиненій Гончарова: сначала указываются біографическія данныя, всё или же періода, предшествовавшаго выступленію извёстнаго писателя на литературное поприще; затёмъ слёдуетъ разборъ выдающихся произведеній, иногда также совмёстно съ біографіей. Въ концё книги сдёлано нёсколько общихъ замічаній о свойствахъ русской литературы за разсматриваемый авторомъ періодъ времени.

Кавъ мы видъли, книга г. Свабичевскаго имъетъ много и даже существенныхъ недостатковъ. Но такова уже участь сочиненій, написанныхъ по обширной программъ. Въ защиту автора говоритъ уже то, что ему приходилось трудиться въ области, доселъ мало еще разработанной. Нельзя съ тъмъ вмъстъ забывать и достоинствъ.

- 1) Мысль антора—связать разборь сочиненій съ біографіей писателя должна быть признана счастливой. Благодаря такому пріему литературная д'вятельность отд'вльныхь писателей выступаетъ иногда очень отчетливо и получаетъ надлежащее осв'вщеніе.
- 2) Авторъ страдаетъ односторонностію взгляда, но эта односторонность его придаетъ всей книгѣ единство и цѣлостность воззрѣній. Читатель, знакомый съ извѣстнымъ литературнымъ дѣятелемъ, уже заранѣе знаетъ, какъ взглянетъ г.

Digitized by Google

Скабичевскій на свойство и достоинство его сочиненій. Далеко не всегда мы можемъ раздёлить взгляды автора "исторіи", но всегда можемъ понять ихъ и принять во вниманіе, какъ возможную точку врёнія на извёстный предметъ.

- 3) На основаніи жниги г. Скабичевскаго трудно составить себѣ отчетливое опредѣленіе о движеніи русской литературы затронутаго имъ періода; но можно узнать много цѣнныхъ подробностей, доказывающихъ въ авторѣ наблюдательность, а иногда и проницательность.
- 4) Дъленіе на періоды иногда отличается излишней дробностью и не всегда оправдывается представленными основаніями; но самая нопытка обобщенія однородныхъ явленій и расчлененія частностей заслуживаеть полной признательности.
- 5) Изложеніе отличается живостью, вслёдствіе чего внига г. Скабичевскаго читается съ интересомъ.

В. Малининг.

не хотель рабови следовать увазаніямь бывшихь у него подъ руками мнострацимхъ "Введеній въ вниги Св. Писанія Новаго завъта", онъ старался вритически отнестись въ нъкоторымъ изъ тъхъ положеній, которыя сделались установиввъ заподныхъ "Введеніяхъ въ новоз. книги". Въ вритивъ такихъ положеній онъ оказался еще недостаточно сильнымъ; сообщаемыя имъ въ опровержение ихъ сведения не всегда точны; таково напримъръ, приводимое имъ сказаніе: "постановленіе перваго вселенскаго собора было категоричесвимъ ръшеніемъ вселенской церкви по вопросу о канонъ священных в новозавътных внигъ". Дълаемыя имъ критическія замібчанія и на основаніи их в вводимыя усовершенія въ построеніи науви не всегда строго нав'вшены. Отдавая предпроэктируемому имъ трехсоставному построенію науви "предъ другимъ, которое разделяетъ науку на общую и спеціалную часть", авторъ не замітиль, что при проэктируемой имъ программъ "Введенія въ книги Св. Писанія Новаго Завъта", онъ опустиль изъ виду основательное знакомство съ внутренней стороной книгъ Св. Писанія, ихъ содержаніемъ. Ошибки подобнаго рода, неизбъжныя у молодаго ученаго, приступающаго въ научному изученію предмета, не роняють его стремленія самостоятельно, фактически провіврить данныя науки и не отнимають у него рекомендаціи къ успъшному занятію изучаемымъ предметомъ. Отчетъ можно признать удовлетворительнымъ, въ особенности если принять во внимание серьезную бользнь автора, продолжавшуюся съ инивокоп йодота од адол озащумат крани исвоиг измерен Mag ".

Справка: М. Петрушевскій 23 іюня представиль въ Совыть Академіи отчеть о своихъ занятіяхъ по Свящ. Писанію Новаго Завыта въ 1889/90 учебномъ году, который и д. Ректора Академіи былъ переданъ на разсмотрыніе профессору Сольскому. Объ окончаніи Мих. Петрушевскимъ занятій при Академіи протоковы.

сообщено Учебному Кометету 10 іюля за № 464 на предметъ опредѣленія его на службу въ одну изъ семинарій за невмѣніемъ каоедры въ Академіи.

Постановлено: Принять въ сведенію.

- **XIV**. Прошеніе на имя Ревтора Авадемія двухъ окончившихъ въ іюнъ сего года полный курсъ наукъ дъйствительныхъ студентовъ Кіевской духовной Авадеміи:
- а) румына *Өеодора Гизи* отъ 14 августа: "Свое рукописное сочиненіе, подт заглавіемъ: "Ученіе Лютера, Цвингли и Кальвина о такиствахъ, въ отношеніи къ ученію о томъ же Православной Церкви", представляю при семъ въ качечествъ диссертаціи для полученія степени кандидата богословія и покорнъйше прошу Ваше Преосвященство сдълать зависящее отъ Васъ по этому распораженіе".
- б) Леонида Дашніева отъ 17 августа: "Имъю честь просить Ваше Преосвященство представляемое мною при семъ сочинение на тему: "Учение откровения и церкви о таинствъ покаяния" принять въ качествъ кандидатской диссертации".

Постановлено: Поручить разсмотрѣніе сочиненія О. Гиги доценту Ав. Булгакову, а сочиненіе Л. Дашкіева доценту О. Орнатскому.

ЖУ. Прошенія: а) исправляющаго должность доцента Авадеміи Димитрія Богдашевскаго отъ 16 августа: "Советь Кіевской духовной Авадеміи, 20 декабря 1890 г. привнавъ мое сочиненіе удовлетворительнымъ для степени магистра, постановилъ допустить меня въ колловвіуму послівнавичатанія сочиненія, представленнаго мною въ качествів магистерской диссертаціи. Тавъ какъ печатаніе моего сочиненія въ настоящее время уже окончено, то, представляя при семъ узаконенное количество его эвземпляровъ, покорнійше прошу назначить мнів день для колловвіума въ одномъ изъближайщихъ засівданій Совета Академін".

б) Настоятеля Казанскаго Зилантова монастыря Архимандрита Сергія отъ 17 августа: "Иміжо честь заявить Совіту Академіи, что я прибыль въ Кіевъ для назначеннаго мніж коллоквіума. Почтительнійше прошу Совіть сділать надлежащее распоряженіе о допущеніи меня къ коллоквіуму".

Справка: Советомъ Академіи 17 февраля 1889 г. сочиненіе Архимандрита Сергія, согласно отвыву рецензента, признано достаточнымъ для степени магистра и положено допустить его къ коллоквіуму въ одномъ изъ ближайшихъ засъданій Совета, но то за нездоровьемъ, то по обстоятельствамъ служебнаго положенія архимандр. Сергія, коллоквіумъ доселё не состоялся. Оппонентами ему Советомъ были назначены орд. профессоръ Ив. Малышевскій и доцентъ Вл. Завитневичъ.

Постановлено: Для защиты архим. Сергіємъ его сочиненія на степень магистра назначить 22-й день текущаго августа, а для колловвіума г. Богдашевскаго предоставить Ректору Авадемін избрать удобный день въ наступающемъ сентябръ, назначивъ нынъ оппонентами ему орд. профессора Ст. Сольскаго и доцента Арс. Царевскаго.

- жуї. Прошенія: а) румынскаго подданнаго, окончившаго въ іюнѣ 1890 г. полный курсъ наукъ въ Кіевской дуковной Академіи съ званіемъ дѣйствительнаго студента и съ правомъ получить степень кандидата чревъ дополнительный экзаменъ по тремъ наукамъ, Димитрія Николеско отъ 16 числа: "Получивъ неудовлетворительные баллы для степени кандидата богословія по основному богословію, по библейской исторіи и по общей гражданской исторіи, покорнѣйше прошу допустить меня къ переэкзаменовкѣ по означеннымъ предметамъ".
  - б) Сербскаго подданнаго, окончившаго трехгодичный

курсъ въ Кіевской Академіи въ 1878 году и состоящаго наставникомъ гимназіи въ Сербскомъ город Зайчарь, Милана Евтича отъ 17 августа: "Съ 1881 года въ Сербія существуеть министерское распоряжение, опредвляющее матеріальное положение наставниковъ гимназій, коимъ для участія въ жалованья требуется отъ каждаго представить въ министерство свой аттестать съ ученою степенью объ окончаніи высшаго факультета. Всл'ядствіе этого, я, окончившій Кіевскую духовную Академію въ 1878 году. не имъя подобнаго документа, былъ вынужденъ прівхать въ Поэтому прошу покорнъйше Совътъ духовной Академіи для полученія означеннаго аттестата дать мий возможность держать экзаменъ по следующимъ предметамъ: по логикъ, психологіи, философіи, св. писанію, гомилетикъ, исторін пропов'єдничества, литургик и церковному праву, по которымъ у меня имъются недостаточные баллы".

По поводу отъйзда Милана Евтича въ Кіевъ Высокопреосвященный Михаилъ Митрополитъ Сербскій отъ 27 іюля
сего года сообщилъ Ректору слёдующее: "Миланъ Евтичъ,
воспитаннивъ Кіевской духовной Академіи, кончившій ученіе
1878 года въ Академіи, доселѣ преподавалъ законъ Божій
въ гимназіи, но не могъ быть допущенъ къ государственному
экзамену для профессора потому, что въ свидѣтельствѣ его
отмѣтки слабы изъ нѣсколькихъ предметовъ. Онъ рѣшился
пріѣхать къ Вамъ и просить позволенія снова держать экзаменъ и получить удовлетворительныя отмѣтки. Если будетъ
возможно по уставу и законамъ, надѣюсь Ваше Преосвященство не откажете удовлетворить просьбу г. Евтича и дать возможность ему быть допущеннымъ къ экзамену для полученія
правъ профессора въ Сербіи".

Постановлено: Просителей допустится къ экзамену 1-го сентября въ коммисіи изъ преподавателей наукъ, означенныхъ въ ихъ прошеніяхъ.

**ХІХ.** Оношеніе Управленія Императорской Публичной Библіотеки отъ 18 августа 1890 года за № 807, коимъ проситъ Совыть Кієвской духовной Академіи о томъ, не признаеть ли онъ возможнымъ доставить въ Вибліотеку неимъющійся въ ней журналъ "Воскресное Чтеніе" за 1870—1871 г.г.

Справка: Въ свладъ Редакціи "Трудовъ Кіевской духовной Авадеміи" имъется "Воскресное Чтеніе" въ пъсколькихъ экземплярахъ за 1870—71 г.г.

*Постановлено*: Выслать въ Императорскую Публичную Библіотеку недостающій въ ней экземпляръ журнала "Воскресное Чтеніе" за 1870—71 годы.

- **ЖЖ.** А) Отношенія Правленій 21 духовныхъ Семинарій объ отправленіи по 1 или по 2 лучшихъ воспитанника сихъ семинарій на казенный счеть въ Кіевскую духовную Академію въ составь І курса ея, съ приложеніемъ требуемыхъ правилами документовъ:
  - 1) Витебской Семинарін Димитрія Серебреникова;
  - 2) Волынской Николая Бычковскаю;
  - 3) Воронежской Стефана Алферова;
  - 4) Донской-Александра Щетковскаю;
  - 5) Екатеринославской Якова Маяковскаго;
  - 6) Калужской Виктора Георгіевскаго;
  - 7) Кишиневской—Александра Ницы;
  - 8) Кіевской—Павла Петрушевского;
  - 9) Курской—Николая Платонова и Василія Логинова; .
  - 10) Литовской-Владиміра Недыльскаю;
  - 11) Могилевской—Александра Грицкевича;
  - 12) Одесской Мартирія Чемены и Никплан Туров-
    - 13) Подольской Михаила Савкевича;
  - 14) Полтавской—Іустина Юзефовича и Антоніп Комесникова;

- 15) Рязанской Падла Фортинскаю;
- 16) Смоленской—Константина Чеботарева, документы вотораго 22 августа обратно высланы въ Правленіе Смоленской Семинаріи всл'ёдствіе отношенія его отъ 16 автуста за № 552;
  - 17) Тифлисской Мелитона Келенджеридзе,
  - 18) Тульской Петра Леонардова;
  - 19) Харьковской—Николая Малиженовского;
  - 20) Холмской-Андрея Божика;
  - 21) Черниговской Ивана Барнатнаю.
- Б) Прошенія на имя Ректора Авадеміи 35-ти овончившихъ съ полнымъ успіхомъ семинарскій или гимнавическій курсъ воспитанниковъ о допущеніи ихъ къ пріемному экзамену въ Кіевской Академіи съ приложеніемъ требуемыхъ для сего документовъ:
- 1) Абазы Павла (дворянина Курской губ.)—воспитанника Курской Гимназін;
- 2) Александрова Николая—студента Курской дуковной Семинаріи;
- 3) Арсеньева Ивана—студента Костромской духовной Семинаріи;
- 4) Васильева Стефана—студента Донской духовной Семинаріи;
- 5) Вишневскаго Николая—студента Кишиневской Семинаріи 1889 г., надвирателя Кишиневскаго духови. Училища;
- 6) Войницкаю Михаила—студента Подольской духовной Семинаріи 1885 г., надзиратедя Шаргородскаго духовнаго Училища;
  - 7) Вуколова Іоанна—студента. Орловской духовной Семинарів 1882 г., священника села Бакланова Орловской губерніи и увзда;
  - 8) Гасюка Николая—воспитанника Нѣжинскаго Историко-филологическаго Института, взявшаго обратно свои довументы раньше открытія пріемнаго экзамена;

- 9) Горуновича Якова—студента Кіевской духовной Семенарін;
- 10) *Григоренко Михаила*—студента Харьковской духовной Семинарін;
- 11) Дзбановскаго Петра—студента Кіевской духовной Семинарія 1886 г.;
- 12) Добромыслова Лаврентія—студента Могилевской духов. Семинаріи—1889 г., священника м'ястечка Новаго—Бихова Могилевской епархіи, досел'я неявившагося въ Кієвъ;
- 13) *Казанскаго Павла*—студента Тамбовской духовной Семинаріи 1889 г., псаломщика гор. Морманска Тамбовской губерніи;
- 14) Кибальчича Михаила—студента Черниговской Семянарін 1889 г., надвирателя Стародубскаго духовнаго Училища;
- 15) Княжева Алексиндра—студ. Воронежской духовной Семинарів 1889 г.;
- 16) Лопуховича Александра—студента Волынской духовной Семинаріи 1889 г.;
- 17) *Малеванскаго Флора*—студ. Волинской духовной Семинарів;
- 18) *Матушевскаго Өеодора*—студ. Кіевской духовной Семинаріи;
- 19) Миловидова Антонія—студ. Черниговской духовной Семинаріи—1886 г., священника села Старыхъ Холфевичъ Стародубскаго убл. Черниговской епархін;
- 20) Мишина Ипполита—студ. Воронежской духовной Семинаріи 1887 г., надвирателя Павловскаго духовнаго Училища;
- 21) Немоловскаго Іакова—студ. Волинской духовной Семинаріи 1884 г., священника села Выгнанки Новоградволинскаго убада Волинской ецархін;
- 22) Петрова Вашлія (изъ болгаръ)—студента Полгавской духовной Семинаріи;

- 23) Погорилко Павла—воспитанника Немировской гимназіи 1889 г. и бывшаго въ 18<sup>89</sup>/<sub>20</sub> учебн. году студентомъ Кіевскаго университета;
- 24) Попеля Ивана—студента Кіевской духовной Семинаріи;
- 25) *Приходькова Арсенія*—студ. Харьковской духовной Семинаріи 1889 г.;
- 26) Руденко Іоиля—студ. Кіевской духовной Семинаріи 1889 г.;
- 27) Рыбынскаго Евгенія—студ. Тамбовской духовной Семинарів;
- 28 Серебреникова Василія—студ. Витебской духовной Семинарів 1889 г., надзирателя Полоцьаго дух. Училища;
- 29) Симоновскаго Даніи. а (потомственнаго дворянина) студента Полтавской Семинаріи;
- 30) Соловьева Димитрія—студента Владимірской духовной Семинаріи 1888 г., учителя приходской школы;
- 31) Чернаты Захаріи—воспитанника Немировской гимназін 1889 г. и бывшаго въ 1889/90 уч. году студентомъ Кіевскаго Университета;
- 32) *Шарова Цетра*—студента Тамбовской духовной Семинаріи 1889 г., псаломщика гор. Козлова Тамбовской епархіи;
- 33) *Шиманскаго Терентія*—студ. Кіевской духовной Семинарія;
- 34) Щитинскаю Владиміра—студента Полтавской духовной Семинаріи 1888 г., учителя народнаго училица;
- 35) *Яцковскаго Григорія*—студента Подольской духовной Семинаріи 1887 г., монаха Кіево-Печерской Лавры.

Справна: По IX ст. журнала Совъта Кіевской духовной Академін отъ 6 февраля 1890 г., утвержденнаго Его Высоко-преосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ 15-го марта, между прочимъ постановлено: "Предметами повърочнихъ

вспитаній при предстоящемъ пріємѣ воспитаннявовъ въ Авадемін назначить: а) догнатичесное богословіє (или православный хрисчівнскій натвивансь для окомчивинихъ курсъ въ гимназіи), б) общую церковную исторію, в) логику, г) греческій языкъ, е) одно сочиненіе на тему богословскагь содерманія, ж) одно сочиненіе на тему философскаго содержанія и з) одно сочиненіе на тему литературнаго содержанія.

Постановлено: На основаніи устава духовных академій и особыхъ правиль о пріем'в воспитанниковъ въ Кіевскую Академію учинить слідующее: а) 22 воспитанника, назначенныхъ семинарскими начальствами на казенный счетъ, и 33 лица, явившихся на пріемныя испытанія по собственному желанію, допустить къ письменному и устному повърочнымъ испытаніямъ; б) испытанія эти произвесть съ 18 по 27 августа въ такомъ порядкъ: сперва письменное на три темы, а потомъ устное по пяти предметамъ. Для написанія сочиненія на тему богословскаго содержанія назначить 18-й день августа, а для чтенія его назначить ордин. профессора Ст. Сольскаго и экстраординари. профессора К. Попова; для написанія сочиненія философскаго содержавія 20-й день августа, а для чтенія его проф. Д. Поспъхова и экстраордин. профессора Марк. Олесницкаго; для написанія сочиненія на тему литературнаго содержанія 21-й день того же августа, а для чтенія его профессоровъ Петра Лашкарева и В. Малинина. Устныя испытанія произвесть въ 22-27 дни августа въ пяти одновременно действующихъ коммиссіяхъ, разделивь для сего все число 55 желающихъ экзаменовяться на пять равныхъ отдъленій. Испытаніе по догматическому богословію произвесть въ коммиссін изъ трехъ лицъ: Ректора епископа Сильвестра, экстраординарнаго профессора Митр. Ястребова и доцента Өеодора Орнатского. Въ составъ коммисім для производства испытанія по общей древней церковной исторіи назначить члена Правленія Ив. Малышевскаго, экстраординарныхъ профессоровъ А. Розова и М. Ковальниц-

Digitized by Google

каго. Для производства испытанія но логивъ назначить инспектора Академін Ив. Королькова, доп. Ав. Булгакова и лектора Ник. Маккавейскаго. Въ состань воминсоін для эквамена по латинскому изыку назначить члена Правленія Ник. Петрова, ордин. профессора Ав. Олесницваго и доцента Влад. Завитиевича; в) о последствіяль пріемниць испытаній имъть суждение въ собрании Совъта Академии по окончании ихъ; но предварительно списокъ экзаменовавшихся сообщить академическому врачу для освидетельствованія; г) воснитаннивовъ, явившихся въ Академію по собственному желанію и не представившихъ всъхъ требуемыхъ документовъ, обязать доставить таковые, а также потребовать предъявленія свидътельства о явкъ къ исполненію воинской повинности, для отметки по особой вниге, отъ техъ воспитаннивовъ, документы которыхъ Правленіями Семинарій высланы въ Совътъ Академіи безъ поименованнаго свидътельства.

**ЖХІ**. Предложеніе Ректора Академіи: "Въ числѣ предметовъ занятій Совѣта Академіи, окончательно рѣшаемыхъ имъ, по уставу дух. акад. § 81 а 3, находится "составленіе и утвержденіе программъ преподаванія". Вслѣдствіе особаго указанія Оберъ Прокурора Святѣйщаго Синода въ концѣ 1885 года на этотъ пунктъ, Совѣтомъ Академіи 31 января 1886 г., между прочимъ, постановлено: "на будущее время принять за правило, чтобы программы преподавателями были представляемы въ Совѣтъ въ началѣ каждаго учебнаго года не позже 1 сентября, а въ концѣ года только отчеты касательно выполненія представленныхъ ими и одобренныхъ Совѣтомъ программъ". Въ виду открытія лекцій въ началѣ сего сентября предлагаю нынѣ Совѣту объ этомъ предметѣ".

Поставить въ извъстность преподавателей Академіи, что до открытія лекцій они должны доставить программы преподаваемых ими наукъ на  $18^{99}/_{91}$  учебный годъ,

Digitized by Google

а по полученім тановыхъ подвергнуть ихъ разсмотрёнію въ бляжайшемъ засёданіи.

**ЖХП.** Предложеніе его же: "Въ числё дёль по Академін, окончательно рённаемых самих Сореток ея, по уставу акад. § 81а 2, значится распредёленіе предметовъ ученія и порядка ихъ преподаванія въ Академіи. Въ настоящемъ засёданіи поручено членамъ Сорета В. Пёвницвому и Ив. Королькову составить къ 3-му сентября расписаніе левцій на  $18^{80}/_{91}$  учебный годъ. Но кром'в того предлагаю Сорету Академіи, согласно съ 123—125 §§ устава, опредёлить нын'я число и сроки для студенческихъ сочиненій на тотъ же учебный голь".

Согласно съ требованіями устава и но соображеніи нанастоящихъ потребностей Авадеміи накъ съ уставомъ, такъ и съ опытомъ прежнихъ літъ, собраніемъ членовъ Совіта признано возможнымъ и півлесообразнымъ на  $18^{99}/_{91}$  учебн. годъ назначить сочиненія для студентовъ Авадеміи:

#### Въ І курсв;

- а) по поихологія съ 1-го овтября по 1-е декабря 1890 года;
- б) по священному писанію ветомо завінта съ 1-го девабря 1890 г. по 1-е февраля 1891 года;
- в) по исторіи философіи съ 1-го февраля по 1-е апръля 1891 годя;
- г) на тему *богословскиго* содержанія, которую даетъ профессоръ Ав. Олесницвій, экспромить въ понедѣльнивъ 2-й недѣли великаго поста;

### во II курсъ:

- а) по введению вз круга богословских в наука съ 1-го овтября по 1-е декабря 1890 года;
- б) по патристикъ съ 1-го декабра 1890 г. по 1-е февраля 1891 года;

- в) по лошить и метафизикть съ 1-го февраля по 1-е апръля 1891 года;
- г) на тему историко-филологического содержанія, которую даеть экстр. профес. Алекс. Розовъ, экспромить въ понедъльникъ 2-й недъли веливато поста;

#### въ III курсѣ:

- а) по *догматическоту богословію* съ 1-го октября по 1-е девабря 1890 года;
- б) по всеобщей церковной исторіи съ 1-го денабря 1890
   г. по 1-е февраля 1891 года;
- в) по *церковному праву* съ 1--го февраля по 1-е апръля 1891 года;
- г) на тему *зомилетическую*, которую даеть орд. профес. Василій Півницкій,—экспромитное поученіе въ понедільникъ второй неділи великаго поста;

#### въ IV курсѣ:

Одно сочиненіе на степень кандитата въ 1-му апрёля 1891 г. Кром' того всёмъ студентамъ Академін—пропов' дь одну: студентамъ І, ІІ и Ші курсовъ одновременно съ 15-го сентября по 1-е овтября 1890 года, а студентамъ ІV курса по особому расписанію г. профессора гомилетики.

Постановлено: Расписаніе студенческих сочиненій, составленное согласно съ требованіями устава, утвердить и для руководства и исполненія привесть его въ изв'єстность между преподавателями и студентами.

**ЖХІІІ.** Предложеніе Ревтора Авадеміи: "Представленныя наставнивами Академіи темы для кандитатских сочиненій на 18% / 91 учебный годъ мною пересмотрёны. Изъ этихътемъ, на основаніи 126 § уст. дух. акад., мною избраны и утверждены 56, которыя и предлагаю Совёту для объявленія студентамъ IV курса".

Постановлено: Утвержденныя ревторомъ 56 темъ изъ числа предложенныхъ наставниками Академія объявить чрезъ ниспектора ея студентамъ IV курса, которые нибють избрать одну изъ сихъ темъ и на избранную тему написать сочиненія въ 1-му апрёля 1891 года.

На семъ журналѣ Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "4 окт. 1890 г. Исполнить".

#### 1890 года 22 августа.

Въ собраніи Совъта Кіевской Духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: Докладъ секретаря Совъта Ив. Исаева: "О. Архимандрить Сергій (въ мір'в Викторъ Василевскій), уроженецъ Оренбургской епархіи, окончившій курсь наукъ въ Кіевской Духовной Академін въ 1859 году съ степенью вандидата богословія и съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устнаго испытанія, но только представленія для нея удовлетворительнаго сочиненія, и состоящій нынё настоятелемь Казанскаго Зилантова Монастыря, ниветъ защищать свое печатное сочиненія подъ заглавіемъ: "Високопреосвященный Филаретъ, Митрополитъ Кіевскій, и его врема" (въ трехъ томахъ). Сочинение сие представлено 20 октября 1888 года въ Совътъ Академіи и, по порученію его. разсмотрено однимъ изъ членовъ его-заслуженнымъ ординарнымъ профессоромъ Ив. Малышевскимъ. Согласно съ подроб-Совътъ Академіи, въ письменнымъ его отзывомъ собраніи своемь 27-го февраля 1889 года, сочиненіе призналь достойнымъ дли усвоенія автору его степени магистра богословія и, въ исполненіи требованія 136 § уст. дух. акад.,

положиль допустить его въ воллогвіуму въ одномъ изъ ближайших засёданій Совёта Академіи по усмотрёнію Ректора ея, а оппонентами ему назначиль заслуж. орд. профессора Ив. Малышевскаго и доцента Владиміра Завитневича. Этотъ коллоквіумъ, вслёдствіе нездоровья и служебныхъ обстоятельствъ магистранта, оказалось возможнымъ назначить только на сегодняшнее 22 число августа.

Съ 61/2 часовъ вечера до 9-ти состоядся водловвіумъ, согласно повъствъ Ректора Академіи. Кромъ доцентовъ и другихъ преподавателей Академіи, приглашенныхъ по силь примъчанія въ 79 § уст. дух. акад., присутствовали и лица, не принадлежащія въ составу Академіи, но приглашенныя Совътомъ ея на основаніи 136 § устава: Преосвященный Анатолій епископъ уманскій, нъсколько законоучителей и преподавателей мъстныхъ духовно-учебныхъ заведеній. Сначала о. Архимандритъ далъ самое враткое поясненіе задачи представленнаго имъ на степень магистра сочиненія, а затъмъ слъдовали возраженія назначенныхъ оппонентовъ.

Первый оппоненть, заметивь вообще о богатстве матеріала въ сочиненіи о. архимандрита Сергія, о полноть и върности изображенія какъ личности и деятельности Высокопреосвященнаго Митрополита Кіевскаго, такъ и общихъ яввъ жизни нашей отечественной церкви, съ леній и событій которыми соприкасалась жизнь и деятельность Филарета, указаль рядь недоумёній, вызываемыхь въ читатель равбираемымъ сочиненіемъ, каковы напримірь: отсутствіе предварительнаго отчетливаго обзора источниковъ, недостаточное выясненіе отношеній святителя въ нівоторымь лицамъ и событіямъ его времени, затрогиваемымъ въ сочиненіи, ности-нъсколько односторовнее представленіи отношеній святителя Филарета въ порядкамъ времени Синодальнаго Оберъ-Прокурора Протасова. На эти замечанія авторъ даль поясненія удовлетворительныя.

Другой оппоненть, не отрицая обилія матеріала въ сочиненін о. архимандрита Сергія, обратиль вниманіе на то, что, во первыхъ, вначительная часть собраннаго въ сочинений архии. Сергія матеріала взята изъ источниковъ сомнительнаго достоинства, -- что, во вторыхъ, кавъ при собираніи научнаго матеріала, такъ и при его дальнёйшей разработк**ё**, авторъ не обнаружилъ надлежащаго знакомства съ научнымъ пріемомъ, -- что, въ третьихъ, вслёдствіе двухъ указанныхъ причинъ, личность святителя Филарета не получила въ сочинении надлежащей исторической оценки. Но съ особою настойчивостью этоть оппоненть отметиль следующее: после того, вакъ проэкть перевода Библін на русскій языкъ одобрень и приведенъ въ исполнение Св. Синодомъ, представляется несвоевременнымъ, а поэтому и безтактнымъ, утверждать, что записва покойнаго Митрополита Кіевскаго Филарета, въ которой онъ имсль о переводъ Библін на русскій языкъ находилъ несогласною съ путами Промысла Божія и даже еретическою,завлючаетъ въ себъ взглядъ "богомудренный", "достойный благоговънія" и вообще представляеть будто бы изъ себа добументь, достойный быть вакьбы законоположительными автомъ для руководствованія во всю времена въ делё рази начинанія" (т. 1. решенія всякаго подобнаго вопроса стр. 386). Кром'в того опонентъ зам'втиль автору, въ символическихъ книгахъ, ни въ практикъ Православной церкви ивть основанія доказывать, что монашество вь лицв всякаю Епископа по самому догматическому понятію о епископстве должно быть непременно не иное, какъ на степени схимничества" (т. 3, стр. 472). На таковыя, предложенныя вторымъ аппонентомъ возраженія архимандрить Сергій даль недостаточно удовлетворительныя объясненія"

Справка: Въ августъ 1885 года архимандритомъ Сергіемъ было представлено въ Совътъ Академін печатное со-

чиненіе подъ заглавіемъ: "Высокопреосвященный Антоній (Амфитеатровъ) архіспископъ Казанскій и Свіяжскій". Но Это сочинение, въ виду того, что въ немъ рецензентомъ указанъ недостатовъ не только надлежащей обработки, но и существенно важнаго отдела въ немъ-отчетливаго обзора и научной оцінки богословских учено-литературных архипастыря, Советомъ Академіи 30 октября 1887 г. признано неудовлетворяющимъ требованию положенія отъ магистерской диссертаціи. Вибств съ объявленіемъ положено пояснить ему, что это сочинение автору о семъ можеть быть принято во внимание при разсмотрении объщаннаго имъ новаго сочиненія "Высокопреосвященный Филаретъ (Амфитеатровъ) Митрополить Кіевскій и Галицкій время", если это последнее будеть представлено въ болве соответствующемъ положению объ ученыхъ степеняхъ виде.

Постановлено: Хотя въ сочинени о. архимандрита Сергія замічается недостатокъ научной обработки и хотя на колловвіумі она не даль достаточных основаній къ принятію высказанныхъ имъ сужденій и мевній относительно нівкоторыхъ фактовъ двательности Высокопреосващеннаго Филарета и явленій его времени, выставленныхъ г.г. оппонентами какъ неправильныя и даже неумъстныя; однако 1) въ виду того, что на большую часть возраженій даны удовлетворительные отвіты, 2) по вниманію къ продолжительности усерднаго труда, какой приложенъ авторомъ въ составлении этаго трехтомнаго сочиненія, а также однороднаго съ нимъ двуктомнаго сочиненія, напечатаннаго имъ въ 1885 году подъ заглавіемъ: "Высокопреосвященный Антоній (Амфитеатровъ) Архіеписводъ Казанскій и Свіяжскій", и 3) въвиду обилія собранныхъ и болье или менье обработанныхъ въ обоихъ сочиненіяхъ матеріаловъ для исторіи русской церкви и видныхъ двятелей ся въ первой половинв текущаго стольтія, Совыть Академіи, полагая возможнымъ хода-

## C A O B O

W. A. S. Strand Bridge

въ день поминовенія основателей, благотворителей и покровителей Кіевской духовной Акалеміи <sup>1</sup>).

Ежегодно вы настонщій день вы нашей училищной обители совершается можитвенное поминовеніе основателей, покровителей и благотворителей этой обители и всекъ вдёсь учившихъ и учившихся. Какъ особенный обычай нашей академической общины, нашей, такъ сказать, домашней церкви, онъ граничить сь подобнимъ обычаемъ той домашией церкви, которой Слово Божіе удостанваеть каждую добрую, истинно върующую христіанскую семью. Издревле въ православной Руси существоваль обмчай-вь день комчины почившихъ членовъ семьи совершать о нихъ молитвенное поминаніе въ храм'в Божіемъ съ прививомъ къ участію въ этой семейно-дервовной молитий и другихи родственныхи семьй лицъ, ея другей и знаемыхъ. И не тщетно упованіе, съ вакимъ совершается такая общая, семейно-церковная молитва. Ибо молитва многихъ, спосившествуемая общею вврою и любовью, такъ сказать, мощнве и выразительнее особной, частной молитвы. Не у всёхъ одно дарованіе духовное; у каждаго своя мёра въры и любви: у однихъ, быть можетъ, скудная и немощная, у

<sup>1)</sup> Сказано 31 Декабря 1891 г. въ соберной церкви Кіево-Братскаго монастира профессоронъ Кіевской Академія Мв. Мазищенских,

Труды Ķies. дух. Акад. Т. І. 1892 т.

другихъ болве обильная, живая и мощная. Объединяясь въ общей молитей, съ своею у каждаго мирою виры и любви, благіе молитвенники возращають силу своей молитвы, еще болье возращаемой благодатію Господа, по святому обътованію: идъже еста два или тріе собрани во имя Моє, ту есмь посредь ихг. Еще ближе нашъ поминальный обычай граничить съ назидательнымъ обычаемъ древнихъ цервовныхъ братствъ, существовавшихъ въ здешнемъ краф. Братства эти были союзы въры и любви между болъе проникнувнимися духомъ въры и любви жителями города или села, -- союзы для попеченія о своемъ храм'в соборномъ, монастырскомъ или приходскомъ, для взаимной помощи, взаимного назиданія, для дълъ благотворенія, для защиты віры и церкви православной. находившейся тогда въ стоснении при иновърной власти въ этой странв. Въ числе добрыхъ обычаевъ братскихъ было и то, что ежегодно въ опредвленный день, обывновениве же на следующій день после храмового праздника, члены братства совершали общее поминовение о почившихъ братчикахъ, для чего велись при братскихъ церквахъ и списки именъ ихъ или братскіе помянники. Такой обычай, безъ сомевнія, существоваль съ самаго начала при Кіевскомъ Богоявленскомъ братствъ, устроившемся и при сей обители съ 1615 г. Со временемъ избрали для сего настоящій день, какъ день кончины знаменитаго главы и попечителя Братства и его школы,---приснопамятняго Петра Могилы, митроподита Кіевскаго, скончавшагося въ 1646 г. 31 декабря. Съ годами, десятильтіями и выками списокъ поминаемыхь, или братскій помянникъ приращался болъе и болъе и сталъ для насъ какъ бы книгою минувшаго живота, минувшей живии нашей училищной обители, по воторой мы совершаемъ молитвенное поминание о нехъ, а за ними и о всёхъ здёсь учевшихъ и учившихся. Намъ, членамъ нашей училищной общины, отрадно видъть, что на этомъ поминании мы не одни, что имжемъ сомолитвенниковъ въ васъ, слушатели благочестивие. Потерпите же любовію и вашу бес'єду о нын'є поминаемых внами, которая впрочемъ не можеть обнять и малой части того, что требовалось бы сказать въ память и въ похвалу многихъ и многихъ изъ нихъ. Напомнимъ лишь общія черты жизненнаго подвига ихъ, такъ или иначе связанныя съ жизнію нашей училищной обители, особенно начальной поры ея, чтобы изъ эгого напоминанія воспріять н'якоторые завіты и для насъ, призванныхъ продолжать и возращать этотъ подвигъ.

Итакъ, что особенно воодушевляло ихъ въ жертвахъ и трудахъ для этой обители? Это прежде всего духъ ревности но святой православной въръ. Духомъ этимъ была проникнута первая достопамятная жертвовательница кіевская земянка Елисавета (Гальшка) Гулевичевна, по мужу Лозка, давшая свое дворовое мъсто для устроенія обители. Воть назидательныя слова ея, занесенныя ею въ свою дарственную жива постоянно въ древней, святой православной въръ Восточной церкви и пылая благочестивою ревностью къ распрославы Бога, въ Троицъ Единаго, и изъ любви и приверженности къ братіямъ моимъ-народу Русскому, для спасенія души своей, съ давнихъ поръ я рішилась сділать благо для церкви Божіей и діло милосердія показать жажлущимь ero". Два и три четверти въка прошли, какъ совершила благочестивая жертвовательница свое согоугодное дело; но духъ въры и любви, съ какою дана ея жертва и принята тружениками сей обители, охранилъ дъло ея до нашихъ дней въ въчной памяти о ней и современныхъ ей начальныхъ труженнивовъ сей обители. Знаменитвищій изъ инхъ Іовъ Борецкій, первый ректоръ возникшей при братшколы, впоследствін митрополить Кіевскій, ской обители внушалъ соревнителямъ православной: въръ своимъ ПО должно намъ любить искренно и отъ всего сердца и души въру Восточной Православной церкви, объщая въ ней, а не въ иной себъ и встиъ несомивнное спасеніе, и желать охотно умерсть въ ней, въдая, что предви ваши (т. е. первые христіане) пріобрътали христіанскую въру кровію". Вы, православные слушатели, поймете значение дълаемаго здъсь ревнителемъ напоминанія о временахъ первыхъ христіанъ, страдавшихъ за въру, когда вспомните, что время этого ревнителя было въ этомъ край тяжелимъ временемъ для исповидниковъ въры и церкви православной, временемъ бъдъ и гоненій отъ властныхъ привержендевъ папизма, отъ своихъ отступниковъ ими покровительствуемыхъ, наконецъ временемъ смутъ отъ плодившихся разновидныхъ ученій и секть религіозныхъ. Вотъ почему наши тогдашніе ревнители пламенвли святою ревностію о защить и поддержании въры православной въ современномъ имъ русскомъ обществъ и народъ, чтобы сберегать это въковъчное и дорогое наслъдіе для себя и своихъ потомковъ. же святая ревность одушевляла многихъ и многихъ изъ ихъ преемниковъ, близкихъ и дальнихъ. Многіе и многіе нихъ, потрудившись для ученія йонримину йоте жа ырба обители, потомъ на разныхъ поприщахъ своего подвизались въ защитъ истины сей въры и правды православной и своимъ церковнымъ учительствомъ и своими ннижными трудами, и своими мольбами, ръчами и дъйствіями предъ властями, судами, властными людьми и учрежденіями, а иные ознаменовали свое служение подвигами терпънія, страданія, жертвъ и лишеній за непоколебимую преданность своей въръ. Не всъхъ русскихъ людей этого края уберегли они для нъкогда родной имъ въры и церкви православной, и имъли горесть оплакивать знатныя уграты изъ среды бывшихъ сыновъ ея и старались образумить ихъ. Такъ напр. благочестивый Исаія Конисскій, первый устроитель этой обители, потомъ митрополить кіевскій, писаль одному изъ русскихъ князей заднъпровской украйны1), совращенному въ папизмъ: "великая жалость, милостивый внязь, объемлеть сердца наши и всего православнаго христіанства, при видъ того, что ваща княжеская милость, желанная утёха нашей старожитной вёры,

<sup>1)</sup> Іеренін Вишневецкому.

последуете своимъ предкамъ и своимъ родителямъ. Не мене плачеть, тяжко рыдаеть и церковь Божія, мать паша, что ваша княжеская милость изволить пренебрегать ею . Глухъ остался князь къ смиренному увъщанию архинастыря, какъ глухи остались и многте другіе изъ тогданней знати, измінившіе родбой въръ. Но пребыль върнымъ ей весь остальной, великій въ своемъ составъ, народъ русскій, послушнимъ и голосу своего сердца и совъсти и голосу своихъ пастырей и учителей, ревновавшихъ о сохранении въ немъ въры православной, такъ что священное наследіе православной веры сохранилось и сбереглось здесь и до насъ. Да будетъ же ь вчная память и похвала этимъ ревнителямъ и труженикамъ: они трудились и страдали; ны вошли вь ихъ трудъ, уже, по малости Божіей, надъ Россією, не грозящей намъ страданіямя. Да будеть сугубо дорого намъ и наследіе веры православной, сбереженное и выстраданное для насъ нашими достопамятными предками.

Жизненный подвигь поминаемых в благотворителей и тружениковъ быль также подвигомъ для истичнито православнограстіанскаго образованія, просвінщенія. Начальные изъ нихъ видьли, что одною изъ главныхъ причинъ того уничиженія, которое таготь по падъ обществомъ православныхъ и ихъ слаэти въ борьбъ съ соблазнами отъ чуждыхъ ученій, суевърівин и настроенівни, какія омрачали религіозную жизнь народа, быль упадокь добраго церковнаго учительства, недостатокь просвещения, недостатокъ своихъ средствъ и способовъпораго православно-христіанскаго образованія. Съ великою торестью говорили о томъ сами же избранники изъ русскихъ ревнителей въры, какъ напримъръ знаменитый князь Константинь Острожскій, но немногіе, подобно ему, приложили свои жертвы и старанія о поднятіи просвыщенія въ тогдашнемъ духовенстви обществи русскомъ. Болие всего позаботились объ этомъ тогдащнія церковныя братства, въ числь ихъ кіевское Богоявленское, поставившее для себя важивищею цвлью созданіе и поддержаніе образовательнаго учрежденія или школы.

Digitized by Google

Эту школу имъла въ виду и первая жертвовательница (на Братскій монастырь). Въ той же записи своей она говоритъ. что опредъляеть свое пожертвование на Братскій монастырь. также на школу для детей, какъ дворянскихъ, такъ и мъщанскихъ, и къ воспитанію призріваемыхъ учениковъ. Съ рвеніемъ принялись за свой подвигъ первые руководители и наставники школы. Но болье всьхъ (ихъ) подвигся для нея своими жертвами и грудами знаменитый Петръ Могила. Сынъ Молдавскаго воеводы, по любви къ въръ православной, усыновившій себя русской отчизнів, обладавшій высокимъ образованіемъ, богатымъ наслёдствомъ въ именіяхъ и возможностію знатнаго гражданскаго положенія, онъ все принесъ въ жертву для блага церкви и въ особенности для помощи ей въ дъль просвъщения. Бывъ, еще въ сапь Киево-печерскаго архимандрита, общимъ голосомъ членовъ братства, почетнъйшихъ кіевлянъ и козацкой старшины упрощенъ принять званіе старшаго, опекуна и попечителя братства и его школы, онъ тогда же началь свои благод вянія ей, еще болье усиленныя, когда черезъ три года потомъ возведенъ былъ онъ въ санъ кіевскаго митрополита. Онъ собраль для нея дружину просвъщенныхъ учителей и воспитателей, расширилъ и возвысилъ объемъ ученія и улучшиль ея благосостояніе (своими пожертвованіями) и всю жизнь имізть отеческое попеченіе о своей школь, переименованной имъ въ коллегію. Свою думу объ этой коллегіи онъ трогательно выразиль вы предсмертномъ завъщани, въ которомъ называетъ ее единственными залогоми, какой онъ оставляеть по себв церкви святой, имівь утішеніе еще при жизни своей видіть плоды своихъ стараній о ней. Незабвенны и другіе труды и подвиги сего знаменитаго святителя для защиты церкви правсславной, которой онъ возвратиль оть иноверцевь древніе храмы, въ числъ ихъ и Софіевскій, обновиль и украсиль ихъ, труды его для возвышенія и распространенія просвещенія въ цёломъ край чрезъ воспитание церковныхъ проповёдниковъ,

изданіе церковныхъ и учительныхъ книгъ для духовенства и народа, направленныхъ также къ уясненію и защить въроученія, испов'яданія православной церкви. Въ посл'ядующія времена изъ этой могилянской коллегіи, возвышенной до званія Академін императоромъ Петромъ Велинимъ, вышли цілие ряды ревнителей просвёщенія въ лицё церковныхъ проповедниковъ, истолкователей и защитниковъ ученія св. церкви, училищныхъ наставниковъ, просвъщенныхъ пастырей и святителей, изъ коихъ многіе, по той же ревности къ просвъценію, авились основателями, руководителями и благотворителями новыхъ и новыхъ училищъ во время своего служенія въ разныхъ мівстахъ этого края и всей Россіи. А въ дальнихъ краяхъ ея, до самыхъ дальнихъ пределовъ Сибири, многіе питомцы сего училища подвизались въ просвъщеніи христіанскою вірою темных в инородцевъ язычниковъ. Нівчто особенное представляетъ ревность къ образованію и въ средъ учившагося юношества, изъ котораго многимъ въ былыя времена приходилось съ великимъ трудомъ добираться до сего учелища, бороться съ нуждою и бъдностію, собирать средства пропитанія даже подавніемь оть добрыхь людей, чтобы только достичь возможнаго для себя образованія. Въ пору вспомнить здесь и то, что наша училищная обитель была долгое время главною питательницею и начального образованія въ цёломъ населенім этого города, гдв при церквахъ приходскихъ въ церковныхъ домахъ жили академические школьники, привлевавшіе къ ученію и дітей прихожань, любившихь ихь чтеніе и півніе вы своихъ приходскихъ храмахъ. Наше время, вонечно, гораздо богаче разными средствами и способами просвыщения. Но навыки пребудеть незабвеннымы труды начальныхъ насадителей его въ этой ближайшей къ намъ средъ. Св. Іоаннъ Златоусть такъ говорить о значеніи восцитательнаго труда въ средъ семейной. "Если ты воспитаемъ своихъ детей, а твои дети воспитають своихъ, и т. д., то до вонца ніра пройдеть твое воспитаніе и ты получишь награду за все, какъ положившій начало добру". Да будеть эта награда, эта похвала предъ Богомъ и дюдьми и тъмъ прежде почившимъ праотцамъ нашимъ, кодорые доложили здъсь первые начатки, возрастили первые рюстки добраго, христіанскаго образованія и воспитанія.

Помянемъ еще и тотъ духъ братолюбія, съ какимъ они начали и продолжали свой подвигъ для втры и просвъщенія въ этой обители. Первые учредители Кіево-Богоявленскаго братства такъ выразили свои думы о немъ въ своемъ "уписъ" въ братство, "Господь нашъ Інсусъ Христосъ, по своему великому и человъколюбивому милосердію, устрояя на землъ все къ нашему спасенію, и идя на вольное, спасительное для людей, страданіе, говориль своимь ученикамь: сіе запов'ядаю вамъ, да дюбите другъ друга, потому, спазалъ Онъ, и узнають вась, что вы мои ученики, если будете выбть любовь между собою. И божественный апостоль Петръ въ своихъ Божественныхъ посланіяхъ запов'єдываеть тоже дюбовь: соединяйте, говорить онь, съ върою лоброд втель, съ добродътелью благоразуміе, съ благоразуміемъ воздержаніе, съвоздержаніемъ теривніе, съ теривніемъ благочестіе, съ благочестіємъ братолюбіе, съ братолюбіемъ любовь; и опять: братство возлюбите. Бога бойтеся, царя чтите. А послъ вознесенія Христа Бога на небо (божественный) св. Лука, апостоль и евангелисть, прославляя дружелюбіе (первыхъ христіанъ), возвъщаетъ о семъ Өеофилу, говоря: у върующихъ была одна душа и одно сердце, и не было между ними никого обанаго, ибо нуждамъ неимущихъ пособляли руки сильнъйшихъ. И мы, гръшные, последуя сему спасительному и человъколюбивому наставленно... начинаемъ сей дущеспасительный и дружелюбный союзъ, братство церковное въ Богоспасаемомъ городъ Кіевъ". Изложивъ цель учрежденія и обязанности членовъ его, учредители завлючають; на сіе мы всъ здёсь наименованныя лица, люди обоихъ сословій, духовнаго и свътскаго, согласившись однимъ сердцемъ и одними устами

и цвловавъ крестъ каждый за всёхъ и всё за каждаго, держась православія и соединившись духожь пламенной любви, для соблюденія христіанскихъ братскихъ обязанностей и порядковъ, въ сей братскій списовъ вписываемся". Црекрасное начало братолюбія было такъ привлекательно для современнивовъ, что въ братство Богоявленское вписалось множество лицъ, а скоро затъмъ и самъ славный гетманъ Сагайдачный съ своей казацкой старшиною. Когда со времени Петра Могилы, попечителя братства, его школа разрослась, то воспитатели братскихъ студентовъ предоставили имъ имъть и свое младенческое или младшее братство, безъ сомивнія, въ той мысли, чтобы свое школьное товарищество разумфли они и какъ христіанское братство, одушевляемое христіанскою любовію и общею любовію къ православно-христіанской наукъ. Много переменъ испытали братство и его школа въ теченіи въковъ; но духъ братолюбія въ немъ не изсяваль. Этимъ то духомъ держались и крепились они въ тотъ долгій періодъ времени, когда, лишенные внишней поддержки и помощи, опирались на помощь отъ своихъ друзей и попечителей изъ бывшихъ собратій и воспитанниковъ школы, по примъру которыхъ поддерживали ихъ и другіе попечители, братолюбцы и ревнители просебщенія изъ архинастырей, лиць духовныхъ и добрыхъ и просвъщенныхъ мірянъ. Лътопись нашей Акахранить многіе трогательные приміры такой христолюбивой и просвъщенной помощи ей. Съ великою отрадою и сердечною благодарностію упомянемъ, что знаменія такого братолюбиваго и просвъщеннаго участія къ нашей обители росли и ростутъ до нашихъ дней. Да будетъ за все сіе вфчная намять и похвала предъ Богомъ и людьми первъе всего нашимъ начальнымъ братолюбдамъ, которые завъщали потомкамъ своимъ духъ братолюбія и хотіли, чтобы онъ навсегда пребыль украшеніемь созданнаго ими учрежденія! Да будеть завътъ ихъ и для насъ преданіемъ и завътомъ священнымъ.

Св. Апостолъ Петръ, преподавшій христіанамъ своего

времени ученіе о в'вр'в и доброд'втели, терп'вніи и воздержаніи, любви и братолюбіи, присововупиль: зная, что я скоро должень оставить (земную) храмину свою, какт и Господь нашь Іисуст Христост открыль мнь, буду стараться, чтобы вы и по моемт отшествіи (нть сего св'вта) всегда приводили сіе на память (2 Петр. 1, 14).

Знаменательны эти слова великаго Апостола. Изъ нихъ, изъ другихъ словъ священнаго Писанія, изъ ученія нашей православной перкви увёряемся мы, что святые Божін уповають и могуть изъ того міра призирать на насъ духовными очами, желая и стараясь, чтобы мы памятовали то, что предали и завъщали они намъ во время земной жизни своей. И что же, собратія и слушатели благочестивые? Къ великому утеменію нашему, есть святые угодники и изъ пекогда учившихся здёсь. Таковы святители: Димитрій Ростовскій, великій молитвенникъ и проповъдникъ, списатель назидательныхъ Четіихъ-Миней или житій святыхъ; Иннокентій Иркутскій, подвизавшійся въ проповёди евангелія и устроеніи церкви въ отдаленнъйшемъ краъ Сибири. Уповаемъ, что есть и еще избранники и угодники Божіи и въ ликъ поминаемыхъ нами. Не явлены намъ знаменія ихъ святости; но, говорить св. Іоаннъ Златоусть, святость познается не отъ знаменій и чудесь, а отъ дълъ жизни. А дъла избранниковъ нашихъ въдомы намъ, въдомы и тамъ, гдв проходили они свои служенія, гдв хранилась и хранится намять о нихъ, какъ о святителяхъ Божінхъ, какъ мужахъ, явившихъ въ своей жизни черты и дела глубокой въры и благочестія, высокаго молитвеннаго духа, отеческой кротости, христівнскаго милосердія, попечительности о сиротахъ и бъдныхъ и другихъ духовныхъ дарованій. Пронивнемся върою, что на наши поминальныя молитвы о нихь отозвутся они своими, даже болве сильными, молитвами о насъ, что молясь о насъ, они желаютъ и стараются, чтобы мы приволили себъ на память ихъ завъты намъ, чтобы преуспъвали въ техъ делахъ веры, любви и благочестія, какими они благо-

угодили Богу, оставивь благую память о себф и здёсь на земль. Не причастны-ли сему желанію и всь съ върою и доброю совъстію здъсь потрудившіеся, но живущіе уже не здъсь, а тамъ. Упокоились они для земли, но живы у Бога, Который въщаеть о Себъ, что Онъ не есть Богъ мертвыхъ, но Богъ живыхъ, что у него всѣ живы. "Правда, говорить св. Іоаннъ Златоустъ, никто не приходилъ оттуда, чтобы воявъстись намъ, что тамъ есть; но открываетъ сіе Богъ, болъе вску достойный нашей "вкры". Открываеть Онъ намъ это въ своемъ святомъ словъ и учени святой церкви. Дано намъ върить, что живнь отшедшихъ отъ насъ не есть состояніе безсовнанія, безчувствія или в'ячнаго сна: уснувъ тіломъ, живутъ они душою въ чаяніи общаго воскресенія съ обновленными телами. Чувствують и сознають они эту жизнь, какъ свою каждаго изъ нихъ живнь, составляющую наследіе жизни земной. Помнять и земную жизнь свою и свои дёла въ ней, добрыя и недобрыя, граховныя. Чувство содаяннаго на земль добра, какъ мъры духовнаго совершенства, приближающаго нхъ въ общенію съ Богомъ, Его ангелами и святыми Его, есть дія нихъ источникъ радости и надежды на въчное блаженство послѣ общаго воскресенія и общаго послѣдняго суда Христова; сознаше своихъ немощей и гръховъ, -- а кто не имвлъ ихъ въ жизни? - тягответъ надъ ними, отзываясь въ душе ихъ скорбію, воздыхавіями и страхомъ ответа на последнемъ суде Христовомъ. Но безпредельно милосердіе Божіе, до сего страшнаго суда, даровавшее всвиъ, почившимъ въ въръ и показніи, надежду помощи отъ живущихъ на землъ братій, отъ церкви земной. Это-помощь молитвы о нихъ. искупительной жертвы Христовой, священнодфиствуемой о вихъ въ литургіи, и помощь добрыхъ дёль въ память усопшихъ братій. Да будетъ же усердна наша молитва о нихъ, споспринествуемия врою и чюбовію и соединенняя съ молитвою церкви, которая въ каждомъ храмв призываетъ пасъ молиться о создателяхъ и благотворителяхъ храма сего, всёхъ

прежде почившихъ отцъхъ и братіяхъ нашихъ, здъ лежащихъ и повсюду православныхъ. Помощны и радостны имъ такія наши молитвы. Благопріятно Господу Богу, помощно и радостно нашимъ прежде почившимъ отцамъ и братіямъ всякое добро, содъваемое въ память ихъ. Достойно почтимъ мы память ихъ и порадуемъ ихъ, если будемъ продолжать и приращать то истинное добро, которое сами они содъвали или стремились содъвать въ своей жизни, но не всегда успъвали по вольному или невольному упущению, по немощи, трудности, забвенію. Наше духовное добро, нашъ жизненный трудъ и подвигъ, какъ продолжение, восполнение или усовершене ихъ добра, ихъ труда и подвига, послужитъ къ похвалъ и имъ предъ Богомъ и людьми, а потому и къ доброй и молитвенной памяти о нихъ и, если будемъ достойны, то за ними и о насъ, когда наступитъ наша очередь перейти туда, гдъ теперь они, и гдъ да даруетъ намъ милосердый Господь Богъ, послъ христіанской кончины, непостыдной, мирной, явиться съ свътлымъ взоромъ и радостною надеждою добраго отвъта на страшномъ судилищъ Христовомъ, аминь.

# празднование воскресного дня.

(Ilpodonmenie\*).

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

#### Преисхожденіе христівнскаге празднованія воскреснаго дня

Спасеніе человічества, предопреділенное прежде сложенія міра" (Ефес. І, 4) и въ теченіи 51/2 тысячь лівть постепенно подготовляемое, наконецъ было совершено вочеловычившимся и воскресшимъ Іисусомъ Христомъ. Церковь, основанная Имъ, не была явленіемъ совершенно новымъ, не имъющимъ никакого отношенія къ предъидущему, но была прямымь продолжениемъ и завершениемъ церкви ветхозавътной. Христосъ не пришель разорить ветхозавътный законъ, но исполнить (Мө. V, 17), т. е. исполнить то, къ чему стремились законъ и пророки, исправить то, что привнесено было людьми, извращено "преданіями старцевъ", отмінить то, что было въ законъ временнаго національно-іудейскаго, уяснить глубже и дополнить то, что было въ немъ не договорено или выражено лишь съ отрицательной -- вишней стороны, оживить голосъ естественнаго внутренняго закона. Іисусь Христосъ уясниль истинный смысль какь всёхь прочихь заповёдей, такъ, въ частности, и четвертой. Онъ не разрушилъ этой заповъди: чтобы научить истинному и духовному празднованію, не было надобности уничтожать первой элементарной формы

<sup>\*)</sup> Си. Труды Кіевск. дух. Акаденін, м. январь 1892 г.

его, но, напротивъ, естественно было элементарную форму возвысить до ея высшей и совершеннъйшей степени, подобно тому, какъ на растеніяхъ, для того, чтобы выросъ плодъ, не нужно срывать цвітка, дабы дать місто плоду, но нужно, чтобы цвътокъ развился въ плодъ. Господь Інсусъ Христосъ пришель отмінить обрядовый законь, какь сінь и прообразь. имъвний значение лашь для ветхаго человъта. Но Онъ не уничтожилъ совсемъ обрядовъ: обряды всегда были и будутъ. Первая запов'ядь, данная челов'яку еще въ раю, была внешнею, обряжоною: не вкушать плодовъ отъ извъстного древа. Думаемъ, что и заповъдь объ освящения седьмаго дня была дана тогда же: тавниъ образомъ и востъ и праздники ведуть свое начало изъ рая. Какъ необходимы были обряды и определенные праздничные дни для невиннаго челов вка, такъ обязательны они и для искупленнаго и возрожденнаго. Только теперь они должны быть исполнены духа и истины, потому что внішняя обрядовая сторона должна соотвітствовать внутреннему состоянію человітка. Христось и апостолы установили новозавътные обряды, пользуясь и прежними іудейскими, гдъ можно было и что могло выражать состояніе религіозной жизни въ возрожденномъ новозаветномъ человеке. Інсусъ Христосъ опредвлилъ начала для установленія новозавётныхъ обрядовъ касательно богослужебныхъ лицъ, мъстъ, дъйствій и также временъ. Во время Своей земной жизни Онъ уяснилъ, какъ должны праздновать его последователи, въ чемъ состоить истинное освящение праздничныхъ дней. А послъ Его воскресепія въ первый день неділи-въ церкви апостольской было опредълено и время, - когда должно быть совершаемо это новозавътное празднованіе. Такимъ образомъ исторія происхожденія воспресенья распадается на два момента: уясненіе І. Христомъ, какъ должно праздновать христіанскій никъ, и установление въ церкви апостольской самаго празднованія дня воскреснаго.

Въ нѣмецкой литературъ нѣкоторые начинаютъ исторію воскресенія лишь съ вѣка апостольскаго (Генке, Цоклеръ). Но въ это время получило начало лишь пріуроченіе христіанскаго правзнованія къ первому дню недѣли. Самая же сущность христіанскаго правднованія, тотъ или иной способт провожденія воскреснаго дня указаны намъ въ ученіи І. Христа. Поэтому мы считаемъ вужнымъ подробнѣе остановиться на выясненіи этого ученія, которое лежало и всегда должно лежать въ основѣ всякаго христіанскаго празднованія.

Інсусь Христось добровольно сдівлался членомъ ічдейскаго народа по своему человвческому происхожденію и подчинился закону, "да подзаконныя искупить" (Гал. IV, 4-5), и ученикамъ своимъ Онъ заповъдалъ, чтобы они не нарушали ни одной, даже самой мальйшей, заповыди закона (Мо. V. 12; ср. XXIII, 3 и 23), хотя въ тоже время Овъ всегда даваль понять, что призвание Его простирается далеко за предълы его роднаго народа-на все человъчество. Онъ училъ, что самъ Онъ и ученики Его, какъ сыны Царя небеснаго, собственно говоря, свободны отъ обрядовыхъ предписаній ветхозавътнаго закона, -- они, напр., не обязаны платить подать на храмъ. Но чтобы не соблазнить сборщика податей и вообще всвхъ ревностимхъ въ законв іудеевъ, они должны платить подать. Пока храмъ еще стоить и народъ еще ждетъ своего суда, до тъхъ поръ, по волъ І. Христа, христіане изъ іудеевъ требованіями любии обязаны ограничивать свою свободу въ отношения къ ветхозавътному закону (Мо. XVII, 24-27). І. Христосъ всегда строго исполняль обрядовыя предписанія закона, какъ въ прочихъ отношеніяхъ, такъ и въ отношеніи субботы. "По обыкновению своему", какъ выражаются евангелисты (Лук. IV, 16-31; сл. 44; Ін. XVIII, 20), въ день субботній посіщаль Онь синагоги, въ своихъ спорахь съ фарисеями Онъ всегда опирается на законъ, и нигдъ не говорить, чтобы Онъ въ томъ или другомъ пунктв нарушалъ

субботу. Онъ предполагасть такое же соблюдение обрадоваго закона Моусеева Его учениками даже спустя долгое время по основании Его церкви, когда въ пророческой рёчи о разрушении Герусалима запов'ядетъ ученикамъ: "Молитеся же, да не будетъ б'яство ваше въ зим'я ни въ субботу" (Ме. ХХІV, 20). Но соблюдая требования закона, І. Христосъ въ тоже время возставалъ противъ изкратившихъ его "преданий старцевъ" и уяснялъ истинную сущностъ субботняго закона. Въ пагорной пропов'яди Онъ подробно разъясняетъ, какъ Его посл'ядователи должим исполнять религіозпо-нравственныя занов'яди ветхозавътнаго закона. Но зд'ясь Онъ, касаясь запов'яди шестой, седьмой и отчасти девятой, не упоминаетъ о требованияхъ четвертой запов'яди. За то Онъ им'ялъ много случаевъ въ другое время уяснить и эту запов'ядь.

Въ Евангеліяхъ разсказано до семи случаевъ столиновенія І. Христа съ фарисеями изъ-за соблюденія субботы. Порвыя три столкновенія случились спустя 11/2 года по выступленіи І. Христа на діло общественнаго служенія. Въ первый разъ I. Христосъ уяснялъ смыслъ завона о субботв въ Іерусадимъ при храмъ, въ виду всего народа, собравшагося на праздникъ, когда јуден возроптали на Него за то, что Онъ въ субботу исцелилъ разслабленнаго при купели Виоезды и велъль ему "нести одръ свой". Возмущенные мнимымъ нарушеніемъ субботы и еще болве оправдательною рвчью Інсуса, іуден "искаху убити его" (Ін. V). Ничто, кажется, такъ не возмущало фарисейской злобы на Інсуса Христа, какъ Его отношение къ ихъ субботв. Къ весив того же года относятся и два другихъ случая столиновенія І. Христа съ фарисеями но вопросу о соблюдении субботняго покоя (разскаванные у всёхъ трехъ синоптиковъ: Мо. XII, 1—14; Мр. II, 23—III, 6; Лв. VI, 1-11). Поводомъ къ первому нападенію на Господа слідившихъ за Нимъ фарисеевъ былъ случай срыванія учениками Его колосьевь въ субботу, ко второму-исцеление сухорукаго въ синагогъ. Въ обоихъ случаяхъ нападки ихъ были отраже-

вы І. Христомъ съ такою силою, что фариссямъ пришлось занолчать (Лв. VI, 9; Мр. III, 4); и съ этихъ поръ они уже не осивливались вступать съ Нимъ въ споры, но пришедин, по выраженію евангелиста, въ бізшенство (Лв. VI, 11), немещенно составили съ продіанами совъщаніе противъ Інсуса, вакъ бы погубить Его (Ме. XII, 14; Мр. III, 6; Лв. VI, 11). Въ этихъ двухъ спорахъ І. Христомъ особенно подробно была выяснена сущность ученія Его о празднованіи субботы. Евангелесты Іоаннъ и Лука разскавывають еще два случая столкновеній І. Христа съ фариссами по поводу субботы: всв они произошли около времени праздника кущей-за полгода до врестной смерти Господа. Теперь фарисеи уже не осмъливаются наладать на І. Христа, а лишь на исцеленныхъ Имъ. Теперь 1. Христосъ Самъ обличаетъ ихъ и пополняетъ нъвогорыми замъчаніями свазанное Имъ прежде касательно празднованія субботы: одно такое замізчаніе Онъ сділаль въ одной изъ своихъ ръчей, произнесенныхъ на праздникъ кущей (Іп. VII, 21-24). Тогда же фарисеи напали было на исцеленнаго І. Христовъ въ субботу сленорожденнаго, но обличенные І. Христомъ въ слепоте духовной, ничего не посмели возразить Ему (Ін. IX). Около того же времени І. Христомъ быль вразумлень начальникь одной изъ синагогь, который сталь укорять женщину, бывшую 18 лёть скорченною и исцаленную І. Христомъ въ субботу. Всладствіе этого вразумленія, какъ говорить св. Лука, всв противившіеся Ему стыдались и весь народъ радовался о всёхъ славныхъ дёлахъ Его (Лв. XIII, 10-17). Вскоръ затъмъ, вогда І. Христосъ на пвру у одного изъ начальниковъ фарисейскихъ, испъля страдавинаго водяною болёзнію, спросиль-, аще достоять въ субботу цълити"? то всъ собравшіеся здъсь фарисеи "молчали" и не могли ничего отвінать Ему (Лк. XIV, 1-6). Такимъ образомъ истина ученія Христова восторжествовала еще во время земной жизни Его. Это было началомъ новой эры въ празднованін, эпоха въ исторіи почитанія седьнаго дня самая важная. Труды Кіса. Дух. Акад. Т. І. 1892 г.

Теперь уяснены были основы и самая сущность истиннаго празднованія. Перенесеніе празднованія съ одного дня на другой это относится уже въ исторіи вившней формы празднованія.

Разсмотримъ же, какое это ученіе І. Христа о субботъ, которое столь противоръчило прежнимъ іздейскимъ взглядамъ и заставило замолчать фарисесвъ, и которое лежитъ въ основъ новаго христіанскаго празднованія.

Основаніе празднованія субботы І. Христосъ видить въ томъ примъръ, который подаль намъ Самъ Богъ, сотворявъ міръ въ шесть дней и почивъ въ седьмый девь. Защищая противъ нападокъ іудеевъ свое право дёлать въ субботу, Онъ укавываетъ имъ, что они неправильно понямаютъ этотъ первообразъ человъческаго правднованія: покой божественный не ваключался въ отсутствіи всякой дівтельности: "Отепъ мой досель дылаеть" (Ін. V, 17). Отепь почиль вы седьмый день, но не отъ дёланія вообще, а отъ изв'ястныхъ лишь дёль, именно-отъ тёхъ, которыя Овъ твориль въ теченіи шести дней. За твореніемъ же послідоваль періодь божественной промыслительной дінтельности, который продолжается и досель. Итавъ, не въ повов состояло освящение Богомъ седьмаго дня, а въ дъятельности Его промыслительной. Сообразно съ этимъ и человъкъ не вовсе освобождается въ субботу отъ всякой деятельности, но только отъ той, которой онъ быль преданъ въ будничные дни. Для ближайшаго выясненія этого божественнаго нервообраза и въ доказательство истинности своего толкованія правднованія І. Христосъ ссылался на законъ Мочсеевь, въ поторомъ все-таки есть указанія, что суббота не состоить въ одномъ лишь полномъ бездействін (Мо. XII, 4-5; Ін. VII, 22 сл.), обращался къ неписанному правственному завону, голосу совтсти и чувству состраданія (Мр. III, 4; Лв. VI, 9; XIII, 16 и сл.), ссылался на примъръ Давида, почитаемаго ими святымъ (Мо. XII, 3-4; Мр. II, 25-26; Лв. VI, 3-4), браль, навонець, примъры и изъ ихъ собственной жизни (Ме. XII, II; Лв. XIII, 15; XIV, 5).

На основанія писаннаго и неписаннаго закона І. Христосъ выясниль, что настоящее и истичное освящение седьмаго дня состоить не въ покот, -- самомъ по себь, а напротивъвъ дёлахъ и, вопервыхъ, - въ дёйствіяхъ богослужебныхъ: Онъ Самъ съ Своими учениками имель обывновение посещать по субботамъ синагогальное богослужение. Затымъ, --- ссылаясь на случан субботняго деленія, которые доволены закономъ. Онъ указываетъ именно на богослужебныя действія: на образаніе младенцевъ (Ін. VII, 22) и на службы овященниковъ въ храмъ (Ме. XII, 5). Замітателень поводь, по которому Онь приводить послёдній примёрь. Оправдывая своихь учениковь за то, что они срывали волосья въ субботу, Онъ говорить фарисеямъ: "Или нъсте чли въ законъ, яво во субботы священницы въ цервви субботы сквернять и неповинам суть; глаголю же вамъ, яко церкве болъ есть здъ. Аще ли бысте въдали, что есть, мвлости хощу, а не жертым, наколи же убо бисте осуждали неповинныхъ" (Ме. XII, 5-7). Собственно говоря, то дёло, за воторое фарисси обвинили учениковъ І. Христа, не относится къ богослужебнымъ действиямъ; оно изъ числа тёхъ "своихъ" житейскихъ дёлъ, о которыхъ говорится въ четвертой вапов'яди: "шесть дней д'ялай и сотвориши въ нихъ вся дъла твоя -- и не могло сообщить седьмому аню особеннаго освященія. Итакъ, І. Христосъ оправдываеть здесь учениковъ ва то, что они день, посвященный Господу, употребили на дъла свои. Какой же смысль имъетъ тогда ссылка на богослужебныя действія священнивовь въ храмь? Но фарисеи судили по наружности, а не судили судомъ праведнымъ (Ін. VII, 24). Обвиняя ученивовъ І. Христа, они не хотели или же могли вникнуть въ суть дела. Почему ученики питались колосьями въ день субботній? "Се мы оставикомъ вся и всятьть тебе идохомъ", --- вотъ отвётъ апостоловъ на этотъ вопросъ (Ме. XIX, 27). Они оставили домы свои, мрежи свон, имфиія свон, щала того, чтобы слушать ученіе І. Христа; они забыли всявое попеченіе о земномъ и жили, вавъ птици

небесныя, не заботясь о будущемъ див и питансь чвить Богъ попілеть. "Лиси язвины имуть", а самъ Учитель ихъ, не говоря уже о нихъ самихъ, "не имълъ гдъ главы подвлоняти" (Мв. VIII, 20; Лв. IX, 58). Не отъ пристрастія въ дёламъ своимъ, заботамъ о земной своей жизни, срывали они въ день субботній, но, напротивъ, отъ презрѣнія заботъ о вемномъ, отъ высокато стремленія къ міру небесному, въ слишанію божественнаго ученія: слушая само воплощенное Слово, они совершали болъе важное богослужение, чъмъ священники веткозавѣтные, служившіе "съни и образу": глаголю же вамъ яко церкве болъ (неїζоч, --ср. р.) есть здъ" (Ме. XII, б). Это срываніе волосьевъ, которое для фарисеевъ, "судившихъ на лица" (Ін. VII, 24), казалось нарушеніемъ субботю, на самомъ дълв есть истинное исполнение ея, потому что оно свидътельствуетъ о посвящении Богу дней своей жизни болъе полномъ и совершенномъ, чвиъ богослужение въ ветхозаветномъ храмъ священниковъ. Итакъ, по ученію І. Христа, при опредъленіи того, что должно или не должно ділать въ субботу, -- нужно обращать внимание не на внимий покой, а на сущность и при занятій. Не повой-сущность празднованія, а то дело, которое совершается въ праздникъ и которое выражаетъ посвящение дня Богу; и мірское діло (въ родів, напр., срыванія волосьевъ) вполн'в прилично празднованію, если оно способствуеть, напр., -- богослужебному освящению дня седьмаго. Фарисен смотрели на субботній повой, какъ на жертву Богу, которую каждый долженъ приносить Ему. І. Христосъ напоминаетъ имъ слова Осіи пророка: "милости хощу, а не жертвы" (VI, 6). Не покой -- самъ по себъ, какъ жертва отъ дней труда, потребенъ Богу, а милость-внутреннее душевное расположение, списхождение нь ближнимь, котораго чуждыми оказались въ данномъ случав фарисен; если бы они имъли въ себъ эту милость, которая пріятиве Богу субботняго повоя, то не осудили бы невинныхъ. Христосъ же для своихъ последователей считаетъ необходимымъ въ субботу приносить въ жертву Богу вместо покоя милость.

Добрыя діла, — діла милосердія и любви, воть другой рядъ дівль, кромів богослужебныхь, которыя, по ученію І. Христа, должно совершать въ субботу. Обязательность делать эти двла Онъ выводить на основании правственнаго закона, присущаго каждому человвку. Онъ задаеть вопросы, торые до Него не приходили въ голову іудеямъ, и которые однако такъ естественны и такъ просты, что отвъть на нихъ можетъ дать всякій, у кого още не заглохло окончательно правственное чувство: іуден бевъ угрызенія совъсти вытаскивали въ субботу овцу, упавщую въ яму (Ме. XII, 11), осла или вола, упавшаго въ володезь (Ме. XIV, 5); но насколько же человъкъ лучше овцы или вола? (Мо. XII, 12). И посему-сію же дочь Авраамову, которую связаль сатана воть уже восемнадцать лють, не надлежало и осводить отъ узъ сихъ (Лв. XIII, 12) въ день субботній? И еще: "позволительно-ли врачевать въ субботу? (Лв. XIV, 3) и вообще: "достоить ли въ субботы добро творити, или зло творити; душу спасти или погубити"? (Мр. III, 4; Лв. VI, 9). Единственный отвътъ, который возможенъ на эти вопросы-, темъ-же достоить въ субботы добро творити" (Мо. XII, 12). И на этомъ основаніи самъ І. Христосъ всегда совершаль свои исцівленія въ субботній день, если только представлялся въ тому случай: Онъ исцёлилъ слепорожденнаго, проходя по улиць (Ін. ІХ, 7); и исцьлиль страждущаго водяной болеванью на вечер'в у фарисея (Лк. XIV, 4); въ синагогъ-сухорукаго (Лв. VI, 10; Мр. III, 5; Ме. XII, 13) и скорченную женщину (Лк. XIII, 12-13),-и, наконедъ, при купели "Вноезда" разслабленнаго (Ін. V, 2-9). Свое право льнать двла милосердія въ субботу Онъ доказываеть и ссылкой на Своего Отца, который въ седьмый день не почилъ совершенно отъ всъхъ дълъ, но дълалъ и досель дъластъ (Ін. V. 17), ниспосылая людямъ безчисленныя благодфянія.

Итанъ, — вотъ тъ дъла, которыми, по ученію І. Христа, освящается седьмый день, — дъла богослуженія и дъла благо-

творенія, причемъ нужно смотрѣть на сущность, а не на внѣшность, — и если для богослуженія и благотворенія, какъ средство, потребуются и другін дѣйствія, то должно совершать и ихъ, — (навр. можно срывать колосья, составлять лѣкарства — (дѣлать бреніе) и пр.

Но предлагая ученіе о тахъ дайствіяхь, которыми освящается день седьмый, І. Христосъ вибств съ темъ выясниль, что нельзя требовать, чтобы въ субботу совершались только эти дъла, и чтобы никакія другія дъла не были позволительны. Онъ уясниль намъ сущность закона о субботь, когда высказаль основоположение: "суббота для человвка, а не человвкъ для субботы". Нельзя сказать, чтобы законъ нравственный явился лишь для человъка. Напротивъ, онъ есть нъчто высшее человъка и для исполненія его человікъ совданъ. Апостоль Павель говорить, что "мы твореніе Божіе, созданы во Христь Іисусь на добрыя діла, которыя Богъ предназначилъ намъ исполнять" (Еф. II, 10). Поэтому нельзя сказать, что богослужебныя действія и дела милосердія, изъ которыхъ состоить истинное празднованіе,для человека, а не человекъ для нихъ. Но самые то праздники-"субботы", -распредъление времени на праздничное и будничное, по ученію І. Христа, устновлено для челов'вка,для того, чтобы угоднее было совершать те дела благая, для исполненія которыхъ онъ созданъ. Такой распорядокъ нашего времени не есть нъчто безусловно обязательное, не смотра ни на какія обстоятельства жизни, но напротивъ-, суббота установлена для человъка"-и вслъдствіе этого (твиже) "Господь есть Сыпъ человъческій и субботь" (Мр. II, 28),— Онъ имветъ право и нарушить ее, когда это необходимо. "Сыномъ человвческимъ I. Христосъ называетъ обыкновенно Себя Самого. Этимъ положениемъ Онъ утверждаетъ свое право изм'внить правднованіе субботы. Не безъ основанія, поэтому, думаютъ находить здесь предуказаніе на перенесеніе празднованія субботы на первый день неділи и на измітненія и усовершенія въ самомъ способъ празднованія, сдълан-

ныя І. Христомъ. Имя Сына человического І. Христосъ приписываеть Себв по человвчеству, какъ Богу вочеловвчившемуся, Спасителю человъчества и главъ основанной Имъ церкви, "которая есть тело Его, полнота наполняющаго все во всемъ" (Еф. І, 23), и потому, -- какъ получившая отъ Него полноту власти, - тоже есть "Господь субботв", - имветь право измвнять распорядовъ во временахъ праздинчныхъ и будничныхъ, имбетъ право устанавливать новые праздниви. Но не забудемъ, что изречение І. Христа "Сынъ человъческий есть Господинъ субботы" есть выводъ изъ предшествующаго положенія: суббота для человъка, а не человъкъ для субботы, и сказано Имъ въ защиту не Себя, а Своихъ учениковъ, обвинаеныхъ фариссями въ нарушеніи субботы; слёдовательно, вдёсь нельзя разумать только одного Его Самого. Власть быть господиномъ субботъ Онъ, очевидно, распространяетъ здъсь и ва апостоловъ-и притомъ-на апостоловь въ томъ положенін, въ жакомъ они были еще за два года до крестной смерти Спасителя, т. е. когда они не стояли еще во главъ церкви и не получали отъ I. Христа полномочій устранвать порядовъ деряви. Стало быть до нёкоторой степени господинъ субботы и тогъ, вто не служить представителемъ власти цервви, но вто просв'ященъ св'ятомъ ученія Христова. Не человыкъ созданъ субботы ради, а распредыление временъ установлено для человъка-для того, чтобы овъ могъ удобите совершать дела праздничныя и будничныя. Не для пользы однихъ и во вредъ другимъ установленъ этотъ распорядовъ временъ, но для благоусившнаго совершенія и тахъ и другихъ. Если же такой распорядокъ не зависить отъ насъ, если самыя обстоятельства требують оть нась совершить то или иное дівло, то мы можемь и въ субботу совершить дівло житейское и будничное, если его нельзя отложить до другаго времени, — и въ будни можемъ и обязаны даже просить у Бога помощи, когда мы въ ней нуждаемся, благодарить Бога, когда Опъ намъ оказываетъ благодванія, -- благотворить

ближнему, если онъ нуждается въ нашей помощи, --- и, такимъ образомъ, каждый человекъ можетъ быть, въ извёстномъ смыслъ, господиномъ субботы. Въ доказательство того, что въ извъстныхъ случанхъ можно преступать законъ субботы, І. Христосъ ссылается на примъръ Давида, который "когда имълъ нужду и взалкалъ самъ и бывшіе съ нимъ, то вошель въ домъ Божій при первосвященник Авіасар' и вль хлібы предложенія, которые не должно было всть никому, кром'в священниковъ, и далъ и бывшимъ съ нимъ" (Mp. II, 25-26; ср. Мо. XII, 3-4; .Ik. VI, 3-4). Этимъ примъромъ I. Христосъ хотвлъ доназать право учениковъ срывать колосья въ субботу. Выше мы видели, что Онъ доказываль это право, приравнивая поступовъ учениковъ и даже ставя его выше, чемъ богослужебныя действія священниковъ въ храмъ. Но еслибы фарисеи и не признавали въ дъйствіяхъ учениковъ, слушавшихъ Інсуса Назаранина, такой важности,-то и тогда, по ученію І. Христа, они не имъють права обвинять учениковъ, потому что въ случаяхъ необходимости обрядовыя предписанія могуть быть и не исполняемы. Примітръ Давида, собственно, не имбетъ прямаго отношенія въ субботь: тогда было нарушено чисто обрядовое, временное и спеціально-іудейское предписаніе закона Моусеева,--не ъсть никому, промъ священниковъ,--хлъбовъ предложенія. Но сопоставленіе поступва Давида съ поступвомъ учениковъ ясно показываетъ, что и субботу (но, конечно, не субботствованіе, т. е. тъ дъла, которыми освящается правдничный день) I. Христосъ относить къ такимъ же обрядовымъ постановленіямъ. Следовательно, въ ветхозаветномъ законе о субботь, по мысли І. Христа, кромъ въчнаго и правственнаго смысла есть еще и временный и обрядовый, который долженъ потерять свою обязательность, -- точно такъ же какъ и то постановленіе, которое нарушиль Давидь. Слепые вожди еврейскаго народа (Iн. IX, 39-41), судившіе лишь по наружности (Ін. VII, 24), придавали все значеніе именно этой внёшней и обрядовой стороне субботняго вакона. І. Христосъ же придаеть самое главное значеніе правственной сторонь:

Онь не говорить нигдь, чтобы можно было не служить Богу въ субботу или не делать добрыхъ делъ, напротивъ-делать это Онъ всегда заповедываль, -- но самому внешнему распорядку Онъ указаль надлежащее значеніе-обрядовое-и дозволиль въ изврстныхъ случаяхъ нарушать этотъ порядовъ. І. Христосъ указываетъ еще другой примірт нарушенія этого порядка, которое случалось постоянно вы жизни Его обвинителей и однако не возбуждало въ нихъ никавого соблазна. "Лицемфръ!" свазалъ I. Христосъ одному изъ неразумныхъ ревнителей субботняго покоя, ---, не отвявываеть ли важдый изъ васъ вола своего или осла отъ яслей въ субботу, и не ведеть ли поить"? (Лк. XIII, 15). Въ евангеліи не указано общаго правила, какія именно будничныя діла можно совершать въ субботу. Но представленные примъры дають намъ право зажлючить, что дозволяются въ праздники тв будничныя дёла, которыя неотложны, вынуждаются необходимостью (-голодомъ, напр., --какъ въ поступкв учениковъ, не отложными заботами по хозяйству, вакъ, чапр., водопой скога и т. п.). Но есть еще одинъ фактъ, когда будничная работа, по повельнію самого Іисуса Христа, совершена была въ субботу: "Возстани, возьми одръ твой и ходи", сказаль І. Христосъ, исцёливъ разслабленнаго (Ін. V, 8). Казалось бы, что не было никакой необходимости тотчасъ же уносить одръ (постель) язъ Виоезды, т. е. дома, представлявшаго изъ себя нъчто въ родъ нашей больници. Но повелъвая исцъленному нести одръ свой, І. Христосъ исно показываетъ, что празднованіе состоитъ вовсе не въ соблюдении лишь покоя отъ работъ, а именно-въ освящени дня дълами богослужения и благотворенія; покой же лишь средство для того, чтобы безпрепятственно заняться этими святыми делами. Если же какое-нибудь, собственно говоря, будничное дело нисколько не мешаеть такому празднованію и даже способствуеть, тонътъ нивакого основанія запрещать его въ субботу. Одръхразватос-это, по всей въроятности, простая подстилка, -- въ

родѣ войлока. Несеніе такой легкой подстилки не только не мѣшало исцѣленному благодарить Бога, но даже, служа прямымъ напоминаніемъ и вмѣстѣ съ тѣмъ доказательствомъ его выздоровленія и возвращенія въ нему крѣпости силь,— напротивъ, способствовало и вызывало такое прославленіе Бога и исцѣлившаго его І. Христа.

Въ водексв Безы, - древней рукописи, хранищейся теперь въ библіотевъ Кембриджсваго университета, въ Евангеліи отъ Луки после 5-го стиха VI главы, —вследъ за разсказомъ о споръ съ фарисеями, находится такое прибавление: "Въ тотъ же самый день, увидъвши человъка, работающаго въ субботу, (Іисусь) свазаль ему: О человъкь, если знаешь, что дълаечь, то ты блажень; если не внаешь, то-провлять и нарушитель закона" 1). Фарраръ признаетъ этотъ разсказъ слишкомъ въроятнымъ; по его мивнію, ничто не могло бы ясиве выразить духъ ученія Спасителя 2). Но намъ кажется, что духъ ученія Христова гораздо лучше выраженъ въ техъ Его изреченияхъ, которыя переданы намъ въ Евангеліяхъ. Этотъ же случай, разсказъ о которомъ дошель до насъ только въ одномъ этомъ манускриптв, напротивъ, -- мало ввроятенъ. Здесь не сказано, какова была субботняя работа этого человека и чёмъ она вызывалась. На основаніи этого разсказа можно бы было заилючать, что І. Христось дозволяеть въ субботу вообще всякую работу, что Онъ совершенно отмениль божественное установленіе субботняго покоя. Но изъ достовірных текстовъ каноническихъ евангелій ни откуда не видно, чтобы І. Христосъ совершенно отміниль ветхозавітный субботнемъ празднованіи, -- Онъ лишь выясняеть и возвышаеть это празднованіе. Но даже если и допустить, что І. Христосъ совсьмъ отмънилъ законъ о соблюденіи



<sup>1)</sup> Неандеръ "Das Leben Jesu" (6 изд. 1862 г.), сгр. 113. У Фаррара "Жизнь Інсуса Христа" (СПБ. 1885), стр. 206. Этотъ текстъ приведенъ върусскомъ переводъ.

²) Pappara. Ibid.

вовъ, то и тогда бы Онъ не могъ свазать техъ словъ, котория Ему здёсь приписываются, ибо Онъ никогда не училъ нарушать ветховаветный законъ, прежде чёмъ будетъ установленъ новый законъ, и даже говорилъ, что ученики Его будутъ соблюдать субботній покой черезъ 40 лётъ после Его смерти, при разрушеніи Іерусалима (XXIV, 20).

Отличительную черту празднованія составляеть еще и радость. Можеть быть радость религіонная и радость мірская. Что касается послідней, то І. Христось не исключаль ея изъсубботы, точно такъ же какъ и діла необходимыя: напротивъ—Онъ самъ однажды принялъ приглашеніе на вечерю праздничную отъ одного изъ начальниковъ фарисейскихъ и присутствоваль на этой вечеръ.

Итакъ Іисусъ Христосъ указалъ истинныя цели празднованія седьмаго дня: Богослуженіе (молитву и поученіе въ словь Божіемъ) и дела милосердія,—разъяснилъ, что покой необходимъ не самъ по себе, а лишь какъ средство для успёшнаго достиженія истинныхъ целей празднованія і). Затемь І. Христось уяснилъ значеніе и степень обязательности обрядовой стороны празднованія и утвердилъ право делать въ праздники и дела мірскія, если они способствуютъ или, по крайней мере, не препятствують освященію праздничныхъ дней делами богослуженія и благотворительности.

Выясниль I. Христосъ, наконецъ, и свое право измѣнять субботу, а воскрести изъ мертвыхъ въ первый день недѣли, Онъ чрезъ это соединилъ съ этимъ днемъ болѣе важныя для христіанъ воспоминанія, чѣмъ тѣ, которыя соединялись съ ветхозавѣтной субботой. Суббота напоминала о твореніи древняго міра, который, вслѣдствіе паденія человѣка,

<sup>2)</sup> Заивчательно, что нидв въ ученін І. Христа нать указанія, что празднованіе состоить въ отдихв твлесномъ, — возстановленія силь, потраченних въ будивчной работь, тогда какь многіе вмению въ этомъ и видять одчу язь существенныхъ сторонь освященія праздвичныхъ дней.



подпаль власти "внавя міра сего" и "несь во вав лежить"; первый день недвли напоминаеть объ искупленіи отъ власти гръха діавола—и возсозданіи человічества. Поэтому суббота должна была уступить місто болів торжественному,—світоносному дию воскресенія Христова. И это, дійствительно, случилось послів воскресенія Христова—въ деркви апостольской.

Въ въкъ апостольсвий христіане изъ іудеевъ и христіане изъ язычниковъ различались между собою темъ, что первые строго соблюдали обрадовый законъ Моусеевъ-и субботу въ частности,-тогда какъ для вторыхъ этотъ законъ и, следовательно, суббота-на соборв апостольскомъ были объявлены необязательными. Среди какихъ изъ этихъ христіанъ началось празднованіе воскреснаго дня?—Німецкій ученый Бауръ развиль гипотезу борьбы между партіями петринистовъ и павлинистовъ, -- іудео-христіанъ и языко-христіанъ, во всемъ противоположныхъ между собою, не только въ обрадахъ, но и въ догматахъ. Крайности теоріи его были осуждены и оставлены, но все-таки въ немецкой литературе существуетъ и доселъ слишкомъ ръзкое различение языко-христіанъ отъ іудео-христіанъ, и вследствіе этого поставленный нами вопросъ нёмецкіе историки обыкновенно рёшають въ томъ смыслъ, что воскресенье появилось лишь въ церквахъ языкохристіанскихъ, основанныхъ апостоломъ Павломъ, и что оно не могло существовать среди іудео-христіанъ, которые строго соблюдали ветхозаветную субботу. За то въ русской литературъ большею частію почти не обращають вниманія на различіе въ обрядахъ между явыко-христіанами и іудеохристіанами и высказывають мивніе, что съ самаго воскресенія Христова празднованіе субботы было перенесено на первый день недели, -- вероятно непосредственно Самимъ Інсусомъ Христомъ, и съ тъхъ поръ празднование воскресенья въ вполнъ развитомъ и законченномъ видъ существовало какъ у христіанъ іудейскаго происхожденія,

тавъ и языческаго. Такого же мизнія держатся реформатсвіе историки; послідніе, впрочемь, потому, что иначе, при ихъ отрицаніи преданія и авторитета видимой церкви, воскресенье потеряло бы свою обязательность, которую они желають отстоять.

Собственно говоря, вполнё неоспоримых доказательствъ нътъ въ пользу какъ того, такъ и другого мивнія. Мы совершенно не имфемъ какихъ-либо вполна исныхъ и точныхъ историческихъ свидетельстиъ о томъ, когда, кемъ и какъ празднованіе перенесено было съ субботы на воспресенье. Единственное свидетельство объ этомъ г. Бедяевъ 1) находитъ въ словахъ Абанасія Великаго въ беседе о севтеле: "у древняго челов'вка въ великомъ почтеніи находилась суббота, но это празднованіе Господь меренесь на день воскресный". Но здёсь, во-первыхъ, не говорится о томъ, когда совершилось это перенесеніе, во вторых в свидітельство это слишкомъ позднее и притомъ, что самое главное, едвали принадлежитъ св. Аванасію: у Мідпе-эта бесёда отнесена къ неподлиннымъ; въ русскомъ переводъ твореній Аванасія, изданномъ Моск. Дух. Акад., она опущена и у Филарета въ "Историческомъ ученіи объ отцахъ церкви" не упоминается. Но если бы даже воспресенье установлено было и апостолами, и спустя довольно долго послъ осневанія церкви, то и тогда бы оно не было установлениемъ чисто человъческимъ, но божественнымъ, потому что апостолы дъйствовали не по своему личвому усмотринію, а по внушенію отъ Духа Святаго. И тогда празднование воскреснаго дня не потеряло бы для насъ своей обязательности, какъ не теряетъ своего божественнаго авторвтета и существование трехъ-чинной ісраркін, котя въ началь была лишь одна степень іерархін, а остальныя учреждены были несколько леть спустя после основания церкви. Для насъ, такимъ образомъ, ивтъ необходимости;---подобно

<del>an and the property of the second of the se</del>



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О покой возмесчего дил: Вёра. и Раз: 2390 г. № 19, erp. 451.

реформатскимъ историкамъ, во что бы то ни стало настаивать на томъ, что воскресенье установлено самимъ Іисусомъ Христомъ. Мы можемъ отнестись въ дълу безиристрастно и безъ предвзятыхъ тенденцій.

Мы сказали, что нёть ясныхь и вполнё опредёленныхь свидётельствь о времени установленія воскресенья; но все таки есть нёкоторыя данныя, которыя могуть пролить нёкоторый свёть на этоть вопрось. Постараемся уяснить эти данныя.

Субботу предъ воскресеніемъ Господа нашего Інсуса Христа последователи Его соблюдали по ветхозаветному-"остались въ поков по заповъди" (Лк. XXIII, 56). Спедующій же за симъ первый день недёли они считали будничнымъ; только по прошествіи субботы и по наступленіи слъдующаго дня, жены муроносицы сочли возможнымъ идти во гробу Інсуса. Но то, что онъ узнали здёсь, сдёлало этотъ, досель будничный, день для нихъ безконечно болье сивтлымъ и радостнымъ, болъе праздничнымъ, чъмъ предъидущая суббота: имъ явился воскресщій изъ мертвыхъ Інсусь и сказаль: "Радуйтеся"! (Мо. XXVIII, 9). Но не всѣ новърили принесенной муроносицами радостной въсти (Лв. XXIV, 22-26). Въ этотъ же день мы видимъ двухъ учениковъ, идущихъ въ Эммаусъ-селеніе, отстоящее отъ Іерусалима на 60 стадій, т. с. на разстоянія, много превышающемъ субботній путь (5 или 6 стадій), и лица ихъ были печальны (Лк. XXIV, 13-17). Но явившійся имъ Іисусь преложиль и ихъ нечаль въ радость. И для нихъ первый день недели сталь праздникомъ. но не ветхозавътной субботой, состоящей въ поков, ибо они тотчась же пошли назадь въ Іерусалимъ (Лв. XXIV, 33), но новозавътнымъ воспресеньемъ, состоящимъ въ священной радости о Вовъ. Еще одну замъчательную черту празднованія этого торжеотвеннато перваго воскреснаго двя можно усматривать въ сказаніи евангелиста: когда Іисусъ возлежаль съ этими двумя чученивали на вечери въ Эммаусв, то "пріимъ

хлёбъ, благослови, и преломивъ, даяше има". Точно въ такихъ же выраженіяхъ изображается первое совершеніе евхаристін на тайной вечери (Мо. XXVI, 26; Мр. XIV, 22, подобно у Лв. ХХИ, 19, и 1 Кор. ХІ, 24). Слово "преломленіе", употребленное въ Двян. II, 32-46 и въ другихъ мвстахъ, - считается всёми за свидётельство о совершения таинства евхаристін. Не имбемъ ли основанія мы, поэтому, и въ данномъ мъсть разумъть совершение таинства евхаристия? Если да, то въ такомъ случав самое первое празднование воскреснаго дня имело уже ту существенную черту, которая и теперь считается необходимою принадлежностью всякаго празднованія, -- совершеніе тайнства евхаристій. Ученики І. Христа жили пока виъстъ и собирались на общей вечери; для такой вечери собрадись они и въ этотъ день (Mp. XVI, 14). Въ страхъ предъ іудеями (Ін. ХХ, 19) и въ смущенін возлежали они на вечери, заперевъ всв двери. Въсть, принесенная женщинами, казалась имъ "пустыми словами" (Лк. XXIV, 11) и не вършли они ей (XXIV, 24). Лучъ надежды и сомнъніе, въра и невъріе боролись въ ихъ сердув (Лк. XXIV, 11; Ін. ХХ, 8). Но вогь является вдругь имъ Інсусь и возвёщаеть "миръ" ихъ встревоженной думъ. "И возрадоващася ученицы, видъвше Господа (Ін. XX, 19-20). Тогда-го дъйствительно этотъ первый день недъли сдълался истиннымъ праздникомъ для всёхъ ученивовъ Інсуса (кромё Оомы, впрочемъ). Тогда то положено было первое начало празднованію воскреснаго дня, но празднованію не ветхозавётному, а новозавётному, состоящему въ священной радости о Бозъ, а не въ мертвомъ повов, въ жертвъ евхаристической, а не въ жертвв двухъ овновъ и двухъ десятыхъ частей ефы муки. Это не было перенесеніе субботы на другой день; это новое празднованіе явилось пока не въ замъну субботы, но стало рядомъ съ нею, хотя и гораздо выше ел 1).

<sup>1)</sup> Поэтому совершенно справедино въ катихизись на вопросъ: "съ котораго времени праздиуется день воскресный"? дается отвътъ: "съ самаго времени воскресения Христова".



Апостолы получили повеление отъ Інсуса идти въ Галилею. Они могли сдёлать это тотчасъ же, ибо путеществія и вообше трудъ вапрещались лишь въ первый и седьмой день Пасхи. Но мы видимъ ихъ остающимися въ Герусалимъ. Повидимому, они хотели провести въ светлой радости не только первый день недели, но и остальные пасхальные дви, "единодушно пребывая вмёсте", какъ еще при жизни Спасителя, и сходясь для общей вечери (Mp. XVI, 14; Iu. XX, 26). Пасха кончилась въ пятницу. Въ субботу законъ требовалъ повоя, и ученики. - очевидно, соблюдая это требованіе, не пошли въ Галилею. Но что имъ метало исполнить повеление Господа въ следующій за субботой день?—И однаво мы видимъ, что они продолжають оставаться въ Герусалимв, и мы видимъ ихъ въ этотъ день опять собранными въ одномъ домф-и Оома съ ними (Ін. ХХ, 26) 1). Не повазываеть ли этоть случай, что уже тогда этотъ демь недёли имёль для учениковь І. Христа особенное знаменательное значение и они хотели провести его вмаста, въ единодушной молитва, бесада и восноминании о случившемся въ этотъ день. Явленіе І. Христа, вновь повторившееся и въ этотъ день, конечно, еще болфе утвердило ихъ въ этомъ выдъленіи перваго дня недъли изъ ряда прочихъ. Мы не видимъ, чтобы І. Христосъ далъ прямое наставленіе праздновать этотъ день, но Онъ училь ихъ самыми фактами: воскресши въ этотъ день и авившись ученикамъ, Онъ сделаль первое воскресение днемъ особенной священной радости, общенія и бестан съ Собою, днемъ совершенія таин-

<sup>1)</sup> Въ Евангеліи отъ Іоанна сказано: "и по днехъ осинхъ" после перваго явленія. По нашему счету черезъ восемь дней носле воскресенія будеть поведёльникъ, но по древне-еврейскому—воскресенье, ибо еврен въ подобномъ случав считали и тогъ день, съ котораго начинается счеть, и тотъ день, которимъ онъ кончается (срави. слова Спасителя о своемъ воскресеніи изъ мертвыхъ, и по тріехъ днехъ востану..." Мате. XXVII, 63, ср. XII, 40, XXVII, 61; Мр. XIV, 53; XV, 29; Ін. ІІ, 19—20),—тогда какъ прамену счету не выходить и 1½ дня.

ства евхаристін. Черезъ недёлю новымъ своимъ явленіемъ Онъ опять дёлаетъ этотъ день днемъ радости для всёхъ ученивовъ и днемъ особеннаго тёснаго общенія съ Собою, когда Оома вложилъ персты свои въ ребра Его (Ін. ХХІ, 27). Но у насъ нётъ нивавихъ данныхъ, на основаніи которыхъ мы могли бы предполагать, что этотъ день праздновался, какъ ветхозавётная суббота, т. е.—соблюденіемъ строгаго повоя.

Мы не знаемъ, какъ проведены были третье и слѣдующія воскресенья въ обществѣ учениковъ Христовыхъ, но, по аналогіи съ первыми двумя, —мы, кажется, въ правѣ заключать, что и они проводились въ радостномъ воспоминаніи о совершившемся въ сей день событіи. Слѣдующій воскресный день, о провожденіи котораго апостолами мы имѣемъ свѣдѣнія, —былъ день сошествія Св. Духа и вмѣстѣ съ тѣмъ еврейскій праздникъ пятидесятницы 1). Въ праздникъ этотъ законъ запрещаетъ работать, повелѣваетъ созывать народъ на священное собраніе (Лев. ХХІІІ, 21; Числ. ХХVІІІ, 26) и приносить особенно многочисленныя жертвы 2). Но апостоловъ въ этотъ день мы видимъ единодушно вмѣстѣ собравши-

Труды Кіевской Дух. Академін. Т. І. 1892 г.

<sup>1)</sup> Что этоть день приходился въ томъ году въ первый день недѣле, это ясно изъ слѣдующаго. Пятьдесять дней отсчитывалось со втораго дня Пасхи (т. е. съ 16 Нисана), въ который приносился первый сноиъ ватвы къ священникамъ (Лев. ХХШ, 15, 10; ср. Втор. ХУІ, 9—10); первый день после серьмой седивин отъ 16-го Нисана и назначался для празлиованія Патидесятинци (Лев. ХХШ, 16). Въ годъ Воскресенія Христова первый день Пасхи, —15 Нисана— случился въ субботу (Ін. ХУШ, 28, ХІХ, 31), а 16-е Нисана приходилось въ первый день недѣли, а потому и пятидесятый день, начиная съ него, приходился тоже въ первый день недѣли. У современныхъ евресовъ правдивъъ Патидесятинци бываеть 6-го Сивана, а посему, если 16 Нисана приходится въ первый день недѣли. (Нисанъ нифетъ 30 дней,—поэтому 30-е Нисана придется въ первый день недѣли. (Нисанъ имфетъ 30 дней,—поэтому 30-е Нисана придется въ первый день недѣли; слѣдующій иѣсяцъ Пръ нифетъ 29 дней и потому 1-е число слѣдующаго за намъ иѣсяца Сивана будетъ во вторникъ, а местое число—день воскресный.

<sup>2)</sup> Семь агнцевъ, два тельца и два овна, козелъ, клѣбное приношение (Лев. ХХШ, 17—20; Числ. ХХУШ, 27—31).

мися въ своей Сіонской горниць еще до третьяго часа дня (по нашему-девятаго), вогда именно и происходило \_священное собраніе". Они, конечно, не перестали исполнять законъ Моисеевъ, но, повидимому, этотъ день решили посвятить своимъ собственнымъ, новозявътнымъ воспоминаніямъ о совершившемся въ этотъ день воскресенін І. Христа и расмышленію о его последствіяхъ (ср. Деян. II, 24-26). И Господь еще разъ не словами, а фактами отличиль этотъ день отъ прочихъ дней недъли, ниспославъ на апостоловъ и бывшихъ съ ними Святаго Духа. И на этотъ разъ день этотъ сталь днемь свётлаго торжества и блаженства, особенно тёснаго общенія съ Богомъ, днемъ сошествія на нихъ Духа Святаго, днемъ проповъди о І. Христь, когда всъ провъщавали на иныхъ язывахъ (Дн. II, 4), вогда Петръ своею одушевменною речью (II, 14-40) обратиль около 3000 душъ (II, 41), днемъ не телесной радости и наслажденія яствами и питіями (Дн. 13-14), а днемъ духовнаго торжества, священной радости предъ Господомъ.

Какъ проводились воскресные дни послъ сего, мы совершенно не имъемъ какихи-либо свъдъній вплоть до 57 и 58 г.г. по Р. Хр., въ которымъ относятся два указанія, свидътельствующія объ обычат празднованія воспреснаго дня богослужебными собраніями и ділами благотворенія въ Галатін, Коринов и Троад'в, т. е. въ церквахъ языко-христіансинхъ, основанныхъ апостоломъ Павломъ. Какая же была судьба воскресенія въ періодъ между днемъ сошествія Святаго Духа и 57 г. по Р. Хр.? Должно-ли предполагать, что описанные нами три воспресных дня представляють факты исключительные, а празднование воскреснаго дня сделалось обычаемъ лишь въ церквахъ языко-христіанскихъ къ концу 50-хъ годовъ, ши же, наоборотъ, это правднование тотчасъ же по воскресенін Христа вошло въ обычай и утвердилось въ церквахъ іудео-христіанскихъ и отсюда уже перешло и въ христіанамъ языческаго происхожденія?--Нъмецкіе исто-

реви (во главъ съ Неандеромъ) 1), большею частію стоять на сторонъ перваго мивнія. Два основанія существують въ польку этого мевнія: молчаніе источнивовь о томь, существовало ли празднованіе воскресенья въ періодъ до 57 г., и, во вторыхъ, предполагаемая привязанность христіанъ іудейскаго происхожденія въ ветхозавётнымъ обрядамъ и субботв. Но на основанів молчанія источниковь можно доказывать не отсутствіе даннаго факта, а лишь неизністность для нась, существоваль онь или нёть. Свидётельства, относящіяся въ 57 и 58 годамъ, говорятъ о воспресеньи, какъ объ утвердившемся уже обычав, -- отсюда следуеть, что оно существовало раньше этихъ годовъ. Во всякомъ случав представляется болве ввроятнымъ, что обычай выдвлять первый день изъ среды прочихъ дней недвли въ воспоминание воскресенья І. Христа перешоль въ малоазійскія и греческія церкви по преданію отъ предъидущаго времени, чёмъ то, что онъ самостоятельно возникъ въ нихъ изъ ничего, спусти долгое время после самого событія воспресенія Інсуса Христа и притомъ въ церквахъ, удаленныхъ отъ мъста этого событія. Замъчательно. что нигув мы не видимъ, чтобы іудействующіе христіане обвиняли ап. Павла за введеніе новаго праздника; его обвивяли лишь за отивну субботы. А что васается втораго соображенія, будто празднованіе воспреснаго дня не могло явиться у іудео-христіанъ, строго соблюдавшихъ ветховавётную субботу, то оно терметь силу въ виду следующаго, несомивно исторического, факта, засвидвтельствованного Евсевіемъ 2): "евіониты, называя апостоловъ отступнивами закона..., хранили субботу и вообще вели образъ жизни, подобный іудеямъ; впрочемъ, какъ и мы, праздновали также дви воскресные, для воспоминанія о воскресенін Господнемъ" 3).

2) "Церковная Исторія" III. 27, стр. 160 (по изд. СПБ. Дук. Ак. 1848).

<sup>1)</sup> Geschichte der Pflanzung und Leitung Kirche (5 жд. 1862 г.) стр. 210-211.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срави. Іустинъ. Разговоръ съ Трифононъ. 47 (стр. 218 по изд. Преобр. въ 1864 г.). Енифаній "Противъ ересей 29. 7. 8; 30 2. 16. 32.

Итакъ строгое храненіе обрядоваго закона о субботь не мьшало евіонитамъ праздновать и воскресенье. Ересь евіонитовь очень рано отделилась отъ церкви православной и именно по причинь недовольства д'янтельностью ап. Павла (котораго они называли отступникомъ закона) въ основанныхъ имъязыко-христіанскихъ церквахъ. Немыслимо, поэтому, чтобы они перенали что-либо отъ этихъ явыко-христіанскихъ общинъ. Поэтому должно думать, что празднованіе воскресенья у нихъ ведетъ начало отъ тіхъ древнихъ іудео-христіанскихъ общинъ, отъ которыхъ они отделились. А если такъ, то празднованіе воскресенья получило свое начало въ церквахъ іудео-христіанскихъ и ведетъ это начало съ самаго времени воскресенья Спасителя 1).

Послѣ пятидесятницы члены новорожденной церкви христіанской проявили такую воовышевную ревность къ религів, что они не по опредѣленнымъ только днямъ, но, по словамъ дѣеписателя,— "каждый день единодушно пребывали въ храмѣ и, преломляя по домамъ хлѣбъ, принимали пищу въ веселів и простотѣ сердца" (II, 46; ср. II, 42; V, 42; VI, 4). Всякій день въ жизни ихъ посвящался на служеніе Богу, освящался общественными собраніями для молитвы, поученія въ Словѣ Божіемъ и евхаристіи (Дн. II, 42); они постоянно благотворили неимущимъ и никогда братская любовь и участіе къ нуждамъ ближняго не доходили до такой высоты, какъ въ это время, когда всѣ вѣрующіе были вмѣстѣ и имѣли все общее,—продавали имѣнія и всякую собственность и раздѣ-

<sup>1)</sup> Нѣкоторымъ доказательствомъ того, что еще въ іудейско-христіанской цереви помнили первый день неділи, служить и евангеліе оть Матеся,—по предавію, написанное по еврейски и для христіань изъ іудеевъ, въ которомъ съ тщательнымъ вияманіемъ обозначено отношеніе послідднихъ событій Спаситель къ двямъ неділи (XXVII, 62: XXVIII, 1), (хотя и въ прочихъ Евангеліяхъ, особенно въ Еванг. Іоанна, им это обозначеніе времене обращено еще большее вниманіе (Мр. XV, 42; XVI, 1—2; Лк. XXIII, 54. 56; XXIV, 1; Ін: XIX, 14. 31. 42; XX, 1. 12; ср. 26).

ляли всёмъ, смотря по нуждё каждаго (Дн. II, 44-45), такъ что не было между ними никого нуждающагося (Дн. IV, 32-37). Въ это время необычайнаго подъема религіозной жизни восвресный день не могь очень замётно выдёляться изъ числа прочихъ,--- не потому, чтобы онъ сравнялся съ будничными днями, но потому, что всв будничные дни поднялись до степени праздничныхъ. Но недолго продолжался такой чрезвычайный порядовъ. Вскоръ вслъдъ за убіеніемъ первомученика Стефана произопило великое гоненіе на церковь въ Іерусалимъ. Всв върующіе, кромъ апостоловъ, разсвялись по разнымъ мъстамъ Іуден и Самарін (Дн. VIII, 1). Вслъдствіе этого превратилось и общение имуществъ съ постояннымъ пребываніемъ вмістів и ежедневными общими вечерями. Когда съ наступленіемъ сравнительно сповойнаго времени вірующіе снова собразись въ Іерусалимъ, то имъ нужно было устроить свою жизнь такъ, чтобы возможно менве бросаться въ глаза врагамъ и гонителямъ новой религій и, такимъ образомъ, избъжать напраснаго кровопролитія. Прежній чрезвычайный порядокъ живни съ его ежедневными собраніями быль неудобень и потому быль оставлень. Върующіе живуть уже каждый въ своемъ домъ, владъють своимъ имуществомъ (Дн. XI, 19-22), являются богатые и бедные (Дн. IX, 36; Гак. II, 1-7). Прежнее воодушевленіе стало ослабівать, мало по малу начали проявляться признаки упадка прежняго духа безграничной братской любви. Предстоятель іудео-христіанской церкви Іаковъ обличаеть уже своихъ насомыхъ въ погонъ за наживой (IV. 2. 13), въ притъснении бъдныхъ и наемниковъ (II, 6; VI, 4), въ стремленіи къ роскоши (V, 5) и пр. Требовалось,- поэтому, назначить особыя времена и ивста для общественныхъ спеціально-христіанскихъ богослужебныхъ собранів и для сбора пожертвованій въ пользу б'ёлныхъ. И въ это именно время, думаемъ, воскресный день выдълился изъ числа прочихъ, какъ день общественнаго богослуженія и благотворительности. Продолжающееся соблюде-

ніе субботы не только не могло препятствовать этому выдівленію, но скорве способствовало ему: выбрать субботу для цвлей спеціально-христіансваго богослуженія было неудобно, потому, что, строго соблюдая обрядовый законъ Мочсеевъ, іерусалимскіе христіане въ этоть день участвовали въ синагогальномъ богослужении и вообще праздновали по ветхозавътному (Дн. ХХІ, 20). Новое вино требовало новыхъ меховъ, новое душевное религіозно-нравственное настроеніе требовало иныхъ формъ для своего выраженія. Если-бы потребность въ христівнскомъ освященій дней стала удовлетворяться въ субботу, то христіанскому празднованію грозила-бы опасность сдълаться служеніемъ "образу и свии", вивсто служенія Богу духомъ и истиною. Но у іудео-христіанъ существоваль день, который самъ собою привываль къ христіанскому празднованію, который напоминаль о событіи, самомъ радостномъ для христіанина, составляющемъ основу візры его: "Аще Христосъ не воста, тща же и врва наша", какъ говорилъ апостолъ Павель (1 Кор. XV, 14), который призываль христіанъ въ хвалебной и благодарственной молитвъ Богу за ниспосланныя имъ въ этотъ день безчисленныя блага небесныя и временныя и напоминаніемъ объ этихъ благахъ побуждаль и получившихъ ихъ въ благотворенію ближнимъ. Если воспресенье отличалось досель отъ другихъ дней только, какъ день особеннаго радостнаго воспоминанія о воспресенім Христа, то теперь оно становится по преимуществу днемъ богослуженія и благотворенія. Воскресный день и прежде, съ самаго времени воспресенія Христа, освящался ділами богослуженія и благотворительности, но только вийсти съ тимъ и другіе дни освящались такими же дівлами. Потомъ, съ ослабленіемъ первоначальной ревности, съ усиленіемъ вемныхъ заботъ, день воскресный получаеть все большее значеніе, все больше отличается отъ дней будничныхъ, какъ день, посвящаемый Богу,отъ дней, посвящаемыхъ на дёла житейскія и мірскія. Рядомъ съ воспреснымъ днемъ продолжаетъ соблюдаться и суб-

бота. Воспресенье не замвивно ее, а стало рядомъ съ нею: Это было двоякое исполнение одной и той же четвертой заповеди, -- ветхозаветное и новозаветное. Первое было лишь временнымъ и несовершеннымъ отображениемъ божественнаго первообраза, второе же-точнымъ и истинвымъ. Суббота была днемъ покоя, воскресенье-днемъ богослуженія и благотвореній и вслідствіе этого, конечно, тоже днемъ покоя, но только повой здёсь играль уже второстепенную роль, какъ средство безпрепятственно предаться ванятіямъ религіознымъ. О немъ. поэтому, совершенно ивть некакого упоминанія не только въ твореніяхъ апостольскихъ, но и твореніяхъ древивищихъ отцева и учителей церкви. Суббота при воскресеньи была излишня и, если продолжала существовать, то какъ результатъ привычви и върности своей національности, которую христіанство не имало въ виду уничтожать. Воскресенье же было удовлетвореніемъ потребностямъ христівнской религіовной жизни. Первую ожидала смерть, за вторымъ обезпечено было будущее. И эта смерть постигла правднование субботы въ языко-христіанской церкви, гдё воскресенье достигло полнаго подобающаго ему значенія.

Следуя ученю Інсуса Христа, апостолы различали вы ветхозаветномъ законе элементы вечный и преходящій (иментій значеніе лишь для іудеевъ), правственный и обрядовый. Когда въ первый разъ обратился въ церкви Христовой язычникъ—сотникъ Корнилій, то онъ не быль принуждаемъ исполнять законъ Моисеевъ и быль крещенъ, не принимая обрезанія (Дв. Х, 1—XI, 18). Когда делу миссіи среди язычниковъ посвятиль себя великій апостоль языковъ—Павель, то и онъ не заставлять исполнять обрядовый законъ Моисеевъ; напротивъ, онъ училъ, что христіане призваны къ свободё отъ рабства закону (гл. V, 13), и увещеваль ихъ стоять и держаться этой свободы, которую дароваль имъ Христосъ, и не подвергаться игу рабства (Гл. V, 1), училъ, далёе, что и для іудеевъ законъ этотъ потеряль свое значеніе в исполне-

ніе или неисполненіе его-дівло безразличное. Эта свобода то наблюдать отеческій законь, то не исполнять его, коренилась въ уверенности апостола въ томъ, что отъ соблюденія обрядоваго закона Монсеева не будеть ни пользы (Гал. V, 2), ни препятствій для оправданія, если только это исполненіе обрядоваго закона чуждо той мысли, будто оно имветь самостоятельную цёну предъ Богомъ. На этомъ основание самъ онъ быль для іудеевь какъ іудей, чтобы пріобрёсть іудеевь; для подзавонныхъ былъ какъ подзавонный, чтобы пріобрёсть подзаконныхъ; для чуждыхъ закона-вакъ чуждый закона, чтобы пріобресть чуждыхъ закона (1 Кор. ІХ, 19-21): "всёмъ быхъ вся, да всяко нёкія спасу", говорить онъ (1 Кор. ІХ, 22). И эта точка зрвнія торжественно подтверждена была всёми апостолами, собравшимися на собор' въ Герусалимъ оволо 51 г. Столны первы-верховные апостолы Іввовъ в Кифа и Іоаниъ подали Павлу и Варнавъ руку общенія (Гл. II, 9). Въ соборномъ посланін братьямъ изъ язычнивовъ написано было решеніе собора: "не возлагать на нихъ нивакого бремени болже, кромъ сего необходимаго: воздерживаться отъ идоложертвеннаго и крови, и удавленины и блуда, и не делать другимъ того, чего себе не хотятъ" (Дн. XV, 28-29; ср. Гал. II, 9-10). Соблюдать же субботу не было предписано: очевидно, она, какъ и весь обрядовый законъ, отнесена въ числу предметовъ необязательныхъ для христіанъ язычесваго происхожденія. Соблюденіе ветхозавётныхъ обрядовъ составляло теперь только національное отличіе еврейскаго народа, но оно не нарушало единства церкви, точно такъ же вакъ не нарушало его разносбразіе языковъ и племенныхъ различій разныхъ народностей, вступившихъ въ церковь, ибо въ первы Христовой всь сыны Божій по върв въ Христа Інсуса, всв, во Христа крестившіеся, во Христа облеклись. "Ніть уже ни іудея, ни язычника..., всь одно во Христь Інсусь", и чрезъ это "всь-сымя Авраамово, и по обытованію наслідники" (Гал. III, 26-29).

Но не всв были согласны съ этою точкою зрвнія. Были ревнители обрядоваго закона Моусеева, которые никакъ не могли примириться съ тою мыслію, что этоть законъ потеряль уже свое значеніе. Они пронивали въ цервви, основанныя ап. Павломъ среди язычниковъ, возмущали здёсь народъ противъ апостола языковъ, старались ввести недовъріе въ его ученію, старались поработить язычниковь игу закона-и двятельность ихъ не всегда была безуспъшна. Иногда имъ удавалось достигнуть того, что языко-христіане принимали обріззаніе, соблюдали субботы и прочіе праздники іудейсвіе и вообще обрядовыя постановленія закона (въ Галатіи, напр.). Эти явленія возмущали и огорчали до глубины души апостола обличенія и вразумленія заблуждаи вызывали ero на ющихся іудействующихъ; много въ его посланіяхъ містъ. ваправленныхъ противъ іудействующихъ, и, между прочимъ, им находимъ въ нихъ два-три замѣчанія и касательно субботы.

Суббота, по мивнію ап. Павла, относится къ потерявшему звое значеніе обрядовому закону Мочсееву, какъ и всі вообще іудейскіе праздники и какъ обрѣзаніе: праздники или новомъсячіе или суббота-это есть тынь будущаго, а тыло во Христъ" (Кол. II, 16, 17). Наблюдать дни, мъсяцы, времена и годы-ото значить, по его словамъ, опять возвращаться въ такимъ же "немощнымъ и бъднымъ (т. е. не могущимъ доставить оправданія) вещественнымъ началамъ", которымъ они служили еще будучи язычниками; порабощать себя снова игу дился среди нихъ (Гал. IV, 8-11). Но апостолъ Павелъ не запрещаетъ христіанамъ изъ іудеевъ, если только будуть принуждать языко-христіань въ соблюденію праздниковъ, самимъ соблюдать эти праздники, хотя онъ називаетъ ихъ за это "немощными въ въръ". Но онъ повельваетъ сильнымъ въ въръ, т. е. не соблюдающимъ іудейскихъ

обрядовъ, принимать такихъ немощныхъ безъ споровъ о мивніяхъ и не осуждать ихъ: "иной отличаетъ день отъ дня", писалъ ап. Павелъ въ римлянамъ, "а другой судитъ о всякомъ днѣ равно. Всякій поступай по удостовъренію своего ума. Кто различаетъ дни, для Господа различаетъ; и кто не различаетъ дней, для Господа не различаетъ" (Римл. XIV, 5. 6; ср. 1 и 4 ст.). Такимъ образомъ, ветховавътная суббота отжила уже свой въкъ; она сдълалась лишь національною особенностью еврейскаго народа, а не признакомъ истинной религіи, и встръчала себъ полное осужденіе со стороны апостола языковъ, когда пытались сдълать ее обязательною принадлежностью христіанской религіи.

Суббота была лишь свнью, а не самымъ образомъ вещей (Евр. X, 1). Въ посланіи въ Евреямъ (III, 7, IV, 13) апостоль Павель увазываеть, въ чемъ именно состоить значеніе субботы, какъ свин. Здёсь апостоль напоминасть о начавшемся въ седьмой день по твореніи (IV, 3-4) божественномъ поков, въ который должны войти и люди, чтобы обръсть здёсь вёчное блаженство съ Богомъ. Народу израильскому нъкогда объщанъ былъ покой съ Богомъ, но за то, что они ожесточили сердца свои, за непокорность и невъріе ихъ. Богъ "вознегодоваль на оный родь и поклялся во гнвый своемь, что они не войдуть въ покой Его" (Евр. III, 7-19, ср. Исал. XCIV, 7-11). Поэтому Господь "после столь долгаго времени еще опредъляетъ нъкоторый день, когда люди войдутъ въ повой Его" (IV, 6. 7). "Для народа Божія еще остается субботство" (IV, 9) и мы христіане должны постараться достигнуть этого субботства (IV, 11), а для сего-должны беречься, чтобы не ожесточить сердецъ своихъ, обольстившись гръхомъ (IV, 7; III, 13), не впасть въ неповорность подобно израильтянамъ въ пустынѣ (IV, 11), но-увѣровать въ Слово Божіе и твердо сохранить до конца начатую жизнь (III, 14). А за это мы достигнемъ истиннаго и настоящаго субботняго покоя, но не здёсь на земль, а лишь тамъ на небъ, -- въ блаженномъ единенів съ Богомъ, когда мы "успововися отъ дѣлъ своихъ, какъ Богъ отъ Своихъ" (IV, 10) 1).

Но апостоль не отридаеть возможности празднованія и здёсь на землё. Напротивь, въ посланін къ Кориноянамъ онъ убъждаетъ ихъ "праздновать не старою закваскою, не съ закваскою порока и дукавства, но съ опресновами чистоты и истины" (1 Кор. V, 8). Праздновать необходимо, но только празднованіе это должно совершаться не по фарисейски, въ соблюдения лишь вившинго повоя, не по-язычески, когда стремятся удовлетворять своимъ порочнымъ страстямъ, во по-христіански, --- праздновать должно въ чистотъ и истинъ, въ двлахъ истиннаго служенія Богу и любящаго милосердія въ ближнимъ. Новое вино требуетъ новыхъ мъховъ; новое празднованіе требуеть новаго дня. И воть мы имвемъ уже ясныя и несомивным свидетельства, что въ церквахъ, основанныхъ апостоломъ Павломъ, утвердился обычай праздновать первый день неділи, день, который не праздновался доголіз ни у іудеевъ, ни у язычниковъ.

Когда апостолъ Павель въ 58 г. послѣ третьяго своего миссіонерскаго путешествія вхаль въ Іерусалимъ, гдѣ ему предстояли узы, то по пути онъ остановился на недѣлю въ Троадѣ, и вдѣсь "въ первый день недѣли, когда ученики собрались для преломленія хлѣба, Павелъ... бесѣдоваль съ ними и провель въ бесѣдѣ всю ночь" (Дн. ХХ, 7—11); въ горницѣ, гдѣ они собрались, по замѣчанію дѣеписателя, "было довольно свѣтильниковъ" (ХХ. 8). Итакъ торжественное и продолжительное общественное богослуженіе съ возженіемъ большаго количества свѣтильниковъ, совершеніе таинства евхаристіи (ибо въ Св. Писаніи Новаго Завѣта оно обыкно-

<sup>1)</sup> Это аллегорическое толкованіе і етхозавітной субботы впослідствім часто было повторяемо древними отцами и учителями церкви. Но толкул субботу аллегорически, апостоль вигді не говорить, чтобы законь о субботі не вийль по отпоменію къ христіанамь болів близкаго значенія.



венно разумъется подъ терминомъ "преломленіе хлъба") и поученіе Слову Божію-воть способъ празднованія первепствующими христіанами воскреснаго дня. Въ первомъ посланім въ Кориноянамъ мы видимъ указаніе и на другую черту христіанскаго празднованія этого дня-благотворительность. "При сборъ же для святыхъ", пишетъ апостолъ Кориноянамъ, поступайте такъ, какъ я установиль въ церквахъ галатійсвихъ. Въ первый день недъли важдый изъ васъ пусть отлагаетъ у себя и сберегаетъ, сволько ему позволитъ состояніе, чтобы не дълать сборовъ, вогда я приду" (1 Кор. XVI, 1. 2). Возражають, что здёсь не указывается на празднованіе перваго дня ведёли и на общественныя собранія христіанъ въ этотъ день, ибо пожертвованія отлагаль каждый "у себя" и сберегалъ "самъ", а не приносилъ ихъ въ собраніе и не кладъ въ общественную казну, какъ это было въ следующемъ въвъ. Пусть такъ, но все таки именно этотъ день, а не другой, освящался дёлами благотворенія, которыми и І. Христосъ освящаль празднованіе субботы. Но на освященіе этого христіанскаго праздничнаго дня, подобно ветхозавітной субботі, полнымъ повоемъ отъ работъ нътъ нивавого указанія въ священномъ Писаніи Новаго Завъта.

Оволо 66 г. приняль мученическую смерть веливій апостоль азыковъ. Наступиль новый періодь въ исторіи церкви апостольской, который называють періодомь діятельности апостола любви Іоанна. Іоаннь поселился въ Ефесі, бывшемь ніжогда центрому діятельности и апостола Павла. Подь его любящимь управленімь церкви языко-христіанскія были умиротворены и устроены. Христіане іудейскаго про-исхожденія или примирились со взглядами ап. Павла на ихъ законь и на субботу, или же отділились оть церкви въ особыя еретическія общества. Въ это-то время празднованіе перваго дня неділи окончательно утвердилось и упрочилось въ церкви. Объ этомъ свидітельствуеть то, что этоть день имбеть теперь свой техническій терминь, который вполніть

опредъляеть его значение въ жизни христіанина: "хоргах й йнера" и просто "хореаху", т. е. день Господень 1). Досель онъ носиль название "едина отъ субботъ", "μία τῶν σαββάτων" или "эаββатова, т. е. первый день недвли в), ибо суббота здвсь, такъ же какъ и во многихъ другихъ мъстахъ Св. Писавія 3), употребляется въ смыслъ недъли, точно такъ же какъ прочіе дви недъли носили названія возитера τού σαββάτου", πτρίτη, πέμπτη оαββάτων" и т. п. 4). Назнаніе доселѣ нисколько не выдвигало христівнскій праздникъ изъ ряда прочихъ дней неділи. Теперь уже самымъ названіемъ своимъ этотъ день выдвигался изъ ряда прочихъ, какъ день, посвященный Господу. Невольно здёсь напрашивается сравненіе названій недёльныхъ празднивовъ у христіанъ и у евреевъ. Въ Ветхомъ Зав'ьт'ь четвертая заповёдь говорить: "день же седьный-Госноду Богу твоему" и однако этотъ день въ обрядовомъ законъ Моусея носить назвије-суббота", т. е. покой, названје,указывающее на вившнюю черту его, на средство лишь для дійствительнаго посвященія дня Господу. У христівні же день, посвящаемый Господу, самымъ названіемъ своимъ "Кυριακή" указываеть на самую сущность празднованія, требуемаго четвертою запов'ядью. Не указывають ли уже самыя названія седьмаго дня на то, что надлежащее и истинное исполнение 4-й заповъди имъетъ мъсто лишь въ христіанствъ, и что суббота ветхозавътная была лишь односторонниъ и обрядовымъ выполнениемъ этой заповеди?.

Д. Смирновъ.

## (Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Апокал. I, 10. Въ славлискомъ переводъ не буквально-"день недъльвый"; въ русскомъ "день воскресный".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Αυ. ΧΧ, 7. "ἐν τἢ μία τῶν σαββάτων" 1 Κορ. ΧΥΙ, 2: "χατὰ μίαν σαββάτων"; a ετ Αποκελ. Ι, 10— χωριαχὴ ἡμέρα".

<sup>3)</sup> Напр. слова фармсол: "пощуся два враты въ субботу" (Лк. XVIII, 12. ср. Дев. XXIII, 15 и пр.).

<sup>4)</sup> Анест. постан. V, 14. VII, 23 и пр.

## ДРЕВНЕ-ЕВРЕЙСКАЯ СУББОТА.

(Продолжение\*).

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

Исторія субботы у древнихъ евреевъ въ періодъ библейсній.

Въ предыдущей главъ мы пришли въ тому завлючению, что освящение седьмаго дня было заповъдано уже первому человъку вт состояни его невинности. Слъдовательно, исторія субботы восходить ко временамь первобытнымь; субботв теократической предшествовала суббота патріархальная. Понятно, что для уясненія исторіи празднованія седьмаго дня былобы весьма важно возстановить, прежде всего, образъ субботы патріархальной, какъ прототипа субботы собственно Моисеевой. Но Бытописатель, указывая на существованіе празднованія субботы въ патріархальное время, не сообщаеть, однавоже, въ чемъ состояло это празднованіе. Нівть никаких указаній на это и у другихъ священныхъ писателей ветховавётныхъ и новозавѣтныхъ внигъ. Ноэтому первый періодъ исторіи субботы-періодъ патріархальный-для насъ остается неизвъстнымъ. Правда, ифкоторые изследователи библейскихъ ностей, какъ напр. Гебенштрайть, Бедфордь, Рейнке и другіе цытаются восполнить этотъ пробіль и возстановить образъ патріархальной субботы 1). Но ихъ попытки должны быть на-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гебенштрайть писаль спеціальное сочиненіе "De Sabbato ante legem Mosaicam existente", а Рейнке изложные свое мизию въ небольной монографія, подъ заглавіємь: "Der Sabbath der Hebräer vor der Gesetzgebung am Sinai".



<sup>\*)</sup> См. Труды Кіов. Дух. Акад., м. декабрь 1891 г.

званы неудачными. Пользуясь главнымъ образомъ общеме разсудочными соображеніями и ссылаясь на нёкоторыя неасныя вираженія вивги Бытія, названные изследователи переносать на субботу до-моисеевскаго времени всв черты субботы теовратической. Они утверждають и стараются доказать, что патріархи не только соблюдали субботу, но даже правдновали ее такъ, какъ правдновалась она при Монсев и после него, т. е. покоемъ отъ обычныхъ дёль и жертвоприношеніями. Такъ, Рейвке считаетъ "въ высшей степени въроятнымъ", что уже со времени Адама въ субботу составлялись молитвенныя собранія и совершались общественныя жервоприношенія 1). Бедфордъ, разділяя это мивніе, вийсті съ тімъ утверждаеть, что всё обогоявленія, которыхъ удостонвались натріархи, происходили именно во время субботняго богослуженія 2). А нівкоторые раввины идуть такъ далеко, что самому Адаму приписывають составление субботняго псалма 3). --Очевидно, указанныя мивнія неосновательны уже потому, что ими устраняется различіе двухъ періодовъ ветхозавётной исторін-патріархальнаго и теовратическаго, различіе, которое необходимо должно было отразиться и на судьбв празднованія седьмаго дня. Съ другой стороны, и выраженія книги Бытія, на которыя ссылаются Рейнке и другіе, не могуть служеть въ пользу изложеннаго мивнія. Защитники этого миввія, какъ на основаніе для него, обыкновенно указывають на 3-4 и 21 стихи IV-й главы. Въ первомъ мёстё говорится: , א לשקע יבים нъсколько времени (въ концъ дней: בים על יבים), принесъ Каннъ отъ плодовъ земли даръ Господу. И Авель принесъ также отъ нервородныхъ овещъ своихъ и отъ тука ихъ". Текстъ же втораго мъста читается такъ: "тогда (во время Еноса) стали привывать имя Господа". Въ словахъ

<sup>1)</sup> Beiträge zur Erklärung A. T. Bd. VIII. S. 34-39.

<sup>2)</sup> Ibid. anm. 42. Cp. Becher, Abbandlung vom Sabbathe. S. 108-109.

<sup>\*)</sup> Hc. 92. Otho, Lexicon rabbinico-philologicum p. 606. Cp. Fabricius, Codex Pseudepigraph. V. T. t. II, p. 14 (Hamburger, 1741).

מקצ יבוים названные изслъдователи видятъ указаніе на семидневную недблю и отсюда заключають, что уже во время Адама въ концъ недъли, т. е. въ седьмой день, приносились жертвы. А 26-й стихъ IV-й главы эти изследователи считають довазательствомъ существованія вь допотопныя времена общественнаго и даже синагогальнаго культа, который отправлялся въ опредъленныхъ мъстахъ и въ извъстныя времена. Но оба приведенные тексты книги Бытія отличаются неясностью 1), и нътъ никакого основанія въ перкомъ изъ нихъ видеть указаніе на какое-либо разделеніе времени, а во второмъ-на совершение въ определенныя времена молитвъ. Несомненно только то, что у патріарховь была религія и жертвенный культь 2). Но въ св. Писанія е вть никакихъ свидьтельствъ, на основании которыхъ можно было бы утверждать существование въ патріархальный періодъ общественнаго богослуженія, пріуроченнаго къ определенному времени; это и не представляется въроятнымъ для непосредственной, младенческой живни первобытнаго человъчества. Поэтому можно только сказать, что во время патріарховъ седьмой день почитался священнымъ; но въ чемъ состояло это почитаніе-для насъ остается неизвестнымъ. Во всякомъ случав, различіе патріархальнаго и теократическаго періода ветхозав'єтной исторіи не даеть права субботу патріархальную огождестьлять съ субботой Монсеевой.

Ясныя свидътельства о судьбъ ветхозавътнаго недъльнаго праздника мы имъемъ только съ того времени, какъ для устроенія царства Божія на землъ былъ избранъ народъ еврейскій. Сохранявшаяся прежде въ преданіи, заповъдь о субботъ съ этого времени стала письменнымъ закономъ. А предоставленное свободъ празднованіе седьмаго дня теперь

<sup>2)</sup> But. XII, 8; XIII, 4; XIV, 10-22; XXI. 33; XXVI, 25 m ap.



<sup>1)</sup> Насколько велсно выражение Быт. IV, 26,—можно ведёть уже изътого, что Маймонидь и Куней находили въ немъ указацие на происхождение идолоповлентель. Vitringa, De Synagoga Vetere (Leucopetrae, 1726). P. 273.

было утверждено частными предписаніями и получило строго опредёленный характеръ, соотвётствовавшій духовному состоянію избраннаго народа.

Исторія субботы собственно теократической восходить во времени изведенія народа Божія изъ Египта. Н'вкоторые изъ раввиновъ полагають, что заповёдь о субботё была дана евреямъ въ Мерръ, гдъ, по словамъ Бытописателя, народъ получиль отъ Бога "уставъ и законъ" (Исх. XV, 25). "По инвнію мудрыхъ", говорить, напр., Исаакъ Абарбанель, "суббота и формулы судовъ установлены въ Мерръ, и потому не безразсудно будетъ "помни день субботній" понимать, какъ "помии о томъ, что Я заповедаль тебе въ Мерре" 1). Но такое мижніе является только простою догадкой, не имжющей для себя никакого основанія въ текств св. Писанія. Ясное-же указаніе на повельніе соблюдать суботу дылается только въ XVI-й главъ вн. Исходъ, при описании событий, совершившихся съ евремии въ пустынъ Синт. Поэтому должно свазать, что данная при творенія міра заповідь объ освященів субботы была повторена евреамъ во второмъ місяців по виходъ ихъ изъ земли египетской (Исх. XVI), во время пребыванія въ пустыні Синъ. Здівсь же впервые Богь даль повелене проводить седьмой день, какъ день покоя; а не пославъ въ этотъ день манны, Онъ, по словамъ блаж. Өеодорита, "самымъ дъломъ научилъ соблюдать данную заповыдь 2). Въ пустывы Синъ повельніе повоиться въ субботу дано было только лишь въ отношения къ единичному случаюсобранію манны. Торжественно же объявленную запов'єдь о субботнемъ поков вообще евреи получили изъ устъ Самого Бога, вогда вступили съ Нимъ въ завётъ у горы Синайской (Исх. XX, 8-11). Впоследстви, при боле точномъ опре-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Selden, De jure naturali et gentium p. 323.

<sup>2)</sup> Quaest. XXXII in Exod. Migne, l'atrologiae curs. compl. ser. gracc. t. LXXX, col. 260.

Труды Кіевской Дух. Академія. Т. І. 1892.

дъленіи религіозныхъ и общественныхъ отношеній избраннаго народа, Синайская заповъдь о субботь была неоднократно повторена, а также разъяснена и дополнена частными предписаніями 1). Вывсть съ этими послъдними она и составила основу, на которой существовало и развивалось еврейское празднованіе седьмаго дня во время послъ-моисеевское.

Остановимся на разсмотреніи Монсеевых субботних законовь.

Въ большинствъ своихъ предписаній о субботь Законодатель еврейскаго народа настаиваеть на храненіи повоя. Покой отъ дъль заповъдуется имъ и во всъ другіе праздничные дни <sup>2</sup>). Но празднованіе субботы въ отношеніи соблюденія повоя Законодатель отличаеть отъ всъхъ другихъ празднованій. Тогда какъ въ остальные праздначные дни онъ за-

<sup>4)</sup> Mcx. XXIII, 12; XXV, 23-30; XXXI, 13-17; XXXIV, 21; XXXV. 2-3: Aes. XIX, 3. 30; XXIII, 3; XXIV, 5-8 (Cp. Hcx. XXV, 23-30; XXXV, 13; XXXVII, 10-16); XXVI, 2; Yuca. XV, 32-36; XXVIII, 9-10; Brop. V. 13-15. Здась можно запатить, что повторенія заповадя о субботнемь повой встрачаются въ 15хъ главахъ Плиовнамія, гда содержатся предписанія Монсея о построенім скимім (Иск. XXXI; XXXV), По мизмію Кейля, Кнобеля и другихъ, эти новторенія вызывались тімъ, что ревность о построенів свинін заставлила многихъ забывать о субботней зановъди и нарушать предписанный ею поren (Keil, Bibl. Commentar über A. T. Bd. I. S. 535. Cp. Dillmann, Exodus und Leviticus S. 329; Ваастовъ, Священиая Летопись. Т. II. Стр. 219. СПБ. 1878). Но въ XXXI, 13-17, гда повторена заповадь о почитаніи седьмаго дня, дается повеляніе хранеть субботу, кака завіть епчимії. Ва неду этой черты, тоть мотивь для повторонія зановіди о субботі, который указивають. Кейль и Кнобель, представляется слешкомъ вившимъ. Более справедливниъ въ данномъ сдучав намъ кажется мивніе Аннге, который поводъ въ повторенію заповіди о субботь въ Исх. XXXI и XXXV видить въ томъ обстоятельствъ, что суббота, какъ и весь вообще ветхозаветный культь, была существеннымь образомъ связана со спиніей и храмомь. Lange, Theologisch homiletisches Bibelwerk, Th. II (Bielefeld und Leipzig. 1874). S. 116. 135.

<sup>2)</sup> Лев. ХХШ, 7. 21. 39. Должио замътить, что повой въ праздинчные дни соблюдался не ізделин тольно, а и язичнивани. Страбонъ относительно этого говорить: "Когодо де тойго хай тай 'Ελλήνων, хай тай βαρβάρων έστί, τὸ τάς ἱεροποιθας μετά ἀνέσεως ἐορταστιχής ποιεῖσθαι, τὰς μὲν σύν ἐνθουσιαφφ, τὰς δὰ χωρίς καὶ τὰς μὲν μετὰ μουσικής, τὰς δὰ μή καὶ

прещаеть только "дело работное" (Лев. XXIII. 7: סלאכח עברה). въ субботу еженедъльную имъ запрещается всякое обычное дью вообще, - даже и такое, какъ приготовление нищи. "Помни день субботній", грворить заповідь десятослокія ви. Исходь, "не אהומה כל סלאכה בל מלאכה (Mcx. XX, 10: לא העשה כל מלאכה) 1). Заповъдуя "не дълать накакого дъла". Законодатель установляеть этимъ принципъ правднованія субботы. Въ подробное же раскрытіе этого принципа онъ не входить; онъ отмічаеть только лишь нёкоторыя изъ запрещенныхъ дёль. Къ числу ихь въ Пятовнижів относятся свянье и жатва (Исх. XXXIV, 21), зажженіе огня (Исх. ХХХУ, 3), приготовленіе пищи (Исх. XVI, 23) и собраніе манны (Исх. XVI, 27-28) и дровъ (Числ. XV, 32—36)<sup>2</sup>).—Предписаніе покоя въ субботу Завонодатель распространяеть не только на всёхъ израильтянъ, во и на ихъ рабовъ, на пришельцевъ, живущихъ среди нихъ 3), и даже на домашвій скоть (Исх. XX, 10; XXIII, 12; Втор.

τὰς μὲν μαστικῶς, τὰς δὲ ἐνφανερῷ, καὶ τοῦθ' ἡ φύσις οὕτως ὑκαγορεδει. Ήτε γὰρ ἄνεσις τὸν νοῦν ἀπάγει ἀπὸ τῶν ἀνθρωπικῶν ἀσχολημάτων, τὸν δε ὄντως νοῦν τρέπει πρὸς τὸ θεῖον". Strabo X, 467. Handonhe crporis предвисанія ο храневін нокоя въ праздинчиме дин били у Риміянь. Сісего, De leg. II, 12: "Feriarum festorumque dierum ratio in liberis requietem habet litium et jurgiorum, in servis operum et laborum". Cp. Virgil. Georg. I, 268 ff.; Macrob., Saturn. I, 16; Cato, De re rust. 2; Colum., 2, 22. Cm. Dilimann, Lib. cit. S. 215. De-Wette, Lehrb. hebr.—jud. Arch. § 217 not. I. Но и эти предвисанія всетаки не представляють полной аналогія съ строгими субботимим законами евреевь.

<sup>2)</sup> Раздичіє между пробі (Бит. II, 2; Нск. ХХ, 10; Лев. ХХШ, 28. 31) в пробі (Лев. ХХШ, 7) завивчаєтся въ томъ, что первое употребляєтся для выраженія общаго понятія діла ния заначія, будеть не опо легеое нля тяжелое,— второе же служить для обозначенія какого-либо опреділенаго діла, какъ наприолезой работи (Пс. СШ, 23), ремесла (Нск. ХХХІХ, 32), а также и трудовъпри совершенія богослуженія (Пск. ХІІ. 25 д; Часл. IV, 47). Кеіі, Віві. Соштепь ВА. І. S. 461; Lange, Bibelwerk Th. II. S. 70.

<sup>•)</sup> Въ другияъ ветхозавътнихъ вингахъта запрещеннить въ субботу дъмиъ причисляются номеніе тажестей (Герен. XVII, 21), торговля (Ам. VIII, 5; Неси. XIII, 15 и д.), уборна винограда и перевозна грузовъ (Неси. XIII, 15).

<sup>\*) ,</sup> Примянень, который въ жилищах» (נורך אשר בשערוך). 160

V, 14). А соблюдение повоя онъ заповъдуеть съ такою строгостью, что за нарушение его опредъляеть наказание смертью чрезъ побиение камнями. "И соблюдайте субботу", говорить одинъ изъ законовъ ин. Исходъ, "потому что она свята для васъ: кто осквернить ее, тотъ да будетъ преданъ смерти, потому-что кто станетъ въ оную дълать дъло, та душа должна быть истреблена изъ среды народа своего").

Таковы законы о субботнемъ покот, установленные, по свидетельству Пятовнижія, самимъ Монссемъ. Но съ техъ поръ, какъ появились отрицательные взгляды на подлинность Пятокнижія, ивкоторые изследователи стали отвергать призаконовь Монсею. наллежность ЭТИХЪ Стали утверждать. субботнаго покоя въ томъ видъ, въ какомъ она что идея является въ этихъ законахъ, не была извъстна древнимъ евреямь, а есть продукть только іудейства послыплынаго. Такое мивніе о происхожденіи субботнихь законовъ Пятокнижія впервые было высказано Георгомъ въ его сочинепін объ іудейскихъ праздникахъ. По взгляду Георга, суббота, какъ день повоя, предполагаетъ необходимо существо-

Точиве нужно передать эти слова—"пришлень, который ез городах» твояхь дакь какъ слово און (ворота) означаеть вообще входь не въ доив, а въ городь, и иногда прямо употребляется въ синслъ города (Втор. XV, 7; Ср. Наум. III, 13).—Кейль (Вірі. Соттець. Вд. І. S. 461) подагаеть, что подъ пришленцами въ Исх. XX, 10 разумъются собственно чужестранци—рабочіе. Но если би было такъ, то въ указачномъ мъстъ стояло би слово אורה, а не אורה въ обозначаетъ вообщо всякаго чужезенца въ отличіе отъ אורה (коренной житель, туземець. Ден. XVI, 29; Исх. XII, 19). Ср Dillmaun, Lip cit. S 315.

<sup>1)</sup> Исх. ХХХІ, 14—15. ХХХУ, 3; Ср. Числь ХУ, 32—36. Въ приводенныхъ словахъ Властовъ ("Священная летопись". Т. П. Стр. 219. СПБ. 1878) склоненъ видеть увазаніе ча деа рода наказанія за нарушеніе субботы: преданіе смерти и отчужденіе изъ среды народа ("та душа должна быть истреблена изъ среды народа своего"). Подъ последнимъ наказаніемъ Властовъ хочетъ разуметь не преданіе смерти, а "лишеніе всякихъ гражданскихъ и общественныхъ правъ, лишеніе всякой номощи и, можетъ быть, родъ лишенія огня и воды, какъ въ древнемъ Римф", чли же наказаніе въ смислъ 1 Кор. ХІ, 30. Таков толко ваніе приведеннихъ словъ намъ представллется произвольныхъ. Въ другихъ местахъ Законодатель ясно указываетъ только одно наказаніе за нарушеніе субботь—преданіе смерти (Исх. ХХХ, 15; ХХХУ, 2).

ваніе земледілія. Отсюда Георгь думаеть, что еврен стали праздновать субботу повоемъ только послѣ завоеванія вемли Ханаанской, когда они начали вести земледъльческую жизик. Первоначально субботній покой простирался, по межнію Георга, только лишь на труды земледальцевъ и скота. Но съ теченіемъ времени, по мітріт того какъ появлились у евреевъ ремесла, искусства и торговля, -- идея субботняго повоя постепенно расширялась, и вапрещеніе труда стало распространяться и на эти занятія. Тоть-же, по выраженію Георга, "абстражтный" характерь, который имветь идея субботняго покоя въ Патокнижін, она приняла только въ періодъ посл'вдівный: заповёдь о поков теперь стала распространяться на всъ жизненныя отношенія и стъснила всякую свободную двятельность; къ этому времени и нужно отнести, по Георгу, происхождение субботнихъ законовъ Патокнижия во ихъ совокупности 1).-Этотъ взглядъ на субботніе законы Монсеевыхъ книгъ еще съ большею ришительностью и определенностью повториль новейшій историкь еврейскаго народа Велльгаузень. Отрицая подлинность Пятокнижія, Велльгаузень, нодобно Георгу, угверждаеть, что изложенные выше субботніе законы не принадлежать Монсею, и что идея субботняго покоя въ томъ видь, въ какомъ она является въ Пятокнижіи, есть продукть долгой исторической жизни евреевъ. Постепенное-же развитіе этой иден Велльгаузенъ представляетъ такъ. Вь древивишее время суббота была собственно днемъ жертвоприношеній; какъ день покоя, она предполагаеть земледільческій быть, и потому установленіе ся, по мивнію Веллычаувена, не можеть быть отнесено ко времени, предшествовавшему поселенію евреевь въ обътованной земль. Первоначально, вирочемъ, покой составляль второстепенный элементь празднованія субботы и являлся только лишь следствіемъ ея культоваго значенія. У іеговистовъ и девтерономиковъ субботній по-

<sup>2)</sup> Georg, Die älteren Judischen Feste. Berlin, 1835. S. 195. ff.



кой разсматривается исключительно, какъ удовольствіе для рабочихъ влассовъ, и предписывается только лишь земледельцамъ и своту 1). Евреямъ-владъльцамъ въ законахъ ieroвистическихъ и девтерономическихъ, по Веллыгаузену, скорфе дается "позволеніе" поконться, чёмъ "повеленіе". Но уже пр. Амосъ распространяеть субботній повой на торговлю (VIII, 5), а въ періодъ, предшествовавшій плівну, идея покоя расширяется еще больше. Тогда-какъ Исаія (І, 12) разсматриваеть субботу еще, какъ день жервоприношеній. Іеремія понимаеть ее уже исключительно, какъ день покоя, относя къ запрещеннымъ въ субботу занятіямъ даже ношеніе жестей (XVII, 21--22). Во время же вавилонскаго плена, какъ заключаетъ Велльгаузенъ изъ книги пр. Іезекінля (XX. 12-16; XXII, 26 u gp.) н мэъ LVI, 2; LVIII, 13 кн. пр. Исаін <sup>9</sup>), субота сдівлалась совершенно невависимой не только отъ земледвлія, но и отъ жертвеннаго культа и стала сдинственно днемъ священняго покоя. Наконецъ, въ такъ называемомъ "священническомъ кодевсв", происхождение котораго Велльгаузенъ относить къ періоду послешленному, идея субботняго повоя достигаеть высшей степени развитія. Здісь, по мивнію Велльгаузена, даже изміняется совершенно характеръ древней субботы. Тогда какъ у ісговистовь и девтерономиковъ покой субботній есть удовольствіе для рабочихъ илассовъ, -- въ "священническомъ кодексв" онъ является уже аскетическимъ упражнениемъ, тяжелой обязанностью какъ для господъ, такъ и для рабовъ, "Покой взять здёсь", говорить Велльгаузень, "совершенно абстрактно,—не какъ покой отъ обыкновенной работы, а просто, какъ покой. Въ священный день нельяя выходить изълагеря для собиранія ман-

Въ данновъ случат Велльгауренъ ссылается на Исх. XX, 10; XXIII, 12; Втор. V, 13—14.

<sup>2)</sup> Отрицательная критака эти главы не признаеть принадлежащими пр. Исаін. De-Wette-Schrader, Lehrbuch historisch-kritischen Einleit. Berlin. 1869. S. 417; Keil, Lehrbuch hist.-kritisch. Einleit. Francfurt A/M. 1873. S. 269 ff. Ewald, Propheten A. B. Bd. I. S. 83. Bd. III. S. 20 ff. Göttingen. 1867—1868.

ны вли дровъ (Исх. XVI, 28; Числ. XV, 32—36), нельзя зажигать огня и варить (Исх. XXXV, 3; XVI, 23)... Въ существъ дъла о субботъ священническаго кодекса нельзя сказать, что она ради человъка (Марк. II, 27): она скоръе есть статутъ, выступающій съ косностью физическаго закона, — статутъ, имъющій основаніемъ себя самого и обязательный даже для творческой дъятельности Бога" 1).

Итакъ, по мивнію Георга и Велльгаузена, идея субботняго повоя развивалась постепенно, и тв завоны о повов, которые содержатся въ Патовнижіи, принадлежать не Монсею и даже вообще не одному лицу: древивнийе изъ этихъ законовъ вознивли не ранве поселенія евреевь въ Ханаанской землв, друтіе явились еще поздиве, а во всей совокупности эти законы стали существовать только лешь посла вавилонскаго плана. Это мавніе принимается многими современными изследоватезами Патовнижія и повторяєтся уже, какъ мийніе несомийнио истивное и не требующее дальнъйшихъ доказательствъ. "Уже десятословіе, -- этотъ древивищій катихивисъ Изранля", говорить, напр., по поводу четвертой заповеди Рейссь, указываеть на земледеліе и, во всякомъ случав, на ремесло вообще. Пастухъ не знаеть праздничнаго дня, въ смысле дня повоя... его скоть ждеть одного дня такъ-же, какъ и другаго". "Субботніе завоны Патовнижія", категорически завлючаеть названный ученый, "происходять не изъ древняго номадическаго времени, не изъ каменистыхъ пустынь" 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Reuss, Geschichte der Heiligen Schriften A. T. Braunschweig. 1881. S. 81. Cp. Kuenen, Histor.-Krit. Eeinleitung in Bücher A. T. Th. l. St. I. S. 52, 295-296. Autor. deutsche Ausg. v. Weber. Leipzig. 1887.



<sup>1)</sup> Wellhausen, Frolegomena zur G. l. S. 115—117. Въ последнихъ словахъ мисль Вельгаузева, мужно думать, такая: тогда какъ для запрещеній субботнихъ законовъ ізговистовъ и девтерономиковъ можно укалать та или иния практическія основанія,—законы священняческаго кодекса запрещають въ субботу даже я такія дала, оставленіе которихъ является неестественнимъ; этимы законам нокой требуется исключительно ради покол, при этомъ, требованіе покол въ седьной день считается столь нажимиъ, что оно, но вягляду автора священняческого кодекса, исполняется даже Саминъ Богомъ, Который, сотворявъ міръ въ месть дией, въ седьной—ночиль (Выт. II, З. Начало ІІ-й главы ки. Бытія Вельсаузевъ отмосить къ священняческому кодексу. lbid. S. 117).

Обращаясь къ разсмотрёнію изложеннаго мивнія, мы должны сказать, что оно не можеть быть подтверждено ни свидътельствами книгъ пророческихъ, ни анализомъ самыхъ завоновъ Пятокнижія, относимыхъ Веллы аувеномъ въ различнымъ эпохамъ исторической жизни древнихъ евреевъ.-Нельзя, прежде всего, довазать, что въ періодъ, обнимаемый ветхозавътными каноническими книгами, идея субботняго покоя постепенно расширалась. Изъ книгъ пророческихъ ясно видно, что уже въ древнъйшее время субботній покой простирался на всв вообще двла, а не ограничивался одними только полевыми занятіями, какъ это думаеть Велльгаузенъ. Тавъ, пр. Амосъ, обличая нечестивыхъ, замъчаетъ, между прочинь, следующее: "выслушайте это, алчущіе поглотить бъдныхъ и погубить нищихъ, вы, которые говорите: когда-то пройдеть новолуніе, чтобы намь продавать хлібов, и суббота чтобы отврыть житницы, уменьшить мёру, увеличить цёну сикля и обманывать невърными въсами; чтобы покупать неимущихъ за серебро и бъдныхъ за пару обуви, а высъвки изъ хавба продавать" (VIII, 4-6). Эти слова повазывають, что уже въ IX-мъ въвъ субботы у евреевъ считались днями повоя не для однихъ только земледёльцевъ и не отъ однихъ только земледвльческихъ занятій: если въ эти дни прекращалась торговля-трудъ сравнительно легвій, то, конечно, считали нужнымъ воздерживаться и отъ всёхъ другихъ обычныхъ трудовъ: Съ другой стороны, изъ приведенныхъ словъ ясно видно, что уже въ глубовой древности ній покой не разсматривался исключительно, какъ удовольствіе (Велльгаузенъ), а, напротивъ, считался обязанностью, отъ исполнения которой не могли уклоняться даже нечестивые. Если же таковъ смыслъ приведенныхъ словъ, то нельзя вивств съ Велльгаузеномъ видеть доказательство того, что субботнему покою придавалось нівкогда маловажное вначеніе, и въ словахъ пророка Исаів: "не носите больше даровъ тщетныхъ: вурение отвратительно для меня; новомъсячий и субботь, праздничныхъ собраній не могу терпіть" (І, 13).

Digitized by Google

Велльгаузенъ изъ этихъ словъ завлючаетъ, что но время Исаін суббота считалась исключительно днемъ жертвоприношеній, а не днемъ повоя. Но, очевидно, приведенныя слова не даютъ основаній для такого заключенія. Пророкъ здісь только лешь порицаетъ субботнія жертвоприношенія, но вовсе не указываетъ на то, чтобы жертвоприношенія составляли есе празднованіе субботы. Если уже во времена Амоса соблюдался строгій покой въ субботу, то, несомивино, о субботнемъ поков зналь и пр. Исаія; если-же онь не порицаеть его, то, очевидно, потому, что считаеть его вполив законнымъ и необходимымъ. -- Далве, вавъ на довазательство постепеннаго развитія идеи субботняго покоя, Велльгаузенъ ссылается на запрещеніе пр. Іеремін носить тяжести (XVII, 21-22). Но и эта ссылка не можеть быть названа основательной. Мы видыли, это уже во время Амоса по субботамъ должна была превращаться торговля. Поэтому нельзя допустить, чтобы ношеніе тяжестей въ субботу раньше въка Іереміи считалось дозволеннымъ и стало запрещаться впервые только этимъ пророкомъ. И самъ Іеремія, настанвая на храненін субботняго покоя, показываеть, что онь не вводить новаго закона, а требуеть только соблюденія предписаній, данныхь уже отпамъ. Въ XVII-й главъ его вниги мы читаемъ слъдующее: "тавъ говоритъ Господь: берегите души свои и не носите ношъ въ день субботній и не вносите ихъ воротами ісрусалимскими, и не выносите ношъ изъ домовъ вашихъ въ день субботній и не занимайтесь нивакою работой, но святите день субботній такъ, какъ  $\mathcal A$  заповъдалъ отцамъ ванимъ" (ст. 21—22). Эти слова ясно показывають, что номеніе тяжестей въ субботу изъ круга запрещенныхъ дель Іеремія выдёляеть лишь только потому, что это быль трудь, которымъ въ его время попреимуществу нарушался субботній покой.—Нельзя найти подтвержденія мявнія о постепенномъ развитіи иден субботняго покоя и въ внигь пр. 1езевінля. Говоря о субботь, Іезекінль даеть понять, что днемь строгаго покоя суббота была уже въ древности, и что этотъ покой считался обязательнымъ не для извъстныхъ только классовъ, а для всего народа. Въ нарушении субботы пророкъ обванаетъ и начальствующихъ народа (ХХП, 8), и весь народъ (ХХПІ, 38). На оскверненіе субботы онъ указываетъ, какъ на національный гръхъ Израиля, и говоритъ, что за это оскверненіе Господь хотълъ истребить избранный народъ еще въ то время, когда водилъ его по пустынъ (ХХ, 12—24).—Наконецъ, когда при Нееміи народъ далъ объщаніе прекращать въ дни субботніе торговлю, то и это разсматривалось не какъ нововведеніе, а какъ исполненіе закона, установленнаго еще при Моисеъ (Неем. Х, 29—30).

Изъ свазаннаго следуетъ, что свидетельства ветхозаветныхъ кановическихъ внигъ не позволяютъ утверждать, что въ періодъ времени, обнимаемый этими книгами, увеличивалась строгость субботняго покоя. А отсюда и предположеніе, что субботніе законы Пятокнижія возникли не въ одно время является ни на чемъ не обоснованнымъ.

Если обратиться, далже, въ разсмотрению самыхъ этихъ завоновъ, то и въ этомъ случай нельзя будетъ найти довазательствъ въ пользу мивнія Велльгаузена. Древивішіе, по признанію Велльгаузена, законы Пятокнижія—законы книги вавъта запрещають не полевыя только занятія, но вообще всъ діла. Четвертья заповідь десятословія, воторое Велльгаузень считаетъ древивищею частью Пятокнижія, не выдвляеть какого-либо особаго труда, а прямо запрещаеть въ субботу всякое діло и для вспях (Исх. XX, 8—11). То же самое должно сказать и о законт Исх. XXIII, 12. А въ XXXIV, 21 той же вниги, въ завонъ "возобновления завъта", къ повельнію поконться въ субботу прибавлено: "покойся и во время посъва и жатвы". Очевидно, что, еслибы субботній повъ древней перем в в представа в под цамъ, - какъ думаетъ Велльгаузенъ, - то подобное прибавленіе было бы совершенно взлишнимъ.

Нельзя также согласиться съ мивніемъ Велльгаузена, что въ "священническомъ кодексв", къ которому онъ относить упоминанія о субботв въ Исх. XVI, Числ. XV, 32-36 и Исх. XXXV, 3, идея субботняго покоя является въ нномъ виде, чемъ у прорововъ и въ древивнияхъ (по Велльгаузену) законахъ Пятокнижія. "Въ священническомъ водексъ". говорить Велльгаузень, "субботній покой рашительно не тождественъ съ радостнымъ отдохновеніемъ во время праздниковъ отъ тажестей жизни; онъ отличается отъ праздничнаго покоя и гораздо ближе стоить къ аскетическому упражневію, чімъ къ праздничному отдыху. Онъ взять здісь совершенно абстрактно: не какъ повой отъ обыкновенной работы, а просто, какъ покой. Въ священный день нельзя выходить изъ лагеря для собиранія манны или дровь, пельзя зажигать огня или варить... Въ существъ дъла, о субботъ священническаго кодекса нельзя сказать, что она ради человъка: она скорве есть статуть, выступающій съ косностью физическаго закона, --- статутъ, имфющій основаніемъ себя самого". Но такого развичия между законами священпическаго водевса и остальными субботними законами Пятовнижія не существуєть. Мы виділи, что не только законы "священническаго кодекса", но и законы "книги завъта" запрещають въ субботу всякое дт.ю, —и нельзя сказать, чтобы первые законы въ требованіи покоя шли далве законовъ "книги завѣта". Такъ, запрещение собирать манну (Исх. XVI, 29) стоить въ параллели съ закономъ Исх. XXXIV, 21, въ которомъ запрещается свянье и жатва. Трудъ собранія дровъ, запрещаемый въ кн. Числъ (XV, 32-36), на столько песовивстимъ съ повоемъ свищеннаго дня, что запрещение его не можетъ доказывать развитія иден покоя въ законахъ "священническаго кодекса". Что-же касается заповъди-, не зажигать огня въ субботу" (Исх. XXXV, 3),-то она хотя и представляется божье строгой, чемъ другія заповеди о субботнемъ поков, но является единичной и потому не можетъ служить основаніемъ взгляда Велльгаузена 1). Тавимъ образомъ, нельзя вмёстё съ Велльгаузеномъ утверждать, что суббота "священническаго водекса" рёзко отличается отъ субботы книги завёта и отъ субботы книгъ пророческихъ. Но если тавъ, то нётъ основанія и законы священническаго водекса относить въ болёе позднему времени, чёмъ законы книги завёта.

Итакъ, мы показали, что строгость субботняго покоя въ періодъ, обнимаемый ветхозавѣтными каноническими книгами. не увеличивалась. Изъ этого следуеть, что совершенно произвольно происхождение субботнихъ законовъ Пятокнижія на основаніи ихъ (будто-бы) сравнительной строгости, пріурочивать къ различнымъ эпохамъ, какъ это делаютъ Георгъ и Велльгаузень. Эти законы во всей ихъ сововупности могли произойти въ одно время и отъ одного лица. Съ другой стороны, ивть никакихъ основаній утверждать, что суббота первоначально была днемъ покоя для однихъ только земледъльцевъ, и что, поэтому, субботніе ваконы Пятокнижія не могли появиться ран ве поселенія евреевъ въ Ханаанской земль. Во всв времена, какъ мы видели, субботній покой простиралси не на одни только земледъльческие труды, но на всъ вообще обычныя занятія. Это даетъ намъ право утверждать, что и субботніе законы Пятокнижія могли произойти до вступевреевъ въ землю Ханаанскую, т. е. во время пребыванія ихъ въ аравійской пустынь. Но если такъ, то и принадлежность этихъ законовъ, во всей ихъ совокупности, Моисею не подлежить сомнівнію.

Мы изложили отрицательныя постановленія закона Моисеева о празднованіи субботы. Есть изслёдователи, которые полагають, что этими отрицательными постановленіями законь

<sup>1)</sup> Одинъ илъ критиковъ Велльгаузена, Финслерь, не безъосновательно замичаетъ, что эта заполедь указываетъ на то время, когда зажжение огня было очегъ трудно, т. е. именно на время пребывания евресевъ въ пустинъ. Finsler, Darstellung und kritik der Ansicht Wellhausens. Zürich. 1887. S. 77.



и ограничивается въ опредвленіи празднованія субботы. Такое мивніе вцервые высказаль еще англійскій ученый XVII въка Іоаннъ Спенсеръ. Онъ утверждалъ, что осващение субботы у древнихъ евреевъ всецъло заключалось въ соблюдении повоя, и что самъ Законодатель еврейскаго народа не предполагаеть пичего, идущаго далье этого празднованія 1). Воззрвніе Спенсера послів него защищали Витринга 2) и Бемеръ 3), а въ настоящемъ столетіи его повториль: известный авторъ "Символики Монсеева культа" Беръ 4). Действительно. уже то обстоятельство, что отъ вмени "покоя" произошло самое название седьмаго дня, ясно показываетъ, что покой составляль важный элементь его правднованія. Если, далёе. мы обратимся въ субботнимъ законамъ Пятокнижія и въ ръчамъ пророческимъ, разъясняющимъ эти законы, то мы увидвив, что и здесь на первый планъ выдвигается покой 6). Но. не смотря на это, нельзя всетаки сказать вивств съ Спенсеромъ и Боромъ, что законъ Монсеевъ въ предписаніяхъ о правднованій субботы "не знасть ничего, кромів требованій покоя" (Бэръ). Этого нельзя сказать уже потому, что такое празднованіе было-бы несовийстьмо съ духомъ истинной религін. "Если-бы освященіе субботы", справедливо замізчаеть по этому поводу Генгстенбергъ, "состояло только въ поков, то этимъ существенно унижалось бы значение субботы, а вийсти съ тимъ и всего Моисеева закона. Религія, которая умжеть праздновать свои священные дни только лишь лёнивымъ покоемъ, не можетъ носить на своемъ челв печати божественнаго происхожденія. Языческая насмішка надъ іудейской субботой тогда относилась-бы и въ самой религіи" ).--

<sup>-1)</sup> De legibus Hebraeoram ritualibus. P. 77 f.

<sup>2)</sup> De Synagoga vetere. P 292-293.

<sup>3)</sup> Abhandl. vom Sabbathe der Jüden. S. 151 ff.

<sup>\*)</sup> Bähr, Symbolik M. K. Bd. H. S. 532 f. 566-567; 578.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>, См. выше стр. 235-236.

<sup>•)</sup> Hengetenberg, Ueber Tag des Herrn. S. 27.

И двиствительно, уже называя субботу-субботой Господней (Исх. XXXV, 2), святымъ днемъ Іеговы (Лев. XXIII, 3; Втор. V, 14), Законодатель показываеть, что субботній покой имъетъ значение не самъ по себъ, и что не въ немъ одномъ состоитъ освящение седьмаго дня. Но въ Пятокнижия, кромъ того, на ряду съ отрицательными предписаніями о воздержаніи отъ трудовъ есть и прямые положительные правднованіи субботы. Положительная сторона празднованія субботы, по воль Законодателя, должна была состоять въ принесеціи жертвы. Для субботней жертвы въ вн. Числъ (XXVIII, 9) назначаются два однолетнихъ игица, две десятыхъ части эфы муки, сменнанной съ елеемъ, и возліяніе. Такъ-какъ вмёстё съ этой жертвой въ кн. Числъ (XXVIII, 10) предписывается приносить и жертву ежедневную, то, значить, субботняя жертва должна была, по волъ Законодателя, быть вдвое болве жертвы обычной. Въ качества же особенной субботней жертвы въ законъ заповъдуется положеніе на траневь святилища двінадцати хлібовъ предложенія (Лев. XXIV, 5-9), которые должны были перемвняться важдую субботу. Кром'в предписаній о субботней жертві Монсей даль еще повельніе устроять въ седьмой день священное собраніе. "Въ седьмой день", говорить внига Левить, "суббота покоя, священное собраніе (שקרא קרש); нивакого діла не ділайте; это праздникъ Господень во всіхъ жилищахъ вашихъ" (Лев. XXIII, 3). Что нужно разумъть въ данномъ мъств подъ "священнымъ собраніемъ" не достаточно ясно. Значеніе словъ סקרא קרש служить предметомъ спора. Витринга, следуя Концею, передаеть эти слова латинскими indictio seu proclamatio sanctitatis и повеленіе составлять עקרא קרש понимаеть въ смыслѣ предписанія звукомъ трубы или голосомъ герольда возвъщать наступленіе субботы, какъ дня святаго 1). Но такое пониманіе не можеть быть оправ-

t) Vitringa, De Synagoga vetere. P. 288-289.

дано филологическимъ разборомъ слова NPD. Всё имена, начинающися съ D, означають не дъйствие, а предметъ дъйствия или время и мъсто его 1). Отсюда и слово NPD должно бить передано не чрезъ proclamatio или сопчосато, какъ думаетъ Витринга, а чрезъ convосатит или какъ у LXX, «хλητή ἀγία"; поэтому и повелъне составлять СПР NPD лучте всего понимать, вмъстъ съ Кейлемъ и Генгстенбергомъ, въ смыслъ повелъния составлять субботния собрания при скинии 2). Цъль этихъ собраний въ завонъ не указана. Но очевидно, что она не могла состоять ни въ чемъ иномъ, какъ въ назидани народа жертвоприношениемъ, а также и молитвой, ябо молитва и жертва такъ тъсно связаны между собою, что существовали вмъстъ уже въ въкъ патріврховъ (Быт. XII, 8).

Изъ сказаннаго видно, что законъ Моисеевъ не ограничиваетъ празднование субботы однимъ только покоемъ, вакъ думаютъ Спенсеръ и Бэръ, а требуетъ положительнаго освященія седьмаго дня. Двумя предписаніями о субботней жертвъ и ס שרא סרא אם Законодатель давалъ достаточно понять, что суббота установлена для особеннаго служенія Ісговъ, и что повой субботній имбеть значеніе только средства для Гэтой цвли. Если же Законодатель съ особенной силой настаиваеть на соблюденій покоя, а при опредёленій положительной стороны освященія субботы ограничиваетя только двумя предписаніями, то это объясняется состояніемъ народа, воторому непосредственно быль данъ законъ. Духовное развитіе народа, выведеннаго изъ Египта, было таково, что Законодатель не могъ предъявить въ нему болбе многочисленныхъ и возвышенныхъ требованій касателано празднованія священнаго дня: такія требованія служили-бы для народа только неудобоносимымъ игомъ и не были-бы имъ исполняемы. Поэтому

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кейль, Руководство въ Библейской Археологіи, Ч. І. Стр. 463; Hengstenberg, Lib. cit. S. 32. Cp. Lange, Bibelwerk, Th. II. S. 207; Dilimann, Lib. cit. S. 580.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hengstenberg, Ueber Tag des Herrn. S. 32. anm.

Законодатель съ педагогическою мудростью воздержался отъ болъе частнаго опредъленія положительной стороны празднованія субботы. "Если-бы положившій законъ о субботь", замічаєть по этому поводу св. Іоаннъ Златоусть, "сказаль имъ (евреямъ): дълайте доброе въ субботу, а влаго не дълайте, они не удержались бы и отъ злаго. Посему и предписань общій законъ: не дълайте" 1). Строгою заповъдью объ оставленіи труда Законодатель имъль въ виду установить внёшнюю форму празднованія субботы и приготовить почву для положительнаго ея освященія. Наполненіе-же этой формы внутреннимъ содержаніемъ должно было, по его намъренію, совершаться въ послъдующее время, по мъръ развитія религіозной жизни избраннаго навода.

Мы изложили субботніе законы Моисея. Теперь просліднить дальнійшую судьбу этих законовь и посмотримь, какое значеніе и характерь иміть субботній иституть въ различные періоды исторической жизни древнихь евреевь.

Суббота была тёсно связана съ основною истиной ветхозавътной религіи—признаніемъ единаго Бога, Творца всего міра. Естественно, отсюда, что суббота должна была терять свое значеніе въ тё періоды исторіи избраннаго народа, когда онь забывалъ истиннаго Бога и уклонялся отъ исполненія Его закона. Такіе періоды въ исторіи евреевъ повторялись, какъ изв'єстно, нер'єдко. Поэтому и празднованіе субботы частото оставлялось совсёмъ, то принимало характеръ, не соотв'єтствовавшій требованіямъ закона и нам'єреніямъ Законодателя.

Бытописатель не говорить ясно, какъ относился современный ему народъ къ установленному имъ празднованію седьмаго дня. Однакоже изъ Пятокнижія можно видёть, что уже при жизни Моисея, во время странствованія евреевъ по пустынѣ, бывали случаи нарушенія субботнихъ законовъ. Такъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бесида 39-я на еванг. Матеея. Ч. II. Стр. 191. Москва. 1864.

въ внигв Числъ (XV, 32-36) упоминается объ одномъ изранльтянинь, воторый, презрывь заповыдь десятословія, рыпился собирать дрова въ субботу. Смертная вазнь, постигшая этого нарушитела священнаго покоя, не предотвратила и другихъ случаевъ подобнаго нарушенія субботнихъ законовъ. Ісвекімль прямо свидетельствуеть, что въ пустыме весь народъ нарушаль субботы и этимъ навлекъ на себя грозный гийвъ Ісговы (ХХ, 10-22). Въ чемъ состояло это нарушение субботъ, пророкъ не объясняетъ. Генгстенбергъ полагаетъ, что Іезекіиль имъетъ въ виду собственно вившиее отношение евресвъ къ празднованію субботы, освященіе ся однимь тольно покосмъ 1). Но съ такимъ мивніемъ едвали можно согласиться. Отъ жестоковыйнаго народа, воспитаніе котораго только еще началось, нельзя было требовать соблюденія субботняго закона во всей его полноть; а потому и нарушениемъ закона съ его стороны можно было считать только неисполнение буквы закона. Отсюда более справедливо думать, что осивернение субботь, о воторомъ говорить проровъ, состояло въ нарушенів самой заповеди о субботнемъ поков. А если принять во вниманіе трсную свазь субботы съ почитаніемъ Ісговы, то оскверненіе субботы, совершившесся въ пустынів, можно будеть соединить съ уклоненіемъ евреевъ въ служеніе богамъ, о которыхъ говорить пр. Амось (V, 26).

Судьба Моиссевыхъ субботнихъ законовъ послё поселенія евреевъ въ Ханаанской землё, въ періодъ судей и первыхъ царей, для насъ остается почти неизвёстной. Въ внигахъ ветхозавётныхъ отмъченъ только одинъ фактъ, относящійся къ исторіи субботы за это время. Именно, въ І-й кн. Наралиноменовъ есть указаніе, что въ царствованіе Давида получило значительное развитіе, сравнительно съ предшествующимъ временемъ, богослужебное празднованіе субботы. Субботнему богослуженію, ограничивавшемуся прежде принесені-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber Tag des Herrn. S. 73.

Труды Кіев. дух. Акад. Т. 1, 1892 г.

емъ одной только жертвы, теперь былъ сообщенъ характеръ болѣе торжественный и назидательный: въ составъ этого богослуженія, вромѣ жертвы, теперь вошли молитвы и пѣніе псалмовъ, сопровождавшееся игрою на музыкальныхъ инструментахъ (1 Пар. XXIII, 4—5; 27—31; XXV, 1—34; ср. 2 Пар. V, 12; XXIII, 18).

Болъе многочисленния упоминания о судьбъ Моисеевыхъ субботнихъ ваконовъ, сохранившіяся въ Библін, относятся къ періоду, слёдовавшему за раздёленіемъ еврейсваго царства. На основаніи этихъ упоминаній, содержащихся въ внигахъ пророческихъ, можно предполагать, что въ царствъ Израильскомъ суббота соблюдалась вообще строже, чёмъ въ царстве Іудейскомъ. Изъ свидётельства пр. Амоса видно, что въ десятиколенномъ царстве въ субботу превращались всё обычныя занятія, и законь о повоё седьмаго дня имълъ такую силу, что его не ръшались наружить даже нечестивые. Поэтому алчные купцы, по словамъ пророка, должны были ожидать вонца субботы, чтобы "открыть житвицы уменьшить мёру, увеличить цёну сикля и обманывать невёрными въсами" (VIII, 5). Не ограничиваясь однимъ соблюденіемъ вившияго покоя, благочестивые люди Ивраильскаго царства посвящали субботы размышленію о законів и назиданію словомъ прорововъ. Съ этого целью по субботамъ, а также и въ дни новолуній, обывновенно устранвались собранія въ домахъ пророковъ. Такія собранія, по свид'втельству IV-й вниги Царствъ, происходили, напримъръ, въ домъ прор. Елиees (IV, 23).

Днями священными считались субботы и въ царствъ Іудейскомъ. Но, по видимому, здъсь субботній покой соблюдался менте строго, чти въ царствъ десятиколтиномъ. Іудейсвіе пророки, съ одной стороны, указывають на чисто видиннее отношеніе современнаго имъ народа въ правднованию
субботы, а съ другой, на прямое забвеніе субботнихъ законовъ. Противъ витиняго, мертваго отношенія въ заповъди
объ освященіи седьмаго дня возстаетъ пр. Исаія. "Не носите

Digitized by Google

больше даровъ тщетныхъ", говоритъ онъ оть имени Теговы, вуреніе отвратительно для меня; новомісячій и субботь и праздничных в собраній не могу терпоть" (Ис. І, 13). А обличая освверненіе субботы, проровъ, вийстй съ тимъ, требуетъ истинняго празднованія ея, соотв'ятствующаго не букв'я только, но и духу закона. Онъ убъждаеть не только воздерживаться отъ трудовъ и обычныхъ занятій, но и вообще стрекаться отъ своихъ прихотей, уклоняться отъ пустыхъ разговоровъ и отдавать всецило священный день Ісгови. "Если ты", говорить отъ имени Ісговы пророкъ, "удержишь ногу твою реди субботы отъ исполненія прихотей твоихъ въ святой день Мой и будешь называть субботу отрадою, святымъ двемъ Господнимъ, чествуемимъ, и почтишь ее тфиъ, что не будешь заниматься обычными твоими дёлами, угождать твоей прихоти и пустословить (ורבר רבר), то будещь имъть радость въ Господъ, и Я возведу тебя на высоту вемли и дамъ вкусить теб'в наследіе Іавова, отца твоего" (LVIII, 13-14; ср. LVI, 2. 4. 6). Въ этихъ требованіяхъ пр. Исаін относительно соблюденія субботы Гитцигь видить уже вачатки того ригорязма, который впослёдствім достигь своей крайней степени въ раввинистическихъ толкованіяхъ субботнихъ законовъ. "За-конь о субботь", замічаеть Гитцигь, "уже здісь получаеть іудейскій харавтерь: разговорь (אבר דבר דבר) уже считается работой". Но такое замъчаніе несправединю. Пророкъ требуеть воздержанія не оть словь вообще, а оть словь, не соотвътствующихъ важности и святости дня. Іудейское преданіе наъ того, что субботній покой Бога быль прекращеніемъ и словъ, вызвавшихъ въ бытію міръ, выводило, что въ субботу должно воздерживаться отъ многословія. Но до такой вранности, чтобы считать трудомъ ръчь саму въ себъ, нивогда не доходили даже раввины; тёмъ менёе могъ дойти до этой крайности пророкъ 1).

<sup>2)</sup> Keil, Biblisch. Comment. Bd. I. Th. III (Leipzig. 1866). S. 564-585.

Если во время Исаін субботнее торжество было большею частію только вившнимъ, мертвымъ богослужебнымъ дъломъ, то во время Іеремів, -- въ періодъ крайняго нравственнаго упадка избраннаго народа, -- субботній покой, какъ видно, не соблюдался почти совствив, и суббота потеряла всякое значеніе въ глазахъ народа. Будничная жизнь Іерусалима и его окрестностей не измънялась и въ субботы: транспортированіе кладей и занятіе обычными дёлами не прекращалось. Пророкъ Іеремія со всей энергіей возстаеть противъ такого оскверненія сващеннаго дня и объщаніями старается побудить въ божественнаго закона, а угрозами удержать соблюденію отъ его нарушенія. "Если вы послушаете меня въ томъ", говорить пророкь оть имени Ісговы, "чтобы не носить ношь воротами сего города въ день субботній и чтобы святить субботу, не занимаясь въ этоть день никакою работой, то воротами сего города будутъ входить цари и внязья, сидящіе на престолъ Давида, вздящіе на колесницахъ и на коняхъ,--они и внязья ихъ, іуден и жители Іерусалима, и городъ сей будеть обитаемъ въчно. И будуть приходить изъ городовъ іудейскихъ и изъ опрестностей Іерусалима и изъ земли Веніаминовой, я съ равнины, и съ горъ, и съ юга, и приносить всесожжение и жертву, и хлюбное приношение, и ливанъ, и благодарственныя жертвы въ домъ Господень. А если не послушаете меня въ томъ, чтобы святить день субботвій и не носить ношь, входя въ ворога Іерусалина из день субботній, то Я возжгу огонь въ воротахъ его, и онъ пожреть чертоги Iерусалима и не погаснетъ" 1). Эти увъщанія и угровы пророва

<sup>1)</sup> Іерем. XVII, 21—27. Накоторые изсладователи, сочнавающіеся ва подлевности Монсеевная субботних законова, склоняются на мисли, что слова. Іерем. XVII, 19—27 представляють собою позднайшую вставку, происхожденіе которой сладуеть отнести ва послаплавному періоду. "Іеремія", говорить оба указаннома отдала Генгера, не мога выставить одну сторову празднованія субботи съ такой силой, кака Неемія (XIII, 15 и дал.). Это прямо ва духа писателя-редактора, который, при возстановленія государства, видить ва пунктуаль-

не могли побудить жестововыйный и развращенный народъ къ исполненію закона вообще и, въ-частности, закона о субботъ,—и Господь предаль іудеевь въ руки иноплеменниковъ.

Нъкоторые изъ археологовъ и историковъ еврейскаго народа полагають, что во время Вавилонскаго плана суббота получила особевы) важное значеніе въ глазахъ евреевъ, такъвакъ, по прекращении жертвеннаго культа, она, говорятъ, стала служить единственнымъ выраженіемъ религіозной жизни народа и его связующимъ началомъ. А по мябнію Велльгаузена, значение субботы въ периодъ Вавилонскаго плана поднялось такъ высоко, что празднвание ся стало считаться знакомъ завъта избраннаго народа съ Ісговой 1), -- Намъ важется, что въ основъ этихъ предположеній лежать не положительныя свидътельства, а общія, апріорния соображенія. Въ-частности, мивніе Вельгаузена основывается на ложномъ утвержденів, что, такъ называемый, "свищении ческій кодексь", гді суббота уже разсматривается, какъ знакъ завъта съ Ісговою (Исх XXXI, 16-17), произошель после вниги пр. Ісвевіиля (Ср. Ісвен. ХХ, •12. 20). Прямыя же указанія св. Писанія не мо-

<sup>1)</sup> Wellhausen, Prolegomena S. 117. Cp. Riehm, Handwörterbuch Bd. II. S. 1310.



номъ соблюдение субботы религозно-ваціональную почку, и оку прилично ввести это узащанів (соблюдать субботу) съ такою торжественностью, съкакою Іеренія висказываеть свое негодование на господствущщее идолослужение, на распространившуюся безиравственность и свое предсвазаніе близкаго паденія царства". Geiger, Urschrift und Uebersetzungen der Bibel. Breslau. 1857. S. 95-96. Кюненъ, не отвергая соестиъ митил объ витерполядів XVII гл., волагаеть, что въ приведенных словахъ Ісромія высказываеть нічто новое, номалівстное до него. "Эти слова", говорить Кюнень, "не нивють параллели ин у Іеремін, ни у его современниковъ, и если они, дъйствительно, происходить отъ Гереміи, --TO MESOTE COCCO USALD BOSESCENTE RETTO HODGE, -- MMCHEO BUCORGE MARGENO zon cegamaro gua camoro no ceóta. Kuenen, Historisch-krit. Einleit. in B. A. Т. Th. I. St. I. S. 198. - Разсматривая взглядъ Велльгаузена на субботніе завоим Патовинжія, мы васались и словь lep. XVII, 19-27. Мы видели, что эти слова не возващають, какъ дунаеть Кюнень, чего-либо новаго, неизвастнаго до Іеремін и вообще до павна. А отсюда, и сомивніе Гейгера въ подлиниости этих ь словь является неосповательнымъ.

гуть служить подтвержденіемь вышеняложеннаго взгляда. Напротивъ, нъкоторые пророки, предсказывая Вавилонскій плвнъ, говорятъ о немъ, какъ о такомъ времени, когда у преступнаго народа будуть отняты его субботы и всв вообще празднества. Тавъ, Осія, указывая развращенной Самарін на предстоящій ей плінь, между прочимь, говорить оть имени Ісговы: "и превращу у нея всякое веселіе, праздники ся и новомъсячія ея, и субботы ея, и вст торжества ея" (ІІ, 11). Подобно этому и пр. Іеремія, оплавивая разрушеніе Іерусалима, съ глубовою скорбью вспоминаеть о томъ, что пленный народъ долженъ забыть на Сіонв свои субботы. "Непріятели", говорить пророкъ, "смотрять на него и смінотся надъ его субботами" (Плач. І, 7); "ваставиль Господь забыть на Сіонъ празднества и субботы" (Плач. П, 6). Правда, пр. Іезекіиль часто упоминаеть о субботв и увещаеть хранить ее, какъ знаменіе завіта съ Ісговою (XX, 11—22; XXIII, 38; XLVI, 1-5). Но отсюда вовсе не следуеть, чтобы Іезеківль "первый", какъ думаетъ Велльгаузенъ, сталъ признявать за субботой столь важное вначеніе і), и что въ пліну вообще субботвіе законы хранились особенно строго. Самъ Іезекіиль не дълаетъ указаній на то, вакъ относился современный ему народъ въ празднованію седьмаго дня; а отношеніе въ субботнему закону, которое мы видимъ въ первое время послъ плена, сворее даеть мысль о томъ, что въ плену суббота строго не соблюдалась и имъла вообще мало значенія.

По возвращении изъ плъна, при Ездръ и Неемии, послъторжественнаго чтения закона въ 24-й день мъсяца Тисри, народъ далъ влятвенное объщание поступать во всемъ по завону Моисееву и, въ-частности, хранить субботу (Неем. X, 31). Однако народъ остался въренъ своему обязательству

<sup>2)</sup> Вопроса объ отношенін Исх. XXXI, 16 – 17 къ 1езек. XX. 12 и д. мы здась не разсматриваемъ, нотому что этоть вопрось стоить въ теснъйшей свали съ общимъ вопросомъ объ отношенін, такъ называемаго, "скященническаго кодекса" къ книга пр. Іезекінгя, и разсмотраніе его вывело бы насъ за предалы нашей задачи.

только до техъ норъ, пока во главе его стояли такіе мужи, какъ Ездра и Несмія. Когда же Несмія оставиль Ісрусалимь о отправился во двору Артансериса (Неем. ХІН, 6), торжественное объщание народа исполнять законъ было забыто. По возвращение въ отечественную землю, Неемія съ прискорбіемъ долженъ быль увидеть, что въ ого отсутствіе произошло много общественныму безпорядковь и преступленій противъ закона. Въ числъ другихъ предписаній были нарушены и предписанія о повов субботняго дня. Какъ и въ дни будничные, въ субботу топтали точила, возвли снопы, навыючивали ословъ виномъ, виноградомъ и смоквами и везли все это въ Герусаиниъ, гдв всивдствіе стеченія народа къ храму, торговыя сношенія въ субботу были, вівроятно, даже боліве оживленны, чень въ остальние дни 1). Несмія сделаль строгое внушеніе нарушителямъ субботняго повоя. Но тирскіе купцы, не смотря на это, по прежнему продолжали везти рыбу и разние товары и раскладывали ихъ на рынкахъ Герусалима въ субботній день, привленая многочисленных покупателей. Тогда Неемія снова обратился на знативншама иза іудеева съ увъщаниемъ не нарушать священнаго покоя. "И я сдълалъ выговоръ знативишемъ изъ іудеевъ и сказаль имъ: зачёмъ вы делаете такое вло и оскверняете день субботній? Не такъ ли поступали отцы ваши, и за то Богъ нашъ навель на насъ н на градъ сей все это бъдствіе? А вы увеличиваете гифвъ Его на Израная, оскверняя субботу" (XIII, 17—18). Не ограничиваясь одними увъщаніями, Неемія даль повельніе запирать вечеромъ наканунъ субботы городскія ворота и не

<sup>1)</sup> Слова Неен. XIII, 15 Берто понимаеть не въ тонъ симси, что въ Ісрусалимъ въ субботній день происходила торговля, а въ томъ, что продавци въ обрестностей города въ субботу заготовляли свои товары и отправлялись въ путь, чтобы инфть возможность носить на рынокъ ко "второму или третьему дир посит субботы". Bertho, Die Bücher Esra, Nechemia und Ester. Leipzig. 1862. S. 267. Но тексть не даеть основаній для такого пониманія. Въ 16-мъ стакъ той же главы прямо говорится, что Тиряне по субботамъ производили торговаю.



отпирать ихъ до утра после субботы. А такъ-какъ выходъ изъ города всетави дояволялся, то для того, чтобы нивавая ноша не проносилась черезъ ворота, оволо нихъ была поставлена стража (XIII, 19). Но и такія м'вры не вполн'в достигали цели. Продавцы, изгванные изъ города, стали останавливаться по субботамъ около стенъ и здесь по прежнему производили торговлю. Только уже тогда, когда Неемія угрожаль употребить мёры насилія, они перестали появляться въ субботу, и съ этого времени повой седьмаго дня въ Герусалимъ уже не нарушался. Послъ этого Неемія сдълаль еще одно распоражение касательно празднования субботы: "н скавалъ я левитамъ, чтобы они очистились и пришли содержать стражу у воротъ, дабы святить день субботній" (XIII. 22). Опредвлить, въ чемъ собственно состояло это последнее распоряженіе Неемін, -- довольно трудно, такъ какъ навъстіе о немъ слишкомъ кратко. По мивнію Берто, Несмія повелівль, чтобы наванунъ субботы левиты возвъщали стражанъ воротъ о наступление священнаго дня и торжественно объявляли это наступленіе особой формулой і). Но, какъ справедливо замізчаеть Кейль, это была бы безполезная и не имфющая значенія перемонія <sup>а</sup>). Поэтому лучше понимать распоряженіе Нееміи въ томъ смыслъ, что наванунъ субботы обычная стража вороть усиливалась стражей изъ левитовъ, которые должны были находиться у вороть вы теченіе всей субботы. Этимь усиленіемъ стражи лицами, служащими при храмъ, Неемія могъ имъть вь виду указать наглядно высокое значение и священный характерь субботы, а вмёстё съ тёмъ побудить жителей lерусалима въ соблюденію субботнаго закона.

Исторія евреевъ въ посліднія столітія предъ овончательнымъ паденіемъ царства не представляетъ уже боліве фактовъ такого пренебрежительнаго отношенія къ субботнимъ



<sup>1)</sup> Bertho, Die Bücher Esra, Nechemia und Ester. S. 268.

<sup>2)</sup> Keil, Biblisch. Comment. Th. V. S. 596.

законамъ, какое мы видъли во время Іеремін и Несмін. Опытно дознавшій тяжесть гивна Ісговы, постигающаго нарушителей Его воли, убъдившійся на діль, что степенью верности закону условливается его внешнее благосостояніе,избранный народъ всецвло предается теперь двлу богоугожденія и богослуженія, стремится всю свою живнь подчинить опредъленіямъ божественнаго закона. Древніе отеческіе обычан и установленія теперь получають въ глазахь евреевь особенное значение и начинають строго исполняться. Но эта ревность іудеевъ последнихъ столетій о соблюденіи завона нигдв, можно сказать, не выступаеть такъ рельефно, какъ въ их отношениях въ субботь. Суббота становится для нихъ представительницей всего закона, важнайшимъ изъ всёхъ установленій. Ея значеніе въ глазахъ евреевъ поднимается такъ високо, что возниваеть въра, будто субботу обязаны чтить сами ангелы 1), а человёкъ для того и созданъ въ пестой день, чтобы въ седьмой правдновать субботу 2). Является даже сказаніе о рікі, которая соблюдаеть субботу и, будучи полноводной и быстрой въ теченіе шести дней, на седьмой остававливаетъ свое теченіе и пересылаетъ 3)!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Buch der Jubiläen c. II (Übersetz. v. Dillmanu, Jahrbücher der biblischen Wissenschaften, von H. Ewald. 1849. S. 235).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Babyl. Talmud, Sanhedr. fol. 38, 1 (по переводу Wunsche 2 Halbb. 3 Abth. S. 62.

в) Интересное сказаніе о субботствующей рівть сообщается въ Талмудь, у Пявнія, у Іоснфа Флавія и у позднійших раввиновь. "Рівта Саббатіонь", говорится въ Вавилонскомъ Талмудь, "есть рівта, которая быстро течеть во всі дви неділи, а въ субботу поконта" (Sanhedr. fol. 65, 2; Wünsche, II Halbb. 3 Abth. S. 112—113). То же самое замічаеть о субботствующей рівть и Пливії: "In Judaea rivus Sabbatis omnibus siccatur". Histor Natur. 1. XXXI с. 2. У І. Флавія сказаніе о субботней рівть содержится въ вномъ виді.—Описывая путеществіе Тита чреть Сирію. Флавій, между прочимъ, сообщаеть слідующее: "во время этого путеществія (Тить) смотрівть ріву, которая достойна того, чтобы о ней было вспомянуто. Она течеть между Аркеею, городомъ царства Агривпина, и Рафанемии в имість удивительное свойство. Когда течеть оба то бываеть многоводна и быстра; но потомъ останавляваются въ ней всі

Понатно, что при такомъ взглядѣ на значеніе субботняго института, законы о празднованіи седьмаго дня должны

источники и въ продолжение мести дней видно бываеть одно только сухое дно. По проместви же мести дней, въ седьной она течеть по прежнему, какъ будтобы съ ней не последовало инганой перемени. Замечено, что такой порядовъ исиравно въ ней хранится; ноотому и назвали ее суббозней отъ священнаго седьнаго дня у іудеовъ". Bell. Jud. VII, 5, 1. Краткія сказанія о Саббатіонъ, содержащіяся у Іосифа Флавія и въ Талмудь, у поздивенияхь раввиновъ допол. невы иножествоих подробностей. Ранвивы указывають изстоположение этой рази, опредаляють са мирину и длину и описывають са свойства. У развивовь Саббатіонь представляется вообще границей между расив и адомь. По мивнію Маймонида, это та самая ръка, которая въ св. Писаніи называются именемъ Гозанъ (4 Цар. XVII, 6); въ Таргумъ Іонафана субботняя ръка представляется HAXOGEMERCE BY BARMSONE (Ad. Exod. XXXIV, 10); PARRELLY POPCORE REPRESENT. что виділь эту ріку за Калькутті; р. Менаосебена Наразла говорита, что Саббатіонь лежить на свверв, около в'аспійскаго моря, а другіе ранинні поміщають ее въ Африкъ. Подобно этому, и описанія субботней раки у раввиновъ весьма противоречиви: Сиббатіонъ является то бурною, то тяхою, го течетъ прозрачною водою, то камили и поскомъ. Такъ, изкоторие развили разсказывають, что вода Саббатіона считаются священной, не употребдяются для нитья и оказываеть цілебное дійствіе на больныхь, когда оне искупаются въ рікі. Напротивъ, р. Елдадъ сообщаетъ следующее: "Ширина Саббатіона равилется 200 ловтямъ, - пространству, которое пролетаетъ стрела, пущенная изъ лува; саная ръка безводна и полна песку и кампей. Шумъ камией подобенъ раскатанъ грома, шуму морскихъ волиъ или реку бури и почью бывдеть слишень на разстоянія полдновимго нути. Эта ріжа изъ вамня и неску шумать шесть дней, а въ седьной унолкаеть и усповонвается,-и тотчасъ-же, въ субботній вечеръ, надъ нею подимается огонь; огонь горить до конпа субботи, занимаетъ пространство около двукъ миль но обоимъ берегамъ и бываетъ настолько силень, что никакой человеть не ножеть подойти въ реке. Этоть огонь уничтожаеть даже все, что растеть около реки". Р. Менассебень Изразль въ этому добавляеть, что песокь, взятый изъ Саббатіона, сохраняеть свойства раки. У одного человъта, по его словамъ, быль такой песовъ въ степляномъ сосудъ; въ продолженін шести дней этоть несокь сильно волновался и шуніль, а въ седьмой день всегда пребываль въ поков. Подробно объ этонъ см.: Eisenmenger Entdecktes Judenthum (1700). Th. II. S. 533 ff. Buxtorfius, Lexicon chaidaicum, tulmudicum et rabbinicum (Basilene. 1639). P. 1417-1421. A. A. Osecпицкій, "Изъ талмудической минологіи". Груды Кінвской Академіи. 1870. № 8. Стр. 322-324.-Откуда возникла легенда о субботствующей рака-неизвастно. Можно, впроченъ, признать довольно въролинив предположение Фаррара, что основаність для этой легенды послужиль перемежающійся характерь нікогорыхь источниковъ близъ Герусалина. Фарраръ, Жизнь Інсуса Христа. Перев. А. П. Лонукина. СПБ. 1885. Прим. 710.

биле соблюдаться съ чрезвичайном строгостью. И действительво, можно сказать, что для іудеевь послёднихь столётій ветзаветной исторіи не было преступленія более важнаго, чемъ осквершение субботы. Нарушитель субботы въ это время счигался нарушителемь всёхъ божественныхъ заповёдей. Въ деятельности Господа Інсуса Христа ничто такъ не возмущало ствпой ревности фарисеевъ, какъ Его отношение въ субботв, педшее противъ вхъ предписаній и представлявшееся виъ нарушениемъ завона. "Тогда невоторые изъ фарисеевъ говорван",--замвчаетъ Евангелисть по поводу испеления Господомъ слепорожденнаго въ субботу: "не отъ Бога этотъ человеть, потому-что не хранить субботы" (Ioan. IX, 16). Ревнители отеческой религии и отеческихъ преданій скорбе соглашались пожертвовать своимъ имуществомъ, свободой родины и даже собственною живнью, чемъ осквернить субботу. Такой ригоризмъ въ соблюдении субботы замичается уже въ IV-иъ въкъ (до Р. Хр.), т. е. только сто лътъ спустя послъ Неемін, когда субботніе законы, какъ мы видъли, еще не нивли въ глазахъ евреевъ большаго значенія. Уже въ 320 году египетскій царь Птоломей Лагь, войдя въ Іерусалимь въ субботній день, не встратиль никакого сопротивленія со стороны іудеевъ, не котвышихъ взяться за оружіе ради святости дня, и бееть всякой борьбы овладёль городомъ. "У нихъ есть обычай", говориль невогда объ іудеяхь по этому поводу Агатархидъ, "седьмые дни праздновать такъ, что въ эти дни они на за оружіе не принимаются, ни о земледівли не заботятся, ви другое какое-либо дело не исполняють, но весь день до вечера, воздівши руки, молятся въ храмі; и въ это-то самое время, когда люди, долженствовавшіе защищаться, соблюдали "глупый" обычай, Птоломей, сынъ Лаговъ, вошелъ съ войскомъ въ городъ" 1). Но для самихъ іудеевъ такой поступокъ биль только лишь дёломь благочестивыми и заслуживающимь

<sup>1)</sup> Autiqu. XII, 1, 1; Contra Apion. I, 22.

нохвалы. "Это смёшнымъ важется Агатархиду", замёчаетъ по поводу приведенныхъ словъ І. Флавій, "а тёмъ, которые судять объ этомъ не съ непріязненнымъ духомъ, которые храненіе законовъ и благочестіе предпочитаютъ своему спасенію и сохраненію отечества,—тё почитають это за великое и достойное похвалы" 1).

Сирійскія гоненія въ эпоху Маккавеевъ еще болве увеличили ревность іудеевъ о храненіи субботы. -- Антіохъ Епифанъ, задумавшій ввести у іудеевъ греческіе нравы и религію. подъ угрозой смертной казни запретиль имъ вместе съ другими обрядами и празднованіе субботы 2). По свидътельству писателя І-й вн. Маккавеевъ, среди евреевъ въ это время нашлись такіе, которые, повинуясь царскому повеленію, измёнили отеческимъ обычаямъ и оставили правднование субботы 3). Но большинство этихъ нарушителей субботы принадлежало, бевъ сомивнія, въ числу твхъ людей, которые стремились въ сближенію съ эллинскимъ міромъ и уже раньше повельнія Антіоха, "отступили отъ святаго вавёта, соединились съ явычниками и продались, чтобы дёлать эло" 4). Въ массё же народа, върной отеческимъ преданіямъ, запрещеніе Антіоха воябудило только еще большую ревность въ соблюдению субботы. Притесняемые въ городахъ, евреи бъжали въ ближнія пещеры, чтобы здёсь втайнё праздновать сващенный день 5). Они соглашались жертвовать жизнью, но не рышались нарушить субботняго закона. Въ І-й кн. Маккавеевъ разсказывается, что, когда однажды сирійскій отрядъ въ субботній день настигь въ пустынъ большую толпу евреевъ, върныхъ Ісговъ. то последніе не решились употребить вавих в-либо средствъ для своей защиты и были перебиты безъ всяваго сопротивле-

<sup>1)</sup> lbid.

<sup>1) 1</sup> Mas. I, 45-50.

<sup>\*) 1</sup> Mar. 1, 43; 2 Mak. VI, 6.

<sup>4) 1</sup> Mag. 1, 11-15.

<sup>6) 2</sup> Mak. VI, 11.

нія 1). Въ другой разъ, по свидетельству 2-й ки. Маккавеевъ, масса народа, сврывшагося въ пещеръ в не хотвишаго защищаться въ субботу, погибла отъ дыма костровъ, разложеннихъ у входа пещеры по приказанію начальника сирійскаго гарнизона — фригійца Филиппа 2). Тоть же писатель, затимъ, сообщаеть, что военачальникъ Антіоха, Аполлоній, воспользовавшись повоемъ священнаго дня, вторгся съ войскомъ въ Іерусалимъ и, не встретивь сопротивленія, избиль иножество народа 8). Вообще, во время сирійскихъ гоненій ревность іудеевъ о храненіи субботнихъ законовъ дошла до того, что имъ угрожала опасность окончательнаго истребленія всёхъ защитнивовь отеческихь обычаевь, такъ какъ сирійскіе огряды стали производить свои нападенія попреимуществу по субботамъ 4). Эта опасность побудила Маттаоію возстать противъ неумъренныхъ чтителей субботы, и въ общемъ собрании предволимыхъ имъ воиновъ было постановлено ститать лозволеннымъ нарушение субботы ради спасения жизни 5).

То важное значеніе, какое получили въ глазахъ евреевъ субботніе законы въ эпоху сирійскихъ гоненій, признавалось за ними и въ послідующій періодъ. Во время первой войны съ Римомъ глубовое уваженіе къ субботнимъ законамъ стоило іудеямъ потери Іерусалима. По словамъ Діона Кассія и Іосифа Флавія, Помпей овладіль священнымъ городомъ только лишь потому, что іуден не хотіли нарушить субботы. "Если бы не было у насъ", говоритъ Флавій, "отеческаго обычая, повелівавшаго праздновать каждый седьмой день, то, при сопротивленіи осажденныхъ, работы Римлянъ ни въ какомъ случать не были бы приведены въ концу. Ибо законъ, хотя не запрещаетъ намъ защищаться отъ нападенія непріятелей,

<sup>2) 1</sup> Mas. 1I, 32-38.

<sup>2) 2</sup> Mar. VI, 11.

<sup>3) 2</sup> Mar. V, 24-26.

<sup>4) 1</sup> Mar. II, 38; IX, 31; X, 42.

<sup>5) 1</sup> Mas. II, 41.

не дозволяеть, однакоже, препятствовать имъ въ производимыхъ ими работахъ. Посему, когда Римляне узнали объ этомъ, то въ дни, называемые нами субботою, они пи стрълъ не бросали въ іудеевь, ни вь сраженіе не вступали, а только возводили валы, ставили бойницы и придвигали ствнобитныя орудія, чтобы на другой день употребить ихъ противъ непріятелей". "Изъ этого", не безъ гордости заключаетъ Флавій, "всякій можеть видеть, съ вакимъ збезпримернымъ усердіемъ наблюдаемъ мы должное Богу почтеніе, и хранимъ законы" 1).-Въ въкъ самаго I. Флавія такъ-же, какъ и въ эпоху Маккавеевъ, было много людей, которые не считали возможнымъ нарушить субботу даже ради спасенія жизни. Флавій разсвазываеть объ одной разбойничьей шайки евреевь, производившей грабежи на берегахъ Евфрата, что члены ея пришли въ ужасъ, когда были настигнуты въ субботу высланнымъ противъ нихъ отрядомъ: "на насъ наступаетъ", говорили они, многочисленная конница, а мы по закону отечества нашего жемъ для защиты себя взять въ руки и оружія"<sup>2</sup>). Только лишь во время последней войны съ Римомъ, когда раздраженіе евреевь достигло крайнихь преділовь, они допускали варушение субботы, дълая въ этотъ день нападения на враговъ. І. Флавій передаетъ, что во время управленія Іудеей Квиринія, толпа мятежниковъ, предводимая Елеазаромъ, въ субботу напала на небольшой римскій отрядь въ Массадъ и, не встретивъ сопротивленія, весь его перебила в). Однаго и

<sup>4)</sup> Antiqu. XIV, 4, 3; cp. Bell. Jud, Il, 16, 4; Dio, Rer. Roman. XXXVII, 17: "Νὸν δὰ τὰς τοῦ Κρόνου δὴ ἀνομασμένας ἡμέρας διαλέιποντες καὶ οὐδὰν τὸ παράπαν ἐν αὐταῖς δρῶντες, παρέδωκαν τοῖς 'Ρομαίοις καιρὸν ἐν τῷ διακένφ τοῦτφ τὸ τεῖχος διασεῖσθαι. Μαθόντες γὰρ τὴν ἐμποίησιν αὐτῶν ταύτην, τὸν μὲν ἀλλον χρόνον οὐδὰν σπουδἢ ἔπραττον, ταῖς δὲ ἡμέραις ἐκείναις, ὁπότε ἐκ τῆς περιτροπῆς ἐπέλθοιεν, ἐκτενώτατα οἱ προσεέβαλλον, καὶ οὕτως ἑάλωσαν ἕν τε τῷ Κρόνου ἡμέρα, μήδ ἀμυνόμενοι».

<sup>2)</sup> Antiqu. XVIII, 9, 2.

<sup>3)</sup> Bell. Jud. II, 17, 10. I. Флавій разсказываеть и о другомъ подобномъ

теперь, когда вообще ненависть ко врагамъ пересиливала религіозный фанатизмъ, такое нарушеніе священнаго поком всетаки вызвало со стороны многихъ осужденіе. "Кроткіе люди", замічаеть по поводу указаннаго факта Флавій, "были въ смущеніи по той причинъ, что убійство это произошло въ субботу, въ каковой день изъ-за почтенія къ святому закону не принимались и ни за какія другія дъла" 1).

Таковъ былъ взглядъ послёплённыхъ іудеевъ на значеніе субботы и таково было ихъ отношеніе къ субботнимъ законамъ. Обратимъ теперь вниманіе на внутреннюю сторону субботняго института и посмотримъ, на сколько суббота послёплённаго періода уклонилась отъ типа субботы Моисеевой.

По мфрв того, какъ увеличивалось въ глазахъ іудеевъ значеніе субботняго института, измънялся и его характерь сравнительно съ предшествующимъ временемъ. Законъ Монсеевъ, какъ мы говорили, въ празднованіи субботы различаль двъ стороны: отрицательную и положительную. На первый планъ, сообразно съ духовнымъ состояніемъ народа, Законодатель выдвянулъ сторону отрицательную, предоставивъ развитіе стороны положительной времени послъдующему. Нъвоторое развитіе этой стороны можно, дъйствительно, замътить уже въ періодъ доплънный. Такъ, уже при Давидъ суббота отличалась отъ другихъ дней не только, какъ день покоя, но и какъ день особенно торжественнаго служенія Ісговъ 2). Затъмъ, въ періодъ отдъльнаго существованія царства Іудей-

<sup>\*) 1</sup> Rap. XXIII, 4-5; 27-31; XXV, 1-34; ep. 2 Rap. V, 12; XXIII, 18.



же факта: "Когда римскій отрядь, подъ начадьством» Цестія, подступаль ка врусалиму, то іуден, видя, что война приближается на вка столица, оставя працинкъ, взялись за оружіе; нацаясь на свою многочисленность, они безъ какаго порядка, съ крикомъ бросились въ битву, не уважая и седьной день, въ который должим быть праздин ота вебка даль... Раздраженіе, истребившее въ вихъ благочестіе, комогло вих одержать побаду въ сраженія". ВеП. Jud. II, 19. 2.

<sup>1)</sup> Ibid. II, 17, 10.

сваго и Израильскаго, благочестныме люди въ субботнемъ повов видвли средство для назиданія въ законв Божіемъ и ради этого собирались по субботамъ въ домахъ пророческихъ '). Наконедъ, Исаія положительное освященіе субботы уже прямо выдвигаеть на первый плань, когда требуеть въ этотъ день не столько соблюденія покоя, сколько вообще исполненія воли Божіей и подавленія собственных прихотей 2).—Но особенно значительнаго развитія положительная сторона освященія субботы достигла въ последнія столетія встхозаветной исторіи. Съ появленіемъ синагогь, суббота повсюду стала днемъ богослужебныхъ собраній и днемъ назиданія въ законъ. Во время земной жизни Господа Інсуса Христа, синагоги по субботамъ всегда были полны народа 3). А Филонъ прамо говорить, что каждый седьной день іуден посвящали "занятію мудростью и изследованію я созерцанію природы" 4). Такой взглядъ на значение субботы въ особенности былъ распространенъ въ севтахъ Ессеевъ и Оерапевтовъ. По свидътельству Филона, Ессеи и Өерапевты весь седьмой день посвящали занятію закономъ и благочестивымъ бесёдамъ. "Въ седьмой день", говорить Филонъ о Оерапевтахъ, дони сходятся на общее собрание и въ приличныхъ положенияхъ садятся по порядку возраста, опустивъ руки подъ плащъ правую между грудью и бородою, а левую положивъ бедро. Тогда старвитий по льтамъ и наиболье сведущий въ ученій секты съ серьезнымъ лицомъ выходить на средину (собранія) и сповойнымъ голосомъ, мудро и разсудительно, начинаетъ говорить, --- стараясь повазать не искуство въ ръчи, какъ нынъшніе риторы и софисты, но отыскать истину, ко-

<sup>1) 4</sup> Hap. IV, 23.

<sup>2)</sup> Mc. LVIII, 13-14; ep. LVI, 2-6.

 <sup>3)</sup> Ме. XII, 9—13; Мрк. III, 1—6; Лк. VI, 6—10. Ср. Дѣяя. XIII, 44;
 XYI, 13: XYII, 2; XYIII, и др.

<sup>4)</sup> Philo, De vita Mosis. L. III. Opera Umnia p, 686: μφιλοσοφούσι την πατριον φιλοσοφιαν".

торая не насается только ушей, а чрезъ нихъ сообщается душѣ и тамъ прочно укореняется. Всѣ прочіе въ молчанів слушають это слово, вивая лишь только головой и глазами".).

Но на ряду съ этимъ развитіемъ положительной стороны субботы, отрицательная ся сторона постепенно окаменала и въ последнія столетія ветхозаветной исторіи приняла форму, не соотвътствующую требованіямъ Монсеева закона. Поставивъ целью своей жизни дело богоугождения Богу. этого времени не пошли, однакоже, далве чисто внашняго, формальнаго отношения къ божественному закову. Забывъ духъ закона, они сосредоточили все свое внинаніе на томъ, чтобы не нарушить его буквы. Естественно, что при такомъ отношения въ закону, заповъдь о субботнемъ повов въ той формв, въ какой она была дана Моисеемъ, не могла уже удовлетворять. Великій Законодатель, какъ мы видели, установилъ только общій принципъ правднованія священнаго дня; онъ не вошель въ частийшее разъяснение этого принципа и не указаль точно запрещенных въ субботу діль, предоставивь опреділеніе ихъ свободі каждаго, руководимой разумвніемъ общаго духа закона. Но для твхъ, которые, забывъ духъ закона, поставили целью своей жизни рабское служение его буквв, Монсеево повелвние-, не двлай никавого дела въ субботу" оказалось слишкомъ коротвимъ и неопредвленнымь. Влагочестивый еврей последнихъ столетій ветхозавътной исторіи не могъ быть спокоенъ въ своей совести за свое субботнее поведение до техъ поръ, пока у него не было подробной программы этого поведенія, котораябы указывала ему всв совершенныя имъ отступленія отъ закона и которая бы, съ другой стороны, убъждала его въ

<sup>2)</sup> Philo, De vita sontemplativa I. I. Opera Omnia p. 894. Cp. Quodomis probus liber. Op. con. p. 877.

Труды Kies. Дух. Авыд. Т. I. 1892 г.

точномъ исполненіи этого закона. До фанативна строгимъ ревнителямъ отеческихъ преданій нужно было, поэтому, опредълить важдый субботній шагъ, дать самыя точныя предписанія на всё случаи и положенія, въ которыхъ можеть окачеловъкъ. Общее запрещеніе труда въ субботу теперь должно было формулировать въ видв множества частныхъ предписаній о запрещенныхъ въ субботу ділахъ. задачу и принями на себя книжники. Они, дъйствительно, указали всё запрещенныя въ субботу дёла, опредёлили разстояніе, которое можно было пройти, не нарушая заповеди, измерили количество пищи, которую можно было събсть, тажесть ноши. которую можно поднять, -- иначе говоря, обставили самыми точными предписаніями каждый субботній шагь. Но, составляя ограду устнаго преданія вокругь закона, книжники, по словамъ Господа Інсуса Христа, только связывали бремена тяжелыя и неудобоносимыя и возлагали ихъ на плечи людямъ (Мате. XXIII, 4). Сами они готовы были прибъгать во всякимъ уловкамъ, чтобы обойти измышленный ими законъ, вогда онъ не согласовался съ ихъ интересами и намфреніями. множество собственныхъ Поэтому, создавъ постановленій относительно соблюденія субботняго покоя, книжники постарались изобръсти, вмъстъ съ тъмъ, и способы, посредствомъ которыхъ, въ интересъ новыхъ потребностей, можно-бы было освобождать себя отъ своихъ обязательствъ. Краткое Моисеево запрещеніе труда въ субботу, встедствіе этого, было такъ изъяснено и переработано, что во времени Іисуса Христа оно уже само по себъ образовало объемистую отрасль знанія.-Съ хитросплетеніями раввинской діалектики, достигшей полнаго своего развитія въ Талмудъ, мы познакомимся ниже. Здесь-же заметимъ только, что раввинскіе субботніе законы, не соотвътствуя совершенно духу закона Моисеева, стоятъ въ противорвчіи и другъ съ другомъ. Книжники, съ одной стороны, считали дозволеннымъ все то, что имъло характеръ собственно работы, -- особенно, если дёло касалось окрановія

нхъ матеріальныхъ интересовъ 1),—а съ другой, имъ представлялось нарушеніемъ субботы срываніе нівсколькихъ колосьевь при прохождении чревъ поле 2) и испъление отъ бользии. хотя бы это исцівленіе было совершено и одним только словомъ 3). Въ іудейскихъ сектахъ Ессеевъ и Досиосевъ эта фарисейская мелочность въ соблюдении субботняго повоя достигаетъ уже крайняго, уродливаго развитія. Іосифъ Флавій передаетъ, что Ессеи въ седьмой день не только не позволяли себь приниматься за какое-либо дьло, но даже не рышались подвинуть съ одного м'еста на другое сосуда и не отправляли естественныхъ потребностей 4). А Досивеи, по свидътельству Оригена, считали всякое вообще движение нарушеніемъ субботняго покоя, а потому даже не перемъняли того положенія, въ которомъ ихъ заставала суббота: кто лежалъ или сидълъ при началъ субботы, тотъ долженъ былъ лежать или сидъть и въ теченіе всего дня 5).

До такихъ уродливыхъ врайностей было доведено позднъйшимъ іздействомъ предписанное въ законъ Моисеевомъ соблюденіе повоя въ день субботній. Въ буквально точномъ исполненіи этого предписанія уже во время земной жизни Господа Іисуса Христа іздеи стади полагать всю сущность празднованія субботы. Всъ постановленія книжниковъ этого времени направлялись только къ огражденію субботняго покоя; положительное же освященіе субботы, о которомъ говорилось выше, если и признавалось нужнымъ, то вовсе не считалось необходимымъ и было вообще второстеннымъ элементомъ празднованія седьмаго дня. Такимъ образомъ, суббота, долженствовавшая, по намъренію Законодателя, быть днемъ

<sup>1)</sup> Cp. Mare. XII, 11; Ayr. XIII, 15; XIV, 5.

<sup>4)</sup> Mare. KIF, 2; Нарв. 11; 23; Лук. VI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мате. XII, 10; Мрк. III, 2; Лк. VI, 7; Іоан. IX, 14.

<sup>4)</sup> Bell. Jud. II, 8, 9. Cp. Lucius, Essenismus. 3. 58. Strassburg. 1881.

<sup>5)</sup> Orig., De principiis 1, IV, c. 17. Migne, care compl. ser, gr. t. IX col. 380.

особеннаго служенія Богу, въ толкованіях раввинских стала только днемъ лениваго повоя, соблюдение котораго, однавоже, ноставиялось въ заслугу предъ Богомъ.

Мы проследили судьбу Моисеевыхъ субботнихъ законовъ у народа еврейскаго. Теперь посмотримъ, каково было отношеніе въ іудейской субботь со стороны языческаго общества.

Суббота, какъ замъчено выше, была столь типичнымъ признакомъ іудейской національной жизни, что да Римлянъ название sabbatarius и judaeus были тожественны. Отсюда ненависть чужеземныхъ властителей OTP гудейской національности всегда почти сопровождалась гоненіемъ на субботу, какъ признакъ этой національности. Мы уже видели, что Антіохъ Епифанъ, въ интересахъ сліянія іудейской націи съ эллинскимъ міромъ, запретиль подъ угрозой смерти празднование субботь 1). Впоследстви императоръ Адріанъ, мстя іудеямъ за возстаніе Варъ-Кохбы, также издаль рядь эдиктовь противь субботы 2). Иногда даже сами правители городовъ, по собственному произволу и безъ воли императоровъ, запрещали іудеямъ, жившимъ въ ихъ областяхъ, праздновать субботу. Такъ было, по свидетельству Госифа Флавія, въ его время въ Милеть и Траллахъ в). — Наобороть, благоволеніе чужевемныхъ властителей часто выражалось въ льготахъ, которыя они давали іудеямъ изъ уваженія къ ихъ субботнимъ законамъ. Уже Димитрій Селевкидъ, желая склонить іудеевъ къ союзу съ нимъ, однимъ изъ выгодныхъ условій этого союза выставляль об'вщаніе предоставить іудеямь полную свободу въ дни субботніе 4). Но особенно часто льготами ради своихъ субботнихъ законовъ іуден пользовались въ началъ римскаго владычества, Такъ, въ правление Юлія Цезаря, іуден, жившіе въ Ефесь, Александрін и другикъ го-

 <sup>1) 1</sup> Mar. I, 45-50.
 2) Hamburger. Encyclopädie. S. 882.
 3) Antiqu. XIV. 10, 19-20.

<sup>4) 1</sup> Mar. X, 34.

родахъ, были освобождены отъ военной службы, въ виду ея несовивстиности съ соблюдениемъ предписаннаго въ законъ субботниго повоя 1). Императоръ Августъ, уважая іудейскіе субботніе законы, издаль указъ, въ которомъ запрещаль принуждать іудеевъ являться въ судъ въ дии субботніе и даже на-канунъ этихъ дней съ трекъ часовъ пополудии 2). Тому же Августу Филовъ принисываетъ наданіе эдикта, дозволяющаго евреямъ уплату податей, вогда она падетъ на субботу, производить на слёдующій день 3).

Но если римскіе императоры, на виду интересова политическиха, иногда относились покровительственно ка еврейской субботь, то, са другой стороны, римскіе писатели, говоря о евреяха, ниногда не упускали случая сдалать васколько сатирическиха замічаній обы иха празднованій седьмаго дня. Уже сама Августа ва однома иза своиха писема ка Тиверію са проніей отниваєтся о тома усердін, са какима іудем хранять пости ва субботу 4). Другіе писатели или прямо называли празднованіе субботы, глупыма обычаема 5), грубыма суевіріема и неразумієма, или видіян ва нема



<sup>1)</sup> Autiqu. XIV, 10: 10, 11, 12 и др. Впроченъ оту изготу доставлями ізделиъ не всъ виператори. І. Фланій нередаеть, что Тиверій, разгифванний коварнымъ поступкомъ четырехъ евресеть съ одной знатной женщивой, вигналъ всъхъ іздеевъ изъ Рвиа и лишилъ ихъ предсетавленной прешиния ниператорами свободы отъ военной службы. По свидътельству Флавія, въ это время четыре тисячи евресеть, способныхъ носить оружіе, были отправлены въ Сардинію для пополненія римскихъ мегіоновъ; тъ же, которые "изъ почтенія въ уставанъ своего отечества", не захотёли повиноваться императоровому указу, были подвергвуты "жестокому наказанію". Autiqu. XVIII, 3, 5.

<sup>2)</sup> Antiqu. XVI, 6, 2.

<sup>3)</sup> Philo, Legatio ad Cajum. Opera Omnia р. 1015: Этогъ эдиктъ былъ вызванъ тѣнъ обстоятельствомъ, что еврейскими заможами всядія денежныя операція въ субботу строго воспремялись. Mischna; Sabb. XXIV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Suetou., Octav. с. 76, (Переводъ Ильнискато. СПВ, 1776. Ч. І. Стр. 195). Неизвъстно откуда возникшее миније, что суббота у еврестъ была днеиъ поста, встрачается у иногихъ писателей. Ср. еще lustin, Histor. XXXVI, 2.

<sup>5)</sup> Contra Apionem 1, 22.

только проявленіе національной ліки и правотвенной расиущенности евреевь. "Въ числе другикъ суеверій гражданской теологіна, говорить бл. Августинь, Сенева порицаеть в обряды іудеевь, въ-особенности субботу, утверждая, что они дълають это напрасно, потому-что, правднуя субботу чрезъ важдые семь дней, они термоть но пустому почти седьмуючасть своей жизни и бездействіомъ напосять ущербы многому такому, что необходимо обываеть по требованию времени" 1). Какъ на проявленіе ліни, смотріль на празднованіе субботы и Тапить. "Говорять", пишеть онъ объ іудеяхъ, что въ седьмой день имъ поназался прінтивив покой, потому-что (этоть день) положель конець ихъ трудамь. Потомъ, прельстившись праздностью, они отдали покою и каждый седьной годъ "2). Подобныя-же сатерическія замічанія о еврейской субботь встричаются у Овидія, Ювенала, Рутилія и Марціала 3). — Эти насмешки со стороны азыческаго общества были вастолько чувствительны, что въ одно время со стороны

"Septima quaeque dies tarpi damnata veterno, Tamquam lassati mollis imago dei",

Ovid., Are am. 1, 413-416:

"Tu licet incipias, qua flebilis Allia luce Vulneribus Latiis sanguinolenta fuit, Quaque die redeunt rebus minus apta gerendis Oulta Palaestino septima festa Syro".

Cp. Ovid, rem. am. 217-220:

"Sed quanto minus ire voles, magis ire memento. Perfer et tuvitos currere coge podes. Nec pluvias opta, nec te peregrina morentur Sabbata nec damnis Allia nota suis".

Juvenal. Sat. VI, 159: "Observant ubi festa mero pede sabbata reges".

Pera: Sat. V, 184: "Lubra moves tacitus, recutitaque sabbata palles".

Cp. Juvenal., Sat. XIV, 96 sqq. Martial., lib. IV, epig. 4. Приведены у Логпа, Quaestiones de historia Sabbati p. 13.

<sup>1) &</sup>quot;О градъ Божіевъ". Кв. VI, гл. 11 (Твор. бл. Августива ч. III стр. 332. Кієвъ. 1880).

<sup>1)</sup> Histor. V, 4.

<sup>\*)</sup> Rutil., De reditu suo, I, 391-392:

самихъ іудеевъ вызвали поцытку вывести празднованіе субботы. Іосифъ Флавій разснавываеть, что въ правленіе Веспасіана, въ Антіскін, начальникъ жившихъ здёсь іудеевъ, но имени Антіскъ, варучившись сегласіемъ и номощью римскаго правителя города, принуждалъ своихъ единоплеменициовъ исполнять въ субботу всё дёла, запрещенния закономъ. "И своими притёсченіями", замёчаетъ Флавій, "овъ девелъ іудеевъ до такой великой крайности, что не только въ Антіскіи отмѣнили празднованіе седьмаго дия, но по началу этого города подобное сдѣлано было на нёкоторою время и по прочимъ" <sup>1</sup>).

Но, не смотря на насмъщим классическихъ писапелей вадъ іудеями, въ грево-римскомъ обществѣ I-го вѣва нашей эры не мало находилось людей, которые усвояди іудейскіе обряды. Даже среди языческой аристопратіи из это вроия было много лиць, которые въ свройскихъ синагогахъ испали того, чего не находили въ гордихъ храмахъ. Греніи и величественных культахъ востова. Въ Дамаскъ въ числу ихъ принадлежали почти всё женщины, а въ Риме члени инегихъ знаменитвишихъ фанилій-Фульвіевъ, Флавіевъ, Валеріевъ, и даже сама императрица Попося-били провелитами іудейства 2). Вийсть съ другими еврейскими обрадами въ явыческій мірь, такимъ образомь, должна была переходить и суббота. Около времени Рождества Христова, у Грекова и Рамлянъ вошла въ употребление астрологическая семидневная недыля 8). Первый день этой недыли, посвящавшійся Сатурну, совпаль съ последнимъ днемъ недели еврейской 4).

<sup>4)</sup> Это, новторяемъ, случайное совпадение и дало новодъ и вкоторимъ инсателять называть субботу днемъ Сатурна. Кроий Тацита, Тибудла и Діона Кассів, слова которимъ им приводили выше, днемъ Сатурна называетъ субботу Фронтинъ, живній во время Первы. "Vespasianus", говоритъ онъ, "Judaeos Saturni die, quo



<sup>1)</sup> Bell. Jud. VII, 3, 3.

<sup>2)</sup> Rische, Sonntagsruhe. S. 126

<sup>3)</sup> Schrader, Theol. St. und Krit. 1874. S. 350.

Это и послужило поводомъ къ тому, что многіе изъ среды греко-римскаго общества, подражан ічдеямъ, проводили день Сатурна въ поков и исполняли въ жего іудейскіе субботніе обряды. Правднованіе дня Сатурна по подобію еврейской субботы уже въ І-мъ въкъ нашей эры было распространено очень вначительно. Іосифъ Флавій, защищая законы своего отечества противъ нападковъ грамматика Апіона, говоритъ, между прочимъ, и следующее: "неть такого города ни у Грековъ, ни у варваровъ, и ивтъ ни одного народа, куда бы не достигь нашь обычай праздновать седьмой день покоемъ отъ дълъ" 1). Подобно этому, и другой іудейскій писатель, Филонъ, сказавъ о томъ, что еврейскіе законы пользуются уваженіемъ "у варасровь и Грековь, у жителей материковъ и островитанъ, у народовъ востока и запада, въ Азін и Европъ и вообще въ цъломъ міръ", -- спрашиваетъ: "вто не правднуеть того священного дня, возвращающагося важдую седмицу 2)? "Это есть праздникъ", говорить онъ о субботь, "не одного города или страны, но всего (міра) (той жачтос); действительно, достойно навнать его правдникомъ всенароднымъ и днемъ рожденія вселенной в. но, слова Филона и Флавія не могуть быть приняты въ буквальномъ ихъ смысль: предвиность отеческимъ законамъ н національния гордость сказываются въ нихъ слишкомъ замътно. Кромъ того, и приведенные выше отзывы Сепеки и Тапита объ іудейской субботв повазывають ясно, что сви-

eis nesas est quidquam seriae rei agere, adortus superavit. Strateg. II, 1, 17. Lo.z. p. 15. Даже у Іустина Муч. суббота называется ή Кромкή (ήμέρα). Такъ, сказавъ о томъ, что кристіане устранвають своя богослужебныя собранія въ первый день неділя, какъ день воскресенія Спасителя, Св. Іустинъ прибавляеть: "Тῆ γὰρ πρὸ τῆς Κρονικῆς ἐσταύρωσαν αὐτὸν καὶ τῆ μετὰ τὴν Κρονικὴν, ήτις ἡλίου ήμέρα" etc. Apol. I, 67.

Lontra Apionem II, 39.

<sup>2,</sup> De vita Mosis I. II. Opera omnia p. 657.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) De mundi opificio. Opera omnia p. 20.

дітельства Филона и Флавія о распространеніи обычая праздновать седьной день слишвомъ преувеличении. Однакоже не подлежить сомивнію, что правднованіе субботы въ грево-римскомъ обществъ было распространено значительно. Тотъ же самый Сенека, порицавшій евройскую субботу, съ скорбіемъ совнается: "а между тімь обычай этого влодійскаго народа возъимълъ такую силу, чо принятъ уже по всей земль; будучи побъждены, тумен дали законь побыдителямъ "1). Позднве Тертулліанъ, защищая христіанское празднованіе воскреснаго дня, такъ-же указываетъ язычникамъ на усвоеніе ими еврейских субботних обрядовъ. "Вы", пишеть онъ, действительно, изъ техъ, которые въ списовъ семи деей приняли солице и изъ всвхъ дней предостии именно день солица, такъ-что въ этотъ день вы оставляете баню или откладываете ее на вечеръ, заботитесь объ отдиже и завтраке. Это вы двлаете, уклоняясь отъ своей религи къ чужой. Ибо іудеямъ принадлежить празднование субботы и святой ужинъ (соепа рига) обряды свётильнивовь, посты съ опресновани и огаtiones litorales, --что, конечно, двлено отъ вашихъ боговъ". "Поэтому", заключаеть Тертуллівнь, "тв, которые ставить намъ въ укоръ солнце и день его, должны признать въ этомъ отношении родетво съ нами: ми не далеко отстоимъ отъ Сатурна и вашихъ субботъ" 3).

Такимъ образомъ, выдёление одного недёльнаго дня, заповъданное людямъ при творении, но забытое всёми кромъ евреевъ, около времени Рождества Христова снова стало распространяться въ мірѣ, хотя и въ формѣ, не соотвѣтствовавшей требованіямъ божественной заповъди.

В. Рыбинскій.

(Продолжение будеть).

<sup>2)</sup> Ad nation. I, 13 (По нереводу Н. Щеглова стр. 55. Кісев. 1876).



<sup>1)</sup> Бя. Августинъ, О градъ Божіенъ. Ки. VI, гл. 11 (Твор. ч. 3 стр. 332).

## БРАКЪ

## У ДРЕВНИХЪ ЕВРЕЕВЪ.

' (Продолжение \*)

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Левиратъ и ужичество.

Законъ, опредължищій бравъ деверя съ овдовѣвшею невъсткою, принято технически навывать закономъ "лемирата", а самый бракъ—"левиратнымъ браномъ"). Еврем же навывають этотъ бракъ стариннымъ словомъ СЭ, жениться на невъсткъ. Поэтому трактать о бракъ деверя съ невъсткою въ Мишиъ навывается Ievamoth 2).

Обычай левиратнаго брака существоваль у Евреевъ задолго до Монсея. Весьма возможно, что еврейскіе матріархи вынесли его съ собою еще изъ Халден в). Первый примъръ левиратнаго брака мы встръчаемъ въ семействъ патріарха Іуды. Іуда ввялъ своему первенцу Иру жену, именемъ Өамарь. Когда Иръ за свою порочность былъ умерщвленъ Господомъ, отецъ, по принятому обычаю лёвирата, отдаль бев-

<sup>&</sup>quot;) Си. Труди Кіев. дух. Академій за и. декибрь 1891 г.

<sup>1)</sup> Ота встрачарщагося ва Вульгата и Пандектаха древняго датинскаго слова levir—деверь, т. е. мужнина брата.

<sup>2)</sup> Хотя киздейскій, спрскій и самаританскій переводи библін в удержали это названіе левиратнаго брака, еднако микогда не упогреблялось оно въязыках этих переводовъ. Арабскій вовсе не нитеть его (см. Michaelis, Mos. R. Th. II, § 98).

<sup>\*)</sup> Cm. Keil ud. Delitzsch, Bibl. Comm. Bd. I, s. 247.

дътную вдову его второму своему сыну Онану, "для вовставовленія съмени брату своему" і). Но Онанъ, зная, что свия будеть не ену" и не желая лишеть себя твиь наследства и права старшинства, которыя по смерти брата-первенца должны были перейти въ нему, предпочель то половое злоупотребленіе, которое, отнимая у него физическую вовножность въ дегорождению, не выбавило его однавоже отъ. первенца соперника, а только дало его имени печальную известность 2). Господь за подобный проступовъ Онана навазаль его внезашною смертію в). У Іуды оставался еще третій сынъ, малолетній Шела. Опасаясь, какъ бы и этоть не умерь, Іуда отправиль Оамарь (быть можеть, въ томъ предположеніи, что несчастіє двоихъ сыновей его зависьло отъслешкомъ ранней желетьбы ихэ) въ домъ отца ея съ объщаніемъ женить на ней Шелу, вогда онъ подростётъ; объщаніе это однако повидемому не было серьезно 4). По прошествін нівкотораго времени, Оамарь, видя, что Шела подросъ я что её обманывають, вознамфрилась по истинф хананейсвить способоив-хитростію-получить себв потомство отъсаного свёнра, успівшаго уже овдовіть. Благопріятный слу-

<sup>. 1)</sup> Бит. 38, 8.

<sup>2)</sup> Cr. 9.

<sup>· 3).</sup> Cz. 10.

<sup>4)</sup> Така что, значил, причну преждерененной и внезапной кончины своих сыновой Іуда ведаль не въ ранней женить от считаль ее или ев бракь пагубныма для супруговъ въ силу закого-цибудь сусифія, аъ родё того, вапр., накое описывается въ Тов. 3, 7 и д. Между така дъйствительная прична таженка для родительскаго сердив уграть заключилась не въ бланари, а въ модалнія самихъ безвременно умершихъ сыновей Іуды, глубочайшее основане котораго слёдуеть искать въ несоотв'ятствующемъ призванію патріарховь брака Іуды съ ханан-ящкою. Хотя сыновей Іакова безусловно цельзя обуждать за брачных связи ихъ съ дочерьми Хананитинъ, однако хананейскій бракъ Іуды въ лицё его синовей—Ира ("былъ неугоденъ предъ очима Господа и умертинъ его Господь", ст. 7) и Онана принесъ плоды, которыхъ Гетова не вотерийъ (см. Кеії циі. Delitesch, Bibl. Comm. Bd. I, в. 247—9).

чай для этого представился въ путешествія Іуды на стрижку свота. Снявши съ себя одежду вдовства своего и заврывшись нопрываломъ блудницы, она завлежла къ себъ свекра, принявшаго её за публичную женщину 1). Узнавши въ последствін, что Оамарь забеременъла, Іуда повельль было сжечь её 2), . но вогда она для того, чтобы повазать, отъ вого беременна, представила ему оставленныя имъ ей въ качествъ залога печать, перевязь и трость 3), онъ, удичаемый совистью, сказаль: дона правве меня, потому-что я не даль её ІНелв, сыну моему 4). Съ техъ поръ Оамарь делается женою Іуды, хота онъ "не познавалъ ея болве", такъ-какъ цвы левирата была достигнута. Родившійся у Озмари Фаресъ не удаляется изъ общества Господня подобно рожденному въ прелюбодъяние мамверу 5) и не сожигается вмёстё съ прелюбодёей, но признается первенцемъ Іуды, хотя онъ родился горавдо поздиве Шелы. Слівд. только въ силу левирата. Фаресъ является первенцемъ Іуды, есть сынъ его и вмёстё внукъ. Однако этотъ сынь Іуды поплатился бы выбств съ своею матерью живнію н быль бы мамзеромъ, который не могь принадлежать въ обществу Господню и тамъ более въ числу предвовъ "на-

19 3: " J. J. J. S.

<sup>1)</sup> Наъ этого отвривается, васколько тудя уже усимы войти во вкусъ кананейских склонностей, благодаря своевольному отдълено отъ отда и родству съ Кананитянами. Его связь съ Оамарыр должно разсматривать не столько съ точки эрбнія обинновеннаго простого блуда, сколько съ точки эрбнія невотораго усвоенія нив правовъ в обичаевь кананейскаго служенія природії (ск. Kurtz. Geschi hte des Alt. Bundes, Bd. I, § 86; S. 278). Это слідуеть кань названія Оамари блудивинер. ПОТРОТ, (ст. 21, 23), соб. посвященняя Амерів нам Астарті, женскому натуральному божеству Хананеевь, которому служням женщики, предаваясь публичному разврату, такъ и изъ того, что условленною платою блудиний быль козденовъ (ст. 17), который, по свидітельству Такита (Нівт. П, 31, считялся самою пріятною жертвою для этой ботиви.

<sup>2)</sup> Оамарь осуждается своимъ свекромъ на смерть, какъ удиченная въ нецівломудрін обрученная Шели.

<sup>🤺 🦫)</sup> По Геродоту, эти вещи были украшения восточных (І, 195).

<sup>&</sup>quot; 4) But. 38, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Втор. 23, 2. ·

чальника сыновъ Іуды Наассона" 1), царя Данида 2) и самого Мессіи 3), если бы онъ, не будучи въ тоже время и инукомъ Іуды (т. е. сыномъ первенца его Ира, на мъсто котораго является здъсь Іуда), не имълъ въ левиратномъ обычав общепризнаннаго права на жизнь и первородство 4).

Какъ глубово уворенился обычай левирата еще въ домонсеевское время, показываеть то обстоятельство, что законодатель изъ уважения из нему принужденъ быль сдвлать нзвъстное исключение въ своихъ постановленияхъ, направленныхъ противъ близвихъ браковъ, съ которыми разсматриваеный обычай находется въ явномъ несогласіи. Обычай левиратнаго брака во времена патріарховъ повидимому нивль вполнъ обязательную силу. Это видно, во-первыхъ, изъ того, что Ованъ, при всемъ своемъ нежелавін, не могъ отказаться оть его исполненія, и только тайно интался обойти его; вовторыхъ, изъ того, что Іуда, всячески стараясь удалить Оамарь оть Шелы, не могь найти другаго исхода, какъ отсрочить обязательный бракъ подъ предлогомъ несовершеннольтія и недостатка возмужалости своего младшаго сына, в, въ третьихъ, изъ суроваго приговора его надъ овдовъвшею невъствою, уличенною въ нецеломудрім.

Не уничтоживъ стариннаго обычая левирата, Моисеево законодательство только подвергло его нъкоторымъ взивненіямъ согласно съ своими основными началами. Моисей нъсколько ослабилъ принудительную силу левиратнаго брака и твиъ предотвратилъ дурныя нослъдствія его. Такъ, во-первыхъ, онъ запретилъ брату жениться на вдовъ умершаго, если этотъ послъдній оставилъ послъ себя дътей 5); во-вторыхъ,



<sup>1)</sup> Yac. 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русь 4, 18 в д. 1 Пар. 2, 5 и д.

<sup>&</sup>quot;) Me. 1, 3 H A.

<sup>4)</sup> Grimm, Die Frauen in Stammbaume des Herrn bei Matth., in der Tüb. Quartalisch. 1859. S. 436.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Лев. 18, 16; 20, 21.

левиратный бракъ не имълъ мъста, если вдова не котъла выходить замужъ за брата умершаго своего супруга, или, чаоборотъ, когда онъ не желалъ жениться на ней 1) и, наконець, въ третьихъ, левиратный бракъ не былъ обязателенъ, хотя и не запрещался, въ томъ случав, если братья не жили вывств в). "Внутри этихъ границъ левиратъ, по словамъ Кейля, не только соотвётствуеть понятію брака, какъ осцовивающатося всегда на взаимной склонности союза любви, и не уничтожаеть общаго запрещения брака съ женою брата, но, нужно сказать, даже выходить изъ одного и того же принципа съ этимъ запрещеніемъ. Между тімъ, какъ бракъ съ снохою, въ случав если умершій брать имвль сына или дівтей-быль запрещаемь, какь оскорбленіе братскаго отношенія, въ случав бездвиности умершаго онъ. быль предписываемъ, какъ долгъ любки, для совиданія дома брата, для сохраненія его рода в имени. Въ первомъ случав домъ (семья) брата сохраняется въ его целости отъ лишней примеси; последнею заповедью недостаточность его бытія наполняется чрезъ то, что запрещено въ первомъ случав: Въ обоихъ случанкъ воздается долгъ умершему брату и братской любви. какъ правственному основанію его дома" 3).

Законодательство Моисен гласить: "Если братья живуть вийств и одинь изъ нихъ умреть, не имвя у себя сына, то жена умершаго не должна выходить на сторону за человъва чужого, но деверь ен должень войти въ ней и ваять ее себъ въ жену, и жить съ нею. И первенецъ, которато она родатъ, останется съ именемъ брата его умершаго, чтобы имя его не изгладилось въ Ивраилъ" 4).

Объяснимъ не вполнѣ ясный смыслъ словъ этого закона о левитарномъ бракъ.

<sup>1)</sup> Bropozas, 25, 7-10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ct. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руков. въ Библ. Арк. Ч. II, стр. 83-4.

<sup>4)</sup> Brop. 25, 5, 6.

Прежде всего требують объяснения слова: "если братья живуть вивстват). Очевидно, здесь идеть речь не о жизни въ одной и той же Палестинъ, въ одномъ и томъ же колене, или даже въ одномъ и томъ же селени, а о совместномъ сожительствъ въ одномъ и томъ же семействъ, на одномъ родовомъ земельномъ участив 2). Изивстно, что обътованная земля была разделена по коленамъ и родамъ в), и никто не быль въ правъ перемънять свой удъль 4); отсюда брыты по обывновенію должны были жить вивств въ одномъ семействв, обитающемъ на общемъ семейномъ участив. Пребывание вив этого участка прямо называлось жизнію кочевинка. Странин-Ra-713.5), къ которому относились съ большою непріявнью  $^{6}$ ). Если саддукев въ извъстномъ примъръ, предложенномъ Христу въ видв вопроса 7), говорять но видимому не о братьяхъ, живущихъ вивств (въ указанномъ нами смыслв), а о братьяхъ вообще, то нужно заметить, что въ этомъ случав дело шло вовсе не о буквальномъ применени закона. Быть можетъ, они по обывновенію неправильно передали законъ, или сожи благоразумнымъ умолчать о немъ, предполагая, что онъ известенъ I. Христу. А можетъ быть въ примъръ саддунеевъ ны имбемъ дбло съ видонямбиеніемъ левиратнаго закона въ поздивишия времена, когда этотъ законъ могъ пониматься общве, вследствие чего данный примерь не можеть быть нормок для истолкованія закона въ томъ видь, какъ онъ понимался въ древивниее время. Тавимъ образомъ, если "жить вивств вначить составлять одно семейство, имвющее свое обитаніе на общемъ участив земли, то въ такомъ случав ле-

ים יהדן (ביתוב איהים יהדן ביתובר איהים יהדן (ביתובר איהים ביתובר איהים ביתובר איהים ביתובר איהים (ביתובר איהים ביתובר איהים ביתובר איהים ביתובר ב

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) But. 13, 6; 36, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cyx. 21, 24; 2, 6.

<sup>4)</sup> Tmc. 36

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cyg. 19, 1, 16.

<sup>6)</sup> CT. 22-6. But. 19, 3-12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Me. 22, 24. Ayr. 20, 28.

виратный бравъ считался обязательнымъ для деверя только тогда, если онъ при жизни умершаго брата не жилъ отдъльно, на другомъ участив земли, такъ-что вдова, если бы пожелала вступить въ бракъ съ постороннимъ мужченою, должна была бы искать его вив своей семьи. Понимая на указанномъ основаніи разсматриваемыя слова въ смисль совмыстнаго жительства въ одномъ и томъ же семействъ на общемъ роловомъ участий земли, не можемъ согласиться съ объясненіемъ этихъ словъ Заальшутца 1); десли ихъ имфиія непосредственно граничатъ межу собой", хотя это объясненіе раздъляется и раввинами, понимающими здъсь сожительство какъ \_сопредъльное наследіе" 2). Нельзя этихъ словъ объяснять и въ слишкомъ узкомъ смыслё и именно въ смыслё сововуннаго жительства въ одномъ и томъ же домв, какъ понимаетъ ихъ Редслобъ 3) вследъ за Пфейферомъ 1). Если бы законъ въ будущемъ предоставлялъ бездетную невеству только брату. жившему съ нею въ одномъ и томъ же домв, то такое сожительство было бы по меньшей мірь опаснымъ.

Само собою понятно, что слово ¬В — братъ, нужно понимать нь собственномъ смислъ, такъ-какъ, съ одной стороны, въ противномъ случат не могло бы быть и ръчи ни о какомъ деверъ, а, съ другой стороны, левиратный бракъ могъ бы быть подведенъ подъ такія родственныя отношенія, при которыхъ безусловно запрещенъ всякій бракъ. Далте, это слово обозначаетъ только братьевъ со стороны отца 5); сыновья же только матери отъ различныхъ отцовъ у Епреевъ почти вовсе не считались братьями 6).

Со смысломъ выраженія: "если братья живуть вивсть"



Mos. Recht. Th. II, s. 757. Cp. Archicologie der Hehr. Th. II, Kp. 62, § 2.

<sup>\*)</sup> Си. Кейль, Руковод. въ Б. Арх. Ч. П, стр. 84.

<sup>3)</sup> Die Levirats-Ehe beidem Hebraer, s. 13.

<sup>1</sup> Dubia vexata, pg. 314.

<sup>1)</sup> levam 17 b. cm. Zschokke, Weib in alt. T. s. 121.

<sup>6)</sup> levam 2, 1 ibid.

непосредственно соединается вначеніе выраженій "вив" (УП) и "чужой человікт" (ТИГК), потому что какт то, такт и другое становятся понятными по своей противоноложности съ первымъ и, такимъ образомъ, взанино объясняются. Такткакть жить вийстів значить составлять одно семейство, обитающее на общемъ семейномъ земельномъ участий, то "виб" поэтому будетъ означать: вий семейства, въ которому принадлежатъ вдова и деверь, а "чужой человікъ"— всякій, кто не принадлежить къ родству семейства.

Затъмъ въ выраженіи: "не иміл у себя сына" слово "сынъ"-- 72 повидимому следовало бы понимать въ буквальномъ смыслъ. Однако LXX, Вульгата, І. Флавій, раввины э) понимаютъ это выражение въ отношении къ бездътному вообще. И Іуден правильно понимали смыслъ закона, когда ben объясняли въ общенъ смыслъ-дити, конечно, потому, какъ справедливо замвчаеть Заальшутцъ 5), что и "дочери могли быть наследвацами и посредствомъ приличнаго замужества въ кругу родственниковъ за своимъ участкомъ сохранить имя умершаго". Это видно изъ примъра дочерей Салпаадовыхъ, которыя свазали Монсею и Еліазару: "за что исчезать имени отца нашего изъ племени его, потому что нътъ у него сына? Дай намъ удълъ среди братьевъ отца нашего" 4). И Господь повельть дать имъ наследственный удёль, передать имъ удёль отца яхъ: "если вто умретъ, не имъя у себя сына, то передайте удълъ его дочери" и т. д. Глава 36 присововупляетъ: "и всякая дочь, наследующая удель вы коленахы сыновы Израилевыхы, должна быть женою кого-нибудь изъ племени колена отца своего, чтобы сыны Израилевы наслёдовали каждый удёль

<sup>1)</sup> Ant. VI, 8, 23.

Raschi на Brop. 25, 5 levam 22 b. Main. tr. Sibbam. 1, 3 (см. Herzog's R. E. Bd. 8). Мо. 22, 25: µnēχων σπέρμαπτέκκα ср. Мрк. 12, 19 и Лук. 20, 28: ἀτεκνος.

<sup>3)</sup> Mos. Rechts. 758.

<sup>4)</sup> Juc. rs. 27.

Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1892 г.

отцовъ. своихъ 1). Изъ этого, важется, следуетъ вывести, продолжаеть названный изследователь, заключение, что законь о левирать вообще двиз быль Монсеемъ прежде закона, изданнаго по представленію дочерей Салиавда. Однаво Кейль 3) не согласенъ признать ограничение девирата, следующее изъ общаго понятія слова ben, 12, на томъ же основанів, какое приводить Заальшутцъ и именно, что въ извёстномъ случав и дочь (а не только сынъ) сохраняетъ имя умершаго. По мнёнію Кейля, вышеупоманутый законь о браке дочерейнаслёдницъ не находится ни въ какой внутренней связи съ закономъ о левиратномъ бракъ, а только имъетъ своею задачей предотвратить передачу владенія отродного поволенія въ другому. Но едвали правъ Кейль. Дело въ томъ, что отношение завона о бракъ наслъдницъ въ завону о левиратъ представляется намъ несомивнимъ. Для того, чтобы удостовъриться въ этомъ, достаточно только сравнить Числ. 27, 4 съ Втор. 25, 5, 6. LXX накъ עדע Числ., такъ и פחה Втор. переводять однимъ и тъмъ же глаголомъ вкалегом. И здесь и тамъ должно быть сохранено имя умершаго отца, съ тою только разницею, что въ первомъ случав (Числ.) это происходитъ посредствомъ брава дочери, а во второмъ (Втор.) - сына. Какъ бы то ни было, но несомнённо, что левиратный бракъ въ действительности имелъ мъсто только въ томъ случав, когда умершій не оставляль по себъ ни одного дитяти: ни сына, ни дочери. Если же послѣ умерщаго оставалась дочь, къ которой, за отсутствіемъ сына, по закону, должно было перейти наслёдство, то вдова уже не могла требовать левирата 3), такъ-какъ въпротивномъ

<sup>1)</sup> CT. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руков. въ Бибя. Арх. Ч. П, стр. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Душакъ (Mos. talmud. Eher. S. 110) въ этомъ отношение впадаетъ уже въ казунстину; по нему левиратъ не нивлъ мъста не только тогда, когда отъ умершаго оставался смив или дочь, происходившіе отъ этой именно жени или отъ другой, въ бракъ или виъ его, но и въ томъ случав, когда, по смерти смиа или дочери, оставалось отъ нихъ потомство.

случай дочь была бы не справедливо лишена отцовскаго наследства или же сынъ, происшедний отъ левиратиаго брака, оказался бы обиженнымъ въ томъ же отношении.

Слово СР филологически необъяснию, котя не подлежить сомивнію, что оно означаеть деверя—мужнина брата.

Наконедъ, выражение: "и первенедъ; вотораго ока родитъ, останется съ именемъ брата его умершаго"-не означаетъ того, что этотъ первенецъ долженъ носить имя умершаго. Это не имбетъ мъста, напр., у сына Руоп, который назвапъ былъ не Махлоновъ, а Овидовъ 1). Имя умершаго принадлежало такому наслёднику только въ томъ смыслё, что онъ вводился въ его семью, вносился въ его родословную, назывался его синомъ и, такимъ образомъ, поддерживалъ въ памяти потомства это имя. Такъ, изъ вынужденнаго Оамарью обязательнаго брака съ Гудой произонила прямая родословная последвяго 2), которая вийстй съ тимъ есть и родословная Тисуса Христа 3). Само собою разумется, что съ именемъ умерінаго левиратный первонецъ наслёдоваль и его имущество, хотя объ этомъ не говорится въ законъ. И дъйствительно, если подобный наследникъ занималь место въ семейномъ списке умершаго и считался его законнымъ сыномъ, то, очевидно, онъ могъ предъявить и свое сыновнее право на наслёдство. Обстоятельные объ этомъ скажемъ нысколько инже. Талмудъ, воторый выраженіе: והיה הבכור первенедъ" 4)... относитъ не къ нервому дитяти отъ левиратнаго брака, а къ старшему деверю 5), последнему передаеть и наследство умершаго брата. Но такое толкованіе указаннаго выраженія неосновательно; по обыкновенному смыслу здёсь разумёется левиратный первенецъ, а не старшій деверь, а потому и мийніе Талмуда объ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>} 4, 17. ср. І. Флавій, Ant. IV, 8.

<sup>2) 1</sup> Hap. 2, 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mo. 1, 3 m g. <sup>4</sup>) Brop. 25, 6.

<sup>5)</sup> Duschak. Mcs. t. Eher. s. 112.

очинсыванін имущества умершаго старшему брату некіровтно. Не согласень съ Талмудомь и І. Флавій <sup>1</sup>).

Итакъ, смысаъ вышеуказаннаго закона относительно левиратнаго брака слъдующій: если родные братья (со стороны отца) живуть виъстъ (т. е. составляють одно семейство, обитающее на одномъ родовомъ участить земли), и одинъ изъ нихъ умреть бездътнымъ, то жена умершаго не должна доставаться чужому мужу (не принадлежащему къ родному семейству), но оставшійся въ живыхъ брать, какъ деверь, долженъ взять её въ жены. При этомъ, первородное изъ прижитыхъ съ нею дътей должно продолжить линію умершаго въ семейномъ спискъ, чтобы имя его не исчезло въ Израилъ.

Теперь обстоятельные скажемы о причинахы и цылахы левиратного брака?

О причинахъ левиратнаго закона, которымъ только утверждался древнъйшій обычай левирата, много было писано 2). Михаэлись 3), а за нимъ Смитъ 4) и др., причину его полагають въ поліандріи. По словамъ Михаэлиса, у Монголовъ также существуетъ право левирата. Заимствовали ли они его отъ Хананеевъ, Евреевъ или отъ другого какого народа, съ точностію трудно опредълить. Въ доказательство существованія левирата у Монголовъ Михаэлисъ, опираясь на свидътельства Зюсьмильха и Эвлера, утверждаетъ, что вслёдствіе недостатка у Монголовъ въ женщинахъ, которыя продавались сосёднимъ жившимъ въ полигаміи народамъ, всё братья по необходимости должны были ограничиваться одною женою, происшедшее отъ которой потомство принадлежало не тому, отъ кого было рождено, но распредёлялось между братьями такъ, что первое дитя считалось принадлежащимъ старшему,

<sup>1)</sup> Ant. IV, 8, 23.

<sup>2)</sup> Cm. Saalschutz, Mos. Recht, Th. II, s. 755.

<sup>\*)</sup> Mos. Recht. Th. II, § 98.

<sup>•)</sup> Cm. Stubbe, Ehe im alt. Ts. s. 62.

второе следующему и т. д. Но противъ такого посторонняго заимствованія еврейскаго левирата, основаннаго (заимствованія) только на сравнительномъ недостаткъ дъвицъ, продаваеиностранцамъ, въ чемъ однако Нибуръ сомиввается даже по отношению въ Монголамъ, говорять следующия соображенія. Во-первых извістно, что поліандрія присуща только народамъ самымъ некультурнымъ. Если бы она существовала у Евресвъ, то, съ одной стороны, о ней упомявуль бы свящ. бытоцисатель, а съ другой-въ числ'в разнаго рода запрещенныхъ браковъ, мы, конечно, нашли бы запрещеннымъ и подобный бракъ. Но ни того, ни другого на дълъ выть. Во-вторыхь, левиратный брань, который, по Михаэлису произошель изъ поліандріи, противор'вчить самому существу израильскаго левирата. Последній, какъ мы знаемъ, является вравственною обязанностію по отношенію въ умершему брату, вь основъ которой лежить братская любовь; между тымь, при представленіи левиратнаго брака проистедшимь изъ поліандрів, объ этой обязанности не можеть быть и рёчи, потому-что жена умершаго преемственно получается братьями вывств сь другимъ наследствомъ. Известно также, что еврейскій левирать имбль мёсто только въ томъ случай, когда посли умершаго брата не оставалось никакого потомства. При предположеніи же происхожденія левиратнаго брака изъ поліандріи это условіе рішительно не иміветь значенія.

Другіе изслідователи, какъ напр. Штаде '), стараются вывести еврейскій левирать изь "культа предковъ". По словать Штаде, не будь левиратнаго обычая, умирающій ивраильтянинь, не оставившій сына, лишался бы величайшаго для него въ мірів блага почитанія потомствомъ. Но, не говоря уже о мнимомъ существованіи у Евреевъ языческаго культа предковъ, въ опроверженіе мнінія Штаде слідуеть замітить,



<sup>1)</sup> Die Geschichte Israels Bd. 1, s. 393-4.

что, при предположеніи происхожденія левиратнаго брава изъ этого культа, остаются необъяснимими характерныя особенности еврейскаго левирата. Такъ, напр., при такомъ представленіи, естественно ожидать, что всё дёти, родившіяся отъ левиратнаго брака, будутъ принадлежать бездётно умерінему предку въ качестві какъ-бы жертвы ему,—или, если не всё дёти, а только лишь одно первое, то естественно предположить, что левиратное соединеніе между деверемъ и невёсткою будеть имёть мёсто только однажды, для рожденія этого именно одного дитяти. Однако, ни того, ни другого мы не находимъ въ дёйствительномъ левиратів Израильтянъ.

Истинная причина происхожденія у Евреевъ левиратнаго брака заключается въ желавін ихъ сохранять имя въ потомстив. На эту причину прямо и опредвленно указываетъ самъ законъ о левирать: "и первенецъ, котораго она (невъстка) родить, останется съ именемъ брата его умершаго, чтобы имя его не изгладилось въ Израилъ". И нътъ мъста въ св. Писаніи, говорящаго о левиратномъ бракъ, гдъ бы не содержалось яснаго добавленія, что цёль этого брава-возстановить съмя умершему і), для того, чтобы имя его не исчезло изъ мъстожительства и не изгладилось изъ памяти Изранля "). Объясненія желанія Израильтянъ сохранять имя въ потомств'в нужно искать не только въ изв'встномъ воззр'вніи древняго востока, по которому имъть потомство, и въ особенности многочисленное, признавалось величайшимъ счастьемъ и, наоборотъ, умереть бездатнымъ, такъ-чтобы прекратилось имя и воспоминаніе объ умершемъ В), было большимъ несчастьемъ, по и въ присущемъ людямъ вообще живъйшемъ стремлени къ въчности, которому, по словамъ Генгстенберга 4), при неимвніи яснаго понятія о безсмертіи, объявно-

<sup>. 1)</sup> But. 38, 8, 9.

<sup>\*)</sup> Brop. 25, 6, 7, 9. Pyes 4, 5, 10.

<sup>3)</sup> Pyes 4, 10.

<sup>4)</sup> Geschichte des Reiches Gottes Period. I, s. 233-4.

венно стараются удовлетворить различными "суррогатами". Однимъ изъ такихъ суррогатовъ у Евреевъ было право левирата. Но указанное возвржніе вослова и стремленіе въ въчности въ особенности присущи были Израильтянамъ, у которыхъ то и другое получало даже религіозное освященіе 1). Развивая эту мысль, Кейль 2) говорить: "этоть древивиший обычай (девирать) имветь свое естественное основание въ прирожденномъ стремленін сотворенняго безсмертнымъ человъка обезпечить для себя личное жизнепродолжение и безсмертіе для своего имеви-обевпечить, вслідствіе перазвившейся еще въры въ въчную жизнь, здъсь на землъ въ продолженіи своего рода, въ жизни вступающаго въ его положеніе сына. Это стремленіе не только не было стаснено въ Израил'в чрезъ отвровеніе, но было усилено еще тыпь обстоятельствомъ, что божественное обътованіе, данное Аврааму было соединено съ сохраненіемъ и распространеніемъ его свиени и имени. Объщание это должно было не только возвышать въ религіовномъ сознаніи Израильтанъ рожденіе д'втей, какъ богоугодное дёло, но также дать смыслъ древцему родовому обычаю вознаградительнаго средства въ сохранению рода, чтобы этимъ средствомъ обезпечить для рода участіе въ благословеніяхъ обетованія "в). Но левиратный бракъ вызывался, какъ замъчено нами выще, въ особенности желаніемъ израильскихъ женъ иметь потомство, такъ-какъ бездетность для нихъ являлась не только большимъ несчастіемъ, но и

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При свътъ этого обътованія левиратний бракъ въ Изранлъ служилъ по слованъ Гримна (Die Frauen im Stammbaume des Herrn bei Math, in der Tüb. Quartalisch. s. 431 и д.), къ осуществленію той великой иден, что потомство Авраана не лишалось благодати завъта, а, напротивъ, участвовало въ ней даже тогда, когда повидимому сама природа противилась эгому и именно когда изранлытинить умиралъ, не оставивъ наслъдника своего имени и носителя божественных обътованій. Въ сакоит левирата Ісгова снова являль Собя госираданомъ природы, не свяданнымъ накакими условіями и ограниченнями.



<sup>1)</sup> Bur. 26, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руковод. въ Библ. Арх. Ч. II, стр. 82.

бевчестіємъ, отъ котораго онъ естественно старались всячески избавиться, ръшвясь даже прибъгать къ преступленію 1).

Согласно съ указанною причиною происхожденія у Евреевъ левиратнаго обычая, отказывавшійся возстановить свия брату разсматривался у нихъ какъ противникъ не только укоренившагося человеческого обычая, но и намеренія Божів, по которому размножение потомства, связанное съ обътованіемъ, даннымъ отпу върующихъ, должно считать даломъ необходимымъ и святымъ. Своимъ отвазомъ такой человичь выражаль нежеланіе смыть безчестіе съжены брата и вийств съ тъмъ показывалъ свое неуважение къ намяти умершаго. Господь умерщвияеть Онана какъ за то, что своимъ проступкомъ онъ показалъ нежелание исполнить правственный долгъ по отношенію въ умершему брату, такъ и за то, что окапреступникомъ противъ божественнаго брава и его цёли <sup>2</sup>). Іуда, глава семьи, строго следить за исполненіемъ левиратнаго обычан; его невъстка, хотя и вдова, должна имъть дитя. Шела быль устранень отъ Оамари потому, что Іуда считаль её причиною смерти своихъ сыновей, но вскорости узнаеть онъ, что это неправда. Объявляя, что Өамарь была "правве ero", Iуда твиъ самымъ обвиняетъ себя и именно въ томъ, что онъ думаль было на всю жизнь оставить свою сноху бездатною вдовою не только вопреки существующему обычаю, но и вопреки воль Божіей, возвыщенной `въ обътованіяхъ патріархамъ многочисленнаго потомства <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> But. 38, 6-30.

<sup>2)</sup> Keil ud. Delitzech, Bibl. Comm. Bd. I, s. 247.

<sup>3)</sup> Anapocia, exp. in luc. l. 3, u. 18: Erat deforme liberos non habere, quod etiam legum civilium init auctoritate multatum. Promiserat cam filio suo Judas et diu pactarum foedera distulerat nuptiarum.. Nondum virginitatia, noudum viduitatis, ante Christi adventum vernabat gratia. Dolena se sine filis remansisse, dolum studio generationis commenta est et Judam consilio pragvertit, ut se eidem offerret ornatam, posteaquam defunctam ejus cognovit uxorem.

Точно также следить за исполнением левиратного обычая и  $\Theta$ амарь 1).

Однаво, при разсматриваемой причить возникновенія еврейскаго левирата, законодательство Монсея, какъ замічено нами выше, не требуеть исполненія левиратной обязанности въ виді строгой выпудительной заповіди, нарушеніе которой влекло бы за собой вину и наказаніе, хотя, какъ увидимъ ниже, и оно въ силу сказаннаго не могло желать насильственнаго уничтоженія сросшагося съ народнымъ сознаніемъ обычая. Законъ не порищаетъ левиратнаго бряка, а, напротивъ, позволяєть его и позволяєть не только какъ неискоренимое зло, какъ простое снисхожденіе къ суевірному обычаю, но положительно предписываеть его: жена умершаго не должна выходить на сторону за человіна чужого, но деверь ея долженъ войти къ ней и ввять её себі въ жену и жить съ нею".

Кром в идеальнаго продолженія вмени въ потомствів, по инішнію нівкоторых изслідователей 2), не малое дійствіє на

s) Saatschutz, Mos. R. Th. II, s. 756-7. Hersog's, R. E. Bd. VIII, s. 359. Zechokke, Weib in alt. T. s. 127. Stubbe, Ehe im alt. T. s. 63 n ap.



<sup>1)</sup> Съ неостабною настойчивостію доногается опдливимая нев'ястка. Туды всполнения по отношению къ собъ левиратило долга. Твердо въря въ божественное обътованіс и сознавая свое нраво безуртной адови. Однарь рушительно не хогіла больше отставать оть народа обітованія. Воть ночену, когда послідній сниъ Іуди Шела, съ котормиъ вдова нивла исполнить обязанность въ отношеніи къ своему умершену нужу - возстановить ему свид, быль отстранень отъ нел, <del>Оамарь рашила добиваться исполнения левиратнаго долга отъ своего сискра, ко-</del> торый тенерь только одинь, въ силу общности сфисии, могь, по представлению es, ucnoaurt orors goars (Grimm, Frauen im Stammbaume des Herrn bei Math., in der Tüb. Quartalech. s. 435), xora nu no обычному праву, ин но Монсовку закону, отецъ не обизывался девиратомъ по отношению яъ бездатной вдовъ сына. Что Омнарь отважнаясь на такой рышительный - нагь не для удовлетворенія чувственной страсти и не для того, чтобы вообще нивть нотоиство, но въ виду исполнения левиратной обизанности из умермену мужу. -- это видно изь того, что когда ифаь была достигнута, она продолжала вости свою вдовью жизнь (Златоусть, Itom. 62 in Gen. в др.), и. ч. Іуда не полнаваль ся болъс, да и lilear уже не ногъ нивть ся своею женою, почему имъ и была основава особая линія родства (Числ. 26, 20).

происхождение левиратнаго брака еврейского, оказывала и причина чисто практическаго характера, именно желаніе удержать земельное владение въ грацицахъ семьи, сохранить въ целости фамильную собственность. Такъ-какъ земельныя владенія семьи явились собственно только после завоеванія Ханаана, то потому эта новая причина девирата особенно могла быть сознана и войти въ силу только при завоеваніи ханаанской земли. Распределивъ землю во владение коленамъ, илеменамъ и семействамъ, законодатель, въ видахъ сохраненія земельной собственности въ родь, постановиль, чтобы важдое кольно, а также племя и семейство были привизаны въ свому надълу. Эта цъль достигалась, между прочимъ, и правомъ левирата, такъ - какъ иначе вдова-владблица, выйдя вамужъ за посторонняго, оторвала бы земельное владение отъ своего рода. Правда, въ законъ опредъленно не указана разсматриваемая причина происхожденія левиратнаго брака, однакоже въ немъ можно находить накоторыя косвенныя указанія на нее. Такъ, на эту причину, безъ сомивнія, намекаетъ ваконъ въ выраженіи: "если братья живуть вивств" и д Если бы здёсь шла рёчь не о земельной собственнности, а только о вдовъ, то было бы ръшительно всё равно, гдъ бы ни жиль второй брать; онь всегда могь взять въ себъ вдову и перваго сына отъ нея посвятить памяти умершаго. Но въ томъ то и дело, что вместе съ рукою невестки деверь долженъ былъ получить въ собственное распоражение (до извъстнаго времени) и недвижимое имущество своего умершаго брата; а въ управление этимъ имуществомъ онъ могъ вступить только тогда, когда не быль связань своимъ собственнымъ владеніемъ въ другомъ месте. Въ случав, если братья жили раздёльно, каждый изъ нихъ быль свободень отъ исполненія левиратнаго долга. На разбираемую причину, очевидно, указываетъ, далбе, законъ, когда предписываетъ: "жена умершаго не должна выходить на сторону за человъка чужого". Хотя здёсь нёть рёчи о собственности, но говорить

о ней не было и нужды, если обычай быль такимъ, вавимъ онъ выставляется въ 4 гл. кн. Рубь. Самыя формальности, соблюдавшіяся по закону, при отказ'є деверя отъ вступленія вы левиратный бракъ 1), вы извёстной мёрё также указываютъ, вакъ увидимъ ниже, на собственность, связанную съ бракомъ. Независимо отъ указаній на эту собственность въ вавонъ, было бы не совствъ понятнымъ, почему Онанъ гнусный порокъ предпочелъ согласію сохранить въ народів имя умершаго брата, если бы дёло шло только о наслёдованіи имени умершаго. Очезидно, причина отказа Онана отъ исполненія левиратной обязанности по отношенію къ брату кроется въ желаніи самому воспользоваться имуществомъ умершаго. Далве, самымъ очевиднымъ образомъ Оамарь старается убъдить Іуду въ томъ, что она беременна именцо отъ него, между прочимъ съ тою целью, чтобы не подверглись сомивнію наследственныя права будущаго ребенка. После сказаннаго неосновательнымъ представляется отрицание Кейлемъ 2) сейчасъ разсмотрвеной нами причины вознивновенія левиратнаго брака, которое обусловливается имъ другимъ, еще менъе основательнымъ, какъ увидимъ ниже, его отрицаниемъ внутренней связи между бракомъ Руби и закономъ левирата.

Такимъ образомъ еврейскій левиратный бракъ не произошелъ ни изъ подіандріи, ни изъ культа предковъ, а обязанъ своимъ возникновеніемъ чисто правственной причинѣ братской любви, которая заставляетъ оставшагося въ живыхъ брата, съ одной стороны, возстановить умершему потомство, для сохраненія его имени, а съ другой—неопустительно поддерживать родовое его имущество, какъ собственное.

Чтобы левиратный бракъ соотвътствовалъ своей высокой цъли, для этого необходимо было положить опредъленныя



<sup>1)</sup> Brop. 25, 9.

<sup>\*)</sup> Руковод. къ Вяба. Арх. ч. II, стр. 84.

условія и ограниченія для его заключенія. Каковы же эти условія и ограниченія?

Ко вступленію въ левиратный бракъ, по древнему обычаю, существовавшему у Евреевъ еще до Моисея, обязывался лишь старшій братъ, и только по смерти его слёдующій за нимъ. Такъ, Фамарь была послёдовательно сначала женою старшаго сына Іуды—Ира, затёмъ Онана и, паконецъ, должна была сдёлаться женою младшаго сына—Шелы. Послёднее обстоятельство прямо доказывается словами Іуды: "опа (Фамарь) правте меня, потому что и не далъ ен Шель, сыну моему" 1). Моисеево законодательство не содержить въ себь никакихъ постановленій по этому поводу, а просто обязываетъ брата, жившаго вмёстё съ умершимъ, жениться на вдовь последняго 2). Изъ этого слёдуетъ, что къ заключенію левиратнаго брака обязывался не старшій брать, а тотъ, который жилъ съ умершимъ въ одномъ и томъ же семействь, на общемъ родовомъ участкі земли.

Деверь должень быль вступать въ левиратный бракъ даже въ томъ случав, когда онъ быль женать 3). Правда, въ законв объ этомъ не говорится опредвленно; но разъ уже у Евреевъ была допущена закономъ полигамія, непонятнымъ становится, почему сврей, который, въ виду извёстныхъ цёлей, женился на нёсколькихъ женщинахъ, не обязывался бы взять н женщину, въ отношеніи къ которой притомъ долженъ былъ исполнить еще и нравственный долгъ. Если же Оамарь обращается для выполненія левиратной обязанности къ Гудё только тогда, когда послёдній уже овдовёль, то это еще не говорить въ пользу того мнівнія 4), что только неженатый деверь обявывался во вступленію въ левиратный бракъ; къ Гудё Оамарь

<sup>1)</sup> But. 38, 8-26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Brop. 25, 5.

<sup>\*)</sup> levam. 2, 1.

<sup>4)</sup> Ca. Stubbe, Ehe im alt. T. s 61. Zschokke, Weib in alt. T. s. 129.

обращается собственно не потому, что онъ вдовейть, а потому, что онъ ближайшій и единственный (Шела быль устраненъ отъ нея) ея родственникъ, съ которымъ она можетъ всполнить левиратный долгь по отношенію въ умершему мужу и который идеть на правдникъ стриженія скога. Быль ли женатъ Онанъ, нельзя сказать и на основаніи 9 ст. 38 Свидетельство талифистовъ о Воозв, что будто гл. Бытія. бы до женитьбы на Руеи онъ быль уже женать и успълъ овдоветь, а равно и раввиновъ съ таргумистами, что Русь была первою его женою 1), какъ не имъющее очевиднаго основанія въ Св. Писаніи, едва ли можетъ носить харантеръ полной достовирности. Но говоря объ обязанности исполненія левиратной обязанности и для женатаго брата, мы этимъ не хотимъ сказать того, что онъ необходимо долженъ былъ вступать въ бракъ со вдовою умершаго брата. Монсей нигаъ не узаконяетъ полигаміи, а потому онъ не могь споспъществовать ей и въ установленіи левиратнаго брака. Если деверь хотьяь жить въ моногаміи, то онъ могь отказаться оть этого брака, и законъ едва ли когда сталъ бы принуждать его къ нему.

Однако были случаи, когда брать, живпій вм'вст'в съ умершимъ, не быль обязань къ заключенію левиратнаго брака. Такъ, если деверь им'вль первосвященническое достоинство, то для него не быль обязателень этоть бракъ, потомучто законъ положительно запрещаль первосвященнику жениться на вдов'в 2). Такъ какъ право насл'ядства принадлежало только братьямъ по отцу, то, соотв'ятственно одному изъ принциповъ левирата, не могло быть никакого левиратнаго брака для братьевъ по матери. Если деверь происходиль отъ одного и того же отца съ умершимъ братомъ, то при левиратномъ его бракъ родовое им'вніе не могло быть отторгнуто отъ той семьи или кол'єна, которымъ оно принадлежало; въ противномъ же случать левиратный бракъ могъ



<sup>1)</sup> Zschokke, Bibl. Frau. S. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jes. 21, 14.

привести въ передачв имвній отъ одной семьи или колвна во владение другимъ. Какъ не пользовавшиеся правами наслёдства Сратья по матери не могли вступать вь левиратный бракъ съ невъсткою и просто потому, что она доставалясь деверю какъ бы вмёсте съ наслёдствомъ покойнаго мужа 1). Далве, деверь, родившійся послів смерти мужа невістки, освобождался отъ брака съ нею. Только деверь, явивнійся на свътъ при братъ, обязанъ былъ жениться на вдовъ 2), согласно со смысломъ закона о левиратъ: "если братья живуть выбств". Не позволялось вступать въ левиратный бракъ съ невъсткою, находившеюся по отношению къ деверю въ одной изъ запрещенныхъ степеней родства в), если деверь, напр., женать быль на ея сестрв или матери 4). Въ этомъ случай онъ не могъ вступить съ невйсткою въ левиратный бракъ даже послъ смерти своей жены в). Наконецъ, евнухи и гермафродиты были освобождены отъ исполненія левиратной обязанности, такъ-какъ они, при неспособности къ дъторожденію, не могли возстановить съмени умершему брату 6).

Кромъ условій и ограниченій, указанных завономъ для деверя, имъющаго заключить левиратный бракъ, подобныя условія и ограниченія были установлены и для невъстки при вступленіи ея въ этотъ бракъ. И прежде всего отъ нея требовалось въ этомъ случав, чтобы она была вдовою. На это условіе указывается въ самомъ законъ: "если братья живутъ вмъстъ, и одинъ изъ нихъ умретъ, не имъя у себя сына, то жена умершаго не должна выходить на сторону за человъка чужого, но деверь ея долженъ войти въ ней и взять её

<sup>1)</sup> Duschak, Mos. t. Eherocht, s. 111.

Ibid.

<sup>)</sup> Daschak, Mos. t. Eher. s. 115.

<sup>\*)</sup> Jes 20, 14.

<sup>8)</sup> Duschak, I. c. s. 116.

<sup>\*)</sup> Weill, la femme juive p. 95.

въ жену и жить съ нею . Пока вдова могла надвяться на левиратный бракъ, до тёхъ поръ она не имёла права выйти замужъ за посторонняго 1); такой бракъ разсматривался въ древнее время вакъ прелюбодение и наказывался сожженіемъ 2). По определенію раввиновъ 3), какъ женщина, связанная левиратнымъ долгомъ и въ тоже время вступающая въ бракъ съ другимъ мужчиной не деверемъ, такъ равно и самый мужъ должны быть наказаны сорока ударами плетью и кромъ того быть разведены. Только въ случав смерти или определеннаго отказа со стороны деворя, невъсткъ, какъ и всякой другой вдовь, предоставлялось право выйти въ замужество за посторонняго 4). Далье, для вступленія въ бракъ съ деверемъ невъстка должна быть бездътною; въ противномъ случав этотъ бравъ сталъ бы запрещенною свявью 5). Бездътная вдова не могла заключить левиратнаго брака прежде. что исполнится три мъсяпа со смерти мужа 6), потому что до истеченія этого срока трудно опредалить беременность. Беременная вдова обязана была выжидать, пока родится дитя живымъ и эрвлымъ 7); и если оно рождалось таковымъ, то не только левирать не могь уже существовать для этой женщины, хотя бы дитя вскор'в же и умерло, но и всявій бравь между нею и деверемъ быль бы не возможенъ в). Наконепъ. такъ какъ цёль левирата-сохраненіе въ Израилё имени

<sup>1)</sup> Pyes, 3, 9-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bur. 38, 24.

<sup>\*)</sup> Ievam 92, b. cm. Herzog's R. E. Bd. VIII, s. 359. Saalschutz, M. R. s. 763. Anmerk, 991.

<sup>4)</sup> Kidduschin, 1, 1. Zschokke. Weib. in alt. T. s. 130.

<sup>5)</sup> Aes. 18, 16; 20, 21.

e) Ievam. 4, 10. Weill la semme juive p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ случай сомийнія, дійствительно не вдова родина зрілое дитя, ез показавіямь не віршли, согласно съ талмудичесним принципами, по которимъ показавіє женщини рідко удостопвалось довірія (Duschak Mos. talmud. Eher. s. 110—1).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Jes. 18, 16.

умершаго, то невъстка могла вступать въ брачный союзъ съ деверемъ при томъ условіи, если была не очень стара и, слъд., способна въ дъторожденію; вообще всъ безплодныя вдовы не имъли права на левиратный бракъ 1).

Къ указаннымъ условіямъ и ограниченіямъ для заключенія левиратнаго брака талмудисты присоединяють многія другія, не ръдко отзывающіяся казуистикой 2).

<sup>1)</sup> levam. 8. 4. Weill, la femme juive. p. 96.

Мишна воздагаетъ обязанность девиратнаго брана испричительно ва старшаго брата (Ievain. 2, 8 Zechokke Weib. in alt. Т. s. 119). Если старшій брать отказывался отъ исполнения лезиратилго делга, и если при этомъ были другіе братья, то доправинали по порядку этихъ последнихъ. Въ случае отказа и съ и сторовы, обращанись опять съ предложениемъ желиться на адовъ къ старшену, напоминая ему объ обязанности (Ievam. 39). Поэтому онъ должеть быль или исполнать эту обязанность, или подвергнуться церемоніи разуванія. Причемь не позагалось отсрочень; старшій брать не могь меданть своимъ реженість, пока подростеть мардшій, ман пока последній возвратится чан выздороваеть; напротивь, ота него требовалось немедленно выполнеть какую дибо изъ двухъ обязанностей (levam. 4, 5, 6 Zschokke, Weib. in alt. T. s. 129). Къ ученію Мишки Генара присоединаєть свои востановленія. Есла віль старшаго брата, левиратная обязанность, по ней, переходить на следующаго. Но при этомъ она допускаетъ замъщу ся халицей. Впослъдствін, когда родственниками Тудоовъ явились христіане, Isac b. Schesehet опредълиль не возлагать на выхъ девиратной обязанности, когда есть другіе братья-Туден (Daschak, Mos. talmud. Eher. s. 112). Отъ неполненія левиратной обязанности, по свиавтельству раввиневъ, освобождались цари, потому что было би униженіемъ для парскаго достоинства, въ случав нежеланія заключить левиратный бракъ, пеполнить обрадь халицы (Ievam. 1, 4; 2, 4; 4, 4, 5. Zechokke, Weib in alt. T. s. 130). Прозедиты также не связяны были законовъ демирата (levam. 11, 2. Herzog's R. E. Bd. VIII. s. 359), хотя обрядь разуванія для нихь быль обязателенъ (Sanh. 2, 1. ibid. S. 360). Перемедній изъ іудейства из другую религію, какъ няовърецъ, не обязывался левиратнинъ законовъ (Duschak, Mos. talmud. Eher. S. III). Ilo талмудическому праву, достаточно показанія нев'ястки о смерти своего мужа, чтобы она могла аступить въ новый или леэпративый бракъ; но недостаточно было ел заявленія о смерти деверя, чтобы выйти занужь за посторонияго. Въ первомъ случат вдовъ довъряли потому, что заключая новый бракъ или бракъ съ деверенъ, она оказадась бы виновиом въ тижеонь грелф кровосифшенія, на что можеть решиться не всякая жевщина; во второмъ случав не вврили ей потому, что, вступал въ брачную связь съ посторониямь человакомь при жизни деверя, она согращила бы только противъ

При наличности перечисленых нами условій съ той в другой стороны (деверя и невъстки) левиратный бракъ могь быть заключенъ законнымъ образомъ. При этомъ не существовало особой формы заключенія этого брака; не было необходимымъ въ библейскомъ левиратномъ бракъ вънчаніе и вообще соблюденіе накихъ бы то ни было формальностей. Невъстка обручалась съ деверемъ, какъ бы самимъ небомъ. Поэтому въ случат смерти невъстки деверь не могъ жениться на ея родственницахъ, такъ какъ она считалась его женою съ момента смерти брата, еще прежде, что онъ женился на ней. Это запрещеніе распространялось на встахъ братьевъ безъ исключенія 1). Расторженіе левиратнаго брака запрещалось; разводное письмо, данное невъсткъ, считалось недъйствительнымъ 2).

Исполненіе левиратнаго долга было во всякомъ случав не малою жертвою со стороны деверя. Вступая въ левират-

Труды К'ез. Дух. Акад. Т. I. 1892 г.

братнаго запрещенія (Ievam. 114, 2. 118, 2. Duschak l. с. S. 112). Дале, — влова первосвященника не нивла права заключать девиратнаго брака; по чрезь это ел деверь не освобождался отт халици (Ievam. 4, 4. Herzog's, R. E. Bd. VIII, 359). Если жившій въ полигаміи оставляль пессолько женъ (вдовъ), то его брать могь жениться ливь на одной, и девиратный бракъ быль обязателенъ голько для одного брата (Ievam. 1, 1 и д.; 4, 11. Zechokke, Weib. in alt. T. S. 130).

<sup>2)</sup> Duschak, Mos. talmud. Eher. S. 113. Впоследствій развины начали требовать формальнаго венчанія (Duschak, l. с. S. 114) деверя съ невесткою, какъ при всякомъ другомъ брагѣ, грозя даже судебнинъ взысканіемъ за неяснолненіе своего требованія (Ievam. 52 a. Zschokke, Weib in alt. T. S. 190). Такое венчаніе называется mamar, т. е. союзъ, отъ быблейск. глагола heemarta (Втор. 26, 17). Развины усвоили венчанію известное брачное действіе, такъ-что если деверь не котёль формальнинъ образомъ взять невестку въ жени, то это не могло обоётное бееъ разводнаго письма и калици; однако, безь брачваго сожительства, и венчаніе инфло только половинное действіе (Duschak, Mos. talmud. Eher. S. 116—7).

<sup>2)</sup> Duschak, 1 с. 116. Впоследствів раввини настанвали на законной силе этого письма (Get), которое, по ихъ миёнію, дёлаеть левиратний бракъ, какъ би несуществующимъ. Однако Get не давало прави разведенной невестие на вступленіе въ новый бракъ и съ другимъ деверенъ (Ievam. 5, 1—2. Zschokke, 1. с.).

ный бракъ онъ долженъ быль отказаться, съ одной стороны, отъ продолженія своего рода чревъ перваго сына 1), а съ другой - разстроить до изв'ястной степени свой насл'ядственный удёль 2). А желаніе самому сдёлаться наслёдникомъ ниущества брата, предпочтение моногамического брака полигамін, отвращеніе къ брачнымъ отношеніямъ между родственниками, крайне непріятная въ дёлахъ любви необходимость вступленія въ бракъ съ личностью, которую не самъ челоизбралъ, -- необходимость, которой одной почти достаточно для того, чтобы изгладить любовь даже тамъ, гдъ она была, --- все это еще болве усиливало для деверя непріятность исполненія означеннаго долга. Вотъ почему ніжоторые старались уклоняться отъ заключенія левиратнаго брака 3). Но такое уклоненіе, по господствовавшимъ тогда возарвніямъ. считалось дёломъ въ высшей степени эгоистическимъ и жестокосерднымъ. Отвазаться отъ исполненія такого нравственнаго долга, какъ право левирата, значило совершить въроломство какъ по отношенію къ семьй, уваженіе къ которой простиралось до самыхъ врайнихъ предвловъ, тавъ и по отношенію въ обществу, въ чести Изранля, требовавшей, чтобы оставшійся въ живыхъ брать женился на вдов'в покойнаго и твых уваковачиль или, по крайней мара, продолжиль его имя въ народъ. Отказывающійся отъ исполненія этого долга долженъ подвергнуться общественному повору; отсюда обрядъ, извъстный подъ названіемъ халицы (חליצה), въ которомъ отвазъ деверя сопровождался для него нъкоторымъ публичнымъ со стороны вдовы осворбленіемъ.

Опредъленіе, относящееся сюда, во Второзавоніи читается слъдующимъ образомъ: "если же онъ (т. е. деверь) не захочетъ взять невъству свою, то невъства его пойдетъ въ воро-

<sup>1)</sup> But. 38, 9.

<sup>2)</sup> Pyes 4, 6.

<sup>\*)</sup> But. 38. Pyes 4.

тамъ, въ старъйшинамъ (слъд. публично предъ судъ) и скажетъ: деверь мой отвазывается возстановить имя брата своего въ Израилъ, не хочетъ жениться на мнъ; тогда старъйшины города его должны призвать его и уговорить его, и если онъ скажетъ: не хочу взять её; тогда невъстка его пусть пойдетъ въ нему въ глазахъ старъйшинъ, и сниметъ сапогъ его съ ноги его, и плюнетъ въ лице его и сважетъ: такъ поступаютъ съ человъкомъ, который не созидаетъ дома брату своему (у Израиля). И нарекутъ ему имя въ Израилъ: домъ разутаго" 1).

Этотъ простой обрядъ халицы талмудисты обставили довольно сложною церемоніей <sup>2</sup>). Совершеніе этой церемоніи им изложимъ главнымъ образ, тавъ, какъ оно представлено ученымъ французскимъ раввиномъ Вейллемъ въ его сочиненіи "La femme juive" <sup>3</sup>).

Деверь и невъстка, взаимныя обязательства которыхъ долженъ уничтожить обрядъ халицы, являются кмъстъ на судъ, состоящій изъ трехъ судей и двухъ засъдателей 4). Одновременно съ ними приходять свидътели для показанія въ присутствіи судей подлинности тяжущихся, чтобы должнымъ

<sup>1) 25, 7-11.</sup> 

<sup>2)</sup> Совершеніе церемонів халяцы они обставили множествомъ правиль и опреділеній до щенетильности мелочныхъ, а иногда просто курьезныхъ. Эти опреділенія и правила изложены въ примічаніи къ Ебен Наевег, — одномъ изъ 4-хъ топовъ "Піулькамъ-Арукъ", гді спеціально трактуется объ этой церемонів.

<sup>\*)</sup> p. 98-9.

<sup>4)</sup> Между судьями первое місто принадлежить развину, которий вибираеть себі четырехь изь містнихь знатимкь мужей, двухь ванболіве знатимкь для совершенія калици, а остальнихь двухь—вь качестві засідателей. Этоть нятичисленний судь не можеть находиться вь родстві ни съ деверемь, ни съ невісткою, ни между собою. Между якь женами не можеть бить двухь двоюроднихь сестерь. Никто изь нихь не должень иміть тілеснаго педостатка; они не должим бить отягчени никакимь гріжомь, поэтому свои сердца должим настроять кь нокамию. Собраніе, кром'я назначеннихь лиць, должно состоять по правней мірі изь 10 мужчинь, кь которимь йожеть бить причислень и служитель синагоги (см. Duschak, Mos. talmud. Eher. S. 122).

образомъ была доказана необходимость девирата или халицы 1). Во времена Мишны, когда левирать практиковался довольно часто, судьи сначала осведомлялись о возраств 2) и положеніи обоихъ тяжущихся. Если было видно, что они не могуть вивств жить въ согласіи, то судъ советоваль предпочесть халицу, какъ единственное средство для избъжанія брава между супругами, составляющими не подходящую пару. Съ того же времени, какъ выполнение обряда халицы взяло верхъ надъ исполненіемъ левиратнаго долга, задачею суда въ данномъ случав естественно было удовлетворить желаніе тажущихся, требовавшихъ почти всегда халицы в). Первая роль въ этомъ важномъ актъ принадлежала женщинъ. Она буквально и на свящ, языкъ произносила формулу, предписанную Второзавоніемъ: "деверь мой отказывается возстановить имя брата своего въ Израилъ, не хочетъ жениться на мнъ". Каждое слово произносилось ею отдёльно, а послёднее выражение: "не хочетъ жениться на мив"-безъ перерыва 4). Деверь въ подтвержденіе заявленія своей нев'єстви отв'єчаль также на свящ. явывъ: "не хочу взять ее". Послъ этого деверь, который вивств съ неввствой доселв стояль, прислонившись къ ствив, подаваль ей одну свою ногу, обутую въ сапогъ по древнему способу 5). Невъстка, наклонившись къ деверю, развязывала

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eben Haeser, Seder Halizah, 21, 22. Свидатели должны быть безупречнаго поведения и не дожны находиться въ родства съ занитересованными деверенъ и невъсткою, ни съ судъями, на между собой. Крома того, они должны быть подготовлены, какъ дайствовать (Duschak l. c.).

<sup>2)</sup> Хадица законна и дъйствительна только по досгижени зръдаго возраста какъ деверенъ, такъ и невъсткой (levam. 12, 4. см. Saalschutz, Mos. R. Th. II, S. 763. Aumerk. 988. Herzog's R. E. Bd. VIII, S. 360).

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Duschak, Mos. talmud, Eher. S. 125.

<sup>5)</sup> По приказанію развина, саногь изготовлялся для правой ноги деверя, или два сапога для объихь ногь, если онь любим (лівной въ ногь назывался тоть, ето во время ходьбы ступаєть сначала лівою ногою, Вегаснов 45, 2-см. Duschak, Mos. talinud. Eher. S. 121). Приготовлялся саногь изь твердой кожи и мерсти или войлока (Zschokke, Weib in alt. T. S. 130), со мвомъ снаружи.

ремни, которыми снабженъ былъ его сапогъ, снимала его и отбрасывала въ сторону 1). Потомъ, выпрямившись, она плевала деверю въ лицо 2) при чтеніи предписанной формулы: "такъ поступають съ человѣкомъ, который не созидаеть дома брату своему (у Израиля)". Присутствующіе и, въ частности, судьи отвѣчали на это словами закона, произносимыми обыкновенно высовимъ голосомъ: "домъ разутаго". Послѣ того какъ вдова передала судьямъ сапогъ, снятый съ деверя, обрадъ разуванія заканчивался краткой молитвой судей: "дай Богъ, чтобы дочери Израиля никогда уже не подвергались ни закону левирата, ни халицъ". Когда судьи вставали, рав-

в быль снабжень ремиями, прикрыпленими къ нему. Сапоть должень быть изготовлень изъ кожи чистаго животнаго. Два ремия но одному на каждой сторова сапота, также какъ и ремень, которымъ связывался онъ, должны быть бънив и первые, кромѣ того, должны инѣть длишу вдвое болѣе обыкновенной. Саногъ прикраплялся къ ногѣ посредствомъ пяти пуговицъ, присвособленныхъ къ тремъ прижкамъ. Приладивни сапоть по ногѣ левира, развинъ застегивалъ его посредствомъ 3-хъ широкихъ ремией, снабженныхъ поперечными разръзами, — и столькихъ же, только иѣсколько поуже, ремией съ пуговицами, съ лѣвой сторони. Потомъ обвивъ ногу длиннымъ ремиемъ 3 раза, онъ завизывалъ имъ двѣ пуговицы и одинъ, легко развязывающійся, узелокъ (см. фигур. 1. 23 у Душака стр. 126).

<sup>1)</sup> Снимался сапогъ сабдующимъ образомъ. Раввинъ велблъ левиру упереть ногу въ землю закъ, чтобы невъстка могла прямо поднять ее. Мужчина упералъ подошву въ землю, а пятку въ доску. Раввинъ приказывалъ женщинъ вагнуться къ землъ, но не становиться на колъна. Въ случат невъстка не лъвша, раввинъ велблъ ей развязывать правою рукою узелъ, потомъ пуговицы. Снявши съ ноги большой ренень, она отстегивала сначала нижнюю пуговицу, затъмъ среднюю и верхнюю. Женщина брала ногу мужчины правою рукою, подымала ее отъ земли и итсколько отдълна сапогъ отъ подошви ноги; потомъ снечала его съ ноги правою рукою безъ помощи лъвой и деверя, бросала сапогъ за землю, снова подиниала его и отбрасывала отъ себл. Если невъстка лъвша, она развязывала ремии зубами. Если мужчина лъвша на ногу, то снятіе сапога происходило съ правой ногой (см. Duschak, Mos. talmud. Eher. S. 125.).

<sup>2)</sup> Предварительно развинь велёль невёстве собрать во рту слюну, но не усиливаться производить ее; просиль ассистентовъ не упускать изъ виду надени слюни на землю. Нужно было знать, нёть ли въ слюнь прови (Duschak, l. c.).

винъ произносилъ: "хвала Тому, кто освятилъ насъ закономъ и заповъдями отца нашего Авраама" 1). Существуетъ еще множество другихъ талмудическихъ правилъ и опредъленій, которыми обставлено совершеніе обряда халицы. Они касаются времени, мъста суда, при вогоромъ долженъ происходить обрядъ, выдачи свидътельства о снятіи сапога и т. п. 2).

Невъстка, получившая отъ своего деверя халицу, вмъстъ съ тъмъ получала отъ суда дозволеніе вступить въ новый бракъ;—въ удостовъреніе чего ей немедленно выдавалась грамота на халицу, подписанная свидътелемъ в). Съ теченіемъ времени, вслъдствіе раввинской казуистики, халица была совершенно измънена и даже искажена. Она сдълалась автомъ, стъснявшимъ свободу женщины; чтобы вступить во второй бракъ, послъ смерти своего мужа, невъстка должна была выкупиться ), изъ-подъ власти деверя ). А если братъ умер-

<sup>1)</sup> lbid. 126.

Вотъ ифкоторыя езъ этихъ правилъ и опредфленій. Халица не можетъ. быть совершена не ночью, ни накануна субботы или праздника, ни въ самую субботу или праздникъ (Duschak, Mos. talmud. Eher. S. 121). Заранве, вечеромъ, судъ долженъ открыто указать место, где будеть совершена жалица. Это место должно находиться на возвышенной, или поврайней мере, отврытой, приготовленной для собранія, площади. Судъ обязань лично отправиться на эгоместо, чтобы приготовить его бъ халице. Три лица заставляють другихъ двухъ савдовать за ними; лосавдніе ндугь за первыми молча. По прибытів на указанное місто, оне назначають порадовь сессін, раввинь-вь средині, знативішій после него-по правую сторону, а третій по левую; подле нехъ четвертый и, наконець, пятый. Теперь они говорять висств: "это место назначаемь мы для халецы N и N". Если халеца должна быть въ воскресенье, то приготовление мъста продсходить въ пятницу. Въ назначенное для халицы время судъ садится въ указанномъ порядкъ; вблизи него становятся свидътели, а собравіе помітщается въ ніжогоромь отдаленія (Dusch. l. с. s. 122). Какъ обрядъ хадици совершается евреми въ настоящее время объ этомъ можно читать въ сочинения Алексвева: "Богослуж. правств. и религіози. обряды нынвин. Евреевъ", стр. 168-9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) форма эгой грамоти помъщена нами въ концъ солиненія въ видъ прид оженія.

<sup>4)</sup> Herzog's, R. E. Bd. VIII, s. 360.

б) По Миший только послі халицы деверя или его смерти невідства мо-

шаго мужа жилъ на чужой сторонъ, не давая о себъ никавого извъстія, то обрученная пара должна отказаться отъ мисли заключить брачный союзъ. Въ такомъ случсъ вдова принуждена была влачить свое горькое существованіе въ одиночествъ и проживать послъдніе остатки имущества покойнаго мужа 1). Эти и подобныя обстоятельства, пагубно отвывавшіяся на жизни, вызвали со стороны раввиновъ различныя предложенія объ уклоненіи отъ халицы 2).

жеть свободно располагать собою. (Kiddnech. 1, 1 см. Saulschutz, Mos. R. Th. II, s. 763, Anmerk. 992).

<sup>1)</sup> Duschak, Mos. talmud. Eher. s. 127.

<sup>3)</sup> Born Historophia אום Hexn: 1) Cymecrnyern sarohn: "מרבון מכרש" ארערא", т. е. всякій заключенній бракь до тіхь порь дійствителень, нока раввины не объявать его недъйствительнымь. Теперь развины съ обдаго согласія могуть постановить, что если мужь умираеть бездітнымь, то этоть бранъ долженъ быть разматриваемъ такъ, какъ будто его вовсе не было, и тогда залеца будеть не необмодина. Или еще проще, завлючають брадь подъ темъ условіень, что если деверь будеть служить преплествіень для бездітной вдовы при вступленіи въ новый бракъ, то въ такомъ случай на первый бракъ можно систрать какъ на недавствительный и какъ бы несовершенный. Но вто не усматриваеть здісь, замічаеть Думавь (Mos talmud. Eher. s. 126), непристойности, оскербляющей правственное чувство и святесть брака. 2) Вся законы, касаюціеся собственности могуть взимниться и на ихъ мюсто можеть стать законь изствив. Въ такоиъ случав снятіе сапога будеть нечвиь нинив, Гкакъ актоиъ для подтвержденія выкува, договоромъ о собственности. По этому развины вийсто святія свнога могуть ввести инсьменный документь (משר הליצה) для засвидательствованія объ освобожденін вдови. Очевидно, законь, устанавливая отвоненія нежду вдовой и братомъ умершиго мужа, нивав одиу цваь -- поставить освобождение вдовы отъ зависимости деверя на твердую, законную почву. Снятіе сапога есть только случайная сторона закона и избрано лишь потому, что ово было обывновеннымъ актемъ подтвержденія выкупа. Но вто не знаеть, продолжать тоть же ивмецкій развинь, что, по точному смыслу Монсеева закона замида установлена не для того, чтобы сделать вдову свободною и темь дать сі возножность вступить во второй бракь, а скорве для того, чтобы освободить деверя отъ лежищей на немъ обязанности жениться на вдовъ своего брата и coxpansis ero sus es Mapanis (Duschak, Mes, tulmud. Eher. s. 128-9). 3) было и такое обыкновение, что братья жениха представляють документь, въ воторомъ заявляють, что въ сучав умреть брать бездатнымъ, они добровольно водчинатся калинт (Bechor. 1, 7. Schulch. Aruch. Eben Haeses 165. Zechokke, Weib in alt. T. s. 130). Ho, no santvanio Aymara (Mos. talmud. Eher. 129):

Спрашивается, какой смысль имбеть церемонія халицы? Смыслъ ел двоявій. Прежде всего нельзя не видіть въ ней формальнаго или юридического акта, посредствомъ котораго нежелающій вступить въ левиратный бракъ отвазывается отъ правъ и обязанностей, соединенныхъ съ этимъ бракомъ, т. е. отъ права владенія имуществомъ вдовы и соединеннаго съ нимъ обязательнаго брака съ последнею. Такое понимание обряда халицы Заальшутцъ 1) обосновываетъ на словахъ вн. Русь: "прежде быль такой обычай у Израиля при выкупъ и при мънъ, для подтвержденія какого-либо дъла (договора): одинъ снималь сапогь свой и даваль другому (который принималь право родственника), и это было свидетельствомъ у Израиля 2. "Этой церемоніей, говорить изслідователь, ближайшій родственникъ давалъ знать, что онъ отвязывается отъ своихъ правъ на владенія Руон и соединеннаго съ ними обязательнаго брака съ нею въ пользу Вооза". "Такой же смыслъ, продолжаеть тоть же изследователь, имееть церемонія и въ законъ о левиратъ. Братъ мужа отказывается отъ всъхъ своихъ правъ по отношенію во вдовъ, которая въ подтвержденіе этого отказа снимаеть у него сапогъ, а права эти не какія другія, какъ права на обладаніе имуществомъ умершаго мужа, съ которыми связывается обязанность жениться на вдовъ". Дъйствительно, сняје и передача сапога, о чемъ говорится въ кн. Руоь, служили въ древности чествъ спеціальной и вмъсть символической формальности при отказъ отъ какихъ-либо правъ, подобно тому, какъ

это не вполив отвачаеть талмудическому закону, потому что при отказа деверя отъ исполнени левиратной обязанности, вдова должна жаловаться. Если допустить, что судь убланваеть на калицу во избажание наказания, то въ такомъ случав весь акть является не добровольнымь, а вынужденнымь.

<sup>1)</sup> Mos. R. Th. II, s. 762-3.

<sup>\*) 4, 7.</sup> 

"ступать ногою" 1) или "простирать сапотъ" 2) было символомъ вступленія во владёніе. Такой смысль имбль обрядъ передачи сапога и у другихъ народовъ древснятія и ности, напр., у Индійцевъ и древнихъ Германцевъ 3). Подобный же смыслъ соединяется съ этимъ обрядомъ и въ левирать: снимая съ своего деверя сапогъ, овдовъвиая невъства раскрываетъ предъ нимъ то положение, какое занимаеть онь въ отношени въ ней и умершему брату, и, въ тоже время, лишаеть его этого положенія. А въ томъ, что отвазывающійся отъ брата не самъ снимаетъ свой сапогъ, но публично делаетъ это женщина, должно было заключаться и нъчто оспорбительное для него 4). Слъд. церемонія халицы имбеть, кромв того, еще унизительный характерь, поставляеть своею задачей всенародно осрамить деверя, отказывающагося возстановить свыя умершему брату. Черты церемоніиперенесевіе діза на общественный судь, убізжденіе со сторовы старъйшинъ, плеваніе въ лицо отвазчику 5), формула приговора, не имъющая ничего лестнаго ("такъ поступаютъ съ человъкомъ, который не созидаетъ дома брату своему"), и, наконецъ, самое прозваніе, присваивавшееся въ народ'в

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Втор. 11, 24. І. Нав. 1, 3.

<sup>2)</sup> IIc. 59, 10.

<sup>3)</sup> Zschokke, Weib in alt. T. s, 126.

<sup>\*)</sup> Saalschutz, Archaologie der Hebräer, Th. II, Kap. 57, § 4.

<sup>5)</sup> Это именно означають слова текста: 1202 ПРП, слич. Чвс. 12, 14 выполи віс то просьполи вість (Руковод къ Библ. Арх. Ч. ІІ, стр. 86). Между тімъ другіє взеідователи, напр., Заальшутиъ (Мов. R. Th. II, в. 759), Лейреръ (Неглод'я R. Е Вс. VIII, в. 359), всябдъ за тр. Ісчатост 12, 6, Майн. Ібр. 4, 7 (см. Неглод. ібіс.), объясняють разснатриваемое выраженіе въ симелі плаванія на землю продъ глазами", ссивалсь на Втор. 7, 24; 11, 25. Ісзев. 42, 12, гді 1222 употреблено въ значеніи "предъ". Какое прі этихъ понимавій віриме—трудно скарать, котя ми боліве склоняемся къ посліднему понимавій. вбр

такому человъку ("домъ разутаго" — בית הלוך הנעל) 1),—все это какъ нельзя болье, отвъчаетъ указанной цъли обряда.—Нъ-которые изследователи, какъ, напр., Лопухинъ 2), полагая весь смыслъ обряда халицы въ унизительномъ его характеръ, прямо разчитанномъ на то, чтобы заставить деверя возстановить съмя умершему брату, отрицаютъ указанный нами смыслъ этого обряда. Не чуждъ этого отрицанія іmplicite и Кейль. Въ качествъ основанія для своего отрицанія эти изследователи обыкновенно узазывають на то обстоятельство, что событіе, разсказанное въ кн. Рубь (на извъстныхъ сло-

первое указываеть действіе вовсе неприличное для суда. Вирочень, вы даннонь случай это и не огобенно важно. При томь и другомь пониманіи означеннихь словь выражается оскорблевіе, разница только въ степени его. Какъ бы то ни было, выраженіе: ) ВВ потруду не означаеть bilem evomere, выбранить, пожурить, какъ толкуеть Михарлись (Мов. R. Гh. II, § 98).

<sup>1)</sup> Существуеть изсколько объясненів поворности или оскорбительности этого названія. По однимъ (Zschokke, Weib in alt. Т. в., 129), "разутый" означаетъ бъднаго, несчастнаго человъка, нотому что Еврен ходили разугыми золько въ бъдственномъ положения (Исаія 20, 2 и д.). По другимъ (Stuhbe, Fhe im alt. Т. в. 65), это слово указываеть человіка, который вз траурі обезображиваетъ самого себя, ходитъ босниъ (2 Ц. 15, 30). Если би его насильно заставить проделать это, то это было бы для него такимь же стыдомъ, какъ напр. насильное острижение головы ими бороды (2 Ц. 10, 4. ср. Ис. 15, 2. Іерем. 48, 37. Ісзек. 7, 18). Подобный же симся ниветь и прозвание "домъ разутаго" въ отнощения въ отказчику отъ левиратной обложености, котораго какъ бы насильно заставляють этимь прозваніемь носить постоянный траурь по своемь нокойномъ братв. Какъ не противорвавщи одно другому, оба эти объяснения прозванія когуть быть приняти. Къ никь примиваеть еще объясненіе Вейлія (La femme juive p. 99), по которому въ прозванін "домъ разутаго" обнаруживается нікогорый родь сітовавія, соединенный сь публичнымь осрамленіечь деверя. Только съ момента отказа брата жениться на вдовъ умершато, дать наслъдника его имени, вполиф реализуется, такъ сказать, смерть этого последняго. А извістно, что при смерти родствонинся паранлычанны снимаеть свою обувь въ звакъ печали. Эту то новую печаль, опять появляющуюся спустя три ифсяца. после смерти брага, деверь какъ бы унышленно возбуждаеть, и этотъ его поступова навлекаетъ на него всенародное осуждение; отсюда и прозвание: "докъ разутыто". По одникъ, это прозвание касается того дома, въ которомъ совершался обрядь, но другинь—саного разутаго и его сеньи. (Weill. ibid.).

<sup>1)</sup> Законод. М. стр. 62-3

вахъ которой основывается отрицаемый ими смыслъ церемонів), вибеть совершенно иной характерь, только по вившности сходный съ закономъ левирата. Но противъ нихъ нужно замътить, что, какъ сейчасъ увидимъ, связь брака Руев съ- левиратомъ несомивниа. Кромв того, право какъ намъ извъстно, не имъетъ собственно принудительной силы и потому церемонія халицы не можеть имѣть исилючительною задачей заставить путемъ публичнаго осрамленія вступить въ бравъ со вдовою умершаго брата. При томъ же оскорбительность церемонін, по справедливому замівчанію Михарлиса 1), не настолько уже велика, какъ это представляется на первый взглядъ, и потому трудно предположить, чтобы посредствомъ нея можно было заставить деверя заключить ненавистный для него бракъ съ невъсткой, который, сверхъ того, требовалъ отъ него не малаго самопожертвованія. -- Такимъ образ. Моисей не уничтожилъ издревле присущаго сознанію народа обычая, а только заключиль его въ надлежащія границы, чтобы онъ не сталь въ противорівчіе съ святостію брака. Какъ замічено нами въ своемь мість, онъ ослабилъ принудительный его характеръ на случай, если брать, не смотря на всв убъждения со стороны старыйшинь, оставался при решительномъ отказе отъ брака со вдовою,---и призналь этоть отказъ уважительнымь, но въ тоже время сохранилъ за бездетною вдовою право публично осрамить отказчика и удовлетворить оскорбленное женское чувство, чтобы твиъ удержать её отъ другихъ коварныхъ и преступныхъ ивропріятій, на которыя она могла бы отважиться для достиженія ціли 2).

Какова же судьба левиратнаго брака въ посл'вдующее время древнееврейской исторіи?

Въ кн. Рубь разсказывается о бракв Вооза съ Рубью,



<sup>1)</sup> Mos R. Th. II, § 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Быт. 38, 15 и д.

и этотъ бракъ стоить въ органической связи съ закономъ левирата. Іудейскій толкователь Зельденъ 1), Кейль 2), Лопухинъ 3) и др. не въ состояніи изгладить этой связи между ними. Что бравъ Руен существенно связанъ съ правомъ левирата, для довазательства этого небоходимо обратить внимание на следующія параллели. Слова Ноемини, скаванныя снохамъ: "развъ еще есть у меня сыновья въ моемъ чревъ, которые бы были вамъ (овдовъвшимъ невъствамъ) мужьями 4)-указываютъ на самую суть левирата. На вопросъ Вооза: "вто ты"? последоваль отвёть Руен: "я Руеь, раба твоя, простри крыло твое . на рабу твою; ибо ты родственникъ 6). Это символическое выраженіе предъявленія права на левиратный бракъ; какъ итенецъ говоритъ бл. Августинъ 6), прачется подъ врыло насёдки, такъ Русь прибёгаетъ подъ покрывало ложа родственника Вооза, чтобы возстановить сфия умершаго супруга. Весь народъ и старейшины высказывають Воозу, вступающему въ бракъ съ Рубью, благожеланіе: "да будеть домъ твой, какъ домъ Фареса, вотораго родила Оамарь Гудв, отъ того свиени, которое дасть тебъ Господь оть этой молодой женщины " "). Здёсь не напрасно упоминается имя Фамари; -- упоминается оно не только потому, что Воозъ произошель отъ Фареса, но н потому, что исторія Руон имбеть большое сходство съ исторіей Оамари въ отношенін въ левиратному браку. Самыя дъйствія Руон по отношенію въ Воозу в) напоминають подобный же поступовъ Оамари въ отношении къ Гудъ. То и другое происходить въ такое время, когда сераце хочеть

<sup>1)</sup> De succesc. in bona defimet. c. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руковод, къ Библ. Арх. Ч. П. стр. 86, ср. 269.

<sup>\*)</sup> Законодательство Монсен, стр. 62—3.

<sup>4)</sup> Руеь 1, 11.

<sup>6) 3, 9.</sup> 

<sup>6,</sup> De bona vidua cp. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Руеь 4, 12.

<sup>8) 3, 7.</sup> 

быть радостнимъ 1). Поведеніе Руен Воозъ называетъ добродітельнымъ 2), подобно тому, какъ Іуда оправдываетъ поступокъ Оамари. Выраженіе: רמת בשל (чтобы возстановить ния умершаго) 3) буквально повторяется во Второз. 25, 7. Въ повтореніи Воозомъ выраженія בת (дочь моя) 4) опять можно видіть указаніе на отношеніе Іуды къ Оамари. Наконецъ, слова 4, 1: עלה השער (вышелъ къ воротамъ), переговоры Вооза съ ближайшимъ родственникомъ Руен въ присутствін ביין (старъйшинъ), которые, впрочемъ, здісь играють роль только свидітелей, выраженіе: יקנים (одинъ снималъ сапогъ свой и подавалъ другому)—всё это указываетъ на тотъ обычай, который ниблъ місто при отказываетъ невиратнаго брака. Бракъ Руен и законъ левирата связываетъ между собою и І. Флавій 5). Заальшутцъ 6), Лейреръ 7) и друг. признають эту связь несомнівною.

Темъ не мене, по мненю Заальшутца в), Берто в), Цшовка 10) и др. бракъ Воова и Руен собственно подходить подъ понятіе "ужичества" 11), а не левирата. Здёсь мы имеемъ дело съ существовавшимъ нараллельно закону левирата обычаемъ левиратнымъ, но которому, если братъ, обязанный встушить въ бракъ со вдовою умерщаго, жилъ отдёльно отъ последняго, или, какъ въ исторіи Руен, после умершаго вовсе не оставалось братьевъ, то права на имущество вдовы и соедивенная съ ними обязанность брака распространялись на

יו (Лев. 25, 24, 48), "Lossung" — освобожденіе, выкунь.



<sup>1)</sup> Pyes 3, 3, 7.

<sup>2) 3, 11.</sup> 

<sup>3) 4, 5.</sup> 

<sup>4) 3, 10, 11.</sup> 

<sup>5)</sup> Ant. V, 9, 4.

<sup>•)</sup> Mos. Recht, s. 762.

<sup>7)</sup> Herzog's R. E. Bd. VIII, s. 359.

<sup>8)</sup> Mos. R. s. 761.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Comm. z. Ruth, s. 250.

<sup>1)</sup> Weib. in alt. T. s. 128.

всякаго родственника умершаго мужа, начиная отъ самыхъ близкихъ и продолжая до самыхъ отдаленныхъ. Очевидно, левиратный обычай простирался шире, чёмъ сохраненный въ письмени законъ: если законъ обязывалъ левиратомъ только брата умершаго бездетнымъ мужа (левира), HOR RESUPLEMY этомъ о дальнейшихъ родственникахъ, то смыслъ народа, фактическимъ выражениемъ котораго является обычай (левиратный), возлагаль эту обязанность на всякаго родственника вообще, какъ на гоела 1). Хотя въ законъ не упоминается о левиратной обязанности родственниковъ вообще (а только брата), за то это лежитъ совершенно въ кругу ихъ обязанностей, что действительно мы и видимъ въ бракв Вооза съ Рубью 2). Воозъ не только не былъ деверемъ Руби, но и особенно близкимь родственникомъ; по крайней мъръ неизвъстный по имени родственникъ Руон быль ближе его 3). Что же касается того, почему ваконодатель не говорить вообще о родственникъ, когда было бы само собою понятно, что левиратный долгъ ближе всего насается родного брата, делаеть онь, быть можеть, потому, что бракь съ женою умершаго брата относился въ запрещеннымъ, и, след. нужно было воочію показать, что въ случай бездётности умершаго брата, законъ допускаетъ исключеніе, давая возможность и брату быть действительным в гоеломъ 1).

Итакъ, братъ Руен съ Воозомъ скорве можно назвать ужичествомъ, чвиъ левиратомъ въ собственномъ смыслв; сообразно съ этимъ является нъсколько иная цвль его. Воозъ въ отношении къ Руен стоялъ не въ положени левира, но въ положени гоела, обязаннаго по закону 5) выкупить наслъд-

¹) Saalschutz, Archäolog. Hebräer, Th. П, Кр. 65, § 2.

<sup>2) 2, 20.</sup> 

³) 3, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Aes. 25, 25.

<sup>5)</sup> Ibid.

ственное имвије въ случав его продажи, что онъ, послб отказа ближайшаго родственника, и дёлаеть по отношенію къ наслъдственному владенію Ноемини. Кроме того, Воозъ, въ силу обычая ужичества, вийстй съ выкупомъ наслидства и женится на наслъдницъ. Очевидно, задача этого брака состоитъ болбе въ охранении вдовы и имущества умершаго, чемъ въ поддержаніи рода и имени послідняго. Такъ, вогда Ноеминь думаеть о томъ, чтобы выдать Русь за Вооза, то мотивомъ для нея является не возстановленіе свмени умершему сыну, а сворве желаніе пристроить свою любимую сноху 1). Далве, - въ ки. Русь прямо и опредвленно говорится, что чрезъ бракъ со вдовою возстановляется имя умершаго "въ удъль его". Воовъ говорить ближайшему родственнику Руси после того, какъ тотъ согласился на выкупъ поля Ноемини: вогда ты купишь поле у Неемини, то долженъ купить и у Руон, Моавитанки, жевы умершаго "въ удълю его" 2). Узнавши же, что съ вывупомъ поля необходимо взять и Русь, родственникъ ся отказывается отъ выкупа и говоритъ: "я не могу взять её себъ, чтобы не разстроить своего удпла "3), потому, вонечно, что въ такомъ случав выкупленное поле принадлежало бы не ему, а сыну, котораго могла бы родить отъ него Рубь 4). На туже цель брана со вдовою указываеть Воозъ въ словахъ въ старъйшинамъ: "Рубь, моавитянку, жену Махлонову, беру себъ въ жены, чтобы оставить имя умершаго въ удпаль его" 5). Нъкоторое различие брака Руон съ Воозомъ, представляющаго собою примёрь ужичества, отъ левирата въ



<sup>1) 3, 1.</sup> 

<sup>2) 4, 5.</sup> 

<sup>3)</sup> Ct. 6.

<sup>4)</sup> Принимая это объясненіе отказа родственника отъ браки съ Русью, им висств съ твиъ удерживаемъ, какъ непротиворвлащее первому, побъясненіе этого отказа Мидрашемъ,— (о чемь была у насъ рвль въ своемъ маста)—. которое основивается на изоплеменномъ происхожденіи Руси.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) 4, 10,

строгомъ смысль, сказывается и въ томъ обстоятельствъ, что Воозъ, женившись на Руон, основываетъ собственный домъ, а не домъ умершаго мужа ея Махлона; его домъ долженъ быть, какъ домъ Фореса 1). Заключительная генеалогія поэтому приводить Овида какт сына Вооза 2). Въроятно подобный бракъ предлагался родственнику не въ качествъ собственно обязанности, какъ настоящій левирать брату, а какъ всеньло зависящій отъ его свободной воли. Воозъ восхваляется Ноеминью за то, что "не лишиль милости своей ни живыхъ, ни мертвыхъ 4 3); о его обязанности ко вступленію въ бракъ ничего не говорится. Отказывающийся отъ своего права на владънія Руон и ея руку ближайшій родственникъ (не деверь ен и родной братъ Махлона) не предоставляеть снять свой сапогъ женщинъ, а самъ снимаетъ его 4); изъ этого, повидимому, следуеть, что только братья умершаго, а не другіе родственники, отказывавшіеся оть исполненія левиратной обязанности, подвергались публичному осрамленію.

То обстоятельство, что во времена послѣ Моисея мы встрѣчаемся не съ левиратомъ собственно, а съ ужичествомъ, гдѣ идеальное продолженіе имени умершаго отступаетъ на задній планъ, уступая свое мѣсто болѣе правтической цѣли, кажется, объясняется условіями времени. Въ самомъ дѣлѣ,—Ханаанъ въ эту пору былъ уже завоеванъ, земля раздѣлена по колѣнамъ, племенамъ и родамъ; но это земельное распредѣленіе на первыхъ порахъ не было еще твердымъ и устойчивымъ. Тогда то именно, болѣе чѣмъ когда-либо, слѣдовало позаботиться, въ видахъ сохраненія экономическаго равновѣсія въ Израилѣ, о томъ, чтобы каждое колѣно, племя

<sup>1) 4, 12.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ст. 17, ср. 1 Нар. 2, 12.

<sup>\*) 2, 20.</sup> 

<sup>4) 4, 8</sup> 

в семейство были привязаны въ своему участву земли. Обычай ужичества, предпочтительно предъ закономъ левирата, могъ соотвётствовать и действительно соотвётствоваль условіямъ разсматриваемаго времени—цёлямъ сохраненія порядка землевладёнія въ народё.

Съ наступленість для Евреевъ навна, и въ особенности сь возвращениемъ ихъ изъ него, старыя фамильныя связи прервались, а вывств съ темъ древнее право левирата, даже въ формъ ужичества, должно было оказаться безъ примъненія. Естественно оставалось только уничтожить это право. И двиствительно, въ свящ. литературъ времени плъна и послъ него о левирать болье не упоминается, хотя и часто говорится о вдовахъ. Однаво Еврен, строго державшіеся старины и своихъ прежнихъ учрежденій, не рішились прамо и сразу уничтожить левиратный бравь; они устранили его постепенно и притомъ косвеннымъ путемъ. Мишна не уничтожила левирата, но предпочла ему исполнение обряда халицы. По ея постановленію, уклоненіе отъ левиратнаго брака чрезъ исполненіе этого обряда следуеть предпочитать самому браку потому, что въ прежнее время вступление въ этотъ бракъ, съ которымъ связывалось благочестивое наивреніе, было актомъ религіовнымъ; вступившіе въ него считали его священною обязанностію, чего далеко нельзя сказать о позднайшихъ покольніяхъ 1). Левиратъ, исполненный по другимъ мотивамъ, нежели тъ, воторые указаны для него въ завонъ, не можетъ уже назваться, по Мишић, похвальнымъ поступномъ, но является своръе преступною связью, Опасаясь извращения благочестиваго чувства, необходимаго при совершении подобнаго авта. преданіе и сов'ятуетъ предпочитать левиратному браку обрядъ халицы. Развивая эту мысль Мишны, Abba Saul пришель въ такому заключенію, что если напр. деверь, женясь на своей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bechoroth, 1, 7 cm. Duschak, Mos. talmud. Eherecht, s. 114.

Труди Кіевской Дух. Академін. Т. І. 1892.

невъствъ, имълъ въ виду ся вившнія достоинства, а не одну любовь къ брату и желаніе ув'вков'вчить его потомство, то онъ совершаеть грахъ кровосмашенія 1). Всладствіе этого многіе стали довольствоваться одной халицей, т. е. отвазомъ, отрекаясь отъ обязательнаго брака <sup>2</sup>). Галахисты, въ противоположность Мишив, согласно съ закономъ Моисея, утверждали, что чемъ бы ни руководились вступающіе въ левиратный бракъ, онъ все-гави долженъ имъть преимущество предъ халецей. Поэтому мевнія относительно заміны левиратнаго брана халицею раздёлились: въ палестинскихъ инкопредлочтение браку, другие-халицв. лахъ одни отдавали Іуден персидскіе оставляли преимущество за левиратимы бракомъ, а франко-германскіе-ва калицей. Колеблясь между этими мебніями, Галаха настанваеть на томъ, что если левиратный бракъ не сопровождается нечистыми побужденіями. то нельзя принуждаль деверя въ халицв 3). Впоследствии левиратный бракъ все больче и больше **УНИЧТОЖАЛСЯ**, НОВА большинствомъ польскихъ раввиновъ не быль совершенно отменень и заменень халицей, которая соблюдается и въ настоящее время 4). Живучесть левиратнаго браня, проходящаго чрезъ всю исторію ветхаго завъта, начиная со времени патріарховь и раньше и кончая періодомъ составленія Мишны и Талиуда, объясняется необывновенною любовью и преданностію Евреевь кь священной старинв.

Подобные браки, какъ левиратъ у Евреевъ, существовали и у другихъ народовъ древняго востока, хотя по характеру

<sup>2)</sup> Duschak, Mos. talmud. Eher. s. 114.

<sup>2)</sup> Herzog's R. E. Bd. VIII, s. 360.

<sup>3)</sup> Duschak, l. c.

<sup>4)</sup> Только въ одномъ случай и въ наше время имветь место девератный бракъ, а не халица,—именно, когда деверь и невестка глухонемие или лишени здраваго разсудка. Такъ накъ этинъ лицамъ нельзи разъясиять синсла церемоніи халицы, то поэтому она и не можеть замёнить для нихъ левиратнаго брака (Duschak, Mos. talmud. Eher. s. 115).

своему они и отличны отъ еврейскаго левиратнаго брака. Для примъра разсмотримъ браки Индійцевъ и Персовъ.

Извістно, что рожденіе сина считалось важною религіоввою обязанностію каждаго видійца. Поминками и жертвами въ память умершихъ сынъ не только выполнялъ долгъ отца по отношенію въ предвамъ, но и его самого послё смерти освобождаль отъ чистилища 1). Поэтому рожденіемь сына, благочестиваго хранителя цамяти отца и предвовъ, вполнъ достигалась цёль брана 2). Ни одинъ мужъ не могъ быть совершенно лишеннымъ сиша, чтобы не подвергнуться аду. Изъ этого открывается стремленіе Индійцевъ къ пріобрътенію сына, когда въ семействе не было сыновей. Людямъ добродътельнымъ, но почему-либо бездътнымъ, законодатели предоставляли средство достичь блаженства посредствомъ фиктивнаго сына, обязывая младшаго брата жениться на овдовъвшей женъ старшаго, для возстановленія ему потомства 3). По достижение цъли такого брака, бракъ прекращался. Бракъ считался законнымъ только въ томъ случав, когда умершій дыствительно состояль вы браки съ оставнеюся невысткою. Повволялось пріобрасти сына и чрезъ дочь, выданную замужь подъ условіемъ, чтобы родившійся отъ нея сынъ считался принадлежащимъ умершему 4). Кромъ того лицо, не имъвшее детей мужеского пола, могло пріобрести сына чревь усиновленіе съ согласія его родителей; при чемъ такой смиъ получаль всё права действительнаго сына в). Къ этимъ средствамъ пріобретенія финтивнихъ сыновой, общимъ всемъ кастамъ, нужно отнести еще одну мъру, установленную для судровъ. Она состоить въ томъ, что въ случай безпледности или бользненности супруга допускалось сожительство его жены съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мап. 9, 138; см. Осиповъ, брач. пр. дрв. вост. стр. 61. Примът. 236.

<sup>2)</sup> Осиновъ, стр. 6Q.

<sup>\*)</sup> Man. 9, 60-70. Ibid. стр. 62, прим. 247.

<sup>4)</sup> Man. 9, 127-429; ibid. upun. 249.

<sup>5)</sup> Мап, 9. 159. Осиповъ, стр. 63, приивът. 254.

братомъ его или родственнивами 1). Это сожительство въ виду своей цёли должно быть нравственнымъ 2). Съ рожденіемъ сина оно прекращалось и этотъ синъ считался законнымъ, потому-что посъянное съмя и выросшій изъ него плодъ принадлежатъ владетелю поля, кемъ бы это семя ни было посеяно 3). Впрочемъ, такое сожительство для воспроизведенія одобрялось браминами (такъ какъ оно служило только для удовлетворенія плотской страсти). — У древних Персовъ бракъ, имъющій нъкоторое сходство съ еврейскимъ левиратомъ, также выходиль изъ религюзнаго принципа. Вся жизнь человына слагается изъ трудной борьбы свёта съ тьмою. Не имёя возможности одинъ вынести такую борьбу со вломъ, онъ женъ получить помощь со стороны детей, чтобы достигнуть блаженнаго света. Изъ этого вытекаетъ священная обязанность перса вступать въ бракъ для рожденія дётей, въ особенности сыновей 5). Рожденіе детей было настолько важнымъ и необходимымъ деломъ, что дозволялось произвести сына и бездётному отцу, умершему безъ потомства. Для этого обывновенно дёлали его отцемъ посредствомъ передачи его фамилін женщинь, имьвшей сына. Такая женщина валась его вдовою, а ея сынь-сыномъ умершаго. Даже юношв, достигшему брачнаго совершеннольтія, но умершему бездътнымъ, прінсвивались жена и сынъ 6). Наконецъ, среди персовъ практиковался родъ брака, состоящій въ томъ, что дівицу выдавали замужъ подъ условіемъ, чтобы первый родивнійся отъ нея сынъ считался сыномъ не мужа ея, а отца нии брата, умершихъ безсыновными.

Изъ сказаннаго о левиратъ у древнихъ Индійцевъ и Пер-

<sup>1)</sup> Man. 9, 59-60; ibid., npmm. 256.

<sup>2)</sup> Ibid. 9, 147, crp. 64, upants. 260.

<sup>3)</sup> Ibid. 9, 145, примъч. 268.

<sup>4)</sup> Ibid. 9, 65, crp. 66, принач. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Освповъ, стр. 73.

e, Ibid.

совъ видно, что онъ исключительно обязанъ своимъ происхожденіемъ религіознымъ върованіямъ ихъ. Левиратный же бракъ Евреевъ проистекаетъ, какъ сказано нами, изъ нравственнаго источника—долга любви оставшагося въ живыхъ брата къ умершему. Левиратъ указанныхъ народовъ сходенъ съ учрежденіемъ еврейскаго девиратнаго брака, но только искаженнаго въ его основаніи. У Евреевъ это былъ дъйствительный бракъ, а не сожительство, бракъ, который не имълъ мъста при жизни мужа, какъ это видимъ у индійскихъ судровъ. Всё эти особенности ръзко отличаютъ еврейскій левиратъ отъ подобнаго же учрежденія, встрічающатося у другихъ древнихъ народовъ востока. Поэтому его вужно считать явленіемъ болёе или менёе самобытнымъ въ жизни Евреевъ.

До сихъ поръ мы разсматривали бравъ древнихъ Евреевь съ внутренней—натуральной и нравственно-религіозной стороны; —разсматривали его какъ учрежденіе божественное, какъ законъ нравственной и естественной природы человъка, положенный Творцомъ въ самой организаціи ея 1). Теперь намъ предстоитъ посмотръть на древне-еврейскій бракъ съ болье внышней и формальной стороны—какъ на гражданское учрежденіе, какъ на договоръ между двумя лицами разнаго пола, въ которомъ они согласно изъявляютъ желаніе всегда и нензивнно оказывать другъ другу взаимную любовь, върность и уваженіе и исполнять всё тё обязанности, какія предписываль по отношенію къ нимъ ветхолавётный законъ, религіи. Какъ такой, бракъ древнихъ Евреевъ прежде всего представляетъ собой юридическій актъ, хотя по своей таинственной сущности, служащей выраженіемъ великаго творческаго акта,

<sup>1)</sup> Трактаты о запрещенных браках и левирать, как им видын, только ближе опродыляють и уясняють внутреннюю или принципальную сторону брака превижи Изранлытянь.



необходимо подчиняется вліянію нравственно-религіознаго элемента. Но брачный договоръ предполагаеть обряды и обычаи при своемъ заключеніи. Поэтому древне-еврейскій бракъ, далъе, представляеть собой явленіе бытовое. Разсмотръніе его съ юридической и бытовой стороны составить дальнъйшую задачу нашего сочиненія.

Свящ. Н. Стеллецкій.

(Продолжение будеть).

# CIOBO')

въ день восшествія на престолъ Его Императорскаго Величества Государя Императора Александра Александровича.

"Отче, да вси едино будуть" (Іоан. 17, 21).

Такъ молился Отцу своему небесному Спаситель нашъ на ванунъ своей смерти, и молитва Его въ высочайшей степени утвшительна для человъчества. Многое должно бы соединять людей: единство происхожденія, общая для всёхъ цёль жизни, одинаковыя способности и возможность къ совершенствованію; но гораздо больше разділяеть людей: различіе племенъ, стремленія въ обладанію, соперничество въ превмуществахъ, разнообразіе върованій и нравственныхъ понятій, особенности въ направлении и свладъ жизни. Грустно сознаться, но следуеть сознаться, что и вы настоящее время люди вообще болве раздвлены, чвиъ соединены между собою. Но по настоящимъ отношеніямъ нельзя судить о тъхъ, вакія существовали между людьми до пришествія Спасителя. Разделеніе между ними было, можно свазать, постоянное и поравительное. Если создавались по временахъ огромныя сообщества, называвшіяся государствами, то они держались только на вившией силв и съ ослабленіемъ сей последней раздроблялись и превращали свое существование. Это провсходило отъ того, что не было духовной силы, которая бы пронивала всёхъ людей, сродняла ихъ между собою, испол-

<sup>1)</sup> Произнесено въ Кіево-Софійскомъ соборъ.

няла одинавовыми стремленіями и приводила въ тёснъйшему и искреннему союзу. Такая сила открывалась въ христіанствъ. Она-божественный даръ, высочайшее благо, безцённое совровище. Ее принесъ, сообщилъ и распространилъ Господь Спаситель нашъ. Хотя она впервые открылась для одного народа, но назначение ея всемирное; ею должны воспользоваться всв народы. Имба это въ виду, Спаситель молился Отпу Своему небесному: "Отче, да вси едино будуть". Когда слишинь эти священния слова, не занаемь, чему больше. изумляться: всеблагостному ли сердцу Спасвлеля, всепрое обнимаетъ своею любовію все человічество, могуществу ли духовной силы, которую разумълъ Спаситель въ молитев своей, плодамъ ли ея въ человъческой жизни, для всъхъ извъстнымъ и для непредубъжденныхъ умовъ поразительнымъ, тому ли идеальному состояню всего челов'ячества, которое настанеть по всепьломъ исполнении молитвы Господней. По истиннъ все поразительно и чудесно.

Приведенная нами молитва .Спасителя имветъ шировоесодержаніе. Въ ней прежде всего слышится молитва о единеніи вськь людей посредствомь единой выры. Ничго такъ не раздёляеть людей, какъ различіе въ вёрованіяхъ. Повидимому, религія, главнымъ образомъ касающаяся человіческаго сердца, дожжна бы смягчать сіе последнее и производить въ немъ добрыя чувствованія ко всёмь людямь; но мы вняемь религін, которыя, заражая своихъ последователей фанатизмомъз не только дозволяють, но и освящають непріязнь въ иновърцамъ и насильственныя мъры въ обращенію ихъ. Да и вообще религіозное заблужденіе отличается не только косностію и малою податливостію къ изм'вненію, но и враждебностію ко всявому другому верованію. Какъ относились и къ проповъдникамъ христіанскимъ иновърцы? **РОТИЗОНТ**О Сколько ихъ пострадало? Христосъ Спаситель хотёль насажденною Имъ истинною вфрою устранить всф ложныя религіи

и чрезъ это уничтожить самую главную причину раздёленія между людьми.

Съ върою нераздельны правственныя понятія, отъ которыхъ зависить извъстное направление человъческой жизни. Нельзя отрицать, что есть истинныя правственныя понятія, воторыя свойственны всёмь людямь. По ученю св. Апостола Павла, они образуются подъ вліяніемъ совъсти, этого божественнаго голоса въ душъ человъка, и именуются закономъ естественнымъ. Но ихъ такъ мало и проявление ихъ въ жизни такъ незначительно, что они едва заметны. За то у исповъдующихъ дожныя религіи есть множество самыхъ нельшыхъ и по своимъ проявленіямъ самыхъ вредныхъ нравственныхъ понятій. Они вибсть съ върованіями опредъляють направленіе и складъ человіческой жизни и усиливають разділеніе нежду людьми. Христосъ Спаситель единымъ божественнымъ закономъ устраняеть всё ложныя и вредныя нравственныя понятія и чрезъ это немаловажную причину разделенія между людьми.

По религіямъ и правственнымъ понятіямъ, принимаемымъ и осуществляемымъ людьми, составляются такъ называемыя религіозныя общества, которыхъ такъ же много, какъ и религій, и они чувствують невольное отчужденіе другь отъ друга, и если сходятся въ государственномъ отношении, только вследствіе необходимости, и при малейшей возможности стремятся въ разобщенію. Между тімь члены одного религіознаго союза чувствують родство между собою, поддерживають другь друга и нередко отличаются замечательною устойчивостію и крепостію. Основавши царство Божіе и открывъ дверь въ него всёмъ людямъ, Спаситель имёлъ цёль собрать въ немъ всехъ желающихъ, духовно сблизить ихъ между собою и даровать имъ всё блага для мирной, совершенной и истинно-богоугодной жизни. Это вовсе не значить, что царство Божіе должно устранить всѣ царства человѣческія: доно не отъ міра сего" (Іоан. 18, 36) и предоставляетъ свободное существование и естественное развитие всимъ царствамъ человъческимъ; но цъль его-оживотворить ихъ однимъ божественнымъ духомъ, соединить ихъ одною истинною върою и всепроникающею любовію и вести по тому же пути духовнаго развитія и совершенствованія. Когда достигнется эта цвль, тогда образуется идеальное состояніе человъчества, при которомъ, по вдохновенному изображенію прор. Исаів, исчезнуть всякія соперничества и стольновенія между народами, агнецъ будетъ пастись выбств съ львомъ, раскують мечи на орала и копья на серпы. О такочъ состояніи всего человічества молился и Спаситель нашъ, и мы твердо въруемъ, что молитва. Его о единеніи всъхъ осуществится, что настанеть время, вогда всй люди составять "едино стадо" и будуть управляться единымъ Пастыреначальникомъ-Христомъ (Іоан. 10, 16). Когда это будеть, не намъ предугадывать. Мы можемъ только изумляться могущественнъйшей силъ христіанства и тому несравненному порядку вещей, который величественно изображается ветхозаветнымъ пророкомъ-евангелистомъ и подтверждается нашимъ Господомъ Спасителемъ. Въ нашихъ интересахъ желать, усердно молиться и всеми силами стараться, чтобы молитва Спасителя о единеніи ближайшимъ образомъ осуществилась по отпошенію къ нашему отечеству. Что же требуется для сего отъ насъ?

"Отче, да вси едино будуть". Возлюбленные христіане! приложимъ это молитвенное слово въ себъ и постараемся прежде всего осуществить его на себъ. Пусть каждый изъ насъ, русскихъ христіанъ, позаботится сдѣлать изъ себя единое, цѣльное и крѣпкое въ христіанскомъ смыслъ существо. Да не будетъ въ нашихъ убѣжденіяхъ и въ нашей жизни печальнаго раздвоенія между исполненіемъ христіанскаго долга и уклоненіемъ въ пространный путь зла, устранимъ возможность для насъ безцвѣтнаго и приниженнаго состоянія, когда люди ни теплы, ни холодны въ религіозномъ отно-

шенів, не допустимъ себя до того, чтобы колебаться всякимъ вѣтромъ ученія, плѣняться измышленіями болѣзненнаго воображенія, слушаться лжепророковъ и увлекаться "новымъ сваниеліемъ". Истинный христіанинъ есть храмъ Божій (1 Кор. 3, 16); въ сердцѣ его находится царство Божіе (Лук. 17, 21). О, если бы мы при помощи Божіей содѣлались истинными храмами Божімми и обладателями царства Божія! Тогда мы несомнѣнно способствовали бы осуществленію молитвы Спасителя о единеніи всѣхъ.

"Отче, да вси едино будутъ". Царство Божіе состоитъ изъ множества частныхъ церквей. По ученію Ап. Павла, важдая христіанская семья есть домашняя церковь (Кол. 4, 15). О, если бы эти домашнія церкви соответствовали своему высокому названію и назначенію! О, если бы члены ихъ были единодушны въ въръ и одинаково ревностны въ исполненін заповідей Божінхъ! О, если біз христіансвіє супруги жили въ мирв и согласіи, дети повиновались своимъ родителамъ, братья и сестры относились другъ въ другу съ искреннею сердечною любовію! Тогда христіанская семья была бы парствомъ мира и любви. Но въ сожаленію, **истиннымъ** часто действительность не соответствуеть желаемому и должному, часто близкіе по духу и плоти чувствують себя чужими и даленими другъ отъ друга, часто домъ "раздъляется на ся". (Мат. 12, 25). Это въ высшей степеви прискорбныя явленія, и къ устранению ихъ необходимо употребить всв усилия, чтобы способствовать осуществлению молитвы Спасителя о елиненіи всёхъ.

"Отче, да вси едино будутъ". Исторія апостольской Церкви свидѣтельствуеть, что у первыхъ христіанъ "было одно сердце и одна душа" (Дѣян. 4, 32). Такое единодушіе должно быть цѣлію церкви во всякое время. Всѣ христіане, какъ чада Отца небеснаго по вѣрѣ въ І. Христа, суть братья между собою. Поэтому между ними должны быть и братскія отношенія. Пусть же это духовное братство сказывается и проявляется во всемъ. Пусть прежде всего оно выражается въ единодушномъ исповъдания и прославления единаго Отца. небеснаго, а затъмъ въ посильномъ исчолнени всъми Завона-Божія, покорности установленіямъ св. деркви, доброжелательномъ и любвеобильномъ отношенів другь въ другу въ частной живни, при исполнении общественнаго долга и вообще всегда и вездв. Пусть всв усердно и согласно почитають свою духовную мать--- Церковь и охраняють ее отъ всякихъ покушеній на чистоту ся ученія и цівдость ся состава и способствують спасительному вліянію ея на убъжденія, направленіе и поведеніе чадъ ея, не думая, что это лежить на обязанности однихъ пастырей первыя. Сколько тлетворнаго зланаправляется въ среду православныхъ христіанъ со стороны враговъ церкви, сволько видимой и незримой работы совершается во вреду цервви, -- и многіе, видя сіе, остаются равнодушными зрителями и попустителями зла! Отвётственность, за сіе падаеть не на однихь пастырей церкви, но и на цасомыхь. Вразумлять заблуждающихся, поднимать падшихъ, поддерживать волеблющихся, машать соблазну-общая христіанская обязанность, и мы всё должны исполнять ее.

"Отче, да вси едино будуть". Существующая въ нашемъ отечествъ православная церковь, блюдя и охраняя единеніе всъхъ чадъ своихъ, имъетъ вытекающее изъ самаго существа ея призваніе—распространять свое вліяніе на тъхъ, которые находятся внъ спасительнаго ея ковчега. Во имя христіанской любви къ нимъ, а также по любви къ своему отечеству, мы должны употребить всъ усилія, чтобы обратить ихъ къ истинъ, возбудить въ нихъ братскія чувствованія къ намъ, связать ихъ съ нашимъ отечествомъ духовными началами въры и добра, которыя прочнъе всякихъ внъшнихъ связей. Мы всъ—всъ должны посильно стремиться къ тому, чтобы наше отечество всецьло было царствомъ Божіимъ.

Слово о единеніи получаетъ особенное значеніе въ настоящій день празднованія восшествія на престолъ нашего возлюбленнъйшаго Государя Императора Александра Александровича. Въ Его священной Особъ мы имъемъ могущественнъйшую силу для нашего единенія. Онъ—отецъ нашъ, неустанный охранитель закона и порядка въ нашемъ отечествъ, върный стражъ нашей народной чести. Поэтому въ Немъ мы всъ имъемъ средоточіе и опору. Это само собою пролягаетъ путь и въ нашему религіозному единенію. Но возможность и естественность сего послъдняго является вслъдствіе того, что общій Отецъ нашъ—первый и примърный Сынъ православной церкви, соблюдающій ся законы и способствующій ся распространенію и утвержденію въ Богомъ врученной Ему державъ. Какое отсюда сильное побужденіе всъмъ върнымъ подданнымъ идти за Нимъ, подражать Ему и во всъхъ отношеніяхъ соединяться съ Нимъ, а чрезъ Него и другъ съ другомъ!

Прот. М. Златоверховниковъ.

### ИТАЛІАНСКІЙ ПОЭТЪ-ПЕССИМИСТЪ.

Вл. Штейнъ, Графъ Джіакомо Леопарди и его теорія infelicità. С.-Петербургъ. 1891 VIII + 286 стр.

Пессимистическія воззрѣнія, въ началѣ этого вѣка, проводиль италіанскій поэть графъ Джіакомо Леопарди. Личность его у насъ мало извѣстна 1), на западѣ же о немъ существуетъ довольно обширная литература2). Въ вышеназванномъ трудѣ, составляющемъ продолженіе работъ автора въ области изученія пессимизма, сообщаются біографическія свѣдѣнія о Джіакомо Леопарди, излагается его пессимистическая теорія (theoria infelicità) и, наконецъ, представлена краткая оцѣнка его литературной дѣятельности.

Біографія Джіакомо Леопарди написана преимущественно на основаніи его писемъ къ роднымъ, друзьямъ и знакомымъ, т. е. такого источника, въ которомъ со всею ясностію выступаетъ предъ нами внутренній міръ изображаемаго писателя. Но кромѣ этого главнаго источника авторъ внимательно воспользовался матеріалами для біографіи Дж. Леопарди, собранными Оларомъ, Піерчили, Тоблеромъ и др., а такъ равно хорошо изучилъ важнѣйшую, существующую по его предмету, западную литературу. Въ результатѣ получился очень интересный, хотя, по недостатку матеріаловъ, далеко не вездѣ одинаково полный очеркъ жизни и дѣятельности одного

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нѣкоторыя свѣдѣнія о гр. Джіакомо Леопарди можно найти въ сочиненіяхъ: Каро, Пессимиянъ въ XIX в., и Мокісескій, Цфиность жизин.

<sup>2)</sup> Лятература эта подробно указана въ солимения Cappelletti; Bibliographia Leopardiana. Parma. 1882.

изъ популярнейшихъ италіанскихъ поэтовъ-мыслителей. Предъ нами со всею живостію возстаеть страдальческій образь несчастнаго Джіавомо. Семейный родительскій деспотизмъ, постоянная нужла въ матеріальныхъ средствахъ, слабое, хилое, все болве и болве разрушающееся здоровье, не позволяющее ему самостоятельно обезпечить свое существование литературвымъ трудомъ-вотъ съ чёмъ приходится неизмённо весты борьбу италіанскому поэту. Съ своею родиною, -- глухимъ заброшеннымъ городкомъ Реканати, въ провинціи Мачерата, лежащей близъ Адріативи, на склонахъ Апенянновъ, -- этою, по его выраженію, "тюрьмою", "тартаромъ", онъ не можеть помериться, такъ какъ душа его ищетъ большаго простора для своей умственной дъятельности. Но вследствіе нужды въ натеріальных средствахъ и слабости здоровья Леонарди ведеть скитальческую жизнь: онь "ищеть счастія" и въ Римі. и въ Болоньв, и во Флоренціи, и въ Пизв, и часто по необходимости долженъ возвращаться въ "непроглядную ночь" Реканати. Два раза Дж. Леопарди, при содъйствіи сочувствовавшихъ ему друзей, предлагалась профессура, именно въ берлинскомъ и пармскомъ университетъ, но въ одномъ случаъ онъ уклонился отъ предложенія изъ боляни суроваго берлинскаго климата, разрушительнаго для его здоровья, а въ другомъ-потому, что канедра по естествовъдънію совершенно не соответствовала его знаніямъ. Жизнь италіанскаго портамыслителя пошла бы совершенно иначе, если бы онъ согласился на неоднократныя убъжденія своего отца принять духовное званіе, ибо паиское правительство начала XIX в. всф свольво нибудь значительныя должности въ своихъ владъніяхъ заміщало духовными лицами. Но Джіакомо Леопарди не могъ склониться на такой шагъ въ силу своихъ отрицательных воззраній, сложившихся въ немъ довольно рано 1). Кавъ бы въ награду за испытанныя страданія, судьба послала

<sup>1)</sup> Эти возправия, по навыю Ливса, в были главною приваною, почену родители Джіакомо Леопарли, при своихъ сравнительно очень достаточныхъ средствахъ, отказывали ему въ необходимой идтеріальной поддержкъ.



несчастному поэту на закатъ его короткой жизни вкусить усповоительныя минуты. Молодой ученый Антоніо Раньери и его сестра дають поэту возможность жить въ такой обстановкъ, какая до сихъ поръ ему была неизвъстна. Двъ молодыя жизни, по выраженію Монье, "годами расходуются, лишь бы какъ-нибудь протянуть третью жизнь, которую остервененно гложуть два смертельных недуга, -то поперемънно, то сразу вивств". На рукахъ Антоніо Раньери и его сестры Паолины нашъ поэтъ и спокойно умираетъ 14 Іюля, 1837 г. Наиболье подробно авторъ изображаетъ пребываніе Джіакомо Леопарди въ Римъ и Болоньъ (1822-1827). На это время главнымъ образомъ падаетъ литературная деятельность нашего писателя, ибо здоровье еще позволяло ему тогда, хотя и съ большими усиліями, работать. Джіакомо Леопарди въ одно время и поэть, и философъ-моралисть, и знаменитый филологъ. Слабый, хилый отъ природы, 16-ти-лётній юноша Джіакомо, самоучкою, настолько превосходно изучиль влассивовъ, пользуясь богатою библіотекою своего отца графа Мональдо, что собираетъ матеріалы для критическаго треко-латинскаго изданія "Жизнеописанія Плотича" Порфирія, "переводить Гезихія Милетскаго, комментируеть тексты, составляєть біографіи риторовъ II в. христіанской эры..., не останавливается предъ изученіемъ даже такихъ тяжеловъсныхъ и энцивлопедическихъ писателей, вакъ Юлій Африканъ", а затвиъ переводить стихотворнымъ размѣромъ Moretum Виргилія, идилліи Моска и Одиссею Гомера. Филологическія его работы, обратившія на себя вниманіе выдающихся ученыхъ, впослідствін учащаются: въ Рим'в онъ пишеть "Критическія зам'втки о трекъ ръчакъ Филона Александрійскаго", "Филологическое разсуждение о Платоновой "De Republica" и "Критическія п филологическія замівчанія къ хроникі Евсевія", а во время пребыванія въ Болонь в помъщаеть въ миланскомъ журналь Nuivo Ricoglitore "Переводъ въ стихахъ сатиры Симонида на женщинъ", "Переводъ отрывка изъ Ксенофонта", полготовморали", комментируетъ произведенія Петрарки, переводитъ "Основанія стонцизма" Эпиктета. И въ тоже время Джіакомо Леопарди является творцемъ такихъ произведеній, какъ философско-поэтическія Орегеttе morali, Canti и другія подобныя. Собственно, только въ этихъ произведеніяхъ выражается истинный духъ и направленіе Леопарди, филологическія же работы онъ часто предпринималь по заказу для обезпеченія себя матеріально. Самъ онъ свою гордость полагаль не въ учено-филологическихъ работахъ, а въ свободномъ творчествъ, гдъ открыть полный просторъ живой фантазіи и обнаруженію лерическаго чувства.

Не безъ вліянія личныхъ субъективныхъ страданій сложилась у Леопарди его пессимистическая теорія, которую авторъ затвиъ вратво излагаетъ,-по большей части буквальними выдержвами изъ сочиненій разсматриваемаго писателя. Сущность этой теоріи такова. Всявое существованіе, вавъ частное, такъ и взятое въ совокупности, есть зло, страданіе. Всв вещи суствы, ничтожны и единственная истинная реальность---это смерть, въ воторой неутомимо поспътають всъ существа. "Зачвиъ-спрашиваеть Леонарди-горать всв небесныя свётная? Къ чему служать безконечныя воздушныя пространства и неизмфримая глубина небесъ? И самъ а-что я такое? Размышляя надъ этимъ, я все же для необъятной все-Јенной, для бевчисленныхъ ея обитателей, для двятельности и движенія небесныхъ тіль и вемныхъ организмовъ, неустанно вращающихся и возвращающихся въ своей исходной точей, не могу подыскать ни целя, ни пользы"... Никакихъ сущностей (enti), сверхъестественныхъ даятелей, признаваемыхъ иногнии, на самомъ деле не существуетъ. Есть только вечная, неуничтожники матерія, какъ начало пассивное, и присущая ей сила, или, върнъе, нъсколько силь, какъ начало активное. Волнуя и безпрестанно изміння матерію, сила творить разнообразныя существа и затёмь ихъ уничтожаетъ, со-Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1892 т.

Digitized by Google

зидая изъ входившей въ нихъ матеріи новыя существа. Природа, неумолимый рокъ, --- это божество Леопарди, обращается съ произведенными ею существами, какъ злёйшая мачиха: она ихъ бьеть и гнететь, терзаеть и мучить, и въ этихъ ся дъйствіяхъ нельзя открыть никакого смысла и цёли. Стремленіе въ счастію, составляющее коренное свойство человіческой природы и единственно привязывающее человека къ жизни, решительно недостижимо; неть даже такого частнаго блага, которое могло бы доставить человъку относительное самоудовлетвореніе. Единственное спасеніе отъ бідственности и страданій представляется въ добровольномъ отреченіи отъ жизни чрезъ самоубійство; въ возможности во всякое время разстаться съ жизнію человёкъ находить дучшее утёшеніе и подкръпленіе среди тяготъющихъ надъ нимъ несчастій. Примывая въ этомъ пункте своей теоріи къ стоикамъ, Леопарди повторяеть также ихъ ученіе, когда высшею житейсвою мудростію считаеть поворность судьбі, сповойствіе, отречение отъ всяваго стремления въ счастию и отъ возможности избёгнуть несчастія. Указанный раньше разумный выходъ изъ жизни путемъ самоубійства закрываетъ, впрочемъ, человъку "размышленіе". Людямъ вообще далеко лучше жилось бы, если бы, по ихъ же собственной настоятельной просьбъ, Зевсъ не послалъ на вемлю "истину", которая со всею ясностію раскрыла бідственность человіческаго существованія и уничтожила тё прекрасныя драгоцівным иллювій, каковы добродътель, слава, патріотизмъ, которыми человъчество жило въ младенческую свою пору. Всъ блага, доставляемыя современною цивилизацією, приврачны и ничтожны, и елвали мыслимо измъненіе коренныхъ условій соціальной жизни человъчества, пока себялюбивое стремленіе въ личному счастію и довольству будеть являться исвлючительнымъ мотивомъ нашихъ действій. Всегда въ этомъ случав-говорить Леопарди-"истинная доблесть будеть преследуема ненавистью, влеветою и завистью; сильные будуть пожирать

слабыхъ; неимущіе будутъ льстивыми рабами богачей; великодушный человіческій родъ, нисколько не стісняясь, будетъ обагрять руки въ драгоцінной крови своихъ братьевъ... Нахальная дерзость, ложь, посредственность будутъ царить побідоносно; всякій, заручившійся силою или властію, будетъ ими злоупотреблять, не взирая ни на какія формы правленія (стр. 228. 229)".

Въ послъдней главь своего труда г. Штейнъ дълаетъ творчества Леопарди. въкоторыя замъчанія относительно Прежде всего онъ отмъчаетъ сходство и различіе между Шопенгауеромъ и Леопарди. Нъмецкій философъ и италіанскій поэть-мыслитель одинавово считають зло явленіемъ общеміровымъ: объективное, безличное зло прониваетъ всъ ступени бытія, и нътъ существа, котораго оно не затрогивало би. Но тогда какъ Шопенгачеръ утверждаетъ свой пессимизмъ на метафизической основъ, Леопарди просто констатируеть только фактъ всеобщаго зла въ мірѣ, не пусваясь при этомъ въ трансцендентальныя разсужденія 1). Различіе между обонми мыслителями видно и въ изложеніи ими своего ученія: стиль Леопарди сухъ, холоденъ, вполив серіозенъ, Шопенгауеръ же, по выраженію Де-Санктиса, "неудержимо краснорфчивъ, богатъ, цвфтистъ, живъ... онъ забавляетъ, тфшится самъ".-Если теперь поставить вопросъ, можно ли ученіе Джіакомо Леопарди признать философскимъ, то на этотъ вопросъ нужно дать утвердительный отвътъ. Г. Штейнъ не соглашается съ теми изследователями (Де-Санктисъ, Буше-

<sup>1)</sup> Однако самъ авторъ на стран. 251 говорить: "Абсолють или вещь въ себъ, которую Шопенгауеръ именуетъ "волею", а Деопарди "силой", присущею матерія,—составляють необъяснимое, белучастное въ явленіямъ, происходящимъ во времени пространствъ, недоступное познавію, таниственное и что и противо-полагается всему сущему, которое, распадаясь по смерти на элементи матерія, обращается въ ничто". Значитъ, теорія Леопарди не чужда метафизическию базиса; отвергая бытіе сущностей, самъ Леопарди признаетъ существовавіе изкогорой непознаваемой "вещи въ себъ"...

Леклеркъ, Оларъ, Плюммахеръ), которые ставять въ вину Леопарди отсутствіе у него умозрительной способности, незаконченность, бездовазательность и субъективность его ученія. Пессимистическая теорія графа Дж. Леопарди, правда, не есть результать метафизической дедукціи, но это объясняется недовъріемъ италівнскаго писателя ко всякой метафизикъ, а такъ равно тъмъ, что его ученіе составляетъ нъкоторымъ образомъ протестъ противъ господствовавшаго въ то время въ Италіи туманнаго идеализма; незаконченность ученія Леопарди вполив понятна, если взять во вниманіе его раннюю смерть, не повволившую ему вообще завершить свои литературные замыслы; бездоказательность извёстнаго ученія не утверждается еще твиъ, что писатель не любитъ прибъгать въ цитатамъ и указывать тв конкретные случаи, на которыхъ онъ построяетъ свои обобщенія; что касается, навонецъ, субъективности ученія Дж. Леопарди, то самъ онъ говорить, что хотя его Operette morali отражають индивидуальную меланхолію, но "жалобы его, какъ общія всёмъ, повторить каждое человическое сердце".

Книга г. Штейна, вообще говоря, является полезною въ нашей литературв и отъ начала до конца читается съ живымъ интересомъ. При относительной полнотв своего содержанія, она написана хорошимъ изыкомъ, а выдержки изъ произведеній италіанскаго поэта—пессимиста, которымя она такъ обилуетъ, переведены безукоризненно и даже во многихъ мъстахъ изящно:

Д. Богдашевскій.

### ОТЧЕТЪ

## Церновно-археологического Общества при Кіевсной духовной Академіи

за 1891 годъ.

#### 1. Составъ Общества.

Церковно-археологическое Общество при Кіевской духовной Академіи, состоящее подъ повровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Великаго Княза Владиміра Александровича, къ концу 1890 года составляли: Попечитель Общества, Высокопреосвященнъйшій Платонъ, митрополитъ Кіевскій и Галицкій; предсъдатель, ректоръ Кіевской духовной Академіи Преосвященный Сильвестръ, Епископъ Каневскій, первый викарій Кіевской епархіи, 34 почетныхъ члена, 96 дъйствительныхъ членовъ и 34 члена—корреспондента, всего 167 лицъ.

Въ теченіи 1891 года послёдовали слёдующія перемёны въ составів Общества. Скончались: Попечитель Общества, Высокопреосвященній Платонъ, митрополить Кіевскій и Галицкій; почетные члены,—преосвященный Серапіонъ, Епископъ Екатеринославскій и Таганрогскій, и дійствительный статскій совітникъ Амвросій Порфиріевичъ Добротворскій; дійствительшье члены Преосвященный Поликарпъ, Епископъ Екатерин-

бургскій и Ирбитскій, намістникъ Троице-Сергіевой лавры архимандрить Леонидъ и бывшій Ярославскій городской голова Н. А. Вахромъевъ, и признаны сложившими съ себя званіе два члена-корреспондента. Вступили въ составъ Общества: Высокопреосвященный Іоанникій, митрополить Кіевскій и Галицкій въ званіи Попечителя Общества; въ почетные члены: сенаторъ, тайный совътникъ Димитрій Александровичъ Ровинскій, и переименованный изъ действительныхъ членовъ дъйствительный статскій совътникъ Николай Александровичь Леопардовъ; въ дъйствительные члены: д. с. с. И. О. Бурачковъ, д. с. с. А. И. Хойнацкій, доценть Кіевской дух. Академін Ө. И. Титовъ, секретарь Совъта Кіевской дух. Академін З. Н. Моралевичъ и переименованъ изъ членовъ-корреспондентовъ въ действительные священникъ с. Новокарагачъ, . Измаиловскаго у., бесарабской губ., І. Я. Галушко; и въ члены-корреспонденты: преподаватель Кишивевской дух. Семинаріи А. Г. Стадпицвій и Н. Ф. Бъляшевскій. Кромъ того, одно лицо возстановлено въ званін дійствительнаго члена Общества.

Затемъ, въ вонцу отчетнаго года состояло, кроме председателя; почетныхъ членовъ 34, действительныхъ членовъ 89 и членовъ-корреспондентовъ 33,—всего 168 лицъ.

### И. Приращеніе музея и библіотеки его.

Вь теченіи 1891 года въ Церковно-археологическій музей и библіотеку его поступили слідующія пожертвованія и отъ слідующих учрежденій и лицъ 1):

Отъ Хорватскаго археологическаго Общества въ Загребъ Viestnik сего Общества за 1891 годъ, въ четырехъ выпускахъ.

Отъ Ростовскаго музея церковныхъ древностей Отчетъ сего музея за 1888 и 1889 годы, Москва, 1890 года.

<sup>1)</sup> Пожертвованія перечасляются из хронологическом порядка поступленія, причема разновременных пожертвованія одного и того же учрежденія и лица обозначаются вибста.

Отъ Одесской городской публичной библіотеки "Новороссійскій Календарь на 1891 годъ" и тоже на 1892 годъ, Одесса, 1890 и 1891 гг.

Оть действительнаго члена, Преосвященнаго Анатолія, Епископа Уманскаго, третьяго викарія кієвской епархіи, коронаціонный рубль 1883 года.

Отъ товарища предсёдателя, каседральнаго протогерея Кіево-Софійскаго собора П. Г. Лебединцева: большая свинцевая вислая печать, съ изображеніемъ на неиспорченной лицевой сторонъ византійскаго императора или русскаго княвя и съ остатками надписи, начинающейся буквою В, и кусокъ вирпичной владки изъ фундамента на погостъ бывшаго Горданскаго Николаевскаго женскаго монастыря, существовавшаго до конца прошлаго стольтія, по Кирилловской улицъ, рядомъ съ Горданскимъ Богословскимъ монастыремъ, не доходя Кіево-Кирилловскаго монастыря.

Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Астраханской Гостинно-Николаевской церкви, протойерея Г. Покровскаго серебряныя копъечки три Михаила Өеодоровича и одна Алексъя Михайловича.

Оть действительнаго члена, преподавателя Одесской духовной Семинаріи Л. С. Мацевна: медная груша или дуля,
какъ орудіе пытки, съ литыми изображеніями на сохранившихся двухъ частяхъ Өемиды и палача, отрубающаго секирой голову преступнику, а на желевной рукоятке—магдебургскаго герба, XVI века, полученная изъ села Грушевки, близъ
и. Нововоронцовки, херсонской губ.; изображеніе Бердичевской иконы Богородицы, увенчанной папою Бенедиктомъ XIV,
на холсте; большой портреть императрицы Екатерины II на
холсте; медный дукачъ, представляющій копію съ медали на
восшествіе Екатерины II на престоль 1762 года; бельгійскій
талеръ 1648 года и русско-польская монета 1839 года; универсаль гетмана Скоропадскаго, 1713 года, г. Кіеву объ освобожденіи мещанъ отъ питейныхъ и быдловыхъ попілнить;

ирмологій руковисный съ личейными метами, конца XVII візка, безь начала и конца; уніатскій печатный требникь XVIII в., безь выходнаго листа, ін 8-о; Письма Декарта, изданныя въ Парижів въ 1657 году въ двухъ томахъ, ін 4-о; Zbor ротглевніеувлусь міадотності, Игнатія Красицваго, т. І, варшавской печати конца XVIII візва; Сто четыре священныя исторіи Ветхаго и Новаго Завіта, Іоанна І'ибнера, Москва, 1803 г., "Поученія на блаженства евангельскія" священника, Іоанна Енакієвича, Акиерманъ, 1884 г.; "Перенесеніе частицы мощей св. великомученика Іоанна Новаго, изъ Сочавы, въ Австріи, въ Аккерманъ, бессарабской губерніи", Одесса, 1884 г.; "Сказаніе о семи священномученикахъ Херсонскихъ и бывшей ихъ паствів", Одесса, 1885 года.

Отъ дъйствительнаго члена, А. А. Титова фотографическій снимовъ съ гравированной конклюзіи въ честь св. Димитрія Ростовскаго, поднесенной ему Московскою Академією въ 1707 году; "Сибирь въ XVII въкъ, — сборникъ старинныхъ русскихъ статей о Сибири и прилежащихъ въ ней земляхъ", Москва 1890 г.; "Труды Ярославской губернской ученой Архивной Коммисіи", выпускъ І, Москва, 1890 года.

Отъ члена—кореспондента, свящевника Луцкаго собора Ө. Савлучинскаго, "Отчетъ о дъятельности Луцкаго Православнаго Крестовоздвиженскаго Братства за 1889—90 г.", Кіевъ, 1890 года.

Отъ члена—корреспондента, чиновника канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора А. Ф. Новицкаго: древняя Херсонесская бронзовая монета, десять мідныхъ византійскихъ неясныхъ монеть, серебряная монета Альберга Валленштейна 1630 г. в четыре серебряныя польскія монеты XVI и XVII віковъ.

Изъ Богоявленской церкви с. Шентуховки, Льговскаго у., Курской губ., чрезъ священника Вас. Логтинова, деревянный поволоченный двуглавый орелъ, XVII выка.

Отъ Императорской Археологической Коммиссии старин-

ная кожаная обувь, майденная въ 1888 году въ Кіевъ на Звъринцъ, въ пещеръ, обнаруженной на городской землъ; два серебряныхъ шейныхъ обруча (гривны), найденные въ 1888 году въ вятской губернів, глазовскомъ уъздъ, волости и деревни Лудошурской; пятнадцать серебряныхъ австрійскихъ, прусскихъ и польскихъ монетъ половины XVII въка, найденныхъ въ 1868 году въ г. Липовцъ, Кіевской губернів; сто четырнадцать прусскихъ, шведскихъ и польскихъ серебряныхъ монетъ, преимущественно пестигрошовиковъ, XVI, XVII и XVIII вв., найденныхъ крестьянкою села Машева, владиміроволинскаго у., вольнской губернів.

Отъ редакція газеты "Славянскія Изебстія" газета сія за 1891 годъ.

Отъ Далматскаго Археологическаго Мувея въ Сплътъ Bulletino di Archeologia e Storia Dalmata за 1890 годъ № 12 и за 1891 годъ № 2, 4, 5, 7, 10 и 11.

Оть Тамбовской ученой архивной Коммиссіи "Изв'єстія" сей Коммиссіи, выпуски XXX и XXXI, Тамбовъ, 1890 и 1891 г.г.

Отъ Таврической Ученой архивной Коммиссіи "Изв'єстій" сей Коммиссіи №№ 11—13, Симферополь, 1891 г.

Отъ Разанской Ученой архивной Коммиссіи "Труди" сей Коммиссія, тома V-го №№ 8—12, и тома VI-го № 1—5, Разань, 1890 и 1891 г.г.

Отъ Орловской Ученой архивной Коммисіи "Труды" сей Коммиссіи за 1890 годъ выпускъ 4-й и за 1891 годъ выпускъ 1, Орелъ, 1890 и 1891 г.г.

Отъ почетнаго члена, сенатора, т. с. Д. А. Ровинскаго: переизданный имъ "Бувварь славенороссійскихъ писменъ уставныхъ и скорописныхъ", изготовленный іеромонахомъ Каріономъ Истоминымъ для обученія царевича Алексъя Петровича въ 1699 году и гравированный Леонтіемъ Бунинымъ; восемь фототипическихъ снижковъ съ картинъ, изображающихъ самозванца и Марину Мившекъ въ 1605 году въ

Москвъ, съ подлинивовъ, находящихся въ м. Вишневцъ, Кременецкаго у., волынской губерніи.

Отъ дъйствительнаго члена, намъстника Троице-Сергіевой Лавры архимандрита Леонида: Библіографическія равысканія въ области древнъйшаго періода славянской письменности ІХ—Х вв.", Москва, 1890 г.; "Святая Русь или свъдънія о всёхъ святыхъ и подвижникахъ благочестія на Руси до XVIII въка", С.-Петербургъ, 1891 г.

Отъ дъйствительнаго члена, Инспектора Рижской дух. Семинаріи И. И. Вознесенскаго составленныя имъ сочиненія: "О церковномъ пъніи провославной греко-россійской церкви, большой и малый знаменный роспъвъ", выпускъ І, изданіе 2, Рига, 1890 г.; "Осмигласные роспъвы трехъ послъднихъ въковъ православной Русской церкви, —Болгарскій роспъвъ", Кіевъ, 1891 г.; "О современныхъ намъ нуждахъ и задачахъ русскаго церковнаго пънія", Рига, 1891 года.

Отъ дъйствительнаго члена Н. П. Чернева: мъдная крестоносческая монета. Танкреда, князя Галилен (1101—1103, 1111 г. по Р. Хр), серебряная Нимвегенская монета, 1585 г., мъдная трансильванская и "Церковная Археологія",—литографическія лекціи, читанныя студентамъ С.-Петербургской дух. Академіи въ 1887/8 году Н. В. Покровскимъ.

Отъ дъйствительнаго члена, совътника Курскаго губернскаго Правленія Т. І. Вержбицкаго: иять серебряныхъ крестиковъ, изъ коихъ одинъ XVI въка найденъ въ мъловой горъ въ Курскъ; иять мъднихъ крестовъ; средная часть серебрянаго складня съ изображеніемъ Богородицы скорбящихъ радости; двънадцать мъдныхъ образковъ и складней; три серебряныя и одна цинковая русскія медали; восемнадцать монетъ, изъ коихъ одна серебряная римская, Коммода (180—1890 г. по Р. Хр.), одна византійская серебряная XII—XIII в., найденная на поляхъ близъ г. Обояни, курской губ.; девять восточныхъ серебряныхъ и семь западно-свропейскихъ, американскихъ и ливо-эстоновихъ; два фотографическихъ

сника съ памятника И. О. Богдановичу, находящагося въг. Курскъ на Всесвятскомъ кладбищъ; "Полууставъ" кіевской печати, съ гравюрой 1630 г.; "Треакаенстный Молитвословъ" черниговской печати 1698 г.; "Акаенсты всеседмичнін" кіевской печати 1706 года; "Служба и житіе св. Николая Чудотворца", безъ начала, повидимому кіевской печати 1738 года; "Служба явленію неоны пресв. Богородицы Тихфинскія", С.-Петербургъ, 1794 г.; "Полидора Виргилія Урбинскаго о первыхъ изобрътательхъ встхъ вещей", ч. 2, Москва, 1782 г. "Древняя Россійская Вивліовика", Новикова, изд. 2, ч. 2, Москва, 1788 г.; "Нъкоторыя черты о внутренней церкви", С.-Петербургъ, 1801 года.

Отъ помъщика Курской губерніи Сергья Николаевича Шинта: двъ терракоттовыя египетскія статуетки, повидимому Озириса; точильный камень, каменный кельть, два метательных камня, глиняная пряслица, три черецка отъ глиняной посуды, жельзное долото, жельзная двурогая вилка и жельзная фибула или застежка,—повидимому изъ курганныхъ раскоповъ; эмальированный мъдный образовъ св. Николая Можайскаго, XVI въка; шесть свитковъ рукописныхъ столбцевъ XVII въка, касающихся заселенія Слободской украины; восемь медалей и жетоновъ западно-еврейскихъ и русскихъ, изъ коихъ два серебряные; 1925 золотыхъ, серебряныхъ в преимущественно бронзовыхъ и мъдныхъ монетъ греческихъ, римскихъ, византійскихъ, западно-европейскихъ, польскихъ, русскихъ и восточныхъ.

Отъ Императорскаго Одесскаго Общества исторіи и древностей отчеть сего Общества за  $18^{89}/_{90}$  годъ.

Отъ члена—корреспондента, священника С.-Петербургскаго Исакіевскаго собора, И. К. Херсонскаго— "Костромская Старина.—Сборникъ, издаваемый Костромской Ученой архивной Коммиссіей", выпускъ 1, Кострома, 1890 года.

Отъ священника села Казанки, елисаветградскаго у., Херсонской губ., Сим. Сербина, вывезенная его предками изъ Сербін гретесная нотная рукопись XVII віка, заключающая стихиры на всі восемь гласовъ, іп 8-о.

Отъ лица, пожелавшаго остаться неизвъстнымъ,—гравированный портретъ "Веливаго Князя Александра Николаевича, наслъдника Всероссійского престола, грав. А. Грачовъ".

Отъ дъйствительнаго члена, Преосвященнаго Акакія, Епископа Елисаветградскаго, втораго Викарія Херсонской епархів: Торос адамує ката Латічом ісрусалимскаго патріарха Досизея, 1698 года, въ листъ; рукописная Theologia, преподанная въ Москонской Академіи въ 1749 и слъдующихъ годахъ, въ листъ; восемь мъдныхъ русскихъ монетъ второй половины XVIII въка.

Отъ почетнаго члена, д. с. с. Н. Леопардова: грубая глинаная статуства, изображающая человіческую фигуру, бронзовая фибула, серебряное кольцо, свинцовый дискъ и точильный брусовъ изъ находовъ на Княжей горь, близъ г. Канева, Кіевской губ.; глиняная птичка, бронзовое кольпо и кусокъ точильнаго бруска изъ находокъ въ селе Мазепинцахъ, Кіенской губ.; цинковые потиръ и дароносица изъ села Пески Лохвицкаго у., Полтавской губ.; деревянная икона Благовъщенія малорусскаго письма XVIII віка; два міздныхъ образка Страстной Богородицы и преподобнаго Тихона (Луховскаго); рукописныя "Поученія митрополита Димитрія Ростовскаго", заключающія въ себі недільныя проповіди. XVIII в., въ листъ, изъ вятской (губернів; издаваемый жертвователемъ "Сборнивъ снимвовъ съ предметовъ древности, находящихся въ Кіевъ въ частныхъ рукахъ", выпуски III-IV. и серін второй выпускъ І, Кіевъ, 1891 года.

Огъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Академіи Н. М. Дроздова: мъдная деньга 1706 г., найденная въ Кіевъ, въ Кудрявскомъ переулкъ, и гравированная "Картина или краткое изображеніе Россійской Имперіи", 1831 года, на листъ.

Отъ дъйствительнаго члена, д. с. с. М. И. Городепнаго:

литографическій портреть Кіевскаго митрополита Іосифа II Нелюбовича—Тукальскаго, "Синхронистическая таблица древних вняжествь западно-русскаго врая", карта Подолін, общій видь г. Каменца-Подольскаго и грамота князя Юрія Коріатовича смотричскому доминиканскому монастырю 1375 года (хромолитографія).

Отъ кандидата богословія П. Оомина—"Дополненіе къ очерку славяно-русской библіографіи В. М. Ундольскаго", Я Головацкаго, С.-Петербургъ, 1874 года.

Отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества: седьмой Отчетъ сего Общества за 1888—1890 годы; "Очервъ дъятельности Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества за 1881—1890 годы; "Православный Палестинскій Сборникъ", выпуски 25, 32, 33, 35 и 36; "Сообщенія" сего Общества, томъ И, С.-Петербургъ. 1891 года.

Отъ Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества: Записки сего Общества, тома V, выпускъ 1 и 2; "Записки восточнаго отдёленія" сего Общества тома V-го выпуски I—IV; Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini Латышева, vol. II, Petropoli, 1890.

Отъ Подольскаго Епархіальнаго Историко-Статистическаго Комитета: отчеть его и состоящаго при немъ Древнехранилища за 1890 годъ; пятый выпускъ "Трудовъ" сего Комитета, Каменецъ-Подольскъ, 1890—1891 г.г.

Отъ почетнаго члена, Директора Пиператорской Публичной Вибліотеки, члена Государственнаго Совъта и Академика А. Ө. Бычкова брошюра: "Письма митрополита Московскаго Филарета, хранящіяся въ собраніи автографовъ Императорской Публичной Библіотеки", С.-Петербургъ, 1891 года.

Отъ Почетнаго члена, председателя Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества, графини П. С. Уваровой — фотографическій снимовъ съ восьмиконечнаго деревяннаго креста въ серебряномъ окладѣ и съ чеканными изображеніями страстей Христовыхъ, хранящагося въ родѣ Голохвастовыхъ и имѣющаго значеніе при сравнительномъ изученіи креста преподобнаго Сергія Радонежскаго съ датой 1380 года.

Отъ Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества—первый томь "Трудовъ восьмаго археологическаго съвзда въ Московъ 1890 г.", С.Петербургъ, 1892.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Академіи Н. И. Петрова переданный ему дъйствительнымъ тайнымъ совътникомъ П. Н. Батюшковымъ серебряный медальонъ съ частицею мощей св. епископа Менодія, полученный въ 1840-хъ годахъ родственникомъ г-жи Батюшковой, бывшимъ совътникомъ русскаго посольства въ Римъ П. И. Кривцовымъ, отъ папы Григорія XVI, съ печатнымъ удостовъреніемъ о подлинности мощей.

Отъ Почетнаго члена, дъйствительнаго тайнаго совътника П. Н. Батюшкова изданная имъ, съ Высочайшаго со-изволенія, при Министерствъ внутреннихъ дълъ, книга—, Подолія,—Историческое описаніе", С.Петербургъ, 1891.

Отъ члена-корреспондента, священника села Подгорецъ, кіевскаго у., А. Каменскаго полотняный подризникъ съ чернымъ шитьемъ.

Отъ учителя Велико-Мотовиловскаго народнаго училища, васильковскаго у., віевской губ., Ө. Трачевскаго рукописный "Аканистникъ" XVIII в., in 8-о.

Отъ учителя Стародубскаго духовнаго училища, черниговской епархін, Е. А. Курчинскаго "Наука кабалистическая Раймунда Люллія" въ русскомъ переводъ, рукопись XVII в., in 4-о, полученная изъ села Воньковецъ, ушицкаго у., подольской губерніи.

Отъ преподавателя Кіевской духовной Семинарім, іеро-

монаха Іоаннивія (Ефремова) рукописный греческій нотный Ачоξантаріон, XVIII віка.

Отъ студента Кієвской дух. Авадемін А. Колтоновскаго серебряная римская монета Коммода, 183 г. по Р. Хр., найденная будтобы въ селъ Поташанской Будъ, каневскаго у., Кієвской губернін.

Отъ окончившаго курсъ воспитанника Кіевской дух. Семинарім ІІ. Дзбановскаго серебряная римская монета Марка Аврелія (161—180 г. по Р. Хр.), найденная на хуторѣ близъ села Шулякъ, таращанскаго у., Кіевской губерніи.

Отъ дъйствительнаго члена, священника села Новокарагачъ, измаилскаго у., бессарабской губ., И. Я. Галушко—серебряный рубль Петра Великаго 1721 года и мъдная копъйка его же, 1713 года.

Отъ Одесской городской Публичной Библіотеки отчетъ ея за 1890 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, Преосвященнаго Іосифа, Епископа Брестскаго, викарія литовской епархіи—фотографическій видъ православной церкви въ м. Друскеникахъ, гродненской губерніи.

Отъ Инспектора Тифлисской дух. Семинаріи, соборнаго ісромонаха Ниванора, его брошюра— "Блаженный Фотій, патріархъ Константинопольскій", Тифлисъ, 1891 г.

Отъ дъйствительнаго члена, предсъдателя віевскаго съъзда мировыхъ судей, д. с. с. А. И. Хойнацкаго, чрезъ профессора Кіевской дух. Академіи И. И. Малышевскаго, третій томъ рукописной исторіи о Петръ Великомъ, завлючающій V и VI части ея, XVIII въка, изъ библіотеки покойнаго профессора Кіевскаго Университета Иванишева, іп 8-о.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Московскаго Университета А. С. Павлова его брошюра "По поводу нъвоторыхъ недоумъній въ наукъ православнаго церковнаго права", Москва, 1891 года.



Отъ члена Кієвской Судебной Палаты М. В. Сурина мёдный восьмиконечный престикъ XVIII вёка.

Отъ преподавателя Подольской дух. Семинаріи, священника І. Шиповича его брошюра "Рожецкій или Микулинскій монастырь", Каменецъ-Подольскъ, 1891 года.

Отъ псаломщика станицы Голубинской, Области Войска Донскаго, В. Тростянскаго пять серебряныхъ копъечевъ царя Михаила Өеодоровича.

Изъ Канцеляріи Военно-ученаго Комитета "Каталогъ Московскаго отдёленія общаго отдёленія главнаго штаба", выпускъ 2-й, С.-Петербургъ, 1891 года.

Отъ студента Кіевской дух. Авадеміи Халеби зубъ неизвъстнаго животнаго изъ числа находимыхъ въ Іерусалимъ въ строительномъ вамнъ.

Отъ псаломщика села Шукайводы, уманскаго у., Кіевской губернін, П. Недзельницкаго дві серебряныя прусскія монеты Фридриха Вильгельма, 1682 и 1683 г.г., найденныя въ землі возлі м. Ильинецъ, Липовецкаго у., кіевской губ.

Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля русской церкви въ Будапештъ, протојерея Ө. Н. Кардасевича:—сербская мъсячная минея венеціанской печати 1538 года съ миньятюрами, и Theologia moralis језуита Павла Лаймана, Венеція, 1726 г., въ листъ.

Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Одесской Успенской первви, протојерея Мих. Запольскаго письмо Московскаго митрополита Филарета къ Херсонскому архіепископу Димитрію, отъ 17 марта 1855 г., съ просъбою о помощи какому-то семейству.

Отъ влючаря Иркутскаго каседральнаго собора, священника Миліа Чефранова: тибетская лубочная гравированная молитва; "Бурятскія сказанія и повърья, собранныя Н. М. Хангаловымъ и о. Н. Затопляевымъ , Иркутскъ, 1889 г.;

"Огласительное поучение готовящимся въ св. причащению язычникамъ", Иркутскъ, 1890 г.

Оть дъйствительнаго члена, генераль-лейтенанта свиты Его Величества, графа Гр. А. Милорадовича: два шелковыхъ воздуха съ шитыми изображеніями, изъ Воскресенской перкви м. Любеча, XVII въка; миньятюрные фотографическіе портреты кіевскаго митрополита Арсенія и Херсонскаго архіенископа Иннокентія; изданные жертвователемъ листки мозитвъ и двъ телеграммы Государыни Императрицы графу и графинъ Милорадовичамъ.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Авадеміи П. А. Лашкарева—мъдный дукачъ съ изображеніями св. Параскевія Пятницы и императрицы Екатерины II.

Отъ дъйствительнаго члена, Секретаря Херсонскаго губерискаго Статистическаго Комитета В. И. Гошкевича небольшая коллекція первобытныхъ древностей изъ числа найденвыхъ имъ на лъвомъ берегу Днапра, противъ Херсона, между г. Алешками и с. Голой-Пристанью, на такъ называемыхъ "кучугурахъ" или несчаныхъ буграхъ, а именно: 19 кремневыхъ наконечниковъ стралъ, 45 осколковъ кремневыхъ орудій, 3 бронзовыхъ наконечника стралъ и 28 черепковъ отъ глиняныхъ сосудовъ и въ числъ ихъ два куска ручекъ, повидимому, отъ амфоръ.

Отъ члена-корреспондента, преподавателя Кашиневской духовной Семинаріи Авк. Г. Стадницкаго: Ставленая священническая грамота Львовскаго уніатскаго епископа Леона Шептицкаго Симеону Зеленскому 17 августа 1786 г.; Письмо Рашковскаго протоіерея Петра Стефановича, 30 апръля 1777 г., къ пресвитеру Гидиримскому Григорію Перетятко о возсоединеніи съ православіемъ Гидиримской церкви; печатныя річи графа Ржевускаго и Оаддея Чацкаго при открытіи гимназіи въ Кієві 30 января 1812 года, и порядокъ открытія сей гимназіи.

Отъ учителя віевскаго реальнаго училища И. М. Маттруди Кіев. Дух. Акад. Т.І. 1892 г. 23

ченка, картина на холств, изображающая пеликана, кормящаго дътенышей мясомъ изъ своей груди, принадлежавшая священнику села Градижска, полтавской губерніи, Саввъ Доценко, который выбыль изъ числа воспитанниковъ Кіевской Академіи около 1817 года, и повидимому представляющая воспроизведеніе ръзнаго деревяннаго позолоченнаго пеликана на верху одной изъ уцъльвшихъ профессорскихъ кафедръстарой Кіевской Академіи.

Отъ дъйствительнаго члена, графа И. И. Толстаго— "Русскія древности въ памятникахъ искусства, издаваемыя графомъ И. Толстымъ и Н. Кондаковымъ", выпускъ IV, С.- Петербургъ, 1891 года, in 4-о.

Отъ дъйствительнаго члена, д. с. с. Пл. Ос. Бурачкова: деревянный складной иковописный иконостасецъ о пятнадцати створкахъ и съ четырьмя ярусами изображеній, въ мъдной оправъ, XVII въка; два рукописныхъ сборника второй половины XVII въка, изъ коихъ одинъ подписанъ рукою человъка боярина квязя Никиты Одоевскаго Өеодора Герасимова въ 1682 году, и рукописвые Олонецкіе отвъты іеромонаху Неофиту 1723 года, въ спискъ 1743 года.

Отъ дъйствительнаго члена, имспектора Московскаго Маріинскаго епархіальнаго женскаго училища, священника С. Булатова—первый выпускъ "Иллюстрированной полной популярной Библейской Энциклопедіи" архимандрита Никифора, Москва, 1891 года.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора С. Цетербургской духовной Академіи Н. В. Покровскаго его изслъдованіе "Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, преимущественно византійскихъ и русскихъ, съ 226 рисунками въ текстъ и 12 таблицами", С. Петербургъ, 1892.

Отъ соборнаго іеромонаха Троице-Сергіевой лавры Никона—"Житіе и подвиги преподобнаго и богоноснаго отца нашего Сергія, игумена Радонежскаго и всея Россій чудотворца", второе изданіе, Москва, 1891 года. Отъ преподавателя Полтавской дух. Семинаріи І. Ольмевскаго: бронзовый наконечникъ стрёлы, найденный въ харьковской губерніи, и серебряная римская монета императора Адріана, найденная крестьяниномъ на нолё м. Насташки, васильковскаго у., кіевской губерніи.

Отъ члена-корреспондента Н. Ф. Бъляшевскаго, изъ Пріорской церкви въ предмёстьи Кіева: свинцовыя дарохранительница, дароносица и три сосудца для елеосвященія, часть мёднаго посеребренаго кадила, чугунный и випарисный кресты, шелковые воздушекъ и поручи, семь брачныхъ вёнчиковъ, два мёдныхъ украшенія—вёроятно—отъ паникадила и двё мёдныя прорёзныя верхушки съ иниціалами Н. А. подъ короной, вёроятно отъ цеховыхъ значковъ.

Итого пожертвовано въ теченіи 1891 года, отъ 75-ти учрежденій и лицъ, въ церковно-археологическій музей и быбліотеку его:

#### а) въ музей:

| Памятниковъ церковной архитектуры, живописи,    |      |
|-------------------------------------------------|------|
| свульптуры, разной утвари и проч                | 58   |
| Медалей, жетоновъ и монетъ                      | 2139 |
| Религіозныхъ памятниковъ разныхъ народовъ и     |      |
| древнихъ памятниковъ военнаго и домашнято быта. | 130  |
| Автовъ, грамотъ, писемъ и т. п :                | 10   |
| Рукописей                                       | 11   |
| Старопечатных дерковно-славянских внигъ         | 7    |
| Гравюръ, чертежей, фотографич. снимковъ и т. п  | 16   |
| б) въ библіотену музея:                         |      |
| Книгъ и брошюръ                                 | 64   |
| Bcero                                           | 2435 |

Ивъ этихъ поступленій наиболье заслуживающими вниманія представляются следующія: а) по отдёлу памятниковъ цервовной архитектуры, живописи, скульптуры и проч.---кусовъ вирпичной владки изъ фундамента древняго Горданскаго женскаго монастыря въ Кіевв, полученный отъ каоедральнаго протојерея Кјево-Софійскаго Собора П. Г. Лебединцева; деревянный складной иконописный иконостасецъ XVII в. полученный отъ д. с. с. П. О. Бурачкова; серебряный медальонъ съ частицею мощей св. Медодія епископа, изъ Рима, переданный въ музей чрезъ д. т. с. П. Н. Батюпікова и профессора Н. И. Петрова; два телковых воздуха съ титыми нвображеніями, XVII в., изъ м. Любеча, черниговской губ., отъ графа Гр. А. Мялорадовича, и деревянный возолоченый двуглавый орель, XVII в., изъ церкви села Шептуховки, льговскаго у., Курской губ.; б) по отдёлу медалей жетоновъ и монеть-коллекція ихъ изъ 1933 экземпляровъ, значительно восполнившая собою музейныя коллекціи и поступившая въ музей отъ помъщика курской губерніи С. Н. Шмита; а изъ единичныхъ поступленій-римскія серебряныя монеты Адріана, Марка Аврелія и Коммода, найденныя въ васильковскомъ, Таращанскомъ и Каневскомъ убядахъ Кіевской губерніи, серебряная византійская монета XII-XIII в., найденная близъ г. Обояни, курской губерніи, и крестоносческая монета Танкреда, князя Галилеи, доставленная въ музей Н. П. Черневымъ; в) по отдёлу религіозныхъ памятниковъ разныхъ народовъ и древнихъ памятниковъ военнаго и домашняго быта-две терракоттовыя египетскія статуетки-отъ помъщика С. Н. Шмита; колленція первобытныхъ древностей, собранных членомъ В. И. Гошкевичемъ въ низовьяхъ Дибпра, противъ Херсона; нъсколько предметовъ изъ раскоповъ на Княжей горъ и въ селъ Мазепинцахъ, Кіевской губернін, отъ д. с. с. Н. А. Леопардова; большая свинцовая вислая печать съ изображениемъ византийского императора или русскаго князя, найденная въ Кіевъ и доставленная въ музей каоедральнымъ протојереемъ Кіево-Софійскаго Собора П. Г. Лебединцевымъ; два серебряныхъ шейныхъ обруча (гривны),

найдинные въ 1888 году въ ватской губерніи и присланные Императорскою Археологическою Коммиссією, и бронзовая груша или дуля для пытки, XVI в., полученная изъ Херсонской губерніи отъ Л. С. Мацьевича; г., по отдълу актовъ, грамотъ, писемъ и т. и. шесть свитковъ рукописныхъ столбцевъ XVII в., касающихся заселенія Слободской Украины и переданныхъ въ музей помъщикомъ С. Н. Шмитомъ; д) по отдълу рукописей—"Наука Каббалистическая Раймунда Люллія", въ русскомъ переводъ XVII въка, изъ села Воньковецъ, умицкаго у., Подольской губерніи; два рукописыхъ сборника второй половины XVII в., полученные отъ д. с. с. П. О. Бурачкова, и третій томъ рукописной исторіи о Петръ Великомъ, второй половины XVIII в., полученный отъ предсъдателя Кіевскаго съъзда мировыхъ судей, д. с. с. А. И. Хойнапкаго.

Въ совокупности съ поступленіями предыдущихъ годовъ коллекціи Общества къ 1 января 1892 года должны были представлять слёдующую численность:

#### а) по музею:

| Церковныхъ памятниковъ архи         | текту | pы, | ж | и во | пис | u, |        |
|-------------------------------------|-------|-----|---|------|-----|----|--------|
| ванія, скульптуры, разной утвари    | e T.  | u.  |   |      |     |    | 2,362  |
| Памятниковъ нецерковныхъ.           |       |     |   |      |     |    | 15,004 |
| Фотографических снижовъ, г          |       |     |   |      |     |    |        |
| сокъ, гравюръ, чертежей и т. п.     |       |     |   |      |     |    | 3,228  |
| Актовъ, грамотъ, писемъ и т. п      |       |     |   |      |     |    | 1,430  |
| Рукописей                           |       |     |   |      |     |    | 1,016  |
| Старопечатных церковно-славян       |       |     |   |      |     |    |        |
| б) по библіотека<br>Книгь и брошюрь |       |     | • | •    | •   | •  | 1,529  |
| • •                                 |       |     |   |      |     |    |        |
|                                     | Bcei  | O'  |   |      |     |    | 25,594 |

Въ отчетномъ году продолжались начатое прежде новое распредъление предметовъ въ музей и составление новаго указателя музея.

Въ учебное время, по воскресеньямъ, церковно-археологическій музей открываемъ быль съ 12 до 2-хъ часовъ по полудии для членовъ Общества, студентовъ Авадеміи и сторонней публики, подъ наблюдениеть завъдующаго музеемъ, а въ особихъ случаяхъ и въ другіе дии. Въ числів почетныхъ посвтителей музея были: преосвященный Антоній, Епископъ Выборгскій, ректоръ С.-Петербургской дух. Авадемін; Предсъдатель духовно-учебнаго Комитета при св. Синодъ, протоіерей Парвовъ; доминиванецъ патеръ Винченца Ванутелли; Roze de Villereau, гофмейстеръ Нечаевъ - Мальцовъ, графъ Стенбовъ-Ферморъ, ректоръ Кіевскаго университета О. Я. Фортинскій и др. Весьма часто посвіцали музей воспитанники Кіевской дух. Семинаріи, а 10-го іюня посвтило музей Жмеринское двухилассное народное училище въ цёломъ его составъ. Обращались въ музей съ просъбами о высылкъ на время предметовъ, или за копіями, выписками и справками: Румынская Академія, Подольскій Епархіальный историкостатистическій Комитеть, православное Владиміро-вольнское Братство, д. т. с. П. Н. Батюшковъ, д. с. с. М. И. Городецвій; профессора университетовь Московскаго В. Миллерь, Кіевскаго П. Владиміровъ, Ю. Кулаковскій и А. Сонни, и Одесскаго В. Мочульскій; археологи д. с. с. Н. А. Леопардовъ, Н. И. Черневъ, А. А. Титовъ и Н. Ф. Бълашевскій; художникъ Свъдомскій; И. И. Вознесенскій, В. И. Гошкевичъ. Я. И. Горожанскій, г. Лящевко и др.

### III. Занятія Общества.

Въ теченіи 1891 года было 10 засъданій церковно-археологическаго Общества, а именно: 21 января, 18 февраля, 18 марта, 8 апръля, 11 іюня, 19 августа, 16 сентября, 18 октября, 11 ноабря и 17 декабря. На нихъ, кромъ заслушанія и різшенія обычных текущих діль, обсуждались вопросы: объ исправленіи трехъ желівныхъ дверей и о закладкъ вирпичемъ четвертой двери въ позднъйшихъ пристройвахъ въ веливой церкви Кіево-печерской лавры, и о проэкть передыловь вы каневской соборной церкви, построенной въ XII въкъ великимъ княземъ Всеволодомъ Ольговичемъ. На . тахъ же засъданіяхъ Общества прочитанъ быль отчеть церковноархеологического Общества за 1890 годъ и предложены были следующія сообщенія членовъ: "О Кіево-Софійском» Соборт подъ властію уніатовъ" С. Т. Голубева; "Кто быль авторомъ стихиры-, Господи, иже во многія гръхи впадшая жена", А. А. Дмитріевскаго; "Новые матеріалы для біографіи Марка Ефесскаго", А. И. Булганова; "О происхождении и значении такъ называемыхъ вивениковъ", Н. И. Петрова; "О древнихъ энколпіонахъ и образкахъ, принадлежащихъ Церковно-археологическому музею при Кіевской дух. Академін", его же; "О свинцовыхъ вислыхъ печатяхъ, имъющихся въ Церковно-археологическомъ мувет", его же; "О древнемъ Кіево-Никольскомъ Іорданскомъ женскомъ монастыръ", каоедральнаго протоіерея Кіево-Софійскаго собора П. Г. Лебединдева, и "О рукописномъ глаголическомъ отрывке изъ католическаго молитвенника XVI въка, находящемся въ Церковно-археологическомъ музев", Н. И. Петрова. Кромъ того, отдъльные члены Общества изъ профессоровъ Кіевской духовной Академіи участвовали въ постановит вопросовъ для занятій ІХ археологическаго съйзда, вмінющаго быть въ Вильнів въ 1893 году.

Въ отчетномъ году Церковно-археологическое Общество старалось поддерживать сношенія почти со всёми учено-археологическими учрежденіями въ Россіи и съ некоторыми заграничными, какъ наприм. съ Хорватскимъ Археологическимъ Обществомъ, съ Далматскимъ археологическимъ муземъ въ Сплеть, и высылало имъ свои изданія.

### IV. Денежныя средства Общества.

Оставалось отъ 1890 года 2,500 руб. облигаціями и 344 р. 72 коп. наличными деньгами, а всего . . . 3844 р. 72 к. Приходь въ 1891 году: Отъ почетнаго члена, д. с. с. А. П. Добротвор-Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Московскаго Заиконоспасскаго монастыря архимандрита Отъ члена-корреспондента, священника Луцкаго собора О. Савлучинскаго . . . . . . . . 3 р. — к. Отъ почетнаго члена, д. с. с. Н. А. Леопардова 41 р. — к. Отъ дъйствительнаго члена Е. Н. Дверницкаго, 10 р. — к. Отъ члена-корреспондента Е. Е. Михалевича. 5 р. — к. Отъ дъйствительнаго члена М. В. Писарева. . 5 р. — к. Отъ действительнаго члена, настоятеля Кіево-Выдубицваго монастыря архимандрита Елогія. . 10 р. — к. Отъ дъйствительнаго члена, протојерея Николаевскаго Собора, Херсонской епархіи, І. В. Воскре-. . . . . . . . . . . . . 5 p. — κ. сенскаго Отъ почетнаго члена, преосвященнаго Іустина, Епископа Курскаго и Бългородскаго. . . . 25 р. — к. Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля русской посольской церкви въ Вънъ, протојерея А. В. Членскихъ взносовъ отъ лицъ изъ академиче-Отъ посътителей музем платы за входъ въ музей 38 р. — в. Возвращено Обществу государственнаго сбору съ купоновъ отъ принадлежащихъ Обществу облигацій за прежніе годы, до 1891 года . . . . 26 р. 12 к. Получено за вышедшую въ тиражъ облигацію . 100 р. — в. 

| Получено прибавки при конверсіи означенныхъ               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| облегацій                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Пріобрѣтена 4% облигація на 100 р. — к.                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Получено % съ принадлежащихъ Обществу                     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| облигацій                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Возвращено Румынскою Авадеміею за фотогра-                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| фические снимвки                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Итого . 2,851р. 70к.                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Всего съ остаткомъ 6,696р. 42к.                           |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Употреблено въ расходъ въ 1891 году:                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| На тиражъ, конверсію облигацій и пріобрѣте-               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ніе новыжъ                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Государственнаго сбору съ купоновъ отъ при-               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| надзежащихъ Обществу облигацій 8 р. 89 к.                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| За печатаніе Изв'ястій и Отчетовъ Общества                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| за 1890 и 1891 годы                                       |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| За переплетъ изданій Общества для высоко-                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| поставленныхъ лицъ 4 р. 50 к.                             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| На канцелярские расходы, письмоводство, те-               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| леграммы и почтовую переписку и корреспон-                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| денцію                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| На устройство, ремонтъ и очищение музея . 71 р. 13 к.     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Служителямъ и въ ихъ числъ одному посто-                  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| янному                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| За перевозку и переноску вещей въ музей и                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| на извощика 6 р. 35 к.                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| На фотографическіе снимки для Румынской                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Академін, взаимообразно                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Итого 2,621 p. 98 к.                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Оставалось къ 1892 году 4,074 р. 44 к.                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Изъ нихъ 3,500 руб. облигаціями, 400 р. въ ссудо-сбе-     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| регательной кассв и 174 р. 44 к. сер. наличными деньгами. |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

#### Списокъ лицъ, составляющихъ нынѣ Церковно-Археологическое Общество.

#### 1. Должностныя лица:

Предсъдатель Общества, ректоръ Кіевской дух. Академіи, Преосвященный Сильвестръ, Епископъ Каневскій, первый викарій кіевской епархіи; товарищь предсъдателя, канедральный протоіерей Кіево-Софійскаго собора П. Г. Лебединцевъ; казначей Общества, профессоръ Кіевской дух. Академіи А. В. Розовъ; блюститель музея и секретарь Общества, профессоръ той же Академіи Н. И. Петровъ; помощникъ севретаря, доцентъ той же Академіи В. З. Завитневичъ.

# 2. Hovemhuc ulehu $^{1}$ ).

Александръ, Епископъ Архангельскій и Холмогорскій. Амфилохій, Епископъ Угличскій, викарій Ярославской «пархіи.

Антонинъ архимандритъ, начальникъ Русской духовной миссіи въ Іерусалимъ.

Батюшковъ Помпей Никол., дъйствительный тайный совътникъ.

Бычковъ, Ао. Өеодор., членъ Государственнаго Совъта, академикъ, директоръ Императорской Публичной Библіотеки.

Виталій, Епископъ Калужскій и Боровскій.

Владиміръ, Епископъ Нижегородскій и Арзамасскій.

Дондуковъ-Корсавовъ А. И., князь, бывшій главно-начальствующій гражданскою частію на Кавказъ.

Евгеній, Епископъ Ставропольскій и Екатеринодарскій. Звенигородскій Ал. Викт., д'яйствит. статск. сов'ятникъ.

Ильинскій, А. Г., директоръ Хозяйственнаго Управленія при Св. Санодъ.

Іонаванъ, архівпископъ Ярославскій и Ростовскій. Іустинъ, Епископъ Курскій и Бългородскій.

<sup>1)</sup> Списокъ членовъ составленъ въ алфавитномъ порядкъ.

Комаровъ Ал. Висс., генералъ-лейтенантъ, бывшій начальникъ Закаспійской области.

Лебедевъ Вас. Ив., протоіерей, бывшій духовникъ Ея Императорскаго Высочества, Великой Княгини Александры Петровны.

Леонтій, митрополить Московскій и Коломенскій.

Леопардовъ Ник. Ал., действит: статск. советникъ.

Макарій, Архіепископъ Донской и Новочеркасскій.

Маркеллъ, бывшій Епископъ Полоцкій и Витебскій, членъ Св. Синода.

Мелхиседенъ, Епископъ Романскій въ Румынін.

Модесть, Епископь Волынскій и Житомирскій.

Павелъ, Архіепископъ Казанскій и Свіяжскій.

Павловскій Мих. Карп., протоіерей, заслуженный профессорь Ногороссійского университета.

Палладій, бывшій Архіепископъ Волынскій и Житомирскій.

Побъдоносцевъ К. П., Оберъ-Прокуроръ Св. Синода.

Ровинскій Дим. Ал., сенаторъ, тайный совътникъ.

Рождественскій І. Н., протоіерей, предсёдатель Московсваго Общества любителей духовнаго просвёщенія.

Савва, Архіепископъ Тверскій и Кашинскій.

Сергій, Архіепископъ Херсонскій и Одесскій.

Толстой Мих. Влад., графъ.

Уварова Пр. Серг., графиня, предсъдательница Императорсваго Московскаго Археологическаго Общества.

Оеогность, Архіепископъ Владимірскій и Суздальскій. Оеоктисть, Архіепископъ Рязанскій и Зарайскій.

#### 3. Дъйствительные члены:

Акакій, Епископъ Елисаветградскій, второй викарій Херсонской епархіи.

Анатолій архимандрить, члень Русской духовной миссіи въ Японіи. Анатолій, епископъ Уманскій, третій викарій кіевской епархіи.

Антоновичъ Влад. Бон., профессоръ Кіевскаго Универ- . ситета.

Аристовъ А. II., учитель Рижской дух. Семинаріи.

Арсеній архимандрить, настоятель Московскаго Заиконоспасскаго монастыря.

Арсевій, Епископъ Рижскій и Ревельскій.

Барсовъ Н. И., бывшій профессоръ С.-Петербургской духовной Академіи.

Богдашевскій Д. И., доценть Кіевской дух. Авадеміи.

Бодилевскій Сав. Вас., статскій сов'ятникъ.

Борисъ архимандритъ, ревторъ Кіевской дух. Семинаріи.

Булатовъ С. А., священникъ, инспекторъ классовъ и законоучитель Московскаго Маріинскаго епархіальнаго женскаго Училища.

Булгавовъ Ао. Ив., доцентъ Кіевской дух. Авадемін.

Бурачковъ IIл. Ос., действительный статскій советникъ.

Вержбицкій Т. І., Сов'ятникъ Курскаго губерискаго Правленія.

Веселовскій Н. И., профессоръ С.-Петербургскаго Университета.

Вознесенскій Ив. Ив., инспекторъ Рижской дух. Семинаріи.

Воскресенскій І. В., протоіерей, настоятель Николаевскаго Собора Херсонской епархіи.

Галушко I. Я., священникъ села Новокарагачъ, Измаилскаго у., бессарабской губ.

Голубевъ С. Т., доцентъ Кіевской дух. Авадеміи.

Горленко В. П., кандидатъ университета, помъщикъ Полтавской губерніи.

Городецкій М. И., дъйствительный статскій совътникъ.

Гошкевичъ В. И., секретарь Херсонскаго губернскаго Статистическаго Комитета. Гошовскій I., канедральный протоіерей Холмскаго Собора.

Дашкевичъ Н. П, профессоръ Кіевскаго Университета.

Дверницвій Ем. Никол., предсёдатель мироваго съёзда владиміро-волынскаго уёзда.

Димитрій, Епископъ Каменецъ-Подольскій и Брацлавскій.

Дмитріевскій  $\Theta$ . И., инспекторъ Черниговской дух. Семинаріи.

Дмитріевскій А. А., доценть Кіевской дух. Авадеміи.

Дроздовъ Н. М., профессоръ той же Академіи.

Евлогій архимандрить, настоятель Кіево-Выдубицкаго монастыря.

Запольскій Мих., протоіерей, настоятель Одесской Успенской церкви.

Ивановъ А. В., учитель Таврической дух. Семинаріи.

Ириней, Епископъ Чигиринскій, второй викарій Кіевской епархія.

Исаевъ Ив. II., севретарь правленія Кіевскаго Университета.

Іеронимъ, Епископъ Тамбовскій и Шацкій.

Іоаннъ архимандритъ, настоятель Шаргородскаго монастыря, Подольской епархіи.

Іосифъ, Епископъ Брестскій, викарій литовской епархіи.

Кардасевичъ Өеофилъ Никол., протоіерей, настоятель православно-русскаго надгробнаго храма въ Иромъ, близъ Будапешта.

Ковальницкій М. Г., профессоръ Кіев. дух. Академін.

Консвій А. К., протоіерей, ректоръ Минской дух. Семинаріи.

Корольковъ И. Н., инспекторъ и профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Кульманъ Г. М., лекторъ нѣмецкаго явыка въ той же Академіи.

Лазаревскій А. М., членъ Кіевской Судебной Палаты.

Лашкаревъ П. А., васлуженный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Лидевъ М. И., преподаватель Нежинскаго Филологическаго Института.

Линицкій П. И., заслуженный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Маккавейскій Н. К., доценть той же Авадемін.

Малининъ В. Н., профессоръ той же Академіи.

Малышевскій Ив. Иг., заслуженный профессоръ той же Академіи.

Маркевичъ А. И., профессоръ Новороссійскаго Университета.

Мацвевичь Л. С., учитель Одесской дух. Семинаріи.

Мелетій, Епаскопъ Якутскій и Вилюйскій.

Милорадовичь Гр. Ал., графъ, генералъ-лейтенантъ свиты Его Величества.

Миропольскій С. И., д. с. с., членъ-ревизорь Учебнаго Комитета при Св. Сиводъ.

Модестовъ В. И., профессоръ Новороссійскаго Университета.

Моралевичъ З. Н., севретаръ совъта Кіевской дух. Авадеміи.

Николаевскій Ал. Вас. протоіерей, настоятель Русской посольской церкви въ Вънъ.

Николаевъ Вл. Н., Кіевскій спархіальный архитекторъ.

Ногайскій Вл. Ст., директоръ Житомирской женской гимназіи.

Олесницкій А. А., профессоръ Кіевской духовной Академіи.

Олесницкій М. А., профессоръ той же Авадемін.

Орнатскій О. С., доценть той же Академіи.

Павловъ А. С., профессоръ Московскаго Университета.

Писаревъ М. В., учитель волынской дух. Семинаріи.

Покровскій Г., протоіерей, настоятель Астраханской Гостинно-Николаевской церкви.

Покровскій Н. В., профессоръ С. Петербургской дух. Академіи.

Покровскій  $\Theta$ ., протої<br/>ерей Таганрогскаго Собора, екатеринославской епархіи.

Повровскій О. Я., профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Помяловскій И. В., профессоръ С.Петербургскаго Униниверситета.

Поповъ К. Д., профессоръ Кіевской дух. Академін.

Поспъховъ Д. В., заслуженный профес. той же Академін.

Праховъ А. В., профессоръ Кіевскаго университета.

Певницкій В. О., заслужен. проф. Кіевской дух. Анадеміи.

Розовъ А. А., помощникъ смотрителя Кіево-Софійскаго дух. училица.

Свибинъ  $\Gamma$ . И., помощнивъ инспектора Кіевской дух. Академіи.

Сольскій С. М., заслуженный проф. той же Авадемін.

Суручанъ Ив. Касс., дворянинъ, археологъ.

Тарнавскій В. В., пом'вщикъ черниговской губернін.

Терлецкій Н., протоіерей, смотритель Перенславскаго дух. училища, полтавской губернін.

Титовъ А. А., археологъ.

Титовъ О. И., исправляющій должность доцента Кіевской дух. Академіи.

Толстой И. И., графъ, конференцъ-секретарь Императорской Академіи художествъ.

Трипольскій Н. Н., наоедральный протоіерей Житомирскаго собора.

Троцвій П. А., протоіорей, законоучитель Кіевскаго Кадетскаго корпуса.

Хойнацкій А. И., предсъдатель кіевскаго съвзда миро-

Хорошуновъ Ө. Д., священнивъ, законоучитель Кіевскаго Института благородныхъ дъвицъ.

Христофоръ, бывшій Епископъ Волоколамскій, управля-

ющій ставропигіальнымъ Воскресенскимъ, Новый Іерусалимъ именуемымъ, монастыремъ.

Ц гревскій А. С., священникъ Кіево-Софійскаго собора.

Чеканъ В. Г., учитель Подольской духовной Семинарів.

Чемена И. А., учитель Одесскаго дух. училища.

Чемена Март. О., ревторъ Одесской дух. Семинаріи.

Черневъ Н. П., чиновникъ канцеляріи Кіевскаго генераль-губернатора.

Штрогоферъ А. Л., лекторъ французскаго языка въ Кіевской дух. Академіи.

Щегловъ Н. Н., учитель Кіевской дух. Семинарін.

Яновскій  $\Theta$ ., священникъ с. Вишенокъ, Остерскаго у., черниговской губерніи.

Ястребовь М. Ф., профессорь Кіевской дух. Авадемін.

Өоменко К. І., протоіерей, настоятель Кіево-Спасской на Берестов'є церкви.

#### 4. Члены-корреспонденты:

Абрамовичь И. Г., директоръ Седлецкой гимназіи.

Бернадскій Вл., священнивъ с. Глуховецъ, бердичевскаго у., кіевской губерніи.

Бъляшевскій Н. О., кандитать на судебныя должности при Кіевскомъ Окружномъ судъ.

Гапановичъ Пол., священникъ с. Бусьно, грубешовскаго у., люблинской губернии.

Геронтій, іеромонахъ Задонскаго монастыря, воронежской епархіи.

Горожанскій Я. И., учитель 2-го Орловскаго дух. училища. Дашкевичъ Ант., священникъ с. Туріи, дубенскаго у., волынской губернів.

Желтоножскій І. Р., протоіерей, настоятель Кіево-Рождественской церкви.

Иваницкій В., священникъ, настоятель Кіево-Подольскаго Успенскаго Собора.

Каменсвій А., священникъ с. Подгорецъ, Кіевскаго убяда. Кирилловъ Н., священникъ, законоучитель Новочервасской гимназіи.

Ковалевскій В. П., учитель Полтавскаго епархіальнаго жененаго Училища.

Ковальницкій І., священникъ с. Баглай, староконстантиновскаго у., волынской губернів.

Крыжановскій Гр. Я., учитель волынской дух. Семинарів. Лашковъ Н., священникъ, законоучитель Кишиневской гимназіи.

Левитскій Авг., священникъ м. Новаго Дашева, Липовецкаго у., Кіевской губерніи.

Мельниковскій І., священникъ Александро-Невской Сулимовской церкви въ Кіевъ.

Миролюбовъ А. А., священивъ Выйско-Николаевской церкви, Нижне-Тагильскаго завода, Пермской губерніи.

Михалевичъ Е. Е., учитель Кишиневской дух. Семинаріи. Моссаковскій І., священникъ с. Носачева, Черкасскаго у., Кіевской губерніи.

Новицкій А. Ф., чиновникъ канцеляріи кіевскаго генераль-губернатора.

Поповъ I. А., священникъ Острогожскаго собора, воронежской епархіи.

Пасецвій 1'. М., учитель Орловской дух. Семинаріи.

Рубановскій А. И., помощникъ смотрителя Одесскаго духов. училища.

Савлучинскій О., священникъ, настоятель Луцкой Братской Крестовоздвиженской церкви.

Солука П., священникъ, настоятель Царе-Константинов-

Стадницкій А. Г., учитель Кишиневской дух. Семинаріи. Съцинскій Е., священникъ Каменецъ-Подольскаго канедральнаго собора.

Digitized by Google

Тарнопольскій Г., протоіерей, законоучитель Минской гимназія.

Херсонскій И. К., священникъ С.-Петербургскаго Исаакіевскаго Собора.

Шпановскій Л. П., инспекторъ народныхъ училищъ г. Одессы и Одесскаго района.

Яворовскій Н. И., смотритель Каменецъ-Подольскаго дух. училища.

Яковина И. И., помощнивъ начальника желѣзно-дорожной полустанціи Васильковъ.

Важиты опечатки въ статью, помещенной въ Январской книге "Трудовъ" за 1892 г.: Скабичевскій, Исторіа нов'яйшей русской литературы. Спб. 1891 г.

|       |     |      | Напечатоно:          | Слѣд. читать:                     |
|-------|-----|------|----------------------|-----------------------------------|
| Стран | . C | гров |                      |                                   |
| 157,  | 18  | CB.  | хотя и чуждъ         | хотя и не чуждъ                   |
| 161,  | 5   | CB.  | Помяловскаго         | Писемскаго                        |
| 168,  | 3   | CB.  | XVII shut            | XVIII Bhah                        |
| 169,  | 1   | CH.  | Тургеневъ былъ •     | Тургеневъ не бызъ                 |
| 172,  | 12  | CB.  | но мы не остановимся | мы остановимся                    |
| 174,  | 13  | CB.  | не столько уваженія  | не столько уваженіе               |
| 175,  | 11  | CB.  | когорыхъ не хочеть   | которыхь <i>автор</i> ь не хочеть |
| 177,  | 16  | CB.  | едва јв              | едва                              |
| 181,  | 18  | CH.  | скромны              | скромный                          |
| 181,  | 10  | CH.  | Стоидо обратить вни- | Стонго обратить вниманіе на то,   |
|       |     |      | маніе на то,         | факИ жа влагО винафр онноми отг   |
|       |     |      | •                    | Ильн чъ,                          |
| 184,  | 6   | CB.  | опредъленіе          | представленіе.                    |

тайствовать объ удостоеніи кандидата архимандр. Сергія стенени магистра, почтительныйше просить Высокопреосвященныйшаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго представить о семъ на благоусмотрыніе Святыйшаго Синода, согласно съ уставомъ дук. акад. § 81. в. 6.

Резолюція на семъ журналѣ Его Высовопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая: "8-го октября 1890 года. Исполнить".

## 1890 года 31 августа.

Въ собраніи Совёта Кіевской духовной Академіи, подъ предсёдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры и доценты, участвовавшіе въ пріемныхъ экзаменахъ и приглашенные въ собраніе по силе применанія въ 79 § уст. дух. акад.

Слушали: І. Представленные: а) эвзаменаціонными коминссіями списки съ обозначеніемъ въ нихъ балловъ, получепныхъ явившимися въ Академію лицами (22 по назначенію и 33 по собственному желанію) на поверочных испытаніяхъ кавъ устныхъ по пяти предметамъ: догматическому богословію, общей перковной исторіи, логик и двумъ древнимъ языкамъ, такъ и письменныхъ на темы богословскаго, философскаго и литературнаго содержанія; б) секретаремъ Совета общую табель сихъ балловъ, составленную имъ по окончаніи пріемнаго испытанія на основаніи экзаменныхъ вакъ съ выводомъ средняго балла, такъ и съ распредъленіемъ воспитанняковъ по относительной величинъ средняго в) штатнымъ врачемъ Академіи списовъ тёхъ же лецъ съ отмътками его о результатахъ произведеннаго имъ освидетельствованія состоянія здоровья на предметь зачисленія ихъ на казенное содержаніе.

Для опредъленія правъ каждаго изъ экзаменовавшихся протокоми.

на поступленіе въ число студентовъ І-го курса. Советомъ Академін пересмотрівны баллы и разрівшены частные вопросы, вызванные неполными баллами, при чемъ нъкоторыя сочиненія были прочитаны въ собраніи Совета въ видахъ непосредственнаго удостовъренія въ неудовлетворительности ихъ. При ръшени возникшихъ вопросовъ собрание Совъта руководствовалось 111 § уст. дух. авад., по которому желающіе принимаются не иначе, какъ поступить въ Академію успъшномъ выдержания въ ней повърочнаго испытания, и указомъ Святвишаго Синода отъ 7 апрвля 1876 года за № 1003, въ коемъ изъяснено, что для поступленія въ число студентовъ экзаменующіеся должны им'йть удовлетворительныя отмътви по каждому предмету не ниже 3; а снисхождение, по сему указу, можетъ быть овязываемо въ отношении къ получившимъ одинъ баллъ 2 и при томъ когда отмътка 2 покры вается удовлетворительнымъ балломъ по однородному предмету, напримъръ, баллъ отвъта по богословію, философскимъ наукамъ и исторіи-балломъ сочиненія по этимъ предметамъ и наоборотъ.

Допущенные къ пріемному экзамену воспитанники, въ числѣ 55, по сравнительному достоинству полученныхъ на ономъ балловъ заняли въ спискѣ мѣста въ такомъ порядкѣ:

- 1. Ница Александръ, навнач. изъ Кишинев. семинар. Маяковскій Яковъ, назнач. Екатериносл. Вишневскій Ник., волонт. Кишинев. Яцковскій Григ. монахъ, вол. Подольск. —
- 5. Абаза Павелъ, волонтеръ Курской гимназіи.
   Савкевичъ Михаилъ, назнач. Подольск. семин.

Алферовъ Стефанъ, назнач. — Воронежск. —

Леонардовъ Петръ, назнач. — Тульсв. —

Петрушевскій Павель, назнач.— Кіевской —

10. Погорилко Цавелт, волонт. — Кіевск. универс. Логгиновъ Петръ, назнач. — Курск. семин. Чемена Мартирій, назнач. — Одесск. —

| Черната Захарій, волонт. — Кіевск. унив            |   |
|----------------------------------------------------|---|
| Недельскій Влад., назн. — Литов. семин             | • |
| 15. Серебрениковъ Дим., назнач. — Витеб. —         |   |
| Юзефовичъ Іустинъ, назнач. — Полтав. —             |   |
| Платоновъ Никол., назнач. — Курской —              |   |
| Александровъ Никол., назн. — Курской —             |   |
| Приходьковъ Арсеній, волонт. — Харьков. —          |   |
| 20. Петровъ Василій болг., волонт.— Полтав. —      |   |
| Малиженовскій Никол., назнач.— Харьков.—           |   |
| Вуколовъ Іоаннъ свящ., волонт. — Орлов. —          |   |
| Кибальчичъ Михаилъ, волонт. — Черниг. —            |   |
| Шаровъ Цетръ, волонт. — Тамб. —                    |   |
| 25. Щетковскій Александръ, назнач. изъ Донсв. сем. |   |
| Соловьевъ Динтр., волонт. — Владии. —              |   |
| Григоренко Михаилъ, волонт. — Харък. —             |   |
| Арсеньевъ Иванъ, волонт. — Костр. —                |   |
| Фортинскій Павель, назнач. — Рязан. —              |   |
| 30. Горуновичъ Яковъ, волонт. — Кіевск. —          |   |
| Туровскій Никол., назнач. — Одесск. —              |   |
| Лопуховичъ Александръ, волонт. Волын. —            |   |
| Малеванскій Флоръ, волонт. — Волын. —              |   |
| Келенджеридзе Мелитонъ, пазнач. Тифл. —            |   |
| 35. Барнатный Иванъ, назнач. — Черниг. —           |   |
| Колесинковъ Антоній, назнач.— Полт. —              |   |
| Боживъ Андрей, назнач. — Холисв. —                 |   |
| Георгіенскій Винторъ, назнач.— Калужск.—           |   |
| Бычковскій Никол., назнач. — Волинск               |   |
| 40. Васильевъ Стефанъ, волонт. — Донской —         |   |
| Серебрениковь Василій, волонт. Витебск.—           |   |
| Кпяжевъ Алексапдръ, волонт Воронеж                 |   |
| Казанскій Павель, волонт. — Тамбов. —              |   |
| Рыбинскій Евгеній, волонт. — Тамбов. —             |   |
| 45. Попель Иванъ, волонт. — Кіевск. —              |   |
| Marana Autonia come posout Conque                  |   |

Симоновскій Даніиль, волонт. — Полтав. — Немоловскій Іаковь свящ., волонт. Волын. — Руденко Іоиль, волонтеръ — Кіевской — 50. Шиманскій Терентій, волонт. — Кіевской — Дзбановскій Петръ, волонт. — Кіевской — Мишинъ Ипполять, волонт. — Ворон. — Щитинскій Владиміръ, вол. — Полтав. — Войницкій Миханль, волонт. — Подольск. — 55. Матушевскій Өеолоръ, волонт. — Кіевской —

Изъ 55 лицъ, державшихъ поверочный экзаменъ, сдали его: а) по всвых назначенным для испытанія предметамъ удовлетворительно 41 (въ томъ числъ 19 назначенныхъ и 22 волонтера); б) при очень хорошихъ и хорошихъ получили по одному предмету неудовлетворительный баллъ 2 трое изъ присланныхъ на казенный счеть: Щетновскій Александръ (Донской семинарів), Колесниковъ Антоній (Полтав. сем.) и Бычковскій Николай (Волын. сем.) и трое изъ явившихся по собственному желанію: Петровъ Василій (Полтав. сем.), Соловьевъ Димитрій (Владим. сем.) и Симоновскій Даніилъ (Полтав. сем.), но у нихъ недостатокъ балла по одному предмету восполняется высовимъ -дофондо умогурд он смокав или по сочиненіямъ, которыя были прочиному съ нимъ таны въ собраніи Совета; в.) неудовлетворительный по одному или но двумъ предметамъ испытанів, ваемый высовимъ балломъ по однородному предмету, имъютъ семеро: Немоловскій Іаковъ свящ, Руденко Іонль, Шиманскій Терентій, Дзбановскій Петръ, Мешинъ Ипполить, Щитинскій Владимірь и Войницвій Михаиль; г) наконець одинъ-Матушевскій Осодоръ не окончиль экзамена.

Поведеніе у 53 изъ 54 воспитанниковъ, окончившихъ экзаменъ, отмічено въ ихъ семинарскихъ или гимназическихъ аттестатахъ балломъ 5, а поведеніе одного—Руденко Іоиля во-

лонтера-по семенарскому аттестату его означено балломъ 4- "очень хорошо". О нравственныхъ вачествахъ всёхъ воспитанневовъ, явивитихся въ пріемному эвзамену по собственному желанію, Ректоромъ Академін, во исполненіе указа Св. Синода отъ 24 августа 1687 г. за № 1, сделаны конфиденціальния сношенія съ Ректорами духовныхъ семинарій и получены сть нихь отзывы о полной благонадежности желающихь поступить въ Академію, кромѣ І. Руденко, о которомъ Ректоръ Кіевской Духовной Семинаріи отъ 29 августа за № 980 далъ такой отзывъ: "Руденко Іонль, окончившій курсъ Семинаріи въ 1889 году, воспитаннивъ весьма даровитый, всябдствіе чего излишне самоувъренный, ревностію и постоянствомъ въ занятіяхъ учебнымъ дёломъ не отличался и въ исполненіи ученическихъ обязанностей не всегда былъ исправенъ; обнаруживалъ склонность въ резонерству. Въ чемъ либо особенно предосудительномъ замівчень не быль и къ продолженію образованія въ Кіевской Духовной Академіи благонадеженъ".

Что васается до состоянія здоровья воспитанниковъ, окончившихъ пріемный экзаменъ, то по свидътельству академическаго врача они оказываются вообще здоровыми, т. е. неимъющими физическихъ недостатковъ или бользней, могущихъ препятствовать или затруднять для нихъ продолженіе образованія, кромъ одного волонтера изъ Харьковской Семинаріи Арсенія Приходькова, который, будучи одержимъ малокровіемъ по причинъ сильнаго общаго истощенія, нуждается въ поправкъ общихъ силъ посредствомъ пребыванія въ деревнъ съ воздержаніемъ отъ умственныхъ занятій.

Справка: 1) По опредъленію Св. Синода отъ 4 марта 1887 года за № 830 въ Кіевской Академіи положено 120 вазенновоштныхъ студентовъ, слёдовательно по 30 на каждый курсъ. На казенное содержаніе, по 112 § уст. дух. авад., зачисляются лучшіе изъ выдержавшихъ испытаніе, в остальные—своекоштными съ пом'єщеніемъ, по 113 §, въ зданіи Академіи,

въ качествъ пансіонеровъ; внъ зданій Академіи дозволяется жить только у родителей.

2) Въ настоящее время состоять свободными стипендін:
а) три юбилейныхь, которыя могуть быть, по прежнему примъру, предоставлены вновь принятымь студентамь; б) одна стипендія бывшаго члена Св. Синода протоіерея І. В. Рождественскаго, предназначенная по его завъщанію для тъхъ студентовь, которые изъявять твердое намъреніе служить въ санъ священника или въ званіи наставника духовно-учебныхъ заведеній; в) одна стипендія Н. П. Соколова; г) одна Синодальная стипендія, освободившаяся за выбытіемъ болгарина Друмева, и д) одна стипендія Кіевскаго городскаго Общества для студентовъ изъ граждань города Кіева.

Постановлено: А) Изъ 55 экзаменовавшихся въ число студентовъ I курса Академіи принять первыхъ по списку 47, кромѣ Арсенія Приходькова, который, котя по балламъ занялъ въ спискѣ № 19, не можетъ быть принятъ по разстроенному состоянію здоровья; но вмѣсто того изъ 7 лицъ, получившихъ баллъ 2 по одному или двумъ предметамъ, принять до усмотрѣнія священника Іакова Немоловскаго по вниманію къ его духовному сану и въ виду того, что недостаточный баллъ имъ полученъ по литературному сочиненію вслѣдствіе давняго окончанія курса семинаріи, именно въ 1884 году, а прочимъ шести (№ 49—54) отказать въ пріемѣ по неподготовленности къ Академіи и возвратить имъ документы, равно и Өеодору Матушевскому по неокончанію повѣрочнаго экзамена.

Б) Изъ 47 вновь принимаемыхъ студентовъ зачислить: а) на 30 казеннокоштныхъ вакансій первыхъ по списку, а именю: Ницу, Мояковскаго, Вишневскаго, Яцковскаго Григорія (монаха), Савкевича, Алферова, Леонардова, Петрушевскаго, Погорилко, Логгинова, Чемену, Чернату, Недъльскаго, Серебреникова Димитрія, Юзефовича, Платонова, Александрова, Малиженовскаго, Кибальчича, Шарова, Щетковскаго, Со-

ловьева, Фортинскаго, Туровскаго, Келенджеридзе, Барнатнаго, Колесинвова, Божива, Георгіевскаго и Бычковскаго; б) на три казенныя юбилейныя стипендіи Григоренко, Арсеньева и Горуновича; в) на стипендію бывшаго члена Св. Синода протојерея Іоанна Васильевича Рождественскаго зачислить значащагося подъ № 21 Вуколова Іоанна свящ.; г) на стипендію профессора Н. П. Соколова студента Лопуковича Ал-ра, д) для Петрова Василія (изъ болгаръ) испросить у Св. Синода стипендію, освободившуюся по случаю перехода студента II вурса болгарина Петра Друмева въ Московскій Университеть; затёмъ предоставить проходить курсь академическій на своемъ содержаніи занявшему въ спискі № 5 студенту Павлу Абазъ и № 32 Флору Малеванскому, согласно ихъ желанію, а также значащимся подъ № 39-47 студентамъ, сдавшимъ успёщно пріемный экзаменъ, но сравнительно съ другими менфе удовлетворительно, а именно: Васильеву, Серебренивову Василію, Княжеву, Казанскому, Рыбинскому, Попелю, Миловидову Антонію свящ., Симоновскому и Немоловскому Гавову свящ. съ помъщениеть въ здания Академии за установленную плату (150 \$ уст.).

- В) Учинить потомъ слёдующее: 1) отъ принятыхъ на казенное содержаніе волонтеровъ отобрать подписки въ выполневіи ими требованій 160—161 §§ уст. дух. акад.; 2) съ приложеніемъ именнаго списка всёхъ державшихъ пріемный экзаменъ и вёдомости полученныхъ ими балловъ представить Св. Синоду о послёдствіяхъ пріемнаго испытанія.
- II. Донесенія коммиссій, по назначенію Совета Кіевской духовной «Академіи производивших» повёрочныя испытанія во 2-й половине августа 1890 года явившимся для поступленія въ Академію:
- А) Коммиссіи, производившей пов'трочное испытаніе по догматическому богословію:

"Коммиссія, въ текущемъ году производившая по догма-

*пическому богословію* пов'врочное испытаніе, долгъ им'веть донести Сов'вту Авадемів о результатахъ сего испытанія:

- 1) Всёхъ подвергавшихся испытанію во догиятив'я было 54 человёва; ивъ нихъ 7 человіввъ дали отвіты отлично хорошіе (5), 14 человіввъ очень хорошіе (4), 31 человіввъ— удовлетворительные (3) и двое—слабые (2).
- 2) Изъ отвътовъ экзаменовавшихся коммиссія вынесла пріятное убъжденіе, что преподаваніе догматическаго богословія въ семинаріяхъ все большее в большее вниманіе обращаєть на основательное, точное и непосредственное изученіе матеріала, заключающагося въ семинарскомъ учебникъ по догматикъ. Желательно, чтобы существенныя свъдънія и по наукъ о въроисповъдныхъ разностяхъ были въ такой же мъръ твердыми, какъ и по догматикъ.
- 3) Лучшіе отвѣты даны воспитанниками присланными на кавенный счетъ".
- Б) Коммиссіи, производившей повірочное испытаніе по общей церковной исторіи:

"На пріемныхъ испытаніяхъ по общей перковной исторіи, производившихся съ 22 по 27 августа 1890 года, отвіты экзаменовавшихся воспитанниковъ духовныхъ семинарій и світскихъ учебныхъ заведеній найдены были коммиссією удовлетворительными. Лучшіе отвіты даны были нікоторыми воспитанниками семинарій Тамбовской, Воронежской, Екатеринославской, Кіевской, Подольской, Тульской, Кишиневской и Литовской и воспитанникомъ Курской гимназіи".

В) Коммиссіи, производившая повірочное испытаніе по логикть:

"Коммиссія, производившая испытаніе воспитанниковъ семинаріи по логикъ, долгомъ считаеть донести Совъту Академіи слъдующее:

Отвіты державших экзамень по означенному предмету воспитанниковъ семинарій достаточно свидітельствують о томъ, что учебникь логики, принятый въ семинаріяль, выучи-

вается тщательно, но повидимому твиъ и ограничивается преподаваніе этого предмета. Конечно первые элементы науки и не могуть быть вначе усвоены, какъ посредствомъ заучиванія на память. Однавожъ нельзя признать эту цель достаточною въ отношении такой науки какъ логика. Изучение логики въ семинаріямъ безспорно должно им'єть двояную цівль: а) усвоеніе важивинихъ сведеній о формахъ и законахъ мышленія, а также о правилахъ употребленія тъхъ и другихъ; в) развите мыслящей силы чрезъ сознательное и отчетливое употребленіе усвоеннаго, посредствомъ заучиванія на память, учебнаго матеріала. Въ виду достиженія этой послідней, очевидно важиващей цвли, было бы желательно, чтобы преподаватели разъясняли ученикамъ, по возможности, логичесвое значеніе, а главное-взаимное соотношеніе и связь различныхъ формъ и законовъ мышленія, а равно и правилъ объ упогреблении твхъ и другихъ".

Г) Коммиссін, производнвшей испытаніе по греческому языку:

"Коммиссія, производившая испытаніе по греческому язиву, долгъ имветъ донести Совъту Авадемін, что воспизанники семинарій, гимназій и университета, явившіеся на пріемные экзамены, въ общемъ обнаружили удовлетворительныя познанія по сему предмету. Они оказались хорошо знакомыми какъ съ предложенными имъ для перевода писателями (Омиромъ и Платономъ), ихъ язывомъ, діалектическими и метрическими особенностими, такъ и съ другими писателями и отцами церкви, переводимыми въ семинаріяхъ. При этомъ они большею частію удачно отвівчали на вопросы, васавшіеся содержанія произведеній, минологических и теографическихъ особенностей, встричавшихся при переводи означенныхъ писателей древней Греціи. Общій уровень познаній воспитанниковь по греческому языку выразился въ слідующихъ баллахъ: изъ 53 воспитанниковъ (кромъ воспитаннека изъ Тифлисской сем.) семъ получили высшій баллъ 5, 24 получили по 4, 20 по 3 и двое по 2. Лучшіе отвѣты принадлежать воспитанникамъ Кишиневской семинаріи (оба получили по 5), Харьковской (5, 4 и 4—) Кіевской (одинъ 5, четверо— по 4 и одинъ—3), Подольской (5, 4 и 3) и студентамъ университета св. Владиміра (5 и 4). Воспитанники нѣкоторыхъ семинарій получили и высшіе и низшіе баллы, напр. Полтавской семинаріи (5, 4, 4—. 3 и 2), Воронежской (4, 3 и 2). Слабъе другихъ отвѣчали воспитанники семинарій Курской (всѣ трое) и Волынской (по 3).

Недостатки, обнаруженные слабъйшими воспитанниками, были почти тъже, какіе замъчены коммиссіею въ прошлыхъ годахъ. Нъкоторые воспитанники не знали составныхъ частей слова, употребленія соотносительныхъ мъстоимъній и наръчій, предлоговъ, залоговъ глагола (особенно общаго) и т. п. Другіе смъшивали слова, по видимому сходныя по произношенію, хотя чаще другихъ встръчающіяся, напр. оте и оте (воспитан. Курской семинаріи), отратос и отратістує (той же семинаріи), хрупотос и Хріотос (одесской), абтат и абтат (той же семинаріи), адгатра и вузбро (изъ многихъ семинарій). Наконецъ иные воспитанники почти ничего не знали о содержаніи твореній такихъ писателей, какъ исторія Иродота (Харьковской семинаріи казенный) или Анавазисъ Ксенофонта (Тамбовской семинаріи)".

д) Коммиссін, производившей повърочное испытаніе по латинскому языку:

"Коммиссія долгь имъеть донести Совъту Авадеміи, что въ отвътахъ воспитаннивовъ семинарій на пріемномъ повірочномъ испытаніи по латинскому языву обнаружены были въ общемъ такія же познанія и такіе же недостатки и достоинства, какіе были замічены и въ предыдущіе годы. Хотя всі отвъты были болье или менье удовлетворительными, но лучшіе изъ нихъ принадлежали казенновоштнымъ воспитаннивамъ, познанія воторыхъ можно выразить средникъ балломъ 4, при среднемъ баллъ волонтеровъ 3½. Наиболье удовле-

творительные отвёты были даны казеннокоштными воспитанвиками семинарій Донской, Киппиневской и Литовской, а затёмъ Воронежской, Екатеринославской, Курской, Подольской, Полтавской, Харьковской и Холмской, а менёе удовлетворительные казеннокоштными воспитанпиками семинарій Одесской, Рязанской и Тифлисской—по одному изъ каждой. Изъ волонтеровъ сравнительно лучшіе баллы получили воспитанники семинарій Кіевской, Кишиневской и Полтавской, а менёе удовлетворительные—одинъ изъ Кіевской и одинъ Тамбовской и два священника изъ епархій Орловской и Черниговской".

Е) Коммиссіи, разсматривавшей богословское сочиненіе семинарскихъ воспитанниковъ, явившихся для поступленія въ Академію, на тему: "что нужно для успѣшнаго занятія книгами священнаго писанія"?

"Сочиненія, писанныя на означенную тему, вообще удовлетворительны. Между ними нѣтъ ни одного сочиненія, которое въ большей или меньшей степени не отвѣчало бы на поставленный копросъ. И со стороны изложенія сочиненія такъ же удовлетворительны; въ нихъ, за немногими исключеніями, замѣтно стремленіе къ стройному и логическому распорядку мыслей. Даже и по выраженію мыслей сочиненія могутъ быть одобрены; встрѣчающіяся же изрѣдка и при томъ въ немногихъ сочиненіяхъ грамматическія и синтаксическія неправильности могутъ быть извиняемы неизбѣжною въ данномъ случаѣ торопливостію."

Ж) Коммиссіи, разсматривавшей сочиненія философскаю характера, писанныя семинарскими вопитанниками на тему: "Въ чемъ состоитъ разумность человъка, отличающая его отъ животныхъ?"

"Разсмотрѣвъ экспромптныя сочиненія на тему, о разумности человѣка, отличающей ег.» отъ животныхъ," коммиссія нашла, что хотя почти всѣ авторы ихъ обнаружили большій или меньшій запасъ психологическихъ свѣдѣній, но многіе съ трудомъ разбираются въ массѣ имѣющагося у нихъ матеріала и не въ силахъ доводить психологическія знанія свои до полной ясности, раздільности и отчетливости. Психологическіе термины—сознаніе, самосознаніе, разумъ, представленіе и т. д. многіе употребляють безразлично. Неточности представленій и мыслей соотвітствуеть и неточность изложенія. Худшія сочиненія принадлежать воспитанникамъ Полтавской семинаріи: двое написали на 3 и двое на 2; а лучшія принадлежать воспитанникамъ Одесской, Кишиневской и Екатеринославской семинаріи (5 и 4+)".

3) Коммиссіи, разсматривавшей сочиненіе литературнаю содержанія:

"Сочиненіе по русской литератур'в на тему: "въ чемъ состоить связь литературныхъ произведений съ личностью ихъ автора и состояніемъ общества?" написано удовлетворительно, съ пониманіемъ дёла и правильнымъ литературнымъ язывомъ. Встрѣчающіеся недостатки, довольно рѣдкіе, состоятъ: 1) въ неправильномъ написаніи отдёльныхъ словъ: "высше", "составленны"; "личности, наблюдавшіе", "такіе личности"; 2) въ своеобразномъ и неправильномъ употребленіи знаковъ препинанія, особенно тире: "но во всякомъ случав: согласны-ли писатели съ взглядами общества, нътъ ли, теченіе общественной жизни захватываетъ ихъ"; "если же вто въ литературное проязведение ничего собственнаго не внесетъ-напр., прямо спишеть, что-нибудь-то мы назовемь таковаго уже не авторомъ, а компилаторомъ"; 3) въ неправильномъ построеніи предложеній, которое зависьло отчасти отъ неправильнаго употребленія знаковъ препинанія: "один (произведенія) появились еще въ періодъ образованія государственной жизни народа, другія во времена процвітанія ея. Одни въ тумные годы борьбы, когда..., другія въ спокойное время, когда..."; "если..., то все-таки, хотя невольно, да обнаружится его личность. Напр., въ его особенной симпатіи къ одному изъ дъйствующих лицъ, что для читателя вногда бываетъ очень зам'втно"; 4) въ употреблени выражений неточныхъ и неправильныхъ: "(общество) настраиваетъ его умъ (писателя) и талантъ, вообще духъ, на извъстную струну"; "событія и явленія народной жизни, ел душевныя потребности и стремленія"..; "мы легко можемъ замътить, что всв произведенія одного какого нибудь отдъльнаго писателя... имъютъ свой индивидуальный взглядъ на дъло"; "наличная реальность" и т. п.; 5) въ употребленіи иностранныхъ словъ, легко замънимихъ соотвътствующими русскими словами: "сюжетъ", "скондентрированъ" и пр.; 6) въ напыщенности ръчи. Въ сочиненіи одного студента замътно увлеченіе сочиненіями Писарева.—Лучшія сочиненія написаны студентами семинарій: Курской, Кишиневской и Волынской".

Постановлено: Донесенія экзаменаціонныхъ Коммиссій пріобщить къ дёлу о пріем'в воспитанниковъ въ семъ году въ Кіевской Академіи, а копіи съ нихъ приложить къ представленію въ Святейшій Синодъ о последствіяхъ состоявшагося пріема.

III. Предложеніе Ректора Академін: "Чтеніе лекцій по остающимся вакантнымъ каседрамъ: а) древней общей гражданской исторін и б) по настырскому богословію и педагогикѣ я предлагаю, впредь до замѣщенія ихъ штатными лицами, поручить кому-либо изъ наличныхъ наставниковъ Академіи съ вознагражденіемъ, положеннымъ по уставу (§ 60), въ размѣрѣ жалованья доцентскаго".

Справка: По штату положено доценту жалованья 900 руб., а за вычетомъ 2⁰/₀ на пенсін—882 руб. въ годъ.

Постановлено: Чтеніе лекцій по древней общей гражданской исторіи поручить временно экстраординарному профессору Алексью Розову, преподававшему и прежде этотъ предметь, а вознагражденіе за этотъ трудъ, на точномъ основаніи 60 § уст. дух. акад., назначить ему въ количествь 73 руб. 50 коп. въ мъсяцъ; а чтеніе лекцій по другой вакантной кафедрь поручить двумъ наставникамъ

заслуженному орд. профессору В. Пъвницкому по пастырскому богословію и доценту Ө. Орнатскому по педагогикъ съ вознагражденіемъ каждому изъ доцентскаго оклада по 36 руб. 75 коп. въ мъсяцъ. На таковое постановленіе испросить разръшеніе у Его Высокопреосвященства Митрополита Кіевскаго, а по утвержденіи сего журнала сообщить Правленію Академіи для зависящаго распоряженія о выдачъ таковаго вознагражденія съ 1 сентября.

На семъ журналъ Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "4 октября 1890 г. Исполнить".

## 1890 года 3 сентября.

Въ собраніи Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: І. Сданное Высокопреосвященнѣйшимъ Илатономъ Митрополитомъ Кіевскимъ отношеніе Г. Попечителя Кіевскаго Учебнаго Округа отъ 27 августа 1890 года за № 7081: "Въ Черкасской прогимназіи въ настоящее время свободна должность законоучителя православнаго исповѣданія съ содержаніемъ въ 800 руб. въ годъ. Сообщая объ этомъ, имѣю честь покорнѣйше просить Ваше Высокопреосвященство указать мнѣ кандидата на означенную должность".

На семъ отношеніи Его Высокопреосвященствомъ положена такая резолюція: "27 августа 1890 года. Предлагаю Совѣту Кіевской духовной Академіи доложить миѣ безъ замедленія, не имѣетъ ли онъ въ виду такого изъ бывшихъ студентовъ Академіи, который не получилъ еще должности ни въ какомъ вѣдомствѣ и можетъ преподавать Законъ Божій въ Черкасской прогимназіи". Постановлено: Почтительный ше доложить Его Высокопреосвященству, что законоучительскую вакансію въ Черкасской прогимназіи съ успіхомъ можеть занять окончившій въ 1889 году курсь наукъ въ Кіевской духовной Академіи Василій Липковскій, удостоенный степени кандидата богословія, ва "очень хорошіе" успіхи въ наукахъ при "отличномъ" поведеніи.

П. Полученное Советомъ Академіи 1-го сентября отношеніе Канцеляріи Оберъ Прокурора Св. Синода отъ 16 августа 1890 года за № 4195: "По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, 9-го текущаго августа, докладу Учебнаго Комитета при Святёйшемъ Синодѣ, опредѣленъ на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Василій Эквемплярскій помощникомъ инспектора въ Черниговскую духовную Семинарію (съ 16 августа). Канцелярія Оберъ-Прокурора Святёйшаго Синода долгомъ поставляетъ сообщить о семъ Совѣту Академіи для зависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи слёдующихъ упомянутому лицу, по положенію, денегъ нынѣ же сообщено Хозяйственному Управленію при Святѣйшемъ Синодѣ".

Постановлено: О состоявшемся опредълении на службу кандидата Василія Экземилярскаго принять къ свъдънію и объявить ему для немедленнаго слъдованія его къ мъсту службы по получении имъ положенныхъ для сего денегъ.

III. Прошеніе жителя города Ливих Орловской губ. Пвана Александрова Карышева отъ 23 августа: "Отдъльной отъ сего посылкой чрезъ почту имъю честь представить Совъту Кіевской духовной Академіи свое рукописное сочиненіе "Духовно-нравственный міръ человъка", во введеніе къ которому помъщенъ разборъ сочиненія графа Л. Н. Толстаго "Въ чемъ моя въра". Полагая, что сочиненіе это соотвътетвуетъ программъ конкурса, назначеннаго для соисканія Макарьевской преміи въ семъ 1890 г., я имѣю честь почтительнайте просить Совать Академіи включить онее въ конкурсъ. Если-бы означеное сочиненіе почему либо не соотватствовало программа конкурса и не могло бы быть включено въ него, я бы покорнайте просиль Совать Академіи процензуровать его и дать мий разрашеніе къ напечатанію его. Въ обоихъ этихъ случаяхъ я предоставляю право Совату Академіи вносить въ него вса та поправки, которыя онъ напеча-бы необходимымъ сдалать въ этомъ сочиненіи, такъ какъ оно не имъетъ еще окончательной редакціи и получить свой вполна законченный видъ лишь при напечатаніи своемъ".

Постановлено: Разсмотрѣніе сочиненія г. Карышева поручить профессору Ив. Королькову.

IV. Прошеніе окончившаго въ 1888 году курсь наукъ въ Кіевской Академіи болгарскаго подданнаго Константина Руссовича отъ 23 августа: "Окончивши курсъ Академіи съ званіемъ дъйствительнаго студента, но съ правомъ получить степень кандидата богословія по выдержаніи экзамена по двумъ предметамъ—по введенію въ кругъ богословскихъ наукъ и по исторіи философіи, покорнъйше прошу дозволить мнъ держать дополнительный экзаменъ по двумъ названнымъ наукамъ".

Постановлено: Конст. Руссовича подвергнуть 5 сего сентября дополнительному испытанію по введенію въ кругь богословских наукъ и по исторія философіи.

- V. Заявленія окончившихъ курсъ въ іюнѣ 1890 года кандидатовъ Кіевской духовной Академіи:
- а) Өеодора Титова отъ 2 сентября: "Будучи оставленъ при Академіи профессорскимъ стипендіатомъ на  $18^{90}/_{91}$  учебный годъ, я избираю для своихъ занятій общую древнюю гражданскую исторію, о чемъ и считаю долгомъ заявить Совѣту Академіи".

б) Асанасія Неселовскаго отъ того же 2 сентября: "Симъ честь имъю почтительнъйше заявить Совъту Кіевской Духовной Академіи, что я, оставленный ири Академіи въ качествъ профессорскаго стипендіата, желаль бы избрать предметомъ спеціальнаго изученія въ теченіи 1890/11 учебнаго года литургику и церковную археологію".

Постановлено: Сдёланный обоими стицендіатами выборъ предметовъ для спеціальнаго изученія одобрить, но съ тёмъ, что Ө. Титовъ вмёстё съ изученіемъ древней гражданской исторін занялся и новою гражданскою исторіею.

**ЖІ**. Авты дополнительных в испытаній студентовъ: І курса Климента Намеды (японца) и ІІ курса Петра Олтаржевскаго.

Справка: Студ. І курса Клим. Намеда и ІІ курса П. Олтаржевскій написали всё положенныя на  $18^{89}/_{90}$  учебн. годъ сочиненія; но годичнаго экзамена первый не держаль только по еврейскому языку, а второй по всёмъ наукамъ ІІ курса, по которымъ онъ теперь и сдалъ.

Постановлено: Клим. Намеда (японца) и Петра Олгаржевскаго, ва выполнениемъ ими всёхъ требований пройденныхъ наукъ, перевесть въ слёдующие курсы—Намеда во И курсъ, а Олгаржевскаго въ III курсъ.

VIII. Докладъ секретаря Совъта: "Въ 100 § уст. дух. акад. поименовано 11 наукъ, обязательно изучаемыхъ студентами, а изъ прочихъ предметовъ академическаго курса въ 101 § составлены двъ параллельныя группы—дитературная и историческая, которыя предоставлены выбору студентовъ съ присоединеніемъ къ каждой изъ нихъ одного изъ двухъ классическихъ и одного изъ трехъ новыхъ языковъ. Вслъдствіе сего и по примъру прошлаго года предъ открытіемъ лекцій канцеляріею Академіи сданы были особые листы для.

Протоколы.

Digitized by Google

собственноручной записи вновь принятых въ І курсъ студентовъ на одну изъ поименованныхъ группъ съ обозначениемъ избираемаго для изучения вмёстё съ нею одного изъ древнихъ и одного изъ новыхъ языковъ.

По группамъ наукъ студенты I нурса распредъляются такимъ образомъ:

На первой, или литературной группъ наукт 26 студентовъ: Абаза Павелъ, Александровъ Николай, Арсеньевъ Иванъ, Барнатный Иванъ, Бычковскій Николай, Васильевъ Стефанъ, Вишневскій Николай, Вуколовъ Іоаннъ свящ., Горуновичъ Яковъ, Келенджеридзе Мелитонъ, Кибальчичъ Михаилъ, Княжевъ Александръ, Ковачевичъ Доброславъ (сербъ), Малеванскій Флоръ, Маряновичъ Чедомиль (сербъ), Маяковскій Яковъ, Миловидовъ Антоній свящ., Немоловскій Іаковъ свящ., Платоновъ Николай, Серебрениковъ Василій, Серебрениковъ Димитрій, Симоновскій Даніилъ, Соловьевъ Димитрій, Туровскій Николай, Черната Захарій и Щетвовскій Александръ.

На второй, или исторической групп наукт 23 студента: Алферовъ Стефанъ, Боживъ Андрей, Георгіевскій Вивторъ, Григоренко Михаилъ, Григорій іеродіаконъ (Яцковскій), Казанскій Павелъ, Колесниковъ Антовій, Леонардовъ Петръ, Логгиновъ Василій, Лонуховичъ Александръ, Малиженовскій Николай, Недъльскій Владиміръ, Ница Александръ, Петровъ Василій (болг.), Петрушевскій Павелъ, Погорилко Павелъ, Попель Иванъ, Рыбинскій Евгеній, Савкевичъ Михаилъ, Фортинскій Павелъ, Чемена Мартирій, Шаровъ Петръ и Юзефовичъ Іустинъ.

По классамъ древнихъязыковъ распредълились такъ: а) на греческій языкъ записались 27 стдентовъ: Абаза Павелъ, Арсеньевъ Иванъ, Барнатный Иванъ, Бычковскій Николай, Вишневскій Николай, Вуколовъ Іоаннъ свящ., Григоренко Михаилъ, Григорій іеродіаконъ (Яцковскій), Кибальчичъ Михаилъ, Княжевъ Александръ, Леонардовъ Петръ, Лопуховичъ Александръ, Малеванскій Флоръ, Миловидовъ Антоній свящ., Недъльскій Владимиръ, Петровъ Василій (болг.),

Платоновъ Николай, Погорилко Павелъ, Савкевичъ Михаилъ, Серебрениковъ Василій, Серебрениковъ Димитрій, Симоновскій Даніилъ, Фортинскій Павелъ, Чемена Мартирій, Черната Захарій, Щетковскій Александръ и Юзефовичъ Іустинъ.

б) На матимскій язывъ 22 студента: Александровъ Николай, Алферовъ Стефанъ, Георгіевскій Викторъ, Горуновичъ Яковъ, Казанскій Павелъ, Келенджеридзе Мелитонъ, Ковачевичъ Доброславъ (сербъ), Колесниковъ Антоній, Логгиновъ Василій, Малиженовскій Николай, Маряновичъ Чедомиль (сербъ), Маяковскій Яковъ, Немоловскій Іаковъ свящ., Ница Александръ, Петрушевскій Павелъ, Попель Иванъ, Рыбинскій Евгеній, Соловьевъ Димитрій, Туровскій Николай, Шаровъ Петръ.

На влассы новых взыков записались: 1) на французскій языкъ 7 студентовъ: Бычковскій Николай, Вишневскій Николай, Владиміръ, Петрушевскій Павелъ, Нелъльскій Неколай, Черната Захарій в Шаровъ Петръ; 2) на нъмецкій язывъ 40 студентовъ: Абаза Павель, Александровъ Николай, Алферовъ Стефанъ, Арсеньевъ Иванъ, Барнатний Иванъ, Божикъ Андрей, Васильевъ Стефанъ, Вуколовъ Іоаннъ свящ., Георгіевскій Викторъ, Горуновичь Яковъ, Григоренко Миханль, Григорій ісродіявонь (Яцвовскій), Казанскій Павель, Келенджеридзе Мелитонъ, Кибальчичъ Михаилъ, Княжевъ Азександръ, Ковачевичъ Доброславъ (сербъ), Колесниковъ Антоній, Леонардовъ Петръ, Логгиновъ Василій, Лопухоничь Александръ, Малеванскій Флоръ, Малиженовскій Николай, Маряновичь Чедомиль (сербъ), Маяковскій Яковъ, Миловидовъ свящ., Немоловскій Івковъ, Ница Антоній Александръ, Петровъ Василій (болг.), Платоновъ Ниволай, Погорилко Павель, Попель Иванъ, Савкевичь Михаилъ, Серебрениковъ Василій, Серебренивовь Димитрій, Соловьевь Димитрій, Фортинскій Павель, Чемена Мартирій, Щетковскій Александрь и Юзефовичъ Тустивъ; В) на англійскій языкъ 13 студентовъ: Арсеньевъ Иванъ, Барнатный Иванъ, Васильевъ Стефанъ, Вишневскій Николай, Казанскій Павель, Кибальчичь Михаиль, Платоновъ Николай, Рыбинскій Евгеній, Серебрениковъ Димитрій, Симоновскій Давіилъ, Черната Захарій, Шаровъ Петръ и Щетковскій Александръ.

Постановлено: Подписные листы пріобщить въ дёламъ, сдёлавъ предварительно соотвётствующія имъ отмётки въ общемъ алфавитномъ спискё студентовъ І курса. Затёмъ таковой списокъ отпечатать въ потребномъ количестве для г. г. предавателей, для экзаменныхъ коммиссій и для разныхъ надобностей канцеляріи Академіи на четыре учебные года.

IX. Предложеніе Ректора Академіи Епископа Сильвестра: "Г.г. наставниками Академіи доставлены мнѣ программы преподаваемыхъ ими наукъ на  $18^{90}/_{91}$  учебный годъ. На основаніи устава духовн. Академ. § 81. а 3. предлагаю эти программы на разсмотрѣніе и утвержденіе Совѣта".

Постановлено: Представленныя г.г. наставнивами программы, въ видахъ скорости и большаго удобства разсмотрънія ихъ, раздёлить на три группы: философско-богословскую, историческую и филологическую, а для разсмотренія каждой группы образовать коммиссію изъ двухъ профессоровъ Авадемін; разсмотрівніе же программи участвующих въ коммиссіяхъ профессоровъ предоставить Ректору Академін. Такимъ образомъ поручить разсмотреніе программь: 1) заслуженному ординарному профессору Д. Поспъхову и ординарному профессору Ст. Сольскому по философскимъ наукамъ: исторіи философія, логивъ и метафизивъ, по богословскимъ наукамъ: введению въ кругъ богословскихъ наукъ, священному писанію ветхало завъта, догматическому богословію и нравственному богословію съ педагогикою; 2) заслуженному ординарному профессору Ив. Малышевскому и экстраор. профессору А. Розову по историческимъ наукамъ: библейской исторіи, общей церковной исторіи, церковному праву, исторіи и разбору западныхъ исповеданій, исторіи и обличенію русскаго раскола, церковной археологіи и литургикъ, общей древней гражданской

всторія; 3) заслуженному ординарн. профес. Вас. Иввинцвому в экстраорд. проф. Ив. Королькову по теорів словесности и исторія иностранных литературь, русскому в церковно-славянскому языку съ исторіей русской литературы, еврейскому языку и библейской археологіи, латинскому языку съ его словесностію, по нёмецкому и французскому яз., и 4) Ректору Академіи по психологіи, сващенному писанію новаго завёта, гомилетивё съ исторією пропов'єдничества, исторіи русской церкви, общей гражданской исторіи и по треческому языку.

Ж. Составленное членами Совъта и Правленія заслуженным ординарным профессором Василіем Пъвницким и инспектором Иваном Корольковым расписаніе лекцій на  $18^{90}/_{91}$  учебный годъ.

Постановлено: Такъ вакъ росписаніе левцій на  $18^{90}/_{91}$  учебній годъ составлено согласно съ требованіями 118-190 §§ и 123-125 §§ уст. дух. акад. и сообразно съ проэктомъ учебнаго плана, записаннымъ въ 1-й статьй журнала Совета Академіи отъ 14 іюня 1885 г.; то росписаніе сіе, по силъ устава § 81-а. 2, утвердить и привесть въ извъстность между всёми преподавателями и студентами Академіи для руководства и точнаго исполненія.

На семъ журналь резолюція Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая: "4 октября 1890 г. Исполнить".

# 1890 года 11-го сентября.

Въ собрании Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ не бывшаго по болъзни экстраординарнаго профессора Маркеллина Олесницкаго.

Слушали: I. Докладъ секретаря Совъта Академіи: "Иечатное сочиненіе подъ заглавіемъ: "Лжеучители, обличаемые

въ первоиъ посланіи Ап. Іоанна" имфетъ тецерь защищать авторъ его, исправляющий должность доцента Академів, Димитрій Ивановичь Богдащевскій, уроженець Волынской епархін и воспитанникъ Вольнской духовной Семинарів, закончившій свое образованіе въ 1886 году въ Кіевской духовной Академін съ степенью кандидата богословія и съ правомъ полученія степени магистра безъ новаго устиаго испытаія, но только чрезъ представление соотвътствующаго сей степени сочиненія. Сочиненіе свое въ рукодиси г. Богдащевскій представиль вь Совъть Академіи 17 августа 1889 года и, по порученію его, разсмотрівно двумя ординарными профессорами Академіи Ст. Мих. Сольскимъ и Ав. Ал. Олесницкимъ. Согласно съ подробными письменными отзывами ихъ сочиненіе г. Богдашевскаго Совьтомъ Академіи 20 декабря того же года признано удовлетворительнымъ для искомой имъ степени магистра, и объ удостоеніи его этой степени положено имъть сужденіе, согласно съ требованіемъ 136 \$ уст. дух. акад., по напечатание сочинения и удовлетворительномъ защищение его въ присутстви Совъта И приглашенныхъ имъ стороннихъ лицъ. По получении сего сочинения въ печатномъ вътъ Академія 17 минувшаго августа положиль допустить автора его въ колловвіуму, назначивъ для него сегоднишнее собраніе Совъта, а оффиціальными оппонентами ординарнаго профессора Ст. Мих. Сольскаго и доцента Арсенія Сем. Царевскаго.

Въ 7 часовъ вечера, согласно данной Ректоромъ Академіи повъсткъ, члены Совъта были въ собраніи и отврытъ былъ коллоквіумъ. Кромъ децентовь и другихъ преподавате-Академіи, приглашенныхъ Ректоромъ ез по силъ примъчанія къ 79 § уст. дух. акад., присутствовали и лица, не принадлежащія къ составу Академін, но приглашенныя Совътомъ ея на основаніи 136 § устава,—викаріи Кіевской епархіи Преосвященные Ириней и Анатолій, Ректоръ духовной Семинаріи архимандритъ Борисъ, каседральный протоісрей П. Г. Лебединцевъ, итвогорые законоучители учебныхъ заведеній министерства народнаго просвъщенія и преподаватели мъстныхъ духовно-учебныхъ заведеній. Сначала г. Богдашевскій въ своей ръчи далъ поясненіе задачи представленнаго имъ на степень магистра сочиненія, а затъмъ слъдовали возраженія двухъ преподавателей Академіи, назначенныхъ Совътомъ ея въвачествъ оппонентовъ. Въ 8½ часовъ вечера, по окончаніи возраженій оппонентовъ и данныхъ магистрантомъ на оныя отвътовъ или разъясненій, предсъдателемъ Совъта Академіи предложенъ членамъ его вопросъ: удовлетворительна ли защита? и полученъ оть нихъ утвердительный отвътъ.

Постановлено: Вследствіе признавія удовлетврительною состоявшейся теперь защити кандидатомъ Д. Богдашевскимъ сочиненія "Лжеучители, обличаемые въ первомъ посланів Ап. Іоанна" и на основаніи признанной прежде Советомъ удовлетворительности самаго сочиненія для искомой имъ степени магистра богословія, удостоить автора его этой степени и просить архипастырскаго ходатайства Высокопреосвященнёйшаго Платона, Митрополита Кіевскаго, предъ Святёйшимъ Синодомъ объ утвержденів кандидата Богдашевскаго въ степеня магистра богословія согласно съ уставомъ дук. акад. § 81 в. 6.

По объявленіи предсёдателемъ Совета сего постановленія приглашенныя на коллоквіумъ лица удалились изъ валы собранія и остались въ немъ только члены Совета для решенія дёлъ, поступившихъ въ Советъ Академіи съ 30 сентября и подлежащихъ его разсмотренію.

II. Увѣдомленія Канцеляріи Оберъ-Прокурора Св. Синода: а) отъ 1 сентября 1890 года за № 4391: "По утвержденному г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 22 минувшаго августа докладу Учебнаго Комитета при Святѣйшемъ Синодѣ, опредѣленъ на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Василій Титовъ преподавателемъ по ос-

5

новному, догматическому и нравственному богословію въ Иркутскую духовную семинарію<sup>4</sup>.

б) отъ 6 сентября за № 4476: "По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 22 минувшаго августа докладу Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Михаилъ Петрушевскій преподавателемъ по священному писанію (сверхъ штата) въ Смоленскую духовную семинарію.

Канцелярія Оберъ-Прокурора Святвищаго Синода, сообщая о семъ Совъту Академін для зависящихъ распоряженій, присовокупила, что объ ассигнованіи слъдующихъ упомянутымъ лицамъ, по положенію, денегъ сообщено Ховяйственному Управленію при Св. Синодъ".

Постановлено: О состоявшемся назначении на службу дать знать вандидатамъ Вас. Титову и Мих. Петрушевскому.

111. Прошеніе священника Кієво-Подольской Набережно-Николаєвской церкви Николая Стеллецкаго отъ 6 сентября: "Исправивъ недостатки своего сочиненія подъ заглавіємъ: "Бракъ въ ветхомъ зав'єть", вторично покорнійше прошу Ваше Преосвященство допустить оное къ разсмотрівнію въ качестві магистерской диссертаціи".

Постановлено: Разсмотрѣніе сочиненія поручить доценту Арсенію Царевскому.

- **V**. Акты дополнительныхъ испытаній:
- а) "1890 года 3 сентября въ коммиссіи изътрехъ преподавателей Кіевской духовной Академіи, подъ предсёдательствомъ Ректора ея, держалъ дополнительный экзаменъ румынскій подданный Димитрій Николеско, окончившій курсъ въ іюнъ 1890 г. съ званіемъ дъйствительнаго студента, и на

семъ экзаменъ оказалъ слъдующія познанія: по введенію въ кругъ богословскихъ наукъ—3, библейской исторіи 3+ и общей гражданской исторіи 3—".

б) "1890 года 5 сентября въ коммиссіи изъ четырехъ преподавателей Кіевской духовной Академів, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, держалъ дополнительный экзаменъ болгарскій подданный Константинъ Руссовичь, выпущенный изъ Академіи въ іюнъ 1888 г. съ званіемъ дъйствительнаго студента, и на семъ экзаменъ оказалъ слъдующія познанія: по введенію въ кругъ богословскихъ наукъ 3— и по исторіи философіи 3—".

Справка: Д. Николеско и К. Руссовичъ выпущены изъ Академіи съ правомъ на полученіе степени кандидата богословія, если они сдадуть удовлетворительно экзаменъ по тімъ наукамъ, по которымъ они иміють недостаточный баллъ.

Постановлено: Дъйствительныхъ студентовъ Д. Николеско и К. Руссовича, сдавшихъ удовлетворительно дополнительный экзаменъ, удостоить степени кандидата богословія на основаніи 139—140 §§ устава дух. акзд., о чемъ и представить, по силъ § 81 б. 10, на утвержденіе Его Высокопресосвященства Митрополита Кіевскаго, а по утвержденіи выдать имъ дипломы на эту степень.

VI. А) Отношеніе Сербскаго Митрополита Высокопреосвященнаго Михаила къ ректору Академіи отъ 1 сентября 1890 года за № 1391: "Предложеніе наше о принятіи пяти воспитанниковъ вдѣшей семинаріи въ Кіевскую духовную Академію уважено Оберъ-Прокуроромъ Святѣйшаго Синода. Три воспитанника: Доброславъ Ковачевичъ, Чедомиль Маряновичъ и Светиславъ Аздейковичъ прівъжаютъ теперь, а двое опоздали и они, какъ только явятся къ намъ, будутъ отправлены въ Кіевъ. Прошу Ваше Преосвященство сдѣлать распоряжение о принятии въ корпусъ сихъ нашихъ воспитан-

- Бълградской духовной Семинаріи, Доброслава Ковачевича и Чедомиля Маряновича о допущеній ихъ къ пріемному экзамену для поступленія въ число студентовъ Академіи съ приложеніемъ свидѣтельствъ объ окончаніи ими курса въ семинаріи отъ 25 іюня 1890 г. за № 24 и № 16.
- В) Актъ повърочнаго испытанія отъ 10 сентября 1890 года, которому были подвергнуты два серба—Добр. Ковачевичь и Чедом. Маряновичь. Изъ этого акта видпо, что оба они сдали устные отвъты по догматическому богословію, общей церковной исторіи и логикъ удовлетворительно (3) и написали экспромтныхъ два сочиненія (на темы богословскаго и литературнаго содержанія) также удовлетворительно (3).

Справка: Поименованнымъ сербамъ, по указу Святѣйшаго Синода отъ 13 іюля 1890 г. за № 1654, предоставлено казенное содержаніе на счетъ спеціальныхъ средствъ вѣдомства Святѣйшаго Синода, въ случаѣ поступленія ихъ въ Академію, со времени прибытія ихъ въ оную.

Постановлено: Сербскихъ уроженцевъ, воспитанниковъ Бълградской духовной Семинаріи, Добр. Ковачевича и Чедом. Маряновича, вслёдствіе удовлетворительной сдачи ими требуемыхъ для поступленія въ Академію повърочныхъ испытаній, зачислить въ составъ студентовъ І курса съ помѣщеніемъ ихъ въ зданіи Академіи.

VII. Акты испытанія на званіе д'яйствительнаго студента бывшаго студента Кіевской Академіи Милана Евтича:

а) "1890 года 1 сентября сербскій подданный Миланъ Ентичь, выпущенный въ 1878 году изъ Кіевской духовной Академіи, по неудовлетворительности балловъ, безъ званія дъйствительнаго студента Академіи, держалъ для полученія сего званія вновь экзаменъ и на семъ экзаменъ оказаль слідующія познанія: по гомилетикь и исторіи пропов'ядничества 2, церковной археологіи и литургикь 3, церковному праву 2".

- б) "1890 года 3 сентября сербъ Миланъ Евтичъ держаль экзаненъ и получилъ отъ Коммиссіи следующіе баллы: по психологіи 2, когике и метафивике 2, исторіи философіи 2".
- в) "1890 года 5 сентября сербь Миланъ Евтичн держаль экзаменъ и получилъ слёдующіе баллы: по священному писанію ветхаго зав'ята 3— и по священному писанію новаго зав'ята 2—".

Справка: 1) Миланъ Евтичъ, согласно съ прошеніемъ его и вслъдствіе ходатайства Высокопреосвященнаго Михаила Митрополита Сербскаго, допущенъ къ экзамену по XVI ст. журнала Совъта отъ 17 августа.

- 2) Мил. Евтичъ въ теченіи 1874/5, 1875/6, 1876/7 и 1877/8 учебныхъ годовъ выслушаль курсъ наукъ въ Кіевской Академіи, но выпущенъ быль безъ вванія дёйствительнаго студента по неудовлетворительности балловъ (2 и 1) по нёкоторымъ предметамъ, по которымъ и держалъ нынё экзаменъ на основаніи 136 и 140 88 уст. дух. акад. Предметы, по которымъ онъ имёлъ удовлетворительный балъ (3) при выпуске изъ Академіи, следующіе: пастырсное богословіе, педагогика, теорія словесности и исторія литературы.
- 3) Въ 138 § устава дух. акад. сказано: "Студенты, оказавтие въ течение акалемического курса посредственные успъхи и не представившие сочинения на степень кандидата или представившие сочинение всудовлетворительное для сей степени, получають звание дъйствительнаго студента".

Постановлено: Бывшаго въ 1874—1878 годахъ студентомъ Авадеміи серба Милана Евтича, какъ оказавшаго въ ваукахъ академическаго курса хорошія и посредственныя познанія какъ на годичныхъ экзаменахъ во время пребыванія въ Академіи, такъ и нынѣ, удостоить звавія дъйствительнаго

студента Академіи и выдать ему аттестать на это званіе, по утвержденіи сего журнала Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая: "8-го октября 1890 года. Исполнить".

## 1890 года 26 сентября.

Въ собраніи Совьта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ орд. проф. П. Линицкаго и экстраорд. профес. Ал. Розова, не бывшихъ въ собраніи по бользни.

Смушали: Предложение Ректора Академіи: "Сегодня отъ 1-го до  $2^{1/2}$  часовъ по нолудни, по случаю годовщины, въ актовой залѣ Авадеміи состоялось торжественное собраніе всего личнаго состава ея подъ председательствомъ Высокопреосвященнъйшаго Платона, Митрополита Кіевскаго, въ присутствіи Преосвященныхъ Викаріевъ Кіевской епархіи, Еписнопа Ряжскаго, генер.-губернатора А. П. Игнатьева. командующаго войсками М. Ив. Драгомирова, губернатора Л. П. Томары, помощи нопечителя учебного округа Ал. А. Мусина-Пушвина, представителей развыхъ учрежденій въ Кіев'в и многихъ любителей духовнаго просв'ященія. Въ этомъ собраніи, на основаніи 91 § уст. дух. адад. и въ исполненіи XIX ст. журн. Совьта Кіевской духовной Авадемін отъ 24 ноября 1889 года, доцентъ Стефанъ Голубевъ произнесъ ръчь "Очеркъ изъ исторіи Кієвской духовной Академіи при жизни ея фундатора Митрополита П. Могилы" и заслуж. ординари. профес. Ив. Малышевскій прочель краткое извлеченіе изъ составленнаго "отчета о состояніи Академіи за 188%/90 учебы, годъ . Какъ ръчь, такъ и отчетъ, просмотрънные мною до акта, предлагаю геперь Совъту на дальнъйшее распоряжение".

Постановлено: О состоявшемся въ установленномъ порядев годичномъ актъ записать въ протоколъ Совъта Академіи. Ръчь и отчетъ напечатать для общаго свъденія въ академическомъ журналь; кромь того, отчетъ представить, посиль 90 § уст. дух. акад., въ Святьйній Синодъ.

И. Сданный Высокопреосващенныйшимъ Платономъ ми-Кіевсвимъ 17 сентября 1890 года въ Совътъ трополитомъ Академін для надлежащаго распораженія указъ Святьйшаго Синода отъ 11 сентября 1890 г. за № 3464: "По указу Его Императорскаго Величества, Святвишій Правительствую**шій Синодъ** слушали представленіе Вашего Преосвященства, оть 26 минувшаго іюля за № 549, въ коемъ ходатайствуете: а) объ упрежденіи въ Кіевской духовной Академіи стипендіи на проценты съ пожерпьюваннаго для сего Коллежскимъ Секретаремъ Николаемъ Вертипорохомь капитала въ 4000 р. 6% облигаціями Кіевскаго Городскаго Кредитнаго Общества, съ присвоеніемъ оной наименованія "стипендія Преподобного Николы князя Черниговского, Чудотворца Печерского", и б) объ утвержденіи положенія объ этой стипендіи. Привазали: По разсмотреніи настоящаго ходатайства, Святейшій Синодъ опредъляетъ: 1) на проценты съ капатала въ четыре тысячи р., пожертвованнаго Коллежскимъ Севретаремъ Ниволаемъ Вертипорохомъ, учредить въ Кіевской духовной Академін стипендію, съ присвоеніемъ ей изъясненнаго въ представленіи Вашего Преосвященства наименованіи, и 2) представленное Вами положение о стипендии утвердить; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ, съ приложениемъ копи съ положения о стипендии, для руководства въ потребныхъ случаяхъ, Совъту Кіевской духовной Академіи".

# положение

о стипендін имени Преподобиаго Николы князя Черниговскаго, чудотворца Печерекаго, учрежденной въ Кісьской духовной Анадаміи.

§ 1.

При Кіевской духовной Академіи учреждается стапендія имени Преподобнаго Николы, Чудотворца Печерскаго, на проценты съ капитала въ четыре тысячи р., пожертвованнаго Кіевскимъ домовладівльцемъ Коллежскимъ Семретаремъ Николяемъ Стефановичемъ Вертинорохомъ и заключающагося въ 6% облигаціяхъ Кіевскаго Городскаго (Кредитнаго Общества.

§ 2.

Стипендіальный капиталь состоить въ Кіевской духовной Академіи навсегда неприкосновеннымъ и неотчуждаемымъ. Облигаціи, въ которыхъ онъ теперь заключается, Правленіе Академіи, въ случай погашенія ихъ, заміняетъ своевременно новыми соотвітствующаго достоинства государственными или иными, гарантированными правительствомъ, процентными бумагами.

§ 3,

На получаемые ежегодно съ напитала проценты, согласно волъ жертвователя, содержится въ Академіи одинъ студентъ изъ русско-подданныхъ, пожелающихъ принять монашество.

§ 4.

Зачисленіе студентовь на означенную стинендію производится твив же порядкомъ, какъ и принятіе ихъ по уставу на казенное содержаніе.

§ 5.

Выдача стипендіи прекращается стипендіату съ окончаніемъ имъ полнаго курса Академіи или съ выбытіемъ изъ

оной до окончанія курса, но стипендіату, вслідствіе болівни, по 134 § уст. дух. акад., оставленному въ томъ же курсь на второй годъ, стипендія сохраняется, а также окончившему курсь стіпендіату, въ случай крайней его нужды до опредібленія на службу, стипендія, по усмотрівнію Совіта Академіи, можеть быть продолжена на місяць или два, по не боліве четырехъ місяцевь, въ томъ случай, если не окажется кандидатовъ на стипендію изъ наличныхъ студентовъ академіи нли изъ вновь поступившихъ въ составъ перваго курса ея.

Постановлено: Принять въ свідінію и руководству.

ІІІ. Сданный Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ 15 сентября 1890 г. для надлежащаго распоряженія указь Святьйшаго Синода отъ 10 сентября 1890 г. за № 3447: "По Указу Его Императорскаго Величества, Святышій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 19 августа сего года за № 959, журналъ Учебнаго Комитета, № 304, съ завлючениемъ Комитета, по представлениимъ Вашимъ Преоскащенствомъ свёдёніямъ объ окончивших в текущемь году курсь воспитанникахь Кіевской духовной Академіи и по предложеніямъ Совъта сей Авадеміи, касательно замищенія вакансій преподавателей географіи и ариометики и св. исторіи съ катихизисом въ параллельных классах Единецкаю духовного училища двумя изъ нынъ окончившихъ курсъ Акаленін кандидатовъ. Приказали: По разсмотрівнін настоящаго журнала, Святвишій Синодъ, согласно заключенію Учебнаго Комитета, опредвляеть: 1) назначить на должность преподавателя географіи и ариеметнии въ параллельные илассы Единецваго духовнаго училища окончившаго въ семъ году курсъ вандидата Кіевской духовной Академін Григорія Запольскаго; 2) на должность преподавателя св. исторіи и катихизиса въ въ теже классы означеннаго училища определить окончившаго въ 1888 г. курсъ кандидата С.-Петербургской духовной Академін Василія Казанаклія, а предназначеннаго на сію должность Сов'ютомъ Академін кандидата Филевскаго, равно какъ и вс'яхъ прочихъ, не нолучившихъ назначенія на духовно-учебную службу, окончившихъ въ 1890 году курсъ воспитанниковъ Кіевской Академін, обратить, согласно Синодальному опред'еленію отъ № 1886/7 года № 2563, въ епархіи, по принадлежности, съ посл'ёдствіями, въ томъ опред'еленіи изъясненными, и съ отсылкою документовъ ихъ въ подлежащія Консисторіи; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, Послать Вашему Преосвященству и Преосвященному Архіепископу Кишиневскому указы".

Справка: Объ изложенномъ въ указъ, по распоряжению Ректора Академии, дано знать Запольскому и Филевскому. Документы Запольскаго 19 сентября высланы въ Единецкое училище, а Филевскаго и прочихъ окончившихъ курсъ—въ духовныя Консисторіи по мъсту ихъ рожденія.

Постановлено: Принять къ свъденію и пріобщить къ делу объ определенія воспитаннию въ Академіи на службу.

ТУ. Отношеніе Канцеляріи Оберт-Прокурора Святвишаго Синода отъ 12 сентября 1890 г. за № 4604: "По утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, 6 текущаго сентября, докладу Учебнаго Комитета при Святвишемъ Синодъ, опредъленъ на духовно учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи іеромонахъ Митрофанъ (Гусельниковъ) помощникомъ инспектора въ Тифлисскую духовную семинарію.

Канцелярія Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода долгомъ поставляєть сообщить о семъ Совьту Амадеміи для зависящаго распоряженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи сльдующихъ упомянутому лицу, по положенію, денегъ нынъ же сообщено Хозяйственному Управленію при Святьйшемъ Синодь".

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# Въ реданціи Трудовъ Кіевской Духовной Анадеміи продаются книги:

- Абеменскій Ин. Ин. Московское государство при цар'я Алексве Михайловичі и патріарх'я Никоні. Ц. 2 р.
- Антенить Іерод. Кіево-Подольская Успенская соборная церковь. Историко-статистяческое изследованіе. (Писано на Евгеніе-Румянцевскую премію). Кіевъ. 1891 г. Ц. 1 р. съ перес.
- Арсеній и. пісоск. Изъясненіе Божеств. Литургія. (450 стр., 8-о). Ц. 2 р.
- - Толкованіе на первые 26 псалмовъ (634 стр., 8·o). Ц. 2 р.
- 5-ва А. О молоканствъ. Отвътъ на вопросы православнаго христіаннна о модоканскомъ въроученін. Кіевъ, 1891 г. Цѣна 50 к. съ перес.
- Березипъ В. Описаніе рукописей Почаєвской давры. 1881 г. Ц. 40 к.
- Берсье. Память. Слово (перев. съ фран.). Кіоль, 1891 г. Ц. 10 к. съ перес.
- Бестам с. священия съ прихожанами, 25 бестав. Ц. съ п. 50 к.
- Библістена твореній св. отцовъ и учителей церкви западнихъ: кн. 1 и 2: творенія св. Кипріана, еп. кареагенскаго, ч. 1 и 2; кн. 3, 4, 5 и 6 твореній бл. Іеронима ч. 1, 2, 3, 4; кн. 7: твореній бл. Августина ч. 1; кн. 8: твореній бл. Іеронима ч. 5; кн. 9 и 10: твореній бл. Августина ч. 2 и 3; кн. 11: твореній бл. Іеронима ч. 6; кн. 12: твореній бл. Августина ч. 4; кн. 13: твореній бл. Іеронима ч. 7; кн. 14: твореній бл. Августина ч. 4; кн. 13: твореній бл. Іеронима ч. 7; кн. 14: твореній бл. Августина ч. 6; кн. 15: твореній бл. Іеронима ч. 8, 9 и 10; кн. 18: твореній бл. Августина ч. 6. кн. 19: Твор. бл. Іеронима ч. 11. Ц'ява каждой книги Библіотеки 2 р. съ перес., кром'я 16-й книги, которая стоитъ 1р. 50к. съ перес.
- Боброжимий Ив. М. О происхождения в состава римско-католической литургів в отличів ел отъ православной. Ц. 65 коп., съ пер. 80 к.
- Бумтовъ С. А. Древнееврейскія монети (сърисунками). Ц. 3 р.
- Булашевъ Г. О. Місяцесловы святыхъ при рукописныхъ богослужебныхъ книгахъ Церковно-археологическаго Музея. 1882 г. Ц. 40 коп.
- Преосв. Ириней Фальковскій, еп. чигиринскій. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- Булгановъ А. И. Очерки исторін мегодизма. Т. І. 1887 г. Ц. 2 р. 50 к. съ п. Т. ІІ 1887 г. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
- Безбрачіе духовенства. Историко-поденическій очеркъ. Кіевъ 1891 г. Ц. 30 к. съ перес.
- Вериболовичъ М. Пророческое служено въ изранлыскомъ (десятиколъниомъ) царствъ. 1891. Ц. 2 р. съ перес.
- Видимірскій сборинть въ намать девятисотлітія врещенія Россіи. (Сказаніе о ностіщеніи Русской страни св. Апостоломъ Андреемъ. Ив. Малишевскаго. Владиміръ святой, какъ нолитическій діятель. Вл. Завитневича. Древнія изображенія св. Владиміра. Н. Петрова. Чествованіе намати св. Владиміра на юті Россіи и въ частности въ Кієві. Н. Петрова. Слово, сказанное 10 іюля 1888 г. В. Півницкаго. Річь, сказанная 14 іюля 1888 г., Ив. Малишевскаго). 1888 г. Ц. 2 р.
- Глазумовъ П. Храми, построениме св. Владнијровъ и другими въ его время. 1888. Ц. 60 коп.
- Арездевъ Н. М. Историческій характерь вниги Туднев. Ц. 50 к.
- Единскій. Анатолій Мартиновскій, архісп. Могиловскій и его литературные труды. Кісвъ. 1889 г. Ц. 2 р.

**Калиниковъ** В. Митрополиты и епископы при св. Владиміръ, 1888 г. Ц. 75 к.

Имига для назидательнаго чтемія. Изданіе третье, безт перемѣнъ перепечатанное со втораго взданія (1869 г.), одобреннаго Особымъ Отдѣломъ Ученаго Комитета Министерства Пародваго Просв. для ученическихъ народныхъ библіотевъ и другихъ учебныхъ заведеній. Училищинимъ Совѣтомъ при Св. Синодѣ, въ третьемъ маданія, одобрена въ употребленію въ церковно-приходскихъ школахъ для виѣкласснаго чтемія учащихся. Цѣна 1 р. съ перес. Для школахъ для вифкласснаго чтемія учащихся. Редакція, цѣна кинги 70 к. съ перес., а при требованіи Епархіальными Училищиними Совѣтами не менѣе ста экземиляровъ, кинга уступается по 60 коп. съ пересилк. Кіевъ. 1890 г.

Крымановскій Г. Рукописныя Евангелія кіевских» книгохраннявам. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к.

Манкавейскій Н. Археологія исторів страданій Господа Інсуса Христа. Ц. 2 р. съ перес.

Миромобовъ А. Проповіди св. Кирила Александрійсваго. Кіевъ. 1889 г. Ц. 2. р. Недъвскій А. (свящ.). Братскій совіть новорукоположенному въ сельскій приходь священнику. Вып. 1, 1883 г. Ц. 1 р.

Непрологъ Высокопреосващеннаго Платона, Митрополита Кіевскаго и Галицкаго. Кіевъ. 1891 г. Цъна 30 к.

Никитинь А. Синагоги іздейскія, какъ м'яста общественнаго богосдуженія. Кієвъ. 1891 г. Ц. 2 р. съ перес.

Описаніе 50-ти-яттивго юбилов высокопреосвященнаго Арсенія, метрополита кіевскаго и галицкаго. Ц. 50 коп., съ перес. 80 коп.

Попосычь К. Патріархь ісрукаленскій Софроній, какь богословь, проповідникь и пізснописець. К. 1890. Ц. 1 р. с.

Празднованіе довятисотявтія крещовія русскаго народа за Кіева (съ рисумками, относящимися ка празднеству). К. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к., на лучшей бумага 3 р. 50 к.

Пъвинций В. О. Воспоминавія о пок. митр. вісв. Арсенія. 1877. Ц. 50 к.

Пънневичъ С. Н. Топографія Кіев. епархів въ ХУІІ в. по Андрею Целяарію (съ картою). Ц. 50 к.

Ромдественскій О. М. Самунаъ Миславскій. Ц. 1 р. 50 г.

Рыбиновій Влад. Кіевская мятрополичья каседра съ половины XIII до конца XVI вака. (Писано на Евгеніе-Румянцевскую премік). Кіевъ. 1891 г. Цана 70 коп. съ перес.

Сборникъ статей изъ Востр. Чтенія (для народнихъ школь). Ц. 20 к., съ перес. 30 к. (рекомендованъ Учебнымъ Комитетомъ).

Систематическій кагалогь книгь библіотеви Кіевской Духовной Авадемін. Т. 1-й. Богословіс. Вып. первый: Св. Писаніе и Патрологія. К. 1890. Ц. 2 р.

Списовъ начальниковъ, наставниковъ я воспитанняковъ кіевской духовной академін первыхъ XXV курсовъ (1619—1869). IL. съ пер. 10 к.

Указатель Воскреснаго Чтенія. Цівн. 30 к., съ пер. 40 к.

Филаретъ еписи. Происхождение вниги "Екклезіасть". 1885. Ц. 1 р.

**Царевскій А. С.** Происхожденіе и составъ 1 и 2 ки. Парадин. 1878 г. Ц. 70 к.

Чудецкій П. И. Опыть историческаго изслідованія о числі монастырей русских, закрытых въ XVIII и XIX вв. 1877 г. Ц. 50 коп.

Богдашевскій Д. И. Лжеучители, обличаемые въ первомъ посланів ап. Іоанна. К. 1890 г. II. 1 р. 30 к.

Динтріовскій А. А. Богослуженіе въ русской церкви въ XVI в. Ч. І. Службы пруга седмичнаго и годичнаго и чинопоследованія танистве. Ц. 4 р. съ и.

 — Помянки преосв. Порфирія Успенскаго и проф. Моск. дух. акад. И. Д. Мансветова. Ц. 75 к. съ перес.

Путешествіе по Востоку в его научные результаты. Отчеть о заграничной командировкі въ 18<sup>97</sup>/ев году, съ приложеніями. Кіевъ. 1890 г. Цівна 1 р. 50 к. съ перес.

- Современное богослужение на православномъ Востокъ. Историко-аркеологическое изследование. Вып. первый (Вступительный). Киевъ. 1891 г. Цена 1 р. 20 к. съ перес.
- Евгеній, см. астрахан. (изданіе). Творенія Кирилла, сп. туровскаго. Ц. 2 р.
- Завитивантъ В. З. Палянодія Захарія Копистенскаго в ед мізсто въ исторін з.-русской полемики к. XVI и н. XVII в. Варшава. 1883. Ц. съ п. 3 р.
  - Значеніе первихъ славянофиловъ въ ділі уясненія идей народности и самобытности. Річь, произнесенная на годичномъ акті Кіевской туковиой Академін 26 сент. 1891 г. Кіевъ. 1891 г. Ц. 30 коп.
- Козальниций М. Г. О значени національнаго элемента въ историческомъ развити христіанства. 1880 г. Ц. 50 к.
- Корольновъ И. Н. Двадцатилътіе журвала "Труды Кіев. Д. Академін" (съ свстемагическимъ перечиемъ статей, помъщенныхъ въ журналъ за 20 лътъ, и алфавитиниъ указателемъ авторовъ). 1883 г. Ц. 2 руб.
- Преосв. Филареть, оп. режскій, какі ректорь Кіев. д. академін. (съ портретомъ, факсимиле и прибавленіями). 1882. Ц. 60 к.
- Анациій П. Мв. Обзоръ философскихъ ученій. Ц. 80 коп.
- Объ умоврвнів в отношенія умозрительнаго познанія въ опыту (теоретическому я практуческому). 1881 г. Пр. 50 к.
  - Славанофильство и либерализиъ. 1882 г. Ц. 1 р. 30 в.
- Мансиментъ М. А. Собраніе сочиненій Т. І. ІІ. 4 р.; т. 2-й (съ рыс.), Ц. 3 р. Мансименій Г. В. Діалоги Платона Тимой в Критій. Переводъ съ введеніемъ в примітаніями. 1883 г. ІІ. 1 р. 50 к.
- Извышескій И. И. Мелетій Пигась и его участіє въдблахь рус. ц., т. 1. Ц. 3р. 50 с.
  - — Свазавіе о посъщенів русской страни св. апостоломъ Андреемъ. Ц. 25к.
  - Спутинки и ученики св. ап. Андрея. 30 к.
  - - Варяги въ начальной исторіи христіанства въ Кіевъ. Ц. 30 к.
  - - О происхождение Русской Великой Книгини Ольги св. II. 30 к.
  - - Подложное письмо п. Ивана Смеры въ в. ин. Владиміру св. Ц. 75 к.
  - Рѣчь, сказанная въ торжественномъ собранів Кіев. Д. Академів 14 іюда 1888 г. по случаю исполнившагося девятисотлѣтія со времени прещенія Россія. Ц. 20 к.
  - — Логоветь Осоктисть, покровитель Константина философа. 1887. Ц. 25 к.
  - Сва. Людинила и Вичеславъ (Рачь) Ц. 30 к.
- Рус. церковь вь 25-летнее царствованіе Александра 2-го. Ц. 40 к.
- Оменицій А. А. Кинга Притчей Солонововых в ем притики. Ц. 1 р.
  - Книга Пъснь Пъсней и ся новъйшіе критики, 1882 г. Ц. 3 р.
  - Св. Земля (Зь л. съ рыс.). Т. 1. Ц. 2 р. 50 к.; т. 2, Ц. 3 руб.
- Олестицай М. А. Исторія правственности и правственных ученій. Ч.1-я. 1882 г. Ц. 2 р. 50 к. Ч. 2-я. Ц. 1 р. 50 к.
  - - Нравственный прогрессъ. Цзна 30 коп.
  - Курсъ Педагогине (Руководство для женсних виститутовъ и гимназій, для высшихъ курсовъ и для всёхъ занимающихся воспитаніемъ дётей). Выя. 1-й (теорія воспитанія), Ц. 1 р. 75 к., вып. 2-й (теорія обученія), Ц. 1 р. 50 к.
- Ориатсий О. С. Ученіе Шлейернахера о религіи. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
  - Возможно де научное занитіе релегіей? К. 1888 г. Ц. 25 к.
- Ветресь Н. М. Начало греко-болгарской распри в возрожденія болгарской наролности. Ц. 70 к. съ пересылкор.
  - Олисаніе рукописей церк.-археологич. музел. Вып. 2-й. 1877 г. Ц.
     1 р. 50 к., вып. 3-й, 1879 г. Ц. 1 р. 75 к.
  - Историческій взглядь на взаниння отношенія между сербами и русскими въ образованіи и литературів. 1876 г. Ц. 60 к.
  - - Очерки исторів украниской литературы XIX столітія. Ц. 3 р.

- Помровскій О. Я. Разд'яленіе евройскаго царства на царства іудейское и наранильское. 1885. Ц. 2 р. 25 к.
  - По поводу возраженій современной критики противъ существованія Моуссева закона раніе древнійших пророковъ-писателей (Річь, произресенная на годичномъ акті Кіев. Дух. Академін 15 окт. 1889 г.). Кіевъ. 1890 г. Ц. 30 к. съ перес.
- Пеневъ К. Д. Тертулијанъ, его теорія христіанскаго знанія и основныя начала его богословія. 1880 г. П. 1 р. 50 к.
  - Ученіе двінадцати апостоловъ. Изданіе 2-е испр. Ц. 30 к.
  - Въра и ел отношение въ редигизному знавию, по учению Климента александрійскаго. И. 40 к. съ перес.
- Поситковъ Д. В. (Перев.) Несторій и Евтихій, ересіарин V в. Амедея Тьерри. Вып. 1, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к. Вып. 2, 1883. Ц. 1 р. 50 к.
- **Пъмиций В. О. Св. Грагорій Дв.**—его проповіда в гомелет. правила. Ц. 1 р.
  - Священняка. Приготовленіе ка священству и жизнь священняка. Изд.
     4. 1891. Ц. 1 р. 50 к.
  - Служевіе священника въ качеств'я духовнаго руководителя прихожанъ. Изд. 2-е. 1891 г. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к.
  - - Четыре слова о добостяжанів. Ц. 20 к.
- Розовъ А. В. Храстіанская Нубія. Ч. І. Источники для исторіи храстіанства въ Нубін (историко-критическое и церковно-археологическое изследеваніе). Кіевъ. 1890 г. Ц. 3 р. съ перес.
- Сберникъ изълекцій бывших наставниковъ Кіевской духовной Академіи: архим. Иннокентія, прот. Ив. М. Скворцова, П. С. Авсенсьа (архим. Ософана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 2 р. 50 к.
- Сильнестръ еп. Опытъ православнаго догматическаго богословія (съ историч. паложевіемъ догматовъ). Т. 1-й (20 лл.), изд. 2-е, Ц. 1 р. 70 к. Т. 2-й (40 лл.). Изд. 2-е. Ц. 3 р. 30 к. Т. 3. Изд. 2-е. Ц. 3 р. с. Т. 4. Ц. 3 р. Т. 5. Ц. 3 р. с.
- Отвётъ на предложенную старокатоликами схему о Св. Духф. Ц. 75 г.
- Сиворцовъ Н. Ив. Блаж. Августвиъ, какъ психологъ. Ц. 1 р. 30 в. съ п. 1 р. 50 в.
  - Жавиь Інсуса Христа по евангеліямь в народнымь предавіямь (съ литографич изображеніємь лика Спасителя). 1876 г. Ц. 2 р.
  - Философія отцовь и учителей церкви (періодъ древнихъ апологетовъ христіанства). Ц. 1 р. 30 к., съ перес. 2 р.
- Спворцевъ И. М. (Протојер.) Записки по церк. законовѣдѣнію. Изд. 4. Ц. 90 к., съ п. 1 р. 5 к.
  - О богослуженін православной церкви. Ц. 80 коп.
  - -- О видахъ и степеняхъ родства. Цена. 35 к., съ пер. 45 коп.
- Смириовъ 6. А. Богослужение христіанское со времени апостоловъ до четвертаго віжа. 1876 г. Ц. 2 руб.
  - - Онисаніе коллевцій древних русских иконь. 1883 г. П. 1 р.
  - — Происхождение и вначение пр. Рождества Христова. Ц. 70 к.
- Чтенія въ Ц.-а. Обществів при К. д. авад. В. 1-й. Ц. 1 р. 20 к.
- Щеголевъ Н. Ив. Призваніе Авраама и церковно-историческое значеніе этого событія, Цена съ перес. 1 р. 20 к.

Объ изданіяхъ Общества любителей духовнаго Просвіщенія въ 1892 году.

Въ 1892 году будетъ по прежнему издаваться въ Москвъ еженедъзыная газета:

MOCKOBCKIA

# церковныя въдомости.

Какъ *вазета*, она будеть сообщать своимъ читателямъ подробныя и разносторонніа свъдънія о внутренней и внёшней жизни какъ нашего отечества и родственныхъ намъ славянскихъ странъ, такъ и странъ неоземныхъ.

Какъ газета церковная, она будеть стараться каждое явленіе русской жизни (иногда и иностранной), каждый мовый фактъ, еще не уситвиній найти себт місто среди другихъ, освітить світомъ церковнию, тімъ світомъ, который, объединяя всіхъ привославновірующихъ, разсіянныхъ по разнымъ краямъ вемли въ одну христіанскую семью, даеть ихъ разуму и безошибочное мірвло при сужденіи о новыхъ возникающихъ вопросахъ: и явленія жизни и міропріятія правительства и толки въ печати и обществіть все найдеть себі здісь безпристрастную оцінку, станеть на принадлежащее ему місто.

Какъ газета Московскоя, она не измёнить стародавнимъ преданіямъ, священнымъ завётамъ Москвы, и наъ голось, черпающій свою увёренность въ могуществё и сняё еще живущаго въ Москве виждительнаго духа русской исторіи, найдеть, конечно, сочувствіе во всёхъ концахъ Россіи.

Кром'в того, будучи единственным органом Православнаго Миссіонерскаго общества, Моск. Церк. В'вдомости приложать все стараніе, чтобы дать читателям какъ можно бол'ве подробное и наглядное представленіе о д'язтельности и жизненных условіях наших православных миссій среди язычниковъ, магометань и раскольниковъ.

Для выполненія предположенной программы газета 1892 году будуть нивть слёдующіе отдёлы;

- 1) Передовыя статьи по всёмь значительнымь вопросамь релеговной, политической и общественной жизни какь вобще всего русскаго общества, такь и вы частности православнаго духовенства.
- 2) Московская церковная канедра, въ которую войдуть дучшіе труди московских пропов'ядниковъ.
- 3) Москоеская хроника или недільный дневникъ жизни Московской—религіозной, научной и общественной.

- 4) Внутреннія изельстія, берущія свои свёдёнія изъ всёхъ концовъ общирнаго русскаго царства и со всёхъ ступеней его житейскихъ положеній, обнимиющія жизнь русскаго человёка во всёхъ ел проявленіяхъ.
- 5) Иностранное обозръніе, въ которомъ будуть излагаться событіясовременной жизни нностранных государствъ, при чемъ особенное внимавіе будеть уділено государствамъ, родственнымъ Россін по візрів и племени.
- 6) Миссіонерскій отділль, въ воторомь вром'я свідіній о ході діла въ многочисленных православных миссіяхь будеть отведено значительное місто этнографическому и географическому элементамь, описанію быта, вірованій и природы тіхь внородцевь, среди воторыхь приходится трудиться миссіонеру. По временамь будуть сообщаемы извістія и объ вностравныкь миссіяхь.
- 7) Замьтки и сообщенія о печати, отділь, въ которомъ будуть налагаться всів нанболіве замінательныя статьи газеть и журналовъ, имінощія общегосударственный или обще-дерковный характеръ.
  - 8) Библіографія.
  - 9) Обзорь текущей словесности.
- 10) Статьи по разныхъ отраслямъ знаній и по вопросамъ современности.
  - 11) Корреспонденціи изъ разныхъ мість Россін.
- 12) Изепстія и замитки—отділь, вь который войдеть все интересное и иміющее право на внимавіе, но такъ или неаче не вошедшее въ предыдущіе отділы.
- 13) Гиненические совъты, лекарственные в хозяйственные рецепты.
- 14) Распоряженія и указы м'естамхь и центральныхь духовныхь и гражданскихъ властей, отчеты, уставы и т. д.
  - 15) Нумера выигрышей тиража и т. д.

безъ доставки З руб. 50 ноп. съ доставкою 5 руб.

Подписка принимается въ Епархіальной библіотект, въ Высоко-Петровскомъ монастыръ, и въ редакціи—на Арбатъ въ домъ Николоявленской церкви, въ квартиръ протојерел В. П. Рождестаенскаго.

Тамъ же принимается подписка и на следующія изданія Общества любителей духовнаго просвещенія;

## ДУХОВНЫЙ УЧЕНО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ ЖУРНАЛЪ:

## ЧТЕНІЯ ВЪ ОБЩЕСТВЪ

Любителей Духовнаго Просвъщения.

Журналь: "Чтенія въ Обществ'в Любителей духовнаго просв'аще нія будуть издаваться въ 1892 году по следующей програми»;

- а) Священное Писаніе Ветхаго и Новаго Заріта. Въ этоть отділь войдуть статьи исагогическаго и истолковательнаго содержанія: статья истолковательныя будуть какъ научнаго, такъ и общедоступнаго характера.
- б) Церковная исторія всеобщая и русская, Статьи этого отділа будуть знакомить съ визшнею и внутреннею жизнію какъ православной вселенской и русской церкви, такъ и обществъ православныхъ.
  - в) Православная христіанская апологотика.
  - г) Философія.
  - л) Церковная хроника.
- е) Отдівль вритико-библіографическій. Сюда войдуть: 1) критикобибліографическія статьи, касающіяся сочиненій какь иностранной, такь и отечественной богословской литературы; 2) обзорь русскихь духовныхь журнадовь сейтскихь, вь тікть случаяхь, когда статьи эти будуть такь или иначе касаться церкви.

По всёмъ увазаннымъ отдёламъ редавція имёеть постоянныхъ сотрудниковъ, чёмъ обезпечивается успёшное выполненіе программы.

По примѣру прежнихъ дѣть будуть по временамъ помѣщаемы матеріалы для исторіи Русской церкви.

Цъна годоваго изданія "Чтеній въ Обществъ дюбителей духовнаго просвъщенія" 26 р. 50 в., съ пересылкою на города и доставною въ Москвъ 7 руб.

Лица, подписавшіяся на оба наданія на "Чтепія" и "Московскія Церковния Вёдомости" въ Епархіальной библіотект или редакціи изданій Общества, безъ пересылки и доставки платять за оба изданія 10 руб., а съ доставкою и пересылкою 1.1 руб.

#### ВОСКРЕСНЫЯ БЕСЪДЫ.

"Воскресния Бесёды" будуть вздаваться и въ 1892 году и выходить еженедёльно. Въ нихъ будуть помёщаемы поученія, составляевыя по руководству Четінхъ миней и Пролога, съ примёрами изъ жизни святыхъ. Цъна годоваго изданія изъ 52 листовъ съ перес. 1 р. 10 к., за полгода съ перес. 60 к.; за три місяца съ перес. 35 к.; за місяць 10 к., съ перес. 20 к.

#### прежнія изданія общества:

Чтенія съ Обществи Любителей Духовнаю Проссиценія за прежніе годы, за 10 внигь, выходивших до 1871 года отдільними выпусками, 3 р., за 12 внигь 1871 года 2 р., съ перес. 3 р., за 12 внигь 1872 года 2 р., съ перес., 3 р.; за 12 внигь 1873 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 внигь 1874 г. 2 р., съ перес. 3 р., за годовое изданіе 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881 безь перес. 4 р., съ перес. 5 р. за каждый годъ; за годовое изданіе 1882, 1883, 1886, 1886, 1887, 1888, 1889, 1890 в 1891 гг. безь перес. 6 р. 50 к., съ перес. 7 р.

Записки на книгу Бытыя митрополита Московскаго Филарета безъ перес. 50 к., съ перес. 75 к.

Воскресныя Бесповы 1870, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886, 1887, 1888, 1889, 1890 в 1891 гг., за важдый годъ, 52 бесёды по 50 в. съ перес. 70 в.

Весьды о вовъни по уставу православной церкви  ${\bf 5}$  в., съ перес. 10 воп.

Избранныя Бесподы 1881—1884 г. въ одной винжев 50 к., съ перес. 70 к.

Если количество бесёдъ одного и того же года, а не разныхъ годовъ, будеть выписываемо не менёе 50 экз. въ одинъ разъ, то Редакція можеть уступить ихъ по 50 к. за экз., принимая и пересылку на свой счеть; также и бесёды о говёніи могуть быть уступлены по 5 к. за экз. съ перес., если требованіе ихъ въ одинъ разъ будеть не менёе 50 экз.

Воскресныя Бесёды, издаваемыя въ 1892 году, если количество ихъ будетъ требуемо не менёе 50 экз. по одному адресу, могутъ быть уступлены вмёсто 1 р. 10 к. по 50 к. за экз.

Московскія Епархіальныя Видомости 1869, 1871, 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, гг. ио 2 р. за годовой экз., съ перес. 2 р. 50 к.

Московскія Церковныя Выдомости за 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 гг. 3 р. 50 к., съ пересывкой 4 р. 50 к. за каждый годь; за 1889, 1890 и 1891 г., 3 р. 50 к., съ пересывкою 5 руб.

Указатель статей, помъщенных въ журналь Чтенія въ Обществъ Любителей Духовичю Просвъщенія за 17 льть, съ 1863 по 1880 г. Ц. 25 к., съ перес. 30 к.

Правила святых вапостоловь, съ толкованіями Изданіе 2-е. Ціна 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

Правила святых вселенских соборовь, съ толкованиями. Два випуска, на простой бумагь, по 80 к. каждый, съ перес. 1 руб, на веленевой по 2 р. каждый, съ перес. 2 руб. 50 к.

Привили святых вселенских соборовь съ толкованіями. Два выпуска, на простой бумагь по 1 р. за каждый, съ перес. по 1 р. 25 к., на веленевой по 2 р. 25 к. за каждый, съ пер. по 2 р. 50 к.

*Правила святых Отець сь толкованіями*. На простой бумагь: 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к., на веленевой бумагь 2 р. 75 к., съ перес. 3 р.

Укизатель предметовь, содержащихся вы изданіи правиль апостольских соборных в и саятых Отцевь сы толкованіями. Ц. 50 к., съ перес. 60 к.

Житія сеятыхъ съ назидательными поученіями и уроками изъ жизив святыхъ—52 житія (изъ «Воскресныхъ Беседъ» 1879 г.). Цена 50 к., съ перес. 70 к.

Высокопреосвященный Макарій, митрополить Московскій Очеркъ его жизни и дъятельности. Цъна 50 к. съ пер. 70 к.

О религіозно-нравственномь воспитаніи. Протоїерея Виктора Рождественскаго. Изд. 3-е. Ціна 5 к. съ перес.

Сборникь, изданный Обществомь Любителей Духовнаю Просещенія по случаю празднованія стольтняю юбилея со дня рожденія (1782—1882) Филарета, Митрополита Московскаю. Тонь І-й. Матеріалы. Тонь ІІ. Орнгинальныя статьи. Москва 1883. Ціна важдаго тома 3 р., съ пересылкою 3 р. 50 к.; за оба тома 6 р. съ перес. 7 р.

Сборникъ для Любителей Духовнаго чтенія. Соборнаго ієромонаха (нынъ Архимандрита) Никифора. Ц. 2 р. съ пер. 2 р. 50 к.

Памятная книжка для христіанскаю отрока. Прот. М. М. Богословскаго, Москва. 1885. Ціна за экзем. на простой бумагі 15 к., съ нерес. 20 к., на веленевой 50 к., съ пер. 60 к.

 $\Delta$  го х  $\dot{\eta}$  т  $\ddot{\omega}$  у  $\dot{\sigma}$   $\dot{\omega}$  о  $\dot{\omega}$  о х х х  $\dot{\sigma}$  х  $\dot{\sigma}$  то с  $\dot{\sigma}$   $\dot{\omega}$  у. Греческій тексть этого новооткрытаго наматника древне-христіанской письменности съ русскимъ переводомъ его, введеніемъ и объяснительными примъчапіями. Ц. 50 к., съ пер. 75 коп.

Сборникь, изданный Обществоль Любителей Духовнаю Просовщенія по случаю исполнившаю двадцатипятильтія ею двятельности. Ціна 75 коп, съ пересыяк. 1 р.

Иногородные благоволять съ требованіми своими исключительно обращаться въ редакцію изданій Общества Любителей Духовнаго Просвіщенія въ Москві, на Арабской улиць, въ квартирів протоіерея Няколоявленской церкви, Виктора Петровича Рождественскаго.

Они по истинъ устыдятся своихъ жертвъ, потому что хлъбъ ихъ есть хлъбъ печали. Слова же: вызваля хананева ногуть въ томъ же смыслъ быть относимы въ еретивамъ, потому что многіе изъ еретивовъ измыслили тавія гнусности и мерзости и имъють столь нечистый жертвы, что это ниже идолослуженія. Или, можеть быть, [смыслъ тавовъ]: тавъ какъ хананей означаетъ торговеца или регародо, то есть меняла, то хананеями должны быть названы всъ тъ, воторые домъ Отца дълають домомъ торговли (возни. гл. 2), и ищуть прибыли отъ народа и истину Цервви мъняють на ложь.

 $\Gamma$ лава  $\Upsilon$ . Ст. 1—2. Слушайте это, священники, и внимайте, домг Израилевг, и приклоните ухо, домг царя, ибо вамь будеть судь, потому что вы были западнею для стражи и сътью, раскинутою на Өаворъ, и увлекали жертвы во глубину. LXX: Слушайте это, священники, и внимайте домг Израилевг, и приклоните ухо, домг царя, ибо вамъ будетъ судъ; потому что вы были западнею для стражи и како бы сътью, раскинутою на  $\theta$ аворъ, которую укръпили производящие лова. Призываются на судъ священники изъ колвна Левінна, а потому, это были священнями десяти кольнъ и цари не потому, что народъ называетъ ихъ священниками. Поэтому и жрецы Ваала, и четыреста пятьдесять пророковь, умерщиленныхь Нлією (З Цар. гл. 18) и впоследствій Інуень, сынонь Наиси, въ присутствін Іонадава, сына Рихавова (4 Цар. гл. 10), назывались священнивами. Но также и Израиль, то есть народъ, призывается на судъ, и никто не исключается, чтобы и народъ, и цари, обольстившіе народъ и поставившіе священниковъ, вивств выслушали то, что сдвзаи и почему они предаются врагамъ. Я поставилъ васъ, говорить, стражами и князьями народа и возвель на высшую ступень достоянства, чтобы вы руководили заблуждаю-Творенія бл. Іеронина, ч. 12-я.

щимся народомъ. А вы были западнею и должны быть названы не столько стражами и князьями, сколько ловцами. Ибо вы распидываете съть на горъ Оакоръ, которую LXX перевели Ітарором, следуя своему обычаю еврейскія слова мамънять въ греческія; такъ Едома, то есть Исавъ, и Сеира они всегда переводять чрезъ Идумею. Что же касается Оавора, то это округленная, высокая и со всёхъ сторонъ одинаково оканчикающаяся гора, находящаяся среди равнинъ въ Галилев. Объ этой горв и въ псалив читаемъ: Осворъ и Ермонг о имени Твоемг возрадуетася (Псал. 88, 13). Эту гору, на которой обывновенно ловили птицъ силками, и въ внигв Іеремін (гл. 46) LXX перевели: Itabyrium. И увлекали жертвы, говорить, во глубину, чтобы вто-либо не пованися и не поднямъ голову, но чтобы всв подвергались смерти. И цари, и священники воспрещали вароду ходить въ храмъ Іерусалимскій; поэтому о нихъ говорится, что они увлекали жертвы во глубину. Иносказательно обвиняется народъ, чтобы онъ не считаль себя чуждымъ вины, кавъ совращенный царями и священниками, подъ которыми мы разумъемъ ересіарховъ. Обвиняются также и князья, потому что они какъ бы западнею довили народъ и, бывъ поставлены стражави въ Церкви, вводили его въ заблужденіе. И на высокой и красивівшей горі Оаворі, означающей грядущій свыте, ови устронии засаду, чтобы всёхъ уловляемыхъ заманивать во глубину и заколать для демоновъ и увлевать жертвы въ бездну, чтобы они когда-либо не одумились и не обнаружили сожильнія о домъ Божіемъ, Цербви. Нівоторые полагають, что Фаворь означаеть ровь, то есть цистерну, и что это соотвътствуетъ настоящему мъсту въ томъ смыслъ, что еретиви выбопали ровъ и сами упали въ устроенную ими яму.

Ст. 2-4. Но Я учитель вспхг ихг. И Я знаю Ефрема, и Израиль не сокрыть от Меня; ибо теперь блудодъйствоваль Ефремь и Израиль осквернился. Они

не помыслять о томь, чтобы обратиться къ Богу своему, ибо духъ блуда среди ихъ, и Господа они не познали. LXX: Ибо Я руководитель вашь. Я повналь Ефрема, и Израиль не отступиль от Меня; ибо теперь блудодъйствоваль Ефремь, осквернился Играиль. Они не помыслили о томъ, чтобы обратиться къ Господу Богу своему, ибо духъ блуда въ нихъ, и Господа они не познам. О, священники и цари, обольстившіе народъ Мой, и ты, обольщенный народъ, которые столь тяжко согращили, что не только умерщваяли жертвы, но и назвергали ихъ во глубниу ада: не думайте, что вследствіе великихъ преступленій вы совершенно отдівлились отъ Меня. Я вашъ учитель ния руководитель, желающій исиравить, а не наказать, и спасти, а не погубить. Я, говорить, знаю Ефрема, то есть Ровоама, которымъ былъ совращенъ народъ, и всъхъ царей, которые были наследвивами его достоянства и преступленій. Израиль не собрыть отъ Меня, то есть H народъ десяти вольнь, потому Израндь осввер-QT0 H нялся при блудодъйствующемъ царъ. Ибо сперва царь сталъ блудодъйствовать, [отступивъ] отъ служенія Богу и пожезавь поклониться золотымъ тельцамъ, а за нимъ добровольно последоваль народь, и совершили одинаковое беззаконіе съ одинаковою ревностію. И они не обратятся къ Господу. ибо они нашли то, чего желали, и духъ блуда, дъйствующій, по апостому (Ефес. гм. 2), въ сынахъ противленія, обладаеть плинными сердцами ихъ, и потому, при господстви его, они не познали Господа, но забыли Творца своего. Поэтому Господь знаеть и твхъ, кои стоять во главв превратныхъ ученій, и народъ, — не потому, что они достойны знанія Его, а потому, что отъ Него не сокрыто ничто изъ того, что тайно делають какъ обольщавшіе, такъ бывшіе обольщаемыми. И не помыслять о принесеніи покаянія тв. вои постоянно преуспъваютъ въ погибели. Ибо духъ блуда, съ которымъ они блудодъйствовали въ Церкви и оставили

истинный бракъ, пребываетъ среди нихъ; поотому они не познали Господа.

Ст. 5. И высокомпри Израиля будеть говорить противь нихь; и Израиль и Ефремь падуть от нечестія своего; падеть и Іуда съ ними. LXX: И смирится укоризна Израиля противо Него; и Израиль и Ефремо изнемогуть оть бевзаконій своихь; изнеможеть и Туда вмысты ст ними. Слово даоп LXX в Симмахъ переводятъ: укоризна (injuria), а Акила и Федотіонъ: высокомперіє. Такинъ образомъ все то, что дълалъ Израиль, или съ высокомъріемъ относясь въ Господу, или чествуя, въ укоризну Творцу, идоловъ, будеть говорить противъ него, чтобы онь не остался безнавазаннымъ, но чтобы смирились уворизны его и чтобы народъ и цари одинаково пали или ослабъли отъ нечестія своего, такъ что тв, которые были сильными въ преступленіяхъ, сдівлаются слабыми и будуть вынуждены снова обратиться въ Господу. И не тольно съ Ефремовъ и Паравлевъ, то есть съ десятью колфиами и царями ихъ, произойдетъ это, такъ что они будутъ отведены въ плвиъ; но также Іуда, то есть два колівна, царствовавшія въ Іерусалимі, пойдутъ по стопамъ павниновъ, такъ что коимъ они подражали въ преступленіяхъ, тэмъ будутъ подражать и въ наказанін. Еретики им'ть та терью своего нечестія высокомъріе, потому что они постоянно хвастаются высшимъ знаніемъ и неистовствують въ своихъ уборизвахъ противъ Церкви. Но изнеможетъ высокомъріс ихъ, и одинаково падутъ какъ народъ, такъ учители, а также и Гуда, который повидимому находится въ домъ Божіемъ, но пребываетъ въ Церкви не духомъ, а тъломъ, и, сходясь въ возврънінхъ съ еретивами, раздъляетъ ихъ заблужденія; онъ тщетно выставляетъ ручательствомъ имя Церкви, потому что и онъ будеть наказань вийсти съ сретиками. Ясное мы опускаемь, чтобы остановиться на болве темномъ.

Ст. 6-7. Съ овцами своими и волами своими пойдуть искать Господа, и не найдуть Его; Онь удалился от нижь. Господу они измънили, потому что родили чужих дътей; нынь мъсяць поъсть ихь съ ихь удълами (partibus). LXX: Съ овцами и волами пойдуть и будуть искать Господа, и не найдуть Его, ибо Онь удалился от нихъ. Они оставали Господа, потому что родили себъ чужих дътей; нынь ржавчина поъстъ ихъ и ихъ достоянія (cleros). Пойдуть съ овцами и волами яскать Господа не только Израиль и Ефремъ, но тавже Іуда, о которомъ выше написано: падета и Іуда съ ними, всь однив предв другимъ стараясь чрезв жертвы умилостивить Того, Кого они прогижния чрезъ свое отступничество; но они не найдутъ Того, Кого искали, потому что и Онъ удальноя отъ отступившихъ отъ Него, твиъ болве, что и въ другомъ мъсть Онъ говорить: еда яме мяса юнча или кровь козлова піюв и еще: не прішму ота дому твоего темнова ниже ота стада твоиха козлова (Псал. 49, 13. 9). И у Исаін: всесожженій овних, и тука агнцов, и козлост не хощу (Исаін 1, 11). Они измінням Господу, ибо, блудодъйствуя съ идолами, рождали дътей не Богу, а деновамъ. Иные полагаютъ, что здёсь увазывается на то, что говорится, спусти долгое время, въ книгъ Ездры (1 Ездр. гл. 10), вогда взяли женъ иноплеменныхъ и родили оть нахъ дътей, а впослъдствін должны были оставить ихъ. Но лучше понимать здесь техъ чужихъ детей, которыя были рождены отъ блужданія съ идолами, или техъ, которыхъ, проводя чрезъ огонь, посвящали идоламъ. Такъ какъ они это сдвали, то не послв долгаго времени, не по истечени безпредвавнаго числа лътъ и не тавъ, какъ прежде, когда Я обывновенно задолго предрекаль будущее, но теперь и въ ближайшее время придеть ассиріянинь и халдей и повдять ихъ съ ихъ удвлами или достояніемъ, то есть съ владвніями, подученными при раздіденіи земли по землеміврной

верви. Вивсто сказаннаго нами: мисяца поиста иха, LXX перевели расавчина; но ржавчина, то есть грообря, навывается hasil, какъ и сами они перевели въ кингв рока Іоля (1, 4): оставшееся от червей допла ржавчина, то есть hasil. Мъсяцъ же называется hodes. Поетому Авила перевель новомисячія, то есть календы, Симмахъ и Оеодотіонъ: мюсяць, а спысль этого тоть, что ежемъсячно будетъ приходить и все опустошать врагъ. Если мы будемъ читать вниги Царей и Паралипоменонъ, то найдемъ, что при царъ Факеъ (Phasee), царствовавшемъ надъ десятью колинами, пришель Теглаофаласарь, царь ассирійскій, и большую часть населенія Самаріи переселиль Ассирію, когда у грековъ быль второй годъ первой одимпіады, а у датинянъ (когда еще не быль основанъ Рамъ) быль двадцатый годь царствованія въ Альбе Анулія, нотораго впосабдствіи свергнуль съ престола Ромуль. Еретини подагають, что чрезь множество жертвь они угождають Богу, а принадлежащие въ Церкви, творя милостыню, искупаютъ гръхи, съ которыми тъ остаются; потому что всякая жертва заглаждаетъ прежніе грвин, а не настоящіе; поэтому они не находять Господа, который отступаеть и удаляется оть тавовыхъ. Они по истинъ измънили Богу и рождали чужихъ дътей не Христу, а діаволу; поэтому во всякое время дъла ихъ полны провлятія, и все, что они делають, истребляеть ржавчина кроваваго цвъта, ибо они весьма близки къ крови и истребленію. О ржавчинъ говорять, что она сходить собственно съ ночною росою, и поврываетъ наливающійся (lactantia) въ колосьяхъ хлабъ цватомъ сурика. Согласно таннственному смыслу (алаүшүүл) она истребляеть достоявія еретиковъ, о которыхъ говорится: достоянія ихъ не полезна будуть имь (Іерем. 12, 13).

#### внига вторая.

Вто часто плаваеть по водь, тоть иногда страдаеть оть бури; ито часто путешествуеть, тоть или подвергается нападеніямъ разбойниковъ или по крайней мірів опасается яхъ, и во всякомъ искусствъ, при благопріятныхъ и неблагопріятныхь обстоятельствахь, является какь слава, такь униженіе, когда или друзья хвалять выше заслугь или враги норицають болье, чымь слыдовало бы, и рылю можно встрытить такого, вто руководился бы не пристрастіемъ или враждою, а справеддивымъ отношевіемъ нъ делу. Это, какъ я знаю, случилось в со мною, трудящимся надъ толкованіемъ Песавій. Ибо одни относятся въ этому съ пренебреженіемъ, какъ къ маловажному, и, сморщивъ носъ, выражаютъ презрвніе во всему, что бы ны не говорили: другіе, вслідствіе ненависти въ нашему имени, принимають во вниманіе не самое двло, а личное отношение, и болве одобряють молчаніе другихъ, нежели наше усердіе. Есть и такіе, которые утверждають, что мы смело взялись за такое дело, на которое до насъ никто изъ датинянъ не рышался покуситься. Невоторые въ томъ считаютъ себя врасноречявыми и учеными, чтобы порицать труды другихъ и произносить сужденіе не о томъ, что сами они могуть, а о томъ, чего мы не ножемъ сделать. Но тебъ, Памиахій, внушившему намъ совершить этоть трудь, необходимо быть повровителемъ того, что было сделано по твоему требованію, и евангельскою стопою попирать Амафиніевъ и Рабиріевъ нашего времени, воторые преврасныя греческія произведенія передвамвають въ плохія датинскія 1) и переводять самыхъ краснорівчивыхъ людей, будучи сами совсёмъ непраснорванными; тебъ должно прижигать головнею и раздавливать питою гидру и скорпіона по баснословіямъ поэтовъ, и съ зажатыми ушами проходить

<sup>1)</sup> CH. Ciceron. Acad. post. I, 2; Terent. Eunuch. 8.



мимо сцильсенхъ исовъ и смертоноснаго пънія сиревъ, чтобы мы могли и слышать, и вивств знать то, что реваетъ проровъ Осія, для изъясненія котораго мы будемъ дивтовать вторую внигу. Хотя мев пріятна твоя поддержив, и хотя меня радуеть то, что въ первомъ изъ всёхъ городовъ на земяв я имвю перваго по благородству и благочестію защитника, однако я предпочиталь бы, чтобы со иною было то, что, по словамъ Тита Ливін, было съ Катономъ, славъ вотораго нивто не содъйствоваль чрезъ нохвалы и не вредиль чрезъ порицанія, хотя то и другое ділали люди, одаревные великими талантами. Онъ указываетъ именно на М. Цицерона и Г. Цеваря, изъ которыхъ одинъ письменно восхвадяль, а другой порицаль вышенезваннаго мужа. Ибо когда мы живомъ и бываемъ завлючены въ бренномъ сосудъ, то намъ, повидимому, и приносить пользу усердіе друзей н вредять упреви недоброжелателей. Но когда земля возвратится въ землю свою и какъ насъ, пишущихъ, такъ и тъхъ, которые судять о насъ, похитить байдная смерть, и явится другое поколъніе и, по опаденія прежнихъ листьевъ, выростоть новый зеленый люсь; то будуть судить не по знатности имени, а по однимъ дарованіямъ, и читатель будеть обращать вниманіе не на то, чье, а на то, каково то, что онъ читаетъ; будеть ли это епископъ или мірянинъ, военачальникъ и господинъ, или воинъ и рабъ, одътый въ пурпуръ и шелвъ, или приврытый жалвинъ рубищенъ и занимающій низвое положеніе, — всябій будеть судимь не по степени занимаемаго имъ болве или менве почетнаго положенія, а по качеству его произведеній.

Глява V. Ст. 8—9. Вострубите рогом в Гаван, трубою в Рамп; вопите в Бевавенны, позади тебя, Веніаминг. Ефрем сдплается пустынею в день наказанія; среди колпиг Израилевых Я доказал вырность [Моих слов]. LXX: Вострубите трубою на холмах, возгласите на высотах, возвъстите в домы  $\tilde{\omega}$ , Веніаминг пришелг

в изступление; Ефремъ сдълался пустынею въ дни наказанія: среди кольнг Израилевыхг Я доказалг върность [Моиже слове]. Ефремъ, Израндь в Туда съ ихъ достояніями будуть побдаемы въ важдый мъсяць или ржавчиною. Поэтому Я повельнаю вамъ, слушающимъ, возгласить не громениъ голосомъ, но посредствомъ звониаго рога, ибо нужна звонкость для того, чтобы могли слышать всв, нанаходищівся въ окружности. Вострубите рогоми ва Гават. вивсто чего LXX перевели по словопроизводству жолмы, и трубою во Рамъ, которая означаеть высоты; это два города, находящіеся одинъ близъ другаго въ кольнъ Веніаминовомъ, то есть Гавая, въ которой родился Саулъ, и Рама, поторая расположена близъ Гаван, на седьмой мили отъ Герусалима, и поторою царь Изранльскій пытался овладіть, чтобы заградить выходь и входь кольну Гудину. Возгласите тавимъ образомъ въ Гавав и Рамв рогомъ (buccina) и трубою. Изъ вихъ buccina употребляется пастухани и дълается въ видъ изогнутаго рога; поэтому въ еврейскомъ называется собственно sophar, а въ греческомъ жератічу. Труба же двлается наъ мъди или серебра, и ею трубили во время войнъ и празднествъ. Въ отношения въ Бесавену, который въвогда назывался Веонловъ, гдв быль золотой телецъ, и который находится въ кольнь Ефремовомъ, недостаточно звонвости и звучности, а нужны вопли, потому что предстоить близвое планение. И прекрасно сказано, что Бесавенъ находится повади Веніамина, потому что этоть городь построень въ колънъ Ефремовомъ, не вдалекъ отъ границы колъна Веніаминова. Поэтому Я говорю и повелівнию: вострубите рогомъ въ Гавав и трубою въ Рамв и вопите въ Беоакенв; ибо царскій домъ Ефремовъ или самъ Ефремъ, то есть царство Израильское, вскоръ сдълается пустынею и ему предстоить близкое плъневіе. Въ день кары и наказанія кольнь Израилевыхъ Я доказалъ върность Моихъ словъ, которыми Я угрожаль презъ пророковъ, такъ что на дълв подтвердиль

то, что предсвазываль посредствомъ слова. Нъкоторые, примвнительно въ LXX, сказавшимъ дома фу, перевеля города солнца и, тавъ какъ Христосъ называется Солицемъ правды, то утверждають, что городь Его есть Церковь. Но это не нравится мив; ибо въ домъ идола, что Анила перевелъ чрезъ домо безполезный, нельзя видъть образъ Церкви. Мы, напротивъ того, должны свазать, что еретикамъ въ Гавав и Рамв, хвастающимся высовимь знаніемь, повельвается вонить въ домъ идола, и что они находится не предъ Веніаминомъ, означающимъ сынг десницы, а позади его, гдв нътъ глазъ. Ибо все хвастовство Ефрема, означающаго обиліс, всворъ подвергается запуствнію, и когда, говорить, настанетъ день суда и время наказанія, то Я на дълъ покажу, что слова Мои не были пустыми. Вмюсто переведеннаго нами позади тебя, Веніаминг, LXX перевели: пришель во изступление Веніаминь, всегда относя ёхотасту, то есть изступление, бъ Веніамину вли въ вфриому сыну Цервви. Поэтому и въ шестьдесять седьмомъ исалив говорится: тамо юный Веніамино во изступленіи. И въ благословеніяхъ Іакова относительно Веніамина, изъ волвва котораго происходиль апостоль Пакель, мы читаемъ: Веніаминг волкт хищникг, рано ясть добычу и на вечерь даеть пищу (Быт. 49, 27). Ибо вто сначала преследоваль Церковь, тоть впоследстія соделался щедрымь раздаятелемъ евангельской пищи върующимъ во всемъ міръ. Поэтому и Сауль, происходившій изь кольна Веніаминова. пришедши въ изступаеніе, цвами день до вечера пророчествовалъ среди сонма прорововъ (1 Цар. гл. 10).

Ст. 10. Князья Іудины стали подобны присвояющим в межи; изолью на них гньвъ Мой, какъ воду. LXX: Князья Іудины стали подобны передвигающим межи; изолью на них потокъ Мой, какъ воду. По отведени Ефрема и Израиля въ плънъ и по обращени вемли ихъ въ пустыню, внязья Іудины, воторые должны были плавать и

увъщать свой народъ въ удаленію отъ идолослуженія, чтобы и самимъ не подвергнуться подобной участи, начали радоваться и веселиться; потому что имъ представилась можность въ расширению владъний чрезъ землю плъннивовъ, н они стали подобны присвояющимъ межи, переходя за свои границы и желая расширить свои владения въ местахъ. принадлежавшихъ нъкогда Израилю. Поэтому Господь говорить: и противъ самыхъ князей Іуды придутъ вавилоняне и, подобно внезапному наводненю, поглотять ихъ не своею силою, а всявдствіе гивва Моего. Онъ говорить также князьянь Іуды, то есть Цербви, что они не должны ликовать и погибель еретиковъ считать за свое спасеніе, во скорве шлавать о погибели ихъ. Поэтому и апостолъ Павелъ внушаетъ чадамъ Цервви, что они не должны превозноситься предъ отломленными вътвями іудейскими, но скорве опасаться, не будуть ли и сами они отломлены (Рим. гл. 11). И въ другонь мъсть онь говорить: кто соблазияется и азъ не разжизаюся (2 Кор. 11, 29)? Поэтому на такихъ князей, которые радуются зловлюченіямъ другихъ и паденіе другихъ признають доказательствомъ своей устойчивости, Господь изольеть гивнь Свой, какъ воду. Вивсто гипьва LXX перевеля брира, то есть помока (impetum), и напоторые полагають, что это должно понимать въ смыслъ благословенія, согласно съ твиъ, что мы читаемъ въ другомъ мъстъ: ричная устремленія веселять градь Божій (Псал. 45, 5). Но лучше следуеть разуметь (какъ перевели все, кроме LXX) гиввъ, твиъ болве, что и слово изливать соотвътствуетъ гивву, какъ видно изъ словъ пророка въ Господу: промій на ня гнъвг Твой, и ярость гнъва Твоего да постигнето ихо (Псал. 68, 25). Князья Іуды изминяють гравицы, установленныя отцами ихъ, вогда истину замёняютъ зожью и проповъдують не то ученіе, которое приняли отъ апостоловъ.

Ст. 11. Ефремь подверия притысненію (calumniam),

поражень судомь; ибо онь началь ходить вслыдь мерзостей. LXX: Ефремг подвергг угнетенію противника своего, попралз судъ; потому что онг началг ходить вслыдъ суетных». Тавъ кабъ Ефремъ нечестивъ и тавъ какъ за нечестие свое овъ подвергнется опустошению; то накимъ образонъ теперь говорится: Ефрема подвереся притиснению, поражено судомов Какъ онъ подвергается притеснению и поражается угнетающимъ какинъ образомъ несправедьно его судомъ, когда въ савдъ затвиъ указывается надлежащая причина, по которой онъ быль преданъ на плъненіе: ибо онг началь ходить вслыдь мерзостей, то есть идоловь, которые сравниваются съ мерзостями? Вотъ что означають эти слова: Ефремъ подвергается угнетенію отъ ассиріянъ, сначала отъ Фула, затъмъ отъ Теглаефалассара (4 Цар. гл. 15) и после того отъ Салманассара, и быль преданъ этимъ угнетателямъ не потому, что они были праведными, а потому, что тъ, которые прежде были Монвъ народомъ, были подвергнуты навазаніямъ послѣ того, какъ Я оставиль ихъ. Представляется же притеснениемъ не въ отношения въ Богу, поторый совершаеть праведный судь, а въ отношеніи въ тъмъ, которые подвергаются наказаніямъ, именно то, что они предаются врагамъ худшимъ, [нежели сами они]. Господь указываеть также причины, почему они подвергаются въ накоторомъ родъ притъснению и предаются людямъ, худщимъ [ихъ самихъ], и почему по отношению въ нимъ [какъ бы] не соблюдается правосудіе: ибо Ефремъ, то есть Герововиъ, началь ходить въ следъ идоловъ и оставиль Бога, сделавъ золотыхъ тельцовъ. По переводу LXX Ефремъ, то есть Іеровоамъ, подвергъ угнетенію своего противнива Ровоама, то есть волвно Іудино, и угнеталь его именно твив, что, оставивъ Герусалимъ и храмъ, саблался последователемъ нечистыхъ идоловъ египетскихъ. По отношению въ еретикамъ смыслъ ясенъ: своими софизмами и діалектикою они часто угнетають чадъ Цербви; но делая это, они следують не чистотв истинной ввры, а нечистой джи, и когда они нредаются діаволу и ангеламъ его, то имъ кажется, что они подвергаются притвоненію и что въ отношеніи яхъ нарушено правосудіє. Такимъ образомъ Израиль подвергается опустошенію и всв труды его разрушаются чрезъ побъду ассиріянина; онъ лишился повровительства Божія и былъ пораженъ судомъ Его, потому что сталъ ходить въ слёдъ идоловъ.

Ct. 12. H H [6ydy] kaks more dar  $E_0$ pema u kaks внилость для дома Іудина. LXX: И Я [буду] какт предметь безпокойства для Ефрема и какъ стрекало для дома Ічдина. Еврейское слово аз означаеть моль, а гесов гинлость и червоточину; изъ нихъ одно събдаетъ одежды, а другое-дерево. Вийсто этого LXX неревели тарахуу, то есть безпокойство нап смятение в стрекало. И нужно заметить, что ноль относится къ Ефрему, а гвилость къ дому Іудину. Кавъ моль събдаеть одежды и гинлость или червоточина разрушаетъ дерево, и какъ то и другое происходитъ въ теченіе долгаго времени; такъ Богъ для десяти кодінь, послів того, какъ они собирали себъ геввъ на день гивва (Рим. 2, 5) въ теченіи того прододжительнаго періода времени, воторое Онъ даль имъ для поканнія и въ которое призываль ихъ въ спасенію, дівлается вавъ бы молью и гинлостью, не потому, чтобы Вогь быль молью, или гиплостью, или предметомъ смятенія мли стрекаломъ, а потому, что Онь представляется подобнымъ всему этому для твхъ, которые подвергаются наказаніямъ. Такимъ образомъ сначала погибъ Ефремъ и Израиль, а потомъ за нимъ последовалъ и домъ Іудинъ, не самъ Іуда, а домъ его, съ сохраненіемъ изъ рода Гуды Того, для Котораго быль отложень [свипетръ] в Который быль чаянісив народовь (Быт. гл. 49). После навазанія еретиковъ, которые разумівются подъ Ефремомъ, подвергнется подобной участи также и Іуда, то есть тъ, вов пребывають въ Церкви и однако подражають заблужденіямъ иди порокамъ еретиковъ.

Ст. 13. И увидълг Ефремг свою больянь и Іуда свои узы, и пошель Ефремь кь Ассуру, и послаль [Іуда] къ царю мстителю; но онъ не можеть исуплить васъ отъ узъ. LXX: И увидълъ Ефремъ свою немощь и Туда бользнь свою, и пошель Ефремь нь ассиріянамь, и [Іуда] послаль : пословь къ царю Іариву, но онь не могь осводить васт и не можетт избавить васт отт больяни. Въ еврейскомъ текств нътъ послова, и гдв LXX поставили Ісрива, тамъ мы по Симмаху свазали метимель, потому что Авела и Осодотіонъ перевели судья. А что Іаривъ (larib) означаетъ истителя и судью, это довазываетъ имя Гедеона. Когда чтители Ваала требовали его для преданія смерти за то, что онъ разрушиль рощу и жертвенники Ваала, то отецъ его отвътвиъ: "пусть Ваалъ самъ отомстить за себя" или "пусть Ваалъ судитъ его", и стали звать его, говорится (въ кн. Суд. гл. 6), Іероваалома, то есть пусть Ваалг отмстите за себя. И Ефремъ, видя немощь свою, и Іуда узы свои, которыми гръхъ связаль его вижств съ десятью колфиами, стали искать помощи не у Бога, который могь ихъ избавить, а у царя ассирійскаго. Мы читаемъ (4 Цар. гл. 15), что въ царствование Манаима, управлявщаго десятью колънами, Изравль посылаль дары ассиріянамъ и что при царъ Ахазъ Іуда просидъ помощи у Тегланфаласара, цари ассирійскаго, но тв не могли спасти ихъ и освободить отъ увъ плена, потому чт вогъ не хотель этого. Узы, вивсто которыхъ въ еврейскомъ написано техит, что . Акила перевель чрезъ е́пібеого или особеорою, то есть ссязь или заговоръ, мы можемъ относить также въ тому времени, вогда Расинъ и Факей (Phasee), сынъ Ромеліинъ, погубили нъсколько тысячь людей изъ кольна Іудина, потому что тщетно Іуда просиль помощи противь двухь царей не у Бога, а у ассиріянъ. Нівкоторые, примінительно къ иносказательному смыслу, подъ Ефремомъ и Гудою понимаютъ еретиковъ и [пъкоторыхъ] изъ членовъ Церкви въ томъ смыслъ,

что и они и Іуда, свизанные узами грвховъ согласно съ ваписаннымъ: пленицами своихъ гръховъ кійждо затязается (Притч. 5, 22), посылали [пословъ] въ Асуру и въ царю истателю, то есть въ діаволу, о которомъ им читаень: еже разрушити врага и местника (Псал. 8, 3). Но такъ какъ они просили помощи не у истиннаго Помощника ни Судін, то Онъ оставниъ наъ въ боляхъ немощи и въ узахъ гръховъ. У одного толкователя я читалъ, что царь Іариев означаеть Христа. Такъ какъ далье говорится: онв HE MOMEINS UCUIDANIME BACE, TO STOTE [TORROBATELE] DASCYEдаеть такимъ образомъ: Христосъ не можетъ исцилять еретиковъ и согръшившихъ членовъ Церкви во время суда, когда, согласно съ написаннымъ: во адп же кто исповъстся Тебт (Исал. 6, 6), не будеть помилованія. Не можеть же Онь исцваять или избавлять не всавдствіе Своего безсилія, а по винь тыхь, которые поздо обратились за помощію. Подобнымъ образомъ говорится также о Господъ, что Онъ не могъ совершать знаменій въ отечествъ, и [евангелистъ] указываеть причину, гооворя: "ибо не въровали въ Него" (Мато. гл. 13). Такъ сказалъ онъ. Но мы объясняемъ въ худую сторону то, что говорится о наръ иститель. Вивсто объясненнаго нами Iarib въ смыслъ мстителя, другіе неправильно читають Іагіт съ бубвою мемя, то есть лиси, откуда Cariath Iarim означаеть городо лисово.

Ст. 14. Ибо Я како львица для Ефрема и како львичице для дома Іудина. LXX: Ибо Я каке пантери для Ефрема и како лево во домъ Іудиномо. Такъ какъ они ходили въ Ассуру и посылали въ царю мстителю или варателю, воторый не могъ исцванть ихъ и освободить отъ узь, которыя связывали ихъ; то Я покажу, что тщетна всякан помощь человъческая, если Меня имъють противникомъ; во Я вакъ дъвица для Ефрема и какъ львичить для дома Іудина. Вижсто *льенцы*, которая по еврейски называется sohel, LXX перевели пантера, которая одинаково называется въ греческомъ и латинскомъ язывъ и подъ которою можно

понимать какъ имя [одного] звёря, такъ всяваго звёря, такъ что мы можемъ признать, что въ гиввё Божіемъ обнаружится вся та безпощадность, которая свойственна звёрямъ. Нётъ ничего быстрее пантеры и сильнёе льва: пантера означаетъ быстрое разрушеніе царства самарійскаго чрезъ ассиріянъ, а левъ указываетъ на непобедимую силу, которую халдейское царство, спустя нёсколько времени, обнаружитъ по отношенію къ Герусалиму и Гуде. Назвавъ Себя львицею или пантерою и лькомъ, Онъ удерживаетъ метафору и въследующихъ словахъ.

 $Cт. 14-15. \ H. H$  возъму [добычу], и уйду, и унесу, и никто не отниметь. Пойду и возвращусь въ Мое мъсто, доколь вы не придете въ изнеможение и не взыщете лица Моево. LXX: И Я похищу, и уйду, и унесу, и никто не отниметь. Пойду и возвращусь въ Мое мъсто, доколь не дойдуть до погыбели и не вышуть лица Моего. Спрашивается: такъ какъникто не можетъ исторгнуть изъ рукъ Бога, когда Онъ беретъ, уноситъ и удерживаетъ у Себя согласно съ написаннынь: никтоже можеть восхитити от руки Отца Моего (Іоанн. 10, 29); то какимъ образомъ Іуда быль исторгнуть изъ руки Божіей чревъ предательство? На это виратцъ отвътимъ, что никто не можетъ похитить изъ руки Божіей; но по собственной воль можеть освободиться отъ руки Божіей тоть, 'вто удерживается ею. Въ следующихъ затемъ словахъ: пойду и возвращусь во Мое мъсто подъ мъстомъ Божінив мы должны понимать славу и величіе Его, такъ что Онъ не будеть болье сходить [на вемлю] для служенія, не будеть гивваться, миловать, забывать, двлаться какъ бы пантерою, обращаться въ льва, превращаться въ звърей; но будеть не обращать вниманія на діла человіческія и дозволять темъ, коихъ прежде Онъ охраняль, подпадать подъ власть враговъ, чтобы они дошли до истощенія, до изнеможенія и погибели и посл'я того взыскали Господа и сказали: просвыти лице Твое и спасемся (Псал. 79, 4), п: яви намъ, Господи, милость Тоою, и спасение Тоое даждь намь (Псал. 84, 8).

Digitized by Google

# СЛОВО

въ день престольнаго праздника въ Антоніевской церкви Императорскаго Харьковскаго Университета, 17 января 1892 г.

Единь ньній приступль (нь lucycy), рече Ему: Учителю благій! что благо сотворю, да имамь животь вычный? Онь же рече ему: что Мя глаголеши блага? Никто же благь, токто единь Богь. Аще ми хощеши внити въ животь, соблюди заповъди. Глагола ему: вся сія сохранихъ оть юности моея, что есть еще не докончаль (Мат. 19, 16—17. 20).

Въ притчахъ Спасителя, въ Его беседахъ и ответахъ на вопросы тваъ или другихъ людей, такъ изображаются черты разнообразныхъ человвческихъ характеровъ, что этихъ изображеній нельзя не назвать типическими не только по отношенію во времени земной жизни Господа Іисуса Христа, но и по отношенію во всімъ другимъ временамъ. Нівкоторыя изъ евангельскихъ повъствованій этого рода имъють ближайшее отношеніе къ нашему времени и въ глубоко-поучительныхъ чертахъ характеризуютъ состояніе нашей образованности, твхъ ся сторонъ и ученій, которыя дають тонъ, по крайней мере указывають направление правственно-правтической деятельности современных обществъ. Таково евангельское вёствованіе о бесёд'в Спасителя съ однимъ очень богатымъ че-10вывомъ, воторый отнюдь не быль похожъ на другаго, упоинаемаго въ притчв, богача (Лук. 12, 16), номышлявшаго только объ удовольствіях в увеселеніях в, доставляемых в богат-Труды Кіев. дух. Акад. Т. 1. 1892 г.

Digitized by Google

ствомъ. У него были иныя заботы и помышленія. Онъ помышляль о въчной жизни, ваботился о правдъ законной, сохраняя заповъди отъ своей юности; но не хвалился своею праведностію, подобно фарисею притчи. Напротивъ, онъ сознаваль свою праведность недостаточною для себя, и это сознаніе было источникомъ его внутренняго безпокойства, настолько сильнаго, что онъ подбъжаль къ Спасителю, палъ предъ Нимъ на колѣна (Мар. 10, 17) и вопросиль Его: Учителю благій, что благо сотворю, да имамъ животъ въчный? и когда Спаситель указаль ему на заповъди, онъ отвъчаль: вся сія сохранихъ отъ юности моея, что есмъ еще не докончалъ? Казалось бы, нельзя сомнъваться, что онъ стояль на добромъ пути, ведущемъ къ совершенству, котораго искалъ. Чего же, въ самомъ дѣлѣ, ему не доставало? Чего онъ еще не докончалъ?

Невозможное и немыслимое дело доканчивать то, чего еще не начинали. Ему недоставало именно того, съ чего слъдовало бы начать, недоставало того единаго начала, которое обусловливаетъ собою всякое человъческое совершенствованіе, недоставало живой мысли о Богв, Который есть высочайшій образецъ, или идеалъ всяваго совершенства, живой въры, которая не только созерцаетъ въ Богъ идеалъ совершенства, но и постигаетъ Его, какъ въчно сущаго, живаго Бога, Всеблагаго Отца, и въ общеніи съ Нимъ пріемлеть отъ Него все потребное для жизни (2 Пет. 1, 3) и для достиженія всякаго совершенства. На этотъ главный и основной его педостатовъ и указаль ему Господь Інсусь Христосъ прежде всего прежде, нежели даль отвъть на его вопросъ: Учителю благій: что благо сотворю, да имамъ животъ въчный? Какъ Богъ совершенный, разум'йющій помышленія человіческія издалеча (Пс. 138, 2), Господь, по этимъ немногимъ словамъ, по видимому, ничего не говорящимъ ни о въръ, ни о безвъріи, или маловъріи человъка, опредъляеть его дъйствительное духовное состояніе и указываеть его недостатокъ. Что Мя глаголении блага? Никто же благь, токмо единь Богь. Въ томъто и состояль недостатовь этого человыка, что онь имыль смутное понятіе о томь благы, котораго искаль, что, когда помышляль о совершенствы, его мысли не предносился высочайшій образець всякаго совершенства, потому-то онь и Учителя, Божественнаго величія Котораго не разумыль, именоваль благимь, и совершенно умолчаль, въ своемь вопросы, о Богы, о Которомь не помышляль. Не такая ли смутность и неопредыенность понятій существуеть и въ наше время въ безотчетномь стремленіи многихь къ неясному для нихь и неизвыстно какому благу и совершенству? Не то-же ли, по меньшей мыры, умолчаніе о Богы при рышеніи самыхь первыхь и основныхь вопросовь бытія и жизни, нерыдко болые сознательное и преднамыренное вы наше время, нежели у человыва, вопрошавшаго ныкогда Спасителя о благы и вычной жизни?

Какъ Сердцеведецъ, Господь Інсусъ Христосъ зналъ, чию бъ въ человъкъ (Іоан. 2, 25), вопрошавшемъ Его; но не убориль его и не обличиль, какъ обличаеть другихъ вопро**шателей.** Какъ истинный Врачъ и Спаситель душъ, щадить и бережеть всякій добрый зачатокь въ человікі, хотя бы онъ быль меньше верна горушечнаго, даже такой слабый и ничвиъ необезпеченный, какъ смутное, но, можетъ быть, искреннее стремленіе къ благу и совершенству; потому Онъ ограничился кроткимъ, даже не прямымъ, но вполнъ достаточнымъ для разумъвающаго, указаніемъ, предоставляя человъку самому сознать, по этому указанію, свою недостаточность и распрыть предъ нимъ свое сердце. Такъ же, съ тою же спасительною целію вразумленія людей, Господь поступиль и въ другихъ случаяхъ, въ самыхъ грозныхъ обличеніяхъ. Таковы же и всё действія и указанія промышленія Божія по отношенію во всёмъ людямъ, не ощутять ли они Бога и не найдуть ли, яко недалече от единаго коегождо наст суща (Двян. 17, 27). Но ничего подобнаго не произошло съ настоящемъ случав.

Не позаботившись прежде всего о томъ, чтобы имъть

Бога въ разумъ (Рим. 1, 28), человъвъ, вопрошавшій Спасителя, не воспользовался указаніемъ на его главный и основной недостатовъ, не уразумблъ и другихъ увазаній, которыми Господь продолжалъ вразумлять его, желая своими ответами на его вопросы навести его на мысль о Богв, верховномъ Завонодатель. На самый первый его вопросъ: что сотворю, Господь отвіналь: если хочешь войти во жизнь вычную, соблюди заповъди. Ибо еще Мочсею сказано было Богомъ о заповъдяхъ: сотворивый та человъкг живг судетг вг нихг (Лев. 13, 5), съ неоднократными, настойчивыми напоминаніемъ, что заповъди Его даны Имъ: Аз Господь Бог вашь (заповёдую вамъ). На тотъ же самый вопросъ, обращенный къ Нему другимъ человъкомъ: Учителю, что сотворивъ живот вычный наслыдую (Лук, 10, 25)? отвётиль: возлюбинии Господа Бога твоего всты сердцемь твоимь, а ватымь указалъ и на другую заповёдь, подобную этой, о любви къ ближнимъ. Эгому же человъку, вопросившему Его: какія заповъди? отвътилъ указаніемъ на тъ только заповъди десятословія, въ которыхъ говорится объ обязанностяхъ по отношенію въ ближнимъ, въ томъ же всеблагомъ хотеніи своемъ, чтобы самъ, вопросившій Его, вспомниль о первой и наибольшей заповёди закона-любви въ Богу. Но нётъ! онъ не помышляль о Богв и не вспомниль о Немъ. Изъ этого кореннаго недостатка, какъ изъ своего начала и основанія, вознивъ другой, весьма важный его недостатовъ, смутность и ограниченность понятій о нравственномъ законъ. Недостатовъ этотъ высказывается уже въ самомъ вопросв его: какія заповъди. Потомъ онъ сказалъ только о сохранении заповъдей по отношенію въ ближнимъ, но не видно, чтобы онъ сознавалъ высовое нравственное значение этихъ заповедей и соединенныхъ съ ними обязанностей; видно, напротивъ, что онъ не сознаваль ихъ значенія, потому, что такъ легко отнесся къ нимъ, свазавши, что сохранилъ ихъ отъ своей юности, покончиль съ ними и почиталь ихъ недостаточными, очевидно, для нъкоторой иной своей цыи, сторонней по отношенію въ правственнымъ требованіямъ правды, закона, долга. Кто по этимъ характернымъ чертамъ не узнаетъ въ этомъ человекв, вопрошавшемъ некогда Спасителя о благе, предшественника современныхъ намъ нравоучителей, тавъ широко распространившихъ свое ученіе о вравственности. отуждаемой ими не только отъ всякой религіозной мысли о Богв, отъ ввры въ Него, живой и животворной, но и оть основныхъ правственныхъ понятій долга, закона, внушаемихъ христіанскою сов'єстію? Всі основы правственной діятельности, глубоко заложенныя Творцемъ въ природъ человъка, въ этомъ правоучени обойдены и устранены; осталась незатронутою только естественная, неистребимая въ каждомъ живомъ существъ, любовь въ самому себъ. Но не просвъщаемая и не руководимая высшими, религіозно-правственными началами, безм'врно преувеличиваемая, она извращается въ человькь въ безусловный эгонямъ, побуждающій его все пріобрётать для себя, покорять себё и надъ всёмъ господствовать. На немъ то, на такомъ безусловномъ эгонямв, и жезали бы обосновать всю нравственную деятельность человека его новышие руководители. Но существують, кромы насъ, другіе люди; это не ближніе наши, воторыхъ, по запов'йди Божіей, мы должны любить, какъ самихъ себя. Весьма характерно для этого правоученія то что, благопріятныя чувства и отношенія въ другимъ людямъ называются въ немъ альтруи-Другіе люди для сторонниковъ вінэву ототе стическими. именно только другіе, совершенно чуждые имъ люди, естественные враги, потому, что обладають, по ихъ предположенію, такимъ же, кыкъ и сами они, безусловнымъ эгоизмомъ. Неизбъжная, тяжкая необходимость общежитія заставляеть быть въ хорошихъ отношенияхъ съ другими людьми; нначе бы произошла безпрерывная борьба за существованіе, борьба каждаго противъ всвхъ и всвхъ противъ каждаго, безпощадная, истребительная; жизнь лишалась бы всякаго довольства, благосостоянія, даже спокойствія, потеряла бы всякую цёну. Воть откуда проистевають ихъ наставленія наблюдать справедливость, честность по отношенію въ другимъ людямъ, являть въ нимъ благорасположенія, оказывать имъ помощь, даже благотворить; но всё эти добрыя качества, добродътели, какъ они называють ихъ,--не болье, какъ исвусные пріемы той же борьбы за существованіе, которая никогда не прекращается и возводится на степень всеобщаго, міроваго закона. Тоть же самый страхь за свое благосостояніе, тоже опасеніе за спокойное пользованіе своимъ богатствомъ и тотъ же своекорыстный расчетъ собственной пользы и выгоды въ сношеніяхъ съ другими быль единственнымъ побужденіемъ въ исполненію закона и у ихъ отдаленнаго по времени предшественника, который сохраниль заповёди отъ своей юности и, если не такъ отчетливо, какъ они, сознавалъ начала и основанія одного и того же общаго съ ними нравоученія, тімь не меніве держался этихь началь вы своей жизни.

По этимъ началамъ можно судить, вакъ онъ понималъ въчную жизнь и вакого искаль блага, какъ средства къ достиженію ея болье совершеннаго, нежели заповьди, когда вопрошаль Спасителя: что благо сотворю, да имамъ животъ въчный. Не одинъ только онъ помышляль тогда о въчной жизни; всв ветховатьтные люди пронивнуты были чаяніемъ пришествія обътованнаго Искупителя, а съ нимъ наступленія будущаго въка, грядущаго царства Божія на землъ. Но не всв ожидали царства Божія духовнаго, начинающагося внутри человъка и открывающагося во всъхъ плодахъ духовнаго совершенства. Весьма многіе ожидали, что съ пришествіемъ Мессіи наступить царство нескончаемаго, — и только въ этомъ смыслъ ввинаго, - земнаго благополучія, не возмущаемаго никавими удручающими заботами и опасеніями, огорченіями и скорбями, и что имъ дано будеть разуметь тайну этого царства (Мат. 13, 11). Предъ ними носился тотъ самый идеалъ всеобщаго благосостоянія, который такъ живописно расцвічивается поборниками

альтруистической морали, какъ последнее ея слово. Понятно нов такого возоренія на вечную жизнь, о какомъ благе вопрошаль Спасителя ихъ предшественнивъ, почитавшій заповъди недостаточными для гой цъли, къ которой стремился. Безъ сомивнія, онъ слышаль о чудесахъ Спасителя, зналь о Немъ, вавъ благомъ Учителъ, не яко книжницы и фарисее (Мат. 7, 29), и, если не надъялся, какъ нъкоторые другіе, яко Сей есть хотя избавити Израиля (Лук. 24, 21), то не могъ не задумываться надъ этимъ вопросомъ, потому тавъ стремительно подошель въ Спасителю и палъ предъ нимъ на колена. Онъ желаль узнать отъ Него тайну земнаго благополучія, тайну Его чудотвореній, подобно Симону волхву, который, увидивши, что чрезъ возложение рукъ апостольскихъ подвется Духъ Святый, просиль Апостоловъ: дадите и мню власть сію (Д'вин. 8, 19). Нов'йтіе нравоучители указали бы человъку, вопрошавшему Спасителя, на чудеса современной образованности, на услъхи наукъ общественныхъ, техническихъ знаній, какъ на самое върное и могущественное средство въ устроенію человіческаго благосостоянія. усибхи образованности во всёхъ областяхъ знаній отнюдь нельзя отожествлять съ усивхами благосостоянія. Одни могуть увеличиваться и воврастать, а другіе умаляться и оскудівать въ одно и тоже время, какъ показываетъ приміръ наиболее образованных и богатых странъ христіанскаго міра. Въ нихъ бъдствія и нужды въ средъ нъкоторыхъ общественных классовъ увеличиваются, не смотря на всъ средства цвфтущей образованности и на всф мфры, тамъ предпринимаемыя, - являются опасенія за весь тамошній общественный строй, возникаеть недоуменный вопрось: что де-Что благо сотворимз?-тотъ самый вопросъ, съ которымь обращался къ Спасителю единь нькій, имъвшій стяжанія чнога. Къ Нему должны обратиться и всё за разрёшеніемъ этого, вначалъ только безпокойнаго, а наконецъ грознаго вопроса, потому, что нетъ и не можетъ быть другаго ответа, вромъ даннаго на него Господомъ Інсусомъ Христомъ, Спасителемъ нашимъ.

Въ словахъ Его соблюди заповъди завлючается ответъ всвиъ, ищущимъ блага и совершенства, какъ личнаго, такъ и общественнаго, которыя нераздёльны. Нёть нужды вопрошать: какія запов'яди. Возмобиши Господа Бога твоего встьмг сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всею мыслію твоею. Сія есть первая и большая заповъдь. Слёдовательно, она должна занимать первое и главное м'всто въ душ'в челов'вка, быть первымъ и главнымъ чувствомъ его сердца, составлять первую и главную заботу его помышленій. Но она не исключаетъ другихъ привязанностей и заботъ, потому, что есть вторая запов'ядь, подобная ей: возлюбиши ближняю твоею, яко само себе. Все должно быть сделано человекомъ, ничего не щадя и не жалвя, чтобы это мёсто въ немъ, никому и ничему недоступное, было свято Господу (Лев. 29, 32). Всякая другая привязанность и забота, недостойно занимающая мъсто, подобающее единому Богу въ душъ его, должна быть устранена и исторгнута изъ этого мъста ръшительно. Такова обязанность, налагаемая на каждаго первою наибольшею заповъдію, таково требованіе ея, безусловно обязательное для всви безь исключения! Какимъ образомъ человекъ можетъ исполнить это безусловное требованіе, если въ его сердцъ уворенилась привязанность въ земнымъ стяжаніямъ и возобладала надъ нимъ забота о благосостоянія? Не удобь имущін богатство въ царстве Божие внидуть. Удобие бо есть вельбуду сквозь иглинь уши проити, неже богату въ царствіе Божіе внити (Лув. 18, 24-25), свазалъ Спаситель, по невозможное человъкамъ, возможно Богу (ст. 27) и Его вседъйствующей благодати. Какъ различны ея дары, такъ различны ея дъйствія (1 Кор. 12, 4. 6) и способы дъйствія по отношенію въ каждому человёку, различны и указанія, называемыя совътами, какимъ образомъ онъ долженъ исполнить требованіе, внушаемое запов'ядію и безусловно обязательное

для всёхъ. Если бы человёвъ, вопрошавшій Інсуса Христа, отъ юности своей сохраняль эту первую и большую заповёдь, онъ съ сповойною совестію могъ бы оставаться при своихъ стажаніяхъ, употребляя ихъ во славу Божію и во благо ближнихъ, или же, оставивъ все безъ сожаленія, подобно святымъ апостоламъ, съ радостнымъ сердцемъ (Мат. 13, 44) последоваль бы за Спасителемъ, повинуясь призыванію его на особенное дело служения Ему. Но онъ не помышляль о Богв. Но только тогда, когда бы онъ последовалъ непосредственно обращенному въ нему указанію Спасителя: продаждь импьніе, и даждь нищим, онъ исполниль бы не вторую только, но и первую запов'ядь, могъ бы начать новую жизнь, жизнь человъка, созданнаго по Богу въ праведности и святости истины (Еф. 4, 24), имъя обътование жизни настоящей и будущей (1 Тим. 4, 8; Мат. 19, 29), потому, что тогда бы онъ исторгнуль изъ своего сердца привязанность въ своимъ стяжаніямъ, воторая занимала въ немъ мъсто, подобающее единому Богу. Только возвышаясь сердцемъ и мыслію надъ всеми другими помышленіями и заботами въ единому на потребу (Лув. 10, 42), къ первому и главному помышленію о благоугожденіи Богу, по заповеди Его, люди могуть дать другимъ заботамъ надлежащее имъ мъсто и достигнуть довольства всъ. какъ имущіе, такъ и неимущіе, какъ богатые, такъ и б'ёдные, одни, міромъ, какъ не пользующіеся (1 Кор. 7, 3), а пользунсь другіе, уподобляясь Апостолу, который сказаль о себв: умью жить и въ скудости, умью жить и въ изобили. Все могу въ укръпляющемъ меня Іисусъ Христъ (Фил. 4, 12-13). Невозможное для челов'вческих усилій всеобщее благоденствіе возможно для Бога, ущедряющаго любящихъ и боящихся Его. Блажени вси боящися Господа, восклицаетъ Пророкъ и Царь Давидъ: ходищи въ путехъ заповъдей Его. Аминь

Протојерей В. Добротворскій.

# CHOBO 1)

### ВЪ ВЕЛИКІЙ ПЯТОКЪ.

"Совершишася" (Іоан. 19, 30).

Ни одно евангельское событие не представляеть такого многосторонняго содержанія, какъ исторія страданій нашего Спасителя. Она въ теченіи длиннаго ряда въковъ давала богатый матеріаль для замівчательных по объему и глубинів богословских изследованій, вдохновляла церковныхъ въдниковъ и поэтовъ и произвела величественные памятники христіанскаго искусства. Если бы можно было собрать все, что на ев основани создали разумъ и чувство въ области богословской науки, перковнаго слова, резигіозной поэзіи и христіанскаго искусства, то вышло бы въчто необывновенно поразительное и въ высокой степени поучительное. поразительное и поучительное показалось бы маловажнымъ, если бы (представимъ невозможное) предъ нами раскрылась душа человъческая въ многочисленныхъ милліонахъ существъ, начиная отъ дней Спасителя до нашего времени, и мы узръли бы ея въру, любовь, умиленіе, сокрушеніе и другія чувства и состоянія подъ вліяніемъ страданій Спасителя. А что сказать о тыхь правственныхь подвигахь, которые совершались во имя пострадавшаго Спасителя истинными последова-

<sup>1)</sup> Проигнесено въ церкви Кіевской 1-й гимназім 19 апріля 1891 г.



телями Его? Можно ли исчислить ихъ и оцёнить по достоинству? Поистине страданія нашего Спасителя— неоскудеваемый источники, изъ котораго лучшее человёчество черпаеть живую и спасительную воду.

И вотъ мы стоимъ у сего чудеснаго источника. Сердце наше ощущаетъ тови животворной воды; въра наша признаетъ ее такою же чистою и цълебною, какою она потекла съ Голгооы во весь міръ въ часъ смерти всемірнаго Страдальца. Жаждущая душа наша стремится къ ней. Господи! дай же намъ хоть одну каплю ея!

"Совершащася" (Іоан. 19, 30), слышимъ мы съ креста. Съ глубочайшимъ благоговъніемъ пріемлемъ сію каплю изъ источника страданій нашего Спасителя и желаемъ, возлюбленние братіе, ею подълиться съ вами.

Мы взяли слово, которымъ, можно сказать, заключилась земная жизнь Богочеловъка. За нимъ Искупитель міра предаль духъ свой въ руки Отца небеснаго. Мы взяли одно предсмертное слово, но какой въ немъ широкій и глубокій смыслъ! Туть выразилось совнаніе Богочеловъка, что цъль земной жизни Его вполнъ осуществилась, и слышится намъ отрадное свидътельство, что все благопотребное для пашего мирнаго земного существованія и въчнаго спасенія приготовлено.

"Совершишася". Совершилась велія благочестія тайна: "Богъ явился во плоти". Сія тайна предначертана была еще до сотворенія человъва и постепенно раскрывалась въ ветлюжь завътъ. Въ воплотившемся Сынъ Божіемъ совершилось исполненіе божественнаго опредъленія о спасеніи встально дей и осуществленіе всталь пророчествъ и прообразованій.

Совершилось великое дело послушанія Отцу Небесному. Все человеческое вло, всё грехи міра подъяты Сыномъ Божівиъ и Онъ, всесвятейшее Существо, подобно непорочному агнцу, приносить Себя въ жертву Богу. Его смертію удовлетворена оскорбленная правда Божія. Отселе разрушена стена между божествомъ и человечествомъ; человеку отврыть путь

къ небу, тамъ уготовлено ему мъсто въ обителяхъ Отца Небеснаго и тамъ онъ можетъ въчно радоваться и блаженствовать при свътъ лица Божія. —Совершилось великое дъло духовнаго просвъщенія людей. Зажженъ свътильнивъ истинной въры, который, постепенно разгораясь, освътитъ собою все человъчество. Царству тьмы нанесенъ смертельный ударъ. Забудутся боги, которыхъ чествуетъ ваблуждающееся человъчество, распадутся храмы, имъ посвященные, и ниспровергнутся кумиры. Вмъсто темнаго и грубаго язычества утвердится религія духа, послъдватели которой будуть покланяться единому истинному Богу и служить Ему правдою и истиною.

Совершилось великое дѣло божественной любви къ человъку. Ко всѣмъ простерто слово о спасеніи, всѣмъ объщано и будеть даровано благопотребное: духовно алчущимъ—хлѣбъ, плачущимъ — утѣшеніе, угнетеннымъ — освобожденіе, вообще всѣмъ достойнымъ—вѣчное блаженство. Божественная любовь кызоветь и любовь человѣческую, которая содѣлается жизненною и всепроникающею силою человѣчества. По ней узнается послѣдователь Христовь, она сдѣлается источникомъмногосторонняго добра.

Совершилось великое дёло нравственнаго возвышенія человіна. Сынъ Божій, соділавшійся Сыномъ человіческимъ, въ своемъ лиці представиль совершеннійшее существо и указаль въ себі своимъ послідователямъ образъ, къ которому они должны приближаться. Отселі проявится въ жизни человіческой искреннее усердіе служить Богу, будуть совершаться великіе нравственные подвиги, и явятся новые люди, истинные сыны Божіи, которые соділаются "солью земли", "світомъ міра", "святымъ сіменемъ".

Таковъ, по нашему мивнію, многосторонній смыслъ имело одно предсмертное слово нашего Спасителя. Мы далеки отъ дерзкаго сопоставленія человечества съ божествомъ и хорошо понимаемъ, что никто изъ смертныхъ не можетъ въ своей жизни полно и точно воспроизвести жизнь Богочеловека. Но

если самому Богочеловъву угодно было указать въ своемъ лицъ образъ, которему послъдователи Его должны подражать, и если Онъ требуетъ отъ своихъ послъдователей богоподобныхъ качествъ и совершенствъ, то истинному христіанину не только можно, но и непремънно должно стремиться къ возможному для людей богоподобію. Мы не имъемъ въ виду подробнаго и всесторонняго изслъдованія сего предмета, а желаемъ по поводу изъясненнаго нами предсмертнаго слова Великаго Страдальца показать, какъ сіе слово можстъ соотвътствующимъ образомъ отразиться въ нашей жизни.

Въ семъ словъ, какъ сказано, выразилось предсмертное сознаніе Богочеловъка о точномъ и полномъ исполненіп Имъ цѣли земной жизни. О, если бы это сознаніе Богочеловъка вызвало бы и въ нашей душѣ соотвътствующее ему представленіе о цѣли и назначеніи жизни каждаго изъ насъ! Намъ невѣдомо, когда Господу угодно будетъ взять насъ изъ сей временной жизни, но нашъ долгъ всегда быть готовыми перейти въ загробную жизнь и имъть въ часъ кончины утѣшеніе, что мы по возможности осуществили цѣль своей жизни.

По видимому, легко и просто разрёшить вопрось о цёли земной живни. Но такъ кажется только при поверхностномъ взглядё на дёло. Если же поглубже взглянуть на дёло, то оно окажется весьма серьознымъ. Мы большею частью живемъ не разсуждан, зачёмъ мы живемъ. Трудъ, забота о насущномъ хлёбё и пріобрётеніяхъ, мелочные интересы, наблюденія за тёмъ, какъ другіе живутъ, разнообразныя удовольствія—такъ поглощаютъ наше вниманіе, что вопрось о цёли жизни даже рёдко намъ представляется, а когда онъ представляется, мы отклоняемъ его, или рёшаемъ односторонне и иногда превратно.

Предъ гробомъ Того, Котораго предсмертное слово мы старались изъяснить, постараемся вдуматься въ дёло и съ христіанской точки зрёнія рёшить вопросъ о цёли земной жизни человека, чтобы имёть ее постоявно въ виду, стремиться къ

ея осуществленію и въ посильномъ осуществленіи ея имъть отраду и усповоеніе въ часъ кончины.

Намъ, живущимъ по началамъ христіанства, данъ ключь къ разумѣнію цѣли нашего земнаго существованія самимъ Спасителемъ. Излагая въ такъ называемой нагорной бесѣдѣ основныя начала новой вѣры и церкви, Онъ говорилъ своимъ послѣдователямъ: "тако да просвѣтится свѣтъ вашъ предъ человѣки, яко да видятъ ваша добрыя дѣла и прославятъ Отца вашего, иже на небесѣхъ" (Мато. 5, 16). И такъ первая и самая важная цѣль нашей жизни—прославленіе Господа. Прославленіе сіе должно быть личнымъ дѣломъ каждаго христіанина и вмѣстѣ благотворно отражаться въ жизни другихъ.

Міръ весь есть проявленіе безконечных совершенствъ Высочайшаго Существа-Бога. Онъ и произошелъ для открытія божественной славы и могущества. Но ни въ чемъ видимомъ нами совершенство и величіе Божества пе проявляется такъ, какъ въ человъкъ. Сей послъдній одаренъ силами и дарованіями, возвышающими его надъ всёмъ (кром'в Ангеловъ) сотвореннымъ. Онъ, привязанный къ землъ, можеть духомъ своимъ простираться къ небесамъ и приближаться къ живущему на нихъ въчному Существу. Онъ, слабый тъломъ. зависимый отъ множества условій земнаго существованія, можетъ умомъ своимъ царствовать надъ земнымъ и умомъ своимъ пронивать сущность вещей; онъ, пылинка земного бытія, можеть содёлаться по своему благочестію храмомь божества. Познай, возлюбленный брать мой, силы свои, которыми одариль тебя Творець, и славу свою, въ которой Онъ тебя предназначилъ.. Но это и обязываетъ насъ ко многому. Если Божеству угодно было для открытія своей славы одарить насъ особенными въ сравненіи со всімъ сотвореннымъ преимуществами, то мы должны быть не ниже ихъ и выражать въ своемъ лицъ и жизни соотвътствующее славъ Божіей. нашъ безмертный духъ не подавляется бременемъ земныхъ

заботь и мелкихъ интересовъ, а помнить и ищеть того, вто даль ему начало и вложилъ тяготвние къ первообразу. Пусть разумъ нашъ сохранитъ свътлость своего природнаго существа и, изучая творения Божи, познаетъ сущность ихъ и чрезъ нихъ невидимую и присносущную силу и Божество. Пусть сердце наше будетъ сокровищницею самыхъ лучшихъ чувствований и, какъ отражение благостныхъ свойствъ Божества, содълается достойнымъ вмъстилищемъ Божества.

Мы часто восхищаемся врасотами разныхъ частей міра Божія; но что можеть быть прекраснѣе чистой, истинно-разумной, вѣрно судящей, созерца гельно-благоговѣйной души человѣческой? Если прекрасны творенія разнаго рода и свойства надолго и много прославляютъ виновниковъ ихъ, то восколько вратъ лучше и совершеннѣе можетъ прославлять Бога чистая, благомыслящая и добротворящая душа человѣческая? Подвигнитесь, братіе мои, къ тому, чтобы сдѣлать вашу душу чистою и совершенною и осуществить чрезъ это цѣль творенія и жизни ея.

Но по ученію Спасителя мы не только лично прославлять Господа, но и другихъ располагать въ тому же. "Тако да просвътится свътъ вашъ предъ человъки, яко да видять ваши добрыя дёла и прославять Отца вашего, иже на небестьть. Въ благотворномъ воздействи на ближнихъ въ прославлению Отца небеснаго чревъ ихъ жизнь состоить вторая цёль нашей жизни. И такъ, христіанинъ не можеть замвнуться въ себя и думать только о личномъ благъ. отожествлять свое благо съ благомъ Много мы можемъ помочь нашимъ ближнимъ, распространяя между ними истинныя религіозныя понятія и всякое здравое ученіе; но сильнъе и благотворнъе всего можетъ воздъйствовать на нихъ добрая жизнь наша. Понятно, почему говорить вообще гораздо легче, чтмъ дтать, и можно иногда говорить такъ, а чувствовать и поступать иначе. По ученію Спасителя, светлости души должна соответствовать и светлая жизнь,--и

сія послідняя сама собою вызоветь другихь их подражанію, а слідовательно и их прославленію Отца пебеснаго.—Въ чемь состоить добро, считаю излишнимь распространяться. Мы христіане—не со вчерашняго дня. Въ послідніе св. дни мы боліве, чімь вогда-либо въ году, читали и слупіали вічныя правила евангельскаго закона.

Но было бы не полно, если бы мы на этомъ и остановились, говоря о цёли нашей земной жизни. Челоиёкъ несравнимое ни съ чёмъ земнымъ существо. Онъ живетъ не для земли только, но и для неба и главнымъ образомъ для неба. За временною жизнію ему по смерти открывается вёчная жизнь. Надлежащее приготовленіе къ сей послёдней составляетъ между прочимъ цёль первой. Отъ качества и направленія земной жизни зависитъ состояніе человёка въ загробной жизни. Съ какими задатками окончитъ душа человёческая свое земное существованіе, съ такими останется на всю вёчность. Вотъ почему нужно бояться зла и любить добро. Вотъ почему нужно развить въ душё своей добрыя склонности, напитать ее правдою и истиною, чтобы на нихъ, какъ на неизмённомъ основаніи, утвердить свое вёчное существованіе.

Указанныя нами цёли земной жизни человёка—общія для всёхъ людей. Но есть, въ частности, цёль существованія для важдаго изъ насъ. Не слёпой случай управляеть жизнію разумно-свободныхъ существъ, не случайно создаются разнообразныя положенія и дёятельность ихъ. Есть высшая божественная сила, которая указываеть каждому изъ насъ мёсто въ мірё, опредёляеть нашу дёятельность и, если мы оказываемся достойными, способствуеть намъ во всемъ. Благодаря Господа за Его мудрое отеческое попеченіе о насъ, мы должны усердно и честно трудиться въ томъ званіи и положеніи, въ какомъ поставила насъ божественная воля.

Тебъ Господь ввърилъ власть надъ людьми. Неси брема ея съ любовью и самоотвержениемъ во славу Божию и къ благу ближнихъ, помня божественное слово Спасителя: "вся-

вому, ему же дано будеть много, много взыщется отъ него: и ему же предаша множайша, множайше просять отъ него" (Лук. 12, 48). Тебъ судилъ Богъ быть воспитателемъ юношества. Вложи душу и сердце свое въ это важное дело. Питай учащихся здравымъ и полезнымъ ученіемъ и будь для нихъ примеромъ доброй жизни, помня, что ты ответственъ за ихъ направленіе и предъ судомъ Божівмъ и предъ судомъ человьческимъ. Тебя Господь поставилъ стражемъ закона и порядка, покажи себя достойнымъ исполнителемъ сего долга: защещай обиженныхъ, возстановляй попранныя права и честь, смиряй злодья и обидчика, помня, что ты являещься орудіемъ божественной правды на землъ. Ты, по Божьему соизволенію содвлался воиномъ: будь въренъ данной тобою присягв и въ случав надобности жертвуй собою за Царя и Отечество. Тебв судиль Господь свромную долю малоизвестного труженника: не рошщи на свою судьбу, не завидуй другимъ и съ терпвніемъ и любовію двлай свое двло, зная, что всявій честный трудъ пріятенъ Богу, нужень и полезенъ вообще въ жизни и ценень въ глазахъ честныхъ людей.

Будемъ вообще свято и честно проходить назначенное намъ Богомъ земное поприще, и да подкръпитъ насъ своею всесильною помощью Тотъ, Который страдалъ и умеръ за насъ и, умирая, засвидътельствовалъ предъ своимъ Отцемъ Небеснымъ, что Онъ полно и совершенно исполнилъ свое земное служение. О, если бы и мы въ часъ нашей кончины могли спокойно и утъщительно сказать: Господи! по мъръ силъ нашихъ и возможности при твоей всесильной помощи мы исполнили свое назначение!

Протојерей Михаилг Златоверховниковг.

# **CMOBO** 1)

### въ великій пятокъ.

О Геосиманскомъ страданіи.

Разъ навсегда принесена Сыномъ Божіимъ голгооская жертва. Но впечатлёніе, произведенное ею, возобновляется въ сердцв върующаго христіанина изъ года въ годъ. Живо и глубово сіе впечатлівніе и въ данную минуту при видів сего необывновеннаго гроба. Не померкло солнце, не слышимъ мы подземныхъ ударовъ и землетрясенія, не видимъ развергшихся сваль и отверстыхъ могилъ, не возстають предъ нами умершіе изъ гробовъ, но вто изъ насъ, подобно голгоескимъ свидътелямъ сихъ знаменій, не восклижнеть изъ глубины сердца: "пострадавшій на голгоов воистину Сынъ Божій есть"! Чудное событіе! Давно прошедшее, оно въчно новое, презрънное для погибающихъ, оно славно для спасаемыхъ, унесшее дорогую жизнь, оно сделалось источникомъ жизни, соврушительное по видимости, оно стало творческимъ по существу, затмившее солнце, оно зажгло благотворный духовный свыть; временно разбившее надежды немногихъ, оно сивлалось яворемъ упованія всего человічества, временное явленіе земли, оно сделалось вечною лестницею восхожденія на небо. О, божественнал тайна, непостижимая для разума, но много говорящая и хорошо понятная сердцу! Благоговъйное внима-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнесено въ Кіевскомъ Повьовскомъ Монастыра 19 апрада 1891 года.

ніе, глубовія чувства, сердечная віра, умилительные вздохи и благодатимя слезы, предъ симъ гробомъ обнаруживаемые, не довавывають ли съ очевидною ясностію, что ты освинда почитателей божественнаго гроба, прошла электрическимъ токомъ по нервамъ души ихъ и воспринята ими какъ неба, опора временной жизни и залогъ въчности! Но спасительная для людей, голгооская жертва стоила величайшихъ страданій Спасителю нашему. Вчера, вечеромъ, по евапгельскимъ чтеніямъ мы проследили крестный путь необывновеннаго Страдальца. Мы видели издевательство надъ правдою, полное забвеніе добра, неистовые врики упорнаго озлобленія и безпричинной вражды со стороны людей, предъ главами воторыхъ прошла евангельская исторія со вейми ея благостными проявленіями, и униженіе, оскорбленія, страшныя муки невиданнаго на землъ праведника и величайшаго благодътеля человъчества. Не легко страдать за дъйствительныя преступленія, но вакъ должны быть тяжелы и мучительны страданія незаслуженныя, безвинныя? Кто хоть одинь разъ подвергся влеветв, тотъ знаетъ вредъ и мученіе, ею причиняемые, хотя бы она не сопровождалась матеріальнымъ ущербомъ въ жизни. Можно ли измерить давящую силу и горечь страданій Спасителя, Который быль олицетворенною любовію, вся жизнь Котораго была безпрерывнымъ подвигомъ добра и милосердія, Котораго ни одинъ человівкь не могь упрекнуть въ самомалвишемъ грвхв?

Но вакъ ни тяжки крестныя страданія нашего Спасителя, они, думается намъ, были менъе мучительны, чъмъ душевния муки, которыя имъ предшествовали. Мы разумъемъ геосиманское страданіе, на которомъ я хотълъ бы, благочестивые слушатели, остановить ваше вниманіе.

Совершилась пасхальная вечеря, трогательная по необычайному смиревію Богочелов'яка и дружественному обращенію Его съ учениками; установлено свят'яйшее таинство причащенія для в'ячнаго напоминанія жизни Спасителя и духовнаго общенія Его съ последователями; произнесена прощальная беседа, исполенная глубокой любен и широкихъ откровеній касательно будущаго. Осталось нісколько часовъ до голгоосвихъ страшныхъ событій. Усталый отъ пережитыхъ душевныхъ отпущений въ кругу дорогихъ и близкихъ друвей, съ свлоненною главою Спаситель направляется въ тенистому генсиманскому саду. Ночь. Затихла природа. После дневныхъ трудовъ и заботъ является потребность отдыха и усповоенія. Но усповоительный сонъ не сміжаеть очей Спасителя. реломъ почи долженъ совершить переломъ и въ земной жизни Спасителя. Завтрашній день принесеть Ему безваконный судъ и осужденіе, поворъ креста, мучительную смерть и гробъ. Готовится страшное и безпримърное злодъяніе. Тъма вооружится противъ свъта, беззаконіе посмъется надъ добродътелію, лицемфріе и коварство восторжествують надъ правдою, черная неблагодарность покроетъ многочисленныя дъла любви и милосердія. Близко грядущее зло представило все историческое вло, начиная съ перваго греха. Вероотступничество, всевозможные пороки, разнообразныя преступленія, которыми болвло испоконъ ввку человвчество, во всей ихъ отвратительной наготь авились предъ взоромъ Спасителя. Все это зло должно пасть на Него, всю ответственность за оное Онъ приметь на Себя. Человъческая природа Сиасителя смутилась при ясномъ представленіи сего. Молитвы захотвла душа Его; въ дружественной поддержив нуждалось сердце Его. Съ Нимъ Его избранники друзья, которые ивсколько минутъ назадъ изъявляли готовность идти съ Нимъ въ темницу и на смерть. Прійдя съ ними въ геосиманскій садъ, Онъ говорить имъ: "прискорбна есть душа моя до смерти: пождите здъ и бдите со Мною. И паде на лицъ Своемъ, моляся и глаголя: Отче Мой, аще возможно есть, да мимоидеть отъ Мене чаша сія: обаче не якоже Азъ хощу, но якоже Ты" (Мат. 26, 29. 30).

Необывновенная и трогательная картина! Она всегда

давала богатую матерію для богословскаго размышленія, умилялись истинные христіане, ее воспівали поэты, надъ воспроизведениемъ ея трудилось искусство. Въ глубинъ сада, въ чащъ тънистыхъ деревьевъ, при тишинъ восточной ночи, со слевами на глазахъ, съ простертыми къ небу руками, съ кровавымъ потомъ на лицъ, кольнопревлоненный Спаситель міра изливаеть предъ Отцомъ Небеснымъ скорбь души своей и изъявляеть свою сыновнюю поворность божественной волю о спасеніи людей путемъ страданій. А вблизи сцящіе апостолы-эти лучшіе изъ людей, наглядно подтверждающіе немощь человівческой природы, безсиліе человыка въ осуществлении добрыхъ и похвальныхъ стремленій и необходимость для него возрожденія чрезъ божественное воздъйствіе. Не первый разъ въ земной жизни своей Спаситель чувствоваль скорбь, проливаль слезы. Скорбёль и плакаль Онъ надъ гробомъ друга своего Лазаря, когда щему сердцу предстали всв человвческія горести отъ тяжелыхъ утратъ и несчастнаго сиротства; скорбелъ и плакалъ Овъ на горъ Елеонской во время своего торжественнаго входа въ Іерусалимъ, вогда предъ Его всевидящимъ взоромъ пронеслась печальная исторія послідующих в страданій народа Божія за отвержение и убіеніе Мессіи. Но эти сворбныя слезы лились нзъ сердца, сочувствующаго людскому горю и страданію. теперь? Неужели грозная смерть устрашила и Спасителя міра? Находились люди, которые, по странной привычкъ оскорблять все святое, усматривали въ геосиманскомъ страданіи малодушіе и робость. Малодушіе и робость!.. Могь ли устрашиться смерти Тоть, Кто проповъдоваль жизнь и безсмертіе, терпівніе и мужество среди всяких влоключеній и съ первых в шаговъ своей общественной деятельности говориль о своей смерти, какъ неизбежной необходимости? Могъ ли устращиться смерти Тотъ, Кто впродолжени пятнадцати часовъ последующихъ страданій сохраниль невозмутимое спокойствіе духа, величественно молчаль во время безваконнаго суда, безъ малъйшаго ропота и жалобъ переносилъ издвательство враговъ, поворъ и муки креста, съ небесною благостію сердца молился о своихъ мучителяхъ и открылъ врата рая покаявшемуся влодею? Могь ли устрашиться смерти Тоть, во имя Котораго безбоязненно шли на казнь деваностолътніе старцы, слабыя женщины и юные отроки? Смерть вовсе не страшна и для людей, которые правильно смотрять на жизнь, для которыхъ земля есть преддверіе неба, ступень къ вѣчности. Но бывають состоянія мучительніве смерти. И такое-то состояніе, какъ человъкъ, испыталъ Спаситель въ саду геосиманскомъ. "Это было бремя гръховъ міра, которые легли тяжестію на Его сердце; это было вкушение непорочнымъ человъкомъ горькой чаши, зараженной ядомъ грвха; это было чувство, которое испытывало сердце, полное совершенной невинности и любви, всявдствіе всего, что только есть отвратительнаго въ человъческой неблагодарности, --- всего, что есть ядовитаго въ людскомъ лицемфріи, --- всего, что есть жестокаго въ человъческомъ озлобленіи, это было горькое созначіе, что свои, въ которымъ Онъ приходилъ, любять больше тьму, нежели свътъ, что покольніе избраннаго народа безумно отреклось оть безпредвльной благости, чистоты и любви" 1). Все это въ сововупности произвело такую горькую чашу, которая смутила чистую душу Спасителя и вызвала въ ней извёстную молитву Отцу небесному. Но представленіе, что испить чашу сію есть воля Божія, что выпитая Богочелов вкомъ сiя доставить сладость и счастіе всему человічеству, примирило Спасителя съ печальною необходимостію и возвратило Ему небесное спокойствіе, которое царствовало въ душъ Его во все время земной жизни.

Прости, Господи, если мой умъ не выразумълъ тайны твоего геосиманскаго страданія! Простите и вы, благ. слушатели, если, желая ввести васъ въ разумьніе тайны сей, я не

<sup>1)</sup> Жлзиь І. Хр. Фаррара въ нерев. Мативева ч. 2. стр. 193.

оправдаль вашего ожиданія. Я счастлявь уже тімь, что привлекь ваше вниманіе, возбудиль вашу мысль. Евангеліе есть море, котораго не переплыть человічеству своимь разумомь; Христось есть тайна, которой достанеть человічеству до скончанія віва. Но возвратимся въ геосиманскому страданію. Это событіе поучительно во многихь отношеніяхь.

Геосиманскій страдалець, еще задолго до своихъ страданій говоря святымъ апостоламъ о своемъ вреств, на превословіе одного изъ ниха, у Петра, зам'ятиль, что кресть будеть удівломи всіхи Его послівдователей. Вь такоми или иномъ видъ престъ дъйствительно несетъ каждый изъ насъ. Неть счастливца, который бы не испыталь въ жизни своей никавихъ огорченій и видель бы только одне радости. Теченіе жизни часто не зависить оть воли человіка. Никакія предупредительныя мёры не спасають человёка отъ бёды. Достаточно одного дуновенія в'тра, чтобы здоровый челов'явь подвергся серьезной и мучительной болжин. Одинъ сокрушительный толчевъ природы лишаеть многихъ имущества; одинъ годъ неурожая производить голодъ. А смерть? Развѣ мы не видимъ, какъ часто потеря одного обнищеваетъ цълую семью, жившую въ довольствъ, а потеря другого сокрушаетъ счастіе многихъ? А нравственныя страданія отъ людской злобы, зависти, клеветы, измёны, и т. п? Кто избёгаеть ихъ въ жизни? Прискорбно и тажело, что все сіе совершается, но еще прискорбиве и тажелве, когда человъкъ, подвергнувнійся какомулибо несчастію, падаеть духомь, теряеть мужество, приходить въ отчаннію. Скорбь въ несчастіи естественна, но ей можно дать примирительное направленіе. Христосъ страдаль: меть ли не идти по следамъ Его? Земля-не рай; на ней испыталь скорби и страданія самь Богочеловівь: мні ли устроить на ней райское блаженство?

Испытывая тяжелую душевную сворбь, геосиманскій страдалець въ молитві исваль и нашель облегченіе. Возлюбленные братія мон! Если кто-нибудь испытываеть горе, или если Господу угодно будеть въ будущемъ возложить на когонибудь изъ васъ крестъ, ищите себъ примиренія, утвшенія и успокоенія въ молитвъ. Въками дознано, что горе облегчается, когда принимають соучастіе въ немъ близкіе. Но Богь—Отецъ нашъ небесный. Онъ ли отвергнетъ сердце, обращающееся къ Нему, Онъ ли, милосердный, не подаетъ врачевства, утъшенія и избавленія върнымъ чадамъ своимъ? О, нътъ. Устами Сына своего Онъ говоритъ намъ: "просите, и дано будетъ вамъ; ищите, и найдете, стучите и отворятъ вамъ"... Богъ ли не защитникъ избранныхъ своихъ, вопіющихъ къ Нему день и ночь"? (Мат. 7, 7. Лук. 18, 7). Молитва независимо отъ сего, сама по себъ, доставляетъ человъку сладость, которая переспливаетъ горечи жизни. Порукою сего можетъ служить молитвенный опытъ тъхъ, которые умъютъ молиться.

Готовись на смерть и испытывая душевныя муки отъ всёхъ человёческихъ золъ, пережитыхъ и грядущихъ, геосиманскій Страдалецъ поворился волё своего Отца небеснаго, Который опредёлилъ спасти людей чрезъ Сына своего. Какой прекрасный урокъ для всёхъ послёдователей Его! Покорность провидёнію, не только во время несчастій, но и всегда въжизни да будетъ и нашимъ постояннымъ правиломъ. Самомнёніе, исключительная вёра въ собственный разумъ и волю часто разбиваются и приводятъ человёка къ погибели. "Отче нашъ! да будетъ воля твоя, яко на небеси и на земли".

Протоіерей Михаил Златоверховников.

# ДРЕВНЕ-ЕВРЕЙСКАЯ СУББОТА.

(Продолжение\*).

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

### Значеніе ветхозавѣтной субботы.

Субботній институть очень рано пустиль прочные корни вь жизни израильскаго народа. Ни жестокія гоненія, ни оскорнасмъщви не могли заставить древнихъ евреевъ вынакэтиб забыть свои субботы. Суббота настолько утвердилась въ іудействъ, что и въ настоящее время составляеть важнъйшее его установление и отличительный признавъ его національной жизни. Уже такая устойчивость субботняго института въ теченіе многихъ столітій можеть свидітельствовать о томъ, что въ ряду другихъ теократическихъ учрежденій этотъ институть имъль значение особенно важное. На важность его указываеть и самъ законодатель Моисей, повторяя неоднократно увъщаніе хранить субботу и опредъляя смертную казнь за ея нарушеніе. Особенную важность сравнительно съ другими теократическими учрежденіями признають за субботой и пророки, когда за соблюдение ея объщають великия награды, а за нарушеніе угрожають тяжелыми наказаціями 1).

Въ чемъ-же, частиве, заключалось значение ветхозавътной субботы?

<sup>\*)</sup> См. Труди Кіев. дух. Академін за м. февраль 1892 г.

<sup>1)</sup> Mc. LVI, 2-7; LVIII, 13-14; Iepem. XVII, 24-27; Iesem. XX, 12 m gas.

Различные изследователи, касавшіеся этого вопроса, отвечали на него не одинаково. Такъ, Спенсеръ 1) и Бехеръ 2) полагали все значеніе еврейской субботы въ томъ, что празднованіе ея было со стороны израильскаго народа знакомъ въры во временность міра и происхожденіе его отъ Бога и служило средствомъ для предотвращенія народа отъ уклоненія въ идолоповлонство. Ленгерке 3), Эвальдъ 4), Кнобель 5) и Липпертъ 6), видя въ субботт исключительно установленіе религіовное, усвояютъ ей значеніе "жертвы отреченія отъ своекорыстныхъ разсчетовъ", которую долженъ былъ приносить избранный народъ Іеговъ, какъ своему царю. Михаэлисъ 7), Георгъ 8), Де-Ветте 9) и Велльгаузенъ 10) считаютъ субботу институтомъ, имъвшимъ главнымъ образомъ значеніе соціальное и вызваннымъ желаніемъ доставить отдыхъ рабочимъ классамъ народа и рабочему своту.

Намъ кажется, что каждый изъ указанныхъ взглядовъ въ отдёльности долженъ быть названъ одностороннимъ. Значеніе такого института, какъ суббота, нельзя ограничивать одною какою-либо областью отношеній избраннаго народа. Суббота соприкасалась съ различными сторонами общественной и частной жизни древнихъ евреевъ и для каждой изъ нихъ имъла свое значеніе. Самъ Законодатель указываетъ на такое

<sup>1)</sup> De legibus ritual. p. 69. 78-79.

<sup>2)</sup> Lib. cit S. 149 ff.

<sup>3)</sup> Lengerke, Kenaan. Th. I. S. 541-512. Königsberg. 1844.

<sup>4)</sup> Die Alterthümer V. I. S. 130. 136 f.

b) Cm. Herzog, Real-Encyclopadic. Bd. XIII. S. 160.

<sup>6)</sup> Lippert, Allgem. Geschichte Priesterthums. Berlin. 1884. Bd. II. S. 149-150.

<sup>7)</sup> Mos. Recht. Th. IV § 195. S. 118.

<sup>8)</sup> Die älteren jud. Feste. S. 196-197.

<sup>9)</sup> Lehrbuch hebr.-jud. Archäologie § 214.

<sup>10)</sup> Prolegomena zur G. I. S. 115. Панегиристомъ субботы въ этомъ отношени ножетъ быть пазвавъ Прудовъ. Herzog, Real-Encyclopädie. Bd. XIII. S. 160.

разностороннее значеніе субботы, когда то разсматриваеть ее, какъдень, который народъ долженъ отдавать Ісгові <sup>1</sup>), то видить въ ней даръ Ісговы народу и день радости и удовольствія <sup>2</sup>).

Но всё установленія Моисея имёли въ виду главнымъ образомъ цели религіозныя. Израиль быль избраннымъ народомъ, чрезъ который Богь хотиль совершить спасеніе міра; а потому и весь порядовъ жизни этого народа быль направленъ къ тому, чтобы сдълать его святымъ народомъ и царствомъ священниковъ 3). Подобно другимъ древне-еврейскимъ учрежденіямъ, и суббота прежде всего должна быть разсматриваема, какъ институтъ религіозный. Законъ Моисеевъ выставляетъ на видъ именно это значение субботы, когда заповідь о храненіи ся помінасть между заповідями, касающииися отномненій въ Богу. Определян же частиве значеніе субботы, какъ теократическаго института, законодатель еврейскаго народа называетъ ее "днемъ Господнимъ". Въ этомъ, по мысли законодателя, и заключается главный смысль и первая цъль установленія субботы. Израиль быль избраннымь народомъ Божінмъ. Поэтому вся его жизнь и діятельность должна была принадлежать Ісговь. Эта идея принадлежности Ивраиля Богу распространялась и на сферу времени. Но, поставленный въ необходимость трудиться для удовлетворенія различныхъ жизненныхъ потребностей, избранный народъ не могъ посвятить Істовъ все свое время: въ замънъ этого онъ отдавалъ Ему последній день каждой седмицы. Оставляя въ этотъ день свои обычныя занятія и отрекаясь отъ собственныхъ выгодъ въ исполнение заповъди закона, Изранль приносиль этимъ жертву Ісговів. Такимъ образомъ, празднованіе субботы было символическим выраженіем основ-



<sup>1)</sup> Mcx. XX, 8-11; XXXI, 13-17; XXXV, 2; Jes. XIX, 3. 30; Числ. XV, 32-36.

<sup>2)</sup> Hex. XXIII, 12; Brop. V, 12-14.

<sup>3)</sup> Mcx. XIX, 6.

ной идеи ветхозавътной теократіи-идеи избранія Израиля въ народъ Божій. А чрезъ то, что субботній покой отъ обычныхъ дёль быль пріурочень именно въ седьмому дию, онь получаль еще болье глубовое вначение. — Основаниемъ для выдёленія "седьмаго" дня, какъ дня повоя, служилъ порядокъ творческой деятельности Бога. Поэтому повой седьмаго дня возводилъ мысль избраннаго народа въ творенію міра съ его стороны символическимъ выраженіемъ прии былъ знанія факта этого творенія. Но въ фактѣ творенія проявилось всемогущество и въчность Творца, съ одной стороны, и временность и изм'внчивость міра-съ другой. Отсюда можно сказать, что празднованіе субботы, им'я значеніе жертвы Ісговъ, служило въ тоже время символическимъ и выраженіемъ всемогущаго Бога. въры избраннаго народа въ единаго и Творца всего міра. "Суббота", говорить Маймонидь, "есть символь временности міра и его противоположности вѣчному бытію Бога, а празднованіе субботы есть символическое исповъданіе того, что нивавая вещь не произошла прежде Бога" 1). "Кто принимаетъ заповедь о субботе", говорить другой писатель, "тотъ признаетъ временность міра, а вто признаетъ временность міра, тоть необходимо долженъ признать и Творца " 2).

Въра въ единаго Бога составляла важнъйшее отличіе

<sup>1)</sup> More neb. 3, 43; 2, 13; Selden, De jare natur. et gent. p. 333.

<sup>2)</sup> См. Варт, Symbolik M. С. II, 580. Мысль о такомъ значение празднования субботы высказывается и многими другими іудейскими писателими. "Одна изъ главимъъ причинъ заповъди о соблюдении субботы", говорится въ "Соферъ Гахинухъ", "есть та, чтобы мы, будучи въ этоть день свободны отъ занятій, укрфилали въ душт нашей втру въ сотвореніе міра, въ связи съ которой меходится вст основы религів. Покой нашъ въ седьмой день напеминаетъ нашъ о сотвореніи міра, нбо, видя, какъ весь міръ поконтся одинъ навтастный день въ неділю, каждый спросить: что за причина этого всеобщаго покод, и получить отвіть, что "въ шесть дней Вогъ сотвориль небо и землю, а въ день седьмой Онъ почиль"; такимъ путемъ каждый утвердится въ этой истинеой втріт". Финъ и Каценеленбогенъ, Міровозэртвіе талиудистовъ. Т. І. стр. 157—158. СПБ, 1874.

ветхозавътной религіи отъ другихъ. Сохраненіе этой въры было необходимымъ условіемъ существованія завъта между Ісговою и Израилемъ. Поотому, кто соблюдалъ субботу, тотъ, съ одной стороны, имъль въ этомъ знакъ, отличающій Израиля отъ другихъ народовъ, -- внакъ особеннаго отношенія къ Ісговъ, а съ другой-свидетельствоваль свою верность условіямь заключеннаго съ Ісговой завъта. Это значение символа завъта признаеть за субботой уже самъ законодатель Моисей. "И пусть хранять сыны Израилевы субботу", говорить онъ отъ имени Іеговы, празднуя субботу въ роды свои, какъ завътъ въчный. Это знаменіе между Мною и сынами Израилевыми на въни 1). Подобно этому, и пророкъ Іезекінль, воспоминая о времени изведенія избраннаго народа изъ Египта, обращается въ современникамъ съ такими словами Ісговы: "далъ имъ заповеди Мои и объясниль имъ Мои постановленія, исполняя которыя, человёкъ живъ быль бы чрезъ нихъ; даль имъ также субботы Мои, чтобы онв были знаменіемъ между Мною и вми, чтобы знали, что Я Господь, освящающій вхъ" 2). А пр. Исаія, выходя изъ указаннаго взгляда на значеніе субботы, представляеть соблюдение ся первымь условиемь вступленія иноплеменниковъ въ теократію и ихъ участія въ обътованіяхъ, данныхъ избранному народу: "Господь такъ говорить объ евнухахъ: которые хранятъ Мои субботы, и избирають угодное Мнв, и врвико держатся завъта Моего, тъмъ дамъ Я въ домъ Моемъ и въ стънахъ Моихъ мъсто и имя лучшее, нежели сыновьямъ и дочерямъ; дамъ имъ въчное имя, которое не истребится. И сыновей иноплеменниковъ, присоединившихся въ Господу, чтобы служить Ему и любить имя



<sup>1)</sup> Исх. XXXI, 16—17. Ср. ст. 12—13: "И скаваль Господь Монсею, говора: скажи сынамь наранленымь такь: субботы Мон соблюдайте; ибо это знамене между Мною и вами нь роды ваши, дабы вы знали, что Я Господь оснящающій вась".

<sup>2)</sup> leses. XX, 12. Cp. cr. 20.

Господа, быть рабами Его, есёхъ хранящихъ субботу отъ освверненія ея и твердо держащихся завета Моего, Я приведу на святую гору Мою, и обрадую ихъ въ Моемъ домъ молитвы" 1). --Вступленіе Израиля въ завёть съ Ісговою соединилось съ освобожденіемъ избраннаго народа изъ египетскаго рабства. Поэтому законодатель, называя субботу знакомъ завъта, основаніемъ обязательности заповъди о ней для Израиля поставляеть его освобождение изъ Египта. "Помни", говорить онь при повтореніи закона, "что (ты) быль рабомь въ земл'в египетской, но Господь Богъ твой вывель тебя оттуда рукою криною и мышцею высокою, потому и повелиль тебъ Господь, Богъ твой, соблюдать день субботній и свято хранить его "2). Указаннымъ взглядомъ на значеніе субботы объясняется и то, что законодатель съ особенной силой настаиваетъ на храненіи священнаго дня и опредъляеть наказаніе смертью за его нарушеніе. Если суббота была символомъ завъта съ Ісговою, то, значить, нарушение си было отступленіемъ отъ этого завъта и отреченіемъ отъ Ісговы. Отсюда мы видимъ, что и въ книгахъ Моисея, и у пророковъ увъщаніе хранить субботу часто соединяется съ увъщаніемъ не уклоняться отъ служенія Ісгові в). Съ другой стороны, исторія древнихъ евреевъ свидътельствуетъ о томъ, веніе истиннаго Бога и уклоненіе Израиля въ идолопоклонство всегда сопровождалось нарушеніемъ субботы 4). Вслед-

<sup>1)</sup> Mc. LVI, 4-7.

<sup>3)</sup> Второз. V, 15. Въприведенных слових основанием заповъди о субботъ поставляется оснобождение изъ Египта, а въ Исх. XX, 11—такить основаниемъ указывается божественный покой по окончания творения. Это кажущееся несогласие должно объяснить такъ: въ Исх. XX, 11 законодатель указапаетъ, почему выдъленъ изъ ряда другихъ дней именно седьмой; а въ Втор. V, 15 онъ представляетъ основание обязательности заповъди о субботъ собственно для народа серейскаго. Такить образонъ, во Втор. V, 15 дополияется и разъясияется то, что сказано въ Исх. XX, 11.

<sup>3)</sup> Mes. XIX, 3-4; lesek. XX, 16-19; XXIII, 36-39.

<sup>4)</sup> Iepem. XVII, 24-27; Iesem. XX, 12 m gas. Cp. 1 Mam. I, 43.

ствіе столь тісной связи субботы съ основною истиною ветхозавітной религіи, тоть, кто оскверниль субботу Ісговы, уже не могь принадлежать къ Его избранному народу. Поэтому и говорить законодатель: "соблюдайте субботу, ибо она свята для вась: кто осквернить ее, тоть да будеть предань смерти. Кто станеть вь оную ділать діло, та душа должна быть истреблена изъ среды народа своего" 1).

Таково было значеніе ветхозавітной субботы, какъ дня, который народъ израильскій должень быль посвящать Ісговів. Но, по словамь блаж. Августина, "Богь не повеліваєть ничего, что приносило-бы пользу Ему, а не тому, кому повеліваєть "ваєть "в. Поэтому и субботній покой, будучи со стороны избраннаго народа жертвой Ісговів, являлся въ тоже время для него самого великимъ благодівніємъ. Суббота была установлена "ради человівка во субботнемъ покої ветхозавітный народъ воспринималь то благословеніє, которое положиль Господь на седьмомъ днів, и вкушаль блаженство и наслажденіе, которое разлиль Творецъ въ этоть день на все, созданное Имъ.

Уже одно прекращеніе труда давало чувствовать благодітельное значеніе субботы. Трудъ падшаго человівка есть трудъ обременительный,—трудъ "въ поті лица" и на вемлі, произращающей волицы и тернія. Поэтому, уже какъ день повоя отъ такого труда, суббота была днемъ радости. Это благодітельное значеніе субботняго покоя въ особенности должны были чувствовать ті, на которыхъ трудъ ложился всей своею тяжестью. Если и для всего народа суббота была днемъ радости и отдыха, то для рабочихъ классовъ и рабочаго скота она была такимъ днемъ попреимуществу. И законодатель Моисей, заповідуя хранить субботній покой,



<sup>1)</sup> Mes. XIX, 3-4; Ieses. XX, 16-19; XXIII, 36-39.

<sup>2)</sup> Epist. 137 ad Bonif. n. 6.

<sup>2)</sup> Mapr. II, 27.

дъйствительно, часто указываетъ на благодътельное значеніе этого покоя именно для рабовъ и скота 1).

Но благодътельное значение субботы въ особенности открывалось въ томъ покой духовномъ, которымъ наслаждался въ этотъ день истинный чтитель божественныхъ установленій. Трудъ, вслъдствіе соединившагося съ нимъ пріобретенію и скорби отъ его тяжести, удаляль человека отъ благодатной бливости въ Богу. Кавъ для Иліи Госполь не быль ни въ землетрясении, ни въ бурф, ни въ огиф "), такъ и для человъка не искупленнаго Онъ не могъ быть "въ потв лица". Находясь въ состояніи отрешенности отъ Бога, сдёлавшись рабомъ труда, подзаконный человёвъ могъ возвышаться къ Богу только тогда, вогда оставляль свой трудъ. Отсюда понятно, какое значение для духовной жизни ветхозаветнаго человека должна была иметь суббота, какъ день покоя отъ обычныхъ работъ. Это быль день, въ который уму и сердцу важдаго истиннаго хранителя завона отврывался Господь. Освободившись отъ тяжести труда и отъ житейскихъ заботъ и треволненій, духъ подзаконнаго человівка въ этотъ день успокоивался отъ суетныхъ впечатавній земнаго скитальчества и получалъ возможность возвратиться къ своему Первоисточнику и принять участіе въ блаженномъ повов Божіемъ. "А это участіе", сважемъ словами Кейля, "достигалось въ священномъ собраніи и состояло въ томъ, что народъ назидался словомъ Божінмъ чрезъ размышленіе о завонъ Ісговы, въ томъ, что душа важдаго соединялась съ Богомъ въ жертвахъ всесожженія, удвоявшихся для этого дня, а тело со всеми членами освящалось отъ горевшаго на жертвенникъ огня божественной благодати, -- навонецъ, въ томъ, что въ положени новыхъ хлебовъ предложения народъ вместе съ плодами освященія являлся предъ лицемъ Ісговы и на-

<sup>1)</sup> Hex. XXIII, 12; Brop. V, 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3 Lap. XIX, 11-12.

слаждался близостью въ Нему" 1). Такое именно благодётельное значеніе субботы имёсть въ виду Исаія, когда называеть ее "отрадою" 2). Этимъ же значеніемъ объясняется и то, что пр. Ісзекіиль установленіе субботы считаєть знакомъ особеннаго благоволенія Ісговы въ своему избранному народу 8), а Осія и Ісремія превращеніе празднованія субботь разсматривають, какъ одно изъ тягчайшихъ бёдствій и наказаній за нарушеніе закона 4).

Благодетельное вначение субботы для человека не ограничивалось однимъ только днемъ: повторяясь каждую седмицу, празднование субботы, естественно, должно было оказывать вліяніе и на всю жизнь израильскаго народа. Имівиная основаніе для себя въ порядкъ творческой дъятельности Бога, суббота, прежде всего, напоминала Израилю о томъ, что вся человъческая жизнь, --- и въ особенности жизнь народа, который призванъ быть свётомъ для другихъ, -- должна служить отображениемъ жизни божественной. Празднование субботы научало избранный народъ во всей своей жизни и дъятельности следовать Тому, Кто свазаль: "будьте святы, вакъ свять Я б.). Въ повелениоставлять въ седьмой день свои работы для Израиля заключалось повелёние и во всей своей дёнтельности быть не рабомъ труда, а возвышаться надъ нимъ, имъя образецъ въ Самомъ Богв. Но двятельность въ мірв большею частью пріобретаеть въ глазахъ человъка цънность отъ своихъ результатовъ: человъкъ предается работъ, когда ожидаетъ отъ нея тъхъ или внихъ, въ большинствъ случаевъ, матеріальныхъ благъ. Отсюда заповёдь о субботё, требуя въ извёстные дни прекращенія дівятельности въ мірів, направлялась и вообще противъ

<sup>1)</sup> Руководство въ Виблейской Археологіи. Ч. І. Стр. 460.

<sup>2)</sup> Ис. LVIII, 13. Ср. Ос. II, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Іезек. XX, 12. 30. Ср. Исх. XVI, 29.

<sup>4)</sup> Oc. 1I, 12; Ilaa. II, 6.

<sup>6)</sup> Mes. XIX, 2.

Труди Кіев. дук. Акад. Т. I. 1892 г.

эгоистическихъ стремленій и наклонностей подзаконнаго человъка и научала его самоограничению и отречению отъ всего того, что удерживало его въ сферв низменныхъ интересовъ и удаляло отъ служенія Богу и Его закону. Это благотворное вліяніе субботы на духовную жизнь признавали и сами іуден. Такъ. Іосифъ Флавій высказываеть мивніе, что правднованіе субботы "служило средствомъ въ удержанію народа отъ порововъ" і). Другой іудейскій писатель, Филонъ, объясняя смыслъ четвертой заповъди десятословія, увазываеть на то, что эта заповъдь возбуждала во всявой добродътели" и, въ частности, научала народъ "мудрости, мужеству, благоразумію, справеддивости, благочестію и благоговінію 2). Разсуждая о ветхозавътныхъ праздникахъ, тотъ же самый Филонъ о суббогнихъ завонахъ говоритъ следующее: "Отсюда видно, что Моисей ни въ какое время не дозволяеть быть праздными темъ, которые пользуются его установленіями. Такъ вавъ мы состоимъ изъ души и тела, то онъ заповедаль какъ дела, приличествующія тёлу, такъ и тё, которыя относятся къ душъ. Онъ установилъ, чтобы одни (дъла) замъцяли другія, чтобы, когда трудится тело, повоился духъ, а въ то время, вакъ твло пребываетъ въ поков, духъ трудился, -- дабы, тавимъ образомъ, высшіе роды жизни-созерцаніе и діятельность поочередно уступали мёсто другь другу в). Но осо-

<sup>1)</sup> Antiqu. XVI, 2, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philo, De decalogo. Opera omnia p. 758-759; De vita Mosis l. III. Op. omn. p. 685-686.

в) De septenario et festis. Ор. от. р. 1178—1179. Въ томъ же сочинении о значение субботняго покоя для господъ и рабовъ Филонъ говорить следующее: "Законодатель не только желалъ, чтоби въ седьмой день воздерживались отъ дель свободине, но диже рабанъ и служаниямъ предоставилъ (въ этотъ день) покой, давъ имъ свободу черезъ каждие месть дней. Тахъ и другихъ онъ училъ этимъ прекрасной ваукъ. Господъ училъ тому, чтоби они, ожидак услугъ отъ рабовъ, съ тамъ вийсти привыкали къ самодиятельности, даби въ тяжелихъ обстоятельствихъ, котория, при изийнчивости человическихъ дилъ, могутъ постигнуть ихъ, они не отказивались отъ исполнения должнаго, утомляясь всладствое непривычен къ диятельности, а совершали все съ удобствоиъ и легиостъю, бла-

ŧ

бенно часто на значеніе празднованія субботы для духовной жизни указывають отцы и учители Церкви. Такъ, св. Ириней Ліонскій говорить, что "субботы научали пребывать всякій день въ служеніи Богу". По словамъ Василія Великаго, запрещеніемъ въ субботу всякаго дёла законодатель побуждаль народь "не отягчаться тяжестью грёха и пребывать твердо и неподвижно въ въръ 1). А по взгляду бл. Өеодорита, суббота вообще "приводила израильтянъ въ духовному, отвлекая ихъ отъ чувственнаго" 2). Разъясняя же частиве воспитательное значение празднования субботы, церковные учители указывали на то, что этимъ празднованіемъ поддерживалась въ избранномъ народъ въра въ единаго Бога, сотворившаго міръ, и развивалось чувство любви и состраданія къ блажнимъ. По мевнію св. Іустина мученика, Богъ для того именно и повелёль іудеямь праздновать субботу, "чтобы они Его помнили" 3). По словамъ Кирилла Александрійскаго, "чрезъ покой вь субботу ивраильтянамъ и сообщалось слово о Божестве, и познавалась ими природа Устроителя и Творца всего" 4). А св. Іоаннъ Златоустъ говоритъ: "многую и великую пользу приносила суббота: дёлала людей кроткими и

годаря привичкъ. Рабовъ же (Законодатель учель) тому, чтобы они не покидали надежды на лучшее, но, пользудсь отдыхомъ чрезъ шесть дней, нифли бы въ этомъ побуждение въ исканию свободы и ожидали би полнаго освобожденія, если только будутъ дъятельными и предавними своимъ господамъ". Орега omnia p. 1179.

<sup>1)</sup> Comment. in Is. c. XXX. Migne, Patr. eurs. compl. ser. gr. t. 30, col. 178.

<sup>2)</sup> In Is. c. LVIII. Migne, ser. gr. t. 81 col. 461. Cp. ibid. col. 606.

<sup>3)</sup> Разговоръ съ Трифономъ гл. XIX (по переводу о. Преображенскаго стр. 174). Подобно этому, св. Іоаннъ Златоустъ въ толкованіи на Ис. І, 13 заміваєть: "приносить жертви, курить енијамъ, соблюдать субботу и тому подобное било замоивдано не для того, чтоби только било совермаемо само по себъ, во чтоби чревъ исполненіе этого люди отклонялись отъ служенія бѣсамъ". Весъди на разныя мѣста св. Писанія, перевед. съ греческаго при СПВ. Академін 1861. Стр. 20.

<sup>4)</sup> Homil. VI.

человъколюбивыми къ ближнимъ, приводила къ познанію промысла и управленія Божія, научала ихъ мало по малу удаляться отъ зла и располагала къ предметамъ духовнымъ" <sup>1</sup>).

Таково было значение древне-еврейской субботы въ области отношеній ветхозавітныхъ. Но значеніе субботы не ограничивалось одною только этою областью: вакъ весь теократическій институть прообразоваль собою новозавѣтное царство Божіе, такъ и всв ветхозаветныя обрядовыя учрежденія сводились въ этому последнему. Ап. Павелъ говорить о всемъ ветхозавътномъ обрядовомъ законъ, что онъ твнь (ожийи) грядущихъ благь, а не самый образъ (віхома) вещей « 2). Священныя времена ветховавьтныя вообще и субботу, въ-частности, Апостолъ также признаетъ твнью новозавътной благодати и прообразомъ новозавътнаго. Въ посланіи къ Колоссянамъ онъ говоритъ: "Итакъ, никто да не осуждаетъ васъ за пищу, или питіе, или за какой-нибудь праздникъ, или новомъсячіе, или субботу: это есть тень будущаго (σχιά τῶν μελλόντων), α ΤΈΛΟ ΒΟ ΧΡΗСΤΒ" (τὸ δὲ σῶμα τοῦ Χριστοῦ) 8). Объясняя же типическое значеніе субботы, Апостоль, въ посланін въ Евреямъ, разсматриваетъ ее, вавъ прообразъ въчнаго субоотствованія въ царствъ небесномъ, которое даруется върующимъ чревъ Искупителя 4). Съ особенною подробностью типическое

<sup>1)</sup> Бесада 39—на ев. Матеел (Москва. 1864. Ч. II стр. 191). "Почему (Господь) почтиль субботу нокоемь"? справиваеть бл. Өеодорить. "Воспитываль пародь", отвъчаеть онь, "въ человъколюбін. Ибо Онь прибавиль: чтобы покониса рабь твой и служания твол, воль твой и подъяремное твое, и всякій скоть твой и пришлець, который живеть у тебя". Qnaest. XLII in Exod. XX. Migne, ser. gr. t. 80 col. 269.

<sup>2)</sup> Esp. X, 1.

<sup>\*)</sup> Kozoc. I, 15-17. Cp. faz. IV, 10.

<sup>4)</sup> Евр. IV, 9. Указава на то, что ветхозаватный народа не достига покол (Евр. III, 11—IV, 8), ва который призвала его Господа (IV, 4), Апостола злась говорить: "посему для народа Божіл еще остается субботство (ἄρα ἀπολείπεται σαββατισμός τῷ λαῷ τοῦ Θεοῦ). Бл. Іеронима указаніе на такое прообразовательное значеніе субботи находить еще ва Ветхома Завата,—въ

значеніе ветхозавётной субботы раскрывають св. отцы и учители Церкви. По ихъ возврвнію, суббота, прежде всего, имала прообразовательный смысль въ отношении въ Лиду Самого Господа Інсуса Христа. По словамъ бл. Августина, божественный повой по окончаніи творенія, послужившій основавіемъ древне-еврейской субботы, предвозв'ящаль повой Христа во гробъ, которымъ закончились Его страданія для искупленія людей. "Можно свазать съ візроятностью", замівчаеть бл. Августинъ, "что іудеямъ предписано было соблюдать субботу въ образъ будущаго духовнаго повоя. Таинство сего повоя утвердилъ своимъ погребеніемъ Самъ Господь, пострадавшій, когда Ему было благоугодно. Ибо Онъ почиль во гробъ въ день субботній и весь сей день провель въ нъвоемъ святомъ усповоеніи, совершивъ въ шестой день всё дёла. свои и сказавъ: совершишася. Что же удивительнаго, если Богъ, желая предвозвёстить тоть день, въ который Христосъ усповоится во гробъ, почиль въ сей день отъ дъль своихъ 1). Св. Григорій Нисскій въ божественномъ повой по окончаніи творенія видитъ указаніе на Воскресеніе Господа и на совершенное Имъ дело искупленія. "Изъ той субботы", говорить онъ о субботь творенія, "познай сію 2), сей день успокоенія, благословенный Богомъ предъ всёми другими днями. Ибо въ сей день истинно почиль отъ всёхъ дёль своихъ

словахъ пр. Исаі :: "тогда изъ місяца въ місяцъ, и взъ субботи въ субботу будеть приходить всякая плоть предт. Лице Мое на поклоненіе, говорить Госиодь" (LXVI, 23). Твор. бл. Іеронима ч. 9, стр. 256. Значеніе субботняго покоя въ этомъ отношеніи сходно съ прообразовательнимъ значеніемъ такихъ фактовъ изъ исторіи избранняго народа, какъ поселеніе его въ обітованной землів и построеніе храма на Сіонской горі. Покой въ обітованной землів и покой на горі Господней разснатривальтся у пророковъ, какъ образи того покоя, въ которий введеть новаге Изранли Мессія (Ис. XIV, 1; LXIII, 14; Мях. IV, 4; Іером. XI.VI, 27; ср. Іез. XXXIV, 23; XXXIV, 15). Подробийе о значенія этихъ образовъ см. "Душеполезное Чтеніе" 1891 г., № 4. Стр. 598—604.

<sup>1)</sup> De Genes, ad litter. 1. IV c. XI; Cp. Contra Faust. 1. XVI c. 2d.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) День Воскресенія Господня.

Единородный Богъ, Который, даровавъ своею смертію уснокоеніе плоти и воскресеніемъ возвративъ ее въ первобытное состояніе, сдълался для сёдящихъ во тьмё и сёни смертной и жизнію, и воскресеніемъ, и востокомъ, и днемъ, воскресивъ съ Собою падшее" 1). По митнію св. Кирилла Александрійскаго, суббота, какъ последній день седмицы, "означаетъ время пришествія Спасителя нашего, Который явился при скончаніи и едва уже не при самомъ исходё настоящаго въка" 2). А св. Епифаній Кипрскій, видя въ субботе прообразъ искупленія, Самого Искупителя называетъ "великой и втаной субботой" 3).

Таково, по воззрѣнію церковных учителей, прообразовательное значеніе ветхозавѣтной субботы въ отношеніи къ Лицу Господа Інсуса Христа. Но, кромѣ этого, Отцы Церкви находили въ субботѣ типическій смыслъ и въ отношеніи къ вѣрующимъ Новаго Завѣта. По ихъ ученію, субботній покой, предписанный народу израильскому въ воспоминаніе окончанія міротворенія, предуказываль, прежде всего, то духовное успокоеніе, которое Спаситель дароваль вѣрующимъ по совершеніи новаго творенія благодатнаго. Такой смысль въ ветхозавѣтной субботѣ видять Ириней 4), Тертулліанъ 5), Епифаній 6), Исидоръ Пелусіотъ 7), Кириллъ Александрійскій 8), Макарій Великій 9), бл. Іеровимъ 10), Авгу-

<sup>1)</sup> Слово I-е на Воскресеніе Госнодне. Твор. Григорія Нисскаго. Ч. VIII. Стр. 27. М. 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О повлоненін в служенів въ дух'я в истин'я, вн. VII. Твор. св. Кирилла. Алекс. Ч. II. стр. 21. Ср. стр. 27.

<sup>3)</sup> Haer. 30, 32. Migne, ser. gr. t. 41, col. 463. Ср. Haer. 66, 84: "Суббота, установленная закономъ, была соблюдаема до примествія христа. Онъ нарушиль эту субботу и цаль намъ великую субботу, которая есть Самъ Госнодь, наше успокоеніе и субботство". Migne, Cur. compl. ser. gr. t. 42, col. 165.

<sup>4)</sup> Противъ Ересей, IV, 16, 1.

<sup>5)</sup> Ilpotess Iyacess, ra. iV.

e) Haer. Vlil, 6. Migne, ser. gr. t. 41 col. 214.

<sup>7)</sup> Письмо 71. Творенія св. Исидора Пелусіота. Ч. 1. Стр. 51. Мосива. 1859.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) О повлоненія и служеніи въ дукі и истині, кн. VII.

<sup>9)</sup> Бесъда 53-я "О ветхой и новой субботь". Изд. 1855 г. Москва. Стр. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) На Ис. LVIII, 13. Твореній бл. Іеронима ч. 9, стр. 91.

стинъ 1) и многіе другіе. Подъ покоемъ же духовнымъ, наступившимъ для народа новозавётнаго и прообразованнымъ израильской субботей, эти учители разумёють повой отъ грёха и подавление въ себъ лукавыхъ и нечистыхъ помысловъ. "Истинныя субботы", говорить относительно этого св. Василій Великій, "суть уповоеніе, предназначенное народу Божію... И сихъ субботь уповоенія достигаеть тотъ, въ вомъ распялся міръ; достигаеть-по совершенномъ удаленіи отъ мірскаго и по вступленім въ собственное місто духовнаго уповоенія 2). По словамъ Кирилла Александрійскаго, "субботствованіе было образомъ покоя во Христв и того, что оправдываемый вёрою перестанеть отъ грёха". "Мы духовно субботствуемъ", замъчаетъ тотъ же отецъ церкви, "когда, переставая отъ мірскихъ попеченій, отдыхая отъ суетнаго шатанія, удаляясь отъ порочности и свергая иго грёха, усповонваемся наконецъ въ свободъ святости" 3). А преп. Макарій Египетскій прообразовательное значеніе субботы въ отношенін въ духовному повою вірующих во Христі выясняеть такъ: "въ свии закона, даннаго чревъ Монсея. Богъ повельдь, чтобы въ субботу каждый уповоевался и ничего не двлаль. А сіе было образомъ и свнію истинной субботы, даруемой душъ Господомъ. Ибо душа, сподобившаяся избавиться отъ срамныхъ и нечистыхъ помысловъ, субботствуетъ истинную субботу и повоится истиннымъ повоемъ, праздною и свободною отъ всёхъ темныхъ дёлъ. Тамъ, въ прообразовательной субботв, хотя уповоевались твлесно, но души связаны были лукавствомъ и пороками; а сія истин-

<sup>3)</sup> Твореній ч. 2, стр. 25—26. Ср. Ч. 3, стр. 249: "(Законъ) повельваеть также, чтобы они (іуден) непремънно субботствовали въ день седьмый, удалялсь отъ всикаго дъли, вбо приличествуеть, и весьма справедливо, вомедмив чрезъ въру въ покой Христовъ удерживаться впредь отъ всякаго плотскаго дъла, отъ земныхъ попеченій и суетнаго круговорота". Ср. стр. 290—291.



<sup>2)</sup> Epist. 55, ad Januar. n. IX. Cursus Compl., ed. Benedict. t. 33 p. 212.

<sup>\*)</sup> In is. c. XXX. Migne, ser. gr. t. 30 col. 178.

ная суббота есть истинное уповоеніе души, пребывающей праздною и очистившейся отъ сатанинскихъ помысловъ, покоющейся въ въчномъ Господнемъ покож и въ радости"). Но, прообразуя духовное упокоеніе върующихъ во Христа во время земной жизни, ветхозавѣтная суббота, по взгляду церковныхъ учителей, была съ тёмъ вмёстё и образомъ того полнаго и въчнаго покоя, который обрътутъ ющіе въ царствъ славы Христовой, по окончаніи труднаго подвига жизни. "Субботы", говорить св. Ириней, "указывали на царство Божіе, въ которомъ человінь, пребывавшій въ служении Богу, усповоится и будеть участвовать въ траневъ Божіей <sup>2</sup>). По воззрінію св. Кирилла Александрійскаго, субботній покой "изображаеть приличествующее святымь наслажденіе въ будущемъ віні и причастіе небесныхъ благь", "указываеть на жизнь грядущаго въка, когда трудъ совстиъ будетъ изъятъ, и мы безъ усилій будемъ находить въ изобиліи все то, что служить на пользу" 3). Подобно этому, св. Епифаній Кипрскій видить въ ветховавётной субботв указаніе на "полный и совершенный покой въ будущемъ" 4), Медіоланскій считаеть ее образомъ субботы, имвющей наступить для всего міра в), а св. Іоаннъ Златоусть прямо даже навываеть субботу "образомъ и подобіемъ царства небеснаго" в). Эти же мысли о прообразовательномъ вначеніи субботы

<sup>1)</sup> Бесвда 53-л: "О ветхой и повой субботв".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Противъ Ересей IV, 16, 1. Переводъ сващ. Преображенскаго, стр. 454.

<sup>2)</sup> О повлоненіи и служеніи въ дух'я и истинія. Ки. VII. Твореній св. Кирилла ч. 2 стр. 31. 33.

<sup>4)</sup> Haer. 66, 84. Migne, Ser. gr. t. 42 col. 165.

Expos. Ev. sec. Luc. l. VIII. Cp. l. V. Migne, ser. lat. t. 15 col. 1-72 n 1644.

<sup>6)</sup> Бостави на пославіє св. ап. Павла въ Еврелиъ. Стр. 108. СПБ. 1859. "Какъ въ субботу", говоритъ св. Іоаннъ Здатоустъ въ другомъ мъстъ, "поведъно было воздерживаться отъ встать замкъ дбать и замиматься одними только дблами служенія Богу, котория были совершаеми свищенниками и доставлили пользу думъ, и ничъмъ другимъ, — такъ будетъ и тогда (въ царствъ небесномъ). Ibid. Стр. 113.

высказывають св. Ананасій Александрійскій <sup>1</sup>), бл. Өеодорить <sup>2</sup>), Іеронинъ <sup>3</sup>) Августинъ <sup>4</sup>) и многіе другіе церковные учители <sup>5</sup>).

Мы указали смысль субботы, какъ института теократическаго, а также выяснили и ел значене типическое. Важностью этого значенія субботы объясняется и то положеніе, которое занимаеть она въ ряду древне-еврейскихъ праздниковъ. Идея субботы является главнымъ принципомъ, по которому распредёленъ ветхозавётный праздничный циклъ. "Всякій праздникъ безъ различія", говорить Бэръ, "какую бы онъ ни имълъ особенную цёль, непремённо находится въ отношеніи къ числу семъ и обратно: каждый извёстный у евреевъ пе-

<sup>5)</sup> Мысль о такомъ прообразовательномъ значенін субботы встрічается н эх Талиудэ. Въ мишианческомъ трактатъ Tamid (VII, 4) говорится: "въ субботу зевиты пали субботній псалома, псалома будущаго, на которома будета въчная суббота" (Surenhusius, t. V, p. 310). Въ Мехилтъ находится выражевіє: "вся візчность есть суббота". Mechilta fol. 63, 2. См. Schoettgenius, Horae hebraicae et talmudicae. Dresdae et Lipsiae, 1738. Т. I, р. 942. Особенво часто на такое твивческое значение субботы указывають поздважей раввины. Такъ, напр., is subré Jaikut Rubeni (fol. 95, 4) roboperca; "Bs to spena, sorga Bors gais законъ, Онъ призвалъ Израильтинъ и сказалъ имъ: "Я имфю прекрасний даръ и дамъ его вамъ на въки, есле вы примете Мой законъ и будете соблюдать Мои заповеди". Изранлытане отвечали: "Владика всего міра, какой это прекрасний даръ, который Ты намеренъ дать намъ, если мы соблюдемъ законъ Твой"? Господь свазаль: "будущій мірь". Тогда смем Изранлеви обратились къ Нему съ молитвой, говоря: "Господи, покажи намъ образъ будущаго міра". Святой н благій Богь имь отвінчаль: "этоть образь есть суббота". Вь вингі Aboth R. Nathan (с. 1 fol. 1, 3) говорится, что земная суббота есть образъ "той совершенной субботы, во время которой изтъместь не пище, на питью, за торговие, -когда праведники возседають съ вънцами на главахь и паслаждаются блескомъ божественнаго везичия". Scheettgenius, Horae hebrairae et talmudicae. Т. I, р. 942—943. Здісь же приводится в другія равринскія мизнія о типическомъ значовін субботы. Си. также Eisenmenger, Entdecktes Judenthum. Bd. II. S. 208.



<sup>1)</sup> Iu Ps XCI, Migue, ser. gr. t. 27, col. 403.

<sup>2)</sup> In Ps. XCI. Migne, ser. gr. t. 80, col. 1617,

<sup>\*)</sup> На Ис. LVIII, 13; LXVI, 23. Творевій бл. Іеронима ч. 9-я, стр. 91 в 256.

<sup>4)</sup> Epist. 55, ad Januar., n. XI. Edit. Benedict. t. 33, p. 214.

ріодъ времени, который въ ряду другихъ періодовъ приходился седьмымъ, уже по этому одному становился временемъ праздничнымъ "1). Изъ иден субботы еженедъльной возникъ, прежде всего, рядъ субботъ болве продолжительныхъ: суббота мёсячная, суббота годовая в юбилейный годъ. Имёя высочайшій образець для себя въ Богь, сотворившемъ міръ въ месть дней, а въ седьмой почившемъ, избранный народъ считалъ праздничнымъ и освящалъ, какъ время покоя, не только каждый седьмой день, но и каждый седьмой місяць, седьмой годъ и, навонецъ, каждый годъ, следовавшій после семи семильтій 2). Въ основаніи распредъленія въ этомъ кругь седпраздниковъ также лежить число семь. мицъ отдёльныхъ Такъ, Пятидесятница праздновалась, спустя семь субботъ или недъль отъ праздника Пасхи 3). Пасха и празднивъ Кущей продолжались по семи дней 4). Праздничныхъ дней, въ которые назначалось закономъ священное собраніе, также было семь 5). Но "суббота", скажемъ словами Кейля, "служила центромъ израильскихъ праздниковъ не въ томъ только смыслъ, что около нея группировались всъ величаншие праздники и праздничные круги, но также и въ томъ отношеніи, что покой субботній служиль зерномь, быль душею всёхь другихъ правдниковъ 6): извъстно, что всъ правдничные дни, а въ многодневныхъ праздникахъ-первый и последній дни, были у древнихъ евреевъ днями покоя 7).

(Продолжение будеть).

В. Рыбинскій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лев. ХХШ, 32; 11—15, 7, 8, 21, 25, 36; Исх. ХХ, 16.



<sup>1)</sup> Bähr, Symbolik Mos. Cultus. Bd. 11. S. 537.

<sup>2)</sup> Освященіе седьнаго місяца совершалось посредствомъ праздновамія нерваго дня этого місяца (Лев. ХХШ, 24 и дал.); освященіе субботняго года состояло въ томъ, что во весь этотъ годъ предоставлялся покой землі; наконецъ, годъ кобилейний (50-й) обиль годомъ оставленія всякихъ долговъ и годомъ возставленія для цілой теократік (Лев. ХХУ).

<sup>8)</sup> Jes. XXIII, 15-16.

<sup>4)</sup> Mcx. XII, 18-19; Job. XXIII, 41-42.

<sup>5)</sup> Mes. XXIII, 7, 21, 24, 36; Bähr Symbolik Mos. Cultus. Bd. II. S. 538.

<sup>6) &</sup>quot;Руководство въ Библейской Археологін". Ч. 1 стр. 460-461; ср. 446.

# ЦЕРКВИ И МОНАСТЫРИ, ПОСТРОЕННЫЕ ВЪ НІЕВЪ КНЯЗЬЯ-МИ, НАЧИНАЯ СЪ СЫНОВЕЙ ЯРОСЛАВА ДО ПРЕКРАЩЕНІЯ КІЕВСКАГО ВЕЛИКО-КНЯЖЕНІЯ.

(Продолжение \*)

## III. Церкви и монастыри, построенные Всеволодомъ Ярославичемъ и Его потомками.

### Выдубицкій монастырь.

Наибольшее количество церквей и монастырей было построено Всеволодомъ Ярославичемъ (1078—1093) и его потомками. Всеволодовичи вообще отличались уваженіемъ къ церкви и духовенству, благотворительностію и любовью къ сооруженію храмовъ. Самого Всеволода лѣтописецъ характеризуетъ такъ: "благовърный княвь Всеволодъ бѣ измлада любя правду, и набдя убогия и воздая честь епископомъ и презвутеромъ, излиха же любяще чернорисцѣ и подаваще требованье имъ; бѣ же и самъ уздержася отъ пьянства и пототъ пъянства и пототъ пъян

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевск. дух. Академін, м. январь 1892 г.

<sup>1)</sup> Ma. 151.

<sup>2)</sup> По объясненію составителя Сявопсиса (изд. 1836, 16 стр.), уголовь этоть получиль свое названіе отратого будто ом, что адфсь "выдыбаль" или выпливаль ндоль Перунь, низверженный съ пинфиней Михайловской гори въ Дивирь. Но, кажется, справедливфе будеть полагать, что названіе "Выдубнии провзошло не отъ этого, а отъ того, что здфсь постоянно "выдыбаль" самъ же народь, т. е. что здфсь быль перевозь чрезь Дифирь (дыбать, выдыбаль выдыбать, выдыбать, обыдыбать, обыдобать, обыдобать,

вдёсь была построена еще при святомъ Владимірѣ митрополитомъ Михаиломъ 1). Мнёніе это основано на преданіи, записанномъ въ Синопсисѣ, которое однакожъ не называетъ митрополита Михаила строителемъ выдубицкой церкви. "Въ Выдубичахъ, говорится въ Синопсисѣ, церковь чудеси того жъ святаго архистратига Михаила создана того ради, зане яко въ Хонѣхъ святый архистратигъ чудо сотвори" 2). Но преданіе это не восходитъ дальше XVII в. и потому считаєтся учеными изслѣдователями недостовърнымъ.

Упоминаемая же въ лътописи церковь на Выдубичахъ была основана въ 1070 году Всеволодомъ Ярославичемъ. "Того же лъта заложена бысть церкои сеятато Михаила въ манастыръ Всеволожи на Выдобичи" в). Отсюда видно, что она была заложена тогда, когда Всеволодъ княжилъ еще въ Переяславлъ и что, создаван церковь, онъ устроилъ при ней и монастырь. Въ Густынской же хроникъ прямо сказано: "заложи Всеволодъ церковь святаго Михаила и манастыръ на Выдубичахъ" 4). Но такъ какъ самъ Всеволодъ сидълъ сначала въ Переяславлъ (1055—1076), а потомъ въ Черниговъ (1076—1078), то постройка церкви подвигалась медленно. Освящение ея послъдовало лишь чрезъ 18 лътъ—въ 1088, на девятомъ году княженія его въ Кіевъ. "Въ лъто 6596 свящема бысть церкви святаго Михаила манастыря Всеволожа, митро-

посль съвзда князей въ Любечь. Василько Теребвольскій отправился въ Кіевъ. Льтописецъ при этсмъ замвчаеть, что онъ "перевезеся на Видобичь" (Ип. 168). Тавимъ образонъ на ваніе "Видубичи", "Видобичь" указимаеть на мъсто переправи черезъ Дифпръ, на существованщую здъсь пристань. Равно какъ г. Витебскъ также получиль свое названіе отъ того, что первопачальное поселеніс тамъ било расположено у пристани. Витебскъ наи древнее названіе—Видобскъ одного корня съ Видобичь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) М. Максимовичъ. Себр. соч. П т. 247 стр.—Муравьевъ. Путешествіе по святычъ мастамъ 1844 г. 128 стр.

<sup>2)</sup> Синопсисъ 836 г. 76-77 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ип. 122; Лавр. 169; І. Нов. 2; Инкон. 97.

<sup>4)</sup> Гус. 276. Основание монастыря ошибочно отнесено къ 1078 г.

политомъ Иваномъ и епископомъ Лукою Бѣлгородскимъ, епископомъ Исаемъ Ростовскимъ и Иваномъ Черниговскимъ, епископомъ, игуменьство тогда держащу того манастыря Лавареви <sup>с 1</sup>).

Всеволодъ построилъ при монастырт на холмт и "Красний" дворъ 2). Самое наввание указываетъ, что онъ былъ отлично по тому времени устроенъ. По митию однихъ, онъ стоялъ на холмт къ стверу отъ монастыря 8); по митию другихъ—къ югу 4). Красоту его подметили и половцы, которые и поситывия наложить на него свою грубую руку: въ 1096 году подъ предводительствомъ Боняка они сделали на-отъ на Выдубичи, разграбили дворъ и, удаляясь, подожгли его « 5).

Въроятно, пострадалъ при этомъ и монастирь. Дворъ однакожъ не билъ разрушенъ. Онъ и въ послъдующее время билъ любимимъ загороднимъ дворомъ віевскихъ княвей. О Юрів Долгорукомъ напр. извъстно, что онъ, беззаботно проживая на Видубичахъ въ 1150 г., не замътилъ и того, вакъ войска недруга его Изяслава Мстиславича подешли къ Кіеву. Князь долженъ билъ бъжать 6).

Но что васается собственно монастыря, то послё смерти своего основателя (1093) до времени Рюрика Ростиславича (1195—1202), въ теченіе 100 лётъ слишвомъ, онъ, кажется, не пользовался благотворительностію со стороны князей. Самой церкви, стоявшей надъ Днёпромъ, грозила онасность обрушиться въ воду. Только Рюрику Ростиславичу "вдохнувъ Богъ мысль благу" соорудить каменную стёну подъ церковью



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ип. 145—146; Лавр. 201; 1 Новг. 3; I Соф. 149; Воскр. 4; Нав. 115; Густ. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Hn. 162.

<sup>\*)</sup> Бердинскій. Крати. Онис. Кіева 172.—Закревскій. Онис. Кіева І т. 409 стр.

<sup>4)</sup> М. Максимовичь. Собр. Соч. II. 243-244.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hn. 162; Jasp. 225; Becsp. 10; Pycr. 281.

<sup>6)</sup> Hu. 288, Jasp. 313.

со стороны Дивира <sup>1</sup>). Летописецъ разсказываетъ объ этомъ благодении князя, какъ чрезвычайномъ въ то время. Вотъ какъ онъ описываетъ это событие.

"В то же время (1199), говорить онъ, благоволи Богъ, поновляя милость свою о насъ, благодатью Единочадаго Сына своего Господа нашего Інсуса Христа и благодатію пресвятаго и животворящаго Духа, и вдохнувъ мысль благу во благоприятное сердце великому князю Рюрикови, по порожению же, еже отъ божественныя вупели духомъ пронаречену, Василью, сыну Ростиславлю: ты же съ радостью приниъ, аки благый рабъ вървый потщася немедлено сугубити дъломъ, да не истяванъ будеть спрынвший талантъ. Того бо лета, мъсяца июля во 10 день, на память святыхъ мучениковъ 40 и 5, иже въ Никопольи мученыхъ, суботв же имущи путь, заложи ствну вамену подъ церковью святого Михаила у Дивира, иже на Выдобычи. О ней же мнов' не дерьвьнуша помыслети отъ древнихъ, али на дело ятися: 100 бо и 11 лъть имать отнель же создана быть цереви, и в толико льть мнови же самодержици придоша, даржащии столь вняжения Киевскаго, отъ того же боголюбиваго Всеволода, иже созда церковь ту, родовъ четыри, и не единъ же воследова любви его въ мёсту тому<sup>2</sup>). Сей богомудрый виязь Рюривъ пятый бысть отъ того, явоже пишеть о праведнемъ Иеве отъ Апра-

<sup>1)</sup> Опасность все-тави не миновала: 25 XV—XVI з. зосточвая часть цервая обружнаясь за Дифира. Церковь била обновнена Петрома Могилов.

<sup>2)</sup> Можеть быть летописець в преумеличиваеть ради большей похвали внязю. Извёстень древивний синодиеть Выдубицкаго понастиря, въ которомъ въ числё фундаторовт монастиря называются нёкоторые синовья в внуки Всеволода. Выпись изъ него ваниствуемь (изъ Описанія рукои Рум. мув. Востокова стр. 574. Она читается такъ: "Помяни, Господи, въ блажениой намяти... ктиторовъ и создателей св. обители сея: в. кн. Всеволода и в. кимпеню его, царя греческаго Комстантина Меномаха дщерь, Анастасію († 1711) и синовъ изъ в. кн. Володиміра Мономаха вн. Ростислава († 1093), киягиню дновию Евпраксію (дочь Всеволода † 1109), ки. Мстислава (внукъ его † 1132), ки. Изяслава (внукъ † 1096), кн. Ярополеа (внукъ † 1139), и его княгию Анву и др. Всё эти лица, безъ сомийнія, били бласотворителями монастира.

ана: Всеволодъ бо роди Володимера, Володимеръ же роди Мьстислава, Мьстиславъ же роди Ростислава, Ростиславъ же роди Рюрика и братью его. Братья же его быша добра и боголюбива, овии старайши его и инии меньши; но не благоволи Богь о дёле стены тоя, время бо требоваше слугы своего. Сей же христолюбець Рюривъ леты не многи сы, чада прижи собъ по плоти, отъ нихъ же въсть время сказанию положити, по духу же паче прозябение въ наследье ему бысть, о нихъ же въща царь онъ: отъ день сей дъти сотворю, яже возвёстять правду твою, Господи, спасения моего. То бо бъ его мудролюбья начинания, отъ страха Господня, воздержание яко нъкое основание полагаше, по Иосифу же цъломудрие и Моисвеву добродътель, Давыдову же кротость и Костянтине правовёрье и прочая добродётели привладая во облюдение заповъди владычни; ти тако философьствоваще, моляся по вся дни таку схранену быти, виви же къ нимъ милость яже отъ великыхъ даже и до малыхъ, и подание во требующимъ безъ свудости, хотвние же въ монастыремъ и во всимъ церквамъ и любовь несытну о зданьихъ. Такоже Христолюбивая его княгини, тезоименьна сущк . Аннъ родительници Матери Бога нашего, яже и благодать нарицаеться, ниначтоже ино упражняшеся, но токмо и о первовныхъ потребахъ, и о миловании укореныхъ маломощехъ и всихъ бъдующихъ; оба же вкупъ патръарьшескы трудъ свіршающи, да и вінінць отъ Мадыдавця общий воспринмета и блаженства насытищася возвёщеннаго во Евангелии; тому же вослёдованью и богонабдимыя св дёти учаща. И вся болша тёхъ исправляя веливый внязь Рюривъ потщася врёнко паче праотецьскымъ стопамъ вослёдовати трудолюбиемъ ко святому архистратигу Михаилу, преже поминаемому монастырю, иже извёсто всимъ богомудрымъ дёломъ показа; изобрете бо подобно делу и художника и во своихъ си приятелехъ именемъ Милонъть, Петръ же по врещеню, ави Моисві древле онаго Веселвила, приставника створи богоизволену дёлу, и мастера не проста преже написаныя стёны; и тако яться зданию, во соблюдение честнаго храма, ни отъ кого же помощи требуя, но самъ о Христё возмогая, поминая Господа глаголющаго: яко вся мощна вёрующему". Начавъ 10 іюля, Мёлонегъ окончиль стёну 24 сентября. Окончаніе постройки праздновалось великимъ торжествомъ. Вътотъ же день князь со всею семьей пріёхалъ на Выдубичи "и постави кутью у святаго Миханла и молитву принесе о принятьи труда потщания своего"; онъ накормиль и подариль всёхъ, начиная отъ перваго до послёдняго. Игуменъ Моисей, обратившись къ князю, сказалъ слёдующую рёчь:

"Дивное днесь видъста очи наши; мнози бо преже насъ бывше и желаше видъти, яже мы видъхомъ и не въдъща и слышати не сподобищася, яже Богъ намъ дарова твоимъ княжениемь; не токмо бо отъялъ еси уничижения наша, но и со славою, приять ны, постави на пространв нозв рабъ твоихъ. Мы же смирении что воздамы ти противу благод внію ти, яже твориши и створилъ еси къ намъ? И самъ бо имъ не требуеши, но точию воздыжания и молитвы о зравьи и о спасеніи твоемъ. Богъ же милости воздастъ ти противу труда мьзду и архистратигь Миханль, ему же еси послужилъ нелестно"1)!

"Дивное мы видели ныне; многіе предки наши желали видеть то, что мы видели, но не увидели и не сподобильсь слышать, что Богъ даровалъ намъ въ твое княженіе; ты не только отъяль уничижение наше, но и приняль насъ со славою, возвысиль рабовь твоихъ. А мы смиренные что воздадимъ тебъ за твои благодъянія, которыя ты ділаешь и сделаль уже намь? Ты и не требуешь иного воздания, вромѣ воздыханія и молитвы о здравін и о спасеніи твоемъ. Да воздасть же милосердый Богъ тебѣ награду за трудъ твой и архистратигъ Михаиль, которому ты послужиль нелестно"!

Замъчательно, что съ того времени, по словамъ лътописца, и всъ віевляне стали питать большую любовь въ мона-

<sup>· 1)</sup> Mu. 475-479.

стырю "не токмо ради спасенія, но и новаго ради чюдеси, иже во дни парстаа (Рюрикова) совершишася".

Нужно думать, что Выдубицкій монастырь, также какъ и другіе, пострадаль во время взятія Кіева татарами. Но тогда какъ о другихъ монастыряхъ (кромѣ печерскаго) въ льтописи ньтъ никакихъ свъдвній изъ періода татарскаго ига, объ этомъ монастырѣ находимъ ясное свидѣтельство, что онъ продолжаль существовать и что въ немъ, по обычаю, совершалось богослуженіе. Сюда относится извѣстіе о посѣщеніи монастыря Даніиломъ кн. Галицкимъ, потомкомъ Всеволода. Въ 1259 году онъ заѣзжалъ въ монастырь по пути въ Орду, молнлся вдѣсь, потомъ созвалъ братію, подарилъ, вѣроятно, ихъ и просилъ молиться о себъ, "да отъ Бога милость получить" 1). На этомъ и прекращаются лѣтописныя свѣдѣнія о нашемъ монастырѣ.

За первыя полтораста лётъ существованія Выдубицкаго монастыря изв'єстны сл'єдующіе игумены его: Софроній, первый по времени, упоминается подъ 1072 г. <sup>2</sup>); Лазарь, во время котораго была освящена церковь,—Сильвестръ, написавшій "книгы л'єтописець", упоминается подъ 1110 годомъ <sup>8</sup>). Эти три игумена, в'єроятно сл'єдовали одинъ за другимъ. Далье: Адріанъ—духовнивъ Рюрика Ростиславича, упоминается подъ 1190 <sup>4</sup>) годомъ, Моисей его преемникъ, и, наконецъ, Михаилъ—подъ 1231 <sup>5</sup>).

Выдубицкій монастырь рано заниль выдающееся поло-

<sup>1)</sup> Mn. 535.

<sup>2)</sup> Ин. 127; Лавр. 176; Ник. 100; 1 Соф. 146. Въ Онис. Руков. Рук. Мук. стр. 219 отивчева "вёдомость о основания в устроения Выдубицкаго менастира", составленная во второй половить XVIII в. по указу Кіевской консасторів агуменомъ Іаковомъ († 1774). Въ этой вёдомости названо 45 нгуменоть. Но въ Описанія отивчены только Софроній первый до времени в Гаковъ 38-ой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jasp. 274; Hu. 201.

<sup>4)</sup> Mn. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Jasp. 434.

женіе среди другихъ современныхъ ему монастырей. Этому способствовали, конечно, славные его игумены. Онъ почитался, какъ выдающаяся мъстная святыня и привлекалъ къ себъ богомольцевъ. Такъ въ 1097 году 4 ноября пріёхалъ въ Кіевъ Василько кн. Теребвольскій. Того же дня онъ ходилъ на Выдубичи поклониться святому арх. Михаилу и ужиналъ здёсь. Съ тою же цёлью заёзжалъ сюда Даніилъ Галицкій.

Затёмъ мы часто встрёчаемъ выдубицкаго игумена среди высшихъ іерарховъ—епископовъ въ качествё дёйствующаго лица въ важнёйшихъ событіяхъ церковно-религіозной жизни. Софроній напр. участвуетъ въ перенесеніи мощей Бориса и Глёба изъ старой церкви въ новую въ 1072 году 1); Сильвестръ—въ такомъ же торжествё въ 1115 году 2); иг. Монсей въ 1197 г. присутствуетъ на освященіи церкви св. Апостоловъ въ Бёлградё, созданной Рюрикомъ Ростиславичемъ 3), а Михаилъ—на посвященіи Кирилла—еп. Ростовскаго 4).

Навонецъ, Выдубицкій монастырь далъ Русской церкви трехъ еписвоповъ: Лазаря Переяславскаго (1105—1119) в), его преемника Сильвестра (1119—1123) в Адріана Бѣлгородскаго къ 1190 года 7). Послѣдній уже въ санѣ епископа участвовалъ въ 1197 году въ освященіи церкви св. Василія, созданной съ Кіевѣ Рюрикомъ Ростиславичемъ в).

Неизвъстно, почему именно въ этотъ монастырь былъ заключенъ на время Игорь Ольговичъ 9).

Восточная часть Всеволодовой церкви въ XV—XVI в. обрушилась въ Дивпръ.

¹) Ип. 127; Лавр. 176.

<sup>2)</sup> Ms. 201. Jasp. 276;

<sup>\*)</sup> Ип. 474.

<sup>4)</sup> Jasp. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ин. 185. 205; **Ла**вр. 270. 277; Густ. 287; Воср. 20; Ник. 140.

<sup>•)</sup> Лавр, 277. Восир. 24; Никон. 150.

<sup>7)</sup> Ип. 448; Густ. 322.

<sup>8)</sup> Mn. 474.

<sup>•)</sup> Ha. 233.

Въ 1639 году Петръ Могила жаловался въ особой грамотъ и чревъ посольство царю Михаилу Өедоровичу на то, что віевскія цервви въ его время были въ самомъ печальномъ состояніи. О Михайловской выдубицкой цервви онъ между прочимъ писаль: "Полъ весь и верхъ весь каменный разрушенъ"). Это даетъ основаніе предполагать, что она еще и въ его время стояла въ полуразрушенномъ видъ. Петръ Могила возобновить ее и пожертвоваль: большой серебряный крестъ съ подножіемъ (1642 г.), Евангеліе (1636 г.) и служебникъ (1629 г.)<sup>2</sup>). Въ возобновленномъ видъ она существуетъ и донынъ. Размъры ея таковы: длина равняется 9 саж., ширина—7; высота стънъ до кровли—такъ же 7; высота всего зданія до креста—16 саж. съ аршиномъ.

По изследованію профес. Лашкарева, остатовъ древней Всеволодовой церкви представляеть западная стена и некоторыя части северной и южной. Эта уцелевшая после обваза часть вошла въ землю до такой глубины, что въ пролете арки, которая вела въ средину церкви, разстояніе отъ карниза до почвы уменьшилось до одного аршина. Къ этой то части впоследствіи быль приделань алтарь, отъ чего церковь получила видь двукъртажнаго зданія. Окна въ ней сотранили свою первоначальную форму гораздо лучше, чёмъ въ другихъ древне-кіевскихъ церквахъ в.

### Андреевскій-Янчинъ монастырь.

Усердный въ храмосозиданію Всеволодъ не ограничился основаніемъ одного Выдубицкаго монастыря. Еще прежде, чемъ была освящена перковь арх. Михаила, онъ заложилъ

<sup>1)</sup> ARTH IDr.-3an. Poc. III T. N. 18.

<sup>2)</sup> Каждая изъ этих принадлежностей съ надписью, повазывающею, что она ножертвована Петромъ Могилою; а на служебнией онъ самъ сдёлаль довольно большую надпись, въ которой говорить о себё такъ: "строитель, ктиторъ и обновитель монастира... но конечномъ запустёнія и разореніи его".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Труды 3-го археол. съйзда 1 т. 270-271 стр.

новую во имя ап. Андрея и при ней основалъ женскій монастырь. Поводомъ въ построенію монастыря было желаніе его дочери Янки принять иночество. Отецъ создалъ обитель; а дочь собрала въ нее ревнительницъ нравственной чистоты и девства. Въ числе ихъ была и другая дочь Всеволода Евпраксія, принявшая постриженіе въ 1106 году <sup>1</sup>). Основаніе цервви было положено въ 1086 г. "В лето 6594, читаемъ въ летописи, Всеволодъ заложи церковъ святию Андръя при Иванъ преподобномъ митрополитъ; сотвори у церкви тоя монастырь, в немже пострижеся дщи его девою, именемъ Янька, совокупивши черворизици многи пребываще с ними по манастырьскому чину 2). Отъ имени апостола, которому посвященя была церковь, монастырь сталь называться Андреевскимъ, а отъ имени Янки-Янчинъ. Зданіе церкви однакожъ оказалось непрочнымъ: въ 1105 году обрушился верхъ 3). Затемъ, нужно думать, церковь пострадала и въ последующее время, потому что подъ 1131 годомъ упоминается объ освящении церкви св. Андрея въ этомъ монастырв 4). Въроятно, она пострадала во время пожара 1124 года, когда на канунъ праздника Рождества Іоанна Крестителя (24 іюня) погорёло Подолье, а въ самый празднивъ погоръла "гора и монастыреве вси, что ихъ на горъ въ градъ" ).

Благодаря двятельности Янки, монастырь быль основань на строгихъ началахъ монашества и, кромъ того, имълъважное общественное значение; онъ служилъ дълу народнаго образования. Объ этомъ позднъйшее предание, записанное у Татищева, говоритъ слъдующее: "Янка пребывала въ немъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 186; Лавр. 271; Густ. 237; Инк. 140.

<sup>2)</sup> Ин. 144; Воскр. 4; Густ. 271; Степ. вн. І. 228.

<sup>\*)</sup> Un. 185.

<sup>4)</sup> Ип. 212. Густ. 293 "Томъ же лътъ священа бысть церкви святаго Андрея Япчина манастыря".

<sup>5)</sup> Iln. 207-208.

во всякомъ благоговъніи, молитвъ, пость и цъломудріи, храня жестоко законъ монашескій и препровождая время въ читаніи внигъ; собравши же младыхъ дъвицъ, нъколико обучала ихъ Писанію, такожъ ремесламъ, пънію, швенію и инымъ полезнымъ ихъ знаніямъ, да отъ юности навыкнуть разумъти законъ Божій и трудолюбіе, а любострастіе въ юности воздержаніемъ умертвятъ" 1). Такимъ образомъ монастырь не былъ убъжищемъ, замкнутымъ отъ міра: онъ служилъ и самому міру. Видно, что онъ былъ своего рода первоначальною народною школою, разсадникомъ начатковъ образованія, въры и нравственности.

Въ 1089 году Янка путешествовала на Востовъ. Въ следующемъ году она возвратилась съ митрополитомъ Іоанномъ свопцомъ. Но митрополить этотъ не понравился віевлянамъ: "Се мертвецъ пришелъ, говорили они, мужъ не вниженъ и умомъ простъ" <sup>2</sup>). Чрезъ годъ онъ умеръ.

Во главъ этого женскаго монастиря стояли мужчини—
нгумены. По врайней мърћ лътопись называетъ трехъ игуменовъ: Григорія (1115—1128) и двухъ Симеоновъ. Григорій
нзвъстенъ тъмъ, что въ 1115 г. участвоваль въ перенесеніи
мощей Бориса и Гльба в). Онъ билъ близовъ въ князьямъ,
пользовался ихъ уваженіемъ, неръдко являлся средь нихъ
поборнивомъ правды и защитникомъ обиженныхъ. Такъ,
когда Ярославъ Святославичъ Черниговскій, изгнанный изъ
Чернигова племянникомъ Всеволодомъ Ольговичемъ († 1146),
склонилъ на свою сторону в. кн. Мстислава и Ярополка Мономаховичей и виъстъ съ ними собрался было въ 1128 году идти
на Всеволода,—игуменъ Григорій противосталъ этому, созвалъ
цълий соборъ священниковъ (въ то время не было митрополита)



<sup>1)</sup> Пст. Рос. 11 кв. 138 стр.

<sup>2)</sup> Ип. I46; Лавр. 201; I Новг. 3; Нив. 191.

<sup>3)</sup> Hn. 201.

и съ ними убёдилъ великаго князя не проливать человъческой крови. "Любимъ бо (Григорій) прежде Володимеромъ, чтенъ же ото Мьстислава и ото всёхъ людей" 1). Объ одномъ Симеонъ лѣтописецъ упоминаетъ подъ 1171 годомъ: ему и Поликарпу, игумену печерскому в. кн. Глёбъ Юрьевичъ повелёлъ перенести въ Кіевъ своего двоюроднаго брата Владиміра Андреевича, умершаго въ Вышгородѣ 3). Другой Симеонъ упоминается подъ 1231 годомъ: онъ участвовалъ въ посвященіи Кирилла еп. Ростовскаго 3).

Профес. Голубинскій полагаеть, что это были не игумены въ собственномъ смысль, а духовники, они же, выроятно, и экономы монастырскіе ф). Но льтописецъ различаеть игумена и духовника. Говоря напр. о посвященіи Кирилла, онъ навываеть его "духовнымъ отцомъ" Ростовскаго кн. Василька Константиновича и туть же рядомъ съ нимъ указываеть нъсколькихъ игуменовъ, участвовавшихъ въ его посвященіи, въ томъ числъ и Симеона. Въроятнъе предположеніе преосвященнаго Макарія, что у насъ въ древности женскіе монастыри иногда были подчиняемы въдънію настоятелей, которые совершали въ нихъ и церковныя службы. Такъ бывало и въ церкви Греческой 5).

Андреевская церковь служила фамильною ўсыпальницей въ потомствъ Всеволода. Здъсь была положена вторая супруга его Анна, скончавшаяся 7 окт. 1111 года °). Въ слъдующемъ году умерла и сама Янка и погребена была въ этой же церкви 7). Но сестра ея, инокиня Евпраксія, была погребена въ печерскомъ монастыръ († 1109). Другая же се-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mu. 210, Bocsp. 27.

¹) Mu. 374.

<sup>\*,</sup> Лавр. 434. Вѣроятно эготъ Симеонъ быль впослѣдствін еписколонъ Перевславскимъ († 1237). Нп. 520.

<sup>\*)</sup> Истор. Рус. Ц. 1-я полов. 1-го т. 593.

<sup>\*)</sup> Истор. Рус. Ц. 1868 г. II с. 93.

<sup>\*)</sup> Ms. 196; Iyer. 289.

<sup>7)</sup> Ин. 197; Лавр. 275; Густ. 289, Кенигсб. 176; Отен. ин. 228.

стра Еватерина, о смерти которой летописецъ свазалъ только, что она престависи мъсяца июля въ 24°, несомивнио, была ноложена рядомъ съ Янкой 1). Затёмъ здёсь похороненъ в. вн. Кіевскій Ярополев Владиміровичь (1133—1138), внувъ Всеволода, умершій 18 февр. 1139 года. Сначала онъ лежаль въ гробницъ вит церкви. Но въ 1145 г. Елена Яска перенесла своего супруга въ церковь и положила "у Янки" 2). Въ 1171 году умеръ Владимірь Андреевичъ, внукъ Владиміра Мономаха, вн. Дорогобужскій. Его привезли въ Вышгородъ. Отсюда Поликариъ Печерскій и Симеонъ Андреевскій, по повелінію Глівба Юрьевича, перенесли въ Кіевъ и похоронеле въ Андреевской церкви 15 февраля в). Наконецъ, иожеть быть здёсь быль погребень и Глёбъ Всеславичь, правнувъ Изяслава, сына св. Владиміра отъ Рогийды. Въ 1118 г. Владиміръ Мономахъ вывелъ его изъ Минска и держаль при себь въ Кіевь. Въ следующемъ году онъ умеръ. "Томъ же лете преставися Глебъ въ Киеве Всеславичъ сентября въ 13 день 4). Кажется, Владиміру удобиће всего было положить его въ своей "отней" усыпальниць. Этимъ исчернываются всё свёдёнія объ Андреевскоми монастырё.

Гдё онъ находился? При самомъ вопросё объ этомъ мысль сама собою обращается въ Андреевской горё и стоящей на ней Андреевской церкви: такъ мы привыкли соединять представление первой съ представлениемъ о послёдней, какъ будто эта гора есть преимущественное мёсто "Андрея Первозваннаго" въ Кіевё. И ученые изслёдователи: Берлинскій, Максимовичъ и Закревскій полагають, что Янчинъ монастырь стояль, прибливительно, около Десятинной церкви, къ западу отъ Трехсвятительской" 5). "Это миёніе стародрев-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 188; Лавр. 273; Воскр. 32; Густ. 288, Никон. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hn. 217. 227; Jasp. 291. 296; Kenerc6. 192. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ив. 373-375; Лавр. 344; Воскр. 87. Кенигоб. 249.

<sup>4)</sup> Ин. 205: Лавр. 277; Густ. 8; Ников. 150-151.

в) Бердинскій. Кратк. Опис. Кієва 164.—Максиновичъ. Себр. соч. ІІ т 120.—Закревскій. Опис. Кієва і т. 189 стр.

нихъ віевлянъ, говоритъ Максимовичъ, обратилось для насъ въ въковое преданіе" 1).

# Церковь Іоанна въ Копыревомъ концѣ.

Сынъ Всеволода Ярославича, в. внязь Владиміръ Мономахъ (1113-1125), создалъ въ 1121 году дерковь Іоанна въ Копыревомъ концф. Правда, летопись не навываетъ Владиміра Мономаха строителемъ ея: "Того же лъта заложи церкви сеятаю Ивана въ конпревъ конци" 2), читаемъ въ летописи. Но форма выраженія "заложи" наводить на мысль, что зд'ясьразумьется внязь Владиміръ Мономахъ. Льтописецъ, быть можеть, не называеть его имени въ полной увъренности въ томъ, что это само собою понятно. Другое и последнее упоминаніе о ней находится подъ 1151 годомъ. Говоря о расположеніи союзныхъ войскъ в. кн. Изяслава Мстиславича при защить Кіева отъ Юрія Долгоруваго, льтописецъ замьчаетт, что Берендеи заняли позицію "мьжи дебрями отъ Олгови (могилы) оди и въ огородъ святаю Іоанна, а свио оди до Шковицъ" 3). Отсюда видно, что князь надълиль ее усадьбою, въроятно, въ пользу причта. Изъ віевскихъ княжескихъ церквей церковь Гоанва, можетъ быть, единственная, построенная Мономахомъ. Церковь Спасская, о которой рычь будеть ниже. можеть быть приписана Мономаху лишь съ большею или меньшею візроятностію. За то вий Кіева онъ построиль ийсколько церквей: церковь Богородицы въ Переяславле (1098 г.), ц. Бориса и Глеба въ Вышгороде (1115) и на Альте (1117), Успенскій соборъ въ Смоленскі (1101 г.) и, неизвістно когда, соборную церковь Богородицы въ Суздалъ и Успенскую въ Ростовъ.-Какова была судьба церкви Іоанна, неизвъстно. Она, какъ видно изъ первой выдержки, стояла въ Копыревомъ

<sup>2)</sup> Собр соч. II т. 125 сгр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин 206; Густ. 292; Воскр. 25.

³) Hn. 296.

концф. Но такъ вакъ Копыревъ конецъ различные изследователи опредбляли различно, то сообразно съ этимъ неодинавово увазывали и ея мъсто. Здесь повторилась таже исторія, что и съ Симеоновской церковью. Закревскій, объясняя вторую видержку такимъ образомъ, что Беренден стали вдоль Щекавицы, по южной ея сторонв, на склонв, составляющемъ уже часть Глубочицы, -- на этомъ скловъ, среди садовъ и огородовъ, помъщаеть и п. Іоанна 1). Поэтому онь думаеть, тоть попъ Василій "на Щковиців", который въ 1182 г. быль набранъ въ печерскаго игумена послѣ смерти Поликарпа 2), состоялъ при церкви Іоанна. По Лашкареву, она должна быза стоять на Кудрявцв. А Максимовичъ помъстилъ ее на Андреевской горь, на западной ся сторонь, вльво отъ кіевсвой брамы, стоявшей надъ Андреевскимъ взвозомъ 3). Мийніе его, какъ и мивніе о местоположеніи Симеоновской церкви, представляется наиболю върнымъ. Принявъ его, должно принять и то, что близь цервви Іоанна находился Предтеченскій выводъ. По росписи Кіеву 1682 года, этотъ выводъ отстояль оть Рождественского на 33 сажени съ аршиномъ, а Рождественскій (противъ Десятинной церкви)—на 41 сажень съ полусаженью отъ кіевскихъ вороть, которыя стояли надъ Андреевскимъ спускомъ, близь Десятинной церкви. Тавимъ образомъ, церковь Іоанна отстояла отъ воротъ влёво, если спускаться внизъ, приблизительно на 75 саж. Самое названіе Предтеченскаго вывода наводить на мысль, что стоявшая противъ него церковь Іоанна была посвящена Іоанну Предтечь, а не Іоанну Богослову, какъ думалъ Закревскій.

Замъчательно, что въ этой церкви не быль подоженъ по смерти ни одинъ изъ членовъ семейства Мономаха. Усыпальницей для нихъ служила Спасская церковь на Берестовъ.

<sup>3)</sup> собр. сочин. II т. "О мъстъ кіевской церкен св. Антреа", 131 стр.



<sup>1)</sup> Опис. К1ева. 2 т. 880-881 стр.

<sup>-)</sup> Vn. 424.

### Спасскій — Германичъ монастырь на Берестовъ.

Въ той мъстности, гдъ теперь стоитъ Спасская церковь, въ древности было небольшое загородное село Берестово, расположенное на крутой горь, среди густаго льса 1). Известнымъ оно становится еще съ Х века. Это было любимое село нашихъ князей, начиная съ Владиміра святаго. Будучи еще язычникомъ, онъ имъль здёсь свой дворъ 2), здёсь онъ н умеръ. Любилъ Берестово и Ярославъ. Въ его время мы уже видимъ здёсь первовь въ честь св. апостоловъ (Петра и Павла) и при ней священника Иларіона, избраннаго въ митрополита в). Несколько позднее здесь быль основань и монастырь въ честь Преображенія Господня. Но ни объ основатель, ни о времени основанія его въ льтописи ньтъ прямого свидетельства. Объ этомъ можно лишь догадываться. Первое свидетельство о существовании этого монастыря мы находимь подъ 1072-мъ годомъ: въ этомъ году Германъ, игуменъ Спасскій, участвоваль въ перенесеніи мощей Бориса и Глъба изъ старой церкви въ новую, созданную Изяславомъ 4). Стало быть, монастырь основань до 1072 года. И такъ какъ съ этого времени о церкви св. Апостоловъ уже не упоминается, то можно полагать, что монастырская перковь была построена вивсто прежней, судьба поторой неизвъстна.

Къмъ же она построена? Позднъйшее преданіе приписываеть основаніе ея св. Владиміру. Такъ, въ Синопсисъ послъ разсказа о крещеніи Владиміра, возвращеніи его въ Кіевъ и уничтоженіи имъ идоловъ читаемъ: "Повелъ Владиміръ поставити каменную церковь въ Кіевъ святаго Спаса великую б. 5). Равнымъ образомъ и Кальнофойскій пишетъ:

<sup>1) &</sup>quot;Τερατουργημα" A. Kalnofoyskiego 4 crp. Hukon. 84.

²) Hu. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 109; Лаяр. 152; Никон. 84; Густ. 268.

<sup>4)</sup> Hu. 127; Jasp. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Синопенсъ 1836. 77 стр.

"Miedży Zapadem y putnoca droga idziemy przez kat spaski to jest mimo cerkiew Przemienia Panskiego te J. Włodzimierz zmurowal" 1). И въ самой церкви надъзападною дверью, ведущею въ нее изъ новаго притвора, сдёлана такая надпись: "Сію церковь создаль Великій и всея Россіи князь и Самодерженъ святый Владиміръ, во святомъ Крещенів Василій. По летехь же многихь и по разореніи оть безбожныхь татаръ произволеніемъ Божінмъ обновися смиреннымъ Петромъ Могилою, Архіепископомъ Кіевскимъ и Галициямъ и всея Россіи экзархою святого Константинопольскаго Апостольскаго престола, архимандритомъ Печерскимъ во славу на Оаворъ Преобразившагося Бога Слова 1643 года, отъ сотворенія міра 7151". Итакъ, въ XVII въкъ среди книжнихъ людей было господствующимъ мивніе, что Спасская церковь основана святымъ Владиміромъ. Но такъ какъ оно поздивнивго происхожденія, то его нельзя признать исторически достовърнымъ. При томъ же Кальнофойскій ссылвется на 4-ю внигу Стрыйковскаго. Но какъ надежны свидетельства этого последняго, можно видеть изъ того, что онъ Васильевскую церковь назваль Спасскою, Спасскую же-Васильевскою, а о Десятивной совсвиъ не упомянулъ 3). Навонеца, ваучное изследованіе нашего времени показало, что сохранившіеся остатки древней церкви по своему происхожденію не могуть быть отнесены во времени ранве XII вва (объ этомъ наже). Болъе важнымъ представляется косвенное указавіе на основателя монастыря, находящееся въ самой же этописи. Подъ 1096 годомъ записано о двукратномъ набъгъ половцевъ на Берестово во главъ съ Бонявомъ. Въ первый разъ они набросились на жняжъ дворъ, а во второй-на мовастырь. "20 июля, въ день пятокъ, въ 7 часъ 1 дне, гово-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Закревскій, "Олисавіе Кієва" II т. 733 стр.



<sup>1) &</sup>quot;Тератоорупра" 24 стр.: "На съверо-занадъ (отъ Печерскаго мон.) промодить дорога мимо Спасскаго угла, т. е., инмо церкви Преображения Госнодия. Она сооружена св. Владиніромъ".

ритъ лѣтописецъ, прииде второе Бонякъ безбожный шолудивый, отой, хыщикъ, Кыеву внезапу, и мало во городъ не вогнаша половцы, и зажгоша по иѣску около города, и увратишася на монастырѣ, і пожгоша монастырь Стефанечь, деревнѣ, и Германечъ".). Здѣсь подъ "Германечъ", очевидно, нужно разумѣть монастырь игумена Германа, какъ подъ "Стефанечъ" — монастырь игумена Стефана, стоявшій на Кловѣ в). Отсюда можно заключать, что Сиасскій монастырь и основанъ былъ Германомъ.

Въ дальнейшей исторіи Берестово сохраняеть тоже значеніе для внязей, что и прежде: оно остается любимымъ загороднымъ мъстожительствомъ ихъ. Монастырь также продолжаетъ существовать. Извъстны и въкоторые его игумены, которыхъ мы назовемъ ниже. Но онъ принадлежитъ уже потомкамъ Мономаха и служить для нихъ усыпальницей. Такъ, въ 1138 году 4 апръля "преставися Еуфимья Володимерна (дочь Владиміра Мономаха) и положена бысть на Берестов'ямь у святаго Спаса в в. - Чревъ 20 летъ умеръ братъ ея, в. кн. Юрій Долгорувій (1157—1158). "Пивъ бо Гюрги въ осменива у Петрила, въ той день на ночь разболюся, и бысть болести его 5 дний. И преставися Киевь Гирги Володимеричь внязь киевскый, мёсяца мая вь 15, въ среду на ночь, и заутра въ четвергъ положища у монастыри святаго Спаса на Берестовемь "4). Въ 1172 году 20 генваря въ день святаго Евфимія "преставися благовірный князь Глібов, сынь Юрьевь, внукъ Володимерь, въ Киевъ княживъ 2 лета. Сей князь... бяше простокъ, благонравенъ, монастыръ любя, чернецькый чинъ чташе, нищая добръ набдяще и съпратавше тъло его и положита у святаго Спаса въ монастыръ, идъже его отець

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ин. 162; въ Лавр: "и възвратишася на монастырь, и въжгома Стефановъ монастырь и деревизй Герьмани" 22; стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 188; Лавр. 27<sup>4</sup>; Некон. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ип. 216; Лавр. 289; Некон. 161; Густ. (подъ. 1139 г.) 295.

<sup>4)</sup> Ип. 336; Лавр. 330; Ввскр. 66; Ник. 156; Густ. 304; І Соф. 161.

лежить" 1). Можно полагать, что здёсь же была положена и супруга Мономаха, умершая въ 1127 году 11 Іюня въ княженіе въ Кіевё сына Мстислава (1126—1133) 2).

Какимъ путемъ мовастырь перещель въ руки Мономаховичей? Изъ летописи этого не видно. Можно лишь догадываться, что или самъ Владиміръ Мономахъ или синъ его Юрій постронль ту каменную церковь, которая вь переделкі существуетъ и донынъ. Кажется, въроятнъе предположеть первое на томъ основанін, что раньше всёхъ здёсь была положена дочь Мономаха, вонечно, по тогдашнему обычаю погребать въ "отней" церкви. Старшій сынъ его, Мстиславъ, построиль въ Кіевъ въ 1129 г. Осодоровскую первовь, которая и служила для его потомвовь усыпальницей. А Юрій не нивль своей церкви здёсь. Изъ двухъ же фамильныхъ усыпальниць онъ предпочиталь усыпальницу "отнюю" усыпальниць своего брата. Да и невъроятно, чтобы Владиміръ Мономахъ, построивний столь много церквей, по удёламъ (въ Вишгородъ, Переяславлъ, Сувдалъ, Ростовъ, Смоленскъ, на р. Альтъ),--чтобы онъ не ознаменовалъ своего великовняженія созданіемъ хотя одной цервви въ Кіевв.

Спасскій монастырь и въ послідующее время оставался подъ покровительствомъ потомковъ Юрія Долгорукаго. Достойныхъ игуменовъ его они вызывали на епископскую ка-еедру своей Ростовско-Суздальской области. Приміръ сейчасъ укажемъ.

Известны четыре нгумена Спасскаго монастыря. Первый по времени—названный выше Германг (1072 г.). Дале, Савва, известный темъ, что въ 1115 г. участвоваль въ перенесении мощей Бориса и Глеба изъ старой церкви въ новую, построенную Владиміромъ Мономахомъ вмёсте съ Святослави-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) <sub>В</sub>Киагини Володимеря преставися ийсяца июля въ 11 день. Лавр. 281; Ин. 209; Никон. 154: Воскр. 26; Густ. 293.



<sup>1)</sup> Ин. 384; Лавр. 345; Воскр. 87; Густ. 313; Ник. 215.

чами 1). Не своро послѣ него-Лука. Онъ быль игуменомъ отъ неизвёстно какого года до 1185-го. Въ этомъ году умеръ Леонъ, епископъ Ростовско-Сувдальскій. На м'есто его изъ Кіева быль присланъ Никола Гречинъ, поставленный \_на мьядь". Но Всеволодъ Юрьевичь не приняль его. "Нъсть достойно наскакати на святительскій чинъ на мьядів", сказаль онь и сталь просить митрополита Никифора поставить во епископа Луку, "смиреннаго духомъ и вроткаго игумена святаго Спаса на Берестовемь". Митрополить укажиль просьбу его. Посвященіе совершилось 11 марта. "Бысть же сей мужъ молчаливъ, милостивъ въ убогимъ и вдовидамъ, ласвовъ же во всякому богату и убогу, смиренъ же и кротовъ, рівчью и дівломъ утіная печальныя, по истині добрый пастухъ, иже пасетъ словесныя овця нелицемърно". По своимъ правственнымъ качествамъ Лука былъ строгій асветь († 1189)<sup>2</sup>).

Еще позме, уже въ XIII въкъ извъстенъ четвертый игуменъ—Петръ Акеровича. Въ 1230 году онъ тадилъ витестъ съ митрополитомъ Кирилюмъ I и епископомъ Черниговскимъ Порфиріемъ во Владиміръ въ Юрію, Ярославу и Святославу Всеволодовичамъ уладить ихъ непріязненныя отношенія въ Переяславскому ви. Михаилу Всеволодовичу (смиу Всеволода Черниговскаго), преступившему крестное цтлованіе. Іерархи преклонили князей на милость и возвратились съ богатыми подарками в). А въ следующемъ году Петръ участвовалъ въ посвященіи Ростовскаго епископа Кирилла.

О дальнъйшей судьбъ монастиря ничего неизвъстно. Въ XVII въвъ, по свидътельству Кальнофойскаго, цервовь стояла въ полуразрушенномъ состоянів. "Досель, говорить онъ, едва стъны устояли; развалины ся землею поврыты" 4). Обновлен-

<sup>1)</sup> Hu. 201.

<sup>2)</sup> Давр. 369-370; Ип. 425; Воскр. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 425; Лавр. 433. 434.

<sup>1) &</sup>quot;Τερατουογημα" 24 стр.

ная, блаженной памяти, Петромъ Могилою она существуетъ и донынѣ <sup>1</sup>). Петръ Могила пожертвовалъ для церкви серебряный осмиконечный крестъ, напрестольное Евангеліе, ризы бархатныя и значительную часть другихъ серебряныхъ вещей.

По формъ своей она имъеть видъ креста. На ней пять куполовъ. Кромъ главнаго престола, въ ней есть два придывныхъ- правый во имя безсребренниковъ Косьмы и Даиіана, лівній во вмя св. Владиміра. Размівры ея таковы. Лина цервви безъ паперти равняется 7 саж. съ 1 аршиномъ, а съ колокольнею 13 саж. 1 арш. слишкомъ. Ширина ея равняется 5 саж. Дина каждаго изъ приделовъ равняется 5 саж., а ширина ихъ по 2 саж. Ширина всей церкви съ бововими придълами равняется 11 саж. Высота первы съ главнымъ куполомъ достигаетъ 10 саж. <sup>2</sup>). Колокольня первы пристроена въ 1813 году. Что васается другихъ частей, то, по изследованію профессора Лашкарева в), западная часть креста и восточная съ небольшеми пристройнами въ винъ алтарей-поздибищаго происхождения, средина же, представзающая высокую продолговатую отъ ствера въ югу залу съ коробовымъ сводомъ и боковые придёлы, несомивнию, древнаго происхожденія, но не раніве какъ XII віжа: виршить этой части отличенъ отъ виршича Софійскаго собора. Этотъ

в) Труды Кіев. Дух. Акад. 1867 г. Іюль. Труды третьяго археол. събада І т. 271 стр.



<sup>1)</sup> Кієвскій митрополить Самунає Миславскій, составитель "Краткаго историческаго описанія Кієво-Печерскія Лаври", напечатаннаго въ 1785 году, перецаєть, что Петръ Могила въ 1636 году намель въ развалинахъ деслинной церкви въ двухъ мранорнихъ гробахъ остания св. Владиніра и Анни, виль изъ нихъ главу и положнять сначала въ Преображенской церкви, а потонь перенесъ въ великую печерскую церковь (Въ над. 1801 г. 83 стр., примъ чаніе). Но Кальнофойскій объ этомъ говорить такъ: "Въ 1636 году ми виконали изъ развалинъ Деслинной церкви драгоцічное сокровище—святия мощи". "Тератопортима". Рглефмома, 2 стр. на об.

 $<sup>^{2})</sup>$  Разифры повазаны по чертежамъ Самойлова.  $_{9}$ Кіевъ въ началѣ своего существованія  $^{4}$  1834.

остатовъ, по словамъ профессора Лашкарева, составлялъ въ первоначальной церкви западную ея часть—притворъ. Петръ Могила пристроилъ къ этой уцелевшей части алтари, употребивъ для этого древній кирпичъ. Изъ орнаментаціи уцелело лишь несколько крестовъ на стенахъ снаружи.

Особенность древней Спасской церкви по сравнению съ другими церквами, сохранившимися до нашего времени, состоить въ томъ, что она была съ башней въ юго-западномъ углу, имъвшей самостоятельное значение.

## Өеодоровскій монастырь.

Сынъ Владиміра Мономаха, в. кн. Мстиславъ (1126—1133) создаль въ Кіевъ въ 1129 г. церковь въ честь св. Өеодора Тирона, имя котораго онъ носилъ. "Того же лъта, говорится въ лътописи, заложи Мьстиславъ церковь камену святаго Федора въ Кыевъ" 1). Изъ лътописи не видно, чтобы княвь основалъ при ней и монастырь. Но послъ его смерти (1133), въ 1146 году онъ уже существовалъ: въ немъ приналь схиму и подвизался Игорь Ольговичъ 2). Въ житіи же Мстислава, помъщенномъ въ прологъ начала XIV в., основаніе монастыря приписывается ему самому. "Пръставше (Мстиславъ), говорится здъсь, и гробоу предань бысть въ церкви святаго Өеодора, еже созда, сотвори честный монастырь святаго Өеодора, еже созда, сотвори честный монастырь святаго Өеодора" 8). Въ ряду другихъ кіевскихъ княжескихъ монастырей онъ преимущественно назывался "Вотчимъ" или "Отнимъ".

Изъ игуменовъ Өеодоровскаго монастыря за первыя сто лътъ его существованія извъстны только два: Ананія и Корнила. О первомъ находимъ извъстіе въ лътописи подъ 1147 г.:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Опис. Рук. Рум. Музея. Востокова, 452 стр.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин. 211, Густ. 293; по Лавр. цервовь основана въ 1128 г. Воскр. 28, Ник. 155.

<sup>2)</sup> Ип. 239; Лавр. 801; Воекр. 38, Густ. 298, Ник. 171; I Hobr. 10; IV Hobr. 7; Степен. к. I. 265-269.

по повельнію митр. Климента, онъ перенесъ убитаго вієвлянами Игоря Ольговича изъ новгородской божницы на Подоль въ Симеоновскую церковь 1). Второй участвоваль въ 1231 году въ посвященія Кирилла, епископа Росговскаго 2). Изъ иноковъ этого монастыря ирвестенъ только что упомянутый Игорь Ольговичь, постригшійся за 8 дней до своей мученической кончины.

Судьба Осодоровскаго монастыря была печальна. Въ 1259 году Данівлъ Галицкій вынесъ отсюда необходимыя и лучшія церковныя принадлежности: нвоны, колокола и проч. для своей церкви Іоанна Златоустаго въ Холмв 3). Право для такого поступка ему давало, конечно, его происхождение изъ рода Мстислава: онъ былъ пра-правнувъ основателя Өеодоровскаго монастыря. Въ его время уже не было въ живыхъ никого изъ старшихъ потомковъ Мстислава. Между твиъ монастырь его предка, запуствишій со времени татарскаго погрома, сохранилъ нъвоторые остатки своего прежняго величія. Ими-то Даніиль и воспользовался для украшенія своей вновь созданной церкви. Нужно поэтому думать, что монастырь прекратиль свое существование вскорв послв 1240 года. Монахи его частію были перебиты въ этомъ году татарами, а остальные, будучи не въ состояніи поддерживать свой монастырь, разоплись по другимъ. Но после 1259 года, въроятно, была заврыта и самая церковь. Однакожъ развалины ея существовали еще во времена Кальнофойскаго (1638 г.).

Кажется, ни въ одной изъ указанныхъ доселъ церквей не было положено по смерти столько лицъ княжескаго рода, сколько въ церкви святаго Өеодора. Здъсь нашли себъ пріютъ

<sup>1)</sup> Ник. 176; Воскр. 42; Ип. 249-250; Лавр. 302.

<sup>2)</sup> Jasp. 434.

<sup>\*)</sup> Ип. 558—559. Тоть образь, предъ воторимь въ последнія минути своей живии молился Игорь Ольговичь, по предавію, сохранился: опъ находится въ больной даврекой церкви.

Труди Кіев. Дух. Анад. Т. I. 1892 г.

и братья и сыновья и внуки и правнуки основателя церкви. Прежде всёхъ положенъ былъ самъ Мстиславъ. "Въ гёто 6641 (1133), читаемъ въ лётописи, преставися благовёрный князь Мьстиславъ, Володимерь сынъ, оставивъ княжение брату своему Ярополку, ему же и дёти свои съ Богомъ на руцё предасть, преставися Мьстиславъ априля 15, празной недёлё въ пятокъ, положенъ бысть у церкви святаго Федора, юже бё самъ создалъ" 1).

Въ 1154 году "разболъся великій князь Киевьскій Изяславъ Мьстиславичъ (Мстислава-основателя монастыря) Ставровъ день и преставися честный благов фрный и Христолюбивый, славный Изяславъ Мьстиславичь и плакася по немъ вся Русская земля и вси Чернии Клобуци, и яко по цари и господинъ своемъ, наипаче же яко по отци, в недълю на ночь преставися на Филиповъ день, и тако спратавше тело его, положиша въ церкви святаго Феодора въ отни ему монастыри <sup>2</sup>). Въ Кіевь Изяславъ сидъль съ 1146 года съ перерывами: Юрій Долгорукій дважды изгоняль его изъ Кіева, равно какъ и самъ быль изгоняемъ имъ. Еще раньше, въ 1151 году зимою умерла его супруга. Объ этомъ лётописецъ говоритъ такъ: "преставися внягини Изяславля в ). Но несомнённо она была погребена въ Өеодоровской церкви. - Братъ и преемникъ Изаслава Ростиславъ умеръ, какъ было уже сказано, въ Зарубъ на пути изъ Смоленска 14 марта 1167 года. Но его привезли въ Кіевъ и положили "у святаго Федора въ отни ему манастери" 4) въ 21 день тогоже мъсяца. Въ следующемъ-—1168 году умеръ въ Тумащи племянникъ его Ярополвъ

<sup>1)</sup> Ип. 212. Лавр. 286, Густ. 293—294, I Hosr. 6; IV Hosr. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин. 323; Лавр. 324; Густ. 302; Воскр. 60; I Новг. 11, Кенигсб. 227. По Никоновской — Ивислава Мстиславичь умерь въ 1115 г. 198.

в) Ип. 308; Лавр. 319; Ник. 191; I Hobr. 11; Bockp. 56.

<sup>4)</sup> Ил. 262—364; Лавр. 335; I Новгор. 14; Густ. 309; Воскр. 80; Степ. вн. 1. 313.

Изяславичь Луцкій во время похода соединенных силь русских князей на половновъ. Братъ Ярополка, в. кн. Мстиславъ Изяславичъ (1167-1169), узнавъ о томъ, что онъ еще только заболёль, послаль туда Поликария, игумена печерскаго и Данінта, своего духовнаго отда съ твиъ, чтобы они привезли его въ Кіевъ. "Преставися же Ярополив, сынъ Изяславль, ивсяца марта въ седини день, средохрестьнов недъли, и положища тело его у святаго Федора, идеже ему отець лежить 1). Въ 1172 году, послё смерти Глеба, сына Юрія Долгорукаго, віевскій столь заняль Владимірь Мстиславичь Дорогобужскій, внукъ Владиміра Мономаха, но всего лишь на 4 мъсяца: 30 мая "русальнъ недълъ" онъ умеръ и быль положень въ "святьмъ Өедорь, въ отни ему манастырь"... Се же много подъя бёды, бёгая передо Мьстиславомъ (сынъ Андрея Боголюбскаго), ово в Галичь, ово Угры, ово в Рязань, ово в Половцихъ, за свою вину, за неже не устояще въ врестномъ целовании 2). Въ 1187 году въ мав умеръ Мстиславъ Давыдовичъ Вышгородскій, сынъ Давыда Ростиславича Смоленскаго, умеръ, въроятно, въ Вышгородъ, а положент въ Осодоровскомъ монастырв ...-Наконецъ, въ фе-

<sup>1)</sup> Mn. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 386; 1V Новг. 13; Густ. 313. Вдадниіръ "преступивъ вресть въ ротникомъ своимъ Ярославу и во Мстиславичемъ, иде Киеву утанвся, а сына Мьстислава посади Дорогобужи" Ип. 385—386.

з) Ип. 440—441. У наших историковъ — Погодива и Соловьева провзошло небольшое недоразумание относительно этого Мстислава. Крома приведеннаго изастия о смерти Мстислава Давидовича, подване, подъ 1193 г., встрачаеиз изабстие о рождени другого Мстислава Давидовича: "того же лата родился
у Давида смих, нарекома во врещение его Оедоръ, а княже Мстиславъ" (Ип.
456). Походу гатописнаго повъствования можно догадываться, что этотъ Мстиславъ быль смиъ Давида Смоленскаго. Далье, въ Суздальской гатописи по
академ. списку и въ Тронцкой подъ 1230 г. записано: "того же лата преставися
боголюбевий князь велики Мстиславъ Давидовичъ Смоленский". (Лавр. 485.
Тронцк. 2201. Это умеръ Мстиславъ, родивщийся въ 1193 году. Итакъ, было
два Мстислава Давидовича. Второй быль смиъ Давида Ростиславича Смоленсскаго. Но какого Давида быль смиъ Мстиславъ Вишгородский? Погодинъ въ
28\*

430

враль 1195 года умеръ Изяславъ Ярославичъ "мевьшій",

перечив вышгородских в неязей совсвит не отитивы этого воследско; а въ росписи IX подъ Давыдомъ Ростиславичемъ Смоденским подставить Мстислава, родившагося въ 1193 году и умершаго въ 1230 г. Равнымъ образомъ въ алфавитномъ списвъ князей и спискъ по степенямъ родства у него пониенованъ только этотъ Мстиславъ. Содовьевъ обратилъ винманіе и на перваго Мстислава Вышгородскаго и подставниъ его подъ тъмъ же Давыдомъ Смоленскимъ (Табл. № 4). Но за то и втораго Мстислава, родившагося въ 1193 г., онъ поименовалъ въ двухъ ифстахъ: подъ Давыдомъ Смоленскимъ съ обозначениемъ года смерти—1230 г. и подъ Давыдомъ Ольговичемъ, синомъ Святослама Всеволодовича Черниговскаго, потомъ Кіевскаго (Табл. № 3. Такимъ образомъ, по его представленію, у Давыда Ростиславича Смоленскаго было два сина Мстислава.

Итавъ вопросъ теперь въ томъ, какого Давида биль синъ Мстиславъ Вышгородскій и действительно ли Мстиславъ, родившійся въ 1193 году, быль сынъ Давыда Ростиславича Сиоленскаго? Не быль ли это сынь Давыда Ольговича Черниговскаго? Одичение различныхъ синсковъ летописи и различныхъ изевстій и Мстиславъ Лавыдовичь, какія находимь въ нихъ, приводить въ тикону заключенію, что оби Мстислава и Вышгородскій в родившійся въ 1193 году действительно были сыновья Давыда Ростиславича Смоленскаго. Дело представляется такъ. После того какъ умеръ старшій Мстисланъ, у Давида Ростиславича родился еще сынъ. Этому новорожденному онъ далъ има Мстислака въ намять умершаго, можетъ быть, любимаго сына: въ то вреня было въ обычай давать новорожденными имени кого-либо изи предкови ихи. Какими же образовъ старий Мстиславъ попаль въ Вышгородъ? Въ Вишгородъ сидълъ отецъ его Давыдъ Ростиславичь съ 1169 года (Ипатск. 365-366) по 1180 (ibid 416); а съ 1180 года онъ сидълъ въ Сиоленскъ, гдъ и умеръ въ 1197 году, назначивъ собъ пресиникомъ своего пломянника Мстислава Романовича (ibid 471-472). Между танъ сниъ его Мстиславъ старшій съ 1184 г. (1 Новг. 18) по 1188 (по автосчислению сузд. - лавр. 380 - 386) сидват въ Новгородв. Въ этомъ году (1188) онъ быль изгизиъ новгородцамя (II Некон. 255). Въ Ипатской же летописи подъ 1187 годомъ записано о смерти Мстислава Давыдовича Вышгородскаго. Принимая теперь во виманіе, что літосчисленіе Лаврентіемской и Ипатской літописи, начиная съ 1169 г. идеть неодинавово: первая вадагаеть событія до 1183 г. годомь — двумя раньше, а съ 1183 г. годомь двумя возже, чёмъ какъ они расположены во второй, мы должны думать. что и въ данномъ случав Лаврентіевская, а за нею Кенигсбергская и Никоновская опереднам Ипатскую по правней мара на одни года, т. с. Мстиславъ быль нагнанъ нав Новгорода не въ 1188, а въ 1187 году, какъ н повазано въ І Новг. 19 стр. Лишившись Новгорода, онь получиль Вышгородъ. Въ Біевъ въ это времи сидълъ Свитославъ Всеволодовичъ (1180-1194). Онъ жиль мерно съ Ростеславичане, ись которыль Рюревь биль еще и сватомъ ему. Полтому онь могь допустать Мстеслава въ Виштородъ,

правнувъ основателя <del>Осодоровской церкви, въ которой и быль положенъ "близь отня гроба" 1).</del>

Последнее историческое свидетельство о Өеодоровской церкви находимъ въ Тератургимъ Кальнофойскаго. Указывая. церкви, стоявшія въ его время на Старомъ Кіевъ, онъ заивчаеть о цервви св. Осодора: "Cerkiew Sw. Theodora Tyrona tylko sciany stoia" 2). Но по его плану никакъ нельзя составить яснаго представленія о томъ, въ какую сторону напр. отъ Михайловской или Десятинной церкви находилась Өеодоровская церковь. Онъ чертиль свой плань, какъ выражаются, "главомфрно" и при томъ такъ, кажется, какъ Старый Кіевъ представлялся зрителю, стоявшему на Печерской горф. Повидимому, онъ думалъ изобразить ее на своемъ рисунвъ (подъ цифр. 50) къ востоку или въ юго-востоку отъ Михайзовской церкви (49). Единственнымъ основаниемъ для определенія местоположенія ся можеть служить повествованіе летописца объ убійстве Игоря Ольговича 3). Но и отсюда видно только, что она стояла на Горъ, а не на Подолъ.

Въ Церковно-археологическомъ музей при К. Д. Академіи хранится докладная записка въ Комитетъ изысканія Кіевскихъ древностей Лохвицкаго о церкви св. Өеодора (отъ 17 сент. ? года). Въ ней сказано: "Остатки сей знаменитой (Өеодоровской) церкви находятся въ саду Г. Королёва", теперь Черныша. Произведенныя здёсь въ 1838 г. раскопки дъйствительно открыли фундаментъ какой-то древней церкви 4).

<sup>4)</sup> Записка Лохвицкаго хранится въ общенъ собраніи записовъ о церквахъ Кієва, Москви, Ростова и др. № 339. О резудьтатахъ расконовъ см. статью въ Ж. М. Н. П. 1839 г. 3-я ки.



не видя въ немъ соперника себъ. Въ томъ же (1187) году Мстиславъ умеръ. Онъ быль правнукъ Мстислава — основателя Осодоровской церкви; поэтому и положень быль въ ней. Братъ его, родившйся въ 1193 году, быль 4-хъ лётнявь, когда отецъ умеръ. Потому-то Давидъ оставилъ Смоленскъ "смновцу своену" Мстиславу Романовичу.

<sup>1)</sup> Ий. 464; Густ. 325. Изяславъ Ярославичъ Старшій, внукъ Мстислава чрезъ его сипа Владиміра, сидёль въ Великихь Лукахь.

<sup>2) &</sup>quot;Tspatoupynµa" A. Kalnophoyskiego 25 crp.

<sup>3) 245-250;</sup> Jasp. 300-302; Bocep. 41-42; Her. 175-176.

### Церковь святой Богородицы Пирогощей:

Тому же Мстиславу Владиміровичу принадлежить основаніе и церкви св. Богородицы Пирогощей. Въ Ипатской літописи подъ 1132 годомъ записано: "В се же літо заложена бысть церкви камена святая Богородица Пирогоща" 1). Но въ лаврентьевской подъ 1131 годомъ скавано точніве: "В тоже літо заложи церковь Мстиславъ святыя Богородица Пирогощюю" 2). Церковь была окончена въ 1136-мъ году: "Томъ літі церкви Пирогоща свершена бысть" 3). Такимъ образомъ она строилась сравнительно долго. Это объясняется тімъ, что въ 1132 году умеръ основатель ея—Мстиславъ. А его брать и преемникъ Ярополкъ былъ занять борьбою съ Ольговичами Черниговскими ивъ-за Переяславля.

Въ лётописи упоминается и икона, одноименная съ этою церковью. Въ 1153 году Андрей Боголюбскій противъ воли своего отца ушелъ изъ Вышгорода въ Суздаль и "взяща изъ Вышгороду икону святов Богородици, юже пранесоща съ Пирогощею (очевидно, иконою) съ Царя-града въ одномъ кораблъ 4). Когда и вто принесъ ее и гдъ она дъвалась, это остается неизвъстнымъ. Неизвъстна также и судьба церкви.

Что же отъ чего получило названіе: церковь ли отъ иконы или, наоборотъ, икона отъ церкви? Относительно этого возможно лишь предположеніе. В фроятнымъ представляется митніе В. З. Завитненича 5), который полагаеть, что церковь получила свое названіе отъ иконы, а не наобороть. Это слёдуеть изъ того, что, когда церковь и икона исчезли и осталось только одно изваніе ихъ, оно стало уже непонятнымъ для поздивйшихъ нашихъ внижныхъ людей.—Поэтому, встръ-

<sup>1)</sup> Ип. 212: Кенигсб. 157.

<sup>2)</sup> Jasp. 286; Bock. 29.

<sup>\*)</sup> Ип. 215.

<sup>4)</sup> Mu. 331; Jasp. 329; Hag. 221; Bocep. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Труди Кіевской дух. Академін, 1891 г. № 1.

чаясь съ нимъ, они имтались дать ему такое или иное объясненіе. Одинъ обратиль его въ "гостя" Пирогощаго, другой производить отъ неизвъстной мъстности "Пирогощи" или села "Пирогово" и. т. д. Это не могло бы случиться, еслибы разсматриваемое названіе было своего, русскаго происхожденія. Очевидно, оно занесено въ намъ изъ чужей страны. Но такъ какъ ин откуда не видно, чтобы это или сходное съ нимъ названіе носиль какой-либо иной предметь нашей старины, то происхожденіе его (названія "Пирогощая") естественніве всего связывать съ иконою этого имени, принесенною къ намъ съ Востока. Отъ нея уже получила свое названіе перковь.

Что касается містоположенія церкви, то послів разъясненій, сділанных И. И. Малышевскимъ<sup>1</sup>), остается признать боліе, чімь візроятнымь, что она стояла на Подолів, на томь самомь містів, гдів нынів стоить Успенская церковь. Основаніе послідней древнійшаго—домонгольскаго сооруженія. Въ немъ-то и видять остатки церкви св. Богородицы Пирогощей.

### Церновь св. Василія на Новомъ дворъ.

Правнуку Владиміра Мономаха, в. кн. Рюрику Ростиславичу (1195—1202), принадлежить основаніе церкви св. Василія на Новомъ дворѣ. Лѣтописецъ упоминаетъ о ней только одинъ разъ. "Того же лѣта (1197), говорить онъ, созда великій князь боголюбивый Рюрикъ церковъ святало Василія, во имя свое, въ Кіевѣ на новомъ дворѣ; священа бысть великымъ священиемь митрополитомъ Никифоромъ и епископомъ Бѣлгородскимъ Андрѣяномъ, и Юрьевскимъ епископомъ, мѣсяца генваря въ первый день"<sup>2</sup>). Впослѣдствіи при



<sup>1)</sup> См. его бромору: О церкви и мконт ск. Богородици подъ названіемъ "Пирогоми", упомиваемихъ въ літописи и въ слове о Полку Игореве. Также въ У ки. Чтеній въ Историческомъ общества Нестора літописия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ms. 474.

ней ли или при церкви Святослава Всеволодовича былъ устроенъ монастырь: въ 1231 году Аванасій (игуменъ) Васильевскій участвоваль въ посвященіи Кирилла, епископа Ростовскаго 1).

Гдв находился Новый дворъ, — неизвъстно. Вообще же онъ находился въ настоящей Старокіевской части горола. Закревскій полагаеть, что одна изъ церквей св. Василія была поставлена на мість Владиміровой церкви св. Василія <sup>2</sup>), ибо есть основаніе догадываться, что последняя была деревянцая. Летописецъ, говоря о цервовно - строительной дъятельности св. Владиміра, выражается такъ: "Повель Владимірь рубити церьввы и поставляти пом'єстомъ, идеже стояще кумиры. И постави церковь св. Василія на колм'в, ид'вже стояща кумири Перунь и прочин" в). Выраженія: "рубити", "поставляти" летописецъ употребляеть преимущественно относительно церввей деревянныхъ; о каменныхъ же онъ выражается такъ: "созда", "заложи". И такъ какъ Владимірова церковь ни разу дальше не упоминается, то нужно думать, что она своро уничтожилась, въроятно, сгоръла въ 1017 году. Изъ поздивищихъ же двухъ церквей св. Василія на ея м'вст'ь, въроятнъе всего, стояла цервовь Рюрива Ростиславича. На эту мысль наводить название "Нового" двора, который названъ такъ, очевидно, въ противоположность древнему, современному Владиміру двору, Теремному. Онъ стояль "надъ горою", между теперешнею Андреевскою и Михайловскою церковью 4). Близь его находилась Владимірова церковь 5). Возможно, что первый дворъ быль построенъ на мъсть втораго, а новая церковь поставлена на месте Владиміровой ради сохраненія памяти ея. Во всякомъ случав видеть оста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лавр. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Запревскій. Описаніе Кієва І т. 209 стр.— Голубинскій. Ист. Рус. Церкви І-я полов. І-го т. 259 стр.

<sup>3)</sup> Um. 81.

<sup>4)</sup> Берлинскій. Кратисе описаніе Кіева. 68 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ип. 32, 52; Лавр. 54.

токъ Владиміровой церкви въ теперешней Трехсвятительской нётъ никакого основанія <sup>1</sup>). Церковь св. Василія, предшествовавшая Трехсвятительской, стояла разоренною и запустѣвшею до времени Петра Могилы. Послѣдній обновиль ее. Но въ 1660 году она сгорѣла. Трехсвятительская же церковь построена митрополитомъ Варлаамомъ Ясинскимъ (1690—1707). Остатокъ древней церкви видять въ нижнихъ частяхъ стѣнъ.

Рюрику Ростиславичу принадлежить еще построеніе церкви св. Апостоловъ въ Бългородъ (1197 г.), которая называется въ летописи "епископіею его Белгородскою", т. е. ваеедральною и освящение которой совершено было съ особеннымъ торжествомъ (Ип. Лёт. подъ 1197 г.). Рюрикова дерковь св. Василія была последнею по времени основанія изъ церквей, построенныхъ князьями въ Кіевъ. По крайней итръ льтопись не упоминаетъ больше ни одного примъра. Можеть быть, это объясняется отчасти твиъ, что кіевская льтопись прерывается на событіях вего вняженія. Но вообще же упадокъ перковно-строительной двятельности въ Кіевъ связанъ съ постепеннымъ упадкомъ церковнаго и политическаго значенія самаго Кіева. Въ Кіевъ съ половины XII в. "частые и несильные князи быша, дондеже и кончинъ престаша вняжение віевское", замізчаеть составитель Густынской хроники <sup>2</sup>). При нетвердости своего положенія и при частой смёнё они не имёли ни времени, ни охоты создавать церкви. Древняя столица въ концъ концовъ совстмъ была оставлена вняземъ: предъ самымъ нашествіемъ Батыя здёсь сидълъ воевода Галицваго вн. Даніила Димитрій. А въ 1250 г. ушелъ отсюда и митрополитъ—Кириллъ II в) († 1280).



<sup>1)</sup> Голубинскій Истор. Русс. Цер. 1 т. 2 пол. 255 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Густ. Хрон. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ип. 535; Лавр. 496; Воскр. 159.

IV. Почтеніе внязей въ древнѣйшимъ віевскимъ церквамъ: св. Софіи и Успенія Вогородицы—Десятинной.

Говора о побужденіяхъ, какими руководились князья въ дѣлѣ храмосозиданія, мы замѣтили, что мнотіе изъ нихъ, по свидѣтельству лѣтописца, отличались глубокою религіовностію и усердіемъ къ храмамъ Божінмъ. Это усердіе выражалось какъ въ построеніи и благоукрашеніи новыхъ храмовъ, такъ и въ поддержаніи старыхъ. Изъ послѣднихъ особенно были уважаемы двѣ церкви—св. Софіи и Успенія Пресвятой Богородицы, иначе называемой Десятинной.

Все внушало уважение въ нимъ: и древность ихъ и память славныхъ основателей-Владиміра и Ярослава и церзначеніе ихъ и самое ихъ благолівніе. ковно-общественное Церковь св. Софіи была возвышена своимъ основателемъ не только надъ остальными Кіевскими церквами, какъ соборная, но и надъ всеми вообще русскими, какъ "русская митрополія" 1). Городъ и великовняжескій столъ были поставлены подъ повровительство св. Софіи. Близь ея стоялъ вняжескій дворъ; сюда сходились кіевляне рёшать общественныя и политическія діла. Такъ было напр. въ 1148 году. Великій князь Изяславъ Мстиславичъ, по приглашенію Черниговскихъ князей Владиміра и Изяслава Давыдовичей, выступиль съ войскомъ противъ Юрія Суздальскаго. Въ Кіевъ остался братъ его Владиміръ. Но обнаружилось, что Черниговскіе внязья въ то же время целовали крестъ союзнику Юрія Святославу Ольговичу на томъ, чтобы быть съ нимъ противъ Изяслава. Узнавъ объ этомъ, Изяславъ послалъ пословъ въ Кіевъ увъдомить объ этомъ кіевлянъ. При этомъ онъ наказываль имъ: "созовите кияны на дворъ къ святъй Софьи, ать мой посолъ мольить рычь мою къ нимъ и скажеть лесть Черниговскихъ



¹, Mn. 106

князей <sup>1</sup>). Кіевляне такъ и сдёлали. Здёсь же, на Софійскомъ дворё они обсуждали вопросъ о предстоящей войнё, заключеніи мира и проч.

Десятинная церковь была второю особенно чтимою святинею послъ Софіи. Она тавже была выделена своимъ основателемъ изъ ряда прочихъ церквей въ особое положение. Замъчательнымъ и для всёхъ памятнимъ обстоятельствомъ сооруженія ея было следующее. Когда цервовь была окончена, Св. Владиміръ вошелъ и сталъ молиться тавъ: "Господи Боже! призри съ небеси, виждь и посёти виноградъ сей и утверди его же насади десница твоя, людей своихъ новыхъ, сердца которыхъ Ты обратиль въ разумъ, да познають Тебя истиннаго Бога; призри на церковь сію, которую создаль недостойный рабъ Твой во имя родшей тя Матери Твоей, Пресвятой Дівы Марін; и, если кто помолится въ церкви сей, услышь молитву его и прости всв грвхи его молитвы ради пречистыя Богородицы". Потомъ прочелъ слёдующее завъщаніе: "Воть я даю церкви этой десятую часть отъ имвнія своего и отъ городовъ; если кто нарушить это, да будеть провлять", прочель и положиль его въ цервви на память грядущимъ поколенамъ 2). Понятно, что потомки и преемники Владиміра свято соблюдали его волю и питали особое почтеніе въ этой первви. Она со всёмъ принадлежащить ей имвніемъ почиталась непривосновенною святынею, за поруганіе которой Владычица не потерпить наказаніемъ. Укажемъ на следующее место изъ летописи, подтверждающее нашу мысль. Въ 1169 году, въ вняжение Глиба Юрьевича въ Кіевъ, половцы напали на г. Полонъ, который былъ городомъ Десятинной церкви, пограбили его, увели много мужчинъ и женщинъ, угнали свотъ. Глебъ пошелъ на Половцовъ. Русская рать по своимъ силамъ далеко уступала



<sup>1)</sup> Mn. 245.

²) Mn. 85.

непріятельской 1). Тімъ не менте побіда была на стороні русских в. Літописець по этому поводу замівчаеть: "Чудо сотвори Богь и святая Богородица церковь Десятиньная в Кыевів, юже біз создаль Володиміврь, иже крестиль землю и даль біз дівсятину церкви той по всей Руськой земли; сотвори же то Мати Божия чудо паче нашея надежды" 2). И еще: "И бысть помощь креста честьнаго и святьй Матери Божии Богородицы великої Десятиньній, и яже бакуть отъ волости, да аще Богь не дасть въ обиду человівка проста, егда начнуть его обидити, аже онь своей Матери дому" 3)? Такъ высоко смотріли на неприкосновенность этой Церкви!

Въ чемъ же выражалось почтеніе къ этимъ церквамъ со стороны князей?

Во-первыхъ, въ томъ, что внязья при самомъ вступленіи на кіевскій столь, предъ походомъ на войну, также послів побъды и въ другихъ случаяхъ приходили сюда на поклоненіе. Всякій новый внязь, въдзжая въ Кіевь, считаль первымъ долгомъ поклониться мъстнымъ святынямъ и прежде всего-Св. Софін и Пресвятой Богородиц'я Десатинной, а потомъ уже отправлялся на велико-вняжескій дворь, находившійся близь Софіи, и тамъ иногда даваль пиръ віевлянамъ. Самое вступленіе въ городъ совершалось при торжественной обстановкъ, именно: на встръчу кназю выходилъ митрополитъ съ епископами, съ бълымъ и монашествующимъ духовенствомъ съ кадилами въ рукахъ, съ преднесениемъ церковныхъ святостей, со всеми горожанами. Какъ далеко отъ города встречали князя, сказать трудно. Затёмъ вся эта процессія двигалась обратно по направленію къ Софійской церкви. Поклонившись Премудрости Божіей, князь тімь же порядкомъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Высть же у поганыхъ 900 к пий, а в Руси 90 копий", замізчасть лічтописець. Ин. 381; Лавр. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ин. 399; Лавр. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ип. 381; Лавр. 342.

отправлядся въ Десятинную церковь, и только потомъ уже всё возвращались на княжескій дворъ. Нёкоторые князья ходили на повлоненіе и къ "Пресвятой Богородице Печерской". Приведемъ примеры изъ лётописи.

Въ 1146 г., послъ побъды надъ Ольговичами Черниговскими, Кіевомъ овладълъ Изяславъ Мстиславичъ, внукъ Владиміра Мономаха. Лътописецъ говоритъ о вступленіи его въ Кіевъ такъ: "Изяславъ же, возрѣвъ на небо и похвали Бога и силу животворящаго креста о таковой помощи его, с великою славою и честью въёха въ Киевъ, и выидоша противу ему множество народа, игумени съ черноризьни и попове всего города в ризахъ и приёха къ святой Софъи и поклонися святой Богородици и съде на столъ дъда своего и отда своего "1). О томъ же Изяславъ лътописецъ замъчаетъ въ другомъ мъстъ, что онъ, возвратившись въ Кіевъ съ братомъ Ростиславомъ и смолянами послъ вторичной побъды надъ Черниговскими князьями въ томъ же году, "похвалилиста Бога и поклонистася святымъ церквамъ и пребыста у весельи" 2).

Въ 1149 г. Изяславъ былъ изгнанъ изъ Кіева Юріємъ Суздальскимъ и ушелъ во Владиміръ на Волыни. Но въ следующемъ году снова пошелъ добывать Кіева. Когда Юрій бежалъ, віевляне стали приглашать Изяслава: "Ты нашъ внязь, говорили они, поёди же въ святой Софьи, сяди на столе отца своего и деда своего... Изяславъ же повлонився святой Софьи и взъёха на дворъ на Ярославль всимъ своенъ полкомъ, и Киянъ съ нимъ приде множество" 8).

Вскоръ на Кіевъ надвинули полки Владиміра Галицкаго, Владиміра и Изяслава Давыдовичей, князей Черниговскихъ и Юрія Суздальскаго. Въ Кіевъ сидъли Изяславъ Мсти-



<sup>1)</sup> Ин. 233; Лавр. 297.

<sup>2)</sup> Mn. 253.

³) Hn. 276.

славичъ и Вачеславъ Владиміровичъ, братъ Юрія. Оба они бъжали. Въ Кієвъ вступилъ Владиміръ Галицкій; но прежде, чъмъ вступить въ городъ, онъ поъхалъ въ Вышгородъ по-клониться святымъ мученикиъ "и тако поклонився святою мученику, говоритъ лътописецъ, и прітха къ святой Софьич оттуду так ко святой Богородицы Печерской монастырь... Кияне же убоявъшеся Вололимера Галичьскаго, увядеща князя Дюргя въ Киевъ").

Спустя нѣкоторое время, въ концѣ того же 1150 г. Изяславъ снова пошелъ на Юрія. Юрій бѣжалъ. Кіевляне, узнавъ о приближеніи Изяслава, "изыдоша противу ему съ радостью, Изяславъ же въ Кыевѣ сѣде на столѣ дѣда своего и отца своего с честью великою, много ивъимаша дружины Гюргевы по Киеву. Изяславъ же отъ святоѣ Софьи поѣха и съ братьею на Ярославль дворъ, и угры позва съ собою на обѣдъ Кияны, и ту обѣдавъ съ ними на велицѣмъ дворѣ на Ярославли и пребыша у велицѣ весельи" 2).

Между тёмъ, Вачеславъ сидёлъ въ Вышгородё. Согласившись взаимно почитать Вячеслава своимъ отцомъ, а себя сыномъ, Изяславъ ввёлъ его въ Кіевъ при обычной торжественной встрёчё. "В лёто 6659 (1151), говоритъ лётописецъ, уведе Изяславъ стрыя своего и отца своего Вячеслава у Киевъ. Вячеславъ же уёха въ Киевъ и ёха въ святёй Софьи и сёдё на столё дёда своего и отца своего и позва сына своего Изяслава в собё на обёдъ и кияны всё и королевы мужи и Угры и съ ихъ дружиною и пребыша у велицё любви. Вячеславъ же и Изяславъ ведику честь сотвориста угромъ, Вячеславъ же отъ себе, а Изяславъ же отъ себе и дармы многыми одариста ѝ, и съсуды и порты и вомонми и паволоками и всявими дарами" в). Но Юрій не оставилъ ихъ въ покоё

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mn. 280.

<sup>2)</sup> Mu. 288.

³) Un. 290.

Вскоре онъ надвинуль еще большую рать и осадиль Кіевъ. Здась въ это время были Вячеславъ, Изяславъ и братъ последняго Ростиславъ. Прежде чемъ вступить на поле сраженія, они поклонились св. Божіни церквань. "Вячеславь и Изяславъ и Ростиславъ повлонившеся во вторнивъ святов Богородици Десятиннъй и святьй Софыи и выступища изъ города" 1). Разбивъ соединенныя войска Юрія, они возвратились въ Кіевъ. Побъдителямъ была устроена торжественная встрвча. Воть что говорить летописець: "Поидоша противу имъ святители съ хресты, митрополить Климентъ, и игумени чествии и попове и многое множество святитель и съ великою честью въбхаща въ Киевъ и ту поклонившеся Святей Софьв и святьй Богородици Двсятиньви и пребыша у велицв весельи и у велицъ любви" 2). Вообще наши предки твердо вврили, что въ посрчи помогаеть имъ самъ Вогр и Пречистая Богородина, какъ неоднократно замъчаетъ летописенъз). а потому они и спѣшили послѣ всявой побъды вознести благодарственныя молитвы Богу.

Съ такою же торжественною встрвчею въ 1160 г. вступиль на Кіевскій столь брать Изяслава Ростиславь () и изгнавшій его вскорь Изяславь Давыдовичь. О последнемь летописець говорить такъ: "Изяславь же вниде въ Киевъ месяца февраля въ 12, и, въщедъ въ святую Софью, всимъ дасть прощение кияномъ, ихъ же бяху изомали" 5).

Упомянемъ, наконецъ, о вступленіи въ Кіевъ Рюрика Ростиславича, правнука Владиміра Мономаха, внязя Смоленскаго. Въ 1194 г. умеръ в. к. Святославъ Всеволодовичъ, сынъ основательницы Кирилловскаго монастыря. Рюрикъ Ро-

i) Hn. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hu. 305.

<sup>3)</sup> Mn. 191. 192. 196. 298. 303. 304.

<sup>4)</sup> MB. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Hn. 353.

стиславичь повхаль въ Кієвъ. Навстрівчу ему вышли съ крестами "митрополить игумени вси и княны вси оть мала и до велика с радостью великою. Рюривъ же виедъ во святую Софью и поклонися святому Спасу и святій Богородиців и сінде на столів діда своего и отца своего съ славою и честью великою" 1).

Во всёхъ этихъ случаяхъ выражалось народное вёрованіе, что великому князю помогаетъ Самъ Богъ,—вёрованіе, высказанное однажды кіевлянами такъ: "Богъ за нашего князя и святая София"<sup>2</sup>).

Далве, князья заботились о благоукрашеніи и поддержа ніи этихъ церквей въ лучшемъ состояніи. Изв'ястно, что наши князья жертвовали на церкви и монастыри щедрою вою, особенно по случаю смерти своихъ родственнивовъ. При этомъ большая часть пожертвованій, конечно, приходилась на долю старъйшихъ и преимущественно чтимыхъ церввей -- Софійской и Десятивной. Иногда они отказывали пелыя поселенія въ пользу ихъ. Таковъ упомянутый выше городъ Полонъ, принадлежавшій Десятинной церкви. Въ случав какихъ-либо поврежденій внязья обновляли ихъ нередко на свои средства. Укажемъ на одно обновление Десятинной церкви, о которомъ увнаемъ изъ похвальнаго слова въ честь св. Климента, папы римскаго, сказаннаго неизвестнымъ авторомъ по случаю обновленія этой церкви. Приведемъ заключительную часть этого слова. Изложивъ историческія сведёнія о св. Клименть, авторъ въ завлючение говорить отъ себя следующее: "Такъ сотвориль Христось Богь нашь, чтобы это церковное солнце-

<sup>&#</sup>x27;) Un. 458.

<sup>3)</sup> Ип. 249. Это было сказано во время убійства Игоря Ольговича. Когда тысяцкій, прибывь на місто катастрофы, сь укоромь обратился нь нісьлянамь: "Се уже Игоря есте убили, ать похороминь тілю его", они отвітили: "не ни его убили но Давидовичи, оже мислили на нашего киязя вло котяче, погубите лестью; но Богь за нашего киязя и св. София".

угодникъ Его, а нашъ заступникъ, св. священномученикъ Клименть, изъ Рима пришель въ Херсонъ, а изъ Херсона въ нашу русскую страну для спасенія насъ вірныхъ. Какое человъколюбіе! Какая неизмъримая пучина благости! Не въ приснымъ рабамъ своимъ сотворилъ прінти угоднику своему, а во врагамъ и отступневамъ, о воторыхъ сказано: пожроша сыны и динери своя бъсомъ (Пс. 105, 37). Но да сбудется реченное: благодатію есте спасени: идъже умножися гръхъ, преизбыточествова благодать (Римл. 5, 20). Гдв были жертвенники бъсамъ, тамъ св. цервви хвалять Отца и Сына и Св. Духа, что совершалось и утвердилось пришествіемъ св. Климента. Посему и мы славимъ и хвалимъ и кланяемся въ Тройц'в славимому Богу, благодаря віврнаго раба Его, который умножиль таланть своего господина не только въ Римъ, но и въ Херсонъ и во всемъ русскомъ міръ, и взываемъ: похвала мучениковъ, украшение святителей, присный заступникъ страны русской, драгоцівный вінець славиаго и честнаго города нашего, веливой митрополіи, матери городовъ! Тобою русскіе внязья хвалятся, святители ликують, іереи веселятся, иноки радуются, люди добродуществують, притекая съ теплою върою въ твоимъ христоноснымъ костямъ, и, почерпая здесь святыню, вовиращаются во свояси и освящають ею свои домы, храмы и твла. Поистинв, славнее всехь тотъ городъ, который имфеть твое всечествое толо и весело играеть, воспъвая хвалу. Какъ другое небо, явилась на землъ Божественная церковь Божіей Матери, гдв лежить честное твло твое, подобно солнцу, просвъщающее вселенную. О, сопрестольниче апостоловъ, равночестный ангеламъ! Тобою бъсы прогоняются, бользии врачуются, еретики посрамляются, а православная вера возрастаеть более и более. Какъ сохраниль ты въ морф отрока отъ нападенія звірей, такъ и любящихътебя сохраняй въ мірв отъ нападенія невидимыхъ звірей. Христолюбивому же и върному князю нашему, который, подражая добродътелямъ прародительскимъ, обновилъ церковь твою, Труди Кіевской Дух. Асаденія. Т. І. 1892 г.

Digitized by Google

полезная испроси. Благовърный праотецъ его, будучи христолюбивъ и мучениколюбецъ, съ большимъ тщаніемъ и великою
върою, любезно и благочестно перенесъ сюда твои пречистыя
мощи на освященіе и на спасеніе себъ и всему своему роду
и всей странъ нашей. И ты, равноапостольный Клименте, потомка его управляй на полезное... Да возвеселится онъ нынъ,
старъйшинствуя между князьями: ибо во истину блаженъ есть,
обладая скипетрами по твоимъ молитвамъ. Да возрадуется и
старъйшинствующій между святителями: ибо онъ блаженъ,
прикасаясь твоей святости и освящая върныхъ людей. И да
ликуютъ граждане старъйшинствующаго между градами града
нашего: ибо они блаженны твоимъ заступленіемъ. Да празднуетъ свътло блаженный твой клиръ: ибо онъ старъе всего
клира твоимъ ходатайствомъ" и проч. 1).

Когда и по какому случаю было упоминаемое здёсь обновленіе, также какого князя нужно разумёть здёсь,—сказать трудно.

Отмътимъ, наконецъ, что въ этихъ церквахъ были погребены нъкоторые князья, можетъ быть, тъ, которые особенно благотворили имъ. Такъ въ Софіи послъ Ярослава былъ погребенъ любимый сынъ его Всеволодъ, умершій въ 1093 г. Лътописецъ говоритъ объ этомъ такъ: "В лъто 6601, индикта 1 лъто. Преставися князь Всеволодъ, сынъ Ярославль, внукъ Володимерь мъсяца априля 13 день, а погребенъ бысть 14 день, недъли сущи тогда страстънъй і дни сущу тогда четвергу великому въ онъ же положенъ бысть у гробъ у велипъй церкви Святыя Софья. Сий благовърный князь бъ измлада любя правду, и набдя убогия, і воздая честь епископомъ и презвутеромъ, излиха же любяще чернорисцъ, и подаваще требованье имъ: бъ же и самъ уздержася отъ пьянства и похотъ, тъмъ любимъ бъ отцемъ своимъ, яко глаголати отцю

<sup>1)</sup> Исторіа Русской Церван. Маварія III т. пад. 2. 1868 г. стр. 215-217.



его в нему: "Сину мой! благо тебъ, яко слышу о тобъ кротость, і радуюся, яко ты поконши старость мою; аще ти Богь подасть прияти власть стола моего, по братьи своей, с правдою, а с не насильемъ, то егда Богъ отведеть тя отъ житья твоего, то ту ляжеши, идеже азъ, у гроба моего, понеже люблю тя паче братья твоея... Володимерь же плавався с Ростиславомъ братомъ своимъ, спратаста твло его; собращася епископи, игумени с чернорисці, и нопове, и бояре, и простии людье, вземше тёло его со обычными пёсными и положища у святой Софьи" 1). Въ томъ же году (1099) былъ погребенъ здівсь сынъ Всеволода Ростиславъ. Онъ утонулъ въ Стугив, вогда віевская рать, разбитая половцами, переправлялась черевъ ръку. Его принесли въ Кіевъ "и плакася по немъ мати его і всі людье плакаша по немъ повелику, уности его ради; и собращася епископы и попове и чернорисці, и півсни обычныя півше, и положища й въ церкви святов Софьв, у отца своего" 2).

Въ 1126 г. умеръ и былъ погребенъ здёсь другой сынъ Всеволода Владиміръ Мономахъ. Лѣтописецъ говоритъ объ этомъ такъ: "В лѣто 6634. Преставися благовёрный князъ христолюбивый и великий князъ всея Руси Володимерь Мономахъ, иже просвёти Русскую землю, аки солнце луча пущая; его же слухъ произиде по всимъ странамъ, наипаче же бъ страшенъ поганымъ, братолюбець и нищелюбець и добрый страдалецъ за Русскую вемлю. Сего преставление бысть маня въ девятыйнадесять; и, спрятавше тъло его, положища у святъй Софъъ, въ отъца Всеволода, пъвше обычныя пъсни надъ нимъ. Святителъ же молящеся плакахуся по святомъ и добромъ князи, весъ народъ и вси людие по немъ плакахуся, якоже дъти по отцю или по матери, плакахуся по немъ вси людие, и сынове его Мъстиславъ, Ярополкъ, Вячьславъ,

<sup>1)</sup> Mu. 151.

<sup>2)</sup> No. 154

Георгий, Андръй, и внуци его; и тако разидошася вси людие с жалостью неликою, такоже и сынове его разидошася кождо въ свою волость, с плачемъ великимъ, идъже баше комуждо ихъ раздаялъ волости").

Въ 1154 г. умеръ Вячеславъ, сынъ Владиміра Мономаха. Усыновленный ему Ростиславь быль въ это время въ походъ противъ Юрія Суздальскаго. Увнавъ о смерти Вячеслава, онъ поспешилъ въ Кіевъ. "И тако плакася по отци своемъ, и проводи его до гроба съ честью великою, съ множествомъ народа, и положися у святыя Софья, идеже лежитъ Ярославъ прадедъ его и Володимеръ отецъ его. И тако Ростиславъ, спрятавъ тело его, и еха на Ярославль дворъ и съзва мужа отца своего Вячеславли и тивуны и влючники, каза нести имънье отца своего предъ ся, и порты и золото, и серебро; и снесъ все и нача раздавати по манастыремъ, и по церквамъ, и по затворамъ, и нищимъ, и тако раздая все, а собъ ни прия ничто, толико крестъ честьный взя на благословение собъ, а прокъ имъния да чимъ же надъ нимъ дъяти на последния дни, чимъ свечу и просфуру его побдети; и то все изрядивъ, и приказа Мьстиславли княгини матере своей, а самъ поима провъ дружины Вячеславли, вха опять на ону страну к полкамъ своимъ" 2).

Въ Десятинной церкви былъ погребенъ въ 1078 году Изиславъ Ярославичъ, убитый въ сражении съ половцами. Лѣтописецъ говоритъ такъ: "Убъенъ же быстъ князъ Изиславъ мѣсяца октября въ 3 день, вземше же тѣло его, привезоша в лодьи и поставиша противу Городцю; и изидоша противу ему весь городъ Киевъ, и възложища на санѣ повезоша ѝ с пѣсньми попове и черноризици, и понесоща въ градъ, и не бѣ лзѣ слышати пѣнъя въ плачѣ гелицѣ и воплѣ: плакася по немъ весь городъ Киевъ... И принесъще поло-

<sup>1)</sup> IIn. 208.

<sup>2)</sup> Ин. 325.

жиша тело его въ церкве святыя Богородица, уложища и в раку камяну и моромряну. Бе же Изаславъ мужъ взоромъ красенъ, теломъ великъ, незлобивъ нравомъ, кривды ненавидя, любя правду, клюкъ же въ немъ не бе, ни льсти, но простъ умомъ, не воздая зла за вло<sup>« 1</sup>).

Въ 1093 г. здёсь быль погребенъ внукъ Изяслава Ростиславъ Мстиславичъ. "В се же лёто, говорится въ лётописи, преставися Ростиславъ, сынъ Мьстиславль, внукъ Изяславль, ийсяца октября въ 1, а иогребенъ бысть ийсяца ноября въ 16 въ церкви святыя Богородица Десятиньныя" 2). Большой промежутокъ времени между смертію и погребеніемъ его показываетъ, что онъ умеръ гдё-то внё Кіева, можетъ быть, въ Полоцкі: здёсь нёвоторое время (въ 1069 г.) сидёлъ отецъего, а послё него—Святополкъ, дядя Ростислава 3).

Не меньшимъ уваженіемъ со стороны внязей пользовалась и Печерская обитель, въ созданіи которой имъ принадлежить великая доля участія. Къ этому побуждала ихъ сколько память славныхъ основателей обители—Антонія и Оеодосія, столько же и сознаніе важнаго значенія ся въ церковномъ и общественномъ отношеніи.

## V. Участіе внязей въ созданіи Печерскаго монастыря.

Печерскій монастырь рано выділился изъ ряда другихъ современныхъ ему монастырей, какъ місто "святое, блаженное, честное и спасительное" по преимуществу, какъ море, не держащее въ себі гнилого, но изметающее вонъ " 4). На первыхъ порахъ слава его была связана съ личпостію Антонія и Оеодосія, а послі нихъ она поддерживалась

<sup>1)</sup> Nu. 141. 142.

²) Mu. 157.

<sup>3)</sup> Ии. 122. подъ 1069 г.

<sup>4)</sup> Посланіе Симона въ Поликарну въ Памяти. рус. литер. XII и XIII в. LXXXVIII стр.

высовимъ подвижничествомъ печерскихъ иноковъ и часто случавшимися здёсь чудесными явленіями, каковы: явленіе огненнаго столба, необычайнаго облава ') и т. п. Вследствіе этого онъ привлекалъ къ себъ всякаго, кто хотълъ подвизаться. "Лучше торчать коломъ за воротами печерскими, чвиъ обладать богатствомъ и славою епископскаго положенія", говорилъ Симонъ ец. Владимірскій.-- Церковно-общественное значеніе Печерскаго монастыря состояло въ томъ, что онъ даваль Русской цервви высшихь іерарховь-еписконовь особенно въ первую пору своего существованія, быль разсадникомъ монашества у насъ, служилъ миссіонерсвому дёлу, наконецъ имълъ вообще нравственоо-благотворное вліяніе на тогдашнее общество. Вследствіе этого онъ и создавался, можно сказать, общими трудами и общимъ участіемъ всёхъ руссвихъ дюдей. "Одни отъ именій своихъ на утеменіе братів, на строеніе монастыря приношаху, другіе же и села вдавающе на попечение имъ 2). Князьямъ при этомъ принадлежитъ едвали не наибольшая доля участія. Уже при самомъ появленій своемъ на свёть Печерскій монастырь основался на землъ внязя. Первоначально онъ помъщался въ пещеръ. Но вогда воличество братіи увеличилось, нужно было вынести его наружу. Игуменъ Варлаамъ обратился съ этою нуждою къ князю Изяславу Ярославичу и тотъ предоставилъ ему гору. Такъ самое начало монастыря было положено при содействін B. КНЯЗЯ.

Вскоръ явилась нужда въ большемъ помъщении и въ новой церкви. На этотъ разъ Святославъ Ярославичъ отдаль брати поле близъ Берестово, пожертвовалъ 100 гривенъ волота и своими руками началъ копать ровъ для закладки церкви в). Оба князя столь почитали Өеодосія, что часто пріъз-

<sup>1)</sup> Hu. 188. 332.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Несторово житів Өводосія въ Панати. Рус. ангерат. Яковаева ХХУ стр.

<sup>3)</sup> Ibid. LV стр. Слово о созданів церкви. СХІІІ стр. Ни. 129; Давр. 178.

жали въ нему на духовную бесёду. По смерти же его Святославъ принялъ монастырь Печерскій подъ свое покровительство <sup>1</sup>).

Благотворили монастырю и потомки ихъ. Ярополкъ Ивяславичъ, "внязь кротокъ, смиренъ, братолюбивъ, нищьлюбець, десятину дая отъ всихъ скотъ своихъ, святъ Богородици, и отъ жита на вся лъта... вда всю жизнь свою, Небльскую волость и Дервьскую и Лучьскую, и около Кіева". Дочь его Анастасія, "ревнуючи своему отцю", пожертвовала 100 гривенъ серебра, 50 золота и 5 селъ съ челядью. Супругъ ея Глъбъ Всеславичь Минскій "вда въ животъ своемъ 600 гривенъ серебра, а 50 гривенъ золота" 2). Кромъ того онъ построилъ въ 1108 году, при игуменъ Феоктистъ (1103—1111), каменную трапезницу. Въ 1230 г. она была разрушена землетрясеніемъ 3). Супруги и погребены были въ Печерскомъ монастыръ 4).

Другой сынъ Изяслава Святополкъ имълъ обыкновеніе не прежде отправляться на войну и вообще въ дорогу, какъ поклонившись предварительно гробу св. Осодосія и испросивъ благословенія у игумена. Онъ же повелълъ вписать имя Осодосія въ печерскій синодикъ 5).

Нѣкоторые изъ князей готовы были сложить съ себя княжеское достоинство, лишь бы только быть коть наименьщимъ изъ братіи печерской. Таковъ быль Святоша Давыдовичь кн. Черниговскій. Въ 1106 году онъ принялъ схиму здёсь съ именемъ Николы. Сначала онъ подвизался въ качествё повара, потомъ сторожа при воротахъ, служилъ въ трапезё, наконецъ подвизался въ уединенной келліи 6). Онъ умеръ ок.

<sup>1)</sup> Hn. 132; Jasp. 18.

<sup>2)</sup> Ha. 145. 338; Jasp. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ин. 187. Лавр. 431.

<sup>4)</sup> Mn. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ип. 187; Лавр. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ип. 186. Лавр. 271. Посланіе Симона въ Памяти. рус. лит СІ стр.

1136 года и былъ погребенъ въ большой церкви. Въ 1156 году на "святошинъ мъстъ" было видъніе Новгородскому еп. Нифонту 1). Теперь мощи его покоятся въ ближнихъ пещерахъ.

Святоща принесъ съ собою много книгъ въ монастырь. Создалъ здёсь Троицкую церковь на мёстё нынёшней Троицкой на воротахъ, устроилъ при ней больницу и содержалъ
врача. Впослёдствіи при его церкви образовался Больничный
монастырь. Она существовала еще въ XVII в. <sup>3</sup>). Нынёшняя
больница съ церковью св. Николая устроена на мёстё Святошиной въ память этого инока-князя.

Хотель было подвизаться въ печерскомъ монастырт и в. кп. Ростиславъ Мстиславичъ. Но игуменъ Поликарпъ (1164—1168) удержеваль его отъ этого. Этотъ князь имтель обыкновение приглашать къ себт на объдъ игумена печерскаго съ 12 иноками въ каждую субботу и недълю Великаго поста; въ Лазареву же субботу давалъ объдъ всей братии 3).

Другіе почитали великимъ благомъ и то, если по смерти удостоятся лежать въ обители Печерской. Такъ въ 1106 году умерла инокиня—Евправсія, дочъ Всеволода Ярославича. По желанію ея она была погребена въ Печерской церкви, у дверей въ углу (снаружи). Надъ гробомъ была устроена божница 4).

Затёмъ и вообще Печерскій монастыръ былъ уважаемъ внязьями. Всякій новый віевскій внязь, вступивъ въ городъ, считалъ первымъ своимъ долгомъ повлониться мёстнымъ святынямъ, въ томъ числѣ и "Богородицѣ Печерской". Печерскаго игумена внязья нерѣдко имѣли своимъ духовнымъ отцомъ. Напр. Игуменъ Өеоктистъ былъ духовнымъ отцомъ Давыда

<sup>1)</sup> Mn. 332.

<sup>2) &</sup>quot;Тератврупца" A Kaluophoyskiego 37 стр.

<sup>•</sup> в) Ин. 363.

<sup>4)</sup> Ип. 188; Лавр. 271. Эта божница—или престо часовия или, върожтиње, наружний придъльный алтарь.

Святославича Черниговскиго, по желанію котораго онъ сдівлался и епископомъ Черниговскимъ (1112—1123) 1). Иногда печерскій игуменъ являлся среди князей, постоянно воевавшихъ между собою, поборникомъ правды, защитникомъ обиженныхъ, возстановителемъ нарушеннаго крестнаго цілованія. Самъ Оеодосій, какъ извістно, грозными річами обличалъ Святослава и Всеволода за несправедливое изгнаніе ивъ Кіева Изяслава. О Оеодосій II (1142—1156) извістно, что онъ въ 1148 году предотвратилъ цілое нашествіе на Кіевъ Черниговскихъ князей, когда они хотіли отомстить кіевнянамъ войною за убійство Игоря Ольговича. Оеодосій убіднят ихъ не преступать крестнаго цілованія 2).

Повторимъ, что это общее въ то время уважение къ Печерскому монастырю внушалось живою памятью Антонія и Оеодосія, происходившими здівсь чудесными явленіями и необычайно высокимъ подвижничествомъ печерскихъ иноковъ, ваковы: Исаакій и Лаврентій затворники, Іоаннъ многострадальный, Прохоръ чудотворецъ и многіе другіе. "Се азъ и дъти моя, яже ми далъ есть Богъ", говорилъ Өеодосій о своемъ монастыръ въ явленіи еп. Нифонту в). И это было общимъ убъжденіемъ того времени. Потому - то Печерскій монастырь-и только онъ одинъ-имълъ широкое церковное и общественное значение. Княжескихъ же монастырей хотя было и много, но они, какъ поставленные въ большинствъ случаевъ "оть богатства", не возвышались до высокой степени подвижничества, до той степени, какой достигали монастыри, "поставленные слезами, и пощениемъ, и молитвою, и бдениемъ 4). Бывали и въ этихъ монастыряхъ достойные подвижники, игумевы, но не было строгаго подвижнического общежитія. Значе-

<sup>1)</sup> Ив. 197. Лавр. 215; Воскр. 22; Густ. 289; Ник. 143.

¹) An. 257.

<sup>3)</sup> Nu. 233.

<sup>4)</sup> Bu. 112: Jasp. 155.

ніе ихъ поэтому было преимущественно частное—фамильное въ род'в основателей. Отсюда они такъ и назывались фамильными или, по выраженію л'втописца, "отними".

## VI. Фамильное значеніе вняжескихъ церввей и монастырей.

Разсмотрънныя кіевскія церкви и монастыри почти всъ были "отними". Сдълаемъ нъсколько замъчаній о значеній ихъ, какъ фамильныхъ.

Говоря вообще, оно состояло въ томъ, что вняжескія церкви и монастыри, не теряя своей сомостоятельности и настоящаго назначенія, въ тоже время служили и некоторымъ частнымъ цёлямъ своихъ основателей. Прежде всего въ нихъ должно было постоянно совершаться поминание строителя, его семьи, предковъ и потомковъ не только при жизни ихъ, но и по смерти. Такъ въ жалованной грамотъ в. к. Мстислава Владиміровича и сына его Всеволода Юрьеву Новгородскому монастырю говорится: "И ты игумене Исаіе и вы братіе, донельже ся міръ стоить, молите Бога за мя и за мов дівти; кто ся изостанеть въ монастыри, то вы твиъ должни есте молити за ны Бога и при животв и въ смерти" 1). При каждомъ монастырв имелись синодики, въ которые вписывались вмена создателей и благотворителей. Таковъ упомянутый нами синодикъ Михайловскаго Златоверхаго и Выдубицваго монастыря. Затімъ, въ то время между внязьями было въ обычав уходить подъ конецъ трудовой, большею частію, боевой жизни въ монастырь и тамъ въ "ангельскомъ чинъ" доживать остатовъ дней своихъ. Вотъ кавъ напр. смотрелъ на это в. кн. Ростиславъ Мстиславичъ. "Хотвлъ быхъ свободитиси отъ маловременнаго и суетнаго свъта сего и мимотекущаго и многомятежнаго житія сего",-такъ часто повторяль онъ печерскому игумену Поликарпу, упрашивая принять

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дополненія въ Автанъ историческинь. І т. 1846. стр. 2.



его въ свой монастырь. А вогда тотъ указалъ ему на то, что князь имфетъ свой особый подвигъ-правду деяти на семъ свыть, въ правду судъ судити и въ хрестномъ цылованьи стояти", князь отвъчаль: "Отче, княжение и мирь не можеть безь гръха быти, а уже есьмь быль не мало на свъть семъ; а хотых бых поревновати, якоже и вси правовърнии цари пострадаща и прияша възмездие отъ Господа Бога своего, якоже и святіи мученици кровь свою прольяща, усприяща в'вица нетлѣныныя, якоже и святии отци, удручивше тѣло свое постомъ и узкимъ и теснымъ путемъ ходивше, восприяща царство небесное, акоже и самого правовърнаго царя Костянтина слышахъ глаголавша: аще быхъ въдалъ, се ль честенъ ликъ чернецкий, восходяща съ ангелы въ престолу Господню бес пристава, сняль быхъ вънець и багряницю" 1). Таковъ былъ взглядъ тогдашнихъ благочестивыхъ инязей. И вотъ этой то цели между прочимъ и служили ихъ собственные монастыри. Уходили въ монастырь и внязья и княгини. Нередко постригались за нъсколько дней до смерти, въ состоянии уже болезни. Сволько извёстно изъ летописи, Судиславъ, братъ Ярослава Мудраго, первый изъ лицъ вняжеского происхожденія приняль схиму въ 1059 году. Онь подвизался въ Георгіевскомъ братнемъ монастырів, по крайней міврів здівсь быль погребенъ († 1063)<sup>2</sup>).

В. вн. Всеволодъ Ярославичъ, какъ мы знаемъ, нарочито построилъ монастырь для своей дочери Янки. О в. кн. Святославъ Всеволодовичъ извъстно, что онъ принялъ схиму предъсамою смертію <sup>8</sup>). Бывали случаи постриженія княгинь по



¹) Ип. 363.

<sup>2)</sup> Ип. 114. 115; Лавр. 158. 159; 1 Соф. 139; Нив. 92. Поадивате предава вирочемъ говоритъ, что еще Рогизда, супруга Владиніра святаго приняла виочество ст именемъ Анастасіи. Ум. въ 1000 г. Густ. 258.—Карамзинъ сообщаетъ, что и супруга Ярослава I Ирина постриглась съ именемъ Аним (І т. 462 прим.). Но это едва ли достовърно: она умерла въ 1050 г. до смерти Ярослава. Ин. 109; Лавр. 152; 1 Соф. 138; Нив. 83.—Филарета житім євят. 10 февр. и 4 окт.

³) Mu. 457.

смерти мужа (Марія Мстиславна, супруга Всеволода Ольговича), иногда и до смерти, но съ согласія, "по совъту" его (супруга Святослава Всеволодовича Владишірскаго въ 1228 г.)<sup>2</sup>), даже случаи постриженія объихъ сторонъ вивстъ: одна слъдовала примъру другой (Давидъ Ростиславичъ Смоленскій съ супругою въ 1197 г.)<sup>2</sup>).

Но самое главное и вийстй самое обычное назначение княжеских церквей состояло въ томъ, что онй служили фамильными усыпальницами. Такъ мы видёли, что Михайловскій Златоверхій монастырь былъ усыпальницей для потомковъ Святополка, Андреевскій—для потомковъ Всеволода, въ Өеодоровскомъ погребались потомки Мстислава Мономаховича и т. д.

Случалось, что князья, умершаго и похороненнаго въ одномъ городъ, переносили въ другой въ его фамильную усыпальницу или—умиравшій на чужбинѣ завѣщаль везти себя въ свой городъ и положить въ "отней ему" церкви. Таковы извѣстные намъ примѣры перенесенія мощей Игоря Ольговича (1150) и Изяслава Давыдовича (1162) изъ Кіева въ Черниговъ. Въ примѣръ второго рода укажемъ на Ростислава Мстиславича. Когда онъ заболѣлъ въ 1167 г. на пути изъ Новгорода въ Смоленскъ, то никакъ не хотѣлъ согласиться на просьбу сестры Рогнѣды "лечь въ своемъ ему зданіи" въ Смоленскъ. "Не могу здѣ лечи, сказалъ умиравшій князь, повезите мя Киеву. Аще мя Богъ отъиметь на пути, положите мя въ отни благословеньи у святого Федора" в)—естественное желаніе человѣка быть вмѣстѣ съ родными и по смерти!

Вийстй съ тимъ монастырямъ давалось иногда и болйе практическое назначение. Извистный князь устроялъ монастырь или одну только церковь въ любимомъ предийстьй Кіева, на своемъ загородномъ дворй. Это были своего рода

<sup>1)</sup> Лавр. 428.

²) Un. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mn. 364.

вняжескія дачи, місто отдыха. Таковъ быль дворъ на Берестові, на Выдубичахъ, подъ Угорскимъ и др.

Иногда и удёльные князья устрояли монастыри въ Кіевё на своихъ дворахъ. Тогда они служили для нихъ сбычнымъ местомъ жительства во время пребыванія въ Кіеве. Симеоновскій монастырь, какъ видёли, служилъ этой именно цёли для потомковъ Святослава Ярославича—князей Черниговскихъ.

Выдубицкій быль построень Всеволодомь, когда онь княжиль еще въ Переяславлъ, и первоначально имъль тоже назначеніе.

Таково преимущественно было назначение княжескихъ монастырей. Очевидно, что они не лишались отъ этого извъстной доли самостоятельности въ своей внутренней жизни и управлении. Князья иногда только удерживали за собою право выбора игумена по своему усмотрѣнію. Они же имѣли возможность удалить его или ходатайствовать о поставленіи на ту или иную епископію, какъ то это видимъ на примѣрѣ поставленія Варлаама—игуменомъ Дмитріевскимъ, а Луки Спасскаго—епископомъ Ростовскимъ.

Но, съ другой стороны, по тому самому, что вняжеские монастыри имъли болье частное, чъмъ общественное значение, они, естественно, не могли процвътать въ такой степени, какъ монастыри, основанные подвижниками и въ собственномъ смыслъ общежительные. Завися отъ поддержки своихъ ктиторовъ—внязей, вняжеские монастыри могли приходить въ упадовъ послъ смерти своихъ основателей; тъмъ болъе, что потомки послъднихъ неръдко и сами строили монастыри. По мъръ того, кавъ появлялись новые—пріупадали старые. Вотъ почему, за немногими исвлюченіями, они не продолжали существовать далъе XIII в. Самыя зданія ихъ были разрушены дъйствіемъ такихъ исторически - неблагопріятныхъ обстоятельствъ, какъ неоднократные пожары, набъги и грабежи своихъ и чужняхъ, особенно же погромъ Батыя. До начала

Digitized by Google

XVII в. изъ древнихъ церквей, стоявшихъ на Старомъ Кіевѣ, только св. Софія и церковь Архангела Михаила не были окончательно разрушены. Объ остальныхъ уже тогда можно было сказать лишь это: "Лежатъ подъ колмами, на вѣкъ погребены" 1).

Д. Слюсаревъ.

<sup>1) &</sup>quot;Тараторупµа" A. Kalnophoyskiego 25 стр.

## СЛОВО,

сказанное въ церкви Кіево-Братскаго монастыря, 21 февраля 1892 г., въ пятокъ первой недѣли великаго поста, на вечернемъ богослуженіи, извѣстномъ подъ названіемъ пассіи.

(Гдь искать причины бъдствія, постигшаго наше отечество)?

Во исполненіе древняго благочестиваго обычая, мы ежегодно, въ настоящіе дни, являемся на семъ священномъ ивсть для служенія церковнаго слова,—и нынь, для предстоящей бесьды съ вами, мысль наша не можетъ найти другаго, болье благовременнаго, предмета, кромъ того, которымъ заняты сердца милліоновъ нашихъ соплеменниковъ.

Тяжелый годъ переживаемъ мы. Въ то время, когда заботы наши направлены на улучшение и возвышение нашего
внёшняго благосостояния, когда всёмъ обёщаютъ увеличение
довольства трудъ и знание, не напрасно хвалящиеся усовершенствованиемъ орудий, подчиняющихъ волё человёка нёмую
природу, и обильные изобрётениемъ разныхъ удобствъ жизни,
прежде не слыханныхъ,—вдругъ послышалось страшное слово:
"голодъ", и вмёсто ожидаемаго обилия благъ земныхъ мы
встрёчаемъ лишение, и нужда, нужда горькая вопиетъ о себё
оттуда, отвуда мы привыкли ожидать преизбыточествующаго
произрастания злаковъ, служащихъ пищею для человёка. На
общарныхъ равнивакъ нашего отечества прошлымъ лёгомъ
взсушены зноемъ и опустёли воздёланныя поля, истощились
житняцы, оскудёли пастбища, и ко времени жатвы безчислен-

ныя селенія паполнились не хлібомъ, но сітованіемъ и воплемъ. Стонетъ скотъ, уныло ходять стада воловъ; ибо нътъ для нихъ пажити; томятся стада овецъ (Іоан. 1, 18), и человівкъ, видя вемлю свою обнаженною и обезчещенною, съ понившею головою ищетъ и проситъ себі уже не удобствъ жизни, а самаго необходимаго для себя,— куска насущнаго хлібов.

Насъ не коснулся непосредственно грозный битъ, поразившій области, недалекія отъ насъ. Но мы не можемъ равнодушно слышать о немъ: страдають отъ него наши близкіе, наши вровные братья, и ихъ скудость, поглощая избытки наши, затрудняетъ и для насъ пріобрётеніе необходимаго, возвычая цёну на все, потребное для жизни нашей. И у насъ, хотя не голодающихъ, постоянно слышатся толки о тяжеломъ бёдствіи, разразившемся надъ нашимъ отечествомъ.

Откуда это бъдствіе, постигшее страну нашу?... Воть вопрось, который, при настоящих обстоятельствахь, должень имъть первостепенное значеніе, и при уясненіи котораго наши гляшатаи, заявляющіе себя въ печати и слышные среди частныхъ собраній, выпускають изъ рукъ единственную руководительную нить, ведущую къ истинъ. Мы властелины природы; мы заставляемъ ее съ каждымъ годомъ все болъе и болъе служить не только нашимъ нуждамъ, но и нашимъ прихетямъ. А она отказывается давать намъ въ потребной мъръ и то, безъ чего мы жить не можемъ. Гдъ причина этого?

Спросите объ этомъ людей науки, руководителей нашей общественной мысли. Они укажуть вамъ на несчастную случайность, укажуть на неблагопріятныя воздушныя вліянія, отъ которыхъ не было благовременнаго дождя для орошенія полей нашикъ. Если вы далёе станете спращивать ихъ, откуда же эти неблагопріятныя воздушныя вліянія, они сошлются на истребленіе лесовъ, на искусственное изсушеніе болотныхъ пространствь, хранилищь влаги, изливающейся на наши поля въ видё дождя, и т. под.

Но неужели нужно доказывать, что случай, на который ссылаются при этомъ, --пустое слово, ничего не объясняющее? Указаніе на него равносильно признанію полнаго нашего невъдънія: къ нему прибъгаютъ, когда не понимаютъ или не хотять понять причины явленій. Да и есть ли место слепому, безсмысленному случаю въ мірв, такъ преврасно, такъ совершенно устроенномъ, гав все свидетельствуетъ о премудрости Творца и Міроправителя, гдв строго соображены цели и средства для ихъ осуществленія? Птицы небесныя, ничтожния насъкомыя, гады, бездушныя твари-ничто не забыто здесь (Мато. VI, 26-30), и для важдаго совданія въ изобилів разсыпано то, что нужно для его питанія. Ужели для человъка, - этой красы твореній, - не стало на землъ необходимаго для него, и какой-то случай вертить его судьбою, и отнимаеть у него то, что Богь въ избытив даеть всему, живущему на землъ? "Изслъдуемъ это, какъ имъющіе разумъ (скажемъ словами одного вселенскаго учителя 1), поучавшаго народъ при обстоятельствахъ, подобныхъ нынфинимъ нашимъ обстоятельствамъ); разсудимъ, какъ разумные. Развъ нътъ Правителя вселенной? Ужели наисовершеннъйшій Художникъ-Богъ забылъ свое домоправленіе? Ужели лишенъ власти и могущества?.. Никто здравомыслящій не скажеть этого".

Мало удовлетворительнымъ рѣшеніемъ вопроса о причинѣ бѣдствій, подобныхъ засухѣ и неурожаямъ, кажется намъ и указаніе на истребленіе лѣсовъ и другія побочныя обстоятельства, якобы препятствующія плодотворному распредёленію влаги на землѣ. Не въ нихъ главная вина: если подобныя обстоятельства и имѣютъ въ этомъ дѣлѣ какое-либо значеніе, то далеко не первостепенное. Не со вчерашняго дчя началось измѣненіе и обнаженіе поверхности земной, производимое хищническою рукою человѣка. Отъ дего же

<sup>1)</sup> Св. Василія Великаго бестіда 8, говоренная во время голода и засуки Твор. св. отдовъ въ русси. нереводъ. Т. VIII, стр. 124.

Труды Кіев. дух. Авад. Т. 1. 1892 г.

нынатий годъ солнце изсушило землю и опалило хлабные злаки, политые потомъ земледальца? Отъ чего прежде, въ другіе годы, были благопріятнае для полей нашихъ воздушныя переманы? И мы не хотимъ ожидать, чтобы въ наступающее лато, когда по прежнему будутъ дайствовать причины, отъ которыхъ производять неурожай минувшаго лата, также изсохли наши воздаланныя поля, и земля лишена была благотворной влаги небесной. Значитъ, не тамъ главная причина нашего бъдствія, гда указываеть его знаніе, изсладующее лице земли и явленія, на немъ замачаемыя.

Спросите благочестивый народъ, ходящій въ простоть въры, о причинъ бъдствія, надъ нами разразившагося. Онъ сважетъ вамъ, что "это посъщение Божие", что "видно, Господь прогиввался на насъ". Чувствуете, полагаю, что въ этомъ голось въры больше силы и пронивновенія въ дело, больше свёта и теплоты, чёмъ въ холодныхъ разглагольствіяхъ знанія, не внимающаго голосу віры. Къ Богу, безъ воли котораго не падетъ ни одинъ волосъ съ головы нашей, онъ относите начало всего, что сретаеть наст на путяхъ жизни нашей, и мы въруемъ, что безъ Божія попущенія никакое вло не приблизится къ намъ. Но какимъ образомъ Богъ, источникъ всякаго блага и неизреченныхъ щедротъ и милостей, можеть быть причиною нешихъ лишеній и скорбей? Его посвщеніе, Его приближеніе къ намъ должно бы наполнять насъ радостію и веселіемъ, и приносить намъ богатство даровъ Его; а мы испытываемъ противное тому. Ужели оскудъла у Него благость? "Ужели (скажемъ опять словами св. Василія Великаго) і) сталь Онь жестокимь, и крайнюю благость и попечительность о насъ измёнилъ въ человеконенавидъніе"? Онъ весь всесовершенная и безконечная любовь; для нашего блага и спасенія Онъ не пощадиль Единород-

<sup>1)</sup> Св. Вас. Вел. бес. 8, Таор. св. отдовъ въ р. нер. Т. VIII, стр. 124.



наго Сына своего. Какимъ же образомъ отъ Него мы будемъ провзводить наши скорби и лишенія? По изображенію пророка, мать не жальеть такъ исчадія чрева своего, какъ жальеть Онъ нась, щедрый и многомилостивый (Ис. XLIX, 15). Припомните, какъ величіе любви къ намъ Отца небеснаго,— любви, превосходящей всякую любовь человъческую, изображаетъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Кто есть ото васъ человъх (говорить Онъ), егоже аще воспросить сынъ его хлюба, еда камень подасть ему? Или аще рыбы просить, еда змію подасть ему? Аще убо вы, лукави суще, умъете даянія блага даяти чадомъ вашимъ,—кольми паче Отецъ вашъ небесный дасть блага просящимъ у Него? (Мате. VII, 9—11).

Испов'едуя въ Боге неоскуд'евающій источникъ всякой благостыни, не въ Немъ, а въ себъ самихъ мы должны искать вину нашихъ злоключеній. Если Всеблагой Творецъ, любящій насъ любовію, съ которой не сравнится любовь самой ніжной матери, умаляеть свои щедроты въ намъ, то потому, что мы,---мы сами забываемъ и нарушаемъ законы Божіи, которыми держится прекрасный строй міра, и исполненіемь которыхь достигается благо тварей. Не въ мірі вещественной природы, неизмінно поворной вельніямъ Божінмъ, заключаются начала техъ измевеній и превращеній обычнаго теченія вещей, которыя тавъ тяжво отзываются на насъ. Не тамъ, гдв нетъ воли, могущей нарушить порядокъ, Богомъ установленный,-источинъ бъдствій, подобныхъ засухв и неурожаямъ, а только тамъ, где есть свобода, и где возможны увлоненія оть Воли, всемъ премудро управляющей. Вселенная, нами обитаемая, представляеть одно сложное тело, где все связано одно съ другимъ крипкою неразрывною ципью, и гдь, при этой связи, дийствія и страданія однихъ членовъ непремінно передаются другимъ членамъ. Мы, по благословенію Творца вселенной, обладаемъ землею и тварями, на ней обитающими (Быт. 1, 26. 28), и получаеми отъ нея то, что требуется для насъ по нуждамъ чашниъ, и земля подлежитъ примому и непосредственному

воздъйствію отъ насъ, — владывъ ея. И вотъ, если мы, злоупотребляя своею свободою, отступаемъ отъ путей Господнихъ, указанныхъ законами, данными намъ свыше, — разстройство, намя произведенное въ нашемъ собственномъ мірѣ, необходимо отражается и въ мъръ неразумной природы, намъ подчиненной и съ нами связанной, и измъняется правильное служеніе ея намъ и нашимъ дъламъ.

Для насъ не видна эта непосредственная передача нашего правственнаго разстройства природів, намъ служащей. Но какъ много для насъ неяснаго въ мірф! И ужели нашъ разумъ позволитъ намъ отвергать все то, чего мы не можемъ осязать своими руками или видёть своимъ близорукимъ главомъ? Но если хотите приблизить въ своему повиманію неясное для насъ, - присмотритесь внимательное въ тому, что въ насъ и подлъ насъ. Возьмите для сравненія составъ человъка, котораго называють малымь міромь. Вт немъ соединены духь и тело въ одинъ неразрывный союзъ. Тело въ своемъ возрастаніи подчинено своимъ особымъ законамъ, отличнымъ отъ законовь душевныхъ. Между твмъ смотрите, какъ быстро и легво отъ души переходять въ твлу всв ея состоянія и страданія. Вы знаете, что не плотскіе только грвхи разслабляють и изсущають тёло, но и страсти духовныя, напримёрь, вависть, гиввъ, неудовлетворенное честолюбіе и т. и. Возобладаетъ подобная страсть душею, --- и въ тёлё происходить перемвна обычных вего отправленій: то перестають работать, какъ следуеть, возбужденные нервы, то нарушается правильное вровообращение, теряется позывъ къ пищъ,... и безъ видимой причины тёло подвергается такимъ или инымъ страданіямъ. Или представьте благоустроенный домъ съ общирнымъ хозяйствомъ: все идеть хорошо и строгій порядокъ соблюдается и въ домі и въ хозяйстве, когда приставленный въ делу домостроитель съ усердіемъ и въ точности выполняеть повельнія своего господина. Но перестаеть домостроитель быть внимательнымъ въ своему двлу, - неивовжнымъ следствіемъ сего является нарушеніе порядка, заведеннаго въ домъ и хозяйствъ. Вслъдъ за домоправителемъ, и подчиненные ему служители пренебрегаютъ своими обязанностями, и то тамъ, то сямъ обнаруживаются слъды запущенія и нерадънія. На землъ человъкъ именно есть домоправитель, Богомъ здъсь поставленный. Все служило ему и въ міръ тварей поддерживался стройный порядокъ, было, по засвидътельствованію самого Творца, еся добра эпло (Быт 1. 31), когда онъ былъ върнымъ исполнителемъ велъній Божінкъ. Но вышелъ онъ изъ повиновенія Богу, и въ стройномъчнъ твореній, ему подчиненныхъ, произошло разстройство, какого не должно бы быть въ прекрасномъ міръ Божіемъ, и они перестали служить и повиноваться Ему, какъ прежде служили, по предначертаніямъ творческимъ.

Говоря такъ, мы передвемъ вамъ не свое разсужденіе, которое можетъ не имъть въ вашихъ глазахъ силы и значенія, но непреложное ученіе божественнаго Отвровенія. Вы знаете, когда и почему, по ученію Откровенія, земля, долженствующая питать человъка, лишилась первоначально своего плодородія. Послів грівхопаденія свазано было Богомъ нашему прародителю: Проклята земля вз дълах твоих, вз печальхъ сипси тую вся дни живота твоего. Тернія и волчцы возрастить тебь, и снъси траву сельную (Быт. III, 17-18). Вотъ гдв первое начало бъдствій, подобныхъ нынв переживаемыхъ нами! Нарушилъ человекъ заветъ Божій, и вийсти съ нимъ лишилась благословенія Божін земля, на которой онъ живетъ, и отъ которой беретъ пищу для себя,вивств съ нимъ, по слову Апостола, повинуся суетъ в неповинная тварь, не волею, но за повинувшаго ю, и подпала работь истанія (Рим. VIII, 20—21). Что прежде земля давала ему сама собою, то теперь, вслёдствіе грёха, онъ долженъ исторгать изъ нея изнурительнымъ трудомъ, и послів этого изнурительнаго труда онъ нерёдко вмёсто пшеницы получаеть отъ нея терніе и волчцы.

Провлятіе, поразившее вемлю за діла человіта еще во

дниАдама, и нынъ тяготъеть на ней, и дъйствіе его темъ сильнее, чемь более греховь потомки Адама прилагають въ его первому гржху, вызвавшему провлятие. Напротивъ, если чемъ можетъ быть ослаблена сила этого проклятія, то только возможнымъ благоугожденіемъ Богу живущихъ поволеній. На скрижаляхъ священной вниги божественнаго Откровенія яркими буквами начертанъ законъ, оправданный многовъковою жизнію, -- закона, по которому оскудініе земли, извращеніе учрежденнаго въ ней порядка, несущее лишенія в гибель намъ, является слъдствіемъ правственнаго разслабленія людей, населяющих в землю, и напротивъ наше вившнее благосостояніе неразрывно связано съ нашею върностію завътамъ Божіимъ. Господь вводилъ нъкогда Израиля въ землю, кипящую млекомъ и медомъ, и обильно напалемую отъ дождя небеснаго. Но при этомъ отъ имени Божія сказано было народу, въ судьбахъ котораго особенно явственно проявила себя промыслительная Десница Господня: Аще слугом послушаете вспхъ заповпдей (Божінкъ)... любити Господа Бога твоего и служити ему отъвссю сердца и отъ всея души твоея, и дастъ (Господь) дождь земли твоей во время ранній и поздній, и собереши жита твоя, и вино твое, и елей твой, и дасть пищу на селехь скотомь твоимь... Аще же преступите заповъди Божін, яростію разіньвается Господь на вы, и затворить небо, и не будеть дождя, и земля не дасть плода своего и погибнете вскорт от земли влагія (Второз. XI, 13—17; ср. Втор. VII, 12—13, XXVIII, 1—68). Господь не просто указываеть непреложный законь жизпи, по которому мы можемъ надъяться получать отъ земли блага только, когда свемъ и хранимъ добро въ душв своей. Въ своей попечительности о народъ своемъ, Онъ внушаетъ намъ и требуетъ отъ насъ, чтобы мы всегда эту истину имъли предъ своими глазами. Вложите словеса сія вз сердца ваша (говорить Онъ) и въ душу вашу, и навяжите я въ знаменіе на руку вашу, и будуть непоколебима предъ очима вашима. И научите

симъ чада своя імполати сія, съдящу тебь въ дому, и идущу ти въ пути, и возмежащу ти, и востающу ти. И напишите я на празъхъ домовъ вашихъ, и вратъ вашихъ (Втор. XI, 18—20).

Если это такъ (а можетъ ли быть невърно слово Господне?), то мы должны придти къ мысли, что вопль злобы нашей взошелъ на небо, и отъ того небо во многихъ мъстахъ является мъдянымъ надъ головою нашею, а земля подъ ногами нашими желъзною,—должны придти къ мысли, что мы умноженіемъ гръховъ своихъ вызываемъ новое проклятіе на землю нашу, и оно поядаетъ на ней растительность, нами съемую и воздълываемую въ потъ лица нашего.

Присмотримся же внимательные къ самимъ себъ, и вспытаемъ: чъмъ мы могли навлечь на себя праведный гнъвъ Божій?

Наказанія Божін, ниспосылаемыя на насъ, всегда стоятъ въ соотвътствін съ причинами, ихъ вызвавшими. Ими же кто сограшаеть, сими и мучится. Не уясняется ли отсюда ближайшая вина нашего злоключенія? Насъ Господь подвергаетъ ишеніямь благь земныхь, и поражаеть безплодіемь тучныя цоля тёхъ областей нашихъ, которыя славились плодородіемъ н служили житницею для окрестныхъ странъ, не нашихъ только, но и странъ соседей нашихъ. Отъ чего бы это? Не отъ того ли, что мы слишкомъ пристращаемся къ благамъ земнымъ, всв помыслы и заботы свои прилагаемъ въ ихъ пріобретенію и пріумноженію, и въ этомъ какъ будто видимъ главную цель своей жизни? Не отъ того ли, что слишкомъ јејњемъ своего плотскаго человњаа, и не хотимъ отказыватъ даже изысканнымъ прихотямъ его? Въ самомъ деле, скажите по совъсти: вуда направлены наши мысли, желанія и заботы? Не въ тому ли, чтобы имъть блага многа, лежаща на лъта многа? Служеніе мамон'в сділалось нашею ежедневною работой. Надъ нами господствуетъ и всехъ насъ делаетъ своими рабами, одна сильная страсть-любостяжаніе, --любостяжаніе, которое Апо-

столъ называетъ идолослужениемъ (Ефес. V, 5). Мы вланяемся нѣвоему подобію золотаго тельца, поставленному на горъ высовой нашимъ осуетившимся помышленіемъ, и служинъ ему больше, чвиъ Богу, и только урывками отрываемся отъ работы, налагаемой на насъ этимъ идолослужениемъ, для другихъ дълъ нашихъ. Отсюда у насъ не въ будніе только дни, но и въ праздники, даже въ часы богослуженія, ведется суетливая купля и продажа. - Сосредоточивая вниманіе на пріобрётеніи благь вемныхъ, мы вмёстё съ тёмъ болёе надлежащаго гоняемся за удовольствіями света. Хорошею жизнію, достойною подражанія, считается у насъ живнь техъ, которые, подобно евангельскому богачу, веселятся по вся лан свътло (Лук. XVI, 19). И многіе не только изъ людей, обладающихъ большими средствами, но изъ людей средняго, даже незначительнаго достоянія, хотять, чтобы всё дни у нихъ были веселыми праздниками. Обратитесь своимъ воспоминаніемъ въ недавно протекциить днямъ. Едвали не у большинства изъ насъ разобраны были дни, и отнимались для увеселеній и удовольствій часы работы и часы ночнаго отдыха. Вставали утромъ тв или другіе изъ нашихъ знавомыхъ, и у первое разслёдываніе о томъ, какія удовольствія предлагаеть наступающій день, - первая забота о томъ, куда пойти нынів, куда завтра, куда послезавтра. Наступаль вечерь, - и наполнены мъста общественныхъ увеселеній, и въ тоже время для забавъ отврыты и частные дома. Въ виду нашемъ такъ проходить день за днемъ, въ хлопотахъ о пріобретеніяхъ и въ удовольствіяхъ. А о душів, которая дороже всёхъ благъ міра (Мв. XVI, 26), о ея высшихъ потребностяхъ, о въчности и о Богв намъ почти некогда и подумать. И вотъ Богъ отнимаетъ у насъ то, за чвиъ мы гоняемся, чтобы напомнить намъ о нашемъ высшемъ долгъ, чтобы просвътить насъ и отвлечь отъ того идола, воторому мы слепо раболепствуемъ. Не словами, а грозными предостереженіями Онъ даеть намъ внушительный уровъ: не въ томъ наше человъческое назначеніе,

чтобы гоняться за богатствомъ и удовольствіями, а въ томъ, чтобы приготовить души для въчности и сдълаться достойными сынами царствія Божія.

Поняли ли мы, приняли ли въ сердцу тотъ урокъ, который преподаеть намъ Господь суровыми днями, къ намъ пришедшими? Дурно, если этотъ уровъ пройдетъ мимо нашего духовнаго слуха, и после него ничего не останется въ душе нашей. Отецъ небесный, хотя грознымъ окомъ взираетъ на насъ, но еще щадитъ пасъ и милосердствуетъ о насъ. Мы видимъ еще только дымо инъва E10, но не огнь, воспламенившійся от лица Его, не угліе, возгорьвшееся от Него (Псал. ХУП, 9). Онъ не въ конецъ наказалъ насъ. Допустивъ необычному зною изсушить одни возделанныя поля, Онъ другія ущедриль обильнымь урожаемь, и этимь обиліемь однихь странъ всецело поврывается скудость другихъ. Но что, если наша невнимательнось въ уровамъ Божіниъ и наше забвеніе единаго на потребу вызовуть усиление мъры навазания, намъ угрожающаго? Что, если по нашей жестоковыйности отъ руки Господни намъ подана будетъ полная чаша ярости, и мы принуждены будемъ испить ее до дна (Исх. LI, 17)? У Господа безиврное множество милости. Но милость моя на мирильст, говорить Господь у пророка (Ис. XXVIII, 17), и буря не минет уповающихъ на эту милость, если, не смотря на грозныя предостереженія Божіи, они не выйдуть изъ состоянія безпечности о своемъ душевномъ спасеніи. Смотрите и бойтесь, какъ бы за однимъ чувствительнымъ вразумленіемъ не последовало вразумленіе более тяжкое и сильное. Аминь.

В. Пъвницкій.

## КЪ ВОПРОСУ О ПАПСКОЙ НЕПОГРЪЩИМОСТИ.

(Изъ переписки А. А. Кърбова съ одничь католическим духовныма лицомъ) 2).

Одинъ изъ друзей А. Кирвева, недавно перешедшій изъ англиванства въ католичество, два года тому назадъ предложилъ ему нъсколько вопросовъ относительно православной церкви и православнаго в роиспов данія. Вивств съ тъмъ этотъ неофить католичества выразиль нъкоторое свое недоумъніе по поводу враждебности русскихъ къ католицизму и ихъ "жестоковыйнаго упорства", когда дёло заходитъ о подчиненіи пап'я и принятіи догматовъ, недавно утвержденныхъ и опубликованныхъ папою. Достопочтенный А. Киръевъ своему другу, что "противъ истиннаю древняю каноличества у насъ нътъ и не можетъ быть никакой вражды; что мы, православные, въ теченіе почти цівлаго тысячелівтія были въ единеніи съ западною (католическою) церковью и признавали римскаго папу первыма (епископома) среди равныхг"; но что къ западной цервви постепенно были введены новые догматы, воторыхъ "мы неможемъ и не хотимъ признать", особенно последній догмать, --- догмать папской непогрѣшимости, произведшій принципіальный переворотъ въ католичествъ. "Этотъ догматъ, - продолжаетъ А. Киръевъ, - завлючаеть въ себъ совершенное отрицаніе идеи церкви, -- идеи, которая въ теченіе въковъ была совершенно тожественна, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Unfehlbarkeit des Papstes. Aus dem Briefwechsel eines katholischen Gelehrten mit einen russischen General. Von A. A. Kirejew. Leipzig-S.-Peterburg, 1891.

на востовъ, тавъ и на западъ христіанскаго міра. Этотъ последній новый догмать образуеть теперь между нашею (православною) и католическою церковью ввчную пропасть 1). Когда упомянутый другь А. Кирвева спросиль его: желаеть ли онъ и въ состояніи ли изложить свои отвёты письменно и защитить свои убъжденія предъ однимь изъ католическихъ ученыхъ, то онъ (А. Кирвевъ) охотно согласился на это въ надеждъ, что "такимъ путемъ онъ повнавомится съ самыми новыми и самыми лучшими доказательствами въ защиту непогрешимости". А. Киревь написаль письмо съ краткимъ нзложеніемъ возарвній своихъ на опредвленіе Ватиканскаго собора 1870 года и на его последствія для Римскаго католицизна и переслалъ своему другу, который въ свою очередь передаль это письмо 2) патеру X.3). Последній написаль возраженія на письмо А. Кирвева. Такимъ образомъ возникла переписка по вопросу о панской непогращимости, изданная А. Кирвевымъ въ извлечени въ прошедшемъ году. Считаемъ своимъ долгомъ повнакомить читателей нашего журнала съ этою перепискою, имфющею интересъ въ виду постоянныхъ попытовъ пропаганды римскаго ватолицизма среди православныхъ христіанъ.

А. Кирвевъ во всёхъ своихъ письмахъ настоятельно указываетъ на пункты различія между православіемъ и католичествомъ, признавая въ желаніи смягчить разность между въроисповъданіями и представить ее въ меньшемъ видъ, излишній, вредный въ религіозномъ отношеніи, сантиментализмъ. Онъ говоритъ, что гораздо пріятнъе вести полемику съ такимъ противникомъ, который открыто исповъдуетъ свою въру и называетъ себя врагомъ твоимъ, чъмъ съ такимъ господиномъ, у котораго недостаетъ смёлости сказать: "Мы враги"! Цептръ, около котораго сосредоточивается полемика;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Анония оппонента-католька, которому возражаль А. Кирвевъ.



<sup>1)</sup> Op. cit. Vorwort, I. S.

a) Cm. uhcamo by hispactenin by Vorwort, IX-XI. SS.

по мивнію А. Кирвева, есть вивств съ твиъ центръ тяжести всвять равногласій (настоящихъ и будущихъ) между теперешними стороннивами опредвленій. Вативанскаго собора 1870 года, съ одной стороны, и между всвии другими христіанами—съ другой. Это,—догмать непогрышимости папы. Всв другіе догматы, которыми католичество отличается, напримівръ, отъ православной церкви, играють второстепенную роль, отступають на задній плань; тогда какъ этоть новый догмать есть квинтессенція, логическое, конечное развитіе романизма, въ которомъ онъ (романизмъ) доходить до абсурда 1).

Новый догмать о папской непограшимости становится пепреодолимымъ затрудненіемъ при всёхъ возможныхъ въ будущемъ попытвахъ къ соединенію православія и римсваго католицизма. Римскій католицизмъ является представителемъ иден церковнаю авторитета. Идея эта соотвётствуетъ потребности нашего религіовнаго сознанія; какъ таковая, она правильна <sup>9</sup>). Но западное христіанство съ ІХ въка утратило противовьсь крайнему развитію этой идеи, встрычаемый въ пдемхъ болъе свободнаго православнаго Востова, начало отрицать и подавлять свободу и нашло свое выражение въ незакочномъ расширении наискаго всемогущества. Такимы образомы правильная по содержанію идея, лежавшая въ основъ ваоолицизма, -- идея, отвъчавшая правильной потребности, стала неправильною (zur Unwarheit), потому что ей приданъ исвлючительный (exclusive) смыслъ. Постепенно западный католицизмъ измънился, обратился въ романизмъ, въ ультрамонтанство, въ језуштизмъ и наконецъ въ инфаллибилизмъ (въ ученіи о непогрешимости). Это было логическимъ результатомъ ложнаго (односторонняго) примъненія принципа авторитета

<sup>3)</sup> А. Киравъ кочетъ доказать, что если провозглашение непограшимости и принесло пользу, то только въ отрицательномъ симсла,—именно: этимъ провозглашениемъ ясно доказано, что логическая посладовательность въ развития клтоличества приводить въ абсурду; а потому нужно возвратиться назадъ.



<sup>1)</sup> Cu: Nachschrift. 71. S.

въ вачествъ единственнаго основанія христіанской истины. Ложь этой идеи въ опредъленныхъ формахъ могла быть понята только тогда, когда дъло дошло до абсурда папской непогръшимости. До настоящаго времени можно было надъяться произвести мирнымъ образомъ реформу въ догматическомъ и нравственномъ богословіи католицизма: свобода еще была допускаема. Теперь уже нътъ! Никакая реформа теперь невозможна, какъ и попытки къ возсоединенію. Римъ теперь не нуждается въ свободныхъ союзникахъ: ему пужны только смиренные рабы 1).

Первое письмо, которымъ началась полемика в), содержить въ себъ развитіе основной мысли, главнаго положенія, интересующаго оппонентовъ (А. Киръева и патера X). Объявленіе догмата папской непогръшимости извратило истинную идею церкви, уничтожило въ католичествъ остатки свободы, и чадъ церкви обратило въ рабовъ папы, говорить А. Киръевъ. Либеральныя направленія, либеральныя партіи въ немъ съ 1870 года стали невозможны, немыслимы... Богословское образованіе мірянъ, и раньще задерживаемое запрещеніемъ читать Св. Писаніе, теперь должно пострадать еще болье...; занятіе кановическимъ правомъ, а еще болье нравственнымъ богословіемъ,—стало теперь представлять только археологическій интересъ. "Ватиканскій соборъ далъ опредъленный характеръ Римско-католическому богословію в в).

Въ отвътъ на это письмо А. Киръева патеръ X. писалъ ) слъдующее. Пониманіе господиномъ Киръевымъ дъла таково, что не можетъ быть признано правильнымъ,—католическимъ: такое пониманіе вопроса о непогръшимости часто

<sup>4) 2</sup> августа 1890 г.—Пъська натера X. въ брошюрѣ, изданной А. Кирѣевшъ, ириведены въ извлечени, которое пересмотрѣно авторомъ писемъ. Сп. Vorwort, VI. S.



<sup>1)</sup> Vorwort, VI-VIII. 88.

<sup>1)</sup> Ba irona 1890 roga.

<sup>3)</sup> Caoba remepana icaymtoss P. Beckw'a, cm. Vorwort, X. S.

встръчается въ некатолическихъ кружкахъ. Католическія же возгрънія на этотъ предметъ таковы:

- 1) Каждый ватоликъ долженъ быть убъжденъ, что есть высшая богоотвровенная истина, которой человъческій разумъ долженъ повиноваться безусловно.
- 2) Эта истина изложена въ римско-католической церкви, и всѣ католики, а въ особенности епископы, наблюдаютъ затѣмъ, чтобы эта истина была усвояема и распространяема въ чистотѣ и неповрежденности.
- 3) Каждый католикъ имъетъ право даже весьма ревностно заниматься наукою. Церковь (т. е. римскій католицизмъ) всегда желала этого. Однако для науки есть граница,— это догматъ церкви. Поле для науки отведено широкое. Но кто учитъ противъ догмата, тотъ долженъ быть направленъ на истинный путь или епископомъ, или папою.
- 4) Личной непогрышимости папы не существуеть такъ же, какъ не существуеть и полной свободы науки. Та и другая являются несообразностью.
- 5) Католики, не подчиняющіеся суду папы и епископовъ въ дѣлахъ религіозныхъ, перестаютъ быть католиками. Различныя направленія (либеральныя и консервативныя) существують въ церкви; но всф они тфсно связаны чрезъ принципъ авторитета церкви. Кто отступаетъ отъ этого принципа, тотъ становится на точку зрфнія протестантизма. Внутри католической церкви господствуєтъ полная свобода мысли въ отношеніи того, что не опредфлено, какъ догмать: такого рода вопросы разрфшаются съ различною степенью вфроятности<sup>а 1</sup>).

Отвётъ на приведенное въ извлечении письмо патера X. А. Киръевъ начинаетъ предупреждениемъ своего оппонента о томъ, что теперь прошло то время, когда богословские споры разръшались или мощнымъ словомъ римскаго папы <sup>2</sup>), или бо-

<sup>1)</sup> Op. cit. crp. 1, 2.

<sup>2) &</sup>quot;Обращеніе" Альбигойцевъ по приказанію Инновентія III.

гословскими турнирами первыхъ временъ реформаціи 1), или же кровавыми расправами съ религіозными противниками 3); что теперь недостаточно такого простаго решенія дела: теперь необходимо пересмотреть съ заботливою тидательностію каждую подробность вопроса... Словомъ теперь недостаточно богословскихъ турнировъ и полдюжины брошюръ... Переходя въ рѣшенію вопросовъ полемики, А. Кирѣевъ повторяетъ, что православно-восточные взгляды о власти и учительстви первыи въ первое тысячельтие были тожественны съ католическими. Но скоро после разделенія церквей возникли извёстныя разности между тою и другою частію христіанскаго міра первоначально, какъ частныя свободно излагаемыя мивнія, еще не объявленныя догматами. Таково, напримірь, різшеніе вопроса о Filioque. Ilana Левь III склонялся къ принятію ученія о Filioque, но остерегался обратить свое личное мивніе въ обязательное ученіе (въ догмать). Онъ отлично понималь свою обязанность. какъ хранитель самимъ І. Христомъ открытаго догмата, такъ что воспротивился даже угрозамъ охотно занимавшагося догматическими вопросами Карла Великаго. "Очень жаль, что непогръшимые преемники этого своего также непогръшимаго предшественника не последовали его примеру! Ведь это быль его приговоръ, произнесенный ex cathedra! "-прибаляетъ г. Кирвевъ. Постепенно дошло дъло до объявленія въ 1870 году непограшимости папы на Ватиканскомъ собора; съ этого времени мы (православные) для римско-католичества стали уже не раскольниками (фотиніанами или схизматиками), а еретиками, такъ какъ ересь состоитъ въ непризнаніи догмата; а мы отвергаемъ новый основной догмать римскаго католицизма, излюбленный догмать іезунтовь и такъ называемой "правильной консервативной партіи в). Затёмъ досточтимый ав-

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Какъ извъстно и будла Syllabus, бывшая пробою въ объявленіи непогръщиюсти, была составлена іззунтомъ. Прим A. Кирвева.



<sup>1)</sup> Многочислениме диспуты: Эка и Лютера, и друг.

<sup>2)</sup> Вареолом зевская ночь, костры наквизиція, "кровавыя бани".

торъ письма оправдываетъ себя въ томъ, что онъ будтобы обостряеть различіе между православною церковью и римскимъ католицизмомъ, — чъмъ будто бы полагаетъ преграду въ возможности возсоединенія церквей. Онъ говорить, что, какъ убъжденный христіанинъ, онъ считаетъ возможнымъ возстановить религіозную истину, и считаетъ всв попытки смягчить различіе учевій легкомысленнымъ сентиментализмомъ, намвнымъ желаніемъ, исходящимъ, можетъ быть, и отъ добраго сердца, но во всякомъ случав свидетельствующимъ о неясномъ представленіи глубоваго значенія и истиннаго характера религіозныхъ вопросовъ. "Я, -- говоритъ А. Кирвевъ-не сторонникъ богословской вражды (odium theologicum), но мон добрыя христіанскія чувства тімь неменіве требують, чтобы я не отказывался отъ своихъ возгръній или не скрывалъ своихъ идей... Несомивино, что въ моихъ воззрвніяхъ ивть фанатизма; но я не могу приносить своихъ убъжденій въ жертву худому миру 1). Твердость въ въръ не допускаетъ никакихъ компромиссовъ "); но нетерпимость извъстнаго инквизитора Торквемады или Кальвина, изъ которыхъ первый хотель уничтожить целую народность, а второй сжегь М. Сервета за несогласное съ нимъ толкованіе Св. Писанія, въ отношенія къ твердости въ въръ является деломъ совершенно иного рода. Изъ любви въ противнику, или изъ уваженія къ нему нельзя перестать върнымъ истинъ. А тавъ именно и поступили католические епископы на Ватиканскомъ соборъ. Правда, тъ, которые отвергали новый догмать, составляли меньшинство; но они были въ состояніи спасти истину. И что же? Кавъ эгоистическіе и робкіе люди, они постепенно оставили истину, чтобы "не сму-

<sup>1)</sup> Считаемъ нужникъ указатъ, что достоночтений авторъ ниська ссилается на велнкаго святаго католической перкви Бернара Клервосскаго, воторий голоритъ: melius est ut scandalum oriatur, quam ut veritas relinquatur, т. е. лучше дать поводъ въ соблазну, чёмъ отступить отъ истини.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напринъръ, въ извъстинхъ унімъ, придунаннихъ католицизионъ для примъч. А. В.

тить сердца святвишаго отца" (папы)... Это не христіансвая любовь; это не христіанское убъжденіе!... Правда, теперешній римскій католицивив есть политико-соціальное учрежденіе, колеблющееся уже въ своихъ глубочайшихъ основахъ; онъ не имветъ прежней силы: его громы уже не отзываются далевимъ эхомъ въ мірь, тымъ не менье онъ представляеть еще собою большую силу, воторой отридать нивавъ нельзя, которая не хочеть въ жертву миру принести даже самой незначительной уступки своихъ теорій. Не смотря на Вативанскую дожь, въ немъ еще остаются отдёльныя личности и даже цёлыя общества, проникнутыя древне-христіянскимъ духомъ; духъ самопожертвованія у нівкоторых веще живъ; лживость нехристіанских ватиканскихъ ученій еще не вырвала съ корнемъ остатковъ христіанскаго духа; въ немъ не действуеть еще сильная, непреклонная дисциплина. И это все показываеть, что мы не обязаны слагать оружіе предъ нимъ въ той надежді, что все это небольшое вло, что вакъ-нибудь все уладится само собою. Только очень ограниченные или совершенно несвёдущіе люди могуть думать, что Римъ въ чемъ-нибудь отвазался теперь отъ своихъ претензій. Ніть! Римъ сталь значительно слабве и не можеть осуществлять своихъ теоретическихъ положеній: теперь, напр., ни одинъ католическій крестоносецъ не отправится въ Іерусалимъ, въ Альби или Константинополь; но за то принципы, за которые боролись Гильдебрандь, Инновентій III или Бонифацій VIII, въ теоретическомъ отношеніи господствують въ папскихъ декретахъ и стоятъ они гораздо тверже и безконечно сильные, чымь прежде. Теперь папскія определенія непогрешимы, неизменны (irreformabel, infallibel) и навъви должны связывать римско-католическія души. Теперь жалобы на папу, обращение къ вселенскому собору 1) апелияція къ папъ, "лучше настроенному" (ad papam melius informatum)<sup>2</sup>) уже невозможны. Отсюда слёдуеть, что

Какъ было въ концѣ XIV н въ XV вѣкахъ.
 Какъ требовалъ Лютеръ въ одномъ своемъ сочиненін.

Труди Кіевской Дух. Академін. Т. І. 1892.

исвать уменьшенія требованій или смягченія уб'яжденій по отношенію къ такому противнику было бы очень наивно  $^{1}$ ).

Послѣ ивложенныхъ предварительныхъ замѣчаній досточтимый авторъ письма переходить спеціально къ положеніямъ нисьма патера X. Онъ говоритъ: "Мы православные вѣруемъ:

- 1) Что существуетъ откровенная истина, которой долженъ повиноваться человъвъ.
- 2) Что для того, чтобы принадлежать въ цервви, необходимо ограничивать свою свободу мивнія отвровеннымъ ученіемъ. Но въ послідней мысли вовсе не говорится о томъ, что нельзя изучать или произносить сужденій о догматахъ; совсімъ напротивъ! И наши православные догматы не боятся вритиви разума. Мы знаемъ, что извістные догматы стоятъ вий преділовъ разума; но за то у насъ ність тавихъ, воторые противны человіческому разуму.
- 3) Мы принимаемъ также ту истину, что хранительницею богооткровенной истины является церковь Христова, какъ она основана Самимъ I. Христомъ. До этого пункта, т. е. пока мы ограничиваемся общими положеніями, мы согласны даже съ Ватиканскими католиками. Но переходя къ точному опредъленію вопроса, мы видимъ, что въ римск )-католической системъ есть новый элементъ, уничтожающій всякое ученіе и устраняющій возможность взаимнаго пониманія между нами и римскими католиками,—это папская непогрышимость, которою няспровергается древняя непогрышимость церкви. Теперь и къ протестантамъ римскій католициямъ относится иначе, чымъ прежде: теперь стала гораздо безнадежные возможность возсоединенія протестантизма съ католичествомъ.

Наши (православныя) отношенія въ протестантизму имъютъ нъсколько иной характеръ. Великая трудность, съ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. 80-й § будлы Syllabus осуждаеть и анасематствуеть требующихь, чтобы папа согласовался съ прогрессомъ, либерализмомъ и новъйшею цивилацією.



рою мы встрвчаемся на пути къ возсоединенію съ протестантизмомъ, состоитъ въ крайнихъ севтахъ лятитудинаріанскаго харавтера 1); эти секты почти уже нехристіанскія, и твив не менве имбють полное право считаться въ рядахъ протестантскихъ обществъ и не могутъ быть исплючены изъ нихъ. Нъчто подобное должно свазать и объ англиканахъ. Англиканская, или государственная установленная церковь (established church) состоить не только изъ консервативныхъ элементовъ, но и изъ такихъ, которые или очень мало, или ничего общаго не имфють съ христіанскою догматикою (въ такъ называемой "низвой" и "широкой" перкви); тъмъ не менфе они являются равноправными частями англиканской церкви. Если протестанты упрекають католиковь за то, что у нихъ есть непогръшимый папа, то католики по праву могуть упревнуть протестантовъ въ томъ, что у нихъ важдый самъ для себя есть свой собственный папа, такъ какъ каждый протестанть самъ себи дёлаетъ непогрешимымъ толкователемъ Слова Божія и выставляетъ себя судією Св. Писанія. Въ то время, какъ католицивмъ придаль исключительное значение принципу авторитета, протестантизмъ совершенно отвазался отъ этого принципа и выставилъ единственнымъ принципомъ христіанства соотвётствующій ему авторитета) принципъ свободы. Протестантизмъ, такимъ образомъ, есть слишкомъ далеко зашедшій протесть противъ слишкомъ далеко развитаго въ католичествъ принципа авторитета. На самомъ же деле обоимъ принципамъ должно было бы дъйствовать въ церкви совмъстно, параллельно. Въ запанихъ христіанскихъ обществахъ не было равносильной веливой власти, которая продолжительно могла бы бороться противъ римскаго патріархи, или папы. Попытви произвести реформу и

<sup>1)</sup> Секты, дающія просторъ для всякаго рода ученій, или не имающія опредаденной догматики и индефферентно пополняющіяся представителями всевозножних варованій. Примюч А. Б.

охранить свободу христіанской церкви совершенно не удались. Но тамъ, гдъ реформа не достигаетъ цъли, принимаются за революцію, за ниспроверженіе существующаго порядка и заходять еще дальше. Это въ несчастію и случилось съ протестантизмомъ. Попытка Лютера произвести реформу въ римскокатолическомъ христіанствів не удалась, пордый реформаторъ дальше и ввялся за революцію. Принципъ авторипошелъ тета въ церкви былъ устраненъ и остался только принципъ Центръ тажести церковной мощи и ученія у насъ, православныхъ, находится вт сознании церкви, представляемой вселенскими соборами, у римскихъ католивовъ (съ 1870 года)въ сознаніи папы, а у протестантовъ-въ сознаніи каждаю въ отдългности христіанина. Реакція, произпеденная Лютеромъ, вызвала контръ-реавцію, произведенную столь же сильнымъ, но еще болве мрачнымъ геніемъ-Игнатіемъ Лойолою. гигантскія мощныя фигуры двухъ непримиримыхъ враговъ стоять, какъ представители двухъ противоположныхъ направленій: німець Лютерь-защитнивь абсолютной религізаной свободы, романскій Лойола-поборника неограниченняго религіознаго авторитета. Мы, православные христіане, въ обоимъ направленіямъ стоимъ въ одномъ и томъ же отношеніи. Мы въримъ, что каждый изъ указанныхъ противниковъ владветь только половиною христіанской истины и не замівчаеть, не хочеть замёчать, а теперь даже, можеть быть, уже и не можетъ замъчать другой столько же важной и справедливой половины. Не состоить ли историческая роль православнаго востока въ томъ, чтобы показать западу правильный двухъ теперь враждебныхъ богословпуть въ примиренію скихъ (а также и культурно-историческихъ) направленій? Болве высокой и святой роли нельзя и представить себы! Гордый западъ спросить насъ: "Выросли ли вы для этой задачи? Върите ли вы, что владъете истиною"? На это мы даемъ такой отвётъ: "Не мы будемъ разрёщать эту задачу, а жристіанская истина, которую мы смиренно и заботливо сохра-

нили,-истина, воторая владветь нами". Ученики Іоанна, апостола любви, примирять когда то разъединившихся учениковъ Петра и Павла. Тогда снова будеть возстановлено истинное, высовое, завъщанное Спасителемъ единство Его церкви. Въ этомъ будущность и призвание нашей церкви! Не есть ли также это призвание слабой въ количественномъ отношении, но сильной по убъжденію и учености староватолической партіи 1)? Мы въруемъ и знаемъ, что церковь Христова опирается на авторитет и свободу. Если одно выдвигается на счетъ другаго, ни въ ущербъ ему, то является возможность ватруднить понимание божественной истины. Эта заповъданная Богомъ раввоиврность въ действи обоихъ принциповъ можетъ удержаться только тогда, когда будеть вовстановлено древне-церковное управленіе; когда соборъ будеть не парламентомъ законодателей (часто даже безгласныхъ, кавъ на католическихъ соборахъ), церковныхъ князей (епископовъ?), но собраніемъ законных представителей со стороны върующихъ, которые непогръшимому самосознанію церкви Христовой будуть давать совершенно соответственное выражение... До 1870 года въ догматическомъ отношеніи православные стояли гораздо ближе къ ватоличеству, чёмъ къ протестантизму (особенно по вопросу о церкви). Со времени же объявленія догмата о папской непогрешимости, идея свободы въ католичестве подавлена, угашена, следовательно о соглашении между нами больше нельзя думать. Но въ идей протестантизма не исключается, -- по крайней ифрв принципіально, --- возможность соглашенія съ нами (православными), пока каждый протестанть можеть приблизиться свободно въ нашему православному пониманію, одинавово удерживающему оба принципа, -- свободы и авторитета, -- и опирающемуся на Св. Преданіи и Св. Писаніи... Протестантъ мо-

<sup>1)</sup> А. Кирвевъ неоднократно говоритъ, что православная церковь и старокатолицизиъ стоятъ въ одниаковомъ отношени (suf identischen Boden) къ р-католичеству.



жеть чувствовать поправославному, можеть быть православнымъ. Католику это уже невозможно: онъ тогда сдълался бы отступникомъ отъ своего догмата и быль бы отлученъ.

При запрещеніи католикамъ читать Св. Писаніе нельзя допустить истинности утвержденій патера Х., что каждый католивъ можетъ бодрствовать надъ темъ, чтобы богоотвровенная истина распространялась, и заниматься ревностно наукою. Сторонникъ определеній Ватиканскаго собора не имфетъ права самъ изследовать истину, созерцать ее своими очами, и обнимать ее своимъ разумомъ, потому что онъ не можетъ принимать участія въ утвержденіи и защить догматовъ, чрезъ своего представителя на соборъ (епископа). Конечно, Римъ вичего не имфетъ противъ занятій, напр., химіею темативою. Но затрудненія для католива начинаются тогда, вогда заходить дело относительно двухъ наиболее интересныхъ и родственныхъ между собою наувъ-богословія и философіи. Какимъ образомъ каждый католикъ можеть быть стражемъ истины Отвровенія, если онъ не можеть заглянуть въ водексъ, въ оригиналы ея?... Кажется, что сгражъ, который не знаеть, что онъ долженъ сторожить, не можеть быть хорошимъ стражемъ... Едвали сочиненія Альфонса Лигуори, ученіе котораго вновь одобрено, какъ соотв'єтствующее ученію курін 1), могуть замінить Св. Писаніе.

Главный вопросъ полемики (о непогращимости цаны) тольво затронутъ цатеромъ Х. Онъ говоритъ, что "личная непогръшимость папы не существуетъ, она есть нъчто несообразное (небылица—Unding). Эта мысль, по мнанію достопочтеннаго А. Киравва, совершенно правильна! Но правоварные католики не должны теперь такъ думать. Такъ думаемъ мы (пра-

<sup>1)</sup> A. Liguori, свитой католичества 1696—1787, основатоль ордена Редемиторитовъ (del S. Redemdore—Св. Искупителя), называемаго иногда по его вмени орденомъ Лигуоріанцевъ; представитель крайнихъ возгрѣній католичества А. Лигуори оставиль много сочиненій. Примюч. А. Б.



вославные), такъ думають староватоливи, англиване, протен станты и тв римскіе католиви, которые навывають себя либеральными католиками, и которые созданный Ватиканомъ догматъ обработали по собственному своему ввусу... Но они явились слишкомъ поздно! Ватиканскій соборъ овончательно: безповоротно решиль дело и твердо установиль догмать,-вменно личной непогрышимости папства... Въ самомъ двив, что же определиль соборь, какь не эту личную непогрешимость? Въдь не мичная непогръшимость (непогръшимость папы и цервви, папы въ соединении съ цервовью) уже давно принята на западъ. И это не произвело соблазна въ католичествъ. Но для ультрамонтанской нартін этого было недостаточно: она хотела провести непогрешимость папы въ опредъленіяхъ безъ согласія церкви (sine consensu Ecclesiae) 1); и действительно, она это сделала. Развитие ультрамонтанской теоріи папскаго абсолютизма и наконецъ непогрѣшимости есть совершенно логическое развитіе, соотвътствующее первоначальной лжи, положенной въ основание. Сторонниви его шли осмотрительно и увъренно. На Апостольскомъ соборъ, где председательствоваль ап. Іаковъ, не было,-какъ и естественно, -- ръчи ни о какой личной непогръщимости и ни о кавихъ партіяхъ въ церкви. Ясно, что церковь по слову Спасителя была непогръщима и безъ согласія папы (sine consensu Рарае). Послі разділенія церквей приматство папы постепенно обратилось въ повсеместное господство. Здесь лежитъ начало лжи, ея корень. Образовалась папская партія. Наступаетъ періодъ непогр'вшимости церкви съ согласія папы (cum consensu Papae); затъмъ-періодъ непогръшимости папы съ согласія церкви (cum consensu ecclesiae) и наконецъ періодъ

<sup>1)</sup> Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae,—reacura Constitutio dogmatica de Ecclesia,—irre formabiles esse. Cuorp. Acta et decreta concilii Vaticani (t. VII collectionis Lacensis), sessio IV, cap. IV. pp. 485—487.



непогратимости папы безъ согласія первви (sine consensu есclesiae). Это величественнайшій софизмъ, извастный въ исторім, въ воторомъ ложная идея развивается строго логически
и доходить до абсурда. Само собою понятно, что здась идетъ
рачь о личной непограшимости папы не въ вопросахъ, въ воторыхъ онъ говоритъ, какъ частный человакъ, а о личной непогращимости въ такихъ вопросахъ, когда папа говоритъ и
разсуждаетъ, какъ папа... Я не утверждаю, что Ватиканскій
соборъ приписалъ папъ непограшимость въ частныхъ далахъ;
но я утверждаю, что съ 1870 года онъ, папа, сталъ непограшимъ лично во всёхъ вопросахъ, которые говорять о въръ и
нравственности. Теперь папа не нуждается для совъщаній ни
въ какихъ соборахъ. По новымъ теоріямъ соборы оказывались
и оказываются совершенно излишними 1).

Очень извёстный защитнивъ непогрёшимости графъ de Maistre очень ясно говоритъ: "Папы не имъютъ причины совывать соборы; они дёлали это только въ угоду императорамъ". По поводу этого уже много говорилось... Теперь въ заключеніе письма "я хотёль бы узнать отъ патера Х. нёчто касающееся теоріи непогрёшимости изъ области канопическихъ вопросовъ", и именно: прежде папы были избираемы общиною; это было правильно съ канонической стороны; потомъ они были жалуемы, или даримы церкви со стороны императоровъ или какой-нибудь красивой дамы въ родё Марозіи. Трудно понять, какую же спеціально роль игралъ въ послёднемъ случай Духъ Святый. Теперь папа избирается нёсколькими кардиналами... они всё въ совокупности своей не непогрёшимы. Какимъ же образомъ выходитъ, что всё они, погрёшающіе люди, могутъ сообщить непогрёшимость

<sup>1)</sup> Этс очень характерно обнаруживается въ подиясяль соборныхъ определений римско-католическихъ соборовъ: Definimus et Apostolica auctoritate confirmation, sacro approbante Concilio: последною фраку иногда изменяли такъ, что соборъ является только свинетелень делий папи: "Definimus... sancto praesente Concilio, или: non obstante Concilio. Прым. А.Б.



человъку, котораго избирають? Не принуждають ли они Св. Духа дать такому избраннику непогръшимость? Сообщить другому можно только то, что имъешь самъ. Такъ, три епископства. Отъ кого же вновь избранный папа получаетъ помазаніе непогръшимости? Не является ли уже выборъ папы восьмымъ таинствомъ? Какъ кандидатъ на папство, но еще не папа, онъ можетъ быть даже еретикомъ. Папа Иннокентій III позволяетъ даже, чтобы былъ низлагаемъ Римскою церковью тотъ папа, который окажется еретикомъ 1). Какимъ же образомъ выходитъ, что онъ не только не еретикъ, но даже и непогръщимъ?

Отвътъ на изложенное письмо г. Кирева быль полученъ 15 авг. 1890 года. Въ немъ установляются основные принципы, имфющіе отношеніе къ затронутымъ г. Кирфевымъ вопросамъ... Богоотвровенная истина, говорить патеръ Х., ниветь своихъ первыхъ посителей въ живомъ сознанін върующихъ, т. е. въ церкви... Но они различаются по степени усвоенія истины и отношенія къ ней: "Одинъ, поспринявъ истину подътски, твердо держить её; другой по мъръ своего положенія въ церкви учить истинів, и распространяеть её и бодрствуетъ надъ тъмъ, чтобы въ неё не пронивали чуждые элементы"... изъ послъдняго рода членовъ церкви епископы являются представителями церкви, но только въ общеніи съ ея верховными главою-папою... Римскій папа им'веть пренмущество предъ прочими епископами,—на основани словъ I. Христа: Азъ же молихся о тебь, да не оскудъеть въра твоя (Лук. XXII, 32), — вакъ верховный учитель Богоотвровенной истины и самг собою, а не вслыдствіе соглашенія ст церковыю, можеть давать неизмънныя (непогрышимыя) рышенія, т. е.

<sup>1)</sup> Папа Инпокентій III допужаеть: 1) что папа можеть погращать въ далать вары; 2) что капу можеть низлагать церковь. См. Мідпе, Patr. C. C. lat. t. 217, p. 664. Прим. А. Кирпева.



можеть всегда оставаться въ согласіи съ живущею въ церкви Христовой истиною... Если г. Киръеву угодно называть эту непогръшимость личною, то это будеть произвольно. Въ богословіи еще не ръшенъ вопросъ: можеть ли папа въ вопросахъ въры имъть личную непогръшимость? Да это, впрочемъ, и побочный вопросъ...

Затемъ патеръ Х. ставитъ и решаетъ следующе вопросы:

- 1) Что решено на Ватиканскомъ соборе? (Решено), что между папою, высшимъ учителемъ въ вопросахъ веры, и церковью не можетъ быть разделенія. Папа, какъ учитель, есть выраженіе церковнаго веросознанія. "А кто служитъ такимъ выразителемъ въ русской церкви"—спрашиваеть патеръ X.
  - 2) De Maistre не есть авторитетъ.
- 3) Если въ папы избирается еретикъ, что тогда?—Епископъ Фесслеръ, секретарь Ватиканскаго собора, говоритъ, что этотъ случай въ высшей степени невъроятенъ; что въ такомъ случав Богъ, кажется, особымъ дъйствіемъ Своимъ охранитъ церковь и папу отъ еретическаго изреченія 1).
- 4) Въ церкви долженъ быть непогрѣшимый органъ (Ашt—санъ, служеніе), опирающійся на божественную помощь. Кто не признаетъ призванія или сана учительства, тотъ стоитъ на другомъ основаніи (auf anderen Boden).

Къ этимъ вопросамъ патеръ Х. присоединяетъ и всколько - фактическихъ замъчаній. Онъ говоритъ: "Убійства при взатіи города Безье 2) и извъстную "Варооломеевскую ночь" не должно относить на счетъ католической церкви"... Ника-

<sup>3)</sup> Bésiers — города въ Южной Францін, въ которонъ ваяболое свиренствовали простивъ еретиповъ альбигойцевъ. Какъ передиють, куссь наибольшую жестопость выказали папскіе легати Ариольдъ и Милонъ, которие нотомъ самодовольно доносили папъ объ "обращенін" еретиковъ (объ избіенія 60 тисячь человъкъ въ Беліе́, — тогда слёдовало би донести).



<sup>1)</sup> Патеръ X. прибавляетъ, что исторія не оставила намъ ни одного такого примъра (!) А папи, осужденние соборами и низложенные ими?! *Прим. А.Б.* 

вой католивъ не лишенъ возможности читать Св. Писаніе: каждому дана возможность читать его подъ опытнымъ руководствомъ (Да и къ чему привело чтеніе Св. Писанія протестантовъ, или нівкоторыхъ русскихъ сектантовъ?).. Конечно, всего меньше запрещено чтеніе Св. Писанія тімъ, которые должны учить другихъ... Истина должна заключаться въ живомъ преданіи (церкви)... Патеръ Х. удивляется мнівнію г. Кирівева, будто Слово Божіе можно узнавать только изъ буквы Библіи. Онъ (Кирівевъ) відь долженъ признавать русскую церковь носительницею богооткровенной истины. А многіе ли русскіе читаютъ Библію? Читалъ ли онъ самъ ее? Кого г. Кирівевъ считаетъ окончательнымъ судіею въ религіозныхъ и философскихъ, затрогивающихъ религію, вопросахъ?

"Въ одномъ взглядъ, -- говорить А. Киръевъ въ отвътъ на изложенное письмо патера Х., "мы вполнъ согласны,--именно въ томъ, что не следуетъ упускать изъ виду исходный пункть нашей переписки. Вёроятно, впрочемь, что я въ своихъ прежнихъ письмахъ виражался очень неясно, тавъ вавъ отвъты моего почтеннаго оппонента оставляють совершенно безъ возраженій мон вопросы и отвёты. Наши первые шаги вывють одинь исходный пункть: мы оба принимаемъ, что перковное ученіе им'ветъ два основанія. Это: писанное Слово Божіе и Св. Преданіс. Оба основанія вірны, оба должны быть принимаемы. Подъ именемь преданія разумівется сумма преданнаго, или всего того, во что върили всю, всюду и scenda (quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est). Подъ всеми нужно понимать прежде всего соборы и согласныхъ (между собою и съ соборами), отцевъ (церкви). Принципіально до этого пункта мы (авторъ письма и натерь Х.) согласны. Но далве мы принципіально расходимся". Патеръ X. говоритъ: "Папа преимущественно предъ всвии другими членами церкви долженъ охранять истину; даже

больше: онъ, -- по слову І. Христа, Азъ же молихся о тебъ..., вавъ верховный учитель богооткровенной истины, -- самъ собою, а не съ согласія церкви можеть давать неизминныя (совершенно правильныя) догматическія різшенія "... Но, -- говоритъ А. Кирвевъ, - что въ приведенныхъ словахъ І. Христа переданъ папъ подобный даръ, это еще нужно доказать... Относительно этого много писано и даже у веливихъ отцевъ церкви; но (писано) не въ смыслъ сторонниковъ непогръшемости. Эти слова Спасителя не могуть быть приняты въ смыслё абсолютномъ; вёдь послё нихъ говорится о троекратномъ отреченіи апостола Петра. Да и увіт вніє І. Христа подвржинть (утвердить) братьевъ апостолъ выполнилъ только отчасти, такъ какъ онъ въ Антіохіи привель братію въ смущеніе и даже по весьма важному вопросу (имветь ли значеніе ветхозавётный законъ и для христіанъ) 1). Такимъ образомъ неодновратно у отцевъ церкви иначе было истолковываемо это мъсто. Патеръ же X. прибавлиетъ: "Т. е. <sup>2</sup>) онъ (папа) въ этихъ решенияхъ остается всегда въ согласи съ живущею въ церкви истиною и никогда не можеть стоять противъ преданія церкви или противъ всёкъ другихъ епископовъ ". (Не находите ли Вы, что это довольно рискованное толкование? -- обращается съ вопросомъ къ патеру X. достопочтенный авторъ письма).

Дальнейшія несогласія между оппонентами (г. Киревевымъ и патеромъ Х.) касаются вопроса объ отношеніи главы церкви къ членамъ ея. Доказательство патера Х. на основаніи сравненія церкви съ организмомъ, по мивнію г. Кирева, не должно быть признаваемо серьезнымъ доказательствомъ... Оно слишкомъ грубо-матеріально и можетъ имёть значеніе только для людей, понимающихъ и религію въ узко-матеріальномъ смысле. Правда, что древніе церковные учители употребляли его, но употребляли въ символическомъ

2) Ужели *то есть?!* 



<sup>1)</sup> Галат. II, 11—14: Но віда видокъ яко не право, ходять по истинь Еванелія, рекохъ Петру предъ всыми...

сиыслъ...1). Вообще юридическія практично-прозанческія воззрвнія древне-языческаго Рима, по мивнію достопочтеннаго автора, имъли очень большое вліяніе на западные умы, на понимание религіозныхъ истинъ...2). Этотъ же матеріальный элементь быль причиною того, что и первовное единство на западъ было представляемо въ чисто матеріалистическомъ симслъ. Западные христіане (разумъется ихъ большинство) хотвли имъть матеріальную главу (церкви): они хотвли ее соверцать, осязать и лобызать; въ противномъ случав имъ вазалось, что ея ивть въ действительности. Вспомнимъ при этомъ прошеніе апостоловь, еще не отрышившихся отъ грубочувственныхъ возврвній: Покажи нама Отца и довльеть намъ, -- говоритъ Филиппъ в). Развъ же педостаточно цервви) правственной главы, правственнаго символа единства? Принципъ матеріалистической философіи: "То, чего нътъ въ чувственномъ воспріятін, не существуетъ и для равума" 4), вполнъ осуществляется въ стороннивахъ римскаго католичества: если они не видятъ своего главы, не лобызають его туфли, то онь для нихь не существуеть. Склонность разръшать богословские вопросы юридическимъ путемъ стала характерною чертою римско-католическихъ богослововъ: правоведение взяло перевесь надъ богословиемъ. Последнее въ средніе в'яка процв'ятало преимущественно во Франціи: Римъ изученію права. Богословіе давало посвятилъ себя матеріала для построенія теоріи папскаго всемогущества,правоведенію. Г'де быль недостатокъ обратились RЪ точки зрвнія богословія, тамъ приходило на помощь право; последнее было мало разборчиво въ своихъ

<sup>4)</sup> Nigil est in intellectu, quod non fuerit in sensu.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У бл. Августвна в Кипріана.

<sup>2)</sup> *Г. Кыргыст* указиваеть на придическое понятіе слова *рельнія* (religio—оть religare); на придическое рішеніе вопроса объ искупленія, на теорію чистилища, развитую въ чисто придическомъ синслі. Ор. сіт. S. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ioan. XIV 8, 9.

ствахъ: Лже-Исидоръ ли, Граціанъ ли, Лже-Кириллъ ли,—все было для него хорошо 1)... На это грустное явленіе, т. е. на злоупотребленіе правомъ, жаловались такіе писатели, какъ Рожеръ Баконъ: "Если бы,— говорилъ онъ,—каноническое право было очищено отъ переполненія правомъ гражданскимъ, но было исправлено при помощи богословія, тогда управленіе церкви было бы славно и согласно съ ея внутреннимъ достоинствомъ "2). О томъ же говоритъ и поэзія въ лицѣ лучшихъ своихъ представителей 3).

Послѣ этихъ замъчаній достопочтенный авторъ письма дълаетъ подробный разборъ слъдующихъ положеній патера Х.:

- 1) каждый христіанинъ по степени своего положенія въ церкви познаетъ истину; но такъ какъ папа занимаетъ въ церкви высшее мъсто, то преимущественно предъ другими христіанами сму принадлежитъ непогръшимость.
- 2) папа владветь ею вь силу словь І. Христа: "Азъ же молихся о тебъ, да не оскудъеть въра твоя.
- 3) этоть исключительный дарь состоить въ томъ, что папа въ ръшении въроисповъдныхъ вопросовъ говоритъ всегда въ полномъ согласии съ церковью.

На первый пунктъ (положеніе) достопочтенный А. Киръевъ отвъчаетъ. "Учительство, или власть учительства, данная Ватиканскимъ соборомъ папъ, не имъетъ никакой связи съ учительствомъ, свойственнымъ каждому отдъльному хри-

<sup>1)</sup> Лженсидоръ и Граціанъ хорошо взейстни; Лже-Кирилл есть ненавистний авторъ сборника *Thesaurus Cyrilli*, въ которомъ искусно подтасовани отрывки изъ сочиненій отцевъ церкви въ пользу папской власти. *Прим. А. Б.* 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Si etiam jus canonicum purgaretur a superfluitate juris civilis et regularetur per theologiam tunc Ecclesia (ecclesiae?) regimen fieret gloriose et secundum ejus propriam diginitatem. Est count. Pozt. Bazona Opus tertium. Op. cit., p. 20.

<sup>2)</sup> Данте въ XI пъсни Божественной Конедін говорить, что Евангеліе и великіе отци (церкви) оставлени; предметь и ученія составляють только папскія декреталін. Папа и кардинали направляють свои мисли не въ Назарету, т. е. не ко Христу. Ibid. p. 21.

стіанину: учительство папы им'веть совершенно другой харавтеръ (именно непогр'вшимость), — харавтеръ, принадлежащій исключительно совокупности в'врующихъ, или церкви, какъ ясно сл'вдуетъ изъ словъ І. Христа. Власть папы и власть простаго христіанина (даже епископа) по католическимъ взглядамъ различаются не количественно только, но и качественно: первая непогр'вшима, вторая н'втъ.

Въ отвътъ на еторое положение развивается та мысль, что между словами, свазанными І. Христомъ Алостолу Петру (въ текстъ "князю апостоловъ") и властію папы, или непограшимостію, ему приписанною, ната ничего общаго, нътъ логической связи. Въ этихъ словахъ Спасителя, какъ и вообще во всемъ Св. Писаніи, во-первыхъ, нътъ ни одного намека на папу или патріарха, а, во-вторыхъ, въ нихъ говорится о возможности оскуденія или колебанія віры въ апостоль. Эта возможность потомъ обратилась въ дъйствительность въ троекратномъ отречени ап. Петра... Въ толковани этихъ словъ І. Христа отцы древней церкви разногласили между собою. А гдв неть этого необходимаго согласія (сопsensus patrum), тамъ каждое отдёльное мнёніе не можетъ имъть безусловнаго значенія: оно должно оставаться на степени частнаго, личнаго мивнія. Большинство отцевъ церкви эти слова понимали не въ смыслъ непогръщимости папы 1). Субдовательно... нужно имъть болье подходящія и ясныя мьста для обоснованія теоріи сомнительнаго характера.

Чтобы опровергнуть *третье* положеніе, достопочтенный авторъ письма обращается въ раньше приведенному Constitutio dogmatica prima, въ которомъ опредъленъ догматъ непогращимости,—этотъ "важный пунктъ, прибавленный въ ка-

<sup>1)</sup> Такови: Григорій Богословъ, І. Златоустъ, Иларій Пиктавійскій, бл. Іеронить, бл. Августинъ, бл. Осодорять, Амеросій Медіоланскій, Кирялль Алессаварійскій; эти отци я учителя церкви, и церковиме писатели понималя слова І. Христа, касающіяся ап. Петра, не въ томъ симслѣ, въ какомъ понимають вхъ католики.

Примюч. А. Б.



толическому символу". Патеръ X. говоритъ, что, въроопредъленія папы потому непогръшимы", что они находятся въ постоянномъ согласіи съ ученіемъ церкви... Но, — спрашивается, — какъ можно согласить эту мысль съ постановленіемъ Ватиканскаго собора? въдь въ постановленіи этого собора нътъ ни слова о единствъ или согласіи папы съ церковью. Все, приводимое въ защиту догмата патеромъ X., утъщительно для католика; но ничего подобнаго не заключено въ новомъ догматъ, т. е. въ Ватиканскомъ опредъленіи его. "Сами по себъ, а не въ согласіи съ церковью (таковыя опредъленія папы) непогръщимы" — говоритъ Сопятіцціо 1).

Ученіе о непогрышимости папы вз единеніи сз церковію существуеть на западъ съ давняго времени 2); но, какъ извъстно, потомъ оно было отвергнуто. На чемъ же основывается цатеръ Х., принимая этотъ взглядъ въ свое богословіе? "Кавъ раньше упомянуто, въ Св. Писаніи нётъ ни одной іоты, намекающей на папу, патріарха и на ихъ непогрѣшимость. Какъ можно полагать, патеръ Х. разсуждаетъ такъ: "Цервовь есть тёло; но тёло должно имёть главу; эта глава и есть цапа; и если то и другое (твло и глава) должны быть живыми, то они должны быть нераздельны". Такой выводъ совершенно ложенъ. Онъ подходитъ къ зоологіи, и не годится для богословія; не годится онъ даже въ политикъ, которая имветъ двло съ болве осязательными матеріальными вопросами... Цервовь не есть животное; она-только таинственный организмъ, глава котораго есть I. Христосъ; следовательно о ней нельзя утверждать того, что говорится объ органических существахъ, а если и можно, то только въ аллегорическомъ смыслъ... Въ жизни человъческой встръчаются политическіе и экономическіе организмы, которые

<sup>1)</sup> Ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae (ejuemodi definitiones Rumani Pontificis) irreformabiles esse (=infallibiles esse). Cm. Acta et decreta SS. Concitii Vaticani, collectio Laceusis, t. VII, p. 487.

<sup>2)</sup> Съ XI въка, какъ видно изъ заявленій Грегорія VII. Прим. А. Б.

нивють матеріальной главы, и однаво существують довольно долго... Надвенся, что патерь X. не станеть повторять наивнихь довазательствъ Оомы Аввината о монархическомъ устройствъ церкви.

...На различных уподобленіяхъ, встрѣчающихся у древних отцевъ церкви, нельзя основывать юридически абсолютныя права. Такъ можетъ поступать только изворотливый адвовать, а не полемистъ, мыслящій похристіански... Такимъ путемъ можно придти къ извращенію всей церковной организаціи.

Кавъ видно уже было, — въ постановленіи Ватиканскаго собора говорится свор'ве о личной непогръшимости папы, чіть о непогрішниюсти въ вакомъ-нибудь другомъ смыслів этого слова. Патерь Х. говорить, что это побочный вопросъ, еще нерізшенный католическою богословскою наукою. Но развіз можно говорить такъ? Развіз католики не чувствують, что отъ різшенія этого вопроса вависить будущность всего западнаго христіанства? Православная церковь и протестанты уже різшили этоть вопрось въ отрицательномъ смыслів; правда, до 1870 года и католическіе богословы спорили относительно этого вопроса; но теперь для католичества онъ різшень, и різшень въ положительномъ смыслів: личности учащаго папы приписань дарь непогрышимости безь согласія съ церковію. Остается ли теперь возможность хоть малізішаго спора по этому вопросу?!

Въ пояснение недоумъній патеръ X. говорить, что непогрышимость папы основывается не на предварительномъ кавомъ-либо вдохновеніи; но главную роль играетъ непосредственное присутствіе Св. Духа 1).—Но этимъ вовсе не разрышаются недоумънія, а своръе дается мъсто для цълаго ряда новыхъ недоумъній. Во-первыхъ, видно, что дъйствіе Св. Духа сосредоточивается на единственной личности папы, а не въ церкви 2). Вовторыхъ, не видно, что патеръ X. разумъетъ подъ главною ролью?

<sup>1)</sup> Op. cit. S. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Но это протяворѣчить словамъ Св. Писанія.

*Прим. А. Б.* 

Тамъ, гдё дёйствуетъ Св. Духъ, не можетъ быть нивакихъ другихъ (второстепенныхъ) ролей <sup>1</sup>). Для другихъ вліяній не можетъ быть мёста. Спрашивается: можно ли рёшеніе такихъ вопросовъ назвать дёломъ постороннимъ, или самый вопросъ—побочнымъ вопросомъ? .2).

На вопросъ патера Х.: какъ же обстоить дело по этому вопросу въ нашей церкви? достопочтенный авторъ излагаемаго письма отвъчаетъ, что въ православной церкви дъло . обстоить такъ, какъ обстояло въ древней еще неразделенной первы. Для насъ, православныхъ, обязательны только изреченія Св. Писанія и истинных вселенских соборовъ... Наши догматы именно тъ, которые были въ древней церкви, до времени произвольнаго внесенія въ символь Filioque... Если бы папы могли рёшиться низвести на степень частных богословскихъ мивній догиаты, вошедшіе послі этого въ римсковатолическую догматику, и отнять у нихъ обязательный жарактеръ; тогда возсоединение церквей и возстановление историческаго права первенства римскаго епископа между равными стали бы деломъ сравнительно легкимъ. Другаго пути въ этому нетъ! Это могли бы заметить даже стороненки Флорентійской унів.

Сочиненія де Мэстра, кажется, не только получили одобреніе куріи, но и доставили автору санкцирующее ихъ папское бреве.

По вопросу о выборѣ на панскій престоль еретика или дитяти патеръ X. впадаеть въ т. н. логическій кругъ. Изътеченія мысли видно, что онъ настанваеть на присутствіи Божественнаго Духа оволо личности папы (а не въ церкви?!), т. е. самъ говорить о личной непогрѣшимости паны, которую считаеть невозможнымъ дѣломъ, небылицею...

<sup>1)</sup> Да и въ чемъ состоить дъйствіе Св. Духа, патеръ Х. ве опредёляеть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Дальнѣйшія ражужденія г. Кирѣева сводятся въ тому, что въ содержанія постановленій Ватнанскаго собора нѣть основанія для объясненій, данаемыхъ патеромъ X. Ор. cit. SS. 26, 27.

Если съ точки зрвнія патера X. папа находится въ нераздвивномъ единствъ съ церковью; то невозможно утверждать, что врестовые походы противъ еретиковъ и кровавыя расправы съ ними, не могутъ быть относимы на счетъ католической церкви. Въдь папы, а не кто другой, проповъдали эти войны
и расправы, приставляя къ крестоносцамъ своихъ легатовъ,
давая воинамъ широкія разрышенія отъ гръховъ, или индульгенціи. На чей же счетъ, какъ не на счетъ католической цервви, должно отнести эти кровавыя расправы самаго цвътущаго
періода папской власти, если,—какъ думаютъ представители
Ватиканскаго догмата,—между папою и церковью не можетъ быть разногласія?

Переходя къ вопросу о чтеніп Св. Писанія католивами, г. Кирвевъ настоятельно спрашиваетъ: "Можетъ ли важдый ватоликъ читать Св. Писаніе, не испросивъ предварительно разръшенія для этого? Да или нътъ??" а затьшь онъ ивлагаеть свои (православныя) возврвнія на этоть предметь "Я, говоритъ онъ, --- "какъ и патеръ Х., думаю, что одной Библіи "недостаточно"; но я думаю, что каждый можеть читать Слово Божіе, -- что въ выстей степени спасительно... Позволеніе читать Слово Божіе только съ помощію "мудраго руководительства" (какъ говорятъ католики) есть тоже, что запрещеніе читать его, только запрещеніе въ скрытой формв. Чтеніе Слова Божія только тогда достигаетъ своего полнаго действія и вліянія на духъ челов'вка, когда оно свободно: нравствен ное преусивание невозможно безъ свободы въ действии (конечно, оно не безопасно и допускаеть возможность заблужденій, ошибовъ); поэтому если Слово Божіе изучають съ помощію учителя, такъ сказать, "управителя совъсти", то не очень далеко преусиввають. "Magister dixit" (учитель сказалъ такъ), конечно, хорошо для дётей; а христіанинъ вёдь долженъ сделаться "мужемъ совершеннымъ". Неописуемое изумленіе охватило бы Евангелистовъ и Апостоловъ, если бы ниъ сообщить, что ихъ писанія до извістной степени попали въ "каталогъ запрещенныхъ книгъ" (Index librorum prohibitorum), вакъ это делается теперь въ ватолической церкви!... У насъ (православныхъ) чтеніе Слова Божія очень распространено среди народа; Евангеліе въ большемъ волычествъ прониваетъ въ среду простаго народа и усердно (благодареніе Богу!) читается. Въ последнее десятильтіе значительно возросло количество народных школь, и каждый врестыянинъ, умфющій читать, читаетъ Слово Божіе болье, чемъ чтолибо другое. Сколько такихъ людей, -- это сказать трудно; но, конечно, ихъ гораздо больше, чемъ въ странахъ, въ которыхъ господствовало или господствуетъ католичество 1)... Выводъ, къ которому приходить г. Кирвевь вь настоящемь письмв, тотъ, что патеромъ Х. не доказана правильность отожествленія древней непогращимости церкви съ личною непогращимостію напы; а что эта непогрешимость напы есть именно личная, это ясно следуеть изъ того, что она приписана . только ему одному, какъ его даръ, его вачество, его способность, и не принадлежить никому другому. Что же это за право, если не личное право папы, не его личная привилегія?

Въ отвъть на изложенное нами въ извлечени письмо г. Кирвева 2) патеръ X. настанваетъ на томъ, что непогрешимость папы онъ принимаетъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ она опредълена на Ватиканскомъ соборе, т. е. въ томъ смысле, что папа--- неотдълимый отъ церкви и необходимый членъ церкви,--служить только живымъ выраженіемъ живущей въ церкви истины<sup>3</sup>). Непогрешимость папы есть благодатное свойство его сана: личность непогращима только папы вследствіе этого сана. Но нельзя назвать личнымъ то, что принадлежить только качеству извёстнаго папа непогръщимъ, когда онъ говорить ех сасана.... thedra... Въ болве подробныя доказательства по другимъ

<sup>1)</sup> Въ Италін, Испанін, Парагвав.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этотъ отвътъ отъ 4 сентабра, 1890 года.

<sup>4)</sup> Op. cit. S. 31.

пунктамъ патеръ X. не входитъ; онъ только говоритъ, что онъ не замътилъ "наивности" у Өомы Аквината, замъченной г. Киръевымъ.

Относительно избранія на папскій престоль женщины или дитяти патерь X. говорить: "Наша вёра (католическая) по дёйствительности бол'ве утінштельна; мы віримь, что І. Христось при всякихь обстоятельствахь будеть управлять Своею церковію. На престолів ап. Петра мы видёли и дітой, и дійствительно очень дурныхь людей; и однако віра не потерпівла никакого ущерба... Эта утінштельная віра не есть пустой звукь: она основана на словахь І. Христа: "На тебіз Я созижду церковь мою"... Изреченіе это до настоящаго времени исполнялось; католическая церковь им'веть характерь правственной мощи. А что сталось съ тіми, которые отказались оть католической перкви...¹)?

Эти утвержденія,—по мнёнію г. Кирева в),—доказывають, что "мы несогласны въ пониманіи непогрешимости. Для меня она—камень соблазна, для патера Х., наобороть,—совершенно неть... Для патера Х. дело просто... Для меня же, наобороть, не ясно и не просто"... Новый догмать на соборе встретиль оппозицію со стороны более чемь 200 ученейших епископовь; они должны были уступить только благодаря насилю надъ своею совестю: ибо выставленные ими аргументы не были опровергнуты на соборе... Можно ли такъ играть съ своею совестью?!... Прежде чёмь разбирать главный спорный пункть, г. Киревь делаеть замечанія на некоторые побочные вопросы. Онь говорить, что Өому Аквината онь не называль "наивнымь", а имёль въ виду только "наивное доказательство Оомы Аквината о необходимости монархическаго образа управленія церковью, какь наилучшаго. Несо-

<sup>2)</sup> Въ отвътъ на писько патера X. отъ 4 сентября, 1890 года.



<sup>1)</sup> Патерь X. наменаеть на протестантизмъ и православную церковь. Ibid. 8, 32.

мевно, что великій средневвковой геній О. Аквинать не быль наивень, хотя не мізшаєть замітить, что онь принциаль лакедекреталіи безь критики, едва зналь по-гречески, но писаль сочиненія противъ грековъ ...

Затыть нужно сказать, что дитя на пацскомь престолы является болые соблазнительнымы фактомы, чымы влодый. Вы самомы дылы, уже ли папа не нуждается выличной силы сужденця, или личномы разумы? Уже ли оны есть только непогрышимо говорящая машина, извыстный виды опредыляющаго догматы телефона? Кажется, что Григорій VII и Инновентій ІІІ не особенно были бы довольны такого рода утвержденіемы... "Непогрышимое дитя"! Неправда ли, что это звучить очень странно! Вообще для некатолика трудно представить себы непогрышимое человыка (а еще болые непогрышимое дитя),—существо непогрышимое, какы Бога, и вмысты сы тымы человыка, или представить Богочеловыка...

Вопросъ о нравственной силь ватоличества, о его культурномъ значени г. Кирьевъ разрышаетъ такъ. Православная церковь не менте вліяетъ на нравственность своихъ членовъ, что и отношеніе церкви въ государству на запады не лучше, что и отношеніе церкви въ государству на запады не лучше, что у насъ. А то обстоятельство, что католичество имфетъ больше догматовъ, ни о чемъ не говоритъ, потому что преуспытніе церковной живни не отъ этого зависитъ и достигается не такимъ или инымъ числомъ догматовъ; а достигается оно тымъ, что существующіе догматы правильно усвояются и осуществляются въ жизни... Эти внутреннія завоеванія имьютъ большую цыну, чымъ внышнія... Дыйствительная мощь католичества ничего не говорить за его истинность, какъ и сила магометанства, или китайской религіи, или сила магеріализма... 1). По во-

<sup>1)</sup> Факти, изъ которых видно было бы ясно, что католичество инветъ преимущество предъ другими въроменовъданиям, какъ правственная сила, отемъ трудно собрать: среди католиковъ есть масла мекрещенных дътей, иножество гражданскихъ браковъ и т. д. и т. д.



просу объ отступившихъ отъ католичества нужно сказать воть что. "Тв, которые отдёлились отъ нашей (православной) церкви, -- раскольники, -- необразованные, почти только формально начитанные люди. А кто отделился отъ католичества? Въ началъ среднихъ въковъ Восточная церковь была несомивнию образованивитею частію Вселенской (нераздвльной церкви) 1); затёмъ следують Абелярь, Виклефъ. Гусъ. Лютерь, Меланатонь, Кальвинь и т. д. Можно ли всёхъ ихъ назвать необразованными людьми... 2)! Наконецъ, въ 1870 году отделяется отъ католичества самая образованная часть ero...<sup>5</sup>). Кажется, что православная церковь имбеть болбе благодбтельное вліяніе на народную массу, чімь на западі католичество. При этомъ не нужно забывать и того, что православние должны трудиться на понрище развитія и образованія при такихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ, которыхъ ватоличество не знало... 4). По вопросу объ определения догмата непогрешимости г. Киревъ стремится доказать, что вторая мысль Constitutio dogmatica, приведенная раньше въ примъчания, есть важнойшая часть Ватиканскаго опредоления въ силу прибавки: "безъ согласія церкви". При этомъ достопочтенный авторъ сообщаеть небезъинтересный фактъ. "Некоторые ватоливи, посвящавшіе себя религіознымъ занятіямъ послів 1870 года, не имфють понятія объ этомъ роковомъ прибавленіи ("папа непогръщимъ даже безъ согласія первви...") 5), а нъко-

<sup>1)</sup> Патеръ К. говоритъ, что восточная церковь отділилась, "оставила" католичество.

<sup>2)</sup> Врядъ ян это докажеть патерь X, какъ и то, что современные протестантскіе богословы уступають въ наук'я католическимъ.

в) Разумъется отнаденіе нартім "старокатоликовъ" съ Деллингеромъ во глагі.

<sup>4)</sup> Какъ таготи татарскаго вга и др.

<sup>\*)</sup> Считаемъ долгонъ своинъ прибавить, что о таконъ невнани иногихъ историческихъ фактовъ католическими студентами,—очень характерный для катомческой икольной науки фактъ!—приходелось слишать и немъ неоднократно.

торые, услышавь о ней, даже говорили: "Я католикь, но я не инфаллибилистъ, и никогда не приму догмата непогръшимости",---какъ будто, принадлежа въ известной церкви, можно избирать догматы по своему вкусу!... Неть, теперь вопросъ объ этомъ решенъ, - повторяеть г. Киревъ, - и всякій, отрицающій личную непогрешимость папы, самымъ фактомъ своего отриданія налагаеть на себя анасему... Всв толкія различія патера Х.,-говорить г. Киреевь,-не устраняють и не разрешають сомевній. Въ самомь деле, какь можно представить себъ непогрышимость, принадлежащую сану папы, безъ "личной" непогръшимости? Она связана съ личностію напы, и нивому другому не принадлежить, а только ему, какъ панъ, накъ невъстному лицу, имъющему санъ папы, а потому есть личная непограшимость, его личное право по сану паны... Причемъ нужно помнить, что съ 1870 года папа отделенъ отъ церкви. Прежде очень любимое сравнение главы и членовъ могло еще быть понимаемо въ христіанскомъ смыслѣ о цервви и папъ; теперь уже нътъ. Вативанскій соборъ придаль вначеніе только главъ; глава ватоличества теперь всё, члени ничего не вначатъ. Глава себъ присвоилъ даръ непогръшимости; на членовъ возложено только питание главы, только плата денарія св. Петра... 1).

Сущиость возраженій патера X. въ письмі 1 октября 1890 года сводится къ слідующему. Воззрівнія г. Кирівева сходны съ воззрівніями галликанской церкви на непогрівшимость папы... 2). Но Ватиканскій соборъ отвергь эти воззрівнія тімь, что призналь непогрівшимость церкви и непогрівшимость папы одною

<sup>\*)</sup> Киртевъ еще въ предмаущемъ нисьмъ-указаль разность межку, своимъ возврвніемъ и везярвніемъ галинанства. Ор. сіт. SS. 32—34.



<sup>1)</sup> Окончаніе письма носвищено вопросу объ условіяхь, при которыць напа дійствуєть непогрішню (разборь ех cathedra). Въ заключеніе г. Кирівев просить патера X. указать ему сочнисніе, посвящению попросу о непогрішнююти, но только основанное на Слові Вожісить и учени согласняхь нежду собою отцевь первы.

и тою же непограшимостію... Папа потому только и непограшимъ, что не можеть быть въ разногласіи съ церковію... По определенію Ватиканскаго собора, папа непогрешимъ только тогда, когда онъ говорить ex cathedra, т. е. когда онъ высказывается и опредвляеть такое ученіе, которому должна верить вся церковь. Въ своемъ положени папа подобенъ судьъ; онъ частнымь образомъ можеть имёть и выслазывать такое или иное инвије по вопросу, еще не опредвленному въ качествв догмата, даже по вопросу, стоящему въ связи съ догматомъ. Но тавое мивніе папы не обязательно; оно можеть служить тольво повазателемъ или намевомъ (на догматъ?). Между личностію папы и его саномъ нётъ различія... то, что папа решиль не ex cathedra, не есть догмать. Вопросъ такого рода можно оспаривать, подвергать обсуждению вопреви личному мифнію папы. Таковъ, напр., вопросъ о состояніи душъ по смерти. Папа Іоаннъ не решиль его окончательно. Теперь этотъ вопросъ решенъ окончательно...

Галливанское пониманіе отношенія между папою и церковію устранено чрезъ прибавленіе въ Constitutio dogmatica: "Ideoque"...

На Ватиканскомъ соборъ опредълена непогръшимость папы въ томъ смыслъ, въ которомъ она принята русскими и греками на Флорентійскомъ соборъ, и "я—говоритъ патеръ Х., не знаю другой новой непогръшимости, которую признаетъ г. Киръевъ " 1).... 2).

Тѣ католики, ноторые, по показанію г. Кирѣева, не признають непогрѣщимости и хотять оставаться католиками, не

з) Цальнъйшія замъчація патера X. не важны: они касартся 1) доказательства Ооми Аквината о' церковной монархін (она,—говорить патерь X., пе обязательна, какъ и другія доказательства отъ разума); 2) старокатолических вредставителей. Патеръ X. спрашиваеть: "Не считаеть ли ихъ г. Киръевъ корифелии науки"?



з) Патеръ X. приводить въ доказательство слова бл. Августина: Roma locuta, causa finita est (Sermo CXXXI, 10).

могуть быть осуждаемы, потому что они не признають непогръшимости, которую г. Киръевъ паходить въ Constitutio
dogmatica. Они безсознательно чувствують неестественность
этого. Но нужно замътить, что еслибы имъ папа при этомъ
сказаль: "Дъти мои! Вы должны такъ и такъ исправить свои
воззрънія", то они повиновались бы такому указанію, потому
что каждое католическое дитя знасть, что папа есть верховный учитель церкви. А то, что нъкоторые католики не знають о прибавленіи "Безъ согласія съ церковью", очень понятно. При изученіи катихизиса невозможно входить въ полемику съ галликанскими воззръніями, а потому нътъ повода
цитировать и sine consensu ecclesiae (т. е. говорить о непогръшимости папы внъ согласія съ церковью) 1).... 2).

Отвътное письмо г. Киръева,—послъднее письмо излагаемой полемики,—повторяетъ отчасти уже высказанные взгляды, а отчасти ставитъ новыя возраженія на аргументы, приводимые патеромъ X.

Галливанство и галливане, по мивнію г. Кирвева, теперь уже могуть быть упоминаемы, какъ историческій факть, какъ ивчто уже не существующее. Теперь можно говорить только о либералахъ въ католичестве... Настоящій великій врагь Вативанскаго собора есть нравственная (религіозная) свобода и ея представители. Съ нею боролся папскій абсолютизмъ и ее окончательно побідиль въ 1870 году въ преділахъ католической церкви. Врагами первы католической остаются люди, которые не хотять и не могуть забыть многочисленныхъ текстовъ Св. Писанія, выдвигающихъ принципъ свободы; кото-

<sup>2)</sup> Опускаемъ замъчаніе патера X. о томъ, что никто не бываетъ подвергнутъ анасемъ безъ церковнаго процесса (lata sententia), и что дитя, —избранное въ папи, —имъетъ даръ непогръщимости въ силу своего сана (разумъется здъсь у патера X.—lоаннъ Xll (въ 18 лътъ на папскомъ престодъ), у г. Киръева—Бенедиктъ IX (10-лътній папа).



<sup>1)</sup> Патеръ X. нанвно прибавляеть, что такіе люди могли учить, знать и позабыть снова объ этой прибавий (?!).

рые върятъ и знаютъ, что этотъ принципъ въ христіанствъ такъ же важенъ и правиленъ, какъ соотвътственный ему принципъ авторитета; которые знаютъ, что безъ свободы въ церкви не можетъ быть чадъ церкви, а могутъ быть только рабы папы, что, наконецъ, безъ свободы не можетъ быть истинной любви... Вотъ враги, которыхъ долженъ бояться догматъ непогръшимости: они не мертвые враги; они не непослъдовательные галликане или религіозно-политическіе нигилисты!

"Мы оба,—говорить Кирвевъ,—недовольны галликанами, но только по разнымъ причинамъ". Патеръ Х.—нотому, что галликане папу и церковь ставять другь противъ друга и его непогрѣшимость отдѣляютъ отъ непогрѣшимости церкви... "Я—наобороть—потому, что они уменьшаютъ власть церкви, считая ея опредѣленія непогрѣшимыми, только подъ условіемъ утвержденія ихъ со стороны папы. Такимъ образомъ и по моему мивнію, и по мивнію патера Х. галликане непослѣдовательны" 1). Хотя трудно осудить людей, которые въ теченіе нѣсколькихъ стольтій были представителями ученія, которое не было осуждено въ католической церкви, было открыто проповѣдуемо и имѣло вѣсъ 3).

Хотя патеръ Х. неоднократно рекомендуетъ г. Киртеву осторожно относиться къ выбору историческихъ доказательствъ, но самъ забываетъ свой совътъ и ссылается на одно мъсто твореній блаж. Августина, которое якобы доказываетъ, что Августинъ принималъ абсолютное первенство Рима. Но, вопервыхъ, это не тоже, что непогръщимость, а во вторыхъ: въ указанномъ твореніи блаж. Августина нътъ приведеннаго мъста (Roma locuta—causa finita est). Съ другой стороны, у

з) Какъ мало вовое учение о непогръшниости подходить въ принцину: quod semper, ubique, ab omnibus creditum est, т. е. къ принципу вселенскаго учения, это видно изъ того, что до 1793 года привидские епископы присягали: "Признавать пану непогръшнимиъ не есть членъ въры (articulum fidei)".



<sup>2)</sup> D'Ailly, Gerson, Bossuet, Fleury m mt. Ap.

бл. Августина есть много мёсть, изъ которыхъ ясно видно, что онъ не быль сторонникомъ непогрёшимости. Даже и то мёсто, которое цитируеть патерь X., совсёмъ не говорить въ пользу его. Въ этомъ мёстё идетъ рёчь о возникшемъ на западё спорё донатистовъ (о крещеніи еретиковъ). Понятно, что какъ вопросъ, рёшаемый на западё, этотъ вопросъ долженъ быль рёшиться по авторитету западнаго патріарха (папы) 1). Но несомнённо, что высшимъ окончательнымъ трибуналомъ въ рёшеніи религіозныхъ дёлъ блаж. Августинъ считаетъ вселенскій соборъ 2).

На Флорентійскій соборь ссылаться нельзя, потому что этоть соборь не касался вопроса о непогрёшимости папы... Тамъ дёло шло относительно главенства папы въ церкви; но это не одно и тоже. Если Флорентійскій соборь называеть папу учителемь всёхъ христіанъ, это тоже ничего не значить, потому что такой титуль дается многимъ отцамъ церкви. Быть учителемъ христіанъ и быть пепогрёшимымъ учителемъ не одно и тоже... Говорить о непогрёшимости напы на Флорентійскомъ соборё было еще очень рано. Еще очень свёжо было воспоминаніе о папахъ, которыхъ низлагали и судили Пизанскій и Констанцскій соборы. Съ другой стороны, вёдь, тогда еще не было ісвуитовъ... Патеру Х., конечно, извёстно, что непогрёщимость папы въ первый разъ была пред-

<sup>1)</sup> Влаж. Августивъ говоритъ: "Объ этомъ дълъ уже два собора ( Кареагенскій и Милевитанскій) послали ръшенія къ апостольскому престолу: оттуда уже нолучены предписанія. Дъло кончено,—о если би кончилось и заблужденіе! (De lioc causa due contilia missa sunt ad sedem Apustolicam: inde etiam rescripta venerunt. Causa finita est, utinam error finiatur...).

<sup>2)</sup> Донатистамъ, осужденнымъ напом Мельхіадомъ, но еще упорствовавшимъ, бл. Августинъ говорятъ: "Есля вы недовольни ръменіемъ римскихъ судей (слъдовательно напи), остается еще полный соборъ вселенской перкви, на которомъ можно вести дъло противъ самыхъ судей (слъд. и папи); такъ что, есля будетъ доказано, что они плохо судили (слъд. и папа), ихъ мивије будетъ устранено (ubi сисо ipsis judicibus causa agitari posset, ut si male judicassent... eorum sententiae solverantur). Это сказано въ Ерівт. 43, сар. VII, §. 19. Прим. А. Киръсеа.

ложена въ разрѣшенію на Тридентскомъ соборѣ, а раньше не была предлагаема ни одному собору... Мы (православные) смотримъ на Флорентійскій соборъ, какъ на повтореніе Ефесскаго разбойничьяго собора, только въ болфе мягкой формф. По православнымъ представленіямъ епископы суть свидітели выры ввыренных имъ округовъ, а не религозные законодатели (догмато-положники). Соборъ не есть сама церковь, а только представитель ея. Епископы, присутствующіе на соборъ, посылаются всъми въ качествъ легатовъ 1). Все это извъстно, конечно, патеру Х. На этомъ основании мы (православные) отвергли Флорентійскій соборъ (въ лицъ нашихъ предковъ), и унія могла осуществиться въ Бълоруссіи и Малоруссіи только позже, когда іезуиты взяли двло въ свои опытныя руки (силою, при помощи польскаго правительства, душою котораго они были въ концѣ XVI и въ XVII вѣкахъ, ввели они унію). Всв отвратительныя меры были пущены ими въ ходъ; самыя грубыя насилія совершались надъ бынымъ русскимъ народомъ. Къ счастію, они не имъли большаго успъха среди народной массы. Результатомъ ихъ дъя. ній было паденіе Цольши... 2).

Раньше было сказано, что настоящее письмо г. Кирфева было последнимъ въ полемикъ. Поэтому остальная часть его посвящена изложенію вопросовъ, если не решенныхъ, то по крайней мере затронутыхъ оппонентами. Изъ полемики стало ясно вполнъ, что определеніе Ватиканскаго собора,—сделанное опытною рукою и вполнъ понятное,—даже среди римскихъ католиковъ понимается различно (въ либеральномъ и консервативномъ смыслъ). Патеръ Х. понимаетъ его въ ли-

<sup>2)</sup> Далфе г. Кирфевъ кратко трактуетъ по вопросу объ анаеемѣ lata sententia. Ми опускаемъ его замъчанія нотому, что это побочный вопросъ, не особенно зажный для рфиевія главнаго вопроса.



<sup>1)</sup> Concilium non est ipsamet ecclesia, sed ipsam tantum representat. Episcopi illi, qui concilio adsunt, legati mittuntur ab omnibus

беральномъ смыслъ). "Я же, —говоритъ г. Киръевъ, —накожу, что новая непогръшимость папы, о которой идетъ ръчь,

- 1) есть совершенно личная (хотя бы и принадлежащая сану)—непограшимость, только папа принадлежащая; она есть даръ Божественный, ни съ камъ не раздаляемый папою 1);
- 2) на практикъ уничтожаетъ непогръщимость церкви <sup>2</sup>), потому что она есть даръ, не нуждающійся ни въ какомъ утвержденіи, но и безъ утвержденія, и согласія церкви существующій и употребляемый въ дъло;
- 3) составляеть новый, совершенно ясно опредѣленный, точно выраженный догмать, который не быль предметомъ ни всегдашняго, ни повсюднаго, ни всеобщаго вѣрованія <sup>3</sup>);
- 4) видно, что І. Христосъ, даровавшій церкви непогрѣшимость, какъ божественное свойство, не высказалъ ни одного намека о непогрѣшимомъ патріархѣ (слѣд. и о римскомъ); слѣдовательно, всѣ прерогативы носителей этого сана принадлежатъ имъ не по божественному праву, а по церковному 4).
- 5) I. Христосъ не сказаль ни одного слова апостолу Цетру о непогръщимости. Извъстныя мъста изъ евангелій отъ

<sup>1)</sup> Патеръ X. замъчаетъ: "Онъ (этотъ даръ) есть выраженіе непогръщимости церкви".

<sup>2)</sup> Патеръ X. говорять, что онъ не имъетъ ничего возразить въ виду того, что "г. Киръевъ не можетъ представять себъ церковъ живнить организмомъ".

<sup>2)</sup> Патеръ X говорить: "Везчисленное множество разъдоказано, что этотъ догматъ древий (следовательно подходитъ въ принципу: semper, nbique, ab omnibus creditum est); это доказано коротко у Геттингера, въ основномъ богословін.

<sup>4,</sup> Весьма многіе находили и находить денни довазательства за авторитеть учительства ап. Петра и его прееминиювь. Слідовательно,—заключаєть патерь Х., —это основано на божественномь правів (Здісь г. Кирівевь и натерь Х. употребляють термини, — ходачіе въ католических богословіяхь, — јив divinum и јив ессlезіавтісить, которыми католических богословіяхь, — јив divinum и јив ессlезіавтісить, которыми католических богословіяхь, — јив divinum и јив ессlезіавтісить, которыми католических богословіяхь, — јив divinum и јив ессlезіавтісить учрежденій по ихъ происхожденію). "Слідовательно, — продолжаєть патерь Х., утверждать, что нізть не одного намека... будеть діземь субъектавнаго воззрінія. Противь выражеція: Я такь хочу. пичего не остаєтья ділать.

Матеея (XVI, 18), отъ Луки (XXII, 32) и отъ Іоанна (XXI, 15—17) должно понимать не въ смыслѣ непогрѣшимости ап. Петра, и еще меньше въ духѣ измышленной непогрѣшимости его преемниковъ въ Римѣ (да и почему не преемниковъ въ Антіохіи, древнѣйшемъ престолѣ)?

- 6) епископъ Рима по праву церковному <sup>1</sup>) былъ первымъ епископомъ христіанства и олицетворяль его единство. Какъ таковой, первый между равными <sup>2</sup>), опъ былъ бы признаваемъ у всёхъ, даже у православныхъ, если бы захотёлъ возврагиться въ догматамъ прежней церкви <sup>3</sup>).
- 7) Это правильное представленіе о могуществъ первенства папы совершенно неправильно было обращено въ представленіе о непогръшимости.

Относительно пяти последнихъ иоложеній г. Киревью отказывается вести разсужденія, потому что они были предметомъ изследованія многихъ знаменитыхъ ученыхъ; онъ продолжаетъ травтовать только о первыхъ двухъ (о личной непогрешимости папы и о томъ, что она уничтожаетъ непогрешимость, данную І. Христомъ церкви). По его мненію, въ доказательствахъ сторонниковъ непогрешимости замечается следующій порядокъ идей, или ходъ мысли.

"Спаситель даровалъ Своей церкви даръ непогръщимости; а такъ какъ папа и церковь нераздълимы между собою, составляютъ едино, то слъдовательно о папъ мы можемъ утверждать, что мы утверждаемъ о церкви,—именно, что даръ непогръщимости переносится на папу" 4)... Здъсь принимается, какъ

<sup>4) &</sup>quot;Ubi Petrus, ibi ecclesia", говорить Патерь X. — "Значить, въ Антіохіа"?—справиваеть г. Кирфевъ.



<sup>1)</sup> De jure ecclesiastico.

<sup>2)</sup> Primus inter pares. Къ этому паторъ Х. прибавляеть: "Въ Римъ не уническия не одного догмата нераздъльной еще церкви. Не въ другомъ ли какомъ мъстъ (сдъларо это)"?

<sup>\*)</sup> Славянскій міръ, говорить Кирвевь, могь бы помочь ему выйти изътакого затрудинтельнаго положенія (какъ тысячу літь назадъ Германскій). Но патерь Х. пронически справиваеть: "Не мечтаеть ли г. Кирвевь о римскорусской имперія? Відь правственное величіе Рима бьеть въ глаза и меж тъбить вужно Руссквиъ!

доказанное, то, что еще нужно доказать, именно тожество папы и церкви, которое не можеть быть доказано і). Но (католики) идуть еще дальше: какъ потомъ мы увидимъ, они сводять значеніе церкви къ нулю.

Непогрешимость, которую мы находимъ въ Новомъ Завътъ, есть непогръшимость церкви 1): въ силу этого церковь нелоступна заблужденіямъ, она свята... Если вравнить то немногое, что въ Новомъ Завътъ говорится объ ап. Петръ, съ темъ, что теперь недавно приписано папе; то придешь въ изумленіе оть неизмфримаго качественнаго различія того и другаго. Управление апостольскою церковью, какъ извъстно 3) было синодальное, соборное. О какой-инбудь исключительно личной ісрархической власти не было и рачи даже 4). Различныя перкви взаимно поддерживали себя и научали. Представители апостольскихъ церквей, -- само собою понятно, -- были въ большемъ почтеніи, чёмъ представители другихъ, когда двло шло о руководительстве различных общинь, потому что апостолы уже получили призвание въ тому, чтобы учить о Христв. Какимъ же образомъ этотъ призывъ въ учительству могъ превратиться въ непогрешниую способность единаго, хотя бы "перваго", могущественнъйшаго" и т. д.? 5).

Я, конечно, понимаю, говорить Киртевь, что либеральнымъ католикамъ было бы желательно смягчить силу личной

<sup>1)</sup> Т. е католики въ этомъ заключения допускавать догаческое petitio principii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "И ел учителя",—прибавляеть патерь X.

<sup>3) &</sup>quot;Многимъ совершенно неизвъстно, и, конечно, изимилено въ первый разъ, чтобы ниспровергнуть окончательно новый сратъйшій соборъ", говорить патеръ X.

<sup>4)</sup> Патеръ X по новоду этихъ словъ г. Кирфева спрашиваетъ: "Къ чему же учители и авторитетъ? Не есть ли община то, отъ чего и апостоли, и епископи получали свою авторитетность? Не правда ли, что это хочетъ сказатъ г. Кирфевъ."— Нътъ, не то!—отвъчаетъ г. Кирфевъ.

 $<sup>^{6}</sup>$ ) "Призваніе въ учительству было; и непогращимость была, Такъ и теперь"—говорить патерь X.

непогрѣшимости, но больше это имъ не удастся и не можетъ удаться 1)... Лучшіе, но не совсѣмъ послѣдовательные, ватолическіе богословы еще оспаривають личную непогрѣшимость; но противоположная партія, конечно, совершенно одержитъ верхъ 2). Я не хочу этимъ сказать, что римско-католическая церковь при этой борьбѣ что-нибудь выиграетъ".. Наоборотъ, уже и теперь тяжесть новаго догмата заставляетъ многихъ искать успокоенія въ религіозномъ безравличіи: число гражданскихъ браковъ и некрещеныхъ дѣтей постоянно увеличивается въ католическомъ мірѣ.

Чтобы понимать новый догмать (о непограшимости папы) такъ, какъ его понимаетъ патеръ Х., нужно было бы доказать, 1) что папа вообще имъетъ даръ непогръщимости, 2) что папа н церковь нераздільны, составляють единое цізлое. Но ни Вативанское догматическое постановленіе, ни патеръ Х. этого не довазываютъ... Цатеру Х. важется, что прибавленіе въ Constitutio dogmatica, говорищее, что папа непогръшимъ самъ въ себь, безъ согласія церкви, есть правильная реторическая фигура, направленная противъ галливанъ. -- Но онъ ошибается; это прибавленіе имветь болве глубовій смысль; оно образуеть поворотный пункть въ развитіи. католическаго въроученія; и если ватолическое богословіе не охотно раскрываеть его предъ ученивами, то это делается изъ боязни, чтобы свъжій, еще не предубъжденный умъ,-голова, еще не принесшая въ жертву своего разума, -- не усомнились принять это ученіе...

Различіе между прошлымъ и настоящимъ католической церкви становится теперь принципіальнымъ. Прежде церковь

<sup>1)</sup> Патеръ X. обращаетъ вниманіе на то, что существують только католики и ис-католики и от нцаетъ существованіе такъ назневеной либеральнокатолической партін.

<sup>2)</sup> Патеръ X. говорить, что ничего не знасть о существонаніи такой партів.

имъла право нивлагагь папу за еретическое ученіе, какъ это установлено самими папами 1); теперь нъть! Прежде церковь была владычнею; теперь владыкою сталъ напа. Прежде во главъ церкви стоялъ соборъ, теперь—римскій первосвященникъ. Можно ли теперь говорить о тожествъ дара непогръщимости папы и непогръщимости церкви? Даже въ самомъ смягченномъ смыслъ объ этомъ не можетъ быть ръчи.

Патеръ Х. говоритъ о томъ, что это даръ, связанный съ ванедрою его... "Но было ли что-нибудь слышно въ древней церкви о ръшеніяхъ ex cathedra", спрашиваетъ г. Кирвевъ 2)... Нътъ, въ древней нераздъльной еще церкви не упоминается объ условія непогрѣшимаго ученія ex cathedra. Папы первыхъ десяти въковъ не упоминають о немъ въ своихъ буллахъ... Неоспоримо важивнийе документы христіанства суть евангелія и посланія апостоловь. Есть ли въ нихъ хоть одинъ намевь на то, что они обязательны потому, что въ нихъ содержится ученіе для всей (тогдашней) церкви, или ученіе ex cathedra? Совсимъ наоборотъ. Никоторыя посланія направлены въ отдельнымъ церввамъ, а некоторыя даже въ отдельнымъ лицамъ. Ужели они не такъ важны, какъ папскія буллы? Ужели содержащееся въ нихъ ученіе необявательно, потому что они направлены не во всемъ христівнамъ, т. е. (по католической теоріи 1870 года) не ex cathedra? Конечно, такое представление неправильно. Католиви въ своемъ утвержде-

<sup>2)</sup> Г. Киркова приводить масто иза рачи Инновентія III на посыщеніє первосвященням (De consecratione pontificis) и прошически прибавляють: "Жаль, что Инновентію III, великому авторическу и аладыца каторичества, было неизвастно, что паца будоть невогращимъ съ 1870 г.".

<sup>1)</sup> Г. Кирвова прображаеть картину перегозора между вапою и настанвающим на своема мизин натоликова. Здёсь исихологически варно прображено, кака частное мизине папи (не еж cathedra) во время слора обращается ва обязательное для католика учене (то есть ва учене еж cathedra), кога оно и противорачить Св. Писанію. Св. Преданію и здравому разуму, ва конца концова, католика, "обрадованный возсілянной истиною", уступаеть свят. отцу. См. Ор. сіт. рр. 59, 60.

ніи, что непогрішнию только то ученіе папы, котороє касается всіхъ христіанъ, хотять найти усповоеніе для себя и нівкотороє ограниченіе власти папы, гарантію для свободы церкви. Но ціль ихъ этимъ нисколько не достигается. Число лицъ, къ которымъ обращается папа съ своимъ ученіемъ, не значитъ ничего. Сущность діла заключается въ томъ: правильно ли ученіе, котороє онъ излагаеть, или неправильно. По католическому представленію выходитъ такъ, что когда папа говорить объ ученіи христіанскомъ, или о нравственности, то онъ говоритъ, какъ викарій Бога, и говоритъ ко всей церкви... Стоить ли спорить противъ такой логики: она слишкомъ ясна... Также слишкомъ ясно выступаеть представленіе о томъ, что непогрішнимость папы есть личная непогрішнимость і)...

Патеръ X. удивляется, почему г. Кирвевъ не хочетъ отдълить личности папы отъ его сана. Этого сдълать нельзя,— отвъчаетъ г. Кирвевъ,—потому что отъ этой личности папы зависить возможность придать своему ученію ту форму, подъ условіемъ которой его ученіе, по католическому пониманію, становится обязательнымъ ученіемъ, становится догматомъ (т. е. ученіемъ ех cathedra)... Развъ патеръ X. не понимаетъ, что судья есть рабъ закона? Законъ,—будетъ ли онъ глупъ, ложенъ,—является владывою судьи, стоитъ выше его, и судья не можетъ измънить закона. Въ отношеніи папы дъло обстоитъ вначе. Онъ съ 1870 года стоитъ выше закона э); что ему кажется правомъ, или угодно, то онъ и считаетъ правильнымъ; а то, что онъ считаетъ правильнымъ, есть законъ, или мочентально можетъ быть обращено въ законъ. Для папы нътъ кодекса, который онъ считалъ бы для себя обязательнымъ з).

г) Г. Кирвень повторяеть вновь, что онь кочеть прче осейтить, выденнуть именно жу сторому постановления Ватиканскаго собора.

<sup>2)</sup> Практически такимъ "непогръщними» отношения" къ закону папи пользовинсь еще со вреченъ Григорія VII. А въ декроталіяхъ Григорія IX (1227—1241) прямо висказана мисль, что у папи воля заивняетъ разумное основаніе (stat pro ratione voluntas).

Пана supra jus est et jura positiva eum non ligunt, говорили о. пап'я
Примъч. А. Б.

Говорять, что папа не будеть действовать по произволу, что онъ будеть обращаться за советомъ въ своему разуму. Противъ этого нужно заметить, что воля и произволъ совер. шенно тожественны, когда воля всемогуща... Если убъжденъ въ истинности своей идеи, то тъхъ затрудненій, которыя въ данномъ случай могутъ удерживать судью отъ осуществленія своей иден, для папы н'втъ... Кто воспротивится его идеямъ? Онъ самъ и законодатель, и судья. Обывновенный судья можеть разсуждать: "Законь несправедливъ, глупъ, безиравственъ и т. д., но я долженъ ему повиноваться, потому что я не законодатель". А что происходить въ сознаніи папы? То, что представляется ему несправедливымъ въ существующихъ правахъ, онъ просто измъняетъ. И что можеть удержать его оть этого? Уже не мысль ли о томъ, что его папская идея несогласна съ истиною? Но въдь это психологически невозможно; потому что кажущееся ему истиннымъ и есть для него истина... Онъ остается господиномъ своего положенія... Съ того времени эта новая принятая за истину папою идея становится истиною \же для всего ватолическаго міра, потому что папа объявляеть ее. Къ чему ему умалчивать о ней? Кто можетъ заставить его молчать?... Патеръ Х. указываетъ на ученіе о состояніи душъ послъ смерти, какъ на ученіе, которое очень долго не было догматически определено. Спрашивается: что же это доказываетъ?... Это доказываетъ только то, что при первомъ личномъ желаніи папы объявить всякое ученіе догматомъ, оно и будеть объявлено таковымъ; какъ только оно покажется папр яснымъ, онъ и объявить его догматомъ, потому что ничто не можетъ удержать его отъ этого. И папа долженъ объявить его догматомъ: онъ оказался бы грешникомъ, преступникомъ противъ божественной истины, если бы онъэтого не сдвлалъ, если бы онъ не доставилъ человъчеству возможности наслаждаться новымъ учевіемъ.

Говорятъ, что папа, сдълавшись непогръщимымъ, еще не провозгласилъ ни одного новаго догмата. Что же изъ этого?

Здёсь дёло идеть не о томъ, что появились новые догматы послё 1870 года, а о томъ, что получилось право провозглашать ихъ "). Это право стало Дамоиловымъ мечемъ для католической догматики, потому что является полнымъ отрицаніемъ ея.

Заключение переписки достопочтеннаго А. Карвева посвищено вопросу о староватоличествъ и его значении. Патеръ Х. говорить, что о такт называемых староватоликахь не стоять упоменать. Въ отвёть на это г. Киревев заявляеть, что ния "староватоливи" принадлежить имъ по праву; что двежение, возбужденное староватолического партиего, заслуживаеть нолиаго вниманія и должно быть выставлено на видъ уже потому, что есть возможность проверить всё факты, относящіеся въ нему, тавъ вакъ представители движенія въ большинствъ еще были живы. Съ нъкоторыми изъ нихъ г. Кирфевъ лично знакомъ, и считаетъ долгомъ заявить, что знавомство съ ними считаеть лучшими минутами своей жизни... Въ частности относительно Деллингера, главы староватолического движенія, г. Кирфевъ говорить, что его нельва упревать въ противоречи себе, вогда онъ отвергаетъ догчать о непогрышимости, потому что Деллингерь въ теченіе 47 леть училь совершенно противоположному, вакъ профессоръ богословскаго факультета, и училъ съ одобренія высинхъ католическихъ инстанцій... Въдь если Деллигеру нужно было высказаться по какому-вибудь вопросу, то онъ, конечно, не могъ забить разсужденій Августина о способъ толкованія словъ, которыя І. Христосъ свазаль ап. Петру; не могъ онь забыть и еще болье нагляднаго примъра въ лицъ папы Вигилія, который, чтобы извинить себ'я свои догиатическія противоръчія, ссылается на бл. Августина и Ап. Цетра 2).

<sup>1)</sup> Г. Кирвевъ, впроченъ, указиваетъ на то, что ученіе о свътской власти пави едва не было провозглашено, какъ догнатъ (У Баронія уже провозглашено спесью страмденіе отпять у папи свътскій мечъ).

ересью стремденіе отнять у папи светскій мечь).

2) Въ доказательство приводится ограновъ изъ письма папи Ввгилія къ Езтихію, изъ котораго видно, что по вопросу о треть главахъ папа сделаль такой премахи, котораго видно, что по вопросу о треть главахъ папа сделаль такой премахи, которай онь самъ могь объя нить только колнями діавола, не только отъ своего имени, но и отъ имени папы голько колнями діавола, не только отъ своего имени, но и отъ имени папы голько стакое, что въ мисляхъ папы производить замъщательство (confusio).

Если бы патеру X. было угодно, то онъ могъ бы легко убъдяться въ томъ, что догматы староватоливовъ почти тажовы же, вавъ и догматы древней церкви первихъ въковъ..! А если патеръ X. ставитъ имъ въ упрекъ ихъ дружественныя отношенія къ свободомислящимъ англиканамъ; то противъ этого нужно сказатъ, что отношенія эти имъютъ дружественно-человъческій, а не догматическій характеръ. Патеру X. слідуетъ припомнить, какъ одинъ папа находился въ интимимъ отношеніяхъ съ аріанами 1)... Деллингеръ, какъ извістие, неоднократно предлагалъ диспутировать относительно положеній Ватиканскаго собора. Почему это предложеніе его не было принято?... Деллингеръ былъ готовъ принять декреты собора; если ему будетъ доказана истина положеній его... Спорили и ругались много; однако никто изъ сторонниковъ непогрівшимости не різшился принять вызока.

Въ заключение письма г. Кирвевъ просить указать ему, хотя бы одно сочинение, появившееся посей 1870 года; въ воторомъ были бы основательно доказаны положения сторонниковъ непогращимости, и доказаны совершению ясно, потому что такой важный догмать, какъ догмать напской непогращимости, не только нисповергаеть древнее устройство церкви, но и всю этику римско-католической церкви, даетъ ей совершенно новое основание, ставя волю пацы основою для нравственности. Этотъ догмать долженъ быть совершенно ясно формулированъ, чтобы не возникало возможности различнаго понимания его. Положения, которыя должно защищать сочинение, о которомъ идетъ рачь, следующия:

1) Спаситель, увъщавая ап. Петра утвердить свою братію

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Г. Кирфевъ, кажется, разучесть адась 36-го папу Либерія (352—356), созывавшаго неоднократно соборы протявъ безпорадковъ церкви (чтобы рашить дало между Аріенъ и Асанасісиъ Александрійскимъ). Поведеніе этого наши было очень двусмысленно. Можно дунать, что онъ быль аріаниномъ, яли полуаріаниномъ. Накоторые знатоки дровности называють его прамо еретикомъ.... Онъ подписаль акты 3-го Сирмійскаго собора, и собора пелуаріанъ въ Автіохія... Примюч. А. В.

въ въръ, далъ ему особенное привиллегированное право учительства, большую способность и власть учительства, чъмъ другимъ апостоламъ (даже Павлу, Іакову и Іоанну). Виъстъ съ этимъ было положено основание непогръщимости.

- 2) Святой ап. Петръ, поставленный Інсусомъ Христомъ быть непограничных главою первы, быть признань таковить и со стороны другихъ апостоловъ.
- 3) Это исключительное право перешло исключительно только на пресиниковъ Ап. Петра (а не другихъ апостоловъ) и исключительно римскихъ, а не на антіохійскихъ, напр., епископовъ.
- 4) Все это произошло de jure divino (а не eclesiastico) и согласно съ точно выраженною волею Спасителя.
- 5) Выдающееся исключительное положение и неоспоримое право первенства Римскаго папы въ древности включаетъ и его непогръшниость; а следовательно древнее право первенства и непогръшниость не отличаются одно отъ другой ни количественно, ни качественно.
- 6) Папа можеть опредёлять догматы "безъ согласія церкви, а не церкви безъ согласія папы".
- 7) Не отъ папы зависить (т. е. не его право) давать своимъ мыслямъ и мивніямъ характеръ изреченій ex cathedra (т. е. обращать ихъ въ догматы). Противъ такого образа поведенія папы есть твердое, ясно высказанное обезпеченіе въ Constitutio dogmatica Ватиканскаго собора,—словомъ: кто или что можеть удержать папу отъ пользованія его этимъ правомъ?
- 8) Всв эти положенія были предметомъ вёры всегда, вездв и у всёхъ (semper ubique et ab omnibus credita sunt) 1).

А. Б.

<sup>1)</sup> **Натеръ X. въ отвътъ на эту просьбу г.** Кир**зева** рекомендовалъ обратиться къ сочиненіямъ Гефеле и Геттингера.



## АРХЕОЛОГИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА

О медали великаго князя Кіевскаго Яреполка Владиміровича.

Въ накоторыхъ русскихъ газетахъ перепечатано было нзъ Новгородскихъ Епархіальныхъ Відомостей сообщеніе объ динтересной монеть" якобы ведикаго князя Кіевскаго Ярополка, сына Владиміра Мономаха. По этому сообщенію, у одного жителя города Семенова, нижегородской губернін, хранится чрезвычайно любопытная въ историко-археологическомъ отношеніи медаль, правильнъе-жетонъ. Въсомъ этотъ жетонъ 6 золотниковъ и 10 долей. Не смотря на свою толіцину. н выпуклыя изображенія, онъ оть удара издаетъ частый звукъ серебра, что увазываеть на высокую лигатуру, если тольво есть туть какая-либо незначительная прижесь неблагороднаго • металла. На одной сторонъ находится рельефное и художественное поясное изображение великаго князя киевскаго Ярополка, сына Владиміра Мономахи. Кругомъ этого изображенія сділана славянскими буквами очень хорошо сохранившая следующая надпись: "Вел. кн. Ярополиъ брять Мстиславовъ". На оборотной сторонь, вверху, находится ворона, съ четвероконечнымъ врестомъ, и славявскими буквами надпись следующаго содержанія: "По смьрти братя своего свлъ на прес кіевскомъ А. Р. Л. В. Г. разор Польшу и самаго короля побъ подъ Галичемъ вл 8 я (16)". Буквы А. Р. Л. В. Г. принимаютъ за лътосчисление, указывающее на то, когда именно Ярополвъ взошелъ на віевскій престолъ, т. е. 1132 года. Но что означають последніе знаки, стоящіе после слова "подъ Галичемъ", именно "вл 8 я (16)", остается пока - что неизвёстнымъ. Знавъ, похо-

жій на пифру 8, неисенъ, -- можеть быть, это какая - нибудь славянская буква: въ скобкахъ единица 1 какъ будто имбетъ форму и буввы О, съ одной стороны полустертую. Надпись эта, видимо, имфетъ тавія палеографическія особенности, которыя увазывають на древность ея. Такъ, наприм., въ надписи употреблены юсы, изъ воторыхъ буква я въ словъ братя употреблена вивсто а; полугласная в въ словв "по смерти" вибсто 6; л'втосчисленіе, указывающее на годъ вступленія Ярополка на кіевскій престоль, обозначено не арабскими цифрами, а славянскими буквами. Но вром'в археодогическо-нумизматическаго интереса, этотъ жетонъ представляеть интересъ въ чисто историческомъ значении. Карамаинъ въ XI томъ своей Исторіи, говоря о внаженіи Ярополка, не упоминаетъ о его побъдъ надъ королемъ польскимъ, въ примъчаніяхъ же въ XI тому 270 и 271-мъ утверждаетъ, что короля польскаго побъдили венгры, а не Ярополкъ, и войну этого князя съ Болеславомъ, королемъ польскимъ, называетъ мнимою и баснею. Надпись на жетонь, напротивъ, утверждаетъ факть побыль, одержанной Ярополком в надъ королемъ польскимъ" 1).

Авторъ сообщенія, по видимому, вірить въ глубовую древность описанной монеты или жетона и готовъ признать ее современною великому внязю кіевскому Ярополву Владиміровнчу, XII віва. Въ такомъ случай, монета эта представляла бы весьма важное открытіе въ области русской нумизнатики или медальернаго искусства. Къ прискорбію, сообщевіе "Нижегородскихъ Епархіальныхъ Відомостей" есть только плодъ недоумінія автора замітки, весьма мало знакомаго
съ древностями россійскими вообще и съ произведеніями стариннаго медальернаго искусства въ частности. На нижегородскомъ жетоні или медали літосчисленіе ведется не отъ
сотворенія міра, какъ оно велось въ древней Руси, а отъ
Рождества Христова, и тімъ указываеть на сравнительно

<sup>1) &</sup>quot;Кісваянияъ", 1891 г., № 273, стр. 3, сголб. 1.



повднее происхождение ея. Арабскія же цифры 8 и 16, находящіяся въ надписи, показывають, что медаль эта могла авиться не ранве XVIII ввка. Повидимому, автора болве всего смущали въ надписи такъ называемые имъ юсы въ словъ "брата" и не встръчающееся у Карамзина извъстіе о побъдъ Ярополка Владиміровича надъ польскимъ королемъ подъ Галичемъ, которые авторъ, повидимому, готовъ признать за новое откровеніе науки русской исторіи. Въ действительности же древніе юсы, большой и малый, соотвітствующіе польскимъ носовымъ звукамъ q (он) и e (ен), въ словъ "брата" вовсе неумъстны: въроятно, на медали это - простая буква а, вы-васается извёстія о победе Ярополка Владиміровича надъ польсвимъ королемъ подъ Галичемъ, то оно находитъ объясненіе себ'в во второй книг'в "Исторіи Россійскія" В. Н. Татищева, изданной въ первый разъ въ 1773 году. При помощи тевста этой исторіи, легко разбирается вся надпись на медали. Бувви амк действительно означають годъ вокнаженія Ярополва, т. е. 1132 годъ отъ Рождества Христова. Мнимая побъда Ярополка Владиміровича надъ польскимъ королемъ Болеславомъ подъ Галичемъ, по исторіи Татищева, произошла вь 1138 году<sup>1</sup>). Носледнія два летописныя числа, т. е. 38, и означены на медали смешанными славяно-арабскими знаками исчисленія л8. Остается объяснить арабское число 16, которое поставлено въ скобахъ на оборотъ медали, внизу. объясненія вначенія этого числа, мы имбемъ параллели въ другихъ подобныхъ медаляхъ или жетонахъ конца прошлаго въка на отечественныя событія первоначальной русской исторін. Кром'в описанной медали, мы им'вем'ь еще шесть подобныхъ медалей, и на всёхъ ихъ есть арабскія числа въ скобахъ или безъ скобъ, аналогичныя съ интересующею насъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Исторія Россійская" В. Н. Татищева, книга вторая, Москва, 1773 г., стр. 243 м 257.

цифрою на нижегородской медали. По своему карактеру, эти тесть медалей можно раздёлить на 4 типа.

Къ первому типу, представляющему наиболье близкую аналогію съ нижегородскою медалью, относится цинковая медаль одинаковой съ нею величины. На лицевой сторонь ея изображенъ "Вел. кн. Юрья Владиміровичъ Долгорукій", съ обозначеніемъ на обръзь одежды князя иниціаловъ гравера: І. В. G. На обороть, подъ короною, надпись: "По миогихъ сиятен. селъ на кел. княженіе Кіевское 1155 года. Москву основаль управляя мирно владълъ 3 года (20).

Ко второму типу принадлежать три большія одностороннія м'єдныя медали, съ обозначеніємь на обороті каждой нзъ нихъ только словъ: "Габа". На одной наъ нихъ изображены двъ группы: на одной-киявя съ дружиной, а на другой-подданныхъ. Вверху на лентв надпись-побращениемъ унюжи промыслы"; внизу-подпись "наложеніе дани на Новгородъ, Древлявъ, Сфверавъ в Радиминей 884". Подъ группой подданныхъ-намијалы гравера—I. A f(egit), а сбоку внязя съ дружиною пифра 28. Очевидно, медаль имветъ отношение въ въщему Олегу.--На вторей медали этого тыпа изображень сидящій князь, отворачивающійся оть стоящаго и жестикулирующаго предъ никъ друженника. Вверху надпись-, Положителенъ во добронравін", винку полинсь-, Ярополкъ наговорокъ противу Олга не принимаетъ нъ 975 году". Справа, подъ изображеніями, инипіалы гравера И. Б., слава цифра 88. На третьей медали этого типа изображенъ ондащій внязь съ дружиною позади, а предъ нимъ посольство съ нардиналомъ во главъ. Вверху надпись--- Исъ далъвакъ странъ", внику подпись-, Приходъ пословъ пады гранскаго въ Яроподку въ 979 году". Справа, подъ посольствоиъ, въ образв иниціалы гравера І. В. С., а слава цифра 92.

Такой же величины мідная медаль, но луншей работы и двусторонням. На лицевой сторонів ея изображенть жимсь съ щитомъ на груди и круговою надписью: "Ведикій Клязь

Святославъ Съверной и Южной Россіи, съ иниціалами, подъ изображеніемъ князя, гравера: Т. І. На обороть св. великая княгиня Ольга встрвчается съ византійскимъ императоромъ. Вверху надпись—"Достойна многихъ Царствъ", внизу подпись—"Ольга принята отъ императора Греческаго Константина VI съ велиною честію и любовію въ 955 г". Подъ изображеніемъ, въ обръзь, иниціалы І. С. Д. С. ва цифра 61.

Такой же величины бронвовая двусторонная медаль, но лучшей работы. На лицевой сторонё—бюсть князя въ панцырв и шлемв, съ надинсью вругомъ: "Великой Князь Игорь Съверной и Южной Россіи", съ подписью гравера подъ изображеніем внязя: С. Юдин. На обороте изображенъ стоящій князь, указывающій рукою въ пространство. Вверху надпись—"Олегь основаль градъ Москву 880". Слёва цифра 25 и иницаль— К. А. К.

Яснье всего видно значеніе интересующихъ нась арабскихъ цифръ на трехъ жетонахъ или медалихъ съ надписью на обороть "Габз", т. е. габсбургскаго издълія, отнесенныхъ нами ко второму типу. Онѣ, очевидно, составляли пѣлую серію медалей на событія первоначальной русской исторіи, и арабскія числа на этихъ медалихъ идутъ послѣдовательно—хронологически, такъ что чѣмъ позднѣе событіе, тѣмъ крупнѣе и цифра. По всей вѣроятности, цифры эти означаютъ №№ медалей въ цѣлой серіи или въ цѣломъ изданіи ихъ. Поэтому и число 16 на нижегородской медали должно означать, что эта медаль, принадлежа въ цѣлой серіи или въ цѣлому изданію подобныхъ медалей, по счету занимала между ними 16-й №:

Судя по типамъ извъстныхъ намъ медалей этого рода, изданій или серій ихъ было не менъе пяти. Къ первому изданію должна быть отнесена, судя по обозначенію чиселъ славянскими числительными буквами и арабскими цифрами безразлично, инжегородская медаль, на которой, въроятно, есть

и иниціалы гравера, не зам'яченные и не прочтенные авторомъ заметки. По словамъ известнаго любителя и знатока русскихъ граворъ, сенатора Д. А. Ровинскаго, въ царствование Петра I начата серія медалей съ изображеніями русскихъ государей. начиная отъ Рюрика, которая продолжалась въ последующія царствованія, и закончена при Екатерин'в II. Первый экземцляръ этой серіи вырізанъ Нюрнбергскимъ медальеромъ Доршемъ († 1732). Въ царствование Екатерины II надъ изображеніями русскихъ медалей трудилась особая медальная Коммессія, которая и составила серію изъ 57 круглыхъ медалей оть Рюдина до Елизаветы Петровны вилючительно. Изъ числа ихъ 41 медаль скопирована съ прежнихъ Доршевскихъ медалей вновь мастерами Гасомъ, Вехтеромъ и другими. Медали царей, начиная съ Іоанна IV, вырёзаны вновь съ другихъ рисунковъ теми же Вехтеромъ и Гасомъ. Въ 1772 году эти 57 медалей, выбитыя изъмъди, продавались по 2 р. 90 к. за экземпларъ 1). Но, вромъ указанныхъ у г. Ровинскаго, были при Екатеринъ II и другія изданія медалей на событія древией русской исторіи, какъ показывають разрозненные экземпляры этихъ изданій, описанные выше и находящіеся въ церковно-археологическомъ музев при Кіевской дух. Академін. На музейной медали перваго изъ вышеописанныхъ типовъ, съ изображениемъ Юрія Владиміровича, иниціалы I, B. G.означають Iohan Baltasar Gass, и эта медаль несомивнио относится въ серів, изданной въ 1772 году и описанной у г. Ровинскаго. На медаляхъ втораго типа, габсбургскихъ, видны вниціалы І. В. С., т. е. того же Гаса, І. А. (Іасов Abraham) и  $\Pi$ . E. ( $\Pi y \partial z$  Eоброещикоез); на медали третьяго типа иниціалы Т. І. подъ изображеніемъ внязя Святослава означають гравера Тимовея Иванова; на медали четвертаго 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробний словарь русских з'гревированция портротова", Д. А. Розинскаго, т. II, С. Пбургъ, 1889 г. стр. 219 и 227.



эти граверы жили въ Россіи и работали въ царствованіе Екатерины II <sup>1</sup>).

Танимъ образомъ, нижегородская медаль, равно какъ и находящіяся въ Церковно-археологическомъ музей, нийютъ значеніе лишь для исторіи медальернаго искусства въ Россіи въ XVIII віжі и въ этомъ только значенів своемъ и заслуживають вниманіе археолога.

Н. Л.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О ифиосориях дебогахъ запах гранерать он, нь доме жо «Споваръ" Розвискато въ развихъ ийстахъ.

Справка: О послъдовавшемъ опредъления кандидата іеромонаха Митрофана дано знать по оставленному имъ адресу грезъ. Литовскую Духовную Консисторію 20 сентабря 1890 г. за № 668.

Постановлено: Отношеніе, за состоявшимся но нему распоряженіемъ, пріобщить къ д'влу объ опредвленіи окончившихъ курсъ Авадеміи на службу.

V. Акть повіврочнаго испытанія иностранца Аздейковича: 1890 года 21 сентября сербскій поданный Светиславь Аздейковичь, явивпійся въ Кіевскую Академію для поступленія въ число студентовъ ея, держаль повіврочное испытаніе и на немъ получиль слідующіе баллы: по догматическому богословію 3, по общей церковной исторіи 3, по логикіз 3, и кроміз того написаль два экспромптныя сочиненія на темы богословскаго и литературнаго содержанія, каковыя сочиненія оцінены балломь 4°.

Постановлено: Аздейковича, сдавшаго удовлетворительно испытаніе, принять въ число студентовъ І курса.

VI. Актъ испытанія слушателя академических ълекцій чеха Мануила Нѣмечека: 1890 года 1 и 17 сентября чешскій уроженецъ Мануилъ Нѣмечекъ, состоявшій въ теченіи 18<sup>29</sup> 90 учебнаго года слушателемъ лекцій по богословскимъ предметамъ въ Кіевской духовной Академіи и допущенный къ экзамену по нимъ указомъ Святѣйшаго Синода отъ 2 іюля 1890 года за № 2404, держалъ экзаменъ и оказалъ на немъ познанія: по догматическому богословію, пастырскому богословію, общей церковной исторіи, церковной археологіи и литургикѣ, очень хорошія", а по исторіи и разбору западныхъ исповѣданій и по гомилетикѣ "отличныя".

Справка: Указомъ Святвйшаго Синода отъ 2 іюля 1890 года за № 2404 разръшено Совъту Кіевской духовной Академіи допустить слушателя лекцій въ Академіи кандидата Пражскаго Университета, чеха Мануила Нъмечека къ испытанію протоколи.

по предметамъ: догматическому богословію, гомилетикъ, общей церковной исторіи, церковной археологіи и по исторіи и разбору западныхъ исповъданій въ предълахъ программъ этихъ наукъ для III курса, а по пастырскому богословію и литургикъ въ объемъ программъ IV курса и объ оказанныхъ имъ успъхахъ въ знаніи тъхъ предметовъ выдать ему свидътельство.

Постановлено: Нѣмечеку выдать свидѣтельство объ оказанныхъ имъ на экзаменѣ познаніяхъ въ выслушанныхъ наукахъ.

VII. Прошенія студентовъ І курса сербскихъ уроженцевъ: Чедомиля Марьяновича, Святислава Аздейковича и Доброслава Ковачевича о томъ, что они затрудняются изученіемъ въ Академіи одного изъ древнихъ языковъ, которыхъ не изучали въ Бълградской Семинаріи и, для болѣе успѣшнаго хода ихъ занятій по другимъ предметамъ академическаго курса, просятъ ходатайствовать предъ Святѣйшимъ Синодомъ объ освобожденіи ихъ отъ изученія этихъ языковъ въ Академіи.

Постановлено: Установленнымъ порядкомъ ходатайствовать предъ Святъйшимъ Синодомъ объ освобождении просителей отъ обязательнаго изучения одного изъ древнихъ язывовъ въ Академіи.

VIII. Отношеніе Ректора Университета Св. Владиміра отъ 17 сентября 1890 года за № 3865: "Секретарь Правленія Кіевской духовной Академіи, Коллежскій Сов'єтникъ, Иванъ Петровичъ Исаевъ вошелъ въ Правленіе Университета Св. Владиміра съ ходатайствомъ о перем'єщеній его на должность секретара Правленія Университета. Всл'єдствіе сего им'єм честь покорн'єйше просить Сов'єтъ Академіи ув'єдомить Университеть, н'єтъ ли со стороны Академіи препятствій въ удовлетворенію вышеозначеннаго ходатайства г.

Исаева, и если нътъ, то покорнъйше прошу Совътъ Академін прислать миъ копію послужнаго списка г. Исаева".

Постановлено: Увъдомить о неимъніи препятствій къ перемъщенію г. Исаева и выслать вопію послужнаго списка его.

IX. Предложеніе Ректора Академіи Епископа Сильвестра: "Въ виду предстоящаго перехода секретаря Совъта и Правленія Академіи Ив. Исаева на должность секретаря Правленія Университета Св. Владиміра, предлагаю членамъ Совъта Академіи рекомендовать кандидата для замъщенія секретарской вакансіи Академіи".

По поводу сего предложенія инспекторъ Иванъ Корольковъ и членъ Совъта Ник. Петровъ заявили Совъту, что они, вогда стало извъстнымъ о предстоящемъ перемъщении г. Исаева, входила, по порученію Ректора Академіи, въ сношеніе съ следующими лицами: преподавателемъ и секретаремъ Правленія Кіевской Семинаріи Д. Горянскимъ, преподавателемъ и секретаремъ Правленія Подольской Семинаріи Н. Бунинымъ и преподавателемъ 2 Орловскаго духови. училища Я. Горожанскимъ; но два первыхъ не изъявили своего согласія на таковое предложеніе, а посл'ядній выразиль свое желаніе занять вакансію. Въ настоящемъ заседаніи въ кандидаты на должность секретаря предложены еще двое: профессоромъ К. Поповымъ-окончившій курсь въ іюні сего года вандидать Зиновій Моралевичь и профессоромь Н. Петровымъ помощникъ секретаря Кіевской Академіи Гр. Николаевичъ.

Постановлено: Трехъ предложенныхъ лицъ считать кандидатами на отврывающуюся вакансію секретаря Академіи.

ж. Составленный ординарнымъ профес. Ак. Олесницвимъ, по порученію Совъта Академіи отъ 17 августа 1890 г., критическій отзывъ о печатномъ сочиненіи "Служеніе свякащиние въ качествъ духовнаго руководителя прихожанъ", представленномъ заслуженнымъ ординарнымъ профессоромъ В. О. Пъвницкимъ на соискание преміи имени Митрополита Макарія, учрежденной при Кіевской Академіи для наставниковъ и воспитанниковъ ея:

"Названное сочинение профессора Ифинициаго есть первый, систематически исполненный, опыть подобнаго руководпастырской литературь, и ства для пастырей въ русской настоятельною потребностію времени. вызванный притомъ Тъ глухія, а иногда и открытыя неудовольствія, какія, ныпъ не ръдко проявляются въ отношеніяхъ между священниками и ихъ прихожанами, крсмъ другихъ, независящихъ отъ священниковъ причинъ, имфютъ причиною еще недостаточное уминіе никоторыхи, ви особенности молодыхъ, священниковъ поставить себя въ отношении къ приходу, направить должнымъ образомъ свое руководительное служеніе, словомъ, неясное представленіе о томъ, что называется пастырскою педагогикою. Курсъ семинарскихъ не можетъ дать ищущимъ настырскаго званія готоваго рѣшенія по всімъ вопросамъ руководительной пастырской практики. Въ учебникъ по практическому руководству пастырей, нынъ изучаемомъ въ семинаріяхъ, даже и вовсе ничего говорится объ обязанностяхъ пастыря, какъ духовнаго восинтателя своего прихода, хотя этоть учебникъ и называетъ себя "систематическимъ изложениемъ полнаго курса обязанностей и правъ священнослужителей". Всв обязанности настыря, по словамъ этаго учебника, сводятся къ двумъ видамъ: 1) учить словомъ и примъромъ собственной жизни, 2) священнодъйствовать. Здёсь не только не дано места изложенію руководительной и воспитательной обязанности пастыря по отношенію къ своимъ насомымъ, но и прямо оговорено (въ примъчании), что отдъльно трактовать объ этой обязанности не настоитъ надобности. И во всей вообще русской настырской литературъ донынъ весьма мало вниманія обращалось

на служеніе скященниковъ, какъ духовныхъ руководителей и воспитателей народа, можеть быть, отчасти по той причинь, что, вслыдствіе своей, недавней еще приниженности въ глазахъ общества, наши настыри церкви и не могли заявлять себя воспитателями и руководителями народа. Такимъ образомъ сочиненіе профессора Півницкаго, уже какъ попытка вызвать настырей къ всестороннему выполненію ихъ обязанностей и дать имъ въ руки руководство для самообразованія на поприщі ихъ служенія, должно привлечь на себя общее вниманіе.

же общаго вниманія книга В. Такого Цвинцкаго заслуживаеть и по своимъ редкимъ достоинствамъ. Не первый разъ нашъ уважаемый авторъ даритъ духовную литературу произведеніями своего пера. Достоинства его сочиненій известны и общепризнаны, какъ и его компетентность въ вспросахъ пастырскаго богословія и церковной пропов'яди. Въ вастоящей книгв авторъ остается въренъ тому же духу и направленію, какими мы давно уже привыкли назидаться въ его сочиненіяхъ. Особенно разсматриваемая книга стонтъ въ близкомъ отношении въ внигъ того же автора: "Священнивъ. Приготовление въ священству и жизнь священника", удостоенной полной Макарьевской преміи и въ самое непродолжительное время выдержавшей уже несколько изданій. Вместь съ этою последнею внигою, и новая книга В. Пъвницкаго, которую мы разсматриваемъ, имъетъ право быть настольною книгою нашихъ пастырей. Не будучи самъ пастыремъ, но, какъ онъ самъ выражается, "проникнутый глубокимъ уваженіемъ къ званію служителей Божіихъ и искреннимъ желаніемъ имъ усифшнаго деланія", авторъ весьма близко знадомъ съ положениемъ русскихъ пастырей и сложными условізми ихъ д'явтельности, ясно видить т'в трудности, съ которыми имъ предстоитъ бороться для выполненія своей задачи. Въ наиболъе спеціальных вопросахъ пастырской пракавторъ обращался за вспомогательными свъдъніями TUKU

и къ лицамъ, стоящимъ при самомъ деле. Напримеръ, въ вопросв объ отношеніяхъ пастыря къ заключеннымъ въ темницы, авторъ обращался за нужными справками непосредственно къ священнику, состоящему при тюремномъ Но не одно положение русскаго священника авторомъ изучено и освъщено. Предъ нимъ раскрыта лътопись всъхъ классовъ исторически сложившіяся условія ихъ общества, быта, ихъ хорошія и дурныя стороны, какъ общая среда пастырской двятельности. Выяснивъ, такимъ образомъ, положеніе пастыря въ сред'в народнаго быта, авторъ излагаеть предъ пастыремъ твердо мотивированныя правила, какъ надлежитъ ему поступать въ его руководительныхъ отношеніяхъ къ приходу, когда, гдв и какъ вести свое пастырское обличение и вразумленіе, и влагаеть въ уста пастыря лучшія слова, какія только можно сказать въ изображаемыхъ имъ вразумленія павшихъ и заблудшихъ. всегда на помощь тамъ, гдъ есть какая-либо опасность совращенія и паденія, пастырь церкви, въ правилахъ автора, всегда исполненъ высокаго достоинства, какъ представитель церкви въ приходъ. Авторъ вездъ стремится поднять упавшее положение русскаго священника и возвысить его до той высоты, какая ему указана въ образцахъ древней церкви и въ Словъ Божіемъ.

Назначенное служить общедоступнымъ пастырскимъ руководствомъ, сочиненіе достигаетъ этой цёли ясностію изложенія, не оставляющею нигдё и тёни чего либо неразъясненнаго и недоказаннаго. Но, съ тёмъ вмёстё, сочиненіе отвёчаетъ всёмъ требованіямъ строгаго научнаго изслёдованія.
Основаніемъ рекомендуемыхъ правилъ для пастырей авторъ
ставитъ всегда ученіе слова Божія Ветхаго и Новаго завёта,
практику первенствующей христіанской церкви, сочиненія
отцевъ Церкви, особенно пастырскія правила Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Великаго, Іоанна Златоустаго, сочиненія древнихъ русскихъ архипастырей, Книгу о

должностяхъ пресвитеровъ приходскихъ, указы Св. Синода и т. д. Выборъ доказательствъ изъ этихъ свидътельствъ, древнихъ и новыхъ, самый способъ ихъ приведенія и разъясненія методически - точны, и всегда неопровержимо доказываютъ то, что имъетъ въ виду утвердить авторъ. Эги главныя доказательства подтверждаются затъмъ психологическимъ а нализомъ опирающимся на тонкомъ знаніи человъческаго сердца, помогающимъ автору находить наиболъе прямые пути нравственнаго воздъйствія на человъка.

Авторы нашихъ свётскихъ педагогивъ обыкновенно принимаютъ въ соображенія уже выработанныя правила западной науки, если не прямо ими пользуются. Напротивъ нашъ авторъ вполнё самостоятеленъ; иностранныя руководства даже весьма рёдко цитуются у него. Имёя въ виду идеалъ православнаго русскаго пастыря, даже прямо противопоставляя его тёмъ идеаламъ, какими руководятся католическіе ксендзы и лютеранскіе пасторы, авторъ и не могъ пользоваться результатами неправославной пастырской практики.

По своему содержанію книга профессора В. Ө. Пѣвницкаго представляеть двѣ части: общую и частную пастырскую педагогику. Общая часть имѣетъ предметомъ, прежде всего, показать настоятельную необходимость для пастыря попечительности о своихъ пасомыхъ, какъ особой обязанности, отличной отъ другихъ его обязанностей, ея сущность и условія успѣшнаго выполненія ея. Такъ какъ русскій пастырь, по особеннымъ историческимъ обстоятельствамъ, большею частію ограничивается одними внѣшними и формальными отношеніями къ своей паствѣ, то авторъ, на первыхъ страницахъ книги, указываетъ пастырямъ другія болѣе внутреннія отношенія. По этому вопросу у автора собрано много мѣстъ изъ св. Писанія и правилъ отцевъ Церкви (Іоанна Златоуста, Григорія Богослова), убѣдительно внушающихъ пастырю не ограничиваться однимъ священнодъйствіемъ и проповъдью съ церковной канедры, но имъть неусыпный пастырскій надзоръ надъсвоен паствон, какова бы она ни была, быть пастыремъ-педагогомъ.

Но что такое пастырь-педагогъ? Многимъ кажется, что обязапность настыря-педагога ничемъ не отличается отъ его обязанности учить. Но учепіе и воспитаніе не одно и тоже. Учитель считаеть свое дёло сделаннымъ, если его учениви познакомились съ извъстными предметами, каковы бы они пи были въ своемъ характеръ и направлении. Это послъднеедело воспитателя. Но обыкновенный воспитатель тель-пастырь не одно и тоже. Педагогическій трудъ пастырей представляеть много специфическихъ особенностей въ сравне. ніи съ трудомъ обыкновеннаго педагога, и парстырская педагогика не можетъ пользоваться твми пріемами и методами, какіе выработаны школьною педагогикою. Обыкновенный педагогь старается развивать природу, и для этого обставляеть ее всъми благопріятными условіями для болье условинаго ея развитія, предполагая, что человіческая природа въ своемъ естественномъ состояніи представляетъ всё данныя для закономърнаго правильнаго развитія. Напротивъ пастырская педагогика выходить изъ того положенія, что природа человівка повреждена, что въ ней преобладаютъ гръховныя вождельнія; поэтому задача пастыря-педагога не развитіе природы, а ея исправленіе и очищеніе. Другое отличіе возникаеть изъ того обстоятельства, что здёсь не дёти являются предметомъ настырской заботливости, а взрослые, къ которымъ не могутъ быть приложимы тъ принудительныя и ограничительныя мъры, къ какимъ прибъгаютъ обыкновенные воспитатели. Не можетъ воспитывать пастырь своихъ пасомыхъ, и опираясь на силу гражданского закопа. "Здёсь, въ пастырстве, между воспитателемъ и воспитываемыми существуютъ отношенія чисто свободныя, и священникъ, заботясь объ исправленіи жизни своихъ прихожанъ по закону Христову, можетъ и долженъ пользоваться темь, что действуеть на свободу человека, не делая на нее насильственнаго давленія. Наблюденіе, предостереженіе, совіть, утішеніе, ободреніе, паставленіе-воть средства, вавія находятся въ распоряженіи пастыря, воспитывающаго для царства. Божія порученных вему чадь. Здёсь предполагается и ожидается самое бливкое взаимнообщение между священникомъ, какъ духовнымъ отцемъ, и его прихожанами, какъ духовными детьми, и при этомъ взаимнообщении священникъ, надвираетъ за прихожанами, внимательно следитъ за ихъ жизнію, указываеть имъ путь, которымъ они должны ндти, останавливаеть ихъ словомъ предостереженія, если они уклоняются отъ своего долга, поощряеть ихъ въ борьбъ съ соблазнами и въ подвигамъ добродътели, радуется ихъ радостію, сочувствуєть ихъ горю, и своими заботами и вліяніемъ водворяєть въ ихъ сред'в тоть духъ, какой, по ученію Христа Спасителя, должна всюду вносить церковь Божія, и то настроеніе, при которомъ сохраняются на земль миръ и сповойствіе".

Необходимымъ условіемъ для выполненія этой пастырской задачи авторъ ставитъ, кромъ само собою предполагающейся здёсь пастырской любви къ духовному стаду, возможно широкое и полное знакомство пастыря не только вообще съ его приходомъ, но и съ каждымъ духовнымъ номъ въ частности, равно какъ и его знакомство со всеми сторонами быта простолюдина. Это чрезвычайно важныя условія, но въ настоящее время часто пренебрегаемыя. Есть пастыри, занятые другими дълами вив прихода, а потому не нижющие времени ознакомиться съ исторією нравственнаго состоянія каждаго своего духовнаго сына. Есть пастыри, брезгающіе чернымъ людомъ, а потому не входящіе близко вь его положение. Есть пастыри, которые постоянно заняты мыслію пайти другой приходь, а потому сввозь пальцы смотрять на тъхъ чадъ, которыя въ данное время у нихъ подъ руками. Авторъ настоятельно совътуетъ пастырямъ, для усивха въ своемъ дълъ, совершенно отръшиться отъ такихъ чувствъ и стремленій.

Не требуя отъ пастырей держаться строгой методики и обязательной регулы, въ видахъ облегченія пастырской діятеляности, -- такъ-кавъ отношенія между пастыремъ и пасомыми не могутъ имъть ничего принудительнаго, авторъ, тъмъ не менфе, указываеть и нфкоторыя положительныя средства, которыя могли бы способствовать къ достиженію цівлей пастыря-педагога. Первымъ средствомъ здёсь служать народныя школы. Авторъ совътчетъ священникамъ какъ шире воспользоваться этимъ средствомъ, которое нынъ правительство отдаетъ имъ въ руки, чтобы постепенно, въ болъе или менъе близкомъ будущемъ, имъть своими духовными чадами въ буквальномъ смысле своихъ школьныхъ питомцевъ, которые затёмь могли бы быть деятельными помощниками пастыря въ его нравственномъ руководительствъ Второе средство, по мнинію автора, суть пастырскія посыщенія своихъ духовныхъ чадъ, какъ оффиціальныя, по установившемуся обычаю, которыми пастырь также долженъ пользоваться для преподаванія своихъ пастырскихъ уроковъ, такъ особенно неоффиціальныя, нарочитыя пастырскія посіншенія. вызываемыя опаснымъ духовнымъ состоявіемъ того или другаго изъ членовъ паствы. Къ сожаленію, эти частныя папосъщенія такъ мало практикуются и такъ престырскія вратно понимаются въ народъ, что встрвча съ идущимъ священникомъ считается уже недобрымъ знакомъ. Уничтожить предразсудовъ времени паденія пастырскаго вліянія, заставить прихожанъ видёть въ идущемъ священник в добрый знакъ и желаннаго гостя-было бы большимъ успъхомъ въ дълъ служения пастырей-педагоговъ. Но приглашая пастырей не уклоняться отъ такихъ частныхъ посещеній пасомыхъ въ ихъ жилищахъ, нашъ авторъ, однакожъ, совътуетъ имъ быть осторожными, не навязываться съ своими посъщеними и не иначе входить въ домъ прихожанина, какъ по вакомулебо видимому поводу. "Посвщать можно техъ, которые сами расположены принять священника и рады будуть его появленію. Жива среди своихъ прихожанъ и наблюдая ихъ, пастырь церкви долженъ знать, какъ вто изъ нихъ относится къ нему и тому церковному на залу, которое онъ представляетъ... Въ каждомъ приходъ могутъ быть люди ожесточенние, утратившие любовь и преданность церкви... Такие едва ли благосклонно примуть священника, если онъ явится къ нимъ для вразумленія или обличенія, и пастырю не благоразумно напрашиваться на непріятность. Въ отношенія къ такимъ сердцамъ, закрытымъ отъ пастырскаго вліянія, увъщанія священника могуть оказаться не столько полезными, сколько вредными, усиливъ въ нихъ духъ упорства и противленія. Господь никого не влечетъ насильно къ спасенію... Пусть и пастырь въ этомъ случай сдерживаетъ свою горячую ревность... Иже аще не приметь вась, исходяще изъ дому, отрясите прахз ного вашихз... Пастырскія посіщенія, вызываемыя потребностію принесть въ домъ религіозное наставленіе или утішеніе, не могуть быть часты и не должны быть продолжительны... При частомъ посъщении всегда возможно опасеніе, какъ бы не надовсть своею навязчивостью, и какъ бы не притупилось вниманіе къ слову священника"... Эти правила автора несомивино мудры въ житейскомъ смыслв, и основываются на общемъ стремленіи автора какъ можно выше держать авторитетъ священника. Но намъ предносится здісь еще другой типъ пастыря, который не останавливается въ сроихъ пастырскихъ стремленіяхъ ни предъ какими обычаями и требованіями світа, по настоить благовременнів и безвременнъ. Впрочемъ, вопросъ этотъ можетъ быть ръшаемъ различно, смотря по индивидуальности случая.

Послѣ школъ и частныхъ пастырскихъ посѣщеній своихъ пасомыхъ, третьимъ вспомогательнымъ средствомъ въ служеніи пастыря, какъ руководителя и воспитателя прихода, авторъ ставитъ то *содъйствіе*, которое пастырь можетъ получить со стороны общества и которое можеть быть или частнымъ неформальнымъ, или формальнымъ, какъ д'ятельность правильно организованныхъ обществъ, братствъ или попечительствъ. Въ настоящее время везд'в видна наклонность къ такимъ учрежденіямъ и нашъ авторъ весьма убъдительно увъщеваетъ священниковъ непрем'ъпно позаботиться имъть у себя такое учрежденіе въ формъ попечительства, которое какъ по составу своихъ членовъ, такъ и по своимъ задачамъ обыкновенно бываетъ не чуждо правственнаго вліянія на весь приходъ.

При такихъ вспомогательныхъ средствахъ для действія на пасомыхъ, пастырь имъетъ въ рукахъ еще другую жительную силу той власти, въ которой онъ уполномоченъ, и съ которою связаны пъкоторыя мъры воздъйствія на народь чрезъ взысканія. Къ этимъ міврамь принадлежать: 1) обличенія, каковыми бывають elenchus doctrinalis (обличеніе уклоняющихся отъ ученія) и elenchus moralis (обличеніе уклоняющихся въ недобрую жизнь). У автора показано много практическихъ правилъ для веденія того и другого обличенія. Весьма сильно говорить здісь авторъ противъ неріздко встрівчающейся, особенно въ сельской практикъ, примъси личныхъ счетовъ въ пастырскія обличенія, и требуеть, чтобы пастырское обличеніе, какъ выражается "Книга о должностяхъ пресвитеровъ", всегда велось съ обережностію и прозорливсстію, приватно и уединенно. "Въ былое время протестантские проповъдники присвояли себъ право личнаго обличения (elenchus nominalis) въ процовъдяхъ, и находили нужнымь пользоваться этимъ правомъ по отношенію къ князьямъ и представителямъ свътской власти, бичуя ихъ съ церковной каоедры за ихъ упущенія или беззаконія. Но, по признанію нынъшнихъ представителей протестантского духовенства, опыты ненія elenchus nominalis составляють одну изъ темныхъ страницъ въ исторіи протестантской церкви. Церковная каведра-не народная трибуна. Здёсь не мёсто выставлять личэпн недостатки и бичевать ихъ. Для пастырской попечительности, имѣющей нужду въ обличени того или другого заблуждающаго, открытъ путь частныхъ сношеній... Въ нашей церкви личное обличеніе никогда не допускалось на церковной кафедръ. Руководители нашихъ пастырей строго запрещаютъ дѣлать въ проповѣдяхъ личныя обличенія, и даже вносить туда намеки на виновныхъ лицъ, "лица отнюдь не именуя, ниже мальйшія примъты объ немъ дълат", какъ говорится въ Книгъ о должностяхъ пресвитеровъ приходскихъ"....

Вторая мёра взысканія, къ которой можеть приб'ять пастырь по сил'в своей власти, есть епитимія, -слово ныи в почти потерявшее значеніе, но ніжогда сильное орудіе въ рукахъ пастыря. Какъ извъстно, въ древнее время церковная дисциплина была болве строга, и люди, впавийе въ тяжкіе гръхи, несли публичное показніе и подвергались весьма серьознымъ церковнымъ наказаніямъ. Впоследствін, съ ослабленіемъ религіознаго чувства въ христіанскомъ обществъ, потерялось публичное показніе, и степени долговременнаго искупленія гріха изчезли даже изъ памяти христіанъ. Но, тъмъ не менъе, власть вязать и ръшить осталась и у ныившняго пастыря неотъемлемою. Пастырь не можеть все разрышать безъ разсужденія. Нашъ авторъ совытуеть пастырямъ не пренебрегать имъющимся у нихъ въ рукахъ средствомъ запрещенія причастія св. Таипъ, такъ какъ требуеть самая важность таинства. Хотя нынк и слышится возраженіе, что запрещеніе причастія св. Таинъ можетъ развить только еще большее равнодушіе къ таинству, такъ какъ многіе нынъ сами избъгають исповъди и причащепія; но авторъ справедливо отвъчаетъ, что такіе люди, на которыхъ отлучение отъ св. Таинъ не произвело бы- никакого дъйствія, и нынъ представляють явленія исключительныя, и что, стедовательно, епитимія запрещенія и ныне вполне уместна. Между прочимъ авторъ устраняетъ здесь и постановление Регламента, по которому отлучение на ніжоторое время отъ св. Таинъ священникъ не можеть допустить своею властію, по важдый разъ долженъ для сего просить разръшенія у архіерея, "не называя по имени кающагося, а только описавъего гръховное состояніе". Нельзя не согласиться съ авторомъ, что отсюдя возникало бы много практическихъ неудобствудля пастырей.

Третья дисциплинарная міра въ рукахъ пастырей, рекомендуемая авторомъ, есть временное лишеніе человъка, виновнаго въ чемъ либо предосудительномъ, тъхъ благотвореній и благословеній церковныхъ, какими можеть располагать пастырь. Говоря здёсь о благотвореніяхъ, авторъ им'єсть въ виду тотъ идеаль церковной общены, какой изображаеть книга Дівній (4, 32-35), по которому Церковь являлась благотворительнымъ институтомъ, подававшимъ помощь тъмъ своимъ членамъ, которые впали въ нищету, особенно въ періоди варварскихъ набъговъ, а равно и нынъшнія правительственныя приглашенія приходамъ-позаботиться объ устроеніи діла благотворенія нуждающимся. Когда въ рукахъ пастыря в нынъ есть благотворительная касса, тогда, конечно, лишеніе пособія можеть быть ощущительною мітрою взысванія. Ближе въ рукахъ пастыря лишеніе церковныхъ благословеній. старину, говорить авторъ, Церковь, въ лицъ пастырей, не была покорною слугою, которую бы всякій могъ заставлять ділать, что ему угодно, и у которой бы всякій могь брать то, что ему нужно. Она цівнила дары освящающей благодати въ ней хранимой, и другихъ заставляла цёнить эти дары. Когда приступаль за полученіемь благословенія человіть чімь-либо запятнавшій себя, она сдерживала предъ такимъ свою руку и не вдругъ давала свое благословеніе. Такъ въ "Словъ ко всему міру на пользу слышащимъ" (отъ XIV или даже XIII выка) влагаются въ уста самаго Інсуса Христа слыдующія слова священникамъ: "не принимайте просфоры и всякаго другаго приношенія въ Церковь отъ корчемника, різоница, грабителя, чародъя, убійцы, неправеднаго судін, мадоница,

татя, разбойника, и отъ гибиливаго: просфоры ихъ гнусны, а свечи ихъ угасають, говорить Господь"... Особенно подробно авторъ останавливается на лишеніи погребенія, какъ строгой мфрф, могущей послужить въ устрашенію другихъ нерасваянныхъ членовъ общества, и совътуеть пастырямь не отступать отъ этого древняго, нынё большею частію не выполняемаго, установленія, и даже прилагать ее "не только къ самоубійцамъ, но и во всёмъ умершимъ безт поваянія и ничемъ при жизни не заявившимъ своей принадлежности къ Церкви". По этому вопросу мы, съ своей стороны, позволяемъ себъ висказать следующія недоуменія: 1) ввишания наука, особенно въ лицъ тъхъ представителей ея, какіе бывають въ малыхъ городахъ и селеніяхъ, не можетъ, при всякомъ случав, вполнв безошибочно рвшить вопросъ о психическомъ состояніи человіна въ моменть самоубійства; 2) лишеніе погребенія производить не то впечатлівніе, какого отъ него ожидають. Одинокая могила самоубійцы, гдф-нибудь въ поль, на перекрестив, окружается въ народъ сочувственными легендами и внушаеть страхъ болбе всего не той части общества, которой наиболее нужно вразумленіе, да и не тоть страхъ, сдерживающій человъческую разнузданность и безвъріе, а совершенно особенный суевърный и нежелательный страхъ. Поэтому мы превлоняемся предъ милосердіемъ тъхъ архипастырей, которые разрышають христіанское погребеніе самоубійцъ.

Но бывають случаи, что всё пастырскія мёры убёжденія остаются недёйствительными и благоразуміе вынуждаеть пастыря обращаться въ защитё закона и содёйствію гражданской власти, чтобы удалить изъ среды паствы явный соблазнъ и оградить отъ поруганія святыни Церкви. Это—послёдняя мёра въ рукахъ пастыря. Такъ какъ противъ нея нинё слышится много возраженій, то авторъ почель нужнымъ обосновать умёстность этой мёры правилами соборовъ кареагенскаго, константинопольскаго и антіохійскаго, а также

практикою древне-русской церкви. Впрочемъ обращаться къ этой мъръ безъ крайней пужды авторъ не рекомендуетъ пастырямъ.

Последняя глава первой части или общей пастырсвой педагогики говорить о кругв предметовъ, на которые должна простираться попечительность пастыря, а именно:  $\alpha$ ) о нуждахъ паствы религіозныхъ, в) о нуждахъ соціальныхъ и т) о нуждахъ матеріальныхъ. Пастырь, по изображенію автора, не только долженъ способствовать насаждению, утверждению и очищенію въры скоей цаствы всёми средствами, но и заботиться о соціальных в нуждахъ, т. е. обо всемъ, что васается внішняго облагороженія жизни и улучшенія общественнаго и сельсваго быта прихожанъ, а тавже о нуждахъ матеріальныхъ, т. е. о судьбі нишихъ въ приходів, больныхъ, странныхъ и проч. Хотя нынъ дъла благотворения прямо не входять въ кругъ отправленій церковной жизни, но и ныей у пастыря есть много побужденій къ устроенію діль милосердія, ибо и нынъ нищіе толиятся у дверей храма. Авторъ подробно разъясняеть пастырю, какь словомъ и примфромъ располагать прихожань къ благотворительности, и какъ организовать постоянную помощь бъднымъ.

Вторая часть или частная пастырская педагогика изображаетъ различные способы попеченія цастыря о своихъ пасомыхъ по различію ихъ духовныхъ состояній. Эта часть пастырской педагогики, получившая пекоторое развитие въ англійской и німецкой богословской литературів, у насъ, въ Россіи, до появленія разсматриваемой нами книги, почти вовсе не существовала, такъ какъ она требовала слишкомъ широкихъ спеціальныхъ знаній и ближайшаго внакомства съ частными условіями быта различных влассовъ общества съ частивищими подраздвленіями. Въ приходахъ могутъ встрвчаться, напр., фабричные, военные или матросы, которые имъють свои особенныя наклонности и требують иного назидательнаго слова, чёмъ обыкновенные прихожане земледельцы. Далее пастырь церкви можеть встречать разнаго рода сентантовъ, отступнивовъ, заплюченныхъ въ темници, умалишенныхъ и т. дал. Эти исключительные требують и особенныхъ исключительныхъ пастырскихъ отношеній. У св. Григорія Великаго, въ его правиль пастырскомъ, нечислено 36 параллелей или состояній, съ которыми пастырю рекомендуется сообразоваться въ своей наставительной и руководительной дівятельности. Но и этотъ перечень не обнимаеть всей широты пастырскихъ ученій и назиданій. Да и ныть надобности въ общемъ руководстви перечислять всевозможныя человівческія состоянія и душерасположенія, съ ковстретиться пастырь. только можетъ вогда-либо HELIGOT Удобнъе всего выдълить наиболье характерныя положенія и душерасположенія и соотвётственно имъ опредёлить главнійшіе виды частной пастырской попечительности, предоставивъ самимъ пастырямъ въ своей практикъ распространять ихъ и на другіе болье частные подразделенія и виды, не вошедшіе въ обоврвніе. Нашъ авторъ для спеціальнаго аналива избралъ статьи: 1) настырь цервви при постели больнаго; 2) пастырь въ дом'в плача; 3) пастырь въ средв враждующихъ членовъ семейства; 4) пастырь въ темпицъ среди узниковъ. Затемъ по внутреннимъ состояніямъ пасомыхъ, вызывающимъ особенное внимание пастыря, авторомъ выбраны для спеціальнаго анализа следующія теми: 1) отношенія пастыра къ невърующимъ; 2) борьба цастыря цервви съ суевъріемъ; 3) отношеніе пастыря церкви къ сектантамъ и вновърцамъ; 4) забота пастыря о людяхъ, подверженныхъ опасности совращенія; 5) борьба пастыря церкви съ религіовнымъ равнодушіемъ; 6) отношеніе пастыря въ нравственной распущенности. Тавинъ образомъ авторомъ выбраны самыя характерныя и по нынашнему времени наиболье обращающія на себя вниманіе состоянія. Въ обывновенныхъ педагогивахъ много говорять еще о различіи воспитанія по различію половъ; но въ жизни нашего сельскаго прихода нравственныя состоянія Протоколы.

женщины ръдко принимають такія своеобразныя уклоненія отъ правильнаго порядка живни, которыя могли бы требовать особаго вида пастырской о нихъ попечительности. Избранные авторомъ для подробнаго анализа виды пастырской попечительности онъ разсматриваетъ почти исключительно основываясь на своемъ собственномъ знаніи человіческаго сердца и сообразуясь съ ученіемъ Церкви, и въ этомъ разсмотрынім ведеть за собою неопытнаго пастыря такъ твердо, что последнему остается только въ буквальной точности соблюсти его совъты, чтобы оказать существенную помощь гръховному человъчеству и не очерниться отъ слишкомъ близкаго соприкосновенія съ порокомъ и невіріемъ. Такія главы, какъ глава объ отношеніи цастыря церкви къ заключеннымъ въ темницы и умалишеннымъ, не мъшало бы прочесть и принять во вниманіе и членамъ конгрессовъ по тюремному ділу и попечительствамъ объ умалишенныхъ. Высовія, истинно-христіанскія руководственныя правила авторъ даетъ и для водворенія мира среди враждующихъ членовъ семьи, исполняющимъ пастырскія обязанности при постели больныхъ и умирающихъ и проч.

Нынѣшнее развите вольнодумства и сектанства подало автору поводъ весьма подробно анализировать отношеніе къ нимъ православнаго пастыря. Не входя въ побробное изложеніе содержанія этой интересной главы, укажемъ одинъ ея пунктъ, который можетъ быть предметомъ спора. Дѣло въ томъ, что у насъ нынѣ введены въ практику публичныя бесѣды съ сектантами въ виду разсѣянія ихъ недоразумѣній. Такъ какъ до нынѣ эти собесѣдованія дали не вполнѣ удовлетворительные результаты, то нашъ авторъ не рекомендуетъ ихъ пастырямъ. "Пусть такія собесѣдованія ведутъ люди испытанные, миссіонеры; пусть эти открытыя совѣщанія будутъ явленіемъ выходящимъ изъ ряда обывновенныхъ отправленій церковной жизны. Но не слѣдуетъ приглашать къ устроенію ихъ каждаго пастыря. При обычномъ упорствѣ

раскольниковъ, они или не будутъ являться на эти собеседованія, или будуть оставаться глухи въ тому, что на нихъ булуть разъяснять пастыри... Чтобы побъдить упорство раскольнивовъ, безполезны открытыя собеседованія, приготовлясь къ которымъ, они запасаются орудіемъ для самоващиты. Гораздо лучше здёсь простая частная бесёда съ сектантомъ, спокойная и чуждая натянутости"... Говоря это, авторь, прежде всего, имбетъ въ виду оградить авторитетъ пастыря, который могь бы поколебаться, если бы севтантьначетчикъ оказался сильнее его въ слове. Мы не вполне разделяемъ это опасеніе автора. По нашему мнёнію, всякій нашъ пастырь, конечно знакомый съ основами ученія сектантовъ, живущихъ въ его приходъ, всегда будетъ выше всякаго начетнива. Если публичныя собесёд ванія будуть часты, то они все выше и выше будуть ставить авторитеть пастыря, потому что наши севтанты держатся повтореніемъ одного и того же; они говорять только на первыхъ составаніяхъ. Намъ важется, что нынёшнія публичныя собесёдованія не убёждають вполив сектантовъ только потому, что они ръдко бывають. Съ другой стороны, публичныя собесвдования съ раскольниками важны еще болже потому, что ими предотвращается опасность совращенія другихъ. Но въ этомъ последнемъ случав, какъ намъ кажется, чвмъ чаще и открытве разъясняется заблужденіе, тімъ лучше. Впрочемъ, этимъ своимъ мевніемъ мы не имвемъ въ виду заслонать предполагаемыхъ нашимъ авторомъ правилъ для другихъ частныхъ вліяній на сектантовъ. Особенно сильно изображено авторомъ благотворное вліяніе на сектантовъ безупречной личности православ-"Мы имвемъ, говорить авторъ, печальные наго пастыря. примъры разнаго рода увлеченій у представителей другихъ религіозныхъ общинъ, желающихъ удержать отъ перехода въ православіе народъ, ихъ окружающій. Таковы польскіе ксендзы, дълающіе разные извъты и наговоры на православную церковь и ся представителей, называющие се провлятою схизмою и

т. под. Таковы лютеранскіе пасторы въ прибалтійскихъ губерніяхъ, обзывающіе насъ и въ школахъ и съ церковныхъ каседръ идолопоклонниками, приписывающіе нашимъ пастырямъ самыя низкія свойства. Православный пастырь, ясно сознающій правду своего въроисповъданія, не унизится до подобныхъ недостойныхъ прісмовъ, могущихъ только принести вредъ защищаемому дълу".

Весьма интересна также глана о борьбё съ суевёріями, которыми въ настоящее время восхищаются даже нёкоторые образованные люди, "какъ поэтическими развалинами древнихъ покинутыхъ храмовъ", но которыя для пастыря цервви суть только остатки язычества, не примиримыя съ христіанскимъ духомъ и ученіемъ. Авторъ разъясняетъ это обстоятельными ссылками на отношенія къ суевёріямъ пророковъ, апостоловъ, соборныхъ и апостольскихъ правилъ и древнихъ русскихъ пастырей, указывая при этомъ самые виды суевёрій русскаго народа, наиболёе вредныхъ и требующихъ пастырскаго вниманія. Что касается способовъ пастырскаго вразумленія, то въ данномъ случаё нашъ авторъ мало ожидаетъ отъ проповёди съ церковной каеедры противъ суевёрій, но болёе отъ частныхъ разъясненій и увёщаній пасомыхъ.

Наконецъ, много поучительнаго содержитъ и послъдная глава вниги о борьот пастыря съ разными правственными недугами въ приходъ. Особенное вниманіе авторомъ обращено на укоренившійся въ русскомъ народъ недугъ пьянства, для борьот съ которымъ авторъ совътуетъ въ особенности учреждать общества трезвости и искоренять нъкоторые, поддерживающіе пьянство, обычаи.

Думаемъ, что и представленнаго вратваго очерка содержанія новой вниги профессора В. Пъвницваго достаточно для того, чтобы видъть всю ея важность и ту несомнанную пользу, какую она можетъ принести пастырскому дълу. Привътствуя появленіе ея, мы признаемъ ее вполна заслуживающею полной преміи митрополита Макарія".

Справка: Нолная Макаріевская премія, учрежденная при Кіевской духовной Академіи для наставниковъ ея, по 2 § \* положенія о сей преміи, состоить изъ 800 р.

Постановлено: Сочинение профессора В. Пъвницкаго, согласно съ отзывомъ рецензента, удостоить Макариевской премін въ 800 р., о чемъ, по силъ 7 § положения, представить на усмотръние Его Высокопреосвященства Митрополита Кіевскаго, а по утверждении сего журнала сообщить Правлению Академіи для зависящаго распоражения о выдъчъ премін по принадлежности.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосващенствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая: "8 октября 1890 г. Исполнить".

## 1890 года 2 онтября.

Въ собраніи Совета Кіевской духовной Академіи, подъ председательствомъ Ревтора Академіи, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: 1. Отношеніе Канцеляріи Оберъ-Провурора Святьйшаго Синода отъ 25 сентября 1890 года за № 4789: "По утвержденному Г. и. д. Синодальнаго Оберъ-Провурора, 19-го тевущаго сентября, докладу Учебнаго Комитета при Святьйшемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандитатъ Кієвской духовной Академіи Климентъ Чемена преподавателемъ по словесности и исторіи русской литературы въ Тульскую духовную семинарію. Канцелярія Оберъ-Провурора Святьйшаго Синода долгомъ поставляєть сообщить о семъ Совъту Академіи для зависящаго распораженія, присовокупляя, что объ ассигнованіи слёдующихъ упоминутому лицу, по положенію, денегъ нынъ же сообщено Хозяйственному Управленію при Святьйшемъ Синодъ".

Постановлено: Объявить вандитату К. Чеменъ о состоявшемся назначение его на службу.

ІІІ. Предложеніе члена Совъта Авадеміи заслуженнаго ординарнаго профессора Ив. Малышевского отъ 2 октября: "По случаю исполняющагося 7 октября 1890 г. пятидесятилетія службы тайнаго советника, директора Императорской Публичной Библіотеки, академика Аванасія Өеодоровича Бычкова, считаю благовременнымъ предложить Совету избрать досточтимаго юбиляра въ званіе почетнаго члена Кіевской духовной Академіи въ уваженіе къ высокимъ достоинствамъ его ученыхъ трудовъ, продолжительной и многосторонней дъятельности его на пользу русской науки и въ изъявленіе признательности за его участливое отношение къ научнымъ интересамъ Академіи, выражавшееся въ техъ случаяхъ, когда Академін или членамъ академической корпораціи представлялась надобность пользоваться научными совровищами Императорской Публичной Библіотеки".

Предложение сие принято всеми членами Совета и потому

Постановлено: Единогласное избраніе Тайнаго Сов'єтника Ав. Бычкова въ почетные члены Кіевской духовной Академіи, на основаніи уст. дух. акад. § 81 в. 3, представить установленнымъ порядкомъ въ Святійшій Синодъ на утвержденіе.

- IV. Донесенія о представленныхъ гг. наставниками Академіи программахъ на 18<sup>90</sup>/<sub>91</sub> учебный годъ:
- а) Ректора Академіи отъ 25 сентября: "Честь имѣю сообщить Совѣту Академіи, что разсмотрѣнныя мною наставническія программы на  $18^{90}/_{91}$  учебн. годъ—по священному писанію новаго завѣта, по психологіи, по гомилетикѣ съ исторіей проповѣди и пастырскому богословію, по исторіи русской церкви, по общей гражданской исторіи древней и новой и по

греческому языку, найдены мною отвёчающими требованіямь науки и академическаго устава".

- б) членовъ Совъта профессоровъ Д. Поспъхова и Ст. Сольскаго отъ 28 сентября: "Имъю честь доложить Совъту Академіи, что представленныя программы по наукамъ: 1) догиатическому богословію; 2) нравственному богословію; 3) священному писанію Ветхаго Завъта; 4) Исторіи философіи древней и новой; 5) введенію въ кругъ богословскихъ наукъ; 6) патристикъ,—обнимаютъ всесторонне разсматриваемые въ нихъ предметы и соотвътствуютъ задачамъ академическаго преподаванія. Предполагаемыя измъненія и дополненія въ программъ по логикъ и метафизикъ имъютъ цълію ознакомить студентовъ академіи болье подробно съ нъкоторыми отдълами поименованныхъ наукъ, изложенныхъ въ прежней программъ въ общемъ видъ. Таковъ отдълъ въ метафизикъ: "объ отношеніи между духовнымъ и матеріальнымъ бытіемъ"; въ логи-къ—предварительныя историческія обозрънія каждаго отдъла".
- в) членовъ Совета профессоровъ Ив. Малышевскато и Ал. Розова отъ 18 сентября: "Разсмотревъ представленныя преподавателями программы лекцій на 1890/91 учеб. годъ, а вменно: доцента О. Повровскаго по библейской исторіи, профессора М. Ковальницкаго по общей церковной исторіи двъ программы-одну для чтенія студентамъ III курса, другую студентамъ IV курса, - профессора П. Лашкарева по церковному праву, доцента А. Булгакова по исторіи и разбору западныхъ исповъданій, доцента Ст. Голубева по исторіи и обличенію раскола и раціоналистических секть въ Россіи, доцента Вл. Завитневича по русской гражданской исторіи, вивемъ долгъ донести Соввту, что мы находимъ всв указанныя программы отвъчающими требованіямъ науки, а по направленію и полнот'я объема также согласующимися и съ требованіями православной духовной науки и съ указаніями устава акалемій".

г) членовъ Совъта профессоровъ Вас. Пъвницкаго и Ив. Королькова отъ 20 сентября: "Разсмотръвъ, по поручению Совъта, программы чтеній, предположенныхъ въ наступающемъ 1890/91 учебномъ году: по теоріи словесности и исторіи иностранныхъ литературъ, по русскому и церковно-славянскому языку и исторіи русской литературы, по еврейскому языку и библейской археологіи, по латинскому языку и его словесности, по французскому и англійскому языку, мы нашли ихъ достаточно полными и отвъчающими научнымъ требованіямъ, о чемъ честь имъемъ донести Совъту Академіи".

Постановлено: Программы наставниковъ Авадеміи по преподаваемымъ ими наукамъ, одобренныя Ректоромъ Авадеміи и членами Совета, разсматривавшими оныя, по силе уст. дух. акад. § 81 а. 3, утвердить къ руководству и исполненію.

- V. А) Прошеніе окончившаго въ 1890 году курсъ наукъ въ Кіевской духовной Академіи Знновія Моралевича отъ 29 сентября: "Узнавъ, что при Кіевской духовной Академіи имъетъ быть вакантною должность секретаря Совъта и Правленія, почтительнъйше прошу Совътъ Академіи предоставить мнъ означенную должность".
- Б) Докладъ секретаря Совъта и Правленія Ив. Исаева: "Вслъдстіе внесеннаго 26 сентября въ Совътъ Академіи предложенія Ректора ея о рекомендаціи кандидата на должность секретаря Совъта и Правленія Академіи и по поводу сдъланной въ этомъ собраніи членами Совъта рекомендаціи кандидатовъ: а) учителя 2-го Орловскаго духовнаго училища Якова Горожанскаго, окончившаго курсъ въ Кіевской Академіи въ въ 1883 году съ степенью кандидата богословія и съ правомъ полученія степени магистра чрезъ представленіе печатнаго сочиненія и публичную защиту его; б) кандидата богословія Зиновія Моралевича, выпущеннаго въ 1890 году изъ Академіи съ такимъ же правомъ, и в) помощника секретаря

Авадемін Григорія Николаевича, состоящаго въ этой должности съ 8 марта 1871 года, а прежде бывшаго учителемъ Притиско-Николаевского мужского училища съ 16 ноября 1867 г. и съ 1 декабря исправляющимъ должность эконома Кієвской духовной Семинаріи и затімъ съ 18 августа по 1 ноября 1871 года исправляющимъ должность секретаря Авадемін, по ІХ ст. журнала Совета Авадемін отъ 26 сентабря сего 1890 года постановлено: "трехъ предложенныхъ лицъ считать кандидатами на открывающуюся вакансію секретаря Академін". Объ этомъ долгомъ считаю доложить съ поясненіемъ, что въ VI главѣ устава дух. акад. '1884 года не указано, изъ какихъ лицъ можетъ быть избираемъ секретарь Совъта и Правленія Академін, а въ 68 8 уст. 1869 года прамо сказано было, что секретарь Совъта и Правленія избирается изъ лицъ съ академическимъ или университетскимъ образованіемъ".

По выслушаніи прошенія и доклада члены Совъта, по совъщаніи, пришли къ единодушному заключенію, что для Академіи необходимъ секретарь Совъта и Правленія съ высшимъ образованіемъ, особенно по дъламъ Совъта. Затъмъ, по собраніи голосовъ за предложенныхъ кандидатовъ, оказалось, что большинствомъ (13 голосовъ противъ 3-хъ) дано предпочтеніе кандидату Зиновію Моралевичу, а потому

Постановлено: Кандидата богословія Зиновія Моралевича считать избраннымъ на открывающуюся вакансію секретаря Совѣта и Правленія Академіи и это избраніе, по уставу дух. акад. § 81 в. 4, иредставить на утвержденіе Высокопреосващеннѣйшаго Платона Митрополита Кіевскаго; но предварительно, на основаніи опредѣленія Святѣйшаго Синода отъ 25 подбря 1886/7 года за № 2563, просить Его Высокопреосвященство снестись съ г. синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ относительно безпрепятственности со стороны центральнаго управленія духовно-учебнаго вѣдомства къ предоставленію

просителю должности севретаря Академів, потому что находится въ его распоряженів, какъ не получившій навначенія на службу и по указу Святьйшаго Синода отъ 10 сентября 1890 г. за № 3417 обращенный въ епархію по мѣсту рожденія; а до полученія отзыва по сему предмету немедленно допустить З. Моралевича къ исправленію должности секретаря Академіи съ производствомъ положеннаго по штату жалованья по сей дожности, какъ скоро получено будеть увѣдомленіе отъ Кіевскаго Университета объ опредѣленіи наличнаго секретаря Академіи на должность секретаря Правленія сего Университета.

VI. Прошеніе студента Академіи Стефана Голубева отъ 2 октября на имя Ректора Академіи: "Миѣ для научныхъ занятій нужны сборники старопечатныхъ польскихъ брошкоръ, находящихся въ Московской Синодальной Типографской библіотеки подъ №№ 4231, 4217, 4175 и 7138. Поэтому осмѣливаюсь обратиться къ Вашему Преосвященству съ покорнѣйшею просьбою о выпискѣ означенныхъ сборниковъ на имя Академіи,—при чемъ имѣю честь объяснить, что книги нужны миѣ на пятинедѣльный срокъ".

Постановлено: Отнестись къ г. Прокурору Московской Святвинаго Синода Конторы съ просьбою о высылки въ Академію просимыхъ Голубевымъ сборниковъ на 5-тинедильный срокъ.

VII. Прошеніе студента І курса Московской духовной Академіи Симеона Логадзе отъ 21 сентября на имя Ректора Академіи: "При всемъ моемъ нежеланіи безпокоить Ваше Преосвященство, я вынужденъ въ тому такими важными обстоятельствами, устраненіе которыхъ никавъ невозможно. Основная причина моей просьбы въ Вашему Преосвященству болѣзненное мое состояніе. Вотъ уже со дня моего пріѣзда въ Московскую Академію по нынѣшнее время я чувствую

себя нездоровымъ. Хотя здёшній влимать и пища очень сносны Россіи, но на меня овазали очень вредное для уроженцевъ вліяніе. Ненормальное состояніе желудва, боль въ лівомъ боку, отсутствіе аппетита делають мое положеніе здесь невыносимымъ. Нъсколько разъ прибъгалъ въ помощи Академическаго врача, но лекарства не действують на мою болевнь. Руководясь советомъ Академическаго врача, мей остается прибытнуть въ единственному средству: перевестись во ввыренвую Вашему Преосвященству Кіевскую Духовную Академію, гув влимать гараздо умвреневе и сносиве. Только этимъ путемъ могу освободиться отъ настоящаго моего болезненнаго состоянія. Почтительнійше прошу Ваше Преосвященство не отказать мнв въ этой просьбв и сдвлать милостивое распоряженіе о принятіи меня во ввъренную Вашему Преосвященству Кіевскую Духовную Академію. Этимъ самымъ, Ваше Преосвященство, дадите Вы мив вовможность продолжать высшее богословское образованіе, которое составляеть единственную цвль моей жизни. Льщу себя надеждою, что просьба моя не останется безъ Вашего благосклоннаго Архинастырскаго вниманія. Если не буду принять на казенный счеть, то по прайней мірів мнів будеть оказано какое либо вспоможеніе изъ суммъ Братства. При семъ прилагаю свидетельство, выданное мив отъ врача Московской Духовной Академін, о болвзненномъ моемъ состоянии. При всемъ этомъ честь имъю присовокупить, что я присланъ, по требованію начальства Московской Духовной Академіи, Правленіемъ Тифлисской Духовной православной Семинаріи на казенный счеть".

Справка: 1) Кавенновоштныя и стинендіальныя вакансіи въ Авадеміи вам'вщены вст. Кром'в казеннокоштных и стипендіановъ, на ІІ и І вурсахъ числится 15 своекоштныхъ студентовъ, изъ воторыхъ только двое лучшихъ по усп'яхамъ и бол'ве нуждающихся пользуются стипендіями Богоявленскаго Братства.

2) Указомъ Святейшаго Синода отъ 8 марта 1873 года

за № 10 предписано Семинарскимъ Правленіямъ и Авадемическимъ Совътамъ, чтобы первыя при отправленій, а послъдніе при пріємъ воспитаннивовъ обращали строгое вниманіе на состояніе ихъ здоровя, и чтобы Семинарскія Правленія отнюдь не предназначали въ поступленію въ Авадемію воспитаннивовъ, расположенныхъ въ хроническимъ бользнямъ или слишкомъ слабаго тълосложенія, а Авадемическіе Совъты не принимали бы таковыхъ, подвергая всъхъ, явившихся въ испытанію, надлежащему медицинскому освидътельствованію.

Постановлено: Объявить просителю, что по бользненному состоянію, въ силу указа Святьйшаго Синода отъ 8 марта 1873 г. за № 10, и за неимъніемъ вакансій, онъ не можеть быть принять на казенное содержаніе, а равно не можеть расчитывать и на пособіе отъ Братства при наличности своекоштныхъ студентовъ, нуждающихся въ пособіи для содержанія своего въ Академіи.

VIII. Прошеніе помощнива смотрителя Каменецкаго Духовнаго Училища кандидата богословія Ивана Олесницкаго отъ 25 сентября: "Препровождая въ Совътъ Авадеміи свое сочиненіе подъ заглавіемъ "Символическое ученіе лютеранъ о таинствъ евхаристіи и его несостоятельность", покорнъйше прошу принять его въ качествъ диссертаціи для соисканія степени магистра богословія и учинить по сему свое распоряженіе".

Постановлено: Сочиненіе Ив. Олесницкого передать на разсмотрвніе допенту Академіи Аванасію Булгавову.

ІЖ. Прошеніе - студ. II курса Ник. Мухина на имя Ректора Академіи: "Изучивъ въ достаточной степени англійскій языкъ, но не имъвъ возможности записаться на него въ прошломъ году, а съ другой стороны желая имъть въ своемъ академическомъ дипломъ отитку по этому языку, покорнъйше прошу Васъ, Ваше Преосвященство, разръшить мит записаться въ число студентовъ II курса, изучающихъ англійскій языкъ".

Постановлено: Дозволить студ. Н. Мухину слушать урови англійскаго языва и сдать эвзаменъ вмёстё съ студентами II вурса.

Ж. Внесенную Ревторомъ Авадеміи въ Совътъ ся въдомость о пропущенныхъ преподавателями ся по разнымъ причнамъ лекціяхъ въ сентябръ 1890 года. Изъ этой въдомости видно, что опущены лекціи:

#### а) вследствіе болевни:

- 1) по исторіи и обличенію русскаго раскола доцентомъ Голубевымъ 1 л. (17 ч.);
- 2) по общей церковной исторіи экстраорд. профес, Ковальницкимъ 3 лл. (6 и 7 чч.);
- 3) по исторіи русской церкви заслуж. орд. профес. Малишевскимъ 1 л. (10 ч.);
- 4) по нравственному богословію экстраорд. профес. М. Олесницкимъ 5 лл. (15, 18, 20, 21 и 22 чч.);
- 5) по новой и древней общей гражданской исторіи экстраорд. профес. Розовымъ 5 лл. (24, 25 и 28 чч.);
- б) вслёдствіе вызова въ Окружный Судъ въ качеств'я присяжнаго зас'я в качеств'я присяжнаго за с'я в качеств'я присяжнато за с'я в к
- 7) по русской гражданской исторіи доцентомъ Завитневичемъ 2 лл. (11 и 15 чч.);
- 8) по русскому языку и исторіи русской литературы экстраорд. профес. Малининымъ 4 лл. (25 и 27 чч.);
  - 9) по нъмецкому языку лекторомъ Кульманомъ 2 лл. (13ч.);
    - г) вслёдствіе домашнихъ обстоятельствъ:
- 10) по французскому языку лекторомъ Штрогоферомъ 2 лл. (6 ч.).

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналѣ по силѣ VIII пункта Высочайше утвержденныхъ дисциплинарныхъ правиль для высшихъ учебныхъ заведеній.

**XI**. Довладъ севретаря Совета Ив. Исаева: "Рукописное сочинение ординари. профессора Киевской Академии Ник. Петрова, подъ ваглавіемъ: "Описаніе рукописныхъ собраній, находящихся въ городъ Кіевъ. Выпускъ І. Собраніе рукописей московскаго митрополита Макарія (Булгавова), Мёлецкаго монастыря на Волыни, Кіево-Братскаго монастыря и Кіевской духовной Семинаріи", Совътомъ Авадеміи 14 іюня 1890 г., согласно съ вритическимъ отзывомъ экстраорд. проф. Вас. Малинина, признано заслуживающимъ полной Макаріевской преміи въ 1000 руб., но такъ какъ срокъ объявленнаго Совътомъ Академіи конкурса на тему, на которую составлено сочинение Петрова, истекалъ только 23 сентября сего 1890 года, то положено было представление о присуждении премии за это сочиненіе внесть въ Святвишій Синодъ по наступленіи этого срока. Срокъ сей истекъ уже четыре дня тому назадъ и Советомъ не получено новаго сочинения на туже тему къ этому сроку; а потому изготовлено представление въ Святвишій Синодъ по данному ділу. Объ изложенномъ долгъ нивю доложить Совету Академін".

Постановлено: Представление о присуждени преміи профессору Петрову, за истеченить конкурснаго срока для представления сочиненій на данную тему и за неимѣніемъ другихъ препятствій, установленнымъ порядкомъ (§ 10 полож.) внесть въ Святѣйшій Синодъ на утвержденіе.

ЖІІ. Довладъ его же: "Состоящій нынѣ вь должности ординарнаго профессора Кіевской духовной Авадеміи Петръ Линицкій, по окончаніи авадемическаго курса опредѣленный 9 октября 1863 г. на должность бавкалавра по каоедрѣ философскихъ наукъ, непрерывно прослужилъ при сей Академіи 25 лѣтъ въ должности преподавателя. А въ 57 § уст. дух. акад. сказано: "Профессоръ ординарный или экстраординарный, по выслугѣ 25-лѣтія въ должности штатнаго препо-

давателя въ Авадеміи, удостоивается званія заслуженнаго ординарнаго или экстраординарнаго профессора". Объ этомъ долгь имъю доложить Совъту Академіи на благоусмотръніе".

Постановлено: Установленнымъ порядкомъ ходатайствовать предъ Святъйшимъ Синодомъ объ удостоеніи ординарнаго профессора Академіи Петра Линицкаго званія заслуженнаго ординарнаго профессора.

На семъ журналъ резолюція Его Высовопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая: "30 октабря 1890 г. Исполнить".

## 1890 года 30 ноября.

Въ собраніи Совъта Кіевской дух. Авадеміи, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ не бывшихъ: ординарнаго профес. Д. Поспъхова вслъдствіе бользии и экстраординарныхъ профессоровъ: А. Розова по причинъ разсмотрънія въ собраніи Совъта касающагося его дъла и П. Лашварева по бользии.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвященныйшимъ Платономъ, Митрополитомъ Кіевскимъ, 17 ноября 1890 года въ Совътъ Академіи для надлежащаго распораженія указъ Святьйшаго Синода отъ 8 тогоже ноября за № 4145: "По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства, отъ 12 октября сего года за № 707, по ходатайству Совъта Кіевской дух. Академіи, объ утвержденіи архимандрита Казанскаго Зилантова монастыря, кандидата Сергія, удостоеннаго Совътомъ Кіевской духовной Академів степени магистра

богословія, утвердить въ таковой степени; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъе.

Постановлено: О состоявшемся утверждени въ степени магистра увѣдомить о. Архимандрита Сергія и выслать ему установленный дипломъ.

II. Сданный Его Высокопреосвященствомъ 17 ноября 1890 года для надлежащаго распоряженія указъ Святьйшаго Синода отъ 8 того же ноября за № 4146: По Указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали представленіе Вашего Преосвященства, отъ 8 октября сего года за № 708, въ коемъ ходатайствуете объ утвержденіи исправляющаго должность доцента Кіевской духовной Академіи, кандидата Димитрія Богдашевскаго, согласно удостоенію Совъта сей Авадеміи, въ степени магистра богословія. Приказали: Исправляющаго должность доцента Кіевской духовной Академіи, кандидата Димитрія Богдашевскаго, удостоеннаго Совътомъ названной академіи степени магистра богословія, утвердить, согласно ходатайству Вашего Преосвященства, въ таковой степени; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вамъ указъ".

Постановлено: Димитрію Богдашевскому выдать дипломъ на степень магистра богословія и удостоить его званія доцента Академіи, о чемъ и представить на утвержденіе Его Высокопреосвященства Митрополита Кіевскаго, согласно 53 и 81 б. 4. §§ уст. дух. акад.

III. Сданный Его Высокопреосвященствомъ 19 ноября 1890 года для надлежащаго распораженія указъ Святьйшаго Синода отъ 12 того же ноября за № 4190: "По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Про-куроромъ, отъ 25 октября сего года за № 1211, журналъ

## ПРІЕМЪ ВОСПИТАННИКОВЪ

## въ Кіевскую духовную Академію.

Отъ Совъта Кіевской духовной Академіи объявляется:

- 1) Съ 16 августа сего 1892 г. въ Кіевской духовной Академіи, для образованія новаго курса въ ней, имбетъ быть пріемъ воспитанниковъ.
- 2) Для повърочнаго пріемнаго испытанія Совътомъ Академів назначены слъдующіе предметы: свящ. писаніе ветхаго и новаго зав. (для окончившихъ курсъ въ гимназіи—правосл. христіанскій катихизисъ), общая и русская гражданская исторія, начальныя основанія философіи (для окончившихъ курсъ въ гимназіяхъ—логика) и два древніе языка—греческій и латинскій; кромъ того, подвергающіеся испытанію должны написать три сочиненія на данныя темы, изъ которыхъ одна богословскаго содержанія, другая—философскаго и третья—литературнаго.
- 3) Испытаніе будеть производимо въ предѣлахъ семинарскаго или гимназическаго курса, сообразно съ тѣмъ, принадлежитъ ли испытуемый къ воспитанникамъ семинаріи или гимназіи.
- 4) Свободныхъ вакансій казеннокоштныхъ для І курса, согласно штату, имбется 30, изъ которыхъ на 24 вакансіи вызываются семинарскіе воспитанники по назначенію начальства, а 6 вакансій предназначены для тёхъ волонтеровъ, которые болбе удовлетворительно сдадутъ повърочный экзаменъ.
- 5) Порядовъ и условія пріема воспитанниковъ въ Академію опред'ялены въ особыхъ правилахъ, изъ коихъ для св'вд'внія приводятся сл'адующіе §§:
- § 1) Въ студенты Авадеміи принимаются лица всёхъ состояній православнаго исповёданія, съ полнымъ успёхомъ окончившіе курсъ духовной семинаріи или полной (съ двумя древними языками) классической гимназіи.
- § 2) Женатыя лица въ число студентовъ Академіи не принимаются.
- § 3) Просъбы о пріем'в въ студенты Авадеміи подаются волонтерами на имя ректора Академіи до 15 августа. Каж-

Digitized by Google

дый изъ нихъ долженъ имѣть при себѣ билетъ на проѣздъ въ г. Кіевъ.

§ 4) Къ прошенію о пріємѣ въ студенты должны быть приложены слѣдующіе документы: а) семинарскій или гим-назическій аттестать; б) метрическое свидѣтельство о рожденіи и крещеніи; в) свидѣтельство о явкѣ къ исполненію воинской повинности или свидѣтельство о припискѣ къ призывному участку по отбыванію сей повинности; г) документь о состояніи, къ которому принадежить проситель по своему званію, если онъ не духовнаго происхожденія. Лица податнаго сословія обязаны сверхъ того представить свидѣтельства объ увольненіи ихъ обществами на законномъ основаніи.

Примъчаніе. Семинарскія Правленія также до 15 августа высылають документы назначенных ими въ Академію воспитанниковъ, которые обязаны сами явиться въ оную 14 августа.

- § 5 Поступающіе въ Академію по прошествіи одного или нѣсколькихъ годовъ по выходѣ изъ учебнаго заведенія должны представить свидѣтельство о благонадежности отъ того начальства, въ вѣдѣніи котораго состояли.
- § 6) Всв воспитанники, какъ присланные въ Академію по распораженію начальства, такъ и поступающіе по собственному прошенію, подвергаются поверочному испытанію въ особыхъ, назначаемыхъ для этого Советомъ, коммисіяхъ и принимаются въ студенты по успёшномъ выдержаніи въ Академіи поверочнаго испытанія.
- § 7) Изъ числа подвергавшихся повърочному испытанію, какъ по назначенію семинарскихъ начальствъ, такъ и по прошеніямъ, выдержавшіе оное удовлетворительно принимаются: лучшіе—казеннокоштными студентами съ подпискою прослужить обязательный срокъ по духовно-учебному въдомству согласно 160 и 161 §§ уст. дух. акад., а остальные—своекоштными (§ 112), число коихъ опредълается виъстительностію академическихъ зданій, со взносомъ 210 руб. въ годъ, или по 105 р. въ сентябръ и январъ за каждое полугодіє; не удовлетворившіе этому требованію въ теченіи мъсяца увольняются изъ Академіи (§§ 150 и 151).

## овъявление.

## Конкурсъ на Макаріевскую премію при Кієвской духовной Академіи.

Совътъ Кіевской духовной Авадеміи симъ доводить до общаго свъдънія, что съ 31 декабря 1891 года открытъ новый вонкурсъ на соисканіе учрежденной при Авадеміи преміи м. Макарія, положеніе о которой напечатано на 180—182 стр. "Протоколовъ Совъта Кіевской дух. Академін" при августовской книжкъ журнала "Труды Кіевской дух. Академін" за 1883 годъ. Для вновь открываемаго конкурса Совътомъ Академіи назначены слёдующія четыре темы: 1) "Осодоръ Студитъ"; 2) "Переходъ въ католичество древне-русскихъ фамилій въ юго-западномъ краъ"; 3) "Исторія Кіевской духовной Академіи отъ ея основанія до преобразованія въ 1819 г.", и 4) "Исторія Кіевской духовной Академіи оть ея основанія до преобразованія въ 1819 году".

Для ръшенія предложенных четырех задачь назначается трехгодичный срокь—съ 31 декабря 1891 года по 31 декабря 1894 года. Поэтому желающіе участвовать въ конкурст должни представить свои сочиненія въ Совъть Академіи не позже 31 декабря 1894 года.

Кром'в того, согласно съ 1 и 5 §§ положенія, Сов'єть Академіи находить возможнымъ назначить новые сроки для подачи сочиненій на нижесл'єдующія дв'є темы, объявленныя въ 1887 году и оставшіяся безъ р'єптенія, одна изъкоихъ предлагается въ н'єсколько изм'єненномъ вид'є: 1) "Патріархъ Константинопольскій фотій, какъ церковный писатель", и 2) "Историческое обозр'єніе преподаванія философіи

въ Россіи отъ начала до настоящаго времени, въ связи съ обозрѣніемъ философской литературы и различныхъ направленій философіи въ теченіе означеннаго времени". Срокомъ подачи сочиненія на 1-ю тему Совѣтъ Академіи назначилъ 31 декабря 1892 года и на 2-ю 31 декабря 1893 года.

Къ соисканію премін допускаются сочиненія на русскомъ языкъ какъ печатныя, такъ и рукописныя. Послъднія должны быть четко написаны; но не требуется, чтобы они предварительно были одобрены цензурою къ напечатанію.

Авторамъ тёхъ изъ представленныхъ на конкурсъ сочиненій, въ которыхъ по равсмотреніи найдено будетъ вполнѣ удовлетворительное рёшеніе одной изъ предложенныхъ Совѣтомъ Академіи задачъ, присуждается полная премія въ тысячу (1000) рублей. Въ томъ-же случав, когда въ числѣ сочиненій, представленныхъ на ту или другую тему, не окажется вполнѣ удовлетворительнаго, но будутъ однако заслуживающія вниманія по научнымъ своимъ достоинствамъ, могутъ быть назначены половинныя преміи въ пятьсот (500) рублей.

# Въ редакціи Трудовъ Ніевской Духовной Академіи продаются книги:

- Абеконскій йе. Мо. Московское государство при цар'я Алексів Михайловичі и натріарх'я Никон'я. Ц. 2 р.
- Аспоченскій В. Амфитеатровъ Яковъ Косьмичь, Ординарный профессоръ Кіевской д. Академін. К. 1857 г. Ц. 1 р.
- Антению Ісрод. Кієво-Подольская Успенская соборная церковь. Историко-статистическое изследованіс. (Писано на Евгеніс-Руманцевскую премію). Кієвъ. 1891 г. Ц. 1 р. съ перес.
- Арссий и. кіспен. Изъясненіе Божеств. Литургін. (450 стр., 8-о). Ц. 2 р.
  - - Толгованіе на нервне 26 псалновъ (634 стр., 8·o). Ц. 2 р.
- 5-за А. О молоканствъ. Отвътъ на вопросы православнаго христіанниа о молоканскомъ въроученія. Кіевъ, 1891 г. Цъна 50 к. съ перес.
- Березинь В. Описаніе рукописей Почаєвской давры. 1881 г. Ц. 40 к.
- Берсье. Память. Слово (перев. съ фрав.). Кіевъ. 1891 г. Ц. 10 к. оъ перес.
- Бестды с. священика съ прихожанами, 25 бестдъ. Ц. съ п. 50 к
- Библістена твореній св. отцевь и учителей церкви западныхъ: кп. 1 и 2: твореній св. Кипріана, еп. кароагенскаго, ч. 1 и 2; кн. 3, 4, 5 и 6 твореній бл. Іеронима ч. 1, 2, 3, 4; кн. 7: твореній бл. Августина ч. 1; кн. 8: твореній бл. Іеронима ч. 5; кн. 9 и 10: твореній бл. Августина ч. 2 и 3; кн. 11: твореній бл. Іеронима ч. 6; кн. 12: твореній бл. Августина ч. 4; кн. 13: твореній бл. Іеронима ч. 7; кн. 14: твореній бл. Августина ч. 5; кн. 15, 16 и 17: твореній бл. Іеронима ч. 8, 9 и 10; кн. 18: твореній бл. Августина ч. 6. кн. 19: Твор. бл. Іеропима ч. 11. Цівна кажіой кинги Библіотеки 2 р. съ перес. , кромій 16-й книги, которая стоить 1р. 50к. съ перес.
- боброжниций Яв. М. О промскождения и составъ римско-католической литургіи и отличів ен отъ православной. Ц. 65 коп., съ пер. 80 к.
- Булатовъ С. А. Древнееврейскія монети (съ рисунками). Ц. 3 р.
- бумиеть Г. О. Масяцесловы святих» при рукописных» богослужебных» квигах» Церковно-археологического Музел. 1882 г. Ц. 40 коп.
- Преосв. Ириней Фальковскій, еп. чигиринскій. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- Булгаловъ А. И. Очерки исторін методавна. Т. І. 1887 г. Ц. 2 р. 50 к. съ п. Т. II 1887 г. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
- Безбрачіе духовенства. Историко-полемическій очеркъ. Кіевъ 1891 г. П. 30 в. съ перес.
- Верибеловичъ М. Пророческое служение въ израильскомъ (десятиколънномъ) царствъ. 1891. Ц. 2 р. съ перес.
- Вмединірскій оборшив ва намать деватисотивтія крещенія Россін. (Сказавіе о посвіщенія Русской отрани ов. Апостолома Андреема. Ив. Малишевскаго. Владвиїра святой, кака полятическій двятель. Вл. Завитневича. Древнія изображенія св. Владвиїра. Н. Петрова. Чествованіе памати св. Владвиїра на віта Россін віва частности ва Кієвв. Н. Петрова. Слово, сказанное 10 івля 1888 г. В. Павницкаго. Рачь, сказанная 14 івля 1888 г., Ив. Малишевскаго). 1888 г. Ц. 2 р.
- Глазувесь П. Храми, построенные св. Владиміромъ и другими въ его время. 1888. Ц. 60 коп.
- Ароздось Н. М. Историческій характерь кинги Туднов. Ц. 50 к.
- М. Единовії. Аватолії: Мартиновскій, архісп. Могилевскій и его литературные труди. Кієвъ. 1889 г. Ц. 2 р.

Налиминовъ В. Митрополиты и еписковы при св. Владинірф. 1888 г. Ц. 75 к.

Кимга для назидательнаго чтемія. Изданіе третье, безъ перешёнь перепечатанное со втораго изданія (1869 г.), одобреннаго Особниъ Отдёлонь Ученаго Комитета Министерства Народнаго Просв. для ученическихъ народнихъ библіотекъ и другихъ учебнихъ заведеній. Училищими Совътомъ при Св. Синоді, въ третьемъ изданія, одобрена въ учетребленію въ церковно-приходскихъ школахъ для вийкласснаго чтевія учащихся. Ціна 1 р. съ перес. Для школъ, при выписит непосредственно изъ Редакціи, ціна кинги 70 к. съ перес., а при требованіи Енархіальными Училищимии Совітами не менёв ста экземиляровъ, кинга уступается по 60 кол. съ пересмак. Кіевъ. 1890 г.

Крымановскій Г. Рукописныя Евангедія вісыских» кингохраннавав. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к.

Маниавейскій Н. Археологія исторів страданій Господа Івсуса Христа. Ц. 2 р. съ перес.

Миромобовъ А. Проповъда св. Кирила Александрійскаго. Кісеъ. 1889 г. Ц. 2.р. Недільскій А. (свящ.). Братскій совіть моворукоположенному въ сельскій приходь священняку. Вып. 1, 1883 г. Ц. 1 р.

Неврологъ Высокопреосващеннаго Платона, Митрополита Кіевскаго и Галицкаго. Кіевъ. 1891 г. Цена 30 к.

Нинитинъ А. Синагоги іздейскія, какъ міста общественнаго богослуженія. Кіевь. 1891 г. Ц. 2 р. съ перес.

Описаніе 50-ти-ятивго юбилев высокопреосващеннаго Арсенія, житрополита кіевскаго и галицкаго. Ц. 50 коп., съ перес. 60 коп.

Поповичь К. Патріархъ і ерусаликскій Софроній, какъ богословь, пропов'ядня я пізснописець. К. 1890. Ц. 1 р. с.

Празднованіе денятисотлітія прещенія русскаго народа въ Кієвії (съ рисункана, относящимися къ празднеству). К. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к., на лучией бумагіі 8 р. 50 к.

Птаниций В. О. Воспоминанія о пок. митр. кісв. Арсенія. 1877. Ц. 50 к. Птиневичъ С. Н. Топографія Кісв. епархів въ ХУІІ в. по Андрев Целларів (съ картою). Ц. 50 к.

Ромдественскій О. М. Самунів Миславскій. Ц. 1 р. 50 к.

Рыбиновій Влад. Кіевская митрополичья каседра съ половини XIII до конца XVI въка. (Писано на Евгеніе-Румянцевскую премік). Кіевъ. 1891 г. Ціна 70 коп. съ перес.

Сборнинъ статей изъ Воскр. Чтенія (для народникъ школь). Ц. 20 к., съ перес. 30 к. (рекомендованъ Учебнымъ Комитетомъ).

Систематическій каталогъ книгь библіотеки Кіевской Духовной Академін. Т. І-й. Богословіс. Вып. первый: Св. Писаніс и Патрологія. К. 1890. Ц. 2 р.

Списокъ начальниковъ, наставниковъ и воспитанниковъ кіовской духовной академіи первыхъ XXV курсовъ (1619—1869). I[. съ пер. 10 к.

Трегубевъ С. Редигіозный быть русских в состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ вностранцевъ. К. 1884 г. Ц. 1 р.

Указатель Воскреснаго Чтенія. Изн. 80 к., съ пер. 40 к.

Филаретъ еписи. Происхождение вниги "Еквлезиястъ". 1885. Ц. 1 р.

Царевскій А. С. Происхожденіе и составъ 1 и 2 ин. Паралии. 1878 г. Ц. 70 и.

Чудецкій П. И. Опыть историческаго изслідованія о числі монастырей русских, закрытых въ XVIII и XIX вв. 1877 г. Ц. 50 коп.

Богдашевсий Д. И. Лжеучителя, обличаемые въ первоих посланін ап. Іоанна. К. 1890 г. II. 1 р. 30 к.

Динтрісоскій А. А. Вогослуженіе въ русской церкви въ XVI в. Ч. І. Служби круга сединчнаго и годичнаго и чинопоследованія таниствъ. Ц. 4 р. съ «.

— Поминки преосв. Порфирія Успенскаго и проф. Мосв. дук. акад. И. Д. Мансветова. Ц. 75 к. съ перес.

- Путемествіе по Востоку и его научные результати. Отчеть о заграничной командировки въ 18<sup>67</sup>/ве году, съ приложениями. Кіевъ. 1890 г. Цъна 1 р. 50 в. съ перес.
- Современное богослужение на православномъ Востокъ. Историко-археологическое инследование. Вын. первый (Вступительный). Киевъ. 1891 г. Цвна 1 р. 20 к. съ перес.
- Евгеній, еп. астракан. (изданіе). Творевія Кирилла, ен. туровскаго. Ц. 2 р.
- Завитискить В. З. Палинодія Захаріи Копыстенскаго в ея м'ясто въ исторіи з.-русской полемики к. XVI и н. XVII в. Варшава. 1883. Ц. съ н. 3 р.
  - Значение порвыхъ славинофиловъ въ дълв улспения идей народности и самобытности. Рачь, произнесенная на годичномъ акти Кіевской 1уховной Академів 26 сент. 1891 г. Кіевъ. 1891 г. Ц. 30 кол.
- **Кезальниций М. Г. О значении національнаго элемента въ историческомъ раз**эктік христіанства. 1880 г. Ц. 50 к.
- **Керемиссь В. Н. Двадцатильтіс журвала "Труди Кісв. Д. Акаденіи" (съ св**стематическимъ перечиеми статей, помъщенныхъ въ журналъ за 20 лать, и алфавитимиъ уназателемъ авторовъ). 1883 г. Ц. 2 руб.
  - Преосв. Филаретъ, еп. рижскій, какъ ректоръ Кіев. д. академін. (съ портретомъ, факсимиле и прибавленіями). 1882. IL. 60 к. вичлій П. Ив. Обворъфилософскихъ ученій. Ц. 80 коп.
  - Объ умоврвнін в отношенія умозрительнаго новивнів въ опыту (теорстическому и практическому). 1881 г. ll. 1 р. 50 к.
  - Славанофильство и либерализиъ. 1882 г. Ц. 1 р. 30 к
- **Маконновичъ М. А.** Собраніе сочиненій Т.І. Ц. 4 р.; т. 2-й (съ рыс.), Ц. 3 р. Малекансий Г. В. Дівлоги Платона Тиной и Критій. Перевода съ введеніемь в првизчанівив. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- **Маминесскій И. И. Ме**летій Пигась и его участіє въ дэлахъ рус. ц., т. 1. Ц. 3р. 50 к. Свазавіе о посієщенів русской страни св. апостоломъ Андреемъ. Ц. 25 к.
  - — Спутинки и ученики св. ап. Андрея. 30 к.
  - — Варяги въ начальной исторіи христіанства въ Кіевъ. Ц. 30 к.
  - — О проясхожденія Русской Великой Килгина Ольги св. II. 30 к.
  - - Подложное письмо п. Ивана Спери въ в. ки. Владиміру св. Ц. 75 к.
  - — Рэчь, сказанная въ торжественномъ собранів Кіев. Д. Академін 14 іюля 1888 г. по случаю исполнившагося девятисотлістія со времени врещенія Россін. Ц. 20 в.
  - Лотоветь Осоктисть, покровитель Константина философа. 1887. Ц. 25 к.
  - Сва. **Людини**ла и Вичеславъ (Рѣчь) П. 30 к.
  - - Рус. церковь въ 25-летнее царствованіе Александра 2-го. Ц. 40 к.
- Олесниций А. А. Книга Притчей Соломоновыхъ в ся притики. Ц. 1 р.
  - Кинга Пъснь Пъсней и ся новъйшіе притики. 1882 г. Ц. 3 р.
  - CB. Земая (35 л. съ рыс.). Т. 1. Ц. 2 р. 50 п.; т. 2, Ц. 3 руб.
- Олекшиній М. А. Исторія правственности и правственних ученій. Ч.1-я. 1882 г. Ц. 2 р. 50 к. Ч. 2-я. Ц. 1 р. 50 к. Нравственный прогрессъ. Цёна 30 коп.

  - Курсь Педагогини (Руководство для женских виститутова и гимназій, для высшихъ курсовъ и для всёхъ занимающихся воспитаніемъ дътей). Выя. 1-й (теорія воспитанія), Ц. 1 р. 75 к.; вып. 2-й (теорія обученія), Ц. 1 р. 50 к.
- Ориателій О. С. Ученіе Шлейернахера о религія. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
  - — Возножно ли научное занатіє религіей? К. 1888 г. Ц. 25 к.
- Петровъ Н. И. Начало греко-болгарской распри и возрождения болгарской народиости. Ц. 70 к. съ пересылкою.
  - Описаніе рукописей церк.-археологич. музел. Вып. 2-й. 1877 г. Ц. 1 р. 50 к., вып. 3-й, 1879 г. Ц. 1 р. 75 к.
  - Историческій взглядь на взаниния отношенія нежду сербами и русскими въ образовании и литературъ. 1876 г. Ц. 60 к.

- Очерки исторіи украниской литературы XIX столітія. Ц. 3 р.
   Яекровскій О. Я. Разділеніе еврейскаго царства на царства іудейское и маранліское. 1885. Ц. 2 р. 25 к.
  - По поводу возраженій современной критики противъ существованія Моусеева закона ранке древийшихъ пророковъ-писателей (Ричь, произгесенная на годичномъ акта Кіев. Дух. Академін 15 окт. 1889 г.). Кіевъ. 1890 г. Ц. 30 к. съ перес.
- Пеневъ Н. Д. Тертулліанъ, его теорія христіанскаго знанія и основния начала его богословія, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к.
  - Ученіе двінадцати апостоловъ. Изданіе 2-е испр. Ц. 30 к.
  - Въра в ся отношение въ редигизному знанию, по учению Климента александрійскаго. Ц. 40 в. съ перес.
- Яссяткось Д. В. (Перев.) Несторій и Евтихій, ересіарки V в. Амедея Тверри Выл. 1, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к. Вып. 2, 1883. Ц. 1 р. 50 к.
- Пъниций В. О. Св. Григорій Дв.—его проповіди и гомилет. правила. Ц. 1 р.
  - Священникъ. Приготовленіе къ священству и жизнь священияка. Изд.
     4. 1891. Ц. 1 р. 50 к.
  - Служеніе священням въ качествъ духовнаго руководителя прихожавъ. Изд. 2-е. 1891 г. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к.
  - — Четыре слова о любостажанів. Ц. 20 к.
- Розовъ А. В. Христіанская Нубія. Ч. І. Источники для исторіи христіанства въ Нубін (историко-критическое и церковно-археологическое изслідованіе). Кієвъ. 1890 г. Ц. 3 р. съ перес.
- Сбориимъ изълекцій бывших наставниковъ Кіевской духовной Академіи: архим. Иннокентія, прот. Ив. М. Скворцова, П. С. Авсенева (архим. Өсөфана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 2 р. 50 к.
- Сильвестръ ен. Опытъ православнаго догматическаго богословія (съ историчизложеніемъ догматовъ). Т. 1-й (20 лл.), изд. 2-е, Ц. 1 р. 70 к. Т. 2-й (40 лл.). Изд. 2-е. Ц. 3 р. 30 к. Т. 3. Изд. 2-е. Ц. 3 р. с. Т. 4. Ц. 3 р. Т. 5. Ц. 3 р. с.
- Отвёть на предложенную староватоликами скену о Св. Дукъ. Ц. 75 к.
   Сиворцовъ И. Ив. Блаж. Августинъ, какъ психологъ. Ц. 1 р. 30 к. съ п. 1 р. 50 к.
  - Жизнь Інсуса Христа по свангеліямь в народнымь предавіямь (съ литографич. изображеніемь лика Спасителя). 1876 г. Ц. 2 р.
  - Философія отцовъ и учителей церкви (періодъ древнихъ апологетовъ христівиства). Ц. 1 р. 30 к., съ перес. 2 р.
- Смириовъ О. А. Богослужение христіанское со времени апостоловъ до четвертаго въка. 1876 г. Ц. 2 руб.
  - — Описаніе колленцін древнихъ русскихъ иконъ. 1883 г. Ц. 1 р.
  - — Происхождение и значение пр. Рождества Христова. Ц. 70 г.
- Чтенія въ Ц.-а. Обществъ при К. д. акад. В. 1-й. Ц. 1 р. 20 к.
- Щегелевъ Н. Яв. Призваніе Авраама и церковно-историческое значеніе этого событія. Цфна съ перес. 1 р. 20 к.

## ОТЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА

## "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ".

По соглашенію съ Императорскимъ Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ и съ соизволенія Его Императорсваго Высочества Августвишаго Предсвателя Общества, Государя Великаго Князя Сергія Александровича, въ книжкахъ приложеній въ "Русскому Паломнику" отнынъ будутъ печататься "Сообщенія Палестинскаго Общества", вслёдствіе чего матеріалъ для чтенія, сверхъ объщаннаго, увеличится на 20—24 листа.

Подписка на "Русскій Паломникь" продолжается. Годовая цина со встми приложеніями 6 р. Допускается разсрочка.

Адресъ редакція: Спб. Владинірскій проспектъ. 13.

Редавторъ-издатель А. И. Поповицкій.

#### ГЛАВА УШ.

Почему относительно свыта не сдълано добавленія: И созда Богъ, како это дълается обыкновенно относительно другихо твореній.

Что же значить это повторение относительно другихъ [твореній]? Развъ не указывается-ли тьиъ на то, что въ первый день, когда создань свъть, названіемъ этого свъта внушается намъ о созданіи духовной и разумной твари, въ природъ которой разумъются всъ святые Ангелы и Силы, и писатель, сказавши: бысть сотть, не сдёлаль потомъ повторенія о его сотворенім потому, что разумная тварь не познала сперва о своемъ образованіи, а потомъ уже образована, но имъла познание о томъ въ самомъ образования своемъ, т. е. чрезъ просвъщение Истины, стремясь въ воторой получила свою форму; тогда какъ остальныя визшія твари создаются табъ, что сначала являются въ познаніи разумной твари, а затемъ уже и въ своемъ роде? Отсюда, создание свъта сначала существуетъ въ Словъ Бога — въ идеъ (secundum rationem), по которой онъ потомъ созданъ, т. е. въ совъчной Отцу Премудрости, а затъмъ уже — въ самомъ созданін въ той природів, въ которой онъ сотворень: тамъ онъ не созданъ, а рожденъ, здъсь же онъ уже созданъ, потому что изъ безформенности получилъ форму; почему Богъ и сваваль: да будеть свыть, и бысть свыть, дабы то, что тамъ было въ Словъ, теперь явилось въ дъйствін. Между тыть, устроеніе неба сначала существовало въ Словъ Бога сообразно съ рожденною Премудростію, затемъ устроялось въ духовной твари, т. о. въ познаніи ангелокъ, согласно съ сотворенною въ нихъ мудростію, и навонецъ создано самое небо, дабы явилось уже самое сотворение неба въ его собственномъ родъ. Точно такъ же являлись и различеніе или виды воды ж

14

земли, природа деревъ и травъ, свътила небесныя, живыя твари, произведенныя изъ воды и земли.

И въ самомъ дълъ, ангелы видятъ чувственные предметы не твлесными только чувствами, какъ животныя: если даже они и пользуются вакимъ-либо подобнымъ органомъ, то спорве познаютъ имъ то, что внутренно знаютъ уже лучше въ самомъ Словъ Бога, которымъ просвъщаются, чтобы жить мудро, такъ бакъ они-то и суть тотъ свътъ, который созданъ прежде всего, если только подъ сотвореннымъ въ первый день свётомъ разумёть свётъ духовный. Поэтому, какъ идея (ratio), по которой создается тварь, существуеть въ Словъ Бога раньше созданія самой твари: такъ точно сначала является познаніе этой иден въ разумной твари, которая не помрачена гръхомъ, а потомъ уже — созданіе и самой твари. Ибо ангелы не усовершались, подобно намъ, въ пріобрътеніи мудрости, постигая невидимое Божіе чрезъ разомотрівніе сотвореннаго (Римі. І, 20), а съ самаго сотворенія своего наслаждаются святою вічностію я благоговъйнымъ соверцаніемъ Слова, и отсель, взирая на сотворенное съ точки зрвнія того, что видять внутренно, они вля одобряють двиствія справедливыя, или же осуждають грвхи.

И не удивительно, что своимъ святымъ Ангеламъ, получившимъ образованіе въ первомъ созданіи свъта, Богъ показывалъ то, что намъренъ былъ сотворить потомъ. Ибо они не знали бы разума Божія, если бы не открылъ имъ того Богъ. *Кто бо разумъ ума Господенъ; или кто со*сттика Ему бысть; или кто прежде даде Ему и воздастся ему; яко иза того и тъма и ва пема всяческая (Римл. XI, 34—36). Повтому ихъ наставлялъ Самъ Богъ, когда въ нихъ являлось познаніе о твари, которая должна была быть сотворена потомъ и которая наконецъ являлась въ своемъ родъ.

Отсюда, погда, по созданіи свёта, подъ воторымъ равумъется получившая образование отъ въчваго Свъта разумвая тварь, мы слышимъ о совдании прочихъ тварей слова: и рече Вого: да будето, то должны разумьть подъ симъ намвреніе Писанія обратить нашъ взоръ въ ввиности Слова А когда мы слышемъ слова: и бысть тако, то должны разумьть подъ симъ возникавшее въ разумной твари познаніе существующей въ Словъ Бога иден (ratio) .o созданім твари; такъ что эта послёдняя нёкоторымъ образомъ творится сначала въ той твари, которая вследствіе некотораго предварительнаго движенія въ самомъ Словъ Бога первая узнавала о созданіи твари. Когда, затёмъ, мы слышимъ поетореніе словъ: сотвори Бого, то подъ сямъ должны разунать уже появление самой твари въ своемъ рода. Наковецъ, вогда слышимъ слова: и видъ Бого, яко добро, долж-ны разумъть ихъ такъ, что Благости Божіей угодно сотворенное, -угодно, чтобы продолжало существовать по роду своему то, что угодно Ей было вызвать въ бытію, вогда Духъ Божій носился вверху воды.

#### ГЛАВА ІХ.

## О фигурп нева.

Спрашивають, обывновенно, и о томъ, вавую по нашимъ Писаніямъ форму надобно приписывать небу.— Многіє входять въ длинныя разсужденія о подобныхъ предметахъ, воторые нашими авторами съ гораздо большимъ благоразуміемъ опущены, кавъ безполезные для блаженной жизни и, что еще хуже,—теряютъ при этомъ драгоційное время, которое должно быть посвящаемо спасительнымъ предметамъ. Вавое, въ самомъ ділів, мні діло, со всіхъ-ли сторонъ небо, кавъ шаръ, окружаеть землю, занимающую центральнее місто въ системів міра, или же попрываеть ее съ одной верхней сторомы, навъ кругъ? Но такъ кавъ діло тутъ касается достовърности Писаній, то чтобы вто-вибудъ (какъ я не разъ уже на это указываль), не разумъя божественныхъ словесъ, но или встръчая въ нашихъ внигахъ, или же слыша изъ нихъ о подобныхъ предметахъ что-нибудь такое, что, по видимому, противоръчитъ сложившимся у него воззръніямъ, не сталъ считать совершенно безполезнымъ и все остальное въ ихъ увъщаніяхъ, или повъствованіяхъ, или пророчествахъ, надобно сказать вообще, что авторы наши имъли правильное познаніе о фигуръ неба, но Духу Божію, который говорилъ чрезъ нихъ, не угодно было, чтобы они учили людей о подобныхъ, безполезныхъ для спасенія, предметахъ.

Но, скажуть, какь же, вь самомъ деле, не булсть возэрвнію людей, приписывающих в небу фигуру шара; противоръчіемъ написанное въ нашихъ вингахъ: простираяй небо яко кожу (псал. 103, 2)? Пусть и будеть противоръчіемъ, если то, что говорять они, ложно, ибо изреченное божественнымъ авторитетомъ-скорве истино, чвиъ догадии, которыя строить человическая немощность. Но если бы неожиданно это свое воззрвніе они оказались въ состояніи оправдать такими объясненіями, которыя бы на его счеть не оставляди уже нивакого сомнёнія, въ такомъ случав мы должны поразать, что наше изречение о кожв ихъ возярвнію не противорічить, иначе оно станеть въ противорічніе съ самыми же нашими Писаніями, которыя въ другомъ мъстъ говорять, что небо простерто канъ шатеръ (Иса. XL, 22). И въ самомъ двив, что въ такой степени несходно и одно другому противоположно, какъ плоско протянутая кожа и дугообразно-закругленный шатерь? Но разъ эти два [ивста]. какъ тому и следуеть быть, необходимо понимать такъ, чтобы они одно съ другимъ были согласны и одно другому не противоръчнии: въ такомъ случав и паждое изъ нихъ не должно быть въ противорвчін съ упомянутыми воззрвніями (если бы неожиданно они овазались върными, опираясь на

Digitized by Google

несомивиное основаніе), по которымъ небо является со всёхъ сторонъ закругленнымъ на подобіе шара, если только, впрочемъ, можно доказать это.

И дъйствительно, наше сравнение [неба] съ шатромъ. принимаемое даже и буквально, не представляеть затрудненія для такъ, поторые называють небо шаромъ. Весьма въровтно, что о фигуръ неба Писаніе говорить сообразно съ тою его стороною, которая находится надъ нами. Отсюда, если небо не шаръ, то оно--- шатеръ съ одной только стороны, которою поврываеть землю, а если — шаръ, то — шатеръ со всвхъ сторонъ. Но о кожв свазанное примирить не только съ шаромъ, что, можетъ быть, составляетъ только человъческое изпышление, но даже и съ нашимъ шатромъ, трудиве. Какъ настоящее изречение я понимаю аллегорически, это содержится въ тринадцатой внигв моей Испооподи 1). Такъ-ли, какъ я тамъ изъяснить, или какъ-нибудь нначе надобно понимать небо простертое, какъ кожа, -- въ настоящемъ случав, въ виду строгихъ и прайнихъ почита. телей бупвального начасненія, я говорю о томъ, что, полагаю, доступно чувствамъ всякаго: можетъ быть, можно понимать то и другое, т. е. п вожу и шатеръ, и иносказательно, но вопросъ въ томъ, какъ можно понимать то и другое буквально. Но если шатеръ называется правильно не только изогнутымъ (по своей поверхности), а и плоскимъ, то въ свою очередь и кожа бываетъ простерта не только ровною поверхностью, но и завругленнымъ изгибомъ. Ибо и ибхъ, и пузырь суть тоже кожа.

#### глава Х.

## О движеніи неба.

Нъкоторые изъ братій предлагають вопросъ даже о движенім неба, допытываясь, стоить-ли оно неподвижно, или



<sup>1)</sup> Lib. XIII, cap. 13.

движется. Если, говорять, оно движется, то какъ будстъ твердію? А если стоить неподвижно, то какинь образомь звъзды, на немъ, какъ думають, утвержденныя, совершають круговое движение съ востока на западъ, при чемъ септентріоны 1) описывають вратчайшіе вруги около полюса; такъ что небо, если существуеть другой, скрытый отъ насъ по другую его сторону, полюсь, вращается, очевидно, на подобіе шара, а если нътъ другого полюса, на подобіе пруга? — На это я отвъчу, что для правильнаго пониманія, такъ-ли все это, или не такъ, произведено множество изследованій **ЛЮДЬМИ ТРУДОЛЮБИВЫМИ И СЪ ТОНКИМЪ УМОМЪ; ВХОДИТЬ ВЪ** разсмотрвніе подобныхъ вопросовъ у меня теперь ніть времени, да не должно его быть и у твхъ, которыхъ мы хотимъ наставить въ видахъ собственного ихъ спасенія и потребной пользы нашей святой церкви. Пусть только знають они, что какъ название тверди не ведеть насъ необходимо въ мысли, что небо стоитъ неподвижно (ибо твердь назызается твердью, можно думать, не по причинъ неподвижности, а по причинъ твердости, въ виду-ли своей собственной твердости или же потому, что служить предвломъ, разграничивающимъ высщія воды отъ низшихъ), такъ, съ другой стороны, и движение свътиль не мъшаеть намъ признать неподвижность неба, если только истина убъдить насъ, что оно стоитъ неподвижно. Ибо и тв сами, которые весьма тщательно и безраздёльно ванимались изследованіемъ этого вопроса, пришли въ заплюченію, что если бы даже небо оставалось неподвижнымъ, а вращались одни только свътила. то и тогда могдо бы происходить все, что наблюдается и отврывается въ обращения свътилъ.

<sup>1)</sup> Семь звъздъ Большой Медвъдицы, расположенныя, по астрономическимъ представленіямъ древнихъ, на небъ у съвернаго полюса.



#### ГЛАВА ХІ.

### O 9 u 10 cmuxaxe Bumia.

И рече Бога: да соберется вода, яже подъ небесемь, во собрание едино и да явится суща: и бысть тако. И собрася вода, яже подъ небесемь, въ собрание едино, и явися суша. И нарече Бого сушу землю и собранія водо нарече моря. И видъ Бого, яко добро. — Объ этомъ дъйствін Божіемъ, по поводу, впрочемъ, изследованія другого предмета, ны достаточно сказали въ первой книгв 1). Поэтому здёсь запътимъ только вкратцъ, что кого не занимаетъ вопросъ, вогда именно сотворенъ самый видъ воды и земли, тотъ пусть думаеть такъ, что въ этотъ день произведено только раздъление этихъ двухъ низшихъ стихий. Кого же занимаютъ вопросы, почему свъть и небо сотворены во дни, тогда какъ земля и вода созданы вив и раньше всякихъ дней, и почему первые по слову божію: да будеть сотворены, а посавднія, по слову Божію, только раздвлены, а не сотворены, тоть пусть при помощи здравой въры разумъеть то, что Писаніе говорить еще до начала дней: земля же бъ невидима и неустроена, внушая тъмъ, какого реда сотворена была Богомъ земля, о которой раньше сказано: ез началь Вого сотпори небо и землю. Это именно безобразіе тілесной матерін Писаніе и имъстъ въ виду обозначить вышеприведенными словами, давая ему [теперь], вывсто болве темнаго, болве употребительное название. Пусть, однако, человъкъ несообразительный не подумаеть, что Писаніе, разділяя матерію и форму словами, разділяеть ихъ и по времени, вакъ бы такъ, что раньше сотворена матерія, а потомъ уже, чрезъ нъкоторый промежутокъ времени, придана ей форма. Ту и другую Богь сотвориль одновременно и произвель матерію уже сформированную, и только безобразіе этой матерін, какъ и сказаль, Писаніе обозначаеть [теперь] употре-



<sup>&#</sup>x27;) См. выше, кн. I, гл. XII и XIII.

бительнымъ названіемъ земли или воды. Ибо земля и вода даже и съ своини свойствами, какъ ны ихъ наблюдаемъ, гораздо ближе, по своей повреждаемости, въ безобразію, чъть небесныя тъла. И такъ какъ все, что въ матерія нивло форму, исчислениемъ дней отчисляется отъ безобразнаго и изъ этой [отчисленной] телесной матерін, какъ разсвазано выше [бытописателемъ], сотворено небо, видъ котораго сильно отличенъ отъ земнаго: то остававшееся, послъ того, въ матерія для образованія въ назшей области вещей [Писаніе] не захотвло уже вилючать въ порядовъ сотворенныхъ вещей слевами: да будеть, потому что, при оставшемся безобразін, оне не могло уже получить такого вида, вакой получило небо, а низшій, непрочный и близкій въ безобразію. Отсюдя, при произнесеніи словъ: да соберется вода... и да явится суща, эти двъ стяхін получили свой, намъ хорошо извъстные и наблюдаемые нами, виды, вода подвижный, а земля-неподвижный; поэтому и сказано о первой да соберется, а о последней да явится, такъ вакъ вода-быстро текущая, а земля-твердо неподвижная стихія.

#### ГЛАВА XII.

## 062 11, 12 и 13 стихах Бытія.

И рече Бого: да прорастить земля были травное, стющее стя по роду и по подобію, и древо плодовитоє, творящее плодо, ему же стя его во немо по роду на земли: и бысть тако. И изнесе земля быліе травное стющее стя по роду и по подобію, и древо плодовитоє, творящее плодо, ему же стя его во немо по роду на земли. И видь Бого, яко добро. И бысть вечеро и бысть утродень третій.—Здось приточанія заслуживаеть это ограниченіе бытописателя: травы и деревья суть творенія отличныя оть вида воды и земли, табь что не могли уже считаться во этихь стихіяхь, поэтому о нихь особо моречено Вогомь, чтобы они вышли изь земли, и особо же свазано о нихь обычное: и бысть тако,—повторено потомь, что

Digitized by Google

они тавъ и произошли, и особо сдълано о нихъ указаніе, что *видю Воег, яко добро*; однако, бытописатель отнесъ и ихъ къ тому же дню, потому что своими корнами они соединены и связаны съ землею.

#### ГЛАВА ХІІІ.

0 14 и 15 стихах Бытія. — Почему свътила сотворены въ четвертый день.

И рече Богг: да будуть свътила на тверди небесный осоющати землю, въ начало двя и ночи, и разлучати между днемь и между нощію и да будуть во знаменія, и во времена, и во дни, и вълъта. И да будуть въ простиение на тверди небесный, яко свытити по земли: и бысть тако. И сотвори Богг два свытила великая: свытило великое въ начала дне и свътило меншее въ начала нощи, и эвпэды. И положи я Богг на тверди небесный, яко свътити на землю и владъти днемъ и нощію и разлучати между свътоме и между тьмою: и видъ Боге, яко добро. И бысть вечерг и бысть утро день четвертый.— Въ этомъ четвертомъ див изследования заслуживаетъ вопросъ, почему избранъ такой распорядокъ, что земля и вода сотворевы и раздвлены между собою, а земля произрастила быліе травное раньше, чвиъ явились на небъ свътила. Не можемъ свазать, чтобы [сватила] въ этомъ случав избраны были, вавъ нвито такое, чвиъ вносилось бы въ рядъ дней такое разнообравіе, чтобы вонецъ и средина вхъ являлись въ наибольшей прасоть (а въ семи дняхъ четвертый день-средній), — не можемъ потому, что въ седьмой день не создано никакой твари. Развъ, можетъ быть, покою седьмаго дня всего болве соотвътствуеть свъть перваго, такъ что, при соотвътствін крайнихъ преділовъ, и получается упомянутая гармонія, когда въ средина выступають небесныя сватила? Но если нервый день соответствуеть седьмому, въ такомъ случав второй должень соответствовать шестому. А что же схеднаго твердь небесная виветь съ человакомъ, созданнымъ по образу Божію? Развів то, что небо занимаеть всю выс-

Digitized by Google

шую часть міра, а человіку предоставлена власть господствовать надъ всею низшею? Но что же сказать о животныхъ и звіряхъ, которыхъ, въ нівкоторомъ родів, произвела земля въ шестой день, —какое у нихъ возможно сходство съ небомъ?

А можеть быть, [туть возможно скорве такое объясненіе:] такъ какъ подъ именемъ свёта разумёстся впервые сотворенное образованіе духовной твари, то следовало, чтобы создана была и твлесная тварь, т. е. нашъ видимый міръ, который и сотворенъ въ два [следующіе] дня по причине двухъ наибольшихъ половинъ, изъ воихъ состоитъ вселенная (почему и сама духовная и телесная тварь, вивств взятая, часто называется небомъ и землею); такъ что обдасть воздуха своимъ наибодъе бурнымъ слоемъ относится въ венной половинъ, потому что вслъдствіе влажныхъ испареній воздухъ здісь становится плотнымъ тівломъ, тогда какъ болво спокойнымъ слоемъ, гдв не можетъ быть уже движенія вітровъ и бурь, онъ принадлежить небесной половинъ. А разъ образована была такая совонупность тълесной массы, вся находящаяся въ томъ одномъ мъсть, гдъ помъщень міръ, следовало, чтобы внутри она наполнилась частями, которыя бы свойственными важдой движеними перемъщались съ одного мъста на другое. Къ этому порядку не могутъ относиться травы и деревья, потому что своими ворнями они привръплены въ землъ, и хотя при своемъ роств испытывають движение соковь, однако сами не обладають способностью передвиженія съ міста на місто, а гдів прикрвилены, танъ и питаются и выростають, всявдствіе чего принадлежать больше въ самой землю, чемъ въ разряду существъ, которыя движутся въ водъ и на вемль. А тавъ бавъ образованию видимаго міра, т. е. неба и земли, посвящены два [первые] дня, то для тахъ движущихся и видимыхъ частей, которыя, потомъ, творятся внутри міра, отведены остальные три дня. И такъ какъ, при этомъ, небо

и сотворено раньше, и раньше украшено этого рода частами, то въ четвертый день и являются свётила, которыя бы, сіяя надъ землею, вийстё съ тёмъ освёщали и низшую область, чтобы ея обитатели не оставались въ темнотъ. Отсюда, въ виду того, что слабыя тъла обитателей низшей области возстановляются смёняющямъ движеніе покоемъ, и устроено такъ, чтобы, при вруговращеніяхъ солица, они пользовались свёною дня и ночи, въ видахъ смёны бодрствованія сномъ, и чтобы, при этомъ, и самая ночь не оставалась безъ украшенія, а свётомъ луны и звёздъ поддерживала бодрость въ людяхъ, которымъ весьма часто приходится работать ночью, и служила въ благобытію яёкоторыхъ животныхъ, которыя не выносять солнечнаго свёта.

#### ГЛАВА ХІУ.

Какимъ образомъ свътила служать въ знаменія, и во времена, и во дни и въ лъта.

Что касается словъ: и да будута во знаменія, и во времена, и во дни и во лъта, то для вого не очевидно, вавъ темно для пониманія, что время началось съ четвертаго дня, вакъ будто три предыдущіе дня могли проходить безъ времень? Вто въ состояни представить себъ, какимъ образомъ проходили эти три дня раньше, чвит наступило время, которое, накъ говорится здёсь, началось съ четвертаго дня, да и проходили-ли? Развъ не прилагается-ли въ этомъ случав вазваніе дня въ виду сотворенной вещи, а названіе ночивъ отсутствію вида; такъ что ночью названа еще не получившан обравованія и вида матерія, изъ которой должны были получить образованіе дальнівйшіе предметы, какъ дійствительно и можно въ вещахъ, получившихъ образованіе, усматривать безобразіе матеріи въ самой ихъ изміняемости, мбо матерія не можеть различаться ни по пространству, вакъ начто болье отдаленное, ни по времени, какъ начто предшествующее? А можеть быть, ночью названа самая измвняемость въ самыхъ уже предметахъ сотворенныхъ и по-



лучившихъ образованіе, т. е., какъ выразился бы я, везможность изибняться, такъ какъ сотвореннымъ предметимъ свойственно изибняться, хотя бы они и не изибнялись? Вечеръ же и утро [названы такъ] не въ смыслѣ прощедшаго и наступающаго времени, а въ смыслѣ предѣла, которымъ указывается, до коихъ поръ простираются свойствечныя такой или иной природъ границы и откуда начинаются границы другой слѣдующей природы; а можетъ быть, надобно искать какого-нибудь другаго еще смысла этихъ словъ.

Кто опять пронивнеть въ смысль словъ: и да будута во энименія, и пойметь, навія туть разумівются знаменія? Во вскомъ случать, ръчь здъсь не о тъхъ знаменіяхъ, наблюдать воторыя - дъло пустое, а, безъ сомивнія, о знаменіяхъ, которыя полезны и необходимы въ быть настоящей жизни,воторыя наблюдаются или морявами при вораблеплаваніи, или же всвии вообще людьми съ цвлію предугадать состояніе температуры весною и зимою, літомъ и осенью. Съ другой стороны, и подъ временами, которыя тутъ поставляются въ зависимости отъ звъздъ, разумъется не продолжительность времени, а перемъна состояній температуры. Ибо если и раньше созданія свётиль существовало какоенибудь телесное-ин или духовное движеніе, такъ что изъ области ожидаемого будущого пъчто чрезъ настоящее переходило въ прошедшее, движение это не могло быть безъ времени. А вто можетъ отрицать, что подобное движение началось только съ появленіемъ свётняъ? Но часы, дни и годы въ томъ опредвленномъ смыслв, въ какомъ мы ихъ знаемъ, получили свое начало отъ движенія светиль. Отсюда, если времена мы будемъ понимать въ этомъ именно смыслв. т. е. вавъ извъстные моменты [времени], опредъляеные нами по часамъ, или же хорошо намъ извъстные по небу, когда солнце поднимается съ востока до полуденнаго зенита, а отсюда спускается, потомъ, къ западу, чтобы всявдъ за закатомъ солнца могла съ востока же взойти или луна или

вакая-нибудь другая планета, которая, достигая срединной высоты неба, указываеть средену ночи, а когда, съ воскодомъ солица, готова закатиться, наступаеть утро: то днями будуть полныя пруговращения солнца съ востока на востокъ, а годами — или обывновонныя вруговращенія солица, которыя оно совершаеть возвращаясь не на востокъ, что оно двлаеть ежедневно, а къ тъмъ же самымъ мъстамъ созвъздій 1), что совершается только по истечени трехъ сотъ шестидесяти пяти дней и щести часовъ (т. е. четверти полнаго дня; эта часть, взятая четыре раза, поставляеть въ необходимость [чрезъ три года въ четвертому] прибавлять полный день, что у римлянъ называется bissextum 2), или же болье прододжительные и болве серытые оть насъ годы, такъ какъ отъ вруговращенія другихъ планеть являются, говорать, болъе продолжительные годы. Итакъ, если времена, дни и годы понимать такимъ именно образомъ, то всякій, безъ сомивнія, согласится, что они опредвляются планетами и свътнания. Ибо слова: да будуть вы знаменія, и во времена, и во дни и въ люта поставлены такъ, что неизвъстно. ко всвыъ-ли планетамъ они относятся, или же зваменія и времена относятся къ другимъ планетамъ, а дин и годытолько въ одному соляцу.

#### ГЛАВА ХУ.

## Какою сотворена луна.

Многіе входять въ пространныя словопренія и о томъ, какою сотворена луна; и если бы только оставались при этихъ словопреніяхъ, а не стремились учить! Луна, говорять, сотворена полною, потому что не прилично было Богу создать что-нибудь въ звъздахъ несовершеннымъ въ тотъ день,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По-греч. вісовейтос, у насъ високось.



<sup>1)</sup> Разумъются знаки зодівка, которые у древних называлясь доможи планеть. См. І. Дамаскина «Точное изложеніе православныя въры». Москва, 1844, стр. 74.

въ который, какъ написоно, были сотворены звъзды. Но если такъ, возражаютъ другіе, стало быть — луна создана въ фазъ перваго, а не четырнадцатаго дня, потому что вто же начинаетъ считать подобнымъ образомъ? - Я, съ своей стороны, стою на срединъ, не утверждая ни того, ни другого, и прямо говорю, что въ начальной-ли фазъ, или же полною сотворена Богомъ дуна, она сотворена Имъ совершенною. Богъ есть творецъ и зимдитель природъ. А все, что только камдая природа, въ силу естественнаго развитія, въ соотвётственное время изъ себя производить и выявляеть, все это въ спрытомъ видъ она содержитъ въ себъ и раньше, понечно, не по фигуръ и массъ, а по идеъ природы. Развъ назовемъ мы дерево, не имъющее яблоковъ и обнаженное отъ листьевъ зимою, несовершеннымъ, или развъ несовершенна была его природа въ то свое раннее время, когда еще не приносила плодовъ? Тоже самое надобно свазать не только о деревъ, но и о съмени, которое въ скрытомъ видъ заключаетъ въ себъ все, что съ теченісмъ времени производитъ. Да если бы даже и сказать, что Богь сотвориль начто несовершеннымъ и, потомъ, усовершенствовалъ, какого порицанія заслуживаетъ подобное мивніе? Справедливаго порицанія заслуживало бы только такое мавніе, если бы сказать, что начатое Богомъ приведено въ совершенство другимъ.

Зачвиъ же люди забивають себв голову темными вопросами на счетъ луны, не допытываясь, однако, какою создаль Богъ землю, когда въ началв сотвориль небо и землю, хотя земля была невиднма и не устроена и только въ третій день получила свой видъ и устройство? Или, если сказанное о землв они понимають за сказанное не въ смыслв преемственности времени, такъ какъ Богъ матерію сотворилъ одновременно съ вещами, а въ смыслв преемственности повъствованія, то почему же здісь, хотя этотъ предметь мы можемъ видіть своими глазами, они опускають изъ виду, что луна имбеть цільное и совершенно круглое тілью даже и тогда, когда, или только-что начиная, или

Digitized by Google

переставан свътить для земли, оно свътитоя въ видъ ротовъ? Если же свъть ен возростаеть, достигаеть и подноты или умаляется, то измъняется не само свътило, а то, что отъ него возжигается; съ другой стороны, если луна свътить всегда одною стороною своего сфероида, но, поворачивая эту сторону въ землъ, пока не обратить ен всей (что нровсходить съ нерваго по четырнадцатее чнсло), но видимому возростаеть, то она полная всегда, но для обитателей земли не всегда кажется такою. Тоже самое происходить съ нею, если она освъщается и лучами солнца. Именно, когда луна налодится въ самомъ блязкомъ разстояніи отъ солнца, она является только въ видъ роговъ, такъ какъ остальная ен часть, освъщаемая въ видъ полнаго вруга, можетъ быть видна для земли только тогда, когда луна стоитъ противъ солнца, т. е. такъ, чтобы для земли видно было все, что въ ней освъщается.

Есть, впрочемъ, и тавіе, которые говорять, что, по вхъ мявню, дуна сотворена четырнадцатидневною не потому, что должна быть названа полною при сотвореніи, но потому, что въ божественномъ Писаніи мы читаемъ: луну [Богъ] сотвориль ез начала нощи, а въ началв ночи дуна бываеть видна тогда, когда бываеть полною; въ другое же время—до полнолунія она начинаеть быть видна даже и днемъ, а въ теченіе ночи—твиъ продолжительные, чыть болые умаляется. Но тоть, кто подъ началомъ ночи разумыеть начальствованіе (на такое значеніе скорые указываеть и греческое слово фрху, а въ псалмахъ и еще ясные сказано: солице во область дне, луну и зепады во область пощи, пс. 135, 8. 9), не имыеть надобности считать съ четырнадцатаго чесла и думать, что луна сотворена не въ начальной фазъ.

#### ГЛАВА ХУІ.

Одинаковыме-ли свътоме свътяте свътила.

Допытываются, обывновенно, и на счеть того, одинавовымъ-ли свътомъ свътять видимыя нами небесныя свътила, т. е. солице, луна и звъзды, или же въ нашихъ гла-

Digitized by Google

захъ являются болъе или менъе съ различною степенью овъта, потому что находятся въ различныхъ отъ земли разстояніяхъ? И притомъ на счеть дуны эти совопросники не сомниваются, что она свитить меньшимъ свитомъ, чимъ солнце, которымъ, какъ они утверждаютъ, она и освъщается. О звіздахъ же отваживаются говорить такъ, что многія изъ нихъ или равны солнцу, или даже больше него, хоти, находась дальше солнца, онв кажутся меньше него. - Что касается насъ, то намъ, можетъ быть, можно ограничиться тъмъ, что, какъ бы тамъ ни было дъло, свътила созданы Художенкомъ - Богомъ, хогя, впрочемъ, мы должны держаться свазавнаго апостольскимъ авторитетомъ: ина слава солнцу, и ина слава лунь, и ина слава звъздамъ: звъзда бо отъ звияды разиствуеть во слави (1 Корин XV, 41). Но такъ кавъ, не прекословя Апостолу, намъ могутъ сказать на это, что звъзды, дъйствительно, различаются между собою въ славъ, но только для глазъ жителей земли, или что табъ вавъ Апостоль оти слова сказаль для сравнения съ воскресшими, которые, безъ сомевнія, не будуть для глазъ мными и иными сами въ себъ, а звъзды хотя и различаются между собою въ славъ, но при этомъ нъкоторыи изъ нахъ еще и больше солнца: то пусть смотрать сами, важимъ образомъ приписывають они солнцу такое огромное преимущество, что своими дучами оно, по ихъ словамъ, привленаетъ и отталкиваетъ ивкоторыя звъзды, и притомъ звъзды главныя, -ально предъ остальными? Неправдоподобно, чтобы сила его лучей ногла преодолъвать ввъзды большія и даже равныя. Или если, какъ они утверждають, существують звёзды выше знавовь [зодіака] и больше септентріоновъ, - такія звізды, которыя не испытывають уже подобнаго вліянія со стороны солнца, то почему же большее почитание они воздають звиздамъ, проходящимъ чрезъ эти знаки? Почему называють ихъ госпожани знаковъ?

### CAOBO

#### ОБЪ **ИСТИРНОМЪ И ЛОЖНОМЪ** ЗЛУ НЕПРОТИВЛЕНИИ <sup>1</sup>).

(По поводу превратнаго толкованія на Мато. 5, 39, въ ученік графа Л. Толстого)-

Аще злы глаголах, свидительствуй о злы; аще ли добры, что Мя біеши (Іоани. 18, 23).

На этихъ словахъ изъ евангельской исторіи страданій Богочеловъва мы останавливаемся для вынъшняго назиданія потому, что въ нихъ дается отвётъ на то суемудрое ученіе, въ наши дни явивщееся и возбуждающее многіе толки, по которому сущность христіанства состоить въ полномъ и совершенномъ непротивлении или непротиводъйствии злу, господствующему въ міръ. Жизнь истинно-христіанская, говорить новый лжеучитель, авторъ новаго лжеименнаго евангелія и новой лжениенно-христіанской въры, есть не что иное, какъ всегдащняя уступчивость всавимъ злымъ внёшнимъ давленіямъ, уступчивость до такой стецени подная, что при ней невозможны въ христіанскомъ обществъ никакіе суды, никакія отправленія человіческаго правосудія (ибо-де всявій преступневъ противъ закона есть то зло, которому не должно противиться), до такой степени полная, что еслибы врагъ пришель на отечество христіанина и порабощаль его, христіа-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Произнесено въ Кієво-Братскомъ храмѣ, при восноминанія страдній Христовихь, на нассія, въ пятокъ второй неділи великаго поста (28 февр., 1892 г.).

Труды К'ев. дух. Акад. Т. 1. 1892 г.

нист долж (въ рагнод) шно смотрёть на это, поставляя грёхомъ для себя гозстать на защиту отечества отъ враговъ внутреннихъ или внёшнихъ. Христіанинъ, говорить онъ, изъ самаго слова Божія научается, что противоборство обуревающимъ его враждебнымъ силамъ безполезно для его духовной жизни, что призваніе человёка—безъ сопротивленія идти по течевію влеиущихъ его обстоятельствъ, что иначе это не можетъ и быть, и что ничего другого отъ него и не требуется.

Чтобы подобное ученіе фатализма могло среди насъ возвысить голось, нужно, чтобы такое или иное основание для него было въ общемъ нашемъ нравственномъ настроенів. Мы разумвемъ то упавшее настроеніе духа, настроеніе небреженія о своей духовной жизни, унынія, разочарованія міромъ, недовърія въ его премудрому божественному управленію, въ благимъ цёлямъ направленному, -- ваковое настроеніе замівчает. ся во многихъ свътскихъ литературныхъ произведеніяхъ, въ противоположность другому, возбужденному настроенію къ такъ называемой борьбъ за существованіе, начертанной па знамени другихъ. Есть связь между тёмъ ученіемъ новой науки, по которому въ основъ всего міроваго бытія и человъческой исторіи лежить законъ непрестанной борьбы за существованіе, и противоположнымъ ему ученіемъ "непротивленія". Иные нетерпівливые мірскіе борцы, потерпівь такую или иную неудачу въ томъ, что они считали задачею своей личной борьбы за существованіе, переходять въ лагерь "непротивленія", т. е. капризно отстраняются отъ своей дальнейшей деятельности, отъ того труда, къ которому они призваны по своему положенію въ обществі, оправдываясь тёмъ ученіемъ, что въ мірё фатально госполствують злыя силы, которымъ нельзя противустоять, что ониде старались, дълали все возможное и въ завлюченіе пришли въ убъжденію, что всё труды человёка безполезны и не нужны. И это безжизненное ученіе людей, упавшихъ и извёрившихся, новый лжеучитель, появившійся среди православнаго народа, кладеть въ основание всего своего лженменнаго еван-

Digitized by Google

гелія, и приглашаеть всёхъ людей, еще бодрствующихъ и блюдущихъ свою духовную стражу жизни, успоконться на возглавін совершеннаго непротивленія всёмъ злымъ и враждебнымъ силамъ, стоящимъ на пути благоустроенія религіознаго, общественнаго и частнаго. Это-де и есть заповёдь евангельская.

Нечего сказать, легый изобрётень способъ стяжать спасеніе и небесное царствіе! Отрёшиться отъ всёхъ условій, какія налагаеть на человіка его духовно-правственная природа и его христіанское призваніе, не знать никакихъ обязанностей, ни семейныхъ (потому что, нужно прибавить, семейства этоть новый мудрець не признасть), ни общественныхъ (потому что и общества, въ смыслё благоустроеннаго государства, онъ точно также не признасть), ни церковныхъ (потому что и церкви христіанской и всего ея догматическаго и правственнаго ученія онъ опять таки и всего болёе не признасть), и надёяться этимъ загражденіемъ своей духовной жизни во всёхъ ея проявленіяхъ снискать вёнецъ истиннаго ревнителя христіанства и его новаго апостола!...

Вотъ до вакихъ превратныхъ ученій можетъ довести человъка недовъріе въ святой православной Цервви, въ ея изложенію догматовъ христіанской въры и правилъ нравственности! Новые лжеучители обывновенно говорятъ: "мы—не дъти; мы и сами, безъ всакаго руководства церкви, съумъемъ понять слово Божіе и извлечь изъ него всъ божественныя заповъди". Берутъ въ руки слово Божіе. И что же выходитъ? Именно, вавъ дъти, они останавливаются на первой яркой точкъ слова Божія, о которой они теперь только съ удивленіемъ узнали, и въ своемъ легкомысліи начинаютъ думать, что въ этой точкъ они разомъ нровръли всю глубину божественнаго ученія, что дальше идти некуда. Имъ дъла нътъ до всего остального объема слова Божія, имъ дъла нътъ до всего остального объема слова Божія, имъ дъла нътъ до того, что жизнь христіания, какъ и жизнь всякаго человъка, слагается изъ многочисленныхъ и разнородныхъ отношеній, что для всъхъ этихъ

Digitized by 34 50gle

отношеній заботливо указаны словомъ Божінмъ соотв'єтственным правила, и что эти правила не стоятъ каждое само по себъ, но имъютъ извъстное взаимоотношение, образуя собою полную и совершенную систему христіанскаго віроученія и правоученія. Встрётивъ на первыхъ страницахъ перваго евангелів слова Христа Спасителя: не противитися злу, авторълженменной вёры возмниль, что въ этихъ словахъ онъ разомъ понялъ всю сущность христіанства, которая-де досель скрывалась для него подъ перковными определеніями, и что онъ имъетъ право понимать ихъ согласно своему правственному настроенію и ввусу. Между тімь, вто же не знасть того, что для яснаго уразумінія предмета нужно всестороннее его равсмотреніе? Следовательно, и для яснаго уразуменія ученія Господа Інсуса Христа нужно принять во вниманіе все, что Онъ изрекъ въ назидание человъческому роду. Если вы вырвете изъ цълаго большаго зданія нъсколько кампей и сложите ихъ по собственному усмотренію, то разве этимъ вы дадите понятіе о достоинствъ зданія? И развъ это можно назвать разсмотреніемъ и изученіемъ даже съ простой школьной точки эрвнія? Нёть, чтобы опівнять зданіе, нужно иміть предъ глазами весь его составъ, и притомъ не иначе, какъ въ единствъ предначертаннаго художникомъ плана. Въ тавомъ единствъ и цълостности излагаетъ учение слова Божия св. церковь въ своихъ символахъ вёры и нравственности. Не вакое-либо иное учение лежить въ основании православной цервви, а тоже учение апостоль и пророкь, сущу краеугольну самому Іисусу Христу. Но въ символахъ цервви излагается не одна какая-либо сторона божественнаго ученія, не одна только часть его, но все это ученіе, во всей его сововупности. Ни одно божественное СЛОВО Спасителя не оставлено церковью безъ вниманія въ ея систематизаціи христіанскаго въроученія. Не нужно забывать и того, что систематизація ученія, заключающагося въ словъ Божіемъ, вакъ ученія сверхъестественнаго, есть діло трудное и даже не выполнимое простыми пріемами человіческой мысли, и что церковь въ этомъ ділі внимала внушеніямъ того же Св. Духа, изглаголавшаго слово Божіе и поныні пребывающаго въ ней своею благодатію, и что, поэтому, вні церкви не можеть и быть правильнаго уразумінія Слова Божія. Тавимъ образомъ, превратныя толкованія въ области віроученія проистекають не только оть того, что за діло віроучительства берутся люди, не знающіє слова Божія во всей его широті, но сще болів оть того, что эти люди про-извольно удаляются отъ источника благодати св. Духа, которая одна только довліветь для вразумленія человіна о непостижимыхъ тайнахъ слова Божія.

Аще добрь глаголах, что Мя біеши? говорить Інсусь Христосъ безвинно ударившему Его слугв іудейскаго первосвященника. Уже этими словами, сказанными въ присутствіи всего іудейскаго сонмищя, Інсусъ Христосъ ясно дветъ разумъть, что какъ Его земная жизнь и дъятельность не состояла въ одномъ пассивномъ непротиводъйствіи всёмъ многочисленнымъ, явнымъ и тайнымъ, вражескимъ нападеніямъ на Него, но была именно живымъ верномъ, развитіе котораго покрыло всв концы міра; такъ и жизнь каждаго последователя Інсуса Христа не должна ограничиваться однимъ пассивнымъ непротивленіемъ всему, что стоить на его пути, злое и враждебное, но должна быть жизнію д'вательною попреимуществу, твердо направленною къ своей определенной цели. Ибо въ лице своихъ последователей христіанство призвано победить весь мірт, побъдить дъйствительною и въчною духовною побъдою, а не тою приврачною минутною победою, о венцахъ которой мечтають діятели другого невірующаго лагеря, противустоящаго непротивленію, лагеря такъ называемой житейской борьбы за существованіе. Какъ эта стихійная брань за земное существованіе, такъ и то стихійное непротивленіе злу и бездійствіе тамъ, гдв потребна человіческая діятельность, не могуть найти для себя оправданія въ слові Божіемъ. И трудно

Digitized by Google

скавать, что далже отстоить оть всего духа ученія Інсуса Христа, -- стихійная ли борьба за вемное существованіе или бездъйствіе и непротивленіе злу, понимаемое въ смыслѣ новаго лжеученія. При всей своей противоположности, онв имвють то общее между собою, что вакъ мірская борьба ва существованіе на дёлё обывновенно оказывается борьбою не противъ зла, господствующаго въ мірів, а скоріве въ союзів съ зломъ и противъ всего добраго, такъ и непротивление злу, понятое въ смысле новой мудрости века, иметь въ виду вовсе не то вло, которое могло бы требовать отъ христіанина уступчивости и непротиводъйствія, а именно то зло, для борьбы съ которымъ христіанинъ прежде всего призванъ. Такимъ образомъ и борьба за существование и непротивление злу окавываются прямымъ противленіемъ воль Божіей и гръхотворною борьбою.--Не первый разъ мы наблюдаемъ подобное явленіе въ исторіи невърующей мысли: человъку кажется, что истинный законъ бытія и раскрываеть онъ разгадываетъ дверь въ золотой въкъ народной жизни, между тъмъ какъ онъ только прокладываетъ новые пути граху и беззаконію и толкаеть въ бездну погибели своихъ довърчивыхъ послъдователей.

Такъ какъ не всякая борьба и не всякое непротивленіе злу равно приличествують христіанину, то слово Божіе учить его, прежде всего, разсуждать и искушать различныя обстоятельства и положенія, въ которыхъ онъ бываетъ поставленъ, чтобы яснѣе представлять себѣ свой христіанскій кругъ дѣятельности.

Вывають обстоятельства, лично насъ только насающіяся, въ которыхъ страдающею стороною являемся только мы сами, и бывають обстоятельства, въ которыхъ привмѣшиваются интересы другихъ, нашихъ ближнихъ, которые интересы, по ученію слова Божія, человѣкъ долженъ ставить выше своихъ личныхъ интересовъ. Для себя лично христіанинъ не долженъ увлекаться такъ называемою житейскою борьбою за существо-

ваніе, не долженъ противиться проистекающему отсюда съ вакой бы то ни было стороны влу. Нынё мы повсюду видимъ, что люди, именующіе себя христівнами, но не усвоившіе себъ началъ христіанской нравственности, по выраженію апостола, стихіями міра порабощенные, стараются жить одинь на счеть другого. Одинъ пріобрътаетъ настолько, насколько теряетъ другой. Одинъ выигрываетъ именно то, что проигрываетъ другой. Каждому хочется столенуть съ дороги другого, чтобы овладёть его положеніемъ и основать свой житейскій успёхъ на чужой безуспешности и слабости. Словомъ, наждый ведетъ себя какъ ратоборецъ, для котораго полемъ битвы служатъ всв житейскія отношенія, а враждебною стороною его собственные ближніе, къ которымъ онъ не хочеть знать другихъ отношеній, кром'є отношеній неумолимой борьбы ва существованіе, борьбы, не им'йющей конца и не дающей поком ведущимъ ее. Предъ ученіемъ слова Божія вся эта ожесточенная брань человъка съ человъкомъ за земное существованіе, за средства земнаго существованія, есть великая и греховная суета и врушение духа, ибо она не имъетъ для себя довлъющаго основанія. И обратихся азг, говорить Премудрый, и видых в суетство подъ солицемъ, видъхъ человъка, и нъсть конци всему труду его, ниже око его насыщается богатства; и сіе суета и попеченіе лукавно. Для христіанина не должно быть подобной борьбы за существованіе, подобных отношеній, вызываемых в борьбою. Христіанинъ долженъ в'вровать, что не тесенъ міръ Божій для всёхъ живущихъ, что Богь, богатый въ милости, питающій и птиць небесныхь, не обділить насущнымь хлівбомъ человъка, надъющагося на Него, и что, съ другой стороны, вовсе не въ земныхъ матеріальныхъ благахъ последняя цъль стремленій человька, чтобы изъ-за нихъ превращать всю жизнь въ одну борьбу съ плотію и вровію. И евангельская заповедь: не противитися злу (Мато. 5, 39) иметь цълію смягчить грубость и дикость стихійной борьбы за существованіе, въ которую погружено павшее человічество, и

внести миръ и любовь во взаимныя отношенія людей. Не противиться злу, по истинному смыслу этого выраженія, означаєть не противустоять враждебно тому нашему ближнему, который, въ увлеченія житейскою борьбою за средства существованія, наносить какой-либо вредъ намъ, но, напротивъ, заботиться объ умиротвореніи его возбужденнаго борьбою духа цівною всявихъ уступокъ и самопожертвованія. Хотящему судитися съ тобою и ризу твою взяти, объясняєть даліве Інсусь Христось, отпусти ему и срачицу (и рубашку) (Мато. 5, 40). Своимъ посліднимъ кускомъ хлібо христіанинъ долженъ поділиться съ сноимъ ближнимъ, требующимъ его, но не долженъ самъ вырывать хлібов изъ рукъ другого, какъ это узаконяєтся по такъ называемой стихійной борьбів за существованіе. Блаженнюе есть паче даяти.

Но это христівнское непротивленіе злу, христіанское стремленіе водворить миръ среди борющагося и мятущагося человвчества не можеть имъть ничего общаго сътвив непротивленіемъ злу, которое своимъ источникомъ имбетъ духовнонравственное истощаніе человъка, обуявающее духъ равнодутіе во всякому своему положенію и состоянію, равнодутіе въ самой жизни, наконецъ, новыя доктрины безбожія и фатализма. Въ актъ христіанской уступчивости, христіанскаго непротивленія злу проявляется челов'ять не безв'ярія и косности, а, напротивъ, полный высокой духовной силы и пламенной ввры. Онъ воспринимаеть и терпить то или другое вло, тотъ или другой ущербъ, добровольно, руководствуясь евангельскимъ обътованиемъ, что этимъ кроткимъ путемъ достигаются высшія христіанскія цівли міра: блажени кротціи яко тій наслюдять землю. Это-великая мудрость христіанская. Когда своему врагу, причинившему намъ зло, мы, съ своей стороны, дълаемъ подобное зло, иначе говоря-пропивимся злу или, вакъ говорили древніе, воздаемь око за око, зубь за зубь; то этимъ путемъ мы ръдко можемъ достигнуть цели (разумею, цели остободиться отъ вражескихъ нападеній). Скорве можеть случиться

то, что нашъ врагъ, при своемъ непрівзненномъ настроенів, встрітивъ враждебное противодійствіе съ нашей стороны, не замедлитъ снова, и уже съ большимъ правомъ, продолжить свои враждебныя действія. Лучшее средство ослабить нападенія врага это-не противустоять ему враждебно; сіе бо творя, говорить Премудрый, угие озненное собираеши на главу ею.-Но того мало еще, чтобы не воздавать вломъ за причивяемое намъ вло. По заповъди Христа Спасителя, христівнинъ долженъ любить враговъ своихъ, именно любить врагово въ правдивомъ и примомъ смысле слова, вопреви уверенію новаго ажеучителя, что любить врага неестественно и невозможно 1). Да, невозможно тому, кто стоить вив цервви Христовой и не внастъ, косто духа и силы христіанская въра; но истиниме христіане знають, что это возможно и нужно, и въ этомъ именно и состоитъ то высокое отличіе христіянской нравственности, котораго не могли понять древніе языческіе мудрецы, недоумънавшіе о любви къ своимъ врагамъ и мучителямъ христіанскихъ мучениковъ. Аще бо мовите любящих вась, кую мэду иматев не и мытари ли тожде творять? И аще цълуете други вишя, что лишше творите? Не и язычницы ли такожде творять? Азъ же глаголю вамь: любите врагу вашя, благословите кленущія вы, добро творите ненавидящим вась, и молитеся за творящих вамг напасть и изгоняющія вы (Мато. 5, 46, 47, 44). Н тавъ поступать христівнивъ долженъ не потому, чтобы онъ потеряль различіе между своими друзьями и врагами, не потому, чтобы его не смущала людская вражда, не потому, чтобы онъ думаль, что человыть на то и создань, чтобы быть игралищемъ враждебныхъ стихійныхъ силь и идти безпрекословно туда, куда его толкають. Христіанское непротивленіе влу нс есть то пассивное состояніе духа, которое часто производить въ человъкъ безвъріе, убивающее духовное самочувствіе и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Графъ Толстой въ сочинении: Въ ченъ моя въра? Стр. 126.

духовную отвывчивость. Неть, истинно христіанское непротивление злу есть состояние жизненное и плодотворное, провъры въ Бога - Искупителя, истекающее изъ полной силь вравъ раба пріимшаго для служенія человіческому роду и заповъдавшаго Своимъ върующимъ последователямъ заменить всв грубыя стихійныя отношенія вражды и борьбы отношеніями мира и любви. Любите враги вашя, да будете сынове Отца вашего, иже есть на небестх, яко солние Свое сілеть на злыя и благія, дождить на праведныя и неправедныя (Мате. 5, 45). Только върою христіанскою освящаются подвиги христіанскаго непротивленія влу и самоотверженія. Гдв же нътъ истинной въры въ Бога живаго, законодателя подобныхъ отношеній, тамъ всё подвиги самоотверженія будутъ мертвыми дёлами, не возвышающими и укрепляющими делателя, а, напротивъ, угнетающими его, какъ и вообще всявія лишенія и страданія, испытываемыя челов'вкомъ, дъйствують на него угнетающимъ образомъ, если онъ не видить предъ собою конечной цели своихъ лишеній, прозреваемой върою. Безг въры невозможно угодити Богу нивавими подвигами. Что же сказать о томъ человъкъ, который самую ваповъдь Спасителя о испротивлении влу превращаеть въ орудіе безвірія? Что сказать о томъ человікі, который, подобно приточному хищнику, покрывшемуся кожею овчею, назвался скромнымъ именемъ "учителя пепротивленія", чтобы подъ этимъ прикрытіемъ вести свою богопротивную борьбу противъ всёхъ - основъ въры и правственности!...

Если, такимъ образомъ, для сноей личной выгоды истинный христіанинъ не противится злу, если въ рядахъ житейсвихъ борцовъ за земное существованіе онъ узнается потому, что онъ не поднимаєть оружія брани тамъ, гдѣ дѣло идетъ о его личныхъ матеріальныхъ интересахъ, и заключаетъ миръ съ воюющими на него цѣною всякихъ уступовъ и самопожертвованія; то, съ другой стороны, помочь своему ближнему, изнемогающему въ жизненной борьбѣ, христіанинъ считаетъ

своею священною обязанностію. И именно по той же причиий, воторая удерживаеть христіанина отъ противленія лично его постигающему злу, онь не можеть такь же спокойно смотреть на зло, постигающее ближняго. Почему христівнинъ не противится лично его касающемуся злу? "Потому, какъ объясняеть св. Іоаннъ Златоусть, что онъ варуеть, что Богь, раздантель земныхъ благъ, отнимая ивчто у однихъ, даетъ его другимъ, для своихъ высшихъ цёлей общаго блага. Терпя зло, такой или иной ущербъ или убытокъ, христіанинъ находитъ утешение въ мысли, что доля его личнаго блага, которой онъ лишился въ данное время, перешла въ его ближнему и возвисила его благосостояніе". Любовь въ ближнему тавъ высоко стоить въ сознании христіанина, что, вдохновленный ею, онъ охотно переносить свое вло и оскудение. Ясно, поэтому, что вогда христіанинъ видитъ ближняго, изнемогающаго подъ давленіемъ житейскаго вла, то онъ уже не будеть оставаться вы состоянін непротивленія. Тімь болье его христіанская природа не позволить ему радоваться о несчастін и б'ёдствін ближняго. Это одинъ изъ техъ пунктовъ, въ которыхъ мудрость міра сего и мудрость аже о Христъ совершенно между собою расходятся. По такъ навываемымъ законамъ стихійной борьбы за существованіе, разъясняемымъ новою наукою, челов'якъ существуетъ и пользуется извъстнымъ благосостояніемъ потолику, поколику, путемъ сознательной или безсознательной борьбы, онъ усивлъ удержать за собою отъ всеобщаго хищенія ту часть добра, которая у него въ рукахъ, и потому его обязанность заботиться только о себъ, а не о другихъ; если другимъ худо, то для него отъ этого только выгода. Напрогивъ, мудрость, аже о Христъ, говоритъ человъку: всявое благо, которымъ ты владвешь, есть не только пріобрвтеніе твоего ума и твоей двятельности, но прежде всего даръ милости Божіей, а потому пользоваться имъ ты долженъ согласно вол'в Божіей; а воля Божія о семъ выражена въ вановъди о любви къ ближнимъ.

Затемъ, далее, изъ заповеди о любви въближнему важдому въ отдельности сама собою вытеваеть более общая заповёдь о любви къ обществу, среди котораго мы живемъ, о любые въ отечеству и радении о его интересахъ. Христіанинъ, еще болъе чъмъ всякій другой членъ общества, не можетъ потавать врагамъ отечества, внешнимъ ли то или внутрепнимъ; напротивъ, онъ долженъ быть преданнимъ и любящимъ его сыномъ, проникнутымъ готовностію положить и душу свою, если это нужно для блага отечества. Но это не согласуется съ разрушительными стремленіями мудрости візка сего. "Заповъдь непротивленія влу, говорить въдомый у насъ лжеучитель, во всей силв распространяется и на то вло, которое могутъ причинить намъ враги отечества; и это зло есть зло непротивувоюемое. Христіанинъ не долженъ и знать опредвленняго отечества, никакихъ опредвленныхъ согражданъ; его христіанское отечество есть-де весь міръ безравлично". Какая, подужаешь, любвеобильная широта духа и чувства! А между темъ это ученіе, подъ видимостію мира, проповедуеть разрушение и ту самую стихійную брань каждаго противъкаждаго, отъ которой предостерегаеть человъка заповъдь о непротивленін злу. Грубой, не возрожденной природ'в павшаго человъка не чуждо всегдашнее стремленіе въ тому состоянію, которое на языкъ новой науки, можеть быть и правильно, навывается жаждою борьбы за существованіе, той борьбы, воторая господствуеть въ мір'в существъ неразумныхъ. Для воввишенія человіка надъ міромъ животныхъ, Творецъ природы человической вложиль въ нее стремление къ общественности, необходимымъ последствіемъ котораго явилось разделеніе человъческаго рода на племена и царства. Въ благоустроенной средв парства, особенно же православнаго царства, огрубъящая природа навинго человъка по необходимости очищается, отръшаетси отъ обычаеть стихійной брани и научается инымъ правственнымь порядкамь жизни. Ясно, поэтому, что возставать противь единенія людей по строю благоустроенных царствъ вначеть

вновыпредоставлять наждаго себ' самому и узавонять борьбу за существованіе каждаго противъ каждаго. Другихъ состояній вать на земла: или состовне и жизнь въ благоустроенномъ царстве или состояние дивости и борьбы. Многимъ важется, что такъ назынаемый космополитизмъ есть большой шагь духовно-нравственнаго развитія, поколику онъ дёлаеть духъ человъка отврытымъ въ сочувствію потребностамъ всего человъчества, а не одного только народа. Это-большое заблуждение. Въ существъ дъла посмополитизмъ есть тотъ же эгонямъ, и притомъ эгонямъ той высшей стадія, когда человінь, въ ослівцленів своими личными интересами, перестаетъ различать между своими и чужеми, погому что онъ равно знать ни тъхъ, ни другихъ, не только чужихъ, но и своихъ присныхъ. Для космополита и вть ближняго. Въ самомъ деле, свазать: "все равно для меня, что мое отечество, что всявая другая страна" это тоже самое, что свазать: "все равно для меня, что моя мать, вскормившая меня, что всякій посторонній человъвъ ". Но вто подобнывъ образовъ отревается отъ свояхь, тоть, тамъ болае, не можеть испренно любить чужихъ. Тавой человевь, по словамъ апостола, выры отверыся есть, и невърнаго горгий есть (1 Тим. 5, 8).

"Но, говорять, съ существованіемъ государствъ связавы войны, этоть наиболес тижкій и жестокій видь борьбы за существованіе, несовмёстимый съ заповёдью о несопротивленіи злу". Конечно, война между народами есть несчастіе и не для войны создано человівчество; и святая церковь не даромъ ежечасно молится о временех мирмых. Но, разъ мы живемъ на землів гріха, разъ возможны неправедныя отношенія между царствами, притісненія слабыхъ сильными, то война и въ христіанскомъ мірів является печальною необходимостію, подобно тому, какъ и во внутренней жизни государства всякаго, а тімь боліве христіанскаго, нужны строгіе неумытные суды, нужна внутренняя борьба съ нарушителями общественнаго спокойствія и преступинками противъ закона. Но это уже не

та грубая и эгоистическая борьба за личные интересы каждаго, но борьба благородная за интересы ближнихъ, имъющая свое основаніе въ христіанском в чувстві любви въ ближнинь. Больше сея любое никтоже имать, да кто душу свою положить за други своя. Мы внаемъ, что и царство народа Божія на земль. вело войны, и можеть быть даже болье многочисленныя, чемъ какое-либо иное царство. И Господь Інсусъ Христосъ сказалъ, что съ Его первымъ пришествиемъ не кончается еще исторія человіческих войнь: не мните, яко пріидох воврещи мирт на землю (Матв. 10, 34). И такъ, благо намъ, живущимъ ныни въ царствование мира! Но кто думаетъ, что вменемъ Христа можно отстраниться отъ участія въ народной брани за Царя и отечество, когда Господь посётить народъ войною, тотъ чуждъ истинной христіанской вітры и любви. Наши благочестивые предви были лучшіе христіане, чёмъ мы, и они оставили намъ свой завёть, не мудрствуя лукаво, возносить на алтарь отечиства все, чёмъ мы владёемъ, послёднее имущество, последнія капли крови. Откуда же ныне, среди потомковъ такихъ предковъ объявились люди, не только не противящіеся врагамъ отечества, но и ратующіе за нихъ, обнажающіе мечь своего слова противъ своего отечества, научающіе разбить самый алтарь отечества и разметать его жертвенная?... О вы, живущіе подъ свнію этого алтаря въ сытости и въ тоже время подкапывающие его основания! ли вы, что вы двлаете?...

Наконецъ, въ многоразличных обстоятельствахъ, встръчающихся на пути человъка, Слово Божіе учитъ различать зло внъшнее, тълесное, внъшнихъ, такъ сказать, тълесныхъ, враговъ нашихъ, и зло духовное, и враговъ духовныхъ, посягающихъ на высшіе интересы духовной жизни человъка. Злу внъшнему, тълесному, выпадающему на долю человъка, христіанинъ, какъ мы сказали, противиться не долженъ. Но христіанину даровано иное сокровище не отъ сего міра, которое онъ обязанъ хранить и защищать отъ всякихъ враже-

сиих чападеній. Это сопровище есть его въра и его религіовныя упованія, которых в онъ не можеть отдать на волю своимъ духовнымъ врагамъ. Нъсть ваша брань из кровы и плоти. учить апостоль, но ке міродержителяме тмы впка сего, ке духсвоми злобы поднебесными (Ефес. 6, 12). Темными силами. враждебнымъ слову Божію и человіческому спасенію, христівнинь должень противиться и вести съ ними духовную брань. Мы не должны быть безучастными носителями христіансваго ученія; въ каждомъ наъ нась это ученіе должно вивть своего ревностнаго апостола, своего ваступнива и охранителя. Сего ради пріимите еся оружія Божія: станите убо препоясани чресла ваша истиною, и оболкшеся въ броня правды, и обуете ного во уготование благовиствования мира: надъ встми же сими воспріимше щить втры, въ немь же возможете вся стрплы лукаваю ражженныя угасити (Ефес. 6, 13-16). Эту апостольскую заповёдь о духовномъ всеоружім противъ духовныхъ враговъ человъка какъ можно чаще нужно поминать въ наши дни, потому что въ наши дни явились многіе лжеучители, глаголющіе развращенная, еже отторгати ученики вслъдъ себе. Смотреть равнодушно на эти отпаденія отъ віры, бываемыя нынів, въ прискорбію, среди насъ, равнодушно слушать повторяющіяся среди насъ хулы на св. православную въру и церковь, христіанинъ не долженъ, потому что дело церкви есть дело Божіе, а въ делу Божію нельзя быть равнодушнымъ. Часто у насъ отговариваются такъ: "это не наше дъло; на то есть пастыри цервви; они должны заботиться объ обращении и вразумлении отпавшихъ и совратившихся". Это-голосъ равнодущія и маловёрія. Разві только для пастырей цервви дорога православная вёра, а для мірскихъ людей безразлична и не нужна?... Нетъ, вследъ за пастырями церкви, и все мы верующіе, отъ перваго и до последняго, отъ старейшаго и до юнейшаго, единомудренно и едиными усты, должны исповъдать истину святой православной въры, кротко и братолюбно, какъ подобаетъ христіанину, но твердо, со всёмъ настояніемъ и силою вёры, обличить и научить ваблудшихъ чадъ церкви и подтверждать свое исповёданіе Православія и свое апостольство опытами трезвенной, цёломудренной и истинно-христіанской жизни.

Не даромъ новый *врага - человтька*, учитель невёрія, о которомъ мы ведемъ рёчь, на первую очередь въ своемъ ученів поставиль заповёдь о непротивленіи злу, рекомендуя своимъ посл'єдователямъ несопротивленіе и потачку всёмъ врагамъ вёры и отечества. Онъ нонимаєть, чего ему нужно. Ему нужно усыпать нашу бдительность, связать наши уста и руки, чтобы вёрнёе разс'єять свои плевелы па нашей православной отечественной нивъ. Да не будетъ! Аминь.

Акимъ Олесничкій.

## слово

### ВЪ ПЯТОКЪ ТРЕТЬЕЙ НЕДЪЛИ ВЕЛИКАГО ПОСТА

о почитаніи креста Господня.

"Кресту Твоему покланяемся, Владыко".

Такою святою песнію Церковь наша запечатлёла свое благоговъйное почитаніе креста Господня; такимъ святымъ гимномъ, сопровождаемымъ низвимъ поклономъ до земли, она многовратно оглашаетъ нашъ слухъ во дни воспоминанія страданій Господнихъ. Такъ она будеть чествовать вресть Господень и завтра. Почему же изъ всёхъ священныхъ действій, сопровождавшихъ врестныя страданія нашего Спасителя, Церковь наша такъ благоговейно величаетъ одинъ Крестъ Господень? Почему его одного дълаетъ преимущественнымъ предметомъ нашего благоговъйнаго почитанія и поклоненія? Не потому ли, что врестъ Господень-орудіе Его тажкихъ страдавій — самымъ нагляднымъ и очевиднымъ образомъ ствуетъ о той безмфрной безпредъльной любви, которую И Всеблагій благоволиль высказать къ человіку въ таинствів его искупленія и спасенія? Не потому ли, что съ видимымъ выражениемъ этой безконечной любви къ роду человъческому Онъ вмъстъ предлагаетъ ему самый спасительный урокъ для жизни и подаетъ благодатныя силы для его выполненія?

Труды Кіся. Дух. Акад. Т. І. 1892 г.

Digitized by Google

Да, воллюбленные во Христъ братья, до пролитія крови на вреств нашимъ Спасителемъ вресть служиль одничь поноснымъ орудіемъ казни для самыхъ тяжкихъ преступникогъ. На преств, какъ вы сейчасъ слышали изъ евангельского благовъстія, языческія власти распинали разбойниковъ. Законъ же Моисеевъ возвъщалъ проклятіе всякому, обвъщенному на древѣ: проклять всякь, висяй на древь (Гал. 3, 13; Второз. 21, 23). Всявдствіе такого отношенія къ крестной казни древняго дохристіанскаго міра нелегко было воспитать въру въ Страдальца, неповинно распятаго среди разбойниковъ, какъ въ божественнаго Посланника и Спасителя. Еще древній ясновидець, въ такихъ только словахъ предъизображавшій страдавія нашего Спасителя: той язвент бысть за гръхи наши и мучень бысть за беззаконія наша, наказаніе мири нашего на немь и язвою его мы исцилихомь... "Всв мы блуждали, какъ овцы, совратились каждый на свою дорогу,-и Господь возложилъ на Него грвхи всвхъ насъ", напутствовалъ свое предреченіе такимъ возгласомъ: "Господи! кто повърилъ слышанному отъ насъ, и кому открылась мышца Господня" 53, 5. 6. 1)? Ближайшіе последователи Спасителя, бывшіе свидетели Его святой и богоугодной жизни, исповедавшие Его Мессіей, увидя тяжкія Его страданія на вресті, такъ разсуждали: "а мы надъялись-было, что Онъ есть Тотъ, Который долженъ избавить Израиля" (Лув. 24, 21), доволь Онъ не предсталь ихъ ввору, какъ воскресшій изъ гроба. же эти самые служители Божіи, бывшіе свидетелями всего случившагося, просвъщенные и обновленные Св. Духомъ, выступили въ міръ съ такою проповідію, что только въ вірт во Христа распята человъчество можетъ найти свое оправданіе и спасеніе предъ Богомъ и только въ върж въ Него можеть достигнуть въ этомъ мірѣ обновленія и возрожденія своего духа, въсть ихъ еллинамъ, привыкшимъ искать возвышенія человъческаго духа и ръшенія волнующихъ его вопросовъ въ одномъ любомудрін, повазалась безуміемъ; даже для іудеевъ,

готовившихся встрѣтить такое благовѣстіе съ благодарностію, но полагавшихъ видѣть проявленіе промысла Божія въ однихъ необычайныхъ знаменіяхъ неба, проновѣдь ихъ была соблазномъ. Для однихъ увѣровакшихъ изъ іудеевъ и еллиновъ слово крестное, какъ свидѣтельствуетъ ап. Павелъ, стало Божіею силою, Божіею премудростію, обновившею, возродившею и возсоздавшею ихъ духъ (1 Кор. 1, 24). Откуда же послѣдовала такая дивная перемѣна? Почему слово крестное, только что наполнявшее мыслъ ужасами, напоминаніемъ о страшныхъ преступленіяхъ и тяжкихъ наказаніяхъ, вдругъ вовобладало такою могучею силою, способною возродить человѣка и сдѣлать его новою тварію во Христѣ?

Прежде всего, возлюбленные во Христъ братія, потому, что Слово крестное не только поведало міру, но и показало на дълъ такія истины, которыхъ онъ до него не зналъ и не въдалъ. Слово врестное впервые повазало на дълъ, что Богъ есть не только живое существо, всимъ правящее и о всемъ промышляющее, но и любвеобильное, поступающее по одной высочайшей благости и безпредёльной любви. Благовёстники Христовы, выступившіе съ пропов'ядію о крест'в, звали ув'вровавшихъ служить Богу истинному и живому, Богу, Который есть любы (1 Оесс. 1, 9; 1 Іоанн. 4, 16). Едлинъ, искавшій разрёшенія трудныхъ вопросовъ о Верховномъ Существі въ утонченных умоврвніях философіи, но продолжавшій служить Ему въ образв бездушныхъ идоловъ, не могъ подняться на высоту такого представленія о любвеобильномъ существъ; іудей, знавшій изъ своей исторіи Бога, какъ Отца, любящаго своихъ детей, и читавшій въ своихъ священныхъ книгахт, огооть дюбящій Отепь послеть своего возлюбленнаго Отрова для спасенія своихъ людей и предастъ Его мувамъ и истязаніямъ, подъ гнетомъ тяжелыхъ обстоятельствъ времени забыль объ этомъ возвышенномъ учени въ дни пришествія Господа на вемлю, и, увлекшись мыслію о вовмендін своимъ врагамъ, лишившимъ его наследія отчизны, возъимель о Немъ

представление только какъ о грозномъ Судии, всемогущемъ Избавителъ своего народа отъ ига иноплеменнивовъ, строгомъ Карателъ нечестія и неправды. Только ввору іудея и еллина, стоящаго предъ врестомъ Господнимъ, отврылась во всей полноть и наготь та великая истина, что Богь точно есть неизміримая бездна любви и милосердія, когда онъ увидёль эту воплощенную любовь поруганною, истерзанною, преданною на истязанія, когда своимъ върующимъ сознаніемъ онъ проникъ въ ту глубину тайны, что эти муви и страданія имъ самимъ вызваны, содбяны его тяжким преступленіями, и что безъ милосердаго принятія ихъ на себя соверцяемою имъ Любовію для него навсегда быль би закрыть доступь вь врата блаженной вычности. Въ такомъ же живомъ върующемъ сознаніи какое могучее лежало основаніе для нравственнаго возрожденія! Пораженный величісих соверцаемой тайны, ап. Павель вопіяль: кто ны различить оть любве Божія; скорбь ли, или тъснота, или гоненіе, или гладъ, или нагота, или мечь... извъстихся (я увъренъ), яко ни смерть, ни животь, ни ангели, ни начала, ниже силы... ни ина тварь кая возможеть нась разлучити от любве Божія, яже о Христь Іисусь Господь нашемь (Рамл. 8, 35— 39).

Но возводя взоръ върующаго къ болъе глубовому пониманію и созерцанію Существа Божія, Слово крестное открывало и вмъстъ освящало и новый путь для его нравственнаго совершенствованія. Если безконечная и совершеннъй-шая Любовь, ни въ чемъ неповинная, ни въ чемъ не нуждающаяся, для того только, чтобы сдълать участвицею блаженства разумную конечную тварь, облеклась въ плоть, приняла зракъ раба, подвергла Себя всякимъ лишеніямъ и скорбямъ и даже обрекла Себя на поносную смерть, то какой же другой путь, какъ не тотъ же путь смиренія, самоуничиженія, самоотверженнаго служенія благу ближнихъ долженъ избрать тотъ, кто возревнуетъ о своемъ совершенствъ собственномъ,

вто захочеть приблизиться въ высоти и величію этой безвонечной Любви въ своей жазни? Для едлипа, погруженнаго въ созерцаніе прасотъ этого видимаго міра, занятаго устройствомъ удобствъ одной вившней жизни, такое правственное величіе, такой нравственный долгъ казались несогласными ни съ разумомъ, ни съ требованіями ограниченной плотской природы; для іудея, останавливавшагося на вившней праведности, сокрыто было высовое достоинство и значение такого вравственнаго подвига, предначертаннаго безвонечною Любовію. Только служителю креста Господня вазалось естественнымъ и последовательнымъ носить мертвость Іисуса въ своень тый, быть во терпини многи, во скорбехо, бидахо, во риналь, въ темницахь, въ трудахь, въ постахъ (2 Кор. 4, 10; 6, 4. 5). Предъ его взоромъ открывался, освящался и высился новый міръ нравственныхъ доблестей. Ему теперь стало яснымъ, что жизнь человека только тогда иметь свою цвну и значеніе, когда посвящается служенію для блага ближнихъ, когда приносится въ жертву за любовь въ истинъ п Богу, что назначение ея для достижения только личныхъ стремленій и желаній нередко ведеть къ гибели души вмёсто доставленія ей спасенія; посвященіе же себя служенію для блага ближнихъ, для воплощенія въ себъ высокаго нравственнаго идеала уже необходимо соединено съ ограничениемъ и лишениемъ себя выгодъ, съ самопожертвованиемъ и самоотреченіемъ. Но служитель вреста Господня, исповідникъ страстей Господнихъ, не унываетъ и не сворбитъ отъ того, что вившній челов'явь вы борьб'я за украшеніе себя этими правственничи доблестями тлеть и изнываеть, его взорь пленень уже не врасотами и прелестями этого видимаго міра, не обогащениемъ его совровищами, а красотами и прелестями внутренняго міра, возведеніемъ его на высоту указаннаго ему нравственнаго идеала; онъ радуется и восторгается только тогда, когда замівчаеть, что этоть внутренній человікь "со дня на день обновляется", со дня на день богатветъ внутренними духовными доблестями за истину благовъстія, насаждаемую и распространяемую среди другихъ, за отвращеніе отъ гръховъ и спасеніе ихъ душъ.

Указывая върующему такой высокій нравственный идеаль, Слово крестное вм'вст'в представляло основанія и побужденія для его выполненія. Оно прежде всего говорило, что всв люди омыты и очищены драгоденною кровію Христа Спасителя, что теперь не только богоугодно, но и спасительно служить для блага іудея и язычника, раба и свободнаго, мужескаго пола и женскаго, такъ какъ съ принятіемъ въры во Христа "уже нътъ іудея, ни явычника, нътъ раба, ни свободнаго, нътъ мужескаго пола, ни женскаго", но всъ стали едино во Христь Інсусь (Гал. 3, 27, 28). Затьмъ, Слово крестное внушало върующимъ, что они, какъ очищенные и омытые св. кровію Господа, при своемъ самоотверженномъ служеній благу ближнихъ, будутъ напутствуемы и вспомоществуемы благодатію Божією, что подъ воздійствіемъ этой всесильной благодати ихъ жизнію будеть управлять уже новый законъ духа жизни во Христе Іисусе, препобеждающій ваконъ гръха (Рим. 8, 2). Воодушевляемые такими истинами, повъданными врестнымъ словомъ, върующіе выступали на поприще самоотверженной деятельности, и, какъ повествуетъ ап. Павель, действительно были "отовсюду притесняемы, но не ствснены", находились въ отчаянныхъ обстоятельствахъ, но не отчаявались, были гонимы, но не оставлены, низлагаемы, но не погибали; ихъ злосдовили, а они благословляли, ихъ хулили, а они молились (2 Корино. 4, 8, 9; 1 Корино. 4, 12. 13). И на такую высокую и самоотверженную деятельность, наполненную мужества и упованія, вдохновляло нуъ одно врестное Слово.

Послѣ этого понятно, почему св. церковь наша изъ всѣхъ священныхъ дѣйствій, сопровождавшихъ врестныя страданія нашего Спасителя, преимущественнымъ предметомъ нашего поклоненія и почитанія сдѣлала одинъ крестъ Господень.

Повъданныя міру Словомъ крестнымъ истины, раскрывая и уясняя понятіе о Верховномъ Существі, не только внесли полноту въ наше духовное міросозерцаніе, но и освятили тотъ образъ жизни, который, при правильномъ применени, одинъ способенъ поднять на высоту нраветвеннаго величія достоинство человъка, умиротворить его страсти и дать его дъятельности направленіе безъ тіхъ потрясеній и треволненій, которыми такъ богатветъ летопись нашихъ последнихъ дней. Когда древніе коринояне, обращенные ко Христу, разділившись на последователей Павловыхъ, Апполлосовыхъ, Кифиныхъ и даже Христовыхъ, стали-было искать исправленія и улучшенія своей жизни то въ урокахъ благочестія, преукрашенныхъ еллинскою премудростію, то въ суровыхъ аскетическихъ упражненіяхъ, осудившихъ даже супружеское сожительство и вытекавшихъ изъ источника той же еллинской мудрости (1 Кор. гл. 1 и 7), для вразумленія ихъ ап. Павель писаль: не судихъ въдъти что въ васъ, точію Іисуса Христа и сего распята (1 Кор. 2, 2). И затемъ прямо засвидетельствовалъ, что Слово врестное только погибающимъ, тъмъ, которые не пронивнуты истиннымъ стремленіемъ къ исправленію и спасенію, есть юродство, для спасаемыхъ же, тъхъ, которые воодушевлены истиниымъ желаніемъ переміны своего образа жизни на лучшее, служитъ дивною силою Божіею, ихъ возрождающею и обновляющею (1 Кор. 1, 18. 24. 25). Потому-то церковь наша крестомъ, какъ видимымъ символомъ великихъ спасительныхъ истинъ, повъданныхъ имъ міру, напутствуетъ вступленіе наше въ этотъ видимый міръ, крестомъ освящаеть всѣ важиващія переманы въ нашей жизни, крестомъ сопровождаеть тествіе наше въ тоть отдаленный, неведомый для нась мірь вѣчности.

Въ какомъ же мы, возлюбленные во Христѣ братія, отношеніи стоимъ къ великимъ истинамъ, повѣданнымъ Крестомъ Господнимъ? Не станемъ вопрошать, гдѣ среди насъ самоотверженные дѣятели, безкорыстные труженики, без-

страстные подвижники? Око Господне ихъ видитъ. И мы уповаемъ, что русская вемля не оскудбетъ ими. Въ горъ-несчастін, постигшемъ ніжоторыя области русской земли, явились среди насъ и доброхотные жертвователи, и самоотверженные труженики и безкорыстные двятели. Во главъ комитета, принимающаго доброхотныя жертвы рукъ, подающихъ для облегченія горя пострадавшихъ, сталъ ввиценосный наследникъ престола русской земли, августвиній сынъ возлюбленнаго нашего Монарха. Но наша рѣчь не о подвигахъ, вызываемыхъ чрезвычайными событіями и трудными минутами жизни, — наша рѣчь о тъхъ обыденных ввленіяхъ, которыми пестръетъ и богатъетъ со дня на день наша жизнь. Мы не можемъ не останавливаться вместе съ вами на томъ усилившемся стремленіи къ учительству, которое въ наши дни охватываеть и образованный влассъ людей и людей, едва научившихся грамотъ, помимо и виъ церкви учить и назидать истинамъ, яко бы Христовымъ, и выдавать себя за истинныхъ поборниковъ яко бы не извращеннаго пониманія евангельскаго ученія. Мы не можемъ не говорить о томъ легкомъ взглядь на жизнь, который, въ видъ болъзненнаго явленія, поражаетъ общественный организмъ и выхватываеть изъ семействъ нашихъ молодыя, а нередко даже и пожилыя силы чрезъ насильственное наложение на себя рукъ. Не можемъ умолчать о возрастающемъ среди насъ стремленіи въ легкой наживѣ и легкому добытію средствъ къ жизни, дёлающемъ однихъ холодными и равнодушными къ труду, другихъ теряющими силу и энергію въ борьбів съ трудностями жизии и поддающимися вліянію тяжелой роковой минуты. Спросимъ, могутъ ли обиловать и возрастать подобныя печальныя явленія тамъ, гдф. осфияють своимъ светомъ истины креста Господня? Заметимъ прежде всего, что истинный служитель креста. Господня не станетъ самочинно и самозванно усвоять себъ званіе учителя во имя Христово. Онъ глубоко убъжденъ вмъстъ съ ап. Пявломъ, что распятый Христосъ не раздёлился (1 Кор. 1, 13),

что одна та святая церковь, за которую Онъ пролиль свою пречистую кровь и въ которой Самъ поставилъ и узаковилъ учителей. Тэмъ болже онъ не возъимжетъ смелости извращать то ученіе, которое издревле хранится въ этой церкви и вебрено ей для соблюденія въ чистоть. Скажемъ далье, что въ глазахъ исповедника страстей Господнихъ жизнь каждаго верующаго, омытаго св. провію, равна цене этой кроги, принадлежить уже не ему, а тому обществу, въ которомъ онъ призванъ служить и для блага котораго, а не для удовлетворенія своихъ личныхъ стремленій, онъ обязанъ жить, а если нужно, то и страдать. Упомянемъ, наконецъ, что для върующаго въ крестъ Господень, жизнь его, назнаменованная крестомъ при вступленіи его въ міръ, должна быть уже и посвящена служенію этому вресту. Не утвхи и забавы должны составлять его удълъ, а безропотное перенесеніе скорбей. труда и всъхъ житейскихъ невзгодъ, приходящихся на его долю. Таковы уроки креста Господня. Поэтому, если хотимъ, лобы жизнь наша не богатьла твми печальными явленіями, которыя удручають нашь духь, то въ наступающіе дни съ земнымъ поклономъ Кресту Господню соединимъ глубокое назиданіе тімь истинамь, которыя вінцаеть намь кресть Господень. Не забудемъ, что престъ Господень, примирившій небо съ землею, одинъ всесиленъ умиротворить и нашу жизнь и утвшить волнующія её страсти.

С. Сольскій.

# ДРЕВНЕ-ЕВРЕЙСКАЯ СУББОТА.

(Продолжение\*).

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

#### Суббота по Талмуду.

Послѣ обозрѣнія исторіи и значенія теократической субботы, представленнаго въ предшествующихъ двухъ главахъ, обратимся къ изложенію традиціонныхъ еврейскихъ установленій о празднованіи седьмаго дня и посмотримъ, какую форму принимаетъ Моисеева суббота въ Талмудѣ.

Уже во времени земной жизни Господа Іисуса Христа, празднованіе седьмаго дня стало важнівншимъ установленіемъ еврейскаго народа. Разрушение Герусалима и храма, уничтотеократін и сділавъ единственной опорой и живъ основы условіемъ дальнъйшаго существованія іудейства его върованія и обряды, навсегда утвердило за субботой это значеніе. А эдикты Адріана, подъ угрозой смерти запретившіе празднованіе седьмаго дня, еще болье усилили прежній фанатизмъ іудеевъ въ соблюденіи субботнихъ законовъ 1). Въ жестокихъ гоненіяхъ на субботу іудейство увидёло только доказательство ея въчности и побуждение къ болъе ревностному ея хранению. "Это знакъ", говорилъ нъкогда р. Іуда, "что суббота не исчезнеть во Израиль. Каждая заповедь, за которую Израиль терпълъ мученическую смерть, -- какъ заповъдь о субботъ, -сохранится у него, а за что онъ не жертвовалъ жизнью, -- какъ



<sup>\*)</sup> Си. Труды Кіевск. дук. Акаденін, и. февраль 1892 г.

<sup>1)</sup> Hamburger, Encyclopädie. S. 882.

за юбилейный годъ, за храмъ,—то у него не осталось 1). Выдержавъ жестокія гоненія, суббота, дъйствительно, навсегда утвердилась въ іудействъ. Разсъянному народу она замънила то, чего лишился онъ съ потерей Іерусалима и храма: она сдълалась его связующимъ началомъ, національнымъ кумиромъ и отличительнымъ признакомъ его національной жизни.

Отсюда мы видимъ, что талмудисты, относись съ глубовимъ уваженіемъ ко всёмъ еврейскимъ обрядамъ, не знаютъ, однакоже, установленія боле высокаго и священнаго, чёмъ суббота. По ихъ сказанію, суббота празднуется ангелами, соблюдается рёкою Саббатіономъ, строго хранится въ шеолё 2),

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Hamburger, Encyclopädie für Bibel und Talmud. S. 883.

<sup>2)</sup> Въ талмудическомъ трактате Sanhedrin ость такое сказание о субботе, высь дий нокоя для жителей ада. Безбожникъ Турнусъ Руфусъ (Ср. Bell. Jud. VII, 2) спросиль однажды р. Акибу: "какое преимущество имветъ суббота предъ другими днями, что јуден относятся къ ней съ такимъ почтенјемъ"? Р. Акиба отвічаль: "почему тебя почитають больше, чімь другихь людей"? "Такъ угодно моему царко и господину", свазаль Турнусь Руфусь. "Точно также имы чтемъ субботу болве другихъ дней потому, что такъ угодно нашему Царю в Господу". "Откуда же навъстно", продолжаль Турнусъ, "что ваша суббота есть, дъйствительно, седьмой день и истиниая суббота? Можетъ быть, она совствиъ не седьной день"? "Это можеть довазать", отвічаль раввинь, "во-нервикь, р. Саббатіонъ, которая шесть дной течеть съ такою селой, что уносить огромные кахии, а въ субботу останавливается и пересыхаеть. Во-вторыхъ, это можеть доказать тебф могила твоего отца: во всф шесть дией недфли изъ ней клубится густой дынь и поднимается заовоние адскаго огия, въ субботу же неть, такъвать отець твой въ субботу выходить изъ ада, а огонь адскій не издаеть ни злововія, ни дыма". Когда Турнусъ Руфусъ отправился въ субботу на могилу своего огда, онъ, дъйствительно, не замътиль надъ ней дыма и, придя въ Авибъ, свазаль ому: "отопъ мой, въроятно, уже окончиль свои мученія въ шеоль". . Пойди завтра" возразняъ ему развинъ, "и ты увидишь, что будетъ". Турнусъ Руфусъ вышелъ въ первый день недели, и вогъ, дымъ влубится надъ могилой. желая разръшить свое недоумъніе, Турнусь волшебствомъ вызваль отца иль могили в сказаль: "при жизии ты никогда не храниль субботы; какь же ты уважаеть ее по смерти? Давно-ин ты сталь іудеемь"? На этоть вопрось отець отвітиль: "сынь мой, каждый, кто на земли не хранить субботы добровольно, по смерти соблюдаеть не невольно; въ будије дни мы теринив мученія, а въ субботу получаемъ отдыхъ. Вечеромъ на субботу исходитъ голосъ съ неба: "настало время покоя, пусть нечестивые выйдуть изъ шеола". После этого мы отдыхаемъ въ теченіе всей субботы. А когда іуден оканчивають субботній

отличается отъ другихъ дней въ раю <sup>1</sup>), —и даже Самъ Богъ окончилъ творческую дѣятельность къ вечеру шестаго дня изъ почтенія къ наступающей субботв <sup>2</sup>). По ихъ вѣрованію, ревностное храненіе субботы доставляетъ Израилю прощеніе самыхъ тяжкихъ грѣховъ и исполненіе всѣхъ его желаній; оно можеть освободить избранный народъ отъ подчиненія иноплеменникамъ и снова сдѣлать его обладателемъ святой

седаримь, злой ангедъ, по имени Дума, снова приказываеть намъ возератиться въ преисподиюю. Затёмъ, когда им приходимъ туда, онъ поделадиваеть возвиасъ ужасный огонь, и им мучимся во всю недёлю, пока опять не настанетъ суббота". Sanhedr. fol. 65 b. См. Вихтогбив, Synagoga Judaica р. 349. (Въ въсколько измъненномъ видё эта легенда приводится у р. Бехан, въ его комментарін на кн. Исходъ. См. А. А. Олесницкій, "Илъ талиудической мнеоногія". Труды Кіевской Академіи. 1870 г. № 8. Стр. 309—311). Только лишь тѣ грѣшяни, когорые заключены въ глубинѣ ада Zaacb готаснатh, не имъютъ отдыха некогда и не знаютъ уже некакого различія между буднеми диями и субботой. Впрочемъ, в грѣшники, пользующіеся субботнимъ отдыхомъ, въ замѣнъ этого получаютъ, по сказанію Талиуда, двойное наказаніе въ предшествующій день. См. указ. ст. А. А. Олесницаго, Ibidem.

<sup>1)</sup> По талиудическимъ сказаніямъ, каждую субботу души праведныхъ переходять изъ низшаго рам въ высшій и тамъ вкушають отъ блеска божественнаго величія до ксица субботы, когда снова возвращаются въ визшій рай. А. А. Олесницкій, Изъ талмудической миноологіи. Труды Кіевской Академіи 1870 г. № 8. Стр. 301.

Въ данномъ случать им разумъемъ раввинское сказані: о происхожденія занкъ дуковъ. По синслу этого сказанія, Богъ не даль бесань тела н формы потому, что Онъ началъ творить ихъ къ вечеру шестаго дна и, вслюдствіе наступленія субботы, должень быль прекратить твореніе, не успівь докончить начатаго дъла. Eisenmenger, Entdecktes Judenthum. Bd. II. S. 410. 412; А. А. Олесинцкій, Изъ талмудической миноологіи. Труды Кіевской духовной Авадоміи 1870 г. № 4. Стр. 225.-Здівсь же умівстно привести легенду о субботь, сохранившуюся въ Корань. "При жизни Давида", говорять толкователи Корана, "некоторые израмльтине жили въ Ейлабе или Елать при Черномъ моръ, имъ котораго въ субботиюю ночь из берегу припамвала въ великомъ множествъ рыба, чтобы искусить ихъ, а въ слъдующую новь уплывала опять. Однажды ифкоторы з изъ жигелей, пренебрегии повельно Божіе о соблюденін субботы, въ субботній день пойнали рыбу, сварили и вли. Затемъ они провели воду изъ моря и наделали прудовъ для сохраненія рыбы. Другая часть жителей, которая строго наблюдала день субботвій, угрозами старалась остановить нечестіе ихъ, однаво безь успёха, нбо преступиния часъ отъ часу становились упорвае. Посла сего Давидь прокламъ нарушителей суб-

земли 1). Важность и благодътельное значение субботы сознается, вообще, талмудистами такъ глубоко, что въ ихъ представленияхъ суббота принимаетъ даже обравъ одушевленнаго существа: она становится для нихъ "невъстой" и "царицей", которая чревъ каждые шесть дней сходить съ неба на землю и приноситъ веселье и радость всему Израилю 2)!

Понятно, что, при такомъ взгляде на значение субботы, талмудисты постарались оградить святость ен самыми точ-

Digitized by Google

боти, и Богъ обратиль ихъ въ обезьянъ. Говорять, что одинъ изъ ев еевъ, понедин иъ пріятелю, нашель его въ образв обезьяни и спросиль его,—онь ла это биль. Другь, преображенний въ обезьяну, заплакаль, когда тотъ сказаль ему: "не соявтоваль ли я тебв"? Въ этомъ уничежительномъ состояніи народь находился три дня; после же ужаснимъ вётромъ биль сметенъ въ море". Православний Собесединкъ 1890 г. № 3. Стр. 342—343. Проф. Маловъ въ этомъ неленомъ сказаніи видить народную еврейскую сказку, слишанную Мухамиедомъ и запесенную въ боранъ. Если такъ, то эта сказка, какъ и другія приведенния нами легенды, показываеть, какъ велико било значеніе субботы, по мифийо іудеевъ талмудической эпохи.

<sup>1)</sup> Babyl. Schabbath fol. 118 a. Wünsche 1 Hebbe. S. 161-162. Debarim Rabba par. IV. Wünsche, Bibliotheca Rabbinica. Eine Sammlung alter Midraschim, Bd. VII. S. 57.

<sup>2)</sup> О р. Хананинъ въ Талмудъ сообщается, что вечеромъ поль субботу онь надваль на себя лучніч одежды и, обращаясь въ своимъ домочадцамъ, говориль: "Пойденте на встречу цариче и невесть субботь". Вав. Talm., Вава kamma fol. 32 b. Wünsche 2 Hlbb. 2 Abth. S. 8-9. P. Iahnan, no canatrelliству Талиуда, всегда привътствовалъ наступление субботы словами: בואי בלה (אבן בלה (אב, невъста! иди, невъста!). А въ Pesikta Rabbati есть сказаніе, это еще при самомъ творенія міра Богъ сочеталь субботу съ народомъ изранцьстемъ. "Суббота", сообщается въ названномъ мидрамф, "жаловалась нфкогда Богу в говорила: все дни составляють нары; зачёмь же я остаюсь одиновой ? Господь свазаль ей: "н ты составниь пару съ народомъ израильскимъ". Посему Онъ и увъщаль израмльтянь, когда оне стояли у Синая: "помните объщаніе, которое даль Я субботв. Wünsche, Bibliotheca Rabbinica. Bd. VII. S. 152. Вироченъ, должно замътить, что придавая такое важное значение субботъ, талиудисты считають заполедь о ней обязательной для однихь только іудеють. Тогда какъ для последнихъ соблюдение субботнихъ законовъ составляеть великую заслугу предъ Вогомъ, не-іудей, осифлиншійся праздновать субботу, по инфиію талиудистовъ, заслуживаетъ тягчейшихъ навезаній. Р. Решъ Лакишъ говорить: "язычнить, который поконтся въ субботу, достоинъ смерти". Sanhedr. fol. 58 b. Eisenmenger, Lib. cit. Bd. II. S. 206. А въ одновъ мидрашт приводятся

ными предписаніями. Но, полагавшіе вообще исполненіе зякона въ строгомъ соблюдении его буквы, раввины и въ отношенін въ субботнимъ законамъ Монсея сосредоточили сное вниманіе только лишь на ихъ буквѣ. Законъ Монсеевъ, какъ замъчено выше, имълъ въ виду положительное освящение субботы; но буквой этого закона выдвигалась на первый планъ сторона отрицательная --- соблюденіе повоя. Огражденіе этойто отрицательной сторовы празднованія седьмаго дня и приняли на себя равнины. Они задались цёлью уяснить и точнъе опредълить Моисееву заповъдь о субботнемъ покоъ, -- и стремленіе въ этой цёли создало тотъ обширный водевсь субботнихъ законовъ, который мы имбемъ въ Талмудъ. Этотъ кодексъ образовался постепенно. Первыя изъ раввинскихъ постановленій о субботь явились, можно думать, послѣ Неемін; кругъ ихъ значительно расширился въ эпоху Маккавеевъ и въ ближайшее къ ней время, а въ талмудъ кодексь этихъ постановленій возрось до чрезвычайныхъ размъровъ и получилъ уже вполнъ законченный видъ.

Мы не будемъ излагать всёхъ постановленій о празднованіи седьмаго дня, созданныхъ позднёйщимъ іудействомъ въ дополненіе къ заповёди Моисея: обратимъ вниманіе только на важнёйшія изъ нихъ и постараемся указать главные принципы, на которыхъ зиждется раввинская казуистика по вопросу о субботнемъ поков 1).

такія слова р. Іонахана: "Вогь даль субботу ванз (іудоянь), а не народань земли. Поэтому, когда приходять сыны Ноя и начинають хранить субботу, не достаточно, чтобы они не получили за это никакой награди: они достойны дажо смерти. Schemoth Rabba fol. 116 col. 3. См. Wünsche, Bibl. Rabbinica. Bd. V. S. 197. Ср. Debarim Rabba fol. 235 col. 2. Wünsche, Ibid. Bd. VII. S. 14.

<sup>1)</sup> Псдробное изложеніе традиціонных еврейских установленій о празднованіи седьмаго дня заставило бы насъ внести въ тексть сочиненія пѣлый трактать мешны "о субботь", гдв сгруппированы почти вст эти установленія. Находя это, по нѣкоторымь соображеніямь, неудобнымь, мы ограничиваемся въ настоящей главь издоженіемь только важнѣйшихь изъ раввинскихь субботикь законовь, а для болье обстоятельнаго ознакомленія съ нами прилагаемь ниже самый мишнанческій трактать о субботь въ русскомь переводь.

Изъ числа законовъ о субботв, созданныхъ послепленнымь іудействомь, прежде всего, должно отмітить законь, запрещающій употребленіе въ субботу оружія. Этоть законъ, какъ полагаетъ Михаелисъ, явился вскоръ послъ времени Неемін 1). Установленіе его, можеть быть, объясняется твиъ, что после плена евреи очень долго не вели нивакихъ войнъ и потому, естественно, забыли древнюю практику касательно соединенія военныхъ занятій съ храненіемъ субботняго повоя. Но не подлежить сомниню, что іудеямь доплиннымь этоть законь быль неизвёстень. Это можно заключать изъ того, что въ исторіи допленнаго періода мы не знаемъ ни одного факта, когда-бы евреи въ субботу или подвергались нападеніямъ со стороны непрятелей, или же сами прекращали военныя действія. Между темь, о такихь фактахь сообщалось бы 2), если бы законъ, запрещающій употребленіе оружія въ субботу, существоваль уже тогда. Въ-частности, объ осадъ Іерусалима при Седекін извъстно, что она была продолжительна 3); а это было-бы невозможно, если бы тогда евреи по субботамъ не употребляли оружія 4). Поэтому въ указанномъ законъ нельзя не видъть проявленія ревности послъпленнаго іудейства о соблюденій субботы, притомъ, неумфренной и неразумной. Дфиствительно, такимъ закономъ уничтожалось все благодетельное значение субботы, и

<sup>\*)</sup> Michaelis, Ibid. S. 129 – 132; Smith, Dictionary of the Bible. v. III. p. 1069. Припоминиъ, что І. Флавій и Діонъ Кассій скорое ваятіє Помпесиъ Іврусалима прямо объясняють твиъ, что евреи соблюдали разсматриваемый завонь. Antiqu. XIV, 4, 3; Rer. Roman. XXXVII, 16, 17.



<sup>1)</sup> Michaelis, Mosaische Recht (Frankfurt. 1774). Th. IV. S. 134 anm. Прв Неемів употреблевіе оружія въ субботу считало ь, по мивнію Михаелиса, еще дозволеннымъ. Такое заключеніе Михаелись двлаеть изъ угрозы Неемія "наложить руку" на Тирскихъ купцовъ, если они будуть торговать въ субботу. Неем. XIII, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Особенно въ повъствовани о времени Давида, который вель многочесленныя войны. Ср. 2 Пар. XI—XII.

<sup>3) 4</sup> Lap. XXV, 1-2.

установленняя для блага человъка, суббота дълалась опасной имущества и жизни. Съ другой стороны, такой законъ противоръчиль и самой идеъ государства, такъ-кавъ самостоятельность государства, при введеніи этого закона въ двиствіе, подвергалась бы постоянной опасности. И сами еврен, действительно, не разъ испытали гибельныя следствія примъненія указаннаго закона; а во время сирійскихъ гонечій нежеланіе взяться въ субботу за оружіе даже угрожало ниъ окончательнымъ истребленіемъ защитниковъ отеческихъ преданій. Такая опасность побудила Маттаеію ограничить примънсніе разсматриваемаго закона, и въ общемъ собраніи предводимыхъ имъ воиновъ было постановлено, не разръшая нападеній въ субботу, дозволить употребленіе оружія съ цёлью защиты. Однаво же это постановление было принято не всвии: и въ эпоху Маккавеевъ, и въ последующее время, многіе, какъ видно, продолжали еще держаться того ригористическаго взгляда, противъ котораго возставалъ Маттаоія. Такъ, писатель 2-й книги Маккавеевъ сообщаетъ, что, когда Нибаноръ задумалъ напасть въ субботній день на войско Іуды, то сопровождавшіе его евреи говорили: "не губи ихъ такъ жестоко и безчеловъчно, воздай честь дию, освященному Всевидящимъ" 1). Изъ этихъ словъ можно завлючать, что евреи, находившіеся въ войскі Никанора, считали недозволеннымъ въ субботу не только нападеніе, но и защиту. А въ "Книгъ Юбилеевъ" даже прямо говорится, что "кто ведетъ войну въ субботу, тотъ долженъ умереть " 3). - Но, не устранивъ оконча-

<sup>1) 2</sup> Mar. XV, 1-4.

<sup>2)</sup> Гл. L-я (См. Das Buch der Jubiläen, übersetz. v. Dillinan въ Jabrbücher der biblischen Wissenschaft v. H. Ewald. III. S. 70). Ср. Autiqu. XV(II), 9, 2; Be'l. Jud. IV, 2, 3 Въ послъднемъ мъстъ сообщиется такой фактъ. Когда Титъ осадилъ галилейскій городъ Гискалу и, желая избъжать кровопролиція, вь субботу началъ вести переговоры о сдачь его, то Іоациъ, смнъ Левія, стоявшій во главъмитежниковъ, просилъ отложить эти переговоры, ради святоств дня, въ который іудеямъ "не дозволяется—на поднимать оружся, ни договариваться о миръ". Титъ согласился и, отступивъ на пъкоторое разстояще отъ

тельно ригористического взгляда на краненіе субботы, указанное выше постановление Маттаеии, нужно думать, было принято всетаки большинствомъ. Уже объ Іонафанъ Маккавеъ, стоявшемъ во главв многочисленниго войска, известно, что, отражая нападеніе Вакхида, онъ въ субботній день вступиль съ нимъ въ сражение на берегахъ Іордана и одержалъ побылу 1). А Іосифъ Флавій примо говорить, что "законъ не запрещаеть въ субботу защищаться отъ непріятеля "2). Впрочемъ, допуская употребление въ субботу оружия съ цвлью защиты, іуден викогда вообще не считали дозволеннымъ дълать въ седьмой день нападенія 3). По свид'втельству Іосифа Флавія, во время осады Іерусалима Помпеемъ они не только не вступали по субботамъ въ сраженіе, но даже не різпались препятствовать Римлянамъ въ производимыхъ ими работахъ 4). Тъ немногіе случан, вогда іуден производили въ субботу нападенія, представляются исключительными 5). А въ Талмудь разсматриваемый нами законъ возстановляется въ томъ видъ, въ какомъ онъ существоваль въ началъ Спрійсвихъ гоненій: Мишна запрещаеть не только употреблять въ субботу оружіе, но и вообще его носить 6). —

Къ числу такихъ-же порожденныхъ фарисейскимъ ригоризмомъ постановленій о храненіи субботняго повоя, кром'є запрещенія военныхъ д'айствій, принадлежатъ и "законы о субботнемъ пути".

На основаніи XVI-й главы 29-го стиха вниги Исходъ, гдѣ содержится запрещеніе Моисея выходить въ субботу изъ

города, ожидаль конца субботи. Этикъ обстоятельствомъ и воспользовался Іоаниъ: въ ту же ночь, съ толной приверженцевъ, онъ убъжаль въ leрусалниъ.

<sup>1) 1</sup> Mar. IX, 34; X, 43.

<sup>3)</sup> Antiqu. XIV, 4, 3.

<sup>\*)</sup> Cp. 2 Mar. VIII, 26-28.

<sup>4)</sup> Antiqu. XIV, 4, 3. Cp. Gra'z, Geschichte Juden. Bd. III. S. 179 anm.

<sup>6)</sup> Bell. Jud. II, 17, 10; H, 19, 2.

<sup>9)</sup> Sabb. VI, 4.

Труды Кіевской Дух. Академін. Т. І. 1892.

лагеря, іудейскіе внижники не дозволяли въ седьмой девь ни путешествій, не большихъ прогуловь за городскія ствин 1). Для субботы они установили особый путь, воторый въ Талмудь называется החום השבח а въ Новомъ Завъть (Дьян. І. 12) и у Іосифа Флавія "обо; той сирдитов". Подъ виевенъ субботняго пути" у древних в евреевъ разумълось вообще то пространство въ важдую отъ городскихъ ствиъ, дальше котораго нельзя было ходить, не нарушая заповеди о ноков. Это пространство развины опредвлили въ 2000 локтей 2). Если имъть при этомъ въ виду древній египетскій локоть, то пространство субботняго пути нужно будеть приравнять 967, 8 метра 3); а если за единицу міры принять повдибишій локоть вавилонскій, то субботвій путь на современны мёры будеть равняться 1047 метрамъ 4). У Іосифа Флавія разстояніе Елеонской горы отъ Інрусалима, равное, по свидізтельству Луки, субботнему пути 5), опредванется то въ нять гречесвихъ стадій 6), то въ шесть 7). Шести же стадіямъ приравниваетъ субботній путь Епифавій Кипрскій в) и Сирскій переводъ Пешито, а у Іоанна Златоуста разстояніе его уданнняется до семи стадій <sup>9</sup>).

Субботній путь отмірямся отъ стінь города во всічетыре стороны, и преділы его обозначались особыми



<sup>1)</sup> Antiqu. XIII, 8, 4: πούχ έστι δ' ήμιν ούτε έν τοίς σάββασιν, ούτε έν τη δορτή όδεθειν".

a) Mischna, Erubin c. IV (Suranhúsius, t. 2, p. 95 sq.); Врыі. Егиb. fol. 42 a (Selden, lib. cit. p. 317). Бл. Іеронимъ опредаляеть субботній нуть въ 2000 шаговъ. Ad Algas. ep. 97, 10. Твор. бл. Іеронима ч. 3 стр. 211.

<sup>3)</sup> На мажи меры около 450 саж.

<sup>4)</sup> Borde 468 cam. Указанныя вычисленія ваниствуемы у Ряма. Bibl. Handwort. Bd. II S. 1316.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) 八九an. I, 12.

<sup>•)</sup> Antiqu XX, 8, 6. Въ метрахъ это развистся приблизительно 924, 85.

<sup>9)</sup> Bell. Iud. V, 2, 3. Bz merpaxz = 1109, 82.

<sup>9)</sup> Haer. 66. 83. Migne, Ser. gr. t. 42 col. 157.

<sup>•)</sup> Selden, Lib. cit. p. 315.

большими камнями '). Для того-же, кого суббота заставала въ полъ, субботнимъ путемъ считалось пространство въ 2000 ловтей въ каждую сторону отъ квадрата въ четыре локтя, который онъ долженъ быль описать вокругъ себя 2). предъловъ субботняго пути древній еврей могъ ходить во всю стороны, сколько угодно. Но далбе этихъ предвловъ, не сделавъ эруба в), онъ не могъ пройти и одного ловтя 4). Запрещеніе путешествій далье субботней границы соблюдалось такъ строго, что даже войска во время походовъ не выступали изъ лагеря 5). По мявнію автора "Книги Юбилеевъ", даже тотъ, кто высказываетъ только желаніе пойти въ седьмой день за субботнюю границу, заслуживаетъ смерти 6). А раввины, въ доказательство важности разсматриваемаго запрещенія, сообщають, что два человъва, нарушившіе его и ръшившіеся путешествовать въ субботу, подверглись, въ наказание за это, нападению со стороны разбойнивовъ, были ограблены и затемъ растерзаны медвёдемъ 1). Раввины допускали только три случая безнаказаннаго намареннаго нарушенія закона о субботнемъ пути. Его могли нарушить тв жители окрестностей Герусалима, которые доносние Сиведріону о появленіи новой луны в), новивальная

<sup>1)</sup> Одниъ нав такихъ каниой до настоящиго временя сокращился окологорода Гезера (открыть Ганко).

<sup>2)</sup> Mischna, Reub. LV, 5. Sneanhasius t. 2 p. 97-98.

<sup>3)</sup> Cu. sume.

<sup>4)</sup> Mischas, Erub. IV, 11. Surenhusius, t. 2 p. 101.

<sup>&</sup>quot;) Antiqu XIII, 8, 4. Здісь І, Флавій сообщаеть, что союзныя войска Гиркана и Антіоха II-го, выступившія въ походъ противъ Пареянь, по просьбі Гиркана, оставались въ теченіе двухъ дней на берегу р. Лика, изъ уваженія къ субботь и слідующей за ней Патидеситниць Ср. Mischna Erub. I, 10. Su renhusius, t. 2 p. 62.

<sup>\*)</sup> Passa Lug.

<sup>3)</sup> Baxterfies, Syriagega Judalca p. 324.

<sup>4).</sup> Мізська, Rusch haschschans I, 3, 9. Susenhusins, t. 2 р. 319, \$23. По словань Маймонида, после разрушенія храма Синедріону довосили только о началь инсписыв Нисана и Тисри, на которые падали ввживішно праздники; раньше же объявляли о началь каждаго инсана. Ibid. Ср. Bemidbar Rabba par. XVI. Wünsche, Bibl. Rabb. Bd. VIII. S. 413.

бабка, приглашенная къ раждающей женщинъ 1), и, наконецъ, всявій, кому приходилось или спасаться самому или спасать другаго отъ опасности, угрожающей жизни 2). Невиновнымъ въ нарушеніи закона о пути въ Талмудъ считается еще и тотъ, кого выводитъ за субботнюю границу "влой духъ" 3).—Въ силу важпости разсматриваемаго закона, Талмудисты даютъ не мало предписаній относительно того, какъ должно производиться измъреніе субботняго пути. Они требуютъ вообще, чтобы субботній путь измърялся съ большою точностью. Въ этихъ видахъ, измъреніе его они дозволяютъ производить только лишь опытному мужу 4). Конецъ веревки, употребляемой для измъренія, по предписанію Талмуда,

<sup>1)</sup> Mischna Sabb. XVIII, 3.

<sup>3)</sup> Mischna, Erub. IV, 3. Surenhusius, t. 2 p. 97. Bemidbar Rabba par, XXIII, Wünsche, Bibl. Rabb. Bd. VIII. S. 528 .- Y es. Marees приводятся слова Інсуса Христа: "Молитесь, чтобы не смучилось быство ваше зимою, или ез сибботу" (XXIV, 20). Въ этих словать обывновенно видять указаніе на субботу недиланую и на законы о субботнемъ пути (Scholz, s. 16 anm. 2; Winer, Bd. II. S. 351; Riehm, II, 1313. 1316), которыя будто-бы, въ случай необходимости бетства, поставляли въ затруднительное положение. Такое объясневів приведенных словь шамъ представляется неудовлетворительных. Во-первыхъ, весь контексть речи XXIV-й главы даеть мысль о томъ, что въ 2-мъ стих говорится не о див въ собственномъ симсав, а о продолжительномъ періоді. Во-вторыхъ, воз указанных наме случаевъ дозволеннаго нарушенія зиконовъ о нути видно, что въ такихъ обстоятельствахъ, когда угрожаетъ опасность для жизне, оврои счигали возможнымъ нарушать эти законы. Съ этой стороны суббота не представляла для бъгства особенныхъ препятствій, сравнятельно съ другими днями, а потому слова: "молытесь, чтобы не случилось бытство ваше зимою или въ субботу", если понимать ихъ въ увазанномъ симслъ, е обазываются не ясными. Въ виду этого, мы склоняемся въ мизнію, въ вида догаден высказанному накогда Реландомъ: подъ субботой въ Мате. XXIV. 20 разуивется не обывновенная суббота, а субботний годь. Въ субботний годь, какъ втвестно, поля не засевались. Отсюда "бество" въ этоть годь могло представдяться опаснимы вы томы отношении, что быляецамы трудно было доставать вы поляхь веобходимое проинтаніе.

<sup>\*)</sup> Erub. IV, 1. Ibid. p. 95.

<sup>4)</sup> Erub. V, 5. lbid. p. 104.

нужно держать у груди, а самая веревка должна быть не болве и не менве 50-ти локтей, потому-что веревку больпей длины нельзя вполет вытянуть, а меньшей-можно вытануть слишкомъ сильно, и субботній путь въ томъ и другомъ случав будеть измерень не точно 1).-- Но, ставя принпипомъ точность измеренія субботняго пути, талмудисты слишкомъ ясно обнаруживають свою заботливость о томъ, чтобы увеличить этотъ путь. Такъ, предписывая измърителю быть точнымъ, они въ то-же время требуютъ, чтобы веревка натягивалась сильнее. Въ техъ случаяхъ, когда субботній путь въ одну сторону отмъренъ дальше, чемъ въ другую, они называють законнымъ цервый, а ко второму позволяють важдому самостоятельно прибавить недостающее число локтей 2). А если двое измърителей расходятся въ опредълени границы субботняго пути, они приказывають следовать тому, вто указываетъ ее дальше 3). Когда городъ имветъ неправильную геометрическую фигуру, такъ-что невкоторыя зданія выдаются за черту его, а около него находятся мосты, холмы или кучи щебня, тогда, прежде чёмъ начинать измереніе, Талмудъ предписываеть очертить вокругь города правильный четыреугольникъ, который-бы захватываль все выдающееся за городскую черту 4). Въ нъкоторыхъ случаяхъ Талиудъ прямо позволяеть законные двв тысячи локтей субботняго пути увеличивать прибавленіемъ къ нимъ пространства, называемаго въ Мишив 기가 (выгонъ) и равняющагося 712/3 локтя 5). Раввины дозволяють это тогда, когда два или три города, а также и деревни, находятся другъ отъ друга на разстояни 1431/3 лов-

<sup>1)</sup> Erub. V. 4. Ibid. p. 103.

<sup>2)</sup> Erub. V, 4-5.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Erub. V, 1. Surenhusius, t. 2 p. 102; Nedarim VII, 5. Surenhusius, t. 3 p. 126.

<sup>6)</sup> Erub. V, 2.

тей или двухъ ГГРГР. Прибавленіемъ каждому изъ этихъ городовъ, при измёреніи субботняго пути, кагреры а достигалось то, что эти города дёлались вакъ-бы однимъ городомъ. Вслёдствіе-же этого субботній нуть отмёрялся отъ одного четыреугольника, описаннаго вокругъ всёхъ этихъ городовъ вмёстё, и, такимъ образомъ, для каждаго города значительно удлиннялся 1).—Такъ, создавъ вановёдь, раввины сами же стараются ослабить ея силу!

Въ Вавилонской Гемаръ говорится, что законъ о суббот. немъ пути данъ самимъ Моисеемъ въ Меррв, гдв установлена впервые суббота 2). Указанія на этоть законъ талмудисты находять даже въ св. Писанів. Въ этомъ случав они, прежде всего, ссылаются 3) на предписание книги Числъ, чтобы ноля левитовъ простирались отъ ствиъ города на двъ тысячи локтей 4); а затемъ указывають на кн. Інсуса Навина 6), гдъ разстояніе между лагеремъ евреевъ и скиніей, --- следовачельно, путь, воторый можно пройти и въ субботу 6), -- опредванется тавже въ двъ тысячи локтей 7). Однавоже не подлежить сомивнію, что законь о субботнемь пути есть произведеніе повдивищаго времени и до-пленнымъ іудеямъ не быль извъстенъ. Это можно завлючать изъ того факта, что при Інсусъ Навинъ еврем въ субботній день 8) обходили стъны Іерихона, овружность котораго, по Енифанію Кипрскому, равнялась двадцати стадіямъ, т. е. превосходила разстояніе субботняго

в) Нав. VI, 2. 14. Еврен обходили вокругъ ствиъ Герихона семь дней. Отевидео, одинъ наъ этихъ дней падалъ на субботу.



<sup>1)</sup> Erub. V, 2-3.

<sup>2)</sup> Sabb. fol. 87.

<sup>3)</sup> Mischna, Sota V, 3. Surenhusius, t. 3 p. 248.

<sup>4)</sup> YECS. XXXV, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Has, III, 4.

<sup>•)</sup> Для участія въ субботнемъ богослужевін. Лев. XXIII, З.

<sup>7)</sup> Maccoth fol. 12 b. Zebachin fol. 117 a. Cm. Lightfoot, Horae hebr. t. 2 p. 570.

пути болье, чыть въ три раза 1). Въ пользу этого же говорить и свидътельство IV-й вниги Царствъ, отвуда видно, что въ дни субботние считался дозволеннымъ путь отъ Сонама до Кармила, разстояние между которыми также болье субботняго пути 1). —

Уже въ указанныхъ раввинскихъ постановленіяхъ, образовавшихся, въроятно, вскоръ послъ времени Нееміи, обнаруживаются достаточно ясно мелочность и педантизмъ послъплъннаго іудейства. Но еще рельефиье эти свойства выступають въ другихъ, болъе позднихъ, законахъ, изобрътенныхъ раввинами при разъясненіи заповъди Моисея о субботнемъ покоъ.

Въ законъ Моисея покой въ седьмой день, прежде всего, предписытается людямъ, причемъ дается общее повельніе "не дълать никакого дъла". При разъясненіи этого-то повельнія и обиаружилась во всей ея силъ раввинская изобрътательность.

Всв запрещенныя въ субботу двла талмудисты раздвлили на два разряда. Одни изъ нихъ они назвали "отцами двлъ", а другія "двтьми". Къ числу первыхъ, которыя въ Талмудв изввстны подъ именемъ σισκοπαία (avoth mlachoth), а у Филона обобщаются въ понятіи ἀρχηγικώτατα αίτια в), раввины отнесли тридцать девять двлъ. Двла эти следующія: 1) свять, 2) пахать, 3) жать, 4) вязать снопы, 5) молотить, 6) ввять 7) очищать плоды, 8) молоть муку, 9) просввать ее, 10) месить, 11) варить или жарить, 12) стричь шерсть, 13) мыть ее, 14) выбивать ее палкой, 15) красить, 16) прясть, 17) нятягивать основу пряжи, 18) ткать две нитки, 19) сучить, 20) разсучивать, 21) связывать увлы, 22) развязывать, 23) шить два шва, 24) разрывать (что-либо) съ целью сшить прочие, 25)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De vita Mosis, l. III. Opera omnia p. 686.



<sup>1)</sup> Haer. 66, 38. Migne, ser. gr. t. 42 col. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 4 Lap. IV, 23.

охотиться за козой, 26) убивать ее, 27) снимать съ ней кожу, 28) солить ее, 29) дубить ея кожу, 30) скоблить ее (очищать отъ персти), 31) разсвиать на части ея мясо, 32) написать двъ буквы, 33) вытирать (написанное), чтобы имъть возможность снова написать двв буквы, 34) строить, 35) разорять, 36) гасить огонь, 37) зажигать, 38) ударять молоткомъ и 39) выносить вещи изъ одного мъста въ другое 1). Происхожденіе числа главныхъ запрещенныхъ дёлъ раввины **УКАЗАННАГО** объясняють различно. По мивнію Самуила бенъ-Нахмана, количество אבוח מלאבוח равняется 39-ти потому, что столько разъ встрычается въ библейскомъ тексты слово מלאכה 2). Ханина бенъ-Ииппори и раввины Кесарійскіе основаніе для запрещенія 39-ти главныхъ дёлъ видять въ томъ, что букви перваго слова рёчи Моисея въ ХХХV-й главъ кн. Исходъ, будучи замівнены соотвітсвующими имъ числеми, въ общей сложности даютъ именно тридцать девять в). Другіе раввины, опредъляя אבות מלאכות выходили изъ того положенія. что "всякое діло, которое совершали левиты при построеніи скиніи, должно быть въ субботу запрещено". Всвиъже указаннымъ 39-ти дъламъ они находили соотвътствующія работы, совершавшіяся при построеніи скиніи. Такъ. папр., варенье, ръзьба, съянье и молотьба запрещались равпотому, что при построеніи скиніи происходило в**инами** приготовленіе красокъ, требовавшее всёхъ этихъ действій. Шитье относилось къ числу חום на томъ основаніи, что въ скиніи нужно было сшивать зав'всу, когда она разрывалась.

<sup>1)</sup> Mischna, Sabb. VII, 2.

<sup>2)</sup> Iep. remapa Et Sabb. VII, 2. Cm. A. Edersheim, The life and times of Jesus the Messia. v. II p. 782, Londou. 1887.).

<sup>\*)</sup> Ibid. Въ ХХХУ-й главъ кн. Исходъ содержится ръзь Монсея по поводу построенія скиніи. Первое сдово, которымъ она начинается, есть місточиеніе אור (сін). Если замінить бубни втого слова соотвітствующими имъ числами, то сумма ихъ будеть равияться собственно 36-ти. Для того, чтоби получилось 39, раввины бубну заміняють въ закому способу, для оправданія своихъ объясненій, талмудисты обращаются неріздко. См. Edersheim, Lib cit. р. 783 not. 1.

Запрещевіе письма выводилось изъ того, что левиты на каждой изъ досокъ скиніи дізлали знаки, чтобы ихъ не переившать. Перенесеніе вещей изъ одного міста въ другое считалось недозволеннымъ въ виду того, что левиты при построенім свинім перевладывали доски съ одной колеснцци на другую 1). Подобныя-же основанія талмудисты напіли для запрещенія и каждой изъ других в главных в работь. -- Всф прочів запрещенныя въ субботу діла, въ отношеніи къ 39-ти указаннымъ, въ Талмудъ представляются חולדות מלאכות нли дётьми" одного изъ прак Такъ, резанье овощей, пилка дерева или металла, рубка дровъ считаются חולרות пятаго изъ запрещенныхъ 🗅 🗀 молотьбы 2). Плавленіе металла, размачиваніе твердыхъ тёль разсматриваются, какъ "дёти" одиннадцатаго изъ "отцовъ" — варенья. Приготовленіе творога или сыра, причесывание волосъ, запирание двери засовомъ и поправка ея, когда она срывается съ верхняго врюка, отно-בות אבות שמב חולרות אבות במדב הולרות במדבות מפרב מבר 34-ro ממדבות במדבות מבר מולרות במדבות במדב מדבות במדבות במד

Намъренное совершение какого-либо изъ запрещенныхъ дъль въ Талмудъ признается тажкимъ преступлениемъ, а виновникъ его считается заслуживающимъ смерти. "Намъренний нарушитель субтоты", говорится въ трактатъ Sanhedrin, "долженъ подвергнуться побинию камнями" 4). Впрочемъ, нужно замътить, что талмудисты не всякое совершение запрещеннаго дъла вмъняютъ въ вину. При опредълении виновности они обращаютъ внимание на способъ совершения дъла и руководятся слъдующими двумя правилами. По ихъмнъню, наказанию за нарушение субботы, во-первыхъ, под-

<sup>4.</sup> Mischna, Sanhedr. VII, 4; cp. VIII, 7. Surenhusius, t. 4. p. 218-219.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sabb. XI, 2; XII, 3. Cm. Comment. Maimonid. ad Sabb. YII, 2. Sureuhusius, t. 2 p. 29 f.

<sup>2)</sup> Срываніе колосьевъ и растираніе ихъ въ рукахъ, — въ чемъ обивняли фарисев учениковъ Госнода Інсуса Христа (Ме. XII, 1-2), — также было изъчисла תולך (חול этого "отца".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mischna, Erub. X, 11-12. Surenhusius, t. 2 p. 130-132.

лежить только тоть, кто "начинаеть" дело и "оканчиваеть", или "кто совершаетъ все дъло, а не часть его" 1). Отсюда Мишна, запрещая нести въ субботу какую-либо вещь одному человьку, дозволяеть двлать это двумъ 2). А гемаристы прямо говорять: "если одинъ сдёлаетъ въ субботу запрещенное дёло, онъ долженъ быть виновенъ, а если двое пусть будуть свободны" 3). Во-вторыхъ, талмудисты вменяють въ вину совершеніе недозволеннаго дёла только въ томъ случай, вогда для него употреблены обычные пріемы. Поэтому Мишна, запрещая вообще письменным запятія въ субботу, пе считаеть виновнымъ въ нарушени закона того, кто пишетъ, "перевернувъ руку, -- ногою, ртомъ или локтемъ" 4). -- Если намеренное нарушеніе субботняго закона вміняется въ вину, то совершеніе какого-либо изъ мен мен пістіп въ Талмуде представляется одинавово важнымъ преступленіемъ. Различіе между "огцами" и "дётьми" раввины полагають только тогда, когда преступленіе совершается по забвенію или нев'єдівнію закона. Въ этомъ случав за "каждое" изъ талмудв назначается особая жертва, такъ что совершившій нёсколько тізк, по предписавію раввиновъ, долженъ принести несколько жертвъ. Относительно же חולרות Талиудъ постановляеть, чтобы за "несколько" ихъ приносилась "одна" только жертва. Такъ, если вто въ субботу по забвенію или нев'ядінію пахаль, с'валь, жаль, то, по Талмуду, онъ долженъ принести три жертвы за грвхъ; тотъ-же, кто въ субботу мололъ, резалъ овощи, нилилъ или рубилъ дрова, можетъ ограничиться принесеніемъ за грехъ лишь только одной жертвы б).

<sup>1)</sup> Comment. Maimon. ad Sabb. I, 1.

<sup>2)</sup> Sabb. X, 5.

<sup>\*)</sup> Comment. Maimon. ad Sabb. I, 1.

<sup>4)</sup> Sabb. XII, 5. Cp. Sabb. X, 3.

<sup>6)</sup> Mischna, Sabb. VII, 1; Keritoth III, 10; IV, ?. Surenhusius, t. 5 р. 253, 255. Sanhedrin VII, 8. Surenhusius, t. 4 р. 244. Должно замътить, что раввины требують принесенія жертвы не только за дъйствительное нарушеніе

Указавъ число запрещенныхъ дёль, раввины не остановились на этомъ. Каждое ивъ главныхъ запрещеній, по ихъ ивъню, требовано болве точнаго разъяснения. Такъ, запрещене свявивать и развизывать узды казалось имъ слишкомъ общимъ. Они захотъли еще опредълить, какіе именно узлы запрещается свявывать и развязывать, -- и въ Мишев мы находимъ это определение: "вотъ узлы, ва которые бывають виновны: узель погонщиковь верблюдовь и узель корабельщивовь; какъ ето бываетъ виновенъ за ихъ вавязываніе, такъ и за развязываніе"; "женщина можеть завязать вороть рубаки, режим башмаковъ или сандалій, ленты чепца, міхъ съ виномъ или масломъ и горшокъ съ мясомъ" 1). Съ подобною же точностью въ талмудъ выясняются запрещения охотиться, варить, строить, ковать, ткать, писать 2) и др. Вотъ напр., кавими частными постановленіями дополнено въ Мишив общее запрещеніе письма: "кто написаль дев буквы правой рукой, или левой, одинающить или развыхъ, на какомъ бы то ни было языка, -- виновенъ". "Кто написалъ два буквы по неваданію, виновенъ, изписалъчи чернилами, краской, купоросомъ, камедью или чемъ-либо еще. Кио написаль на двухъ образующихъ уголъ ствиахъ или на двухъ страницахъ записной внижечки, тавъ-что одна буква соотвётствуеть другой (и онъ составляють присе слово)-виновень". "Кто пишеть на тель своемъ-виновенъ". "Кто пишетъ жидкой враской, на пыли дорогъ, на ныли архивной или на накомъ-либо не твердомъ предметь-свободенъ. Кто напишетъ перевернутой рукою, ногой, ртомъ, локтемъ, свободенъ; кто напишеть одну букву рядомъ съ другой, написанной раньше, или станеть писать

субботи (по ошибић), а даже и за предполагаемое. Въ Мишић есть постановленіе: "если была суббота и будній день, и кто-либо въ одинъ изъ этихъ дней сділаль запрещенное діло, но не знасть, въ какой именно,—приносить жертву за соинвине". Keritoth IV, 1; Surenhusius, t. 5 p. 255.

<sup>1)</sup> Sabb. XV, 1-2.

<sup>3)</sup> Sabb. IV, 1-2; XII, 1-6; XIII, 1-7 и др.

уже по исписанному (пергаменту),—свободенъ. Кто хотълъ написать хетъ, а написаль два зайнъ, или кто одну букву написалъ на землъ, а другую на доскъ, кто написалъ на двухъ стънахъ, не образующихъ угла, или на двухъ листахъ книги, не соприкасающихся другъ съ другомъ,—такъ-что буквы не составляютъ цълаго слова,—свободны").

Но особенно богатый матеріаль для разсужденій дало раввинамъ послъднее изъ запрещенныхъ מלאכות -перенесеніе тажестей изъ одного міста въ другое. Разъясняя это запрещеніе, раввины, прежде всего, опредвлили самое понятіе "міста". Всіз міста въ отношеніи несенія тяжестей въ субботу они разделили на четыре класса: 1) רלשות הרבים, 2) מקום פטור (4 מרמלית (5 רשות היחיד. Додъ raschuth harabbim или мъстами общественными въ Талмудъ разумъются мъста, не принадлежащія частнымъ владёльцамъ и находящіяся внё города, каковы, напр., пустыви, лёса, площади и дороги 2). Raschuth hajachid талмудисты называють частное мъсто, въ которое не имъютъ права входить, безъ разрешения владельца, посторонніе люди; къ этому классу мість принадлежить домъ, дворъ и вообще всякое пространство въ четыре квадратныхъ ладони или болье, огороженное четырымя ствнами 3), высота которыхъ не менте десяти ладоней 4); за raschut hajachid считаются также рвы и холмы, имфющія такія же мфры. Именемъ karmelith въ Мишив обозначаются всв мвста, которыя огорожены ствнами съ трем сторонъ, а съ четвертой отврыты; къ разряду karmelith относится также всявая возвышенность или углубленіе, имвющія въ длину и ширину четыре ладони, а въ высоту или глубину не меньше трехъ и не больше девяти. Наконецъ, makom patur или мъстомъ сво-

<sup>1)</sup> Sabb. XII, 5.

<sup>2)</sup> Sabb. X, 5; XI, 1. 2.4.

в) Comment. ad Sabb. XI, 1. Raschuth hajachid можеть быть названь даже цалый городъ, окруженный ствиами.

<sup>4)</sup> Вийсто стинъ raschuth hajachid могутъ быть окружены веревками, съ соблюденіемъ указанной міры.

боднымъ въ Талиудъ называется всякая возвышенность или яма, высота или глубина которых в болве трехъ ладоней, а ширина менње 1).—Чтобы не совершить въ субботу 39-го изъ אבוח מלאכות, еврею необходимо знать это различіе мъстъ, такъбакъ относительно каждаго изъ нихъ въ Талмудъ существують свои ваконы. Общія талмудическія постановленія касательно перенесенія вещей изъ указанных в м'естъ таковы: 1) всявое движение вещи изъ raschuth hajachid въ raschuth harabbim и обратно запрещается, и если оно совершается съ намфреніемъ, то должно быть наказываемо смертью, а если совершается по ошибкъ, -- должно быть заглаждлемо жертвой за гръхъ; 2) перенесение вещи изъ какого-либо мъста въ karmelith заслуживаеть бичеванія; кто же совершаеть его по забвенію о законъ, тотъ не нарушаетъ заповъди о повоъ; 3) перенесеніе вещи изъ makom patur въ другія м'єста считается дозволеннымь 2). Въ дополнение въ этимъ общимъ постановленіямь о перенесеніи тяжестей раввины прибавили множество частныхъ. Опредъливъ понатіе міста, они, съ тімъ вмість, указали и количество ноши, перенесение которой нарушаеть субботу, и запрещенные способы перенесенія. Въ Мишнъ нарушителемъ субботы считается тотъ, жто выносить пищи столько, сколько содержитъ изсохшая фига в), вина, —сколько нужно для смішенія кубка, молока — сколько выпивается за одинъ глотокъ, меду, -- сколько кладется на рану, масла, -сволько нужно для помазанія самаго малаго члена тёла, воды, — сколько нужно для того, чтобы спыть праску глазъ" 4). Даже перенесеніе такого количества черниль, какое нужно



<sup>1)</sup> Comment. Maimon. ad Sabb. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sabb. I, 1; Erub. X, 7. Surenhusius, t. 2 p. 128. Cu. Comment. Maimon. ad Sabb. I, 1.

<sup>3)</sup> Sabb. VII, 4.

<sup>4)</sup> Sabb. VIII, 1.

для написанія двухъ буквъ, и такого куска пергамента, на которомъ можетъ умѣститься начало "шемы" въ Талмудѣ разсматривается, какъ оскверненіе субботы 1).—Что касается способовъ перенесенія тяжестей, то въ этомъ отношеніи принципомъ талмудистовъ является положеніе: "всякое дѣйствіе, которое совершалось левитами въ скиніи, въ субботу запрещается". Отсюда въ Мишнѣ есть постановленіе: "кто выносить что-либо правой рукой или лѣвой, на груди или на плечѣ,—виновенъ, ибо такъ выносили Кааеиты". Несеніе же способами необычными, какъ напр., несеніе на наружной сторонѣ руки, несеніе ногою, ртомъ, въ ухѣ, въ волосахъ, подмышкой, въ башмакѣ или въ сандаліяхъ—въ Мишнѣ считается дозволеннымъ, потому-что такими способами левиты не носили <sup>а</sup>).

Запрещеніе "переносить вещи" талмудисты понимають чрезвычайно широко. Они называють перепесеніемъ не только такія дійствія, какъ бросаніе и черпанье воды изъ колодца, но даже и такія, какъ плеванье и отправленіе естественных потребностей в). Относительно совершенія всёхъ этихъ действій, не исключая и двухъ последнихъ, въ Мишне существують особыя постановленія, которыми дополняется и разъясняется общее запрещеніе 39-го изъ подк. Воть кавовы, напр., важнейшіе талмудическіе законы о бросанін въ субботу: "Кто бросаеть что-либо изъ частнаго места въ общественное или изъ общественнаго въ частное, виновенъ. Если-же кто бросаетъ изъ одного частнаго мъста въ другое, отделенное отъ перваго местомъ общественнымъ, тотъ, по Акибы, виновенъ, мудрецы же оправдываютъ 4). мижнію общественномъ мъстъ находятся "Если

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Sabb. VIII, 3. Другів опрокалонія запреженняю воличества разлячних тяжестей си. Sabb. VI I, 2. 3. 4. 5; IX, 6—7.

<sup>2)</sup> Sabb. X, 3. Только дашь тогь, кто нарушиль суббиту перенесеноны веще съ въдънія Синедріона, въ Талиудъ не считается виновныть. Rorajoth I, 3. Surenhusius, t. 4 p. 493.

<sup>3)</sup> Mischna, Eruh. X, 5-6. Surenhusius, t. 2 p. 127-128.

<sup>4)</sup> Sabb. Xl, 1.

(בצוצריות), одинъ противъ другаго, то вто передалъ чтолибо съ одного на другой или бросилъ, — свободенъ. Если-же два балкона находятся на одной линіи, то кто передаль что-либо съ одного на другой, виновенъ, а кто бросилъ,-свободенъ. Ибо гаково было служение левитовъ: когда двъ колесницы стояли на общественномъ месть, одна позади другой, они передавали доски съ одной колесницы на другую, но не бросали <sup>4</sup> 1). "Кто бросилъ какой-либо предметъ въ ствыу, отстоящую на четыре локтя, и предметь прилипъ къ стене выше десяти ладоней отъ земли,-тотъ бросиль какъбы въ воздухъ<sup>2</sup>); если же предметт <sup>в</sup>прилипъ въ стънъ ниже десяти ладоней-бросиль какъ-бы на землъ. Бросающій-же на землів даліве четырехъ локтей виновень. Если кто быль намерень бросить на разстояние четырехь локтей, а брошенная вещь относится вътромъ далже четырехъ локтей,свободенъ. Если же кто имълъ намърение бросить далъе четырехъ локтей, но вещь откатывается въ предёлы четырехъ локтей, -- виновенъ а в).

Кромъ этихъ постановленій, запрещеніе переносить вещи изъ одного мѣста въ другое въ Талмудѣ дополняется цѣлымъ рядомъ правилъ относительно того, съ чѣмъ можно выходить въ субботу. Талмудисты разрѣшаютъ мущинѣ п женщинѣ выходить только съ такими вещами, которыя или составляютъ необходимую принадлежность костюма, или слу-

<sup>1)</sup> Sabb. XI, 2.

<sup>2)</sup> Т. е. не виновенъ:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sabb. XI, 3. Въ нарадиель съ этими последними постановленіями о бросаніи можно поставить запрещеніе лить воду на дворъ, который менёо четиредъ ловтей,—изъ опасенія того, что вода можеть потечь со дворь въ общественное масто. Erub. VIII, 9. Surenhusius, t. 2 р. 122; Ср. Sabb. X, 4. Что васается указаннаго выще запрещенія черпать воду изъ колодца, то изходинив пунктомъ для него служить талиудическое понятіе о масталь. Колодець представляєть собор частное масто, а чловать, стемий около него, находится въ маста общественному, Поэтому черпанье води изъ колодца, съ точки зрапіч талиудистовь, есть перенесеніе вещи изъ частнаго маста въ общественном и кать таковое, запрещается. Егиb. II, 1—2. Surenhusius, t. 2 р. 83—81.

жать для украшенія, каковы, напр., серьги, кольцо, ожерелье, головная сёткя 1) и т. д. Другія же вещи, которыя не имъють такого значенія, въ Талмудё разсматриваются, какъ тажесть, и выходъ съ такими вещами считается совершеніемъ 39-го изъ חבות מלאכות מלאכות הוא Отсюда, по предписанію раввиновъ, женщина не должна выходить въ субботу съ повязкой на лбу, съ иглой, которая находится въ платьв, и съ флакономъ бальзама 2), а мущина—съ кошелькомъ для денегъ, съ мечемъ, съ лукомъ, со щитомъ, съ пращей и копьемъ 3). Р. Іосія, руководясь указаннымъ выше принципомъ, доходитъ даже до того, что не позволяетъ хромому пользоваться въ субботу костылями 4).

Перечисленными 39-ю מלאכות מלאכות Талмудъ не ограничиваеть кругъ запрещенныхъ въ субботу занятій. Въ Мишнв указано еще нісколько другихъ недозволенныхъ діяль, которыя раввины не могли подвести подъ понятіе одного изъ מבות Къ числу ихъ отнесены: ізда верхомъ на какомъ-либо животномъ, плаванье по водів, хлопанье руками по бедрамъ, прыганье, торговля, отдівленіе десятинъ, заключеніе браковъ, совершеніе "халицы" 5), судебное производство и ніскоторыя другія 6).

<sup>1)</sup> Sabb. VI, 5.

<sup>2)</sup> Sabb. VI, 1. 3.

<sup>3)</sup> Sabb. VI, 4.

<sup>4)</sup> Sabb. VI, 8.

<sup>5)</sup> Особый обрядъ, исполнявшійся въ томъ случав, когда кто-либо отказывался отъ заключенія левиратнаго брака. Втор. XXV, 7—11.

<sup>•)</sup> Beza V, 2. Surenhusius, t. 2 p. 297; Avoda Sara I, 6. 9. Surenhusius, t. 4 p. 366; ср. Edujoth II, 5. Surenhusius t. 4 p. 32. Въ трактата Веда (V, 2) въ числа запрещенныхъ въ субботу далъ ноявщается судъ. Въ другонъ маста Мишны (Sabb. I, 2) запрещается уже на кануна седьнаго дия предъ наступленіемъ вечера открытать судебныя засаданія. А въ трактата Sauhedrin это запрещеніе распространяется и на судепроизводство по "уголовнымъ преступленіямъ", причемъ выставляется причнюй его то обстоятельство, что, въ случай приговора въ смерти, смертная казнь не можеть быть совершень въ

Таковы важнѣйшіе постановленія раввиновъ о субботнемъ поков людей. Но законъ Моисеевъ, какъ мы видѣли, предписываетъ покой въ субботу не только людямъ, а и животнымъ. Раввины нашли нужнымъ разъяснить и это предписаніе закона. Съ этою цѣлью они изобрѣли нѣсколько постановленій относительно того, съ чѣмъ можетъ выходить животное въ субботу, не нарушая покоя. Принципъ талму-

субботу. Sanhedr. 1V. 1. Surenhusius, t. 4 р. 216. Накоторые насладователь, вавъ напр. Шепкель (Bibel-Lexicon. Bd. S. 14 f.) и Элерь (Herzog, Real-Encyclopädie. Bd. XIII. в. 162), полагають, что указанныя постановленія от носится только въ гражданскимъ судебнимъ автамъ. Что же касается преступленій противь религін, подпадавшихь подъ точку арвнія Второз. XIII, 6; XVII, 13,-то по отношенію въ немъ, по межнію названныхъ ученыхъ, допускалось отступлоніе отъ приведенных мищнам ческих постановленій. Первымъ основанісив для такого мевнія Шенколь и Элеръ выставляють невкоторыя места изъ esauresis (Me. XIII, 14; Mps. III, 6; Ags. IV, 29; VI, 1; Ioan. VII, 32 n 44; ІХ, 13 м Х, 39), гдф, канъ они полагають, идеть речь о судебныхъ решеніяхъ и дъйствіяхъ въ субботу. Затвиъ опи ссылаются на одно місто наъ Мишны, гда приводится мийніе р. Акибы, что "всякій, кто возстанеть противь словь княжнивовъ, не долженъ быть умершвленъ ни по суду своего города, ни по сулу labne, а долженъ быть приведенъ въ lepусалинъ, сохраненъ до празднява (רבל) и ברגל (по дверу-на праздникь) умерщелень" (Sauhedr. X, 4. Surenhusius, t. 4 р. 258). Наконедъ, Шенкель в Элеръ указывають на исторические факти-побісніе камиями Імкова Праведнаго въ праздинкъ Пасхи (Евсевій, Ц. И. И., 23) и вазив Освды, совершенную, по приказанію Ирода. Великаго, въ праздникъ Пурмиъ (Antiqu. XVII, 6, 4).-Разсматривая эти основанія, пельзя признать ихъ достаточно сильными для того, чтобы ради нихъ ограничить смыслъ приведенных выше закономъ Мишны о судъ. Что касается, прежде всего, указывленихъ Шенкеленъ и Элеронъ месть изъ евангелій, то ни въ одномъ изъ нихъ не говорится о формальномь судопроизводство и объ исполнения судебныхъ ръшеній. Слова же р. Акиби, приведенныя въ Мишив, Шенкеленъ и Элеронъ понимаются неправильно: вь этихъ словахъ пёть рёчи ни о судопроизводстве, ни о преступлевіямъ противъ религіи. Кром'я того, по смыслу этимъ словъ, казнь ученаго, осивливавшаго и противоръчить вакому-либо общепринятому решенію веляваго Свиедріона, должна совершиться не 그 이고 или въ празденить, какъ думають Шенкель в Элерь, а СПС, т. е. во время праздничной недъли. Въ праздинаной же неделе собственно праздинками считались только первый и последній дин; въ остальные же дин, называешіеся "будилин праздинка", допускались какъ другія работи, такъ и совершеніе казни.—Не говорять въ пользу миф-

дистовь въ данномъ случав остается тотъ-же самый, какому следують они при определении дозволенныхъ и недозволенныхъ костюмовъ мущины и женщины. Они считаютъ возможнымъ въ субботу выводить животное только съ темъ, что является для него необходимымъ и, въ извъстномъ смыслъ, служить какъ-бы одеждой. Въ V-й главъ трактата Мишни "о субботъ" читаемъ слъдующее: "верблюдъ можетъ выходить съ уздою, верблюдица съ кольцомъ (въ ноздряхъ), осель лидійсвій съ желівными удилами, конь съ приванью. Всів животныя, обыкновенно привазываемыя на цёпь, могутъ выходить сь цёпью "1). Но все то, что не является необходимым для животнаго, считается въ Талмудъ тяжестью, -- и выводить или выпускать животное съ такимъ предметомъ-владельцу щается. Отсюда въ той-же главв мишнаическаго трактата находятся следующія запрещенія: "верблюдь не должень выходить съ лоскутомъ, привязаннымъ въ хвосту, съ путами на ногахъ, а также и въ томъ случав, когда передняя нога его связана съ задней 2). "Оселъ не можетъ выходить съ попоной, если онъ не быль поврыть ею еще на канунъ субботы, съ колокольчикомъ, хотя-бы и подвязаннымъ, съ деревомъ на шев в) и съ ремнемъ на ногъ. Пътухи не могутъ выходить съ нитвами

нія Элера в Шенкеля в указываемые іми историческіе факты: кавь Освды была совершена въ праздникъ Пуримъ, который была только полупраздникъ праздникъ Пуримъ, который была только полупраздникъ и въ который допускались всякія работы; казнь же Іакова Праведнаго въ праздникъ Пасхи, съ одной сторовы, не была результатсиъ формальнаго судопроизводства, а съ другой, представляеть собою фактъ исключительный. Въ противовъсъ ему можетъ быть поставленъ тотъ фактъ, что Продъ Агриппа не хотълъ (Дъяв. ХП, 3—4) казнить ап. Петра во время Пасхи. См. объ эгомъ: Проф. Хвольсонъ, послъдняя Пасхальная вечеря Інсуса Христа". Христіанское Чтенге. 1875 г. Ч-2-я, стр. 454 и дал.

<sup>1)</sup> Sabb. V, 1.

<sup>2)</sup> Sabb. V, 3.

в) Разумфются (по объясненію Бартеноры) двй короткія палки, сложенныя крестомъ; онів привязывались ві томъ случай, когда на мей животнаго была раяв, и съ тою ційлью, чтобы животное не чесадось.

или ремнями на ногахъ, овцы--съ травой въ ноздряхъ теленовъ-съ ярмомъ, корова-съ во жей вофаръ 1) и съ ремнемъ между рогами  $^{(2)}$ .

Расширивъ заповъдь Моисея о субботнемъ поков людей и животныхъ, раввины не остановились на этомъ: нъкоторыя раввинскія школы утверждали необходимость покоя не только для людей и скота, но даже и для предметовъ неодушевленныхъ. По свидътельству Филона, въ его время суббота считалась днемъ повоя для растеній, и вследствіе этого строго запрещалось въ субботу срывать вътви деревьевъ, листья и плоды в). А изв'ястный Шаммайя, ревность котораго къ соблюдевію закона доходила до фанатизма, требованіе субботняго покоя распространяль даже на сосуды и разнаго рода орудія. Вследствіе этого онъ запрещаль уже на кануне субботы начивать дёло, которое дожно кончиться въ самую субботу, хотя и безъ помощи того, кто началъ это дело. Въ Мишит приводятся 18 постановленій Шаммантовъ, выведенныхъ изъ этого принципа. Вотъ некоторыя изъ этихъ постановленій: "нельзя размачивать въ водъ вещество для черниль, краски, или дикій горохъ, если они не растворятся, пока еще день (пятинця). Нельзя власть ни свизовъ льна на печь, если онъ не высохнуть еще днемъ, ни шерсти вы красильный горшовъ, если она не окрасится до вечера. Не должно разставлять сътей для птицъ, звърей и рыбъ, если послъднихъ не возможно поймать еще днемъ. Нельзя отдавать кожъ кожевнику или одеждъ иновърному бълильщику, если онъ не будутъ приготовлены до вечера" 1).

Таковы наиболье важныя изъ тыхъ запрещеній, которыми ограждаеть Талмудъ святость субботы. Но, требуя съ чрезвычайною строгостью соблюденія покоя въ субботу, талму-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По объяснению Бартеноры, "кофаръ" есть кожа одного пресмыкаю-щагося, нифющая острым иглы; се привязывали къ соецамъ коровы для сохра-BROLOM RIBSE

<sup>2)</sup> Sabb. V, 4.

<sup>8)</sup> Philo, De vita Mosis l. II. Op. omnia p. 657. 4) Sabb. i, 5—6; 8—10.

дисты въ некоторыхъ случаяхъ считають возможнымъ всетави и безнаказанное его нарушение. Отступления отъ субботнихъ законовъ они допускають отчасти въ интересахъ соблюденія другихъ высокихъ и священыхъ заповъдей, а отчасти изъ побужденій гуманнаго свойства. Въ первомъ случав они принимають во вниманіе, прежде всего, потребности храмоваго богослуженія. Законъ Моисеевъ, предписывая храненіе строгаго покоя въ субботу, въ то-же время повелъваетъ приносить въ этотъ день двойную жертву (Числъ XXVIII, 9-10) и, такимъ образомъ, исключаетъ храмовое богослужение изъ круга запрещенныхъ дълъ. Отсюда и по ученію раввиновъ, "во святилищъ пътъ субботы". Поэтому Талмудъ дозволяеть въ храм'в совершать въ субботу такія дійствія, которыя вив храма строго запрещаетъ и за которыя опредъляеть даже смертную казнь. Такъ, тогда-какъ въ домахъ никто не можетъ зажигать огня уже въ пятницу, после наступленія ночи, въ храме это разръшается 1). Если на субботу падаетъ праздникъ Пасхи, то закланіе пасхальнаго агица, а также и нівоторыя другія дъйствія, соединенныя съ принесеніемъ пасхальной жертвы, въ Талмудъ считаются дозволенными 1). "Вытысняють субботу" в), по мевнію раввиновъ, и заповеди о лулаве в) и принесенін начатковъ жатвы. Поэтому, если первый день празд-

<sup>1)</sup> Sabb. I, 11. Извастно, что въ храма, въ одной изъ четырехъ камеръ здація Beth-hamoked, находившагося въ северо-западномъ углу внутренняго двора, въ теченіе всей суббоги поддерживался огонь. Около него грались священники, ходившіе по мраморному полу святиляща босыми ногами п потому испытивавшіє шпотда чувствительный холодъ. А. А. Олесимцкій, Ветхолаватный храмъ въ Іерусалимъ. (Прав. Палест. сборникъ. Вып. 13-й СПБ. 1889). Стр. 473. 479.

<sup>2)</sup> Pesachim VI, 1-2. Surenhusius, t. 2 p. 155.

<sup>2)</sup> Выраженіе павіл па папа-явитвоняєть субботу"—е ть техническое выраженіе Талиуда, нивівщее тоть синсль, что извістная заповідь закона должна всполняться въ субботу, не смотря на святость послідней.

<sup>4)</sup> Лудавонъ называется букеть изъ вътвей, который евреи имъди въ рукахъ въ праздинкъ Кущей. Лев. XXIII, 40.

ника Кущей или 16-е Нисана 1) приходится въ субботу, перенесеніе лудава изъ частнаго міста въ общественное, опускание его въ воду, жатву перваго снопа и принесение его во храму-талмудисты не считають за нарушение закона о субботнемъ покож 2). Въ храмъ Талмудъ разръщаеть въ субботу даже и такія дійствія, которыя не имівють непосредственнаго отношенія въ богослуженію. Тавъ, въ храм'в появоляется въ субботу поправлять дверь, когда она сорвалась съ нижняго крюка, тогда-какъ въ частныхъ домахъ это запрещается, навъ постройка 3). Если въ храмъ заполяаетъ какоелибо пресмыкающееся, священникъ, по мнънію раввиновъ, можеть вынести его и этимъ не нарушить закона, запрещающаго перенесеніе тажестей изъ одного міста въ другое 4). Въ храмъ священнику дозволяется поднять упавшій съ руки пластырь, перевязать рану на пальцё и связать лопнувшую струну на музыкальномъ инструментв, тогда-какъ совершеніе этихъ дійствій вні храма считается нарушеніемъ субботняго покоя в). На томъ же основаніи, на которомъ разрівшаются указанныя отступленія отъ субботнихъ законовъ, талмудисты считають возможнымь совершать въ субботу и обр**взан**ie \*).

<sup>1)</sup> День принессиія начатьовъ жатви. Лев. XXIII, 9-12.7

<sup>\*)</sup> Succa III, 13-15; IV, 4; Menachoth X, 1; cp. Bruchin II, 3. Surenhusius, t. 2 p. 272-274; t. 5 p. 97 m 197.

<sup>\*)</sup> Erubin. X, 11-12. Surenhusius, t. 2 p. 131.

<sup>4)</sup> Ernb. X, 15. Surenhusins, t. 2 р. 133. Впрочемъ, въ мишнанческомъ грактатъ Ташій относительно этого дается иное предписаніе: вдёсь повельнается не выбрасывать заползающихъ въ храмъ пресимвающихся, а накрывать яхъ особыми, существующими спеціально для этого, сосудами. Tamid V, 5. Surenhusius, t. 5 р. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>, Erub. X, 13-14; cp. Rosch hasch. W, 1. Surenhusius, t. 2 p. 131-132 m 314.

<sup>6)</sup> Sabb. XIX, 1—5; Nedarim III, 11. Surenbusius, t. 3. р. 114. Проф. Хвольсонь, выходя изъ того положенія, что въ древній періодъ посліплінной исторів іудеевь были боліве строгів взгляды на храненів субботы, чімъ въ позднійшій, — вмість съ Гейгеромь и другими полагаеть, что и происхожденіе нівкоторыхъ изъ перечисленныхъ нами дозволенныхъ отступленій отъ субботнихъ

Въ отмъченныхъ нами случаяхъ дозволеннаго нарушенія заповъди о субботнемъ повов талмудисты принимають во

законовъ принадлежить относительно позднему времени. Въ качествъ предположенія Хвольсонь высвазываеть такое мивніе касательно раввинскаго закона: "обръзание вытесняеть субботу". Критическия изследования историе зазвития раваниских ученій, проязведенныя Гейгеромь и Гольдгеймомь, доказвля, что древнія тодкованія Монссевыхъ законовъ сохранидись у Самаританъ и Караимовъ. По взгляду-же последнихъ, обрезание не можетъ совершаться въ субботу, а должно откладываться на вечерь ея или на следующій донь. Отсыда проф. Хвольсонъ, повидимому, полагаотъ, что и вообще у евреевъ древияго времени образание въ субботу не допускалось и стало разращаться не задолго до Рождества Христова (Ioau. VII, 22-23). См. Хвольсовъ, Последияя Пасхальная вечеря Інсуса Христа, Стат. І. Христ. Чтенія 1875 г. ч. 2 стр. 467; ср. стат. 3-я (СПБ. 1878), стр. 84-86. Подобно этому, и происхожденіе убазанняго наме мишимпескаго постановленія, дозроляющаго нарушать субботу ради Пасхи, г. Хвольсономъ и другими ученими съ ръшительностью относится къ сравинтельно позднему времени. Главнымъ основаніемъ для этого служить свидетельство јерусалниской Генары (Pesach, V, 1), что положеніе "насхильная жертва вытісняеть субботу", высказано Гилеломъ. Въ Генаръ разсказивается, что, когда случилось однажди 14-е Нисана въ субботу, то редигіозные руководители народа, не зная, можно-ля закалать въ этоть день пасхальнаго агица, обратились за разрешениемъ недоумения въ знаменитому Гиллелу. Гиллель разрешиль педоумение въ томъ синсле, что пасхальная жертва можеть быть принесена въ субботу. Это мижніе Гиллель, по сказанію Гемары, защещаль целый день, приводя разнообразныя доказательства въ его пользу. Однакоже аргументы Гиллела пикого не убъдили, и выставленное имъ положеніе было принято только тогда, когда онъ сказаль, что оно основывается на преданін, идущемъ отъ Шанмайн и Абталіона. Опиралсь на это извістію, Гейгеръ (Sadducäer unt Pharisäer. 1863. S. 36 И.), а также Деренбургъ и Гольдгеймъ, утверждаютъ, что мишнанческое опредъление относительно принессии пасхальнаго агица въ субботу впервые было высказано Гиллеломъ. Замъчаніе же Вавилонской Гемары (Pesach fol. 66 a), что это определение было известно задолю до Гиллела, по потокъ было забыто и снова вошло въ силу при Гиллель, — названные ученые признають ложнымь и возникшимь изъ естественнаго желанія поздивиших раввиновъ приписать глубокую древность всвив своимъ установленіямъ. Проф. Хвольсонъ доказывають, что сообщенное выше предавіе о Гиллель не подлинно. Въ этомъ случаь онъ основивается на двукъ сборнивахъ, извъстныхъ подъ именемъ Мехилты и Сифре. Здъсь также, какъ и въ Талиуде, разскатривается вопрось о томъ, можетъ-ли пасхальный агнець быть завалаемъ въ субботу. Вопросъ этотъ рашается въ положительномъ симсла, причемъ рабби юшія, ученикъ р. Изнанда, въ пользу такого рівненія *приводить*: ть же самые аргументы, которые въ Гемарь принисываются Гиллелу но не указываеть на принидлежность этихь оргументовь Гиллелу. А р. Іонафавъ, не соглашаясь съ этими аргументами, говоритъ даже, что онъ жълчего не слышаль о защищаемомь Іошіей преданіи. По нивнію г. Хвольсона, нельяя допустить, чтобы р. Iomia, высказывая положение Гиллела и выбавая

вниманіе интересы соблюденія какой-либо другой важной заповёди. Но они допускають отступление оть субботнихь законовъ и просто по мотивамъ гуманности. Въ Мишев позволяется нарушать покой священиаго дня во всёхъ тёхъ случавкъ, когда угрожаетъ какаа-либо опасность для живни. "Всявая опасность для жизни", по выраженію Талмуда, "вытысняеть субботу "1). Отсюда, запрещая вообще трубить въ субботу, раввины дозволяють дёлать это, когда нужно предупредить жителей города о нападеніи непріятелей и о началь наводненія, или когда нужно звать на помощь кораблю, разбившемуся о скалы 2). А въ мишнаическомъ трактатъ Ioma есть законъ: "если кто-либо будетъ заваленъ въ субботу грудой обломковъ, то, хотя-бы явилось сометнее относительно того, тамъ онъ (подъ обломками) или нътъ, живъ или убитъ, чужестранецъ или израильтянинъ, -- раскапываютъ груду и, если находять живымъ, отрывають его, а если мертвымъ оставляють " 3). Выходя изъ указаннаго принципя, талмудисты



его аргументы за свои, совершаль литературное воровство; еще менее можно допустить, чтобы р. Іонафань, ученикь знаменитаго р. Изманда, не зналь приписываемаго Гиллелу преданія, если-бы оно было, действительно, древнее и подлинное. На основаніи этих соображеній Хвольсонь приходить къ заключенію, что определеніе Мишны— "пасхальная жертва вытёспяеть субботу"—намёренно мін не намёренно, но ложно принисывается Гиллелу. По мявнію Хвольсона, указавное определеніе возникло только послю разрушеніи храма. Въ періодь же существованія храма, нарушеніе субботы ради принесенія пасхальной жертвы не допускалось; поэгому, когда 14-е Нисана падало на патинцу и когда, такимъ образомъ, время, установленное въ законё для закланія насхальнаго агвца ("между вечерами—послё заката солица", Лев. ХХІІІ, 5), принадлежаю субботь.—это закланіе переносилось на вечерь предшествующаго двя. Хвольсонъ, "Послёд, пасхальная вечеря І. Христа". Ст. 1-я. Христ. Чтеніе. 1875 г. ч. 2 стр. 468—469. Статьи 2 и 3-я (СПВ. 1878) стр. 75—82; 91—94 и др.

<sup>1)</sup> Ioma VIII, 6. Surenhusius, t. 2 p. 256. Cp. Deb. Rabba par. X. Wünsche, Bd. VII. S. 102.

<sup>2)</sup> Mischna, Taanith III, 7. Surenhusius, t. 2 p. 373. Cp. Babyl. Taan. fol. 19 a, по измещкому переводу Straschun'a (Der Tractat Taanith Bab. Talm. Halle. 1883) S. 107.

<sup>3)</sup> loma VIII, 7. Surenhusius, t. 2 p. 256.

дозволяють въ субботу овазывать врачебную и всякую другую помощь въ случав тажкой и опасной бользни. Такъ, помощь женщинь во время родовъ, помощь тому, кто страдаетъ бользнью горла, кто "проглотиль кусовь стекла" или "кому попала въ глазъ ганоза", съ точки зрвнія Талмуда, не есть нарушение субботняго повоя 1). Впрочемъ, разръщая оказывать въ субботу врачебную помощь, талмудисты допускають это только лишь въ случаяхъ действительной опасности для жизни. Если же бользнь не представляется опасной, ченіе ея въ субботу, по Талмуду, строго запрещается. "Кто страдаеть зубами", говорить Мишна, "не можеть брать въ роть уксуса; въ случай боли въ бедрахъ нельзя намазываться онжьод эн илу и и и и от вывым в поп и и пом не должно обливать ихъ холодной водой 2).-- Изъ указаннаго-же мотива вытевають раввинскія позволенія дізлать въ субботу все необходимое для умершаго 8), поднимать животное, упавшее вы яму 4), отвязывать его и вести на водоцой (Мате. XII, 11; Лук. XIII, 15), нести своего сына, вести его за руку, помогать малымъ телятамъ и ослятамъ, давать кормъ птицамъ п нѣкоторыя другія <sup>в</sup>).

Тогда-какъ во ссъхъ перечисленныхъ нами случаяхъ

<sup>4)</sup> Sabb. XVIII, 3; loms VIII, 6; Hieros. Sabb. fol. 14 b.

³) Sabb. XIV, 3-4; XXII, 6. Этими раввимскими запрещеними врачебной помощи въ субботу объясняются вражда фармсеевъ противъ Господа Івсуса Христа за его исцълевія въ субботу (Ме. XII, 9-13; Лук. III, 1-5; Лук. VI, 10; XIII, 10-17; XIV, 1-6; loan. V, 1-16; IX, 14-16), а также и то что въ седьмой день больныхъ въ I. Христу часто приносили послѣ захода солнца, т. е. по окончаніи субботы (Мрк. I, 32).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напр., омовеніе его и перевесеніе съ одного м'яста на другое. Sabl. XXIII, 5. Въ Гемар'я, однакоже, это уже запрещается, "котя бы мертвый былъ коть самъ парь Давидъ". Babyl. Schabb. ful. 15 b; 151. b. Wünsche, 1 Hlbb. S. 123. 170.

<sup>4)</sup> Въ Гемаръ отчосительно этого пной законъ: упавшему въ яму животному должно подложить соломы или подушку; если ено не поднимется само, то его, по Гемаръ, следуеть оставить въ ямъ на весь день. Bybyi. Schabb.fol. 128. b-Wünsche, 1 Hlbb. S. 167.

<sup>5)</sup> Sabb. XVIII, 2; XXI, 1.

довволенныхъ отступленій отъ законовь о поков талмудисты принимаютъ во вниманіе интересы высшіе, въ другихъ-они допускають нарушение субботы и просто въ интересахъ чисто практическихъ. Въ этомъ отношении обращаютъ на себя ввиманіе мишнаическія постановленія о поведеніи еврея при пожаръ въ субботу. Такъ-какъ гашение огня принадлежитъ въ числу avoth mlachoth, то талмудисты запрещаютъ еврею не только самому тушить пожаръ, но даже и просить объ этомъ другаго. Даже въ томъ случав, когда на пожаръ приходитъ "язычникъ или иноплеменникъ", еврей, по закону Мишны. не можетъ свавать ему: "туши". А если случится, что пожарь начиеть тушить малолётній изъ евреевь, дома прямо обязывается его остановить. Но въ Талмудъ есть и другія постановленія, благодаря которымъ можно избъгать того вреда, какой проистекаль-бы на правтиве отъ примененія указанных законовъ. Запрещая тушить пожаръ въ субботу, талмудисты не считають, однакоже, нарушениемъ субботняго покоя выносъ вещей изъ горящаго дома. Въ Мишнъ еврею при пожаръ въ субботу дозволяется вынести вниги св. Писанія и тотъ ящикъ, въ которомъ онв лежать; затемъ, тефилимы вместе съ ящикомъ для нихъ, некоторое количество пищи, приготовленной для трехъ субботнихъ объдовъ, корзину съ хлебами, чашку съ смоквами, боченокъ вина, всь сосуды, осьмнадцать одеждъ и необходимое количество корма для скота. При этомъ раввины позволяють хозаину горящаго дома не только самому выносить вещи, а и просить объ этомъ другихъ, присутствующихъ на пожаръ. Даже самое запрещение "тушить огонь" талмудисты смягчаотъ твиъ, что при началъ пожара разръщаютъ изолировать загоръвшуюся вещь отъ другихъ или же накрыть ее кожей козленка съ цълью воспрепятствовать дальнъйшему распространенію огня 1). Такъ практическіе интересы заставляютъ

<sup>1)</sup> Sabb. XVI, 1—6. Впрочемъ, съ точки зрвиіл талмудистовь, истинное благочестіе требуєть втетаки того, чтобы и въ случав пожара воздерживаться



талмудистовъ отступать отъ установленнаго ими же самими принципа  $^{1}$ )!

Увазанными постановленіями допускается прямое нарушеніе субботняго покоя. Но, на ряду съ этими, въ Талмудъ есть другія постановленія, благодаря которымъ можно "обходить" субботніе заковы, не нарушая ихъ "прямо". Между постановленіями этого рода наиболье важными являются законы Мишны "о смъщеніяхъ".

Талмудическое преданіе, возводящее въ глубовой древности начало всёхъ еврейскихъ установленій, происхожденіе завоновъ о смёшеніяхъ относитъ во времени царя Соломона<sup>2</sup>). Однакоже не подлежить сомейнію, что эти завоны представляють собою продукть только іудейства послёплённаго. По мнёнію Гейгера, своимъ установленіемъ эти завоны обязаны партіи Фарисеевъ и вознивли изъ опповиціи послёднихъ

<sup>2)</sup> Buxtorfius, Synagoga Judaica p. 376.



отъ нарушенія покоя. Въ Вавилонскомъ Талиудѣ разсказывается о р. Іосифѣ, что, когда въ его домѣ произошедъ пожаръ въ субботу, то овъ не позволидъ ни тумить огия, ни выносить имущества. И въ награду за такую ревность о законѣ, прибавляетъ Талиудъ, съ неба былъ посламъ дождъ, и пожаръ прекратился самъ собою, причинивъ только лишь незначительные убытки. Вар. Schabb. fol. 121 в. Wünsche, 1 Halbb. S. 376.

<sup>1)</sup> Проф. Хвольсонъ, дълая общее замъчаніе о раввинскихъ постановленіяхъ на тв случан, когда исполненіе какого-либо Монсеева пакона приходило въ столиновеніе съ соблюденіемъ святости суоботы, говорить: "Раввины въ ТАКИХЪ СЛУЧАЯХЪ ПОСТУПАЛИ ПЕПОСЛЪДОВАТЕЛЬНО, НО ВСЕЖЕ *по изењетной систем*ъ и для достиженія изв'ястной цізли. Именно, осли при исполненія Монсеева закоца, должна была совершаться въ субботу такая работа, которая въ Пятокнижій не была прямо запрещена, но которую раввины объявили положительно запрещенной Монсовиъ, то они говорили, что исполнение этой заповъди не должно происходить въ субботу чле въ празднечь, чтобы выказать всю великую важность запрещеній, объявленных в няи самими за Монсеевы. Еслиже исполнение этого закона было сопряжено съ работой, когорую весь мірь объявляль запрещенной въ субботу, то они полигали, при извъстинкъ обстоятельстнахт, что исполнение этой заповъди вытысняеть субботу". Христіанское Чтеніе 1875 г. ч. 2 стр. 466. Мы указали вей ті случан, въ которых раввены допусвыють отступление отв субботника завоновь Ими, думаемь, достаточно ясно доказывается, что въ рашения вопроса о томъ, какъ должно поступать при столкновенін соблюденія субботы съ исполненівмъ другой заповіди, - раввины вовсе не следовали той системе, которую предполагаеть у нихъ проф. Хвольсовъ.

аристократически — клерикальнымъ тенденціямъ саддукейской касты. У Саддукеевъ, какъ и у всёхъ религіозныхъ обществъ древности, быль обычай въ евкоторые дни, и въ особенности въ субботніе и правдничные, собираться на сисситін, или общія пиршества. Присвоивая себъ многочисленныя религіозныя преимущества предъ народомъ, Саддукеи, думаеть Гейгерь, придали этимъ сисситіямъ священный характеръ и стали разсматривать ихъ, какъ одно изъ отправленій жертвеннаго культа. При такомъ взглядв на свои пиршества, Саддувен считали возможнымъ ради ихъ нарушать субботніе законы. Въ-частности, они дозволяли по субботамъ путешествіе далье опредъленной границы и перенесеніе вещей изъ одного мъста въ другое, --если это требовалось для ихъ сисситій. Отъ Саддукеевь обычай сходиться на сисситіи заимствовали Фарисеи, старавшіеся вообще отнять у саддукейской касты присвоенныя ею преимущества. Но Фарисеи, по мивнію Гейгера, были "слишкомъ добросовъстны и слишкомъ боязливы" для того, чтобы, подобно Саддукеямъ, придать своимъ вечерямъ такой священный характеръ, предъ которымъ должны-бы были потерять свою силу субботніе законы. Ради своихъ сисситій они не різшались дізлать тіз отступленія отъ законовъ о субботнемъ пути и перенесеніи тяжестей, какія допускали Саддукеи. При такомъ взглядъ на важность субботнихъ завоновъ, обычай собираться на пиршества поставляль Фарисеевь въ затруднительное положение. Желание выйти нзъ этого положенія и побудило, думаетъ Гейгеръ, изобръсти "смѣшенія", благодаря которымъ Фарисеи могли обходить законъ, не нарушая его прямо  $^{1}$ ).

Въ Мишнъ различаются четыре рода смъщенія или эруба:
1) ערוב חבשילין (4 ערוב חחומין (3 ערוב מבוי (4 ערוב חצרות Подъ erub hazeroth разумъется идеальное смъщеніе дворовъ, со-

<sup>1)</sup> Geiger, Sadducäer und Pharisäer. S. 18 ff. Cp. "Urschrift und Uebersetz. d. Bibel. S. 147 f.



стоящее въ томъ, что нъсколько квартиръ и зданій, находящихся на одномъ дворъ, дълаются вавъ-бы однимъ зданіемъ или одною квартирой. Это сметеніе, по Талмуду, достигается твиъ, что всв жильцы зданій и квартиръ, находящихся въ томъ или другомъ дворъ, владутъ въ извъстномъ мъсть двора нъкоторое количество приготовленной для субботы пищи. Чрезъ это дворъ, а также всв находящіяся на немъ зданія и квартиры, дёлаются однимъ частнымъ мёстомъ, въ границахъ раго каждый можетъ свободно ходить и переносить различныя вещи 1). Ho erub hazeroth не даеть права переносить вещи изъ дома на улицу или въ другіе дома, а потому имъ еще не устраняется то стеснительное положение, въ которое ставить еврея последнее изъ вышеуказанных avoth mlachoth. Въ виду этого раввины изобрели другой родъ эруба, называемый въ Мишнъ erub mavoj или "смъщеніемъ входовъ". Благодаря этому эрубу, каждый изъ жителей извъстнаго квартала или площади получаетъ право въ субботу ходить и

<sup>1)</sup> Erubin VI, 3; VII, 1-5. Surenhusius, t. 2 p. 109. 112-115. By 6014e позднее время этогъ талмудическій закопъ о смішенін дворовь быль нівсколько изменнь. У современных овреевь erub hazeroth совершается такь. Въ вечерь Пасхи каждый домохознивь даеть кому либо немного муки, изъ которой, затимъ, нечется общій кайбъ. Этогь кайбъ приносится высинагогу, причемы принесшіе его выражають первому равьняму синагоги желаніе, чтобы участниками въ клебе были и те жители города, которые не давали муки для приготовленія его, а также и всъ еврен, прівзжающіе въ городъ изъ другихъ месть. Начальникъ симагоги беретъ хлабъ въ руки, произносить падъ нимъ формулу освящ енія и говорить: "чрезь сифшеніе этого хлюба да будеть позволено намь я всфиь израниьтниямъ, которые живугъ въ этомъ городф, вносить и выносить изъ дома во дворъ, изъ двора въ домъ, изъ нежняго этажа въ верчий, изъ верхняго на врышу, съ крыши на ограду, съ одной ограды на другую, -- иссить все то, что будетъ нужно въ субботу". Хльбъ потоиъ оставляется въ синагогъ и сохраняется въ какомъ-либо открытомъ місті въ продолженіе всего года. До тікъ поръ, нова этотъ жавбъ остается цваниъ и неповрежденнымъ, еврей можетъ не дълать предъ субботой сившенія. Но есля клівбь портится, то дійствіе его прекращается, и еврей обязывается дълать арубъ на важдую субботу. Въ виду этого, благочестивне еврен делають эрубь каждую субботу, опасаясь, что эрубь сохраняющійся въ синагогъ, испортился и, слъдовательно, потеряль свое значеніе. Buxtorfius, Synagoga Judaica p. 373 —374; ср. Schröder, Satzungen und Gebräuche Talmud.-rabbin. Judenthums. Bremen. 1851. S. 64.



носить вещи во всв дома этого квартала, не нарушая заповъди о повоъ. Это смъщение достигается, по Талмуду, тымъ, что всъ жители ввартала сносять въ какойдомъ невоторое количество пищи, приготовленной для субботы. После этого все дома квартала делаются однимъ частнымъ мёстомъ, по отношенію въ воторому законъ, запрещающій перенесеніе тяжестей, не имбеть уже силы. А для того, чтобы всёмъ было извёстно о произведенномъ смёшеніи, Талмудисты предписывають устранвать въ концъ улицы родъ портика или двери, дабы чрезъ это вся улица представлялась вакъ-бы однимъ домомъ 1).-- На ряду съ указанными двума эрубами въ Мишив установляется и третій родь эруба—"erub techumin" или "сившеніе путей". Цель этого "смешенія" состоить въ томь, чтобы увеличить субботній путь на дві тысячи ловтей. Для этого тоть, кто намфревается въ субботу идти далбе двухъ тысячъ локтей въ какую-либо сторону, долженъ, по предписанію Талмуда, на канунъ субботы отнести на границу субботняго пути нъкоторое количество приготовленной въ празднику пищи; затвиъ, часть ея онъ обяванъ събсть при наступлении вечера, а часть зарыт, здёсь же въ землю. Чрезъ это действіе граница субботняго пути, по мевнію раввиновъ, становится субботнимъ містопребываніемъ еврея, и послідній получаеть право пройти отт ней новыхъ дви тисячи дополненіе въ законному субботнему пути 2). Навонецъ, Талмудъ допускаеть четвертый родъ эруба, который навывается erub tabschilin или "смфшеніемъ припасовъ". Тогда—кавъ первыя три "смешенія" установлены для обхода законовъ о субботнемъ пути и перенесеніи тажестей, erub tabschilin

<sup>3)</sup> Erubin I, 1 sq.; VII, 6 sq. Surenhusius, t. 2 р 78—82; 115. sq. Усовременных евреевь это обывновено далается тивь: въ конца улецы абивають УГ?— месть или доску; къ месту привязывають веревку, концы которой протягивають до крайних домовь по объимь сторонамь улицы (Buxtorfius, Synag. Judaica p. 375).

<sup>\*,</sup> Erubin IV, 1-10. Surenhusius, t. 2 p. 94-101.

имфеть въ виду устранить то стеснительное положение, въ воторое иногда поставляеть еврея запрещение приготордять въ субботу пищу. По закону Монсея, приготовление пищи для субботы должно происходить въ шестой день (Исх. XVI, 23). Этотъ законъ удержанъ и талмудистами. Но случается на пятницу падаеть какой-либо праздникъ. 4TO Тогда указанный законъ не можетъ быть исполненъ, такъкакъ въ Талиудъ есть предписаніе, запрещающее въ праздниви приготовлять пищу на сльдующий день 1). Для обхода этого последняго предписанія, въ интересахъ соблюденія перваго, и устаповлень талмудистами erub tabschilin. Эрубъ этотъ состоить въ томъ, что уже на канунв правдничнаго дня, въ четвергъ, приготовляется въвоторое количество пищи для субботы. Благодаря этому, еврей получаеть въ пятницу готовить и все, что пужно ему для субботы: указанное-же раввинское предписание теряетъ уже свою силу, тавъ-какъ приготовленіе шищи въ такомъ случай считается совершившимся до праздника 2).

Въ Мишнъ существуетъ множество предписаній относительно каждаго изъ четырехъ эрубовъ: здѣсь точно опредълено количество пищи, необходимой для смѣшенія, мѣсто, въ которое ее нужно класть, лицо, которому можно поручать дѣлать эрубъ, и предусмотрѣны всевозможные случаи съ эрубомъ. Укажемъ важнѣйшія изъ машнаяческихъ постановленій о "смѣшеніяхъ".

Для "смъщенія дворовъ", по предписанію талмудистовъ, можетъ бытъ употребляемъ только хлъбъ. Хлъбъ этотъ долженъ быть непремънно цълымъ, хотя можеть быть и неболь-

Beza I, 1; II, 1—2; Edujoth III, 10. Surenhusius, t. 2 p. 262. 267—288; t. 4 p. 339.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Запрещеніе это нонвивлось чрезвычайно строго. Есля субботі предшествоваль праздникь, то школа Гиллели не позволяла употреблять въ субботу даже снесеннаго въ этоть день яйца,—ибо считала его приготовленных уже на кануні, т. е. въ праздникь. Веля I, I. Подробніе объ этомъ вопрос'я см. Delitzseh, Jesus und Hillel. Erlangen. 1867. S. 22—23.

шимъ і). М'єстомъ для эруба талмудисты назначають дрованой сарай, кладовую, воловье стойло и вообще всякую постройку, нивющую четыре ствны; власть же эрубъ въ такихъ мізстахъ. которыя огорожены только съ трехъ сторонъ, каковы, напр., будка дворника и врыльцо, -- они запрещають 2). При "смфшенін входовъ", по мижнію раввиновъ, можно обойтись безъ эруба hazeroth. Но для того, чтобы "малолётніе не забыли закона". талмудисты предписывають всегда вообще дёлать послёдній эрубъ, — даже и тогда, когда "смѣтаны входы" в). При этомъ они требують, чтобы erub hazeroth деляло наждое семейство. живущее на извёстномъ дворё 4). Если-же вто-либо изъ жильдовъ дома забываеть "смъщать" съ дворомъ свою квартиру, то, по закону Талмуда, онъ не можетъ вынести изъ ней нивавой вещи. Но, въ случав необходимости, талмудисты позволяють не сделавшему эруба просить другихъ жильцовъ они уступили ему свое право нарушать о томъ, чтобы последнее изъ avoth mlachoth; если жильцы соглашаются, то забывшій сділать эрубъ можеть носить вещи по всему двору, а остальнымъ это запрещается 5).

Такія-же мелочныя постановленія существують въ Мишнъ и касательно "смътенія входовъ". Раввины, прежде всего, предписывають, чтобы въ качествъ матеріала для этого смътенія употреблялся хлъбъ или вино. Относить эрубъ они позволяють сыну домохозяина, рабу его или служанкъ, но запрещають поручать это малолътнимъ или иноплеменникамъ 6). По Мишнъ, смътеніе входовъ можно дълать только съ тъми, которые хранять субботу и признають законы о "смътеніяхъ". "Смътивать" дома язычниковъ—талмудисты

<sup>1)</sup> Ernbin VII, 10. Surenhusius, t. 2 p. 116.

<sup>2)</sup> Erubin VIII, 4. Ibid. p. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Erubin VI, 5; ср. VII, 9. Ibid. р. 110. 116. По Мишић, только войска во время походовъ, располагансь лагеремъ, могутъ перевосить все изъ одной палатки въ другую, не сдълавъ эруба hazeroth. Erubin l, 10. Ibid. р. 82.

<sup>4)</sup> Erubin VI, 6-7. Ibid. p. 111.

<sup>5)</sup> Erubin VI, 3. Ibid. p. 109.

<sup>6)</sup> Erubiu VII, 6; ep. VII, 8. Ibid. p. 115-116.

считають возможнымь только въ случав нужды. Но при этомъ они требуютъ, чтобы еврей, имъющій въ субботу надобность въ дом'в не-іудея, на-канунів этотъ домъ наняль 1). Въ томъ-же случав, когда изъ известнаго дома хозяинъ уходить въ субботу на цёлый день, талмудисты ATOIREOSEOU пользоваться домомъ и безъ "смъшенія" 2). Что касается "входовъ", которые, при разсматриваемомъ нами смещении, должны быть устраиваемы въ концѣ улицъ, то, по Мишнѣ, они могутъ состоять или только изъ двухъ косяковъ, или же изъ двухъ притоловъ и перекладины 3). Ширина входа должна быть не болве десяти ловтей, а высота не болве двадцати 4). Какъ косяки, такъ и перекладина могутъ быть сделаны изъ дерева, изъ камыша, изъ соломы или изъ другого матеріала 5). При этомъ только требуется, чтобы перекладина имъла 3 ладони въ окружности, или  $1^{1}/_{2}$  въ діаметр $^{*}$ в, а высота сяковъ была не менве 10 ладоней 6).

Но наибольшимъ количествомъ предписаній обставлено въ Талмудѣ "смѣшеніе путей". По закону Мишны, смѣшеніе путей позволяется дѣлать только тому, кто долженъ идти за субботнюю границу на похороны, на свадьбу, на встрѣчу учителю, или-же кто долженъ спасаться бѣгствомъ отъ непріятелей 7). Матеріаломъ для этого смѣшенія можетъ служитъ хлѣбъ, вино и вообще всякая пища, исключая воды и соли 8). Если-же кого суббота застаетъ въ полѣ, то онъ, по выраженію Мишны, "можетъ сдѣлать эрубъ своими ногами" 9). Увидѣвъ дерево, находящееся на разстояніи 2000 локтей, за-

<sup>1)</sup> Erubin VI, 2. Ibid p. 109.

<sup>2)</sup> Erabin VIII, 5. Ibid. p. 120.

<sup>\*)</sup> Erabin I, 2. Ibid. p. 79.

<sup>4)</sup> Erubin l, 1. Ibid. p. 78.

<sup>5)</sup> Erubin I, 7. lbid. p. 81.

<sup>6)</sup> Erubin I, 4-5. Ibid. p. 80,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Erubin VIII, 1; III, 5. Ibid. p. 117. 91.

<sup>8)</sup> Erubin VII, 10; VIII, 2; cp. III, 1. lbid. t. 2 p. 87.

<sup>9)</sup> Erabin IV, 9. Ibid. p. 100.

стигнутый субботой въ ноль долженъ свазать: "пусть будетъ мое субботнее пребывание у корня этого дерева". Эти слова и имъють значеніе эруба, и сказавшій ихъ можеть уже по наступленін субботы дойти до намівченнаго дерева, а затімъ ндти и далве 2000 ловтей 1). По предписанію талмудистовъ, эрубъ долженъ быть отнесенъ за черту города и положенъ на деревъ, въ ямъ, въ пещеръ и вообще во всякомъ мёств, гдв онъ не осввернится 3). Жители цвлаго города, по Мишев, могуть двлать одинь общій эрубь 3). Относить этоть эрубъ имъетъ право только человъкъ взрослый и, притомъ, такой, который признаетъ законъ о смёшеніяхъ. Поручать же дёлать эрубъ глухому, малолётнему и не признающему сившеній талиудисты вапрещають 4). Въ томъ случав, когда предшествующій субботв или следующій за нею день будеть праздничнымъ, раввины считаютъ возможнымъ дёлать одно сившеніе на два дня <sup>5</sup>). Если-же ожидается нападеніе на городъ язычниковъ, отъ которыхъ нужно бежать, или если въ городъ имъетъ прити какой-либо мудрецъ, къ которому необходимо выйти на встрвчу за границу субботняго пути,они позволяють дёлать смёшеніе путей условно. Полагая эрубъ, въ такомъ случав, по предписанію Мишны, должно сказать: "если придуть язычники съ востока, эрубъ мой будеть действителень въ западу; если придуть съ запада,эрубъ мой будетъ дъйствителенъ къ востоку; если оттуда и отсюда. - эрубъ мой будеть въ ту сторону, въ какую я захочу идти; а если не придутъ язычники, - я буду граждани-

<sup>1)</sup> Erubin IV, 7-8. lbid. p. 99.

<sup>2)</sup> Erubia III, 3. Ibid. p. 89.

в) Erubin IV, 10. lbid. p. 101. Кто относить эруба, въ такомъ случай, долженъ сказать: "пусть будеть это за всяхъ гражданъ моего города,—за всячаго, кто нойдеть въ домъ плача вые въ домъ пира". VIII, 1.

<sup>4)</sup> Brubin III, 4. Ibid. p. 90-91.

<sup>5)</sup> Егибіп III, 6. Ібій р. 92—93. При этомъ, зарывая эрубъ, должно свазать: "въ первый день ситинейе мое будеть из востоку, а во второй къ замаду" (или насоборогь); "въ первый день ситинейе мое будеть нить силу, а во второй я буду гражданномъ своего города".

номъ своего гореда" 1). Но, оставляя на границѣ субботнясо пути эрубъ, вужно заботиться о томъ, чтобы онъ сохранился до вечера цѣлыяъ и неоскверненнымъ. Если-же эрубъ откатится за субботнюю границу, будетъ чѣмъ-либо заваленъ, оскверненъ, или если онъ сгоритъ,—дѣйствіе его прекращается, и положившій его уже не имѣетъ права идти за городскія стѣмы далѣе двухъ тысячъ локтей 2).

Мы указали наиболее важные талмудические законы о субботъ. Кромъ нихъ, въ Талмудь есть много и другихъ, съ частью которыхъ мы еще встрётимся при описаніи субботняго обряда. Но и указанных раввинских постановленій, думаемъ, достаточно для того, чтобы видеть, какую форму принимаеть въ Талмудъ Монсеева суббота. Очевидно, что великое установленіе Моисея, сділавшись національным кумиром і іудейства, было низведено только лишь на степень бездушнаго обычая, обставленнаго произвольными и безсмысленными ограниченіями, праздными и лишенными всякаго значенія мелочами. Назначение субботы-быть днемъ Ісговы въ Талмудъ забыто, и на ряду съ многочисленными запрещеніями въ немъ нътъ ни одного предписанія о положительномъ освященіи субботы. Суббота, по Талмуду, исключительно есть день покоя. Положительное освящение субботы Талмудъ, въ сущности. дълаетъ прямо невозможнымъ. Его запрещенія такъ многосленны и сврупулезны, что все внимание еврея въ субботу должно быть направлено только лишь на то, чтобы не варушить этихъ запрещеній: о чемъ-либо иномъ, большемъеврею въ субботу нельзя и думать <sup>8</sup>). Такимъ образомъ, второ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Erubin III, 5. lbid. p. 91.

<sup>2)</sup> Ernbin 411, 4. 1bid. p. 90.

<sup>3)</sup> Запрещеній, которыми обставлено ак Талиудів субботное поведеніе окрея, и вкоторыю нисателя насчитивацть до трехь тисячь! И сами тамудисты осемають трудность изученія споихь субботнихь законовь. Вь ісрусалинской генаріз сообщаєтом, что р. Іоханавь изучаль одну VII в главу трактата Мишин о субботь въ теченіе двуль люмь, а р. Сциона бень-Лакинь унотребиль из это полтора гади! Ad Sabb. VII. 2.

степенное, по мысли закона, въ Талмудъ возведено на степень существеннаго, и то, что должно служить средствомъ. сдълано цълью. А измънивъ внутренній характеръ субботняго наститута, талмудисты, съ темъ вместе, лишили его и того значенія, вакое онъ долженъ быль иметь для жизни, по наивренію Законодателя. По мысли Законодателя, должна была служить благодённіемъ для человёна и знакомъ его свободы отъ рабства. Но о субботв талмудической нельзя уже свазать, что она "ради человена" (Мрк. II, 27). Обставленная множествомъ мелочныхъ предписаній, исполненіе которыхъ требуеть чрезвычайнаго, непосильнаго напряженія воли, --- она является для человъка только лишь тяжелымъ и неудобоносимымъ бременемъ. И тяжесть этого бремени для ревнителей закона увеличивается еще твиъ, что нътъ никавой возможности исполнить всё талмудическіе субботніе законы и не осквернить субботы. "Чтобы какъ-нибудь не согръшеть въ субботу", говорить одинъ писатель, "еврею слёдовало-бы висёть цёлыя сутки въ воздух в безгласно и неподвижно; но и тогда онъ согрешиль бы, потому что делаль бы свониъ тъломъ тънь, а для субботы раввины запрещають иэто 1)! Отсюда понятно, почему Талмудъ не знаетъ болъе высокой заслуги предъ Богомъ, чёмъ точное исполнение субботнихъ законовъ. "Если-бы Израильтане", говорить Талмудъ, "соблюди вполнъ коть двъ субботы, они тотчасъ-же былибы освобождены отъ чуждой власти и снова получили бы Іерусалимъ"<sup>3</sup>). Но очевидно, что уже въ самомъ существъ талмудическихъ субботнихъ законовъ лежитъ первое препятствіе для осуществленія этой надежды отверженнаго народа!

В. Рыбинскій.

(Продолжение будеть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Богровъ, Записки еврея. Стр. 19. Изд. 1874 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Buxtorfius, Synagoga judaica p. 381.

## CMOBO')

## ВЪ ПЯТОКЪ ЧЕТВЕРТОЙ НЕДЪЛИ ВЕЛИКАГО ПОСТА,

ПРИ ВОСПОМИНАНІИ СТРАСТЕЙ ХРИСТОВЫХЪ.

(Противъ извращенія графонъ Л. Толстыкъ христіанства).

Пріидеть чась, да всякь, иже убіеть вы, возмнится службу приносити Богу (Іоанн. 16, 2).

Печальный, тяжелый, скорбный час. Благовестники Христова ученія будуть гонимы, унижаемы, осворбляемы и въ заключение приведены къ позорной мучительной смерти. Ихъ будутъ всячески злословить и преследовать, ижденуть ихъ изъ сонмищъ, привлекутъ на судилища, гдъ они своею кровью запечатлеють истину Христова учения. А самое ученіе Христа Спасителя будеть всявимъ способомъ извращаемо, затемняемо, перетолковываемо, -- вмёсто того, чтобы быть принятымъ непосредственно во всей его недосягаемой возвышенности и простотъ. И, что еще замъчательно, люди, относящіеся такимъ образомъ къ благовестникамъ Евангельскаго ученія и самому этому ученію, будуть думать, что они творять доброе дело, приносять службу Богу. Воть какое время предсказываеть Господь нашь Інсусь Христось предъ страданіями Своимъ ученикамъ, а въ лицъ ихъ и всъмъ Своимъ истиннымъ последователямъ. "Пріндетъ часъ, да всявъ, иже убіеть вы, возмнится службу приносити Богу". Не печаль-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Произнесено въ церкви Кіево-Братскаго монастыря. 13 марта 1892 г.

ный ли, не тяжелый, не прискорбный ли этотъ часъ? Ничего, кажется, и не можетъ быть печальные для того, кто любитъ истину, а слёдовательно любитъ и проповыдниковъ ея, кто готовъ неизмённо слёдовать истины, какъ единственному вёрному пути жизни.

И сбылось, братіе, пророчественное слово нашего Божественнаго Учителя. Припомнимъ, въ самомъ дълъ, сколько тягостей и страданій, сколько преслідованій и гоненій пришлось перенести вивств съ первенствующею Церковью апостоламъ Христовымъ, большинство которыхъ, какъ извёстно, претерпъли мученическую кончину. Одинъ изъ апостоловъ, самъ прежде ревностно гнавшій Христа, сдёлавшись послё вернымъ ученикомъ нашего Господа, пишетъ: "беды въ рекахъ, бёды отъ разбойникъ, бёды отъ сродникъ, бёды отъ язывъ, бъды во градъхъ, бъды въ пустыни, бъды въ мори, бёды во лжебратін" (2 Кор. 11, 26). А въ другомъ мёсть тоть же великій апостоль говорить: "Богь ны посланниви последнія яви, яко насмертники, зане позоръ быхомъ міру, Ангеломъ и человъкомъ. Мы (убо) буи Христа •ради... мы немощни... мы... безчестни. До нынъшняго часа и алчемъ, и жаждемъ, и наготуемъ, и страждемъ, и свитаемся... Уворяеми, благословляемъ, гоними, терпимъ, хулими, утъщаемся: акоже отреби міру быхомъ, всёмъ попраніе доселё" (1 Кор. 4, 9-13). Припомнимъ, далъе, въка мучениковъ,--тяжелые въка, когда кровь христіанская лилась рівкою оть Декіевъ, Діоклетіановъ, и эта вровь, по выраженію одного церковнаго учителя, была свиенемъ христіанъ. Припомнимъ, затвиъ, ввка вселенсвихъ соборовъ, когда Аріи, Македоніи, Несторіи, Евтихін своими еретическими ученіями совершенно извращали чист ту христіанства, на защиту котораго выступили богомудрые отпы. И что же? Всв эти люди, такъ яростно гнавшіе Церковь Христову, такъ безпощадно искажавшіе ея ученіе, находились, какъ свидетельствуеть исторія, въ томъ ужасномъ духовномъ самоослепленін, что они делають то, что нужно делать, —приносять службу Богу.

Сбылось, повторимъ, братіе, пророчественное слово Господа Своимъ ученивамъ. Но не сбывается ли, спросимъ, оно и
теперь? Сбывается, несомвънно сбывается. И въ настоящее
время есть люди, которые своимъ лжемудрствованіемъ явно
извращаютъ христіанство, а между тъмъ думаютъ и искренно
думаютъ, что они правильно понимаютъ и разъясньютъ христіанство,—приносятъ службу Богу. Говоря это, мы разумъемъ
преимущественно одного извъстнаго человъка, о которомъ не
такъ давно вы слышали съ сего же священнаго мъста. Человъкъ этотъ находится именно въ такомъ ужасномъ духовномъ
помраченіи, и мало того, что самъ горько заблуждается, еще
дъйствуетъ не чъкоторыхъ, и есть люди, которые думаютъ,
что онъ въ самомъ дълъ приноситъ службу Богу. Но такъ
ли—дъйствительно ли этотъ человъкъ творитъ Божіе дъло?
О, нътъ, далеко нътъ!

Христіанство говорить намъ, что Богъ есть Существо личное, духовное, всесовершенное, любящее насъ, есть Отецъ нашъ небесный. Онъ создаль для нашего блага этотъ видимый окружающій нась мірь, постоянно печется о нась, даеть намъ все потребное. Безъ Его святой воли и волосъ съ головы нашей не падетъ. Если Онъ посылаетъ пищу птицамъ небеснымъ, которыя "ни съютъ, ни жнутъ, ни собираютъ въ житницы", если Онъ такъ пышно одфиаетъ крины сельные, которые сегодня есть, а завтра засыхають и въ огонь бросаются, то темъ более Онъ печется о насъ, какъ существахъ разумныхъ, созданныхъ по Его образу (Мате. 5, 26-30). Онъ видитъ наши радости и наши скорби, помогаетъ намъ и утвшаетъ насъ, вспомоществуетъ всему доброму и караетъ все дурное. Нътъ такой горячей искренней молитвы, которая не была бы услышана Отцемъ небеснымъ. "Аще убо вы лукави суще", говоритъ Спаситель, "умвете даянія блага даяти чадомъ вашимъ, кольми паче Отепъ вашъ небесный дастъ

блага просящимъ у него" (Мато. 7, 11). И сколько разъ Самъ Спаситель обращается съ молитвою въ Богу, какъ Своему Огду небесному. "Отче мой, аще возможно есть, да мимоидеть оть мене чаша сія" (Мато. 26, 29), молится Онъ въ саду Геосиманскомъ; "Отче, ихъ же далъ еси мив, хощу, да, ндъже есмь азъ, и тін будуть со мною" (Ісанн. 16, 24), говорить Онь въ Своей великой первосвященнической молитвъ; "Отче, въ рупъ твои предаю духъ мой" (Лув. 23, 46)—были Его последнія, предсмертныя слова. По ученію христіанства, мы находимся во внутреннемъ тесневитемъ общения съ Богомъ, и сколько утвшительнаго въ томъ, что мы можемъ взывать къ Нему: "Авва, Отче" (Гал. 4, 6); сколько радостнаго въ томъ, что Отецъ, если мы того достойны, пріндеть въ намъ и обитель у насъ сотворитъ (Іоанн. 14, 23). Ученіе христіанства о Богв безмёрно возвышается надъ всёмъ, что сказала по этому предмету древняя языческая религія и философія; послідняя, въ лиці самых высших своих представителей, могла только гадать, что есть некоторый Творецъ и Отецъ вселенной, познать Котораго трудно, а познавши повъдать всвиъ не возможно; но что до-христіанскій міръ только смутно предчувствоваль, то явилось намъ въ ясномъ свъть дня. Представьте же теперь, братіе, человъка, который, думая, что онъ разъясняетъ христіанство, ничего не желаетъ знать о нашемъ Отцъ небесномъ, какъ Существъ личномъ, духовномъ, а на мъсто Его ставитъ безличный, міровой, безсознательный, всепроникающій разумъ. Разві такой человіжь пональ христіанское ученіе? Разві онь разъясняеть его? Мало того: развъ онъ не прямо искажаетъ и извращаетъ Христово ученіе?... И этоть человінь въ своемь горькомь, печальнъйшемъ заблуждении думаетъ, что онъ творитъ Божие дело, приносить службу Богу, и есть люди, воторые полагають, что онъ действительно это делаетъ!

Христіанство говорить намъ, что вромъ этой временной посюсторонией жизни есть другая въчная, потусторонияя. И

какъ ясно оно учитъ насъ объ этомъ, какъ не возможно здъсь вакое бы то ни было сомивніе и волебаніе! Інсусъ Христосъ утвшительно говорить намъ: "да не смущается сердце ваше... въ дому Отца моего обители многи суть: аще ли же ни, реклъ быхъ вамъ" (Іоанн. 14, 1-2). Онъ заповъдуетъ намъ: "не скрывайте себъ совровищъ на вемли, идъже червь и тля тлить, и идеже татіе подвопываются и врадуть: сврывайте же себъ сокровище на небеси, идъже ни червь, ни тля тлить, и идъже татіе не подконывають, ни крадуть" (Мато. 6, 19. 20). Онъ учить нась: "не убойтеся отъ убивающихъ тыло, души же не могущихъ убити: убойтеся же наче могущаго и душу и тело погубити въ геенне" (Мате. 10, 28). А что говорять намь о томъ же святые апостолы? Наше тьло есть только временная храмина нашего безсмертнаго, неуничтожимаго духа, и если эта храмина "разорится, созданіе отъ Бога имамы храмину нерукотворену, въчну на небесъхъ" (2 Кор. 5, 1). Въ этомъ мірів мы только странники и пришельцы, "не имамы бо здв пребывающаго града, но грядущаго взыскуемъ" (Евр. 13, 14). Цель нашей земной жизни богоуподобленіе, и вто подвигомъ добрымъ подвизался въ этомъ трудномъ дёлё, тому, "соблюдается... вёнецъ правды, его же воздастъ... Господь въ день онь, праведный судія" 4, 6). Если бы христіанство не говорило о нашемъ личномъ безсмертін, наша жизнь обратилась бы въ "юдоль плача и скорбей", стала бы темною, непрогладною ночью. "Аще въ животв семъ точію уповающе есмы во Христа", говорить апостоль Павелъ, "окаянтъйши всъхъ человъвъ есмы" (1 Кор. 15, 19). Въра въ личное безсмертіе составляетъ коренную неуничтожимую потребность нашего духа; она украпляются не только божественнымъ откровеніемъ, но и свидетельствомъ самой нашей души. - Что же послъ этого мы должны сказать, братіе, человъку, который, считая себя понявшимъ и разъясняющимъ христіанство, опредёленно говорить, --- о, страшно и выговорить, определенно говорить, что Христосъ нивогда не училь

о личномъ безсмертін, а только о безсмертін въ человічестві чревъ соединение съ безличнымъ міровымъ разумомъ, что поэтому імы не должны жить вірою въ загробную жизнь, а вполнъ довольствоваться этою настоящею жизнію? Что скажемъ на это? Вы, труждающіеся и изнемогающіе подъ тяжестью непосильнаго житейскаго труда,—вы скажите сему человъку, какъ и другимъ подобнымъ, что онъ горько заблуждается, находится въ печальнейшемъ духовномъ самоослепденін. Вы, страждущіе и обремененные, постигаемые разными скорбями, бъдами и напастями, -- вы сважите сему человъку, кавъ и другимъ подобнымъ, что онъ не Божіе дело творитъ, а дело противное Богу. Вы, подвигомъ добрымъ подвизающіеся на пути своего духовнаго усовершенствованія, не смотря на всё препятствія, -- вы скажите сему человёку, какъ и другимъ подобнымъ, что онъ не службу приносить Богу, а извращаетъ Христово ученіе.

Мы видимъ, братіе, великій день, день Христа Богочеловъка, искупившаго насъ и воскресшаго. Этого дня ожидали ветхозавътные праведники, пророки и другіе благочестивые люди; его желаль узрёть праотець Авраамь, и онь видель его духомъ: видълъ и радовался (Іоанн. 8, 56). И какъ ясенъ этотъ день во всёхъ его моментахъ для сознанія истинно върующаго христіанина. Сколько разъ, въ самомъ деле, Інсусъ Христосъ говоритъ о Своемъ равенствъ и единосущіи съ Богомъ Отцемъ; сволько разъ Онъ указываеть на искупленіе человъка отъ тяготвющей надъ нимъ вины, какъ на цель Своего пришествія въ міръ; сколько разъ Онъ говорить объ исходѣ Своемъ, "егоже хотяте скончати во јерусалимъ" (Jys. и какъ точно завъренъ фактъ смерти и воскресенія Господа. Послушаемъ, братіе, самыхъ буквальныхъ словъ Писанія, которыя убъдительнье всего. "Азъ и Отець" — говорить Інсусъ Христось-, едино есма (Іоанн. 10, 30); Отецъ мой досель дълаетъ, и авъ дълаю... Якоже... Отецъ воскрещаетъ мертвыя и живить, тако и Сынъ, ихже хощеть, живить. Отецъ

бо не судить никомуже, но судь весь даде Сынови: да вси чтуть Сына, явоже чтутъ Отца, а иже не чтитъ Сына, не чтитъ Отца пославшаго его... Якоже... Отецъ имать животь въ себъ, тако даде и Сынови имети животъ въ себе" (Іоанн. 5, 17. 21-23. 26). Послушаемъ дальше: "Сынъ человъчь не пріиде, да послужать ему, но да послужить и дасть душу свою избавленіе за многихъ (Марк. 10, 45); азъ есмь пастырь добрый: и знаю моя и знають мя моя... и душу мою полагаю за овцы (Іоанн. 10, 14. 15); азъ есмь хлёбъ животный, иже сшедый съ небесе... и хлёбъ, егоже азъдамъ, плоть моя есть, юже азъ дамъ за животъ міра" (Іоанн. 6, 51). Послушаемъ еще: "Оттолъ начатъ Інсусъ сказовати ученикомъ своимъ, яко подобаетъ ему ити во Герусалимъ и много пострадати отъ старецъ и архіерей, и внижникъ, и убіену быти, и въ третій день востати" (Мате. 16, 21); "сходящимъ имъ съ горы, запрети имъ (т. е. апостоламъ), да никомуже повъдять, яже видъща, токмо егда Сынъ человъчь изъ мертвыхъ воскреснетъ" (Мар. 9, 9). Принивнемъ, наконедъ, своимъ благоговъйнымъ вниманіемъ и къ следующимъ знаменательнымъ словамъ апостола: "Предахъ бо вамъ исперва, еже и пріяхъ, яко Христосъ умре гръхъ нашихъ ради, по писаніемъ; и яко погребенъ бысть, и яко воста въ третій день, по писаніемъ; и яко явися Киов, таже единонадесятимъ. Потомъ же явися боле пятисоть братіямь единою, оть нихь же множайшій пребывають досель, ньцыи же и почина. Потомъ же явися Іакову, таже апостоломъ всёмъ. Послёди же всёхъ, яко некоему извергу, явися и мив... Аще же Христосъ не воста, тще убо проповъданіе наше... Аще же Христосъ не воста, суетна въра ваша" (1 Кор. 15, 3-8. 14. 17). Что же? Развъ неясны, неубъдительны эти слова Писанія? Развъ неиспорченнымъ умомъ они могутъ быть извращаемы и перетолковываемы? И ихъ ли только можно привести, на нихъ ли только можно сослаться? Понятно теперь, какъ мы должны смотрёть на человёка, который, путемъ своего лжемудрствованія, пришель къ отрицанію этих основных великих истинь христіанства. Онь — не будеть преувеличеніем сказать, — прямо желаеть убить Христово ученіе; ньть для него Христа Богочеловька Искупителя, нашей надежды, нашего упованія, — Который "язвень бысть за гріжи наша, и мучень бысть за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на немь: язвою его мы исцівлівхомь" (Ис. 53, 5). И этоть человівть, вь своемь ужасномь самоослівняеній, думаеть, что онь поняль христіанство и разъясняеть его; онь сравниваеть себя сь разбойникомь, познавшимь Спасителя при кресть. Господи! прости ему: не відить бо, что творить!

По учению христіанства, намъ даны всё благодатныя средства, "яже въ жавоту и благочестію" (2 Петр. 1, 3); но этими средствами необходимо воспользоваться, что дело нелегкое. Спаситель говорить, что\_ "парствіе небесное силою берется и употребляющіе усиліе восхищають его" (Мато. 11, 12); предъ каждымъ изъ насъ отврыть съ одной стороны широкій и легкій путь жизни міра, съ другой-увкій и трудный путь жизни евапгельской, и въ нашей волю избрать тотъ или другой. Благодать Вожія наиз содействуеть и вспомоществуеть во благое, но не подавляеть нашей нравственной самодівительности: Христось стоить предъ дверьми души нашей и призываеть насъ ко спасенію, и кто отверзетъ Ему двери сердца своего, къ тому Онъ внидетъ и вечеряеть съ нимъ (Апок. 3, 20). И христіанскія таинства не суть дъйствія, вліяющія на человъка чисто вившинимъ, непроизвольнымъ образомъ, помимо его воли и сознанія: апостолъ говорить, что можно вкумать тело и кровь Господа, но можно и судъ себъ ясти и пити (1 Кор. 11, 29); если мы крестились во Іпсуса Христа, мы "въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою Отчею, тако и мы во обновлени жизни ходити начнемъ" (Римл. 6, 3-4). Необходимость для нравственнаго преуспаннія сверхъестественной благодатной помощи, восполняющей наши немощи живо сознается всявимъ, вто не потерялъ душевной чутвости, и вто видить потому въ себъ постоянную борьбу между вившнимъ и внутреннимъ, душевнымъ и духовнымъ человъвомъ, въ какой борьбе онъ такъ часто изнемогаетъ и падаетъ.--Что же послё этого мы должны свазать, братіе, тому извёстному человъку, который, считая себя понявшимъ и разъясняющимъ христіанство, смотрить на ученіе Церкви о благодати и таннствахъ, какъ на совершенно излишнее, на томъ основаніи. что оно потворствуеть нашей нравственной линости и усыпленію? Вы, богатые духовнымъ нравственнымъ опытомъ, вы, распинающіе свои страсти и похоти, борющіеся со всявими видами искушенія и гріха, вы, подвизающіеся вообще подвигомъ нравственнымъ, добрымъ, --- вы скажите сему человъку, что онъ далевъ, безвонечно далекъ отъ пониманія истинной сущности христіанства; и мало того: онъ прямо извращаеть Христово ученіе, хотя, въ своемъ горькомъ помраченіи, думаеть, что приносить службу Богу, и этому некоторые вфрятъ.

Нужно ли, братіе, больше доказывать, что и въ настоящее время есть люди, которые своимъ лжемудрствованіемъ явно извращають Христово ученіе, хотя думають и искренно думають, что они творять Божіе дело. Въ виду этихъ-то людей мы повторили вамъ такъ близкія, такъ важныя для насъ основныя истины христіанства... Много самыхъ разнообразныхъ нападеній пришлось перенести христіанству за время его почти девятнадцативъковаго историческаго существованія, но ихъ оно выдержало побъдоносно, и еще какъ побъдоносно! "Сія есть побъда побъдоносно, и еще какъ побъдоносно! "Сія есть побъда побъдоносно, въра нанихъ враждебныхъ волнъ, такъ часто обуревающихъ ее и готовыхъ, повидимому, потопить ея корабль, ибо "Азъ съ вами есмь", говоритъ Спаситель, "по вся дни до скончанія въка" (Мате. 27, 10)... Но какъ печально при этомъ

состояніе людей, которые, вооружаясь противъ христіанства, пребывая во тьмів, думають, что они ходять во світів, и вакъ должны мы беречься такихъ людей и такого ужаснаго духовнаго самоослівнянія. Да, глаголющіе себе мудры быти, мнящіе себе быти духовными христіанами, объюродівна. "Возлюбленній, не всякому духу віруйте, но искушайте духи, аще отъ Бога суть" (1 Іоанн. 4, 1). Аминь.

Д. Богдашевскій.

## Св. Іоаннъ Златоустъ въ званіи чтеца, въ санъ діакона и пресвитера.

(II podo a me e nie\*).

Надъ всвиъ разнообразіемъ предметовъ, такъ или иначе опредвлявшихъ содержаніе проповідническаго слова Св. Іоанна Златоуста, господствуетъ одна область проповъдническаго учительства его: это вравственное ученіе въры христіянской. Великій проповъдникъ; болье всъхъ древияхъ учителей церкви оставившій намъ своихъ беседъ и словъ, болве встаъ ихъ излагалъ и изъяснилъ въ свояхъ бесъдахъ и словахъ правственное учение христіанской въры. Таково общее представление о содержании проповъднического слова его, установившееся съ давнихъ временъ. Область правственнаго ученія Златоуста, можно сказать, всеоблемлюща. Патрологи и гомилетики стараются однакоже отивтить въкоторыя особенности, такъ сказать, более излюбленвые и выразительное представленные предметы нравственваго ученія Златоуста, определявшіеся частью самимъ существомъ ихъ, личнымъ настроевіемъ пропов'ядника, частью тъми явленіями въ современномъ ему христіанскомъ обществъ, которыя вызывали проповъдника на разъяснение слушателямъ твхъ или другихъ требованій христіанской добродътели, соединяемое съ врачеваніемъ выдающихся недостатковъ и пороковъ современняго общества. Издавна извъстны опыты выбора и собранів мыслей Златоуста по предметамъ вравственнаго ученів, опыты, дающіе Достаточно ясное предстанление о необывновенномъ обили и разнообразии предметовъ правственнаго ученів Златоуста, по не целостное

<sup>\*)</sup> См. Труди Кіев. дух. Академін за м. май 1891 г.

изображение всего содержания его 1). Съ своей сторовы, про объемъ и характеръ настоящаго очерка проповъдвическаги служения Златоуста въ санъ пресвитерскомъ, мы не моженъ взять на себя ни той ни другой задачи, но сочтемъ достаточнымъ, если успъемъ представить въ болъе или менъе цълостномъ видъ содержание того, что составляетъ средоточный и основной предметъ нравственнаго учения его: это учение о любен къ Болу и ближенему 2).

"Тайна сдова Златоуста—говорить нашь патрологь архипастырь—любовь. Онь по преимуществу проповъдникь любом. Любовью дышали ись его поступки, любовью дышало и каждое слово его... Началомь и концемь, корнемь и верхомь, полнотою и содержаніемь добродьтеля Златоусть счаталь любовь нь Богу, соединенную съ любовью нь ближнему".

Основывая учене о любви къ Богу на общей мысли въры о Богь, кивъ существъ совершенвъйшемъ, какъ благъ высочайшемъ, красотъ несравниой, превосходящей всякое слово и всякое разумъне, и потому вседовлъющемъ и всежеланномъ предметъ нашей любви, возвышающей насъ до блажевнаго общени съ Богемъ, Златеустъ особенно обиленъ и выразителенъ въ изображени Бога, какъ Бога любви и благости, явившаго и являющаго намъ неисчислимые дары и благодъзија своей любви и благости—въ дълахъ творенія в промышленія, въ дарахъ природы и благодати, во всемъ

<sup>2)</sup> Образци этого ученія Златоуста собираемъ здісь наъ тіхъ бесідъ в словъ его. которыя провнесены въ Анті хін и указаны нами въ своемъ місті, гдь впрочена слідуеть приссединить и бесіды на неалин. Тольно въ венногила случанна приводних образци и неъ бесідъ, сказанникъ имъ въ Константиводолі, яъ сама анислона.



<sup>1)</sup> Объ этихъ онытахъ у преосв. Филарета въ "Историческомъ ученія объ отцахъ церкви". Т. П. стр. 314 Спб. 1859 г. Изъ поздившихъ русскихъ изданій въ этомъ родів укаженъ на переведенное съ латанскаго: "Духъ или имсли св. Іоанна Златоустаго, или сокращенное правственное ученіе его". Т. 1 и 2. Москва. 1781 г. Новійшій опыть представляєть собою полезное назначельное изданіе: Собраніе поученій, избранныхъ изъ твореній Св Отца намено Іоанда. Златоуста Стефаномъ Деряблиниъ. Изданіе второе. Т. І и П. М. 1887 г.

человъколюбивомъ домостроительствъ Его о нашемъ спасенія, сосредоточенновъ на искупленія гръппаго человічества чревъ Единороднаго Сына Свосто и соединенномъ съ обътованіями любящимъ Его неизреченныхъ благь въ будущей жизин. Въ беседе на 41 псаломъ Златоустъ говоритъ: кипое Слово можеть изобразить ту любовь, какую показаль Онъ намъ? Удивиянсь ей, Гоаннъ говорийъ: "тако возаюби Богь мірь, яко и Сына Своего Единороднаго даль есть (10ав. 3, 16). Если ты хочешь слышать собственныя слова Его н узнать Его любовь, то послушай, что говорить Овъ чрезъ Пророва: "еда забудеть жена отроча свое, еже не помиловати исчадія чрева своего; аще и забудеть сихь жена, но Азь не забуду тебе (Ис. 49, 15)". И какъ псалмопъвецъ говоритъ: "имже образомь желаеть елень на источники водныя: сице желаеть душа моя къ Тебъ, Боже (Пс. 41, 2)"; такъ и Христосъ говорияъ: "якоже собираеть кокошь птенцы своя подь крыль, тако восхотьхъ собрати чада твоя, и не восхотьства (Мв. 23, 37). И еще говоритъ Пророкъ: "якоже щедрить отець сыны, тако чшедри Господь боящихся Его"; и еще: "яко по высоть небеснъй от земли утвердиль есть Господь милость свою на боящихся Ею" (Пс. 102, 13. 11). И накъ пророкъ ищетъ подобів для выраженія своей любви, такъ и Богь употреблаеть ивкоторыя подобія, чтобы выразять намъ любовь, какую Онъ повазываетъ въ устроеніи нашего спасенія. Проровъ приводить въ примъръ жаждущую дань и изсохшую землю; а Богъ-любовь птидъ къ своимъ птенцамъ, попечительность отцовъ, высоту неба отъ земли и сердоболіе матерей, не потому, чтобы Онъ любиль насъ только такъ, вакъ мать дитя, но потому, что, вромв этихъ образцовъ, подобій и приміровь, у нась нівть другихь большихь выраженій любви. А что Овъ любитъ насъ не только такъ, какъ нажная мать двтей, выслушай слова Его: "аще и забудеть жена исчадій своих, но Азь не забуду тебеч. Этини словами Онъ выразиль, что любовь Его въ намъ пламениве всякой другой любви. Представляй же все это вивств самъ въ себв. и ты возбудищь въ себв горачую любовь, возжешь свытлый пламень. Дюбовь въ людямъ обывновенно ничемъ такъ

не воспламенается въ насъ, какъ воспоминаниемъ о благодвявіяхъ, воторыя мы подучили отъ вихъ. Посему будемъ также поступать и въ отношения въ Богу. Представимъ себъ, сполько Онъ сдълаль для насъ:-самое небо, землю, море, воздухъ, земныя растенія, различныя цвіты, животныхъ, пресмывающихся, обитающихъ въ морф, въ воздухф, звызды небесныя, солнце, луну, вообще все видимое, молвін, порядокъ временъ, пресмство дня и вочи, переміны временъ года. Онъ вдохнулъ въ насъ душу, одарилъ насъ разумомъ, почтилъ велечайшею властью; посылалъ ангедовъ, посыдалъ пророжовъ, наконецъ Сына Своего Единороднаго. И затемъ Онъ продолжаетъ призывать тебя ко спасенію и Самъ чревъ Единороднаго Сына, и Павелъ не перестаетъ убъждать и говорить: "яко Богу молящу нами. молимь по Христь, примиритися съ Богомъ" (2 Кор. 5, 20). Не ограничесь Вогъ и этимъ, но взявъ начатокъ отъ твоего естества, посадиль Его "превыше всякаго начальства, и власти. н силы, и всяваго имени, именуемаго не точію въ въцъ семъ, но и во грядущемъ (Еф. 1, 21). По истянъ, теперь благовременно свазать; "ито возглаголеть силы Господин. слышаны сотворить вся хвалы Его\*? (Пс. 105, 2). И вще: что воздамь arGammaосподеви о всъхarsigma, яже воздаде ми? (Пс. 105, 3). Ибо что можетъ сравниться съ такою честью, когда начатокъ нашего остества, который столько оскорбляль Бога и столько быль унижень, свдить ва такой высотв и обладаеть такою честью? И не только общія благодівнія исчисляй въ умів своемъ, но и ті, которые васаются собственно тебя; напримъръ, какъ ты нъвогда подвергался клеветь и избавился отъ обвиненія, какъ въсогда въ бурную и темичи ночь ты попаль въ руви разбойниковъ и избъжавъ ихъ умысловъ, какъ ты иткогда быль возваграждень посль понесеннаго тобою убытка, какъ подвергся тежкой бользыи и получиль облегчение. Исчисляй все благодения Божин, оказанныя тебе въ течевіе всей твоей жизив, и, конечно, ты найдешь ихъ много не только въ цвлой жизни, но и въ одномъ див. И если бы Богь захотыв представить намъ всё благоденнія, ко-Digitized by 39091C

Труди Кісв. Дух. Акад. 1892 г. Т. І.

турыя мы, не сознавая и не разумая, получаемъ отъ Него важдый день, то мы не могли бы перечеслить ихъ. Разнышвая о всемъ этомъ, равно и о грвиахъ своихъ, которые мы совершаемъ волею или по невъдънію, -- ибо и то немадое благодвяніе, что Богь не нашдый день напазываеть насъ за наши согращенія, -- мы можемъ питать въ себа добовь въ Богу. Подлично, когда ты подумаещь, сколько каждый день ты грашишь, сволько каждый день благодъяній, какимъ пользуещься долготерпъніемъ, какою синсходительностью, когда подумаемь, что выя бы Богъ каждый день наказываль, ты не прожиль бы и краткаго времени, по слованъ Пророка: аще беззаконія назриши, Господи. Господи, кто постоить (Пс. 129, 3); то воздащь Ему благодарность и не будещь роптать не на что, случающееся съ тобою; напротивъ, увидишь, что если бы ты теривлъ безчисленное множество золь, и тогда еще не понесь бы достойнаго навазанія. При такомъ расположеній духа ты воспламенишь въ себъ велякую любовь и будешь въ состоявін говорить вивств съ Пророкомъ: имже образомъ желаеть елень на источники водныя: сице желаеть душа моя кы Тебъ. Боже.

Въ 34 бесъдъ на внигу Вытія, разсуждая о любви въ Богу за дарованныя и обътованныя наиз блага, Златоустъ пручаеть: "Тоть, Кто изъ любия нь намь предаль Сына Своего, уже ли не даруетъ намъ и всего прочаго, какъ и Павель сказаль: чисе Сына своего не пощадь, но за насъ всыхъ предаль есть вго, како не и съ нимь вся намь дарствуеть? (Рим. 8, 32). Если Сына своего предаль за насъ гръщныхъ, если удостоилъ васъ дара врещения, если дароваль намъ OCTABLEHIE THEMANY PRESCRE, COLUMNIE OF THE HORASEIS, если для нашего спасенія совершиль безчисленное множество другихъ дълъ: то явпо, что подастъ и уготованныя немъ въ будущемъ блага. По своей благости предуготовивъ эти блага прежде, нежеля мы авились въ міръ, ужели Онъ не дастъ намъ и насладиться шин? А что Онъ заранъе предуготоваль эти блага для насъ, послушай, что Онь самъ слажеть нь стоящивь одесную: "пріндите благословенній Отца Меско, на-Digitized by GOOGI

слыдуйте уготованное вамь царствів, прежде сложенія міра (Мө. 25, 24). Видишь безифриую благость, по поторой Онъ явиль такую любовь въ нашему роду, что еще прежде созданія кіра уготоваль намъ наслажденіе царствіемь? Не будемь же, прошу, непризнательны, не сделаемъ себя недостойныне столь многихъ даровъ, но возлюбямъ, какъ подобаетъ, Господа намеро и не станемъ далать ничего такого, что ногло бы прекратить Его нь намъ благоволеніе. Развів ны предначинали это? Онъ, предупредивъ насъ, явилъ великую и неизреченную дюбовь въ немъ. Не странно ли же не любить и намъ, сколько можемъ. Того, Кто такъ возлюбилъ насъ? Онъ изъ любви въ намъ все претерпълъ съ радостью: пришедши изъ самыхъ, такъ сказать, нъдръ Отеческихъ, благоволиль принять зракъ раба, испытать всв человвчесвія нужды, претерпіть оздобленія и безчестіе отъ іудеевь, навонецъ, пріямъ крестъ и поносную смерть, дабы посредствомъ въры въ Него избавить васъ, пресмыкавщихся по земль и обремененых» резчисленными множествоми тажвихъ граховъ. Помышляя обо всемъ этомъ, блаженый Павель, пламенно любившій Христа, обтеншій, какь бы на крыльяхъ, всю вселенную, старавшійся въ тълъ явить совершенства безтвлесвыхъ существъ, восклицалъ такъ: любы Христова обдержить нась (2 Кор. 5, 14). Смотри, каная горачая любовы! Любы, говорять, Христова обдержить насъ, то есть возбуждаеть, нудить, увлекаеть. Потомъ, желая повсвить слова свой, онь говорить: суждших сіс, яко аще единг за вспять умре, то убо вси умроша"; и "за вспять умре, да живущи не къ тому себъ живуть, но умершему за нихъ и воскресшему (15). Видишь ин, какъ справодиво свазалъ онъ, что обдержить насъ любовь Христова? Ибо, если, говорить, Христосъ умерь за всвхъ насъ, то умеръ для того, чтобы мы живущіе не для себя уже жили, но для Него, умершаго за насъ и воспресшаго. Применъ же апостольское увъщавіе и будомъ жить не для себя, но для умершаго за насъ и воспросшаго. Но какъ, скажете, можевъ мы жить недля себя? . Послумай опять сего же блаженнаго Павла, воторый говорить: "пісной на немому азъ, но пенесть во минь Христось" (Гал.

2, 20). Смотри, какъ онъ, ходя по земль и будучи обложенъ плотію, жиль такь, какь будто бы обиталь на неба и обращался съ безтвлесными силами. Повтому-то въ другомъ мвотв онь синзвав: а чже Христовы суть, плоть распяща со страстьми и похотьми (Гал. 5, 24). Въ томъ-то и состоитъ жизнь во для себя, а для умершаго за насъ и воспресшаго. когда мы вакь бы мертвы бываемь въ отвошевім къ настовщей жизни и не привазываемся ни къ чему видимому. Для того и Господь нашъ претерпъдъ распятіе, чтобы мы эту жизнь промінями на вічную; или лучше сказать, чрезь егу пріобрили себи ту. Видь настоящан живнь, если мы бываемъ бдительны и внимательны, ведетъ насъ въ наслажденію въчною жизнію. И мы, если зихотимъ хотя нъсколько воспрянуть и отверать око ума, можемъ всегда питать мысль уповоевів, и такимъ образомъ проходеть о тамошнемъ и оставлять безъ вниманія видимов, и устремлять помыслъ въ будущему и вванопребывающему, какъ и блаженный Павель, въ наше наставление, говорить: а еже нынь живу во плоти, върою живу Сына Божія, возлюбившаю мене и предавшаю себе по мит (Гал. 5, 20). Итакъ можемъ ли мы показать соразмерную дюбовь въ Тому. Кто явиль столь богатую любовь въ намъ? Если мы решимся положить и самую жизнь свою за Его законъ и для соблюденія данныхъ отъ Него заповёдей: и тогд: не возможемъ достигвуть той меры дюбви, какую Онъ явиль въ отношени къ нашему роду. Онъ, будучи Вогомъ, потеррваъ все это за людей, и, будучи Господомъ, -- за рабовъ, и не просто за рабовъ, но еще за неблагодарныхъ, обваружившихъ великую и упорную вражду. Притомъ, Онъ самъ предвариль оказать толикое благолъзвіе нелостойнымъ и виновнымъ въ безчисленных в грахахъ. А мы, что ни успанны сдалать, начего не совершимъ велякаго, при всехъ усяліяхъ возблагодарить предупредившаго насъ толиними благодваніями. Наши двая, если только они последують, составляють уже некую уплату за долгъ; а то, что Опъ двлаетъ для насъ, есть даръ в н благодваніе, и великая милость. Размениляя обо всень втомъ, возлюбемъ Христа, какъ возлюбилъ Его Павелъ, в, Digitized by GOOGIC

ве заботясь о вастоящемъ, любовь въ Нему укоренимъ навсегда въ душъ нашей. Тогда мы отанемъ посмъваться всему въ настоящей жизни в на земят будемъ жить, какъ на небъ, на счастіемъ здъшнимъ не разслабъвалсь, ни скорбями не смущаясь; но, минуя все, будемъ спъшить отсюда въ возлюбленному Господу нашему; не будемъ роптать и на медленность, во съ блажевимъ Павломъ станемъ говорить и мы: еже ныню живемъ во плоти, върою живемъ Сына Божія, возлюбившаю насъ и предавшаю себе по насъ. Такивъ образомъ и настоящую жизнь проведемъ безпечально и удостоямся наслаждаться будущими благами.

Уже на этихъ и многихъ подобныхъ имъ рвчахъ Златоуста о любви къ Богу ясно видится, какъ разумветь онъ любовь въ Вогу. "Эту божественную любовь, замачаетъ патрологъ-архипастырь, продставляль онь въ особомъ видь: она равнодушна по всему, гдь ныть бога, по всемь радостамъ, во всемъ скорбамъ, во всемъ обольщеніямъ граха". Но вотъ слова самого Златоуста изъ 28 беседы на квесу Бытів: "вто воспламеняется любовью въ Вогу, тотъ уже не хочетъ болве смотрвть на предметы, подлежащіе зрвнію твлесному, но, вивя у себя другія очи, очи ввры, постоянно устремляеть унъ свой къ небеснымъ предметамъ, яхъ созердаетъ, и, ходя по землю, дълаетъ все такъ, какъ бы жиль на небъ, не встръчая ни въ чемъ человъческомъ препятотвія въ подвигамъ добродътели. Такой человъкъ не скотритъ уже ни на прізтности жизни, ни на противныя в тажкія обстоятельства, но, проходя мямо всего этого, поспвшаеть въ свое отечество. Ибо для человъка съ такимъ вастроеніемъ инчего не значить и то самое, что кажется страшнымъ въ вастоящей жизви: онъ не боится на меча, ни пропасти, на зубовъ звіврей, ня лытокъ, ян рукъ палачев, не другой какой-либо непріятности житейской: натъ, пусть положать предъ винь горячія уголья, онь пойдеть по вимъ какъ бы по дугу и саду; пусть угрожнютъ ему другимъ какимъ-либо родомъ мученій, онъ не цъпемъетъ при видъ ихъ и не уплоняется, потому что его душею овладвио желаніе благь будущихъ, и онъ, какъ бы находись

вив твля, становится выше страданій и, будучи подкрыпляемъ вышнею благодатью, деже не чувствуеть твлесных мученій. Посему, прошу, чтобы намъ быть въ состоявів легко выносить труды добродетели, покажемъ великую любовь въ Вогу и, въ Нему устремивъ ваши мысли, не будемъ някакимъ предметомъ настоящей жизеи оставляванваться на этомъ поприщъ, но помышляя о непрерывномъ наслаждения будущими благами, станемъ благодушно переносить всв скорби настоящей жизни". Въ другой беседв (на 4 повлимъ) Златоустъ наставляетъ: "будемъ любить Вога больше всего. Не будемъ любить эти житейскія блага, чтобы любовь въ Вогу оставалась въ васъ чистою и не ослабввала отъ раздвленія. Это богатство (любовь въ Богу) можетъ доставить намъ всякое другое богатство, всякое сопровище, всякую почесть, всякую славу, всякую знаменитость. Будемъ же хранить его, и мы не станемъ нуждаться ни въ чемъ другомъ. Любящіе Вога, какъ должво, могутъин когда-нибудь быть чувствительными къ человъческимъ радостямъ или горестямъ? Нътъ, преданные этой любви дляю не стануть смотреть на блескъ настоящей жизни, но будуть посмъваться всякому благоденствію, презирать н всякое бъдствіе, привазавшись дюбовію къ Богу, не вида ничего другого, кромъ Его одного, представляя его вездъ в считая себя блажените встать. Хогя бы они были въ бъдности, хотя бы въ безчестін, хотя бы въ узахъ, хотя бы въ скорбехъ, хотя бы въ крайнихъ бъдствіяхъ, ови будутъ считать собя счастивно самихъ царей, находя въпоторое дивное услаждение среди всткъ своихъ страданий въ томъ. что они терпять ихъ для своеге Возлюбленнаго. Посему и Павель, ваходясь среди ежедневных смертных опасностей, въ теминцахъ, въ пораблекрушевіяхъ, въ пустыняхъ. подвергансь бичеваніямъ в другимъ бевчисленнымъ наказаніямъ, радовался и веселился, ливоваль и хвалился, и то говориль: не точно упованиемь славы Божія, но и въ скорбъхь хеалимся (Рим. 5, 3), то опять: ридуюся въ-страдоніямъ моихъ, яко исполняю лишение скорбей Христевыхъ въ плоти моей (Кол. 1, 24); и притомъ называль это благодатнымъ

даромъ, исповъдуя и выражансь такъ: яко намъ дароваел, еже о Христь, не токто еже въ Него въровати, но и еже по Немь страдаты (Филип. 1, 29). Постараемся и мы такое же расположение духи и будемъ съ радостью перелосить всв постигающія насъ бідствія. А мы будемь въ состоянів переносить ихъ, если возлюбить Бога, какъ любиль Проровъ. Любовь его можно видеть изъ словъ Его: маже образомь, говорить онь, желаеть елень на источники водныя: сине желавть душа моя къ Тебъ, Боже. Возжада душа моя къ Богу кръпкому, живому: когда приду и явлюсь лицу Божію (Пс. 41, 2. 3)? Не свазава: полюбила душа моя Бога живаго, но чтобы выразять свое рисположение, назваль любовь жаждою, показывая намъ качества своей любви, и пламенность ен и постоянство. Ибо какъ жаждущіе чувствують жажду не однет день и не два, и не три дня, но во всю свою жизнь, потому что природа побуждаеть ихъ иъ тому; такъ точно и этотъ блаженный мужъ и всв свитые не одинъ тольно день были въ чунствъ соврушенія, какъ многіе ваъ людей, и не два или три дня, -- такое сокрушеніе вискольно неудивительно, а постоянно и каждый день продолжали благоговъйно любить и усиливали свою любовь. Выражая это, онъ и говорить: возжада душа моя къ Богу крыжому живому. Здёсь онъ хочеть и объяснить причану своей любви, и тебъ показать, какъ должно любить Вога. Это онъ повызаль въ следующихъ словахъ; возжада душа мол. къ Богу, присовонупивъ: живому. Овъ накъ бы такъ взываеть и убъщаеть всэхь, привизанныхь къ вещамы житейскимъ: для чего вы безумно обольщаетесь твлами?олег дия чего любите плоть? -- для чего жаждете славы? -- для чего гоняетеся за удовельствіями? Ничто изъ всего этого не остается всегда и не живеть постоянно, но все утелаеть. в преходить, все вичтожные тыви, обманчивые сновыдыній, увидаеть спорве несовникь цветовь; одно оставляеть насъ вивоть съ вастоящею жизнью, а другое погибаеть еще разьше. Обладаніе этими вещами не надежно, наслаждевіе. непрочно, превращения быстры. Но въ Бога изтъ ничего подобивно; Онъ живеть и пребываеть въныо, не подмергаясь нивакому ви изминению, ни превращению. Посему, оставивь временное и скорочетное, возлюбимь вичнаго и Присносущнаго. Вто любить Его, тоть не постыдится никогда, не потериить и не лишится любимаго<sup>4</sup>.

Повсюду присущая Златоусту имель о безпредвльной любви и благости Вожіей, влекущей и обязующей и насъ къ любви къ Богу, даетъ, такъ сказать, особенное направленіе или своеобразное выраженіе исвиъ наставленіямъ и мыслямъ его по предметамъ пранственнаго ученія. Пояснивъ это на двухъ-трехъ примврахъ. Такъ, молятва, по Златоусту, есть "союзъ любен съ Вогонъ"; есть беседа съ Богомъ, какъ говоритъ пророкъ: "да усладится Богу беспда моя" ([]с. 103, 34). По своему человъколюбію, Богъ санъ приблежается въ намъ въ нашей молитев: Бою приближаяйся есмь, глаголеть Господь, а не Богь издалече (Гер. 22, 23). "Богь всегда близь есть. Сважи: помилуй мя, и Богъ тотчасъ дъдается присущимъ. Еще злазолющу ти, говоритъ пророкъ, речет: се пріндост (Ис. 58, 9). О слово, исполненное благости Онъ не ожидаетъ окончанія молитвы; еще прежде, нежели окончить молитву, ты уже получаешь даръ"... "Вогъ можетъ подать намъ и прежде прошенія нашего, во Овъ потому ожидаетъ нашего прошенія, чтобы нивть случай праведно удостоять насъ Своего промышлевія". Упованіе молитвы утверждается на той величайшей любви Отца Небеснаго въ намъ, чадамъ Его, о которой Самъ Онъ говоритъ: аще вы зли умњете даннія блага данти чадомь, то кольми паче Отецъ, иже съ небесе дастъ Духа Святаю, просящимъ у Него (Лук 18, 13), и о которой говорить св. апостоль Павель: иже бо Сына Своего не пощадь, но за насъ всъхъ предаль есть E10, како и не вся намъ съ нимъ дарствуетъ (Римя. 8, 32). Сообразно съ своею мыслыю о мольтыв, какъ союзъ любви съ Богомъ, и съ цваью воспитать съ христіанской любовію въ Богу любовь въ молятва, Златоусть любить повторять наставленіе, что Богь благоводить въ нашей модитав особенно тогда, когда просимъ Его сами, а не чрезъ другихъ. "Вогъ обывновенно свлоняется не столько тогда, когда другіе умоляють Его за насъ, сколько тогда, какъ мы сами

молемся, хотя бы мы обременены быля множествомъ золъ. Ибо если между людьми, когда мы сильно осворбимъ кого-имбудь, а затъмъ не чрезъ другихъ, но сами утромъ и въ полдень, и вечеромъ будемъ являться къ оскорбленнымъ нами, неотступностью и постояннымъ присутствіемъ въ глазахъ ихъ легко можемъ прекратить ихъ вражду, то тамъ болве это ножеть быть въ отношени къ Богу. Не столько мы умоляемъ Бога, прося чрезъ другихъ, сколько сами собою. Такъ вавъ Овъ желаетъ предавности отъ васъ и двлаетъ все для того, чтобы мы довърнии Ему; то когда видить, что мы дълаень ото сами отъ себя, тогда особенно винмаеть намъ. Такъ Онъ поступилъ и съ хананейскою женою: когда lleтръ и laковъ ходатайствовали за нее, то Онъ не удовлетвориль прошевію; а вогда она сама продолжала просить, то Онъ скоро даровалъ ей просимов. Богъ тогда особенно и исполняетъ наши прошенія, когда мы не прибъгаемъ къ другимъ; подобно тому, какъ искренній другь тогда особенно упрекаеть насъ въ недовърчивости въ его дружбъ, вогда просимъ его чрезъ другихъ. Такъ поступаенъ и мы съ просвщими насъ; тогда вме ино вртои денествоство смин сами синествости. обращаются къ намъ, а не чрезъ другихъ 1). Утверждая упованіе молитвы, Златоусть часто останавливается на слышимыхъ или предполагаемыхъ сътовавіяхъ, что Богъ не благоволить выслушивать наши прошенія или не исполняеть ихъ. Это можетъ зависить отъ того, что мы модимся не-

<sup>1)</sup> Приведенныя здёсь "приводника и далее изречени и инсли Златоуста о иолитей часто повторяются у него, кака можно видить въ статъяхъ
о молитей, поміщенных (въ числе 14) въ упомянутомъ "Собраніи поученій
Св. Іоанна Златоуста", составленномъ г. Дерабниять, гдё цитовани и тё бесёди Златоуста, изъ которыхъ они извлечени. Само собою понятно, что когда
св. отецъ часто и настоятельно повторяеть, что Богъ тогда особенно благоволить нашимъ молитевамъ, когда ми просимъ Его сами собою, а не чрезъ другихъ, то это не значить, что св. отецъ умаляеть значеніе молитем общецерковной, молитем за другихъ и молитем святыхъ за насъ. Есть у него наставленія
и объ этихъ видахъ молитем. Но здёсь ми ограничиваемся указаніемъ на тё
черти общаго ученія св. отца о молитев, которыми видимёе обозначается связь
его съ ученіемъ св. отца о любяе въ Гогу.



достаточно усердно, даже небрежно. "Когда я говорю комунибуль: проси Бога, молись Ему, прибъгай къ Нему съ молитвою, то мей отвичноть: я просиль однажды, дважды, трижды, девять, двадцать разъ и еще не получиль. Не переставай просить, пока не получишь; конецъ молитвы-полученіе просимаго. Тогда перестань, когда получишь, или лучше и тогда не переставай, во и тогда пребывай въ молатвъ. Если ты не получилъ, то молись, чтобы получить: если же ты получиль, то благодари за то, что получиль. Многіе приходять въ цервовь, произносять тысячи стиховъ молитвы, и выходять, не зная, что говорили они; уста ихъ движутся, а слухъ не слышить. Ты самъ не слышишь своей молитвы; какъ же хочешь, чтобы Вогъ услышалъ твою молитву? Ты говоришь: я преклоняль колвия: но умъ твой блуждаль вев; уста произносили молитву, а умъ исчисляль доходы, договоры, условія, поля, владенія, общества друзей. Посему молю васъ творить усердную молитву такъ, чтобы не только наыкъ произносилъ слова, но и душа вивств съ словами восходила въ Богу. Ибо, если язывъ и произносить слова, а душа скитается вив, помышляя о домашвихъ двиахъ, мечтая о томъ, что бываетъ на торжищъ: то намъ ве будетъ никакой пользы, а, можетъ быть, будетъ еще в большее осуждение. Если мы, прищедили и въ человъку, показываемъ такое къ нему вниманіе, что часто не видимъ даже людей, стоящихъ по близости, но сосредоточиваемъ мысль свою, и видимъ того только, къ кому пришли: твмъ болве должны мы такъ поступать въ отношения къ Вогу. всегда и непрестанно пребыван въ молитвахъ. Поэтому и Павель писаль: молящеся на всякое время, молитеся и духомь  $(E_{\Phi}, 6, 18)^{-1}$ ), то есть, не изыкомъ только и съ постояннымъ



<sup>1)</sup> Здісь слова авостола приводятся въ вісколько свободной разстановить, какъ то неріздко биваеть у Златоуста, который приводять слова Писанія по памяти и, удерживня существо мисли въ нихъ, приспособляеть разстанович отдільныхъ выраженій текста къ строю своей річн.

бдвијемъ, но я самою душею: "духомъ". Ваши прошенія, говорить, да будуть духовны; да бодретвуеть вашь умь, ваша душа да ввимаетъ словамъ. Просите того, что прилично просить отъ Бога, чтобы получить вамъ и просимое. И при этомъ ведите себя внимательно, трезвясь и бодрствуя душею, не выказывая небрежности, не носясь умомъ туда и сюди. но свое спасеніе со страхомь и трепетомь содплывайте; ибо сказано: "блажень иже боится встхь за благоговъніе" (Притч. 18, 14). Единственвымъдвломъ съ нашей стороны да будетъ постоянно пребывать въ молитав и не роптать на неокорое исполнение нашихъ прошений, но показывать великое тарпвије. Богъ медлитъ исполнить паши прошенія не потому, чтобы отвергаль ихъ, во потому, что дочеть научить насъ усердію и постоянно привлекать насъ къ Себъ. Такъ и чадолюбивый отецъ, будучи и часто упрашиваемъ сыномъ, не исполняетъ просъбы его не потому, чтобы не хотвлъ дать, но чтобы чревъ это побудить сына къ усердивйшему прошенію. Зная это, не будемъ нивогди отчаяваться, и не перестанемъ приступать въ Богу и возвосить въ Нему усердныя молитвы. "Не услышань ты? говорить онъ въ другомъ мъстъ. Имъй терпъніе, чтобы ты былъ услышанъ. Ибо, хотя Вогъ иногда в медантъ подавніемъ, но двлаетъ ето не по ненависти и отвращению, а желая медленностью подавнія болье удержать тебя при Себъ, какъ поступають и чадолюбивые отцы; и они медленностью подаянія мудро стараются долве удержить при себв нерадиввишихъ дътей. Не нужно тебъ ни посредниковъ предъ Богомъ, ви долгаго странствованія, ни угожденія другихъ; но хотя бы ты быль одиновинь в беззащитнымь, ты самь собою умодяв Вога, конечно, подучины просимова. Отсюда -- ученів Златоуста и неотступности молятвы, поясилемое примеромъ хананевини, которая, не сразу получивъ просимое, не отступала, не переставала вепить: помилуй мя, - и была услышава. "Если Господь, говорить Златоусть, поведимому медлель, то поступиль такъ не для того, чтобы эта жели жала. сменежьододи и сренев йішсьод валеруьоп вно идоогр он просьбы болве приблисильсь въ Нему. Будемъ же и им съ усердіень обращалься въ Богу: научимся, какъ совершеть

такое обращеніе. Хочешь ди звать, какъ важна молитва? Это не мое слово; я самъ, по своему суждевію, не осмълнася бы высказать этого; выслушай изъ Писанія, какъ молитва двала то, что не двала дружба. "Кто от васъ", говорять Господь, имать друга, и идеть и речеть ему: друже, даждь ми три хльбы; и той отвыщавь речеть: двери затворены суть, дъти на ложи суть: не твори ми труды. Глаголю же вамь: аще и не дасть ему, зане другь ему есть, но за безьочство (по неотступности) его дасть ему, елика требуеть (Лук. 11, 5-8). Видишь ли, какъ въ томъ, въ чемъ не успъла дружба, успъла неотступная просьба? Такъ какъ просившій быль другь, то, дабы ты не подумаль, что онь по этой причина успаль, сказано: "нще и не дастъ ему, зане другъ ему есть, но за безъочство его дастъ ему". Если и дружба, говоритъ, не сдълаетъ этого, то неотступная просьба сделаетъ то, въ чемъ не успъла дружбя. Съ вънъ это было? Съ мытаренъ. Не быль онь другомъ Божіннь, но сдвлался другомъ. И такъ, если бы даже ты быль врагомь, то чрезь неотступную просьбу сдълаешься другомъ. Посмотри и на хананеянку, и послушай, что Господь свазиль ей: "ньсть добро отъяти хавба чадомь и поврещи псомьи (Мв. 15, 26). Почему же Онъ сделалъ, если это не добро? По неотступной просьов жена достигла этого добра, дабы ты зналь, что чего ны не достойны, того двавемся достойными чрезъ неоступную просьбу. Я сказаль это для того, чтобы ты не говориль: я грашникь, я не имъю дерзновенія, у меня ніть модитым. Кто не думаетъ, что овъ имветъ дерзновеніе, тотъ имветъ дерзновевіе; но вто думаєть, что имветь дерзвовеніе, тоть потералъ дерзновеніе, какъ фарисей; а кто считаеть себа отверженнымъ и презраннымъ, тотъ особенно и будетъ услышанъ, какъ мытарь. Посмотри, сколько ты имфеть примъровъ. Хананеянну, мытаря, разбойника на престъ, упоманутаго въ притчъ друга, просившаго трехъ хлебовъ и подучившаго не столько за дружбу, сполько за неотступную просъбу. Если бы важдый изъ нихъ сказалъ: а гръшнякъ, я стыжусь, и потому в не долженъ приступать, то не нивлъ бы никакого успъка. Но такъ какъ каждый язъ ных взярать не на множество граховь своихь, но на бо-

гатство Вожія человінолюбія, то, получивь дерзновеніе, осивлися и, бывъ грфшенвомъ, просиль не по достоинству своему, и каждый усправ въ томъ, чего желаль. Будемъ же помнить все это и соблюдать: будемъ молиться вепреставно, бодрственно, съ дервновениет, съ благими надеждами, съ ведивимъ усердіемъ. Съ вакою ревностью другіе молятся о вредв врагамъ, съ такою ревностью мы будемъ модиться и за враговъ, и за своихъ братій, и непремінно получимъ все полезное; потому что человъколюбивъ Подающій, и не столько ны желаемъ получить, сколько Онъ желаетъ подать! Но эсли мы и не получаемъ по нашему прошенію, то и тогда должны благодарить Бога, Который лучше знаеть, что намъ нужно и полезно"... "Получимъ ли просимое, или не получимъ, будемъ прилежны къ молитий и благодарить не только тогда, когда получаемъ, во и когда не получаемъ: потому что и неполучение, вогда бываетъ по волъ Божией, не менъе благотворво, какъ и полученіе. Ибо мы и не знаемъ, что намъ полезво, въ той мірів, въ какой Онь это знасть. Слівдовательно, получинь ли, или ве получинь, мы должны благодарить. И что удивляешься, когда говорю, что мы не знаемъ, что поленно для насъ? И Павелъ, мужъ столь великій и высовій, удостоввшійся тавихъ неизреченныхъ отпровеній, не зналь, что онъ просиль неполезнато ему. Видя себя опруженнымъ бъдствіями я непрестапными мокушеніями, онъ моделся объ избавленій отъ нихъ, и не однажды, не дважды, во многократно; ибо, говорить: три краты Господа молиль. Такъ, три краты, то есть многократно онъ молилъ и не подучиль. Посмотримъ же, какъ онъ это перенесъ. Возропталь ли, впаль ли въ унывіе; отчалься ли? Нать; во чго онъ говорить? "И рече ми Господь: довањеть ти благодать Моя, сила бо Моя въ немощи совершается (2 Кор. 12, 8.9). Богъ не только не освободнать его отъ постигшихъ его бъдъ, но и попустиль ему оставаться въ вихъ. Но откуда извъстно, что овъ не ропталь на это? Слушай, что самь Павель говорить, когда узналь, что такь угодно Богу: "Сладит убо похвалюся въ мемощеть моить; не тольно, говорить, не ищу уже освободиться отъ отихъ бедъ, по еще съ великимъ удовольствіемъ

хвалюсь ими. Видишь, накая благопривнательная душа,—
какая любовь въ Богу! Послушай, что еще говорить овъ:
"о чесомь бо помольмея, якоже подобаеть, не въмы" (Рин. 8, 26);
то—есть, мы, какъ людя, не можеть знать все обстоятельно.
Итакъ должно все представить Создателю естества нашего
и принимать съ веселіемъ и великою радостью все, что ни
опредълить Овъ, и смотръть не на то, чъмъ нажутся намъ
происшествія, я на то, что такъ угодно Вогу. Ибо Онъ, дучше
насъ знан, что намъ полезно, знаетъ и то, какъ устроить
наше спасеніе". Часто въ своихъ наставленіяхъ о молитвъ
Златоустъ объсняетъ и то, о чемъ мы должны молиться,
указун предметъ молитвы прежде всего и паче всего въ благахъ духовныхъ, по духу молитвы, которой самъ Господь
научилъ насъ. (См. наприм. бесъду 43 на евант. св. Іоанна
Богослова).

Самымъ благопріятнымъ містомъ для модитны есть Церковь, какъ домъ Божій, иъ частому посященію котораго должна привлекать насъ любовь къ богу и молитвенному общению съ нимъ. Пророкъ говорятъ: "изволия приметанися въ дому Бога моего пяче, неже жити мн въ селения връшничих» (Пс. 83, 11). Не свазаль: изволихъ жить въ дому Вога моего, ни: обитать, ни: войти, но: изводихъ приметаться. Я радъ, говорятъ, быть и въ часле последнихъ; доволенъ буду и тъмъ, если удостоюсь войти въ преддверіе; почту за величайшій даръ, если меня постанять между последавми въ домъ Бога моего. - Общаго всъхъ Господа любовь усвояетъ себъ, -- такова уже любовь. -- Въ дому Бога моего: любищій желаетъ видъть не только самого любимаго, и не только домъ - его, но и предверіе, и не только предверіе дома, но и самую улицу и переулокъ; и если увидитъ хоть одежду или обувь друга, думнетъ, что предъ нимъ самъ другъ его. Тановы были пророки: такъ какъ они не видъли безтълеснаго Бога, то взирали на храмъ, и въ немъ представляля себъ присущинь саного Вога: изволить приметатися въ дому Бога мого паче, неже жити ли въ селения грышничись. Всякое ивото, всяній домъ, --будеть за то суднанще, наи сенать, наи частини домъ, -- въ сравнения съ домомъ Боримъ, есть селе-

віе гращниковъ. Ибо, коть и тамъ бывають молитны и моленія, но неизбъяво бывають раздоры, и ссоры, и брани, и совъщания о житейскихъ дълахъ; и этотъ домъ (Божий) чистъ отъ всего этого. Вотъ почему тв мвста - селенія грвиняковъ, а это - домъ Божій. И какъ пристань, защищенная отъ вътровъ и волнъ, даетъ полную безопасность входящимъ въ нее судамъ: такъ и домъ Божій, какъ бы исторгая входящихъ въ него изъ бури мірскихъ дель, даетъ имъ стоять сповойно и безопасно, и слушать слово Божіе. Это мвсто есть швола добродатели, училище любомудрія. Приди, не только во время собранія, когда бываеть чтеніе Писанія, поученіе и соборъ честныхъ отцевъ; нівть, во всявое и другое время приди только въ преддверіе, я - тотчасъ отложишь житейскія заботы. Войди въ преддверіе и вакъ бы вътерокъ какой-вибудь духовный повъетъ на твою душу. Эта тишина внушаетъ страхъ и учитъ любомудрію; возбуждаетъ умъ, и не даетъ помнить о настоящемъ, переносить тебя съ земли на небо. Если же тавъ полезно быть здёсь и безъ собранія, то какую пользу получають здёсь присутствующіе, и какую потерю несуть отсутствующіе тогда, вогда пророви возглашають, когда апостолы благовъствують, когда Христось стоить посреди, когда Отець одобраеть происходящее здась, когда Духъ Святый сообщаеть свою радость \*?... Но молитва должна быть присуща намъ и вив церкви; мы далжны творить молитвы въ нашихъ домахъ, каковы утреввів и вечернія молитвы, предъ тралезою и послів трапезы и на всвуъ поприщахъ нашей жизни и двятельности. Она должна быть непрестанною, т. е. постояннымъ расположевіемъ нашимъ, выражаясь если не устами и словами, то душевными чувствовавіями и помышлевіями. "Всякое мъсто и всяное время удобно для насъ въ молитвъч. Ибо послушай того же учителя вселенной, что онъ говоритъ: <sub>ч</sub>на всякомъ мъстъ воздъюще преподобныя руки безъ инъва и размышленія (1 Тим. 2, 8). Есля сердце твое свободно отъ нечистыхъ страстей,-то, гдв бы ты ни быль, на торжищъле, дома ле, на пути ле, въ суде, на море, въ гостиниице, или въ мастерской, вездв можешь помолиться Богу и по-

дучить просимов. Если и вельзя прійти въ церковь, такъ можно и привванному въ судъ помолиться, стоя тамъ предъ дверьми; потому что для этого не столько нужно слово, сколько мысль, не столько простертіе рукъ, сколько настроеніе души, не столько извістное положеніе твля: сколько расположеніе духа. И Анна (матерь Самунла) была услышава не потому, чтобы испускала громкій и сильный голосъ. во потому, что крапко вопівля ввутренно, сердцемъ. Гласъ ея не слышашеся, говорить Писавіе (1 Цар. 1, 13); во Богъ услышаль ее. Это часто двиали и многіе другіе, тогда вакъ начальникъ внутри судилища кричалъ, угрожалъ, раздражался, они, стоя предъ дверьми, оградивъ себя крестнымъ знаменіемъ и произнесши умомъ праткую молитву, входили въ судилище, и измъняли судію, укрощали его и изъ свирвпаго двлали кроткимъ: и ни мъсто, ни время, ни молчаніе не было для нихъ препятствіемъ къ такой молитев 1). Такъ в ты сделай: возстовай горько, вспомен о грахахъ своихъ, возари на небо, скажи умомъ: помилуй мя, Боже, и кончена молитва твоя. Кто сказняв: помимуй, тоть сдвавль исповедь, и созналъ гръхи свои, потому что желать помилованія свойственно согръшившимъ. Кто сказалъ: помилуй мя, тотъ получиль отпущение граховь; потому что помилованный не навазывается. Кто сказаль: помилуй ин, тоть получиль царствіе небесное, потому что Богъ кого помилуеть, того не только освобождаеть отъ навазанія, но и удостоиваеть будущихъ благъ. Не станемъ же говорять въ свое оправданіе, что домъ молитвы не близко; благодать Духа насъ самихъ сдълаля и храмами Вожіныи; если только мы бдетельны, то можемъ модиться всегда весьма легко. Наше богослужение не таково, каково было прежнее у Тудеевъ, имъвшее много чувственнаго и требовавшее жножества обрядовъ. Тамъ молящемуся надлежало и ввойти въ хранъ, и купить горанцу, принести дрова и огонь, и взять ножь,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здась разумаются христіанскіе исповадники и мученики во время гоненій.

и стять предъ жертвенниюмъ, и исполнить множество другихъ постановленій. Теперь же не вужно вичего такоге; во сяв бы ты ви быль, везяв еь тобою и мертвениивь, и жертва. Гдв бы ты ви быль, вездв можешь поставить жертвенникъ, покажи только добруф волю, и не помъщаетъ тебъ масто, не воспремитетвуеть и время; нать, хотя и не превловинь коловь, не станешь ударять себя въ грудь, и не прострешь руки къ небу, а только поважень горичую душу, то сдваешь все нужное для молитны. Можно и женв. силя за прилкою или занямаясь тваньемъ, возгръть уможь на небо и призвать Вога пламенно; можно и мужу, на торжищъ и на пути, совершить усердныя молитвы; другому, и сида въ мастерской, при занятіи своимъ діжомъ, можно вознести свою душу въ Господу; можно слугв, и повупая на рыняв, и во время служенія въ домв, и занимансь на кухив. совершать искреннюю и усердную молитву. Богь не гнушается мъстомъ; Овъ требуеть только одного пламенваго сердца и цвломудренной души. А чтобы уввриться тебъ. что для молитвы требуется не извъстное положение тъла, мъсто или время, но бодрственная мысль, послушай, какъ Павель, лежа въ темвицъ, распростертый, а не стоя прямо. помолявшись съ усердіемъ, погрясъ теменцу и поколебалъ оя основанія, устращиль темничваго стража в затемь приведъ его въ святому врещению. Опять: Евекія, ве стоя прямо. и не преклонивъ колвиа, но лежи на постелв, по причны болавни, и обратившись из ствив, когда илеменною душею призвалъ Бога, тогда и отмънилъ произнесенный уже приговоръ, привлекъ въ себъ веливое благоволеніе Божіе и получиль прежнее здоровье. И это случалось не тольно со свитыми и великиин мужами, во и съ веливния грашеннама. Такъ, разбойникъ, не стоя въ дом'в молитвы, на прекловивъ, колъва, но распрестертый на преств немногими словами пріобрвлю цирствіе вебесное. Одинъ въ тишинъ и во рвъ, другой во рвъ и со звърями, иной даже во чревъ китовомъ, призвавъ Bora, прекращалъ всв бъдствів и привленаль въ себв вышнее благоволевіе. Говорю это, чтобы убъдять васъ чаще приходить въ церловь, и доми молиться въ тишнив, въ свободное время, и Труди Kies. Дух. Авад. Т. I. 1892 г.

превлоная польна и воздавая рупи. Если ще ва накое-либо время, или ва вакома-спос: маста будете находиться среди множества другиха людей, и тогда не оставляйте модитам, но такима же образома, кака: и спезала, модитесь и призывайте Бога, ва пидежда получить не меньшую польку и ота такой молитьм. Если мы така настроима себя, то и настоящую жизнь проведема ва спокойствия, и получима паротніе небесное".

Изъ многочисленныхъ наставленій Заптоуста о домашней модитва, припомимъ только наставление его о ночной -доп стидова, увазывающее на тоу что отма она дюбила подвиги ночной молитвы. Въ бестат 26 - й на внигу Двяній Апостольских овъ говорить: "не для того дава ночь, чтобы мы всю проводили ее во сва и бездайствіи. Свидатели тому ремесленники, погонщики муловъ, торгонцы, Церковь Вожів, востающая среди ночи. Воставь и ты, посмотри на жоръ звиздъ, на глубокую тршину, на великое безмолые, и удивляйся дванив Госмода твоего. Тогла душа твоя бываеть чище, легче и болрве, бываеть особенно способна возпарять и возвыщаться; самый мракъ и совершенвое безмолвіе много располагають въ умиленію. Если взглявешь на небо, испещренное звъздами, какъ безчисленнымъ иножествомъ глазъ, то получишь совершенное удовольствіе. помысливъ тотчасъ о Создатель. Если представищь, что тв. воторые въ течение дня шумять, смеются, играють проводять время на зрелищахъ, обижеють, лихоимствують, досаждають, двиають безчисленное множество золь, теперь висколько не отличаются отъ мертвыхъ, то познаешь все вичтожество человъческого самолюбія. Сонъ пришель и показаль природу, какъ она есть; онъ есть образъ смерти. овъ есть образъ кончивы. Если взглянешь на улицу, не усаншишь им одного голоса; если посмотрищь въ домъ, увидишь встхъ лежащими вавъ бы во гробъ. Все это можетъ возбудить душу я привести на мысль кончину міра. Говорю это мужамъ и женамъ. Преклови колена, воздыхай, моли Господа твоего быть милостивымъ въ тебъ; Онъ особонно превлоняется на милость ночными молитнами, когда

ты время отдохновенія дівляець временень плача. Вспомни о царъ, какъ Онъ говоритъ: утрудихоя воздыханіемь моимь. измыю на всяку ночь ложе мое, следами моими постелю мою омочу (Пс. 6, 7). Какія бы ты ни имвать удовольствія, не будешь имъть болже его; какъ бы ты ни быль богить, не будещь богатве Давида. Но онъ же въ другомъ мъсть говорить: полунощи востахь исповидатися Тебю о судьбахь правды Твоея (Пс. 118, 62). Тогда не безповоить тщеславіе; пбо вавь это возможно, когда всф спять и не видять? Тогда не нападаеть леность и безпечность, воо какъ это возможно, когда столь многое возбуждаеть душу? После танихъ бдевій бывають и совь прінтими и видінія чудныя. Это ділай и ты, мужъ, а не одна только жена. Пусть домъ сдвлается цервовью, составленною изъ мужей и женъ. Не считай препятствіемъ этому то, что ты мужъ только одняв и что жена только одна. Идвоже бо еста два, говорить Христосъ, собрани во имя Мов, ту есмь посредь ихь (Мато. 18, 20). А где присутствуеть Христось, тамъ великое множество; где Христосъ, тамъ необходимо бываютъ и Ангелы и Архангелы и прочін силы. Если у тебя есть діти, то подними идатей, и пусть во время ночи весь домъ сдалается церковью; если же ови малолетни и не могутъ нереносить бодрствованія, то пусть совершать или выслушають по крайней мере одну молитву или две, и успоколтся; только ты встань, только ты себф обрати это въ навыкъ. Нетъ вичего препрасиве жилища, въ которомъ совершаются такія молитвы. Навонецъ, у Здатоуста весьма часты и выразятельны описавія благотворнаго, воспитательнаго, украпляющаго, освящающаго и возвышающаго действія молитвы на душу. Не приводя такихъ описаній, отметимь только, что сущность ихъ сказывается въ такъ частыхъ у вего образныхъ наниевовавіяхъ модитвы: вазывая ее союзомъ любви съ Вогомъ, бесъдою съ Богомъ, овъ любитъ придавать ей такія названія, какъ великое оружіе, великая защита, великое совровище, велиная присталь, безопасное убъинще, спасительное врачество, отрашение отъ земнаго, восхождение къ небу и т. п.

Мыслью о любви и благости Божіей проинкнуто ученіе Златоуста о мокалнін, о которомъ также, какъ о моантев, онь чисто проповъдываль, внося наставления о пования въ свои бесвям по развымъ другимъ предметамъ, посвящая отниъ наставленіямъ и нарочитыя беседы 1). Поканнів, по Завтоусту, должно быть въ насъ плодомъ не только стража праводнаго суда и наказавія за маши гріжи, во и сопрушенія дюбви предъ Боговъ, Который ввидъ в являеть намъ столько даровъ своей благости, долготерпить BAME, MULIOCODAYOTE O ERCE H BE GORAGEIN OTEDIALE HAME путь въ спасевію и Который не умедлить привять наше подавніе, лобызветь самое вамереніе ваше пованться и исправиться и посыдаеть свою благодатвую помощь къ тому. Извистим часто повторяемыя выражевія любвеобильваго проповедника о покажени, какъ подвиге нетрудномъ, облегченномъ безпредвавнымъ милосердіемъ Вожіниъ: "человъколюбивъ Господь; Овъ Самъ свазалъ: не хощу смерии връшника, но еже обратитися от пути своего и живу быти ему (lesen. 33, 11). Отъ тебя хочетъ Онъ вебольшаго труда, а Самъ даетъ великое; отъ тебя ожидаетъ повода, чтебы дать тебъ совровище спасенів. Предложи ему слевы, а Онъ даруеть тебв прощеніе грвховь. Ты представь хоть малый предлогь, чтобы иметь благовидное оправдяніе: ибо въ дълъ спасенія одно зависить отъ Него, а другое отъ насъ. Если мы представимъ, что зависитъ отъ насъ, то и Овъ даруетъ, что зависитъ отъ Него (о Пованнія бесъда 3)\*. Еще: "Онъ далъ тебъ не одинъ только путь пования, и не два и не три, но многіе и различные, чтобы чрезъ ето множество савлать для тебя леганиъ восхождение на Небо (тамъ же)... Ты грашвить? Приди въ цервовь, чтобы всповъдать грахи твои. Ты грашинкъ: не отчанвайся, но при-

<sup>1)</sup> Извёство девять таких бесёдь, помёщенных во втором томё Монфоковова вяданія твореній Св. Златоуста. Шесть изь этих бесёдь признаются произнесенними въ Антіохів. Въ русском переводі опів пем'ящени во 2 томі "Бесідь Св. Златоуста въ Антіохійскому народу", перев. при С.-Петербургской духовной Академін. Изд. 2. Спб. 1850 г.

неси пование. Ты согрвсииль? Прійди въ церковь, спажи Вогу: в согращиль. Нячего другого в оть тебя не требую, вроит этого одного. Вожественное Инсаніе говорить: глаюми ты беззаконія твоя прежде, да оправдишися (Ис. 43, 26): оважи грвиъ, чтобы разрвшить грвиъ; скажи: я согрвшилъ, я загладишь грвкъ (Бесвда о пованніи 2). Сколько разъ ни согращимь, повайся въ граха, не отчаянайся; согращимь въ другой равъ, покайся, чтобы по нерадбию совствъ не потерять надежды на объщанные бласа. Ты въ глубовой старости, -- и согръшиль? -- войди въ церковь, покайся; здъсь врачебница, а не судилище, здъсь не истязують, не дають прощевів. Снажи Вогу граха твой: Тебю Единому согращиха и лукавое предъ Тобою сотворихъ,- и отпустится тебъ гръхъ твой (беседа 3)". Повятно, что все эти и подобныя выражевів о ведимой дегности направлены въ возбужденію вфры въ бевиредваьное милосердіе Божіе, подъ благодатнымъ вантіємъ потораго начавшій канться возымветь искреннее чувство сокрушения и жельние исправиться. Въ 36 бестадъ на Дванія Апостольскія, убвждая грвшника съ дерановеніемъ просить у Вога прощенія граховь, Златоусть выражается: "Но что, скажешь, если в оскорбиль Его? Перестань оскорблять, со слезами приступи жь Нему, и Онъ скоро помилуеть тебя за прежнія двла. Скажи только, что оскорбиль Его, свяжи от души, из глубины сердца, и во всемъ получишь прощение. Не отольно ты желаешь, чтобы прощены были тебв грвин, сколько Онъ желаетъ простить грвин твон... Итакъ предварима мине Его во исповидании (Пс. 94, 2), потому что Онъ благъ и милосердъ. Если ты не будешь призывать Его во истина и не станешь взывать отъ сердца: прости мив, а тольно устами; то что Онъ сдвлаеть? Что же значить призывать его во истинь? Съ добрымъ расположеніемъ, съ усердіемъ, отъ чистаго сердца... Итанъ вся вій, вто бы ви быль, не говори только: я грешвивь, но и соврушайся. Если ты соврушаещься, то прилагаешь стараніе (псправиться)". Всего лучше смысль ученія Златоуста о полаявія, по связи его съ мыслію о безпредвальномъ чедовъкодюбін Божіонь, выясняется въ знаменитомъ словъ

его на день Паски, гдв Божественный и любвеобильный Владыка призываеть ня свою вечерю всвять первыхъ и последнихъ, поствещихся и не постившихся, грешныхъ в праведныхъ, и пріемлетъ ихъ потому, что предложевіе (желаніе поправиться) прівилеть и намереніе лобываеть. Златоусть не забываеть говорить о страшномъ судв Правды Вожіей и о въчныхъ наказаніяхъ нерасказнямых грышвивамъ, и даже чисто говоритъ объ этомъ, особенно въ обличеніе твхъ, которые считали ото несогласнымъ съ благостью Божіей. Говоря о страшномъ див пришествія Господня и страшновъ судъ, Златоустъ выражается: "страшно, весьна страшно и ужасно это судилище, хотя Богъ и благъ, хотя Онъ и видостивъ. Онъ называется Богомь щедроть и Богомь ушъхи (2 Кор. 1, 3); Онъ благъ такъ, какъ никто другой, снисходителенъ, щедръ и многомилостивъ; Онъ не хощень смерти гръшника, но еже обратитися и живу быти Ему (1ег. 33, 11). Почему же втотъ день будетъ исполненъ такого ужаса? Огненная ръка потечетъ предъ лицемъ Его, вниги дъяній нашихъ отверзутся, самый день будетъ подобевъ горящей пещи. Ангелы будуть носиться вокругь и разложено будеть множество костровъ. Какъ же скажешь, Богь человеколюбивъ, какъ милостивъ, какъ благъ? Такъ, при всемъ етомъ Онъ человяволюбивъ, и здясь то особенво отврывается величіе Его человъколюбія. Ибо для того Овъ и внушнетъ намъ такой страхъ, чтобы котя такимъ обравомъ мы пробудились и стали стремиться въ царствію небесному. -- Для того Онъ все сказаль и изъясниль намъ, и не только изъвсивлъ, но полавнят и посредствомъ дель. Хотя и одни слова Его достовървы; во, дабы вто не сталъ подозръвать въ словахъ Его преувеличенія, или одной угрозы, онъ присовокупляетъ удостовърение и посредствомъ дълъ. Какимъ образомъ? Ниспосывая наказанія на людей и частныя и общів. Дабы ты убъдняєв самыми дълами, для того Онъ то наказываль фараона, то наводиль водный потопъ и всеобщее погубленіе, то посылаль истребительный оговь; и выев мы видимъ, какъ меогіе порочные наказываются и предаются мучевіямъ. Все это-подобів геевы". Вообще же

свои рван о судв и наказнін за грахи онъ, такъ сказать, растворяеть напоминаніями о той же блягости Божіей, чтобы отъ страха суда и ваказавія направлять слушателя къ благоговъйной любви из Вогу и упованію на Его милосердіе, и этимъ, еще болве, чвиъ страхомъ, обратить грешника на путь сокрушения и самоноправления; ибо самое сокрушевіе в бользвованіе наше о нашихъ гръхахъ должно возбуждаться не столько страхомъ наказанія, сколько сожальніемъ о томъ, что мы грахими прогнавили всеблагаго Господа. "Кто разумно судить, тоть болье опасается прогивыть Бога, чамъ страшится всякой геены (Бесван объ Анна 2-ая). Мыслью о безпредвльномъ милосердіи Вожіємъ проповід. викъ хочетъ поддержать вадежду прощенія я спасенія даже въ томъ, вто всю жизнь провель вь грахахъ. "Можно-ли, спажемъ, чревъ повавніе получить спасевіе, если в всю жизнь провель въ грахахъ? Совершенно можно. Откуда это видво? Отъ самаго человъколюбія Госпеда. Развъ отъ твоего показнів беру я такую надежду? Или твое показвіе можеть очистить такое множество граховь? По истина, если бы было одно твое пование, то ты справедлино боялся бы; но къ поканнію присоединяется милосердіе Божіе, а оно безпредвивно. Злость твоя измірнима, какъ бы ни была она велика, она влость человъческая; а Вожіе милосердіе безмърво; уповай, что оно побъдитъ твою злесть. Помысли,есля ты ввергаешь каплю въ море, то можеть ли она стоять или быть видима? Что капля въ сранвеніи съ моремъ, то злоба человреская въ сравневія съ человеколюбіемъ Вожівиъ, да и это еще пеполное сравненіе. Ибо море, хотя и велико, имъетъ предълы; а человъколюбіе Вожіе безпредваьно. Это я говорю не съ твиъ, чтобы сдваять насъ лвинвъйшими, а чтобы возбудить большее прилежание къ покаянію (Бестда о пованнім 8-ая).

Съ учение о любви къ Вогу неразлучно у Златоуста учение о любви къ ближнимъ. Волъе общее язображение любви къ ближнимъ, какъ необходимо свизанной съ любовию въ Богу, и какъ матери всъхъ добродътелей, можемъ видъть въ слъдующемъ отрывкъ изъ 23 й бесъды Златоуста на посла-

ніе въ Рамленамъ: "матерь всёхъ благь и совершительница возкой добродетеля-любовь. Апостоль говорить, что ова есть долгъ нашъ, не временный, жавовы — подать или пощлина, но всегдащий. Ни единому, говорить, мичимое должни бывайте, точію вже мобити друга друга (Римя. 13, 8). Онъ хочеть, чтобы долгь сей выпогда не быль выплачень, и хота всегав уплачиваемъ, но не вполнъ, а такъ, чтобы вамъ BC6 6HE OCTABATICA BY MOLLY, HOTOMY STO STO TAROFO POLE долгъ, что непрестанно уплачивается, но инногда не выплачевается. Сказавъ же, какъ должно любить, онъ отпрываетъ н выгоды любви, "любяй бо, говорить, друга, законъ исполня". Ты обязань любить брата по духовному съ немъ родству, и не по одному родству, но потому еще, что мы члены другь для друга. Есля віть въ вась любви, то весь составъ тала расторгнутъ. Итакъ, люби брата. Або если люба его пріобратаемь пользу, потому что ясполивемь чрезь то весь закон»; то ты обязань аюбить его, какъ облагодътельствованный имъ. Еже бо: не премобы сотвориши, не убівши, не украдеми, не лжесвидътельствуещи, и аще кая ина заповыдь, въ семъ словеси совершается, во еже возлюбищи искренняю твоeio, akonce came cebe. Anoctole de charale: gonolbestch, bu: совершвется; то есть въ этой заповеди севращение вившается весь составъ заповълей. Ибо начало и конепъ добродътели есть любовь. Она и есть порень и необходимое условіе, она и вершина добродітели. А если любовь есть начало и полвота, то что можеть ей равняться? Впрочемь, Апостоль требуеть не просто любви, а любви въ высшей стапени; ибо не просто сказаль: возлюбиши искренняю твоею, но присовокупия: якоже самь себе. И Христосъ сказаль, что въ любви содержатся законъ и пророчества (Ме. 22, 40); и, указавъ два вида любви, смотри, жакое высокое мізсто даль любви къ ближнему. Сказавъ: Bозлюбиши Господа Бога твовго, сія есть первая заповидь, когда сталь продолжать: вторая же, ве ограничися тамъ, по присовокупиль: подобна ей, возмобиши искренняю твоею, яко самь себе. Что можетъ сравниться съ такимъ человъколюбіемъ, съ такою синсходительностью? Хотя безпонечно разстояніе между

Богомъ и нами, однакомъ Богъ взаимную любовь нашу другь нь другу воставляеть близь любви нь Нему Самому, в одну вазываеть подобною другой. Почему для той и другой аюбии положидь почти раввую меру, и о дюбви къ Богу синзиль: немы сердцемь тооимь, и восю душею твоею; н о любви въ ближнему: яко семь себе. А Павель говорить, и меньоп отоемен от уменивы стан ивое оте оть любви въ Богу. Когда любвит вого, то говоримъ объ вемъ: вто его любитъ, тотъ и меня любитъ. Это же самое выразиль и Христось, сказавь законоучителю: подабна ей, в Петру: если мобишь Меня, паси овщи Моя (Іовни, 21, 46). Аюбы испренену зла не творить, продолжаеть говорить Апостоль; исполнение убо закона любы есть (Рим. 13, 10). Видвшь-же, что любовь имветь то в другое совершенство: какъ воздержаніе отъ зла,-- ибо сказано, что любы зла не тнорить; тякь и дваніе добра,--ибо оказано, что она есть исполневів закона? Любовь не только преподаеть намъ сопращевное учение о томъ, что можно делать, по и облегчаетъ исполнение правственныхъ заколовъ. Итакъ будемъ добить другь друга, чтобы такимъ образомъ изъявить добовь въ любящему насъ Богу. У людей такъ бываеть, что когда ты полюбишь кого, то другой, любящій его, вооружается протявь тебя. А Богь, напротявь, требуеть, чтобы ты вивств съ Нимь любиль подобныхь себв, и ценавидить того, ито не раздвляеть съ Нинь любви Его. Любовь человъческая исполнена зависти и реврости; а любовь Божів свободна отъ всвять страстей. Посему Богъ желаетъ, чтобы вто разделяль съ Нямъ любовь. Люби виесте со Мною, говорить Овъ; тогда и Я еще больше буду любить теби. Вотъ слова безпредваляю любищаго! Если ты, говорить, любишь выблимых в Миою, то изъ этого Я вижу, что и Меня ты вюбишь испревно".

Вотъ еще общее учение о любви, выясняющее значением, какъ общаго Вогоустановленнаго закона союзной жизни людей и обществъ человъческихъ, утвержденнаго паче всего въ царствъ благодати чрезъ возлюбленнаго Сына Вожия. "Всяное благое дъло есть плодъ любви. Посему иного и говорится

о ней. Такъ Христосъ говоритъ: о семь разумьють вси, яко Мои ученицы есте, аще любовь имате между собою (Іопи. 13, 35); и Павель вываеть: ни единому же ничимое должни опечите, точію еже мобити друга друга (Рим. 18. 8). Не сказаль просто о любы, но повелвыеть быть какь бы долженками въ любви другь въ другу. Какъ въ отношения въ твау мы должны по-.... ОТОВНЕО ДОСТАВЛЯТЬ ОМУ ПИЩУ, И ПОСТОЯННО ДОСТАВЛЯОМЪ:-мбо этотъ долгъ простирается на вою нашу жизнь; -- такъ онъ учить поступать и въ отношени из любвя, или, лучше сказать, еще больше, потому что она приводить въ жизни въчной и постоявно остается съ тъми, которые имвють ее. Ибо пребывають, говорить Апостомь, три сія: въра, надежда и любы: больши же сихь любы (1 Кор. 13, 13). чемъ, не только словами, но и самымъ опытомъ мы научаемся этой добродетеля; и во первыхъ, способовъ нашего рождевія. Богъ, создавъ одного человіна, повеліль, чтобы отъ него произошля всф, дабы всф считали другъ друга какъ бы одинив человъкомъ и старались жить въ любви другъ яъ другу. Затвиъ посредствомъ взаимныхъ отношеній Онъ премудро устровать необходимость для насъ вранцвой любви; а какъ, -- послушай. Наполнивъ вселенную множествомъ благъ, овъ даровалъ каждой стравъ особенные, ей свойстневные, роды, плодовъ, дабы мы, вынуждаемые необходимостью, путешествуя другь въ другу, сообщая другямъ излишнее, и получая отъ викъ недостающее намъ, любили однородныхъ съ нами. Тоже Опъ сделаль и съ каждымъ человъкомъ. Онъ не далъ всъмъ знать все, но одному сообщиль способность въ врачебной наукв, другому-въ строительной, вному въ иной, дябы, нуждаясь другь въ другв, мы любили другъ друга. Также и въ предметахъ духовныхъ можно видеть то же самое, капъ говоритъ Павелъ: овому бо дается слово премудрости, иному же слово разума, иному же пророчество, иному же дарованія исцъленій, иному же роди языковь, другому же сказанія языковь (1 Кор. 12, 8-10). Но въть ничего выше любьи; посему овъ и поставиль ее выше всего, свизявь: аше языки человьческими глаголю и ангель. скими, любое же не имамь, быхь яко мьдь зетьнящи или кимеаль

ввяцаяй: и аще иминь пророчество, и въмь тайны вся, и аще имамь всю въру, яко и горы преставляти, любве же не имамь, ничто же есль (1 Кор. 13, 1. 2). И на этомъ онъ не оставовился, во возвъстиль, что и самая смерть за благочестіе ве принесеть викакой пользы, если не будеть любии. Не безъ прилины онь свазаль это о любви; онь зналь, хорошо внавь, какъ исполнитель запоньдей Божикъ, что когда твердо вкоренится любовь, тогда произрастають плоды исявихъ благъ. Ибо заповъди: не прелюбы сотвори, не убій, не увради, не вжесвидътельствуй, и всякая другая заповъдь, ваключаются въ этой одной, какъ глявной: возлюбиши ближняго, яко самъ себе (Исх. 20, 13; Лев. 18). Впрочемъ, для чего распростравяться о миломъ, умалчивая о великомъ? Изъ любви сошель въ намъ возлюбленный Сывъ Божій. сталь обращаться и жить вывств съ людьии, дабы, разсвивъ многобожное заблуждение и вознастивъ истивное Вогопознаніе, научить людей любви другь къ другу, какъ свидетельствуетъ Іовнеъ, когди говоритъ: тако возмоби Богь міра, яко и Сына своего единороднаго даль есть, да всякь въруяй въ Онь не позибнеть, но имать животь въчный (донв. 3, 16). Ею плименва. Павелъ произвесъ вебесвые слова: кто ны разлучить оть любве Божія; скорбь-ли, или тіснота, или гоненіе, или гладь, ими бъда, ими мечь? (Рим. 8, 35). Програвъ это, какъ ничтожное, Онъ присовокупиль къ этому еще большее: яко ни смерть, говорить онь, ни животь, ни настоящая, ни грядущая, ни высота, ни глубина, ни ина тварь кая возможеть нась разлучити отъ любее Божія, яже о Христь Іисусь, Господь нашемь (ст. 35-39). Посему ничто не могло отлучить отого блаженнаго, горъвшаго любовью, ни небо, ни вемля, ни море, ан царство небесное, ни адскія муки; все презираль онь ради Христа. Если же мы посмотримь в на другихъ свитыхъ, то увидимъ, что всв они угодили Богу любовью. Любовь представляеть тебъ ближняго, какъ тебя самого, и научаеть тебя радоваться его благополучію, какъ твоему собственному, и чувствовать его несчастія, какъ твои собственныя. Дюбовь соединяеть многих въ одно твло и дълаетъ души ихъ жилищами Свитаго Духа; ибо не въ

разділенных другь отъ друга, но въ спединенных по душе можеть обитать Духъ мира. Любовь делаеть общеми для вовхъ блага наждаго, накъ говорить внига Двяцій: мароду же въровавшему бъ сердце и душа едина: и ни единъ же что от импній своих завголоше свое быти, но бяху им вся обща: даншеся же коемуждо, его же аще кто требоваше (ЦВн. 4. 32. 35). Есть ан какая стана, столь твердая, столь украяденная сововупностью огромных в камвей и столь недоступния для нападенія враговъ, какъ общество любящихъ другъ друга и свазваныхъ между собою единодущіемъ? Оно отражаетъ самыя возни діавола; и весьма справедляво. вая противъ него вийств другъ съ другомъ, и не становясь вивств съ никъ другъ противъ друга, такіе люди бываютъ непобъдины ниваними ухищреніями его и воздвигають блистательные троеси любви. И какъ струны лиры, хоти многочисловныя, во вастроенныя согласно, издають прінтивишій звукъ; такъ и связанные единодушіемъ производять прінтивищіє звуки любви. Посему Павель и сов'ятуєть мысанть и говорить согласно, и считать другихъ превосходнвишими себя, чтобы тщеславіемь не уничтожить любын, но, уступав почести другимъ, жить въ единодушія. И еще онъ гонорить: мобовью работайте другь другу: ибо весь законь во единомь словеси исполняется, во ежев: возлюбиши ближняю твоею, якоже себе (Гал. 5, 13, 14). Любищій желаеть не подчивить только, но и подчинаться, и болье радуется, подчинаясь, вежели начальствуя. Любящій желаеть лучше благодъ-TELLCTROBETL, SEMEJE SOLYTATE GEAROGRAPIS; NOTOMY TO лучше желееть нивть друга должиномъ своимъ, нежели быть должнымъ ему. Любящій желаеть благодетельствовать возлюбленному, но не хочетъ, чтобы вядны были его благодвинія; желаеть быть первымъ въ благодвиніяхъ, во не хочеть, чтобы онь вазался первымь въ благодваніяхъ. Можеть быть, накоторые не понимають сказаннаго; посему я поясню это примъромъ. Человъколюбивый Господь предопредвишь дать Сына Своего за насъ; но чтобы не казалось, что это даръ Его, но что Онъ отдаетъ долгъ. Онъ повелваъ Аврааму привести въ жертву сына своего, дабы,

когда Самъ будетъ двиать то же, Онъ явнися не нодающимъ даръ, но отдажилять долгь по чрезифрисму богатотву Его благости. Ивтъ блага, воторое не происходило бы отъ любви. Будемъ же увръплять любовь другъ къ другу; вбо исполнение завова любы есть (Рим. 13, 10). Не нужно намъ ин трудовъ, ни подвиговъ, если мы любимъ другъ друга; это-путь, который самъ собою ведеть въ добродътели. Какъ на большой дорогъ, вто найдетъ ел вачало, тотъ идетъ по ней, не вуждаясь въ проводинит; такъ и въ любви, улови тольно ез начало, и тогда она поведеть и направать тебя". Говоря о любви, вакъ о совершеневищей добродътели, какъ о превосходивашемъ даръ, Златоустъ любитъ особенно останавливаться на учевія о ней св. Павла въ первомъ посланія въ Кориноянамъ (гл. 12. ст. 31, гл. 13, ст. 1-8. 13). Здесь овъ находить неистощимый источикь мыслей для объясненія прекрасныхъ свойствъ в многораздичныхъ плодовъ любая.

Общимъ ученіемъ о любви Вожіей къ намъ и о намей любви ит Богу и ближевить Влатоусть освещаеть и вев частеми наставления о любон, капь то: о любон супружеской, семейной, родственной, любин къ служителямъ Вожінив, нь начальнявамь и подчиненнымь и т. д., наковецъ о любвя ве только въ праведнымъ, но и грешнинамъ, любви во враганъ и неовфрцанъ. "Кто любитъ Вога, тотъ бываеть расположень во всимь, какь въ своимь братькив; вървыхъ онъ любитъ, ванъ своихъ родныхъ брятьевъ, н еретиковъ, язычниковъ и Тудеевъ жальетъ, какъ своихъ братьевъ по природъ, только какъ недобрыхъ и безполезныхъ, соврушается, плачетъ о нахъ.. Мы можемъ уподобиться Богу темъ, если будемъ любить верхъ, даже вреговъ, а не тамъ, если будемъ совершать знаменія; пбо в Богу мы удивляемся, котя и тогда, когда Онъ творятъ чудесь, но гораздо боле тогда, когда Онъ оказываетъ человъколюбіе и милосердіе". Могущество любья, по Златоусту, неотразвио; оно можетъ осванть и претворить самое грубое и жестокое сердце. "Любовь есть велиная ваставвица, ова можеть выводить людей изъ заблужденія, преобразовать сердце, руководствовать къ любомудрію и каъ вамией двинть людей. Если хочешь испытать ея силу, при-

води но мев динаго, который бонтся всягаго шума, мугается твин, человвка вспылчивиго, свирвпаго, похожиго болве на звъря, чемъ на человъта, сладострастваго, расшутнаго, словомъ-чловъка со встии пороками; отдай его въ руки любам, введи въ ен училище, и скоро увидишь, что дякій и несміший сдішлется человіномь мужествоннымь, веляводушнымъ, отважнымъ на все". Съ ученіемъ о дюбви связуются частныя наставленія Златоуста о мерв, согласіи и единомыслін по поводу извістных уже намь распрей и разділеній среди интохійсних в пристіань. Слідующій образець этихъ наставленій замічателень по пронивающей ихъ общей мысле о любви, какъ заковъ и лучшемъ укращевін общежитія между людьмя. Въ 78 бесёде на Евангеліе отъ lorния Заатоусть учить: "подлично вичто не можеть сравнить. ся съ единомысліемъ и согласіемъ; при этомъ и одинъ бываетъ равенъ многимъ. Если, напримъръ, будутъ единодушвы два или десять, то одинь уже не одинь, во жаждый изъ нихъ бываетъ въ десять разъ больше, и ты въ десятв найдешь одного, и въ одномъ-десять. Если у вихъ есть врагъ,--овъ уже вападаетъ ве ва одного, и бываетъ побъжденъ такъ, какъ если бы нападаль на десятерыхъ, потомучто подвергается пораженію не одного только, но десятерыхъ. Если одинъ объдеваъ, —онъ не въ бъдвости, потому что имъетъ достатокъ въ большей части, то есть въ девяти, в объдевашая часть, меньшая, приврывается большею, инвющею достатокъ. Каждый изъ нихъ виветъ двадцать рувъ и двадцать главъ и столько же ногъ. Не своими только главами онъ смотритъ, но и глазами другихъ; не своями только ногами ходить, но и ногами другихъ; не своими только руками работаетъ, но и руками другихъ. Онъ имветъ и десять душъ; ибо не только самъ о себъ, но и другіе о вемъ заботатоя. Если бы ихъ было и сто,-опать будеть тоже самое, и сила еще увеличится. Видишь ли необывновенную сију любви, какъ она двлаетъ одного непобъдвины и иногочисленнымъ? При ней и одинъ можетъ быть во многихъ местахъ;-одинъ и тотъ же и въ Персін, и въ Риме. Чего не можетъ сдвать природа, то можетъ любовъ. Одною

ластью онъ будеть здесь, а другою тамъ или, лучше, онъ весь-адъсь, и весь-тамъ. А если онъ имветъ тысячу друзей мли двв тысячи, то подумай, насколько еще увеличится его сила. Видишь ли, какое умножение производить любовь? Чудно, въ самомъ двав, то, что язъ. одного она двлаетъ тысячу! Для чего же мы не пріобретаемъ этой силы и не утверждаемъ себя въ безопасности? Дюбовь зучше власти и всяваго богатства; она - основавіе благодушія. Доколю однимъ вля двумя мы будемъ ограничивать любовь? Возьми себъ урокъ и изъ противнаго. Пусть вто-нибудь не имветь ни одного друга (что служить знабомъ врайняго перазумія, потому что только глупый скажеть: нать у меня друга); какова будеть жизнь его? Хотя бы онъ былъ чрезвычайно богатъ, хотя бы (жиль) въ довольствъ и роскоми, хотя бы пріобраль безчисленныя блага, - онъ бываетъ одинокъ и безпомощенъ. Между друзьями же не тавъ; во хотя бы они были и бъдны, -- они бывають богаче богатыхъ. Чего вто нибудь не посмъеть скизать самъ за себя, то скажетъ за него другъ; чего не можеть доставить самь себв, того достигнеть чрезь другаго и даже гораздо болве того. Такимъ образомъ дружба будетъ дзя насъ основаніемъ всяваго удовольствія и всикой безопасности. Будемъ же пріобратать этотъ товаръ, -- бадный, чтобы имъть утъшение въ бъдности, богатый, чтобы въ безопасности владеть богатствомъ, начальнивъ, чтобы безопасно начальствовать, подчиненный, чтобы иметь благосилонвыхъ начальниковъ. Это-поводъ въ снисходительности, это-основаніе протости. Вадь и между зварьми та особенно жестови и неукротимы, которые не живутъ стадами. Потому-то мы и живемъ въ городахъ и имвемъ площади, чтобы обращаться другь съ другомъ. Это и Павель повеавач, говори: не оставаяюще собранія сего (Евр. 10, 25); ибо. натъ вичего хуже одиночества, необщительности и недоступности. Что же, сважешь, моваки и тв, которые завяли вершины горъ? И они не безъ друвей. Они удалились отъ шуна городскаго, во инфютъ многихъ товарищей, едино-**АУШИЫХЪ СЪ НИМИ И ИСЕРОВВО ПРИВЯЗВИВЫХЪ ДРУГЪ ВЪ ДРУГУ.** Для того они и удалились отъ міра, чтобы достигнуть

этого. Такъ какъ преніе о ділахъ производить мистія распри, то они, удалясь отъ міра, съ велинить усердіемъ упражниются въ любви. Что же, снажешь, если вто будетъ одинъ? Ужели и онъ имветъ безчисленныхъ друзей? Я желаль бы, конечно, видять, если возножно, чтобы (отшельники) и жили вмисть; но и теперь да будеть весомивана (ихъ) дружба. Въдь не мъсто дълаетъ друзьями. И у нихъ есть много почитателей; но ихъ не почитали бы, еслибы не любили. Да и они, съ своей стороны, молятся о всей вседенной, а это служить воличайшимь доказательствомь дружества. Потому то и въ таинствахъ мы лобзаемъ другъ друга, чтобы наиз-иногииз быть единыиз, и о непосвященныхъ совершаемъ общія молитвы, молимся о больныхъ, о плодахъ вселенной, о землъ и моръ. Видишь ли всю силу любви въ молитвахъ, въ таниствахъ, въ увъщаніяхъ? Она — причина всвять благъ".

Но особенно плодовить и, такъ сказать, настойчивъ Заптоусть въ учени о томъ особенномъ проявлени любви, ванив есть милостыем и состраданіе въ бізнымъ и страждущимъ, милосердіе о заблуждеющихъ и согрѣшающихъ. Есть у Златоуста и нарочитыя слова о милостынь; но увъщанія въ ней встрічаются едва зи не въ большей частя его словъ и бесвдъ, составлия, такъ сказать, излюбленный пришавъ оратора въ похвалу отой, какъ выражается онъ, "царицъ добродътелей". Однако же, по самому обилію наставленій и увъщавій Златоуста о милостыни и милосердів, язлагающихъ и разъясняющихъ ученіе Слона Божія, въ особенности Евангелія и Апостольскихъ писаній объ этомъ предметв, мы воздерживаемся отъ вышески цвинго ряда этихъ наставленій и ограничимся представленіемъ здівсь тіхъ мвстъ изъ его бесвяъ, гяв особенно наглящно описываются современныя ему ввртивы нищеты съ сильными обличенівми безучастнымъ врителямъ ихъ и съ пламенными увъщавіями къ состраданію, показывающеми всю глубиву и нажвость сострадательнаго сердца проповъдника. Такъ, напримвръ, пятая беседа его на инигу Вытія заплючается следу. ющимъ увъщаніемъ: "пріндите, говорить Христось, благосло-

Digitized by Google

Digitized by Google

венніи Отца Мосіо, наслыдуйте уготованное вамь царствіе от сюженія міра. Взалкахся бо, и дасте Ми ясти: возжадахся и напоисте Мя: странень бъхъ и введосте Мене: нагь и одъясте Мя, въ темницъ и приидосте но Мнъ (Мат. 25, 34-36). Услышимъ ли и им этотъ блаженный ranca? CHENO S TREPETATE STO, HOTOMY TO MERAY BAMM BEAMROS презрвніе къ ницимъ. Вотъ теперь время поста, такое наставленіе и поученіе о спасительных догматахъ, непрестанныя молитны, ежедненныя собранія; а какая польза отъ такой попечительности? Никаной. Мы выходимъ отсюда, видя ряды нищихъ, стоящихъ строемъ по ту и другую сторову, и проходимъ безъ жалости, какъ будто предъ нами столбы, а не человъчесвія тъла. И такъ спъшимъ мы домой. вакъ будто видамъ бездушеще статуи, а не живыхъ людей. Голодъ, скажете, побуждаетъ спвшить? Но голодъ то пусть и заставить остановиться: въдь сытые желудки, по пословипъ, не знаютъ голоднаго, а голодные по собственной вуждв знають и чужую: а, впрочемь, невозможно и такъ вполнъ понять ее. Ты бъжишь въ готовому столу, и не можешь потерпвть и немного: а бъдный стоить до самаго нечера, старыясь и усиливаясь собрать насущный хлюбъ; и видя, что день уже окончился, а денегъ еще не собрано. столько, сколько нужно на насущный хлабов, горюеть и разжигается, и вынуждается делать то, что выше силь его. Вотъ почему (нищіе) вечеромъ налегають на насъсильнъе, -казнутся, божатся, плачуть, рыдають, протягивають руви и попеводъ дълнотъ безъ стыди весьми многое другое. Они боятся, чтобы, какъ исв уйдуть домой, не блуждать янь въ городъ, какъ въ пустынъ. Какъ потерпъвшіе кораблеврушение днемъ, ухватившись за доску, стараются до вечера пристать въ пристань, чтобы, съ наступленіемъ ночи, вив пристани не потерпить еще большаго кораблекрушенія: тавъ и бъдные, болсь голода, какъ кораблекрушенія, спъшать до вечера собрать денегь столько, сколько нужно имъ на хавбъ, чтобы, какъ всв уйдутъ домой, не остаться имъ вив пристави. А пристань для нихъ-руки помогающихъ... А мы не трогаемся ихъ несчастівми, ни на рынкв, ни воз-Труды Кіевской Дух. Атаденія. Т. І. 1892 г.

вратившись домой. Напротивъ, и тогда, какъ приготовленъ для насъ столъ, нервдко полный безчисленныхъ благъ (если тольно благами должно называть то, что мы съблаемъ въ осуждение своего безчеловъчия), и тогда, говорю. явкъ приготовленъ вамъ столъ, мы, слыша, что овр вемзу ходять по улицамь, громко кричать на перекрестиваь. горюють въ глубочайшемъ мракъ, въ совершенной лустотв, не трогаемся и этимъ. Да и насытившись, и идучи во сву, и въ это время слыша опять, что они внизу громво стонутъ, проходимъ мимо, вавъ будто слышимъ лай собаян, а не человъческій голосъ. И не обращаемъ ввиманія ни на время, что такъ поздно-ночью, когда всф уже спять, нищій одивь горюеть; ни на маловажность просьбы, - что онъ ничего болве не просить у насъ, какъ жавба, или насколько денегь; ни HA BEXMEOCTS BECTAстія,--что онъ борется съ непрерывнымъ голодомъ; на на скромность просителя, -- что онь, при такой нужда, но смасть подойти въ дверямъ и стать близко, но проситъ вимзу, на большомъ разстоянія. И если онъ получить, то возсылаеть безчисленныя молитвы; а есле ве получеть, то и тогда не произвосить жестваго слова, не бранить и не ругаеть. Напротивъ, какъ иной, ведомый палачемъ на жесточайшую казнь, коть просить и умодяеть всвкъ проходящихъ, не получаеть, однакожь, никакой помощи, и безчеловано ведется на казнь: такъ и этотъ (нищій), влекомый къ ночи и тяжкой безсонницъ голодомъ, какъ палачемъ, хоть протягаваетъ руки, и сильнымъ врикомъ упрашиваетъ сидещихъ на верху въ домахъ, но не получаетъ никакой милостыни, и отоманется безжилостно и съ великою суровостью. Но все это насъ не трогаетъ, и, послъ такого безчеловъчів, иы осмълнваемся простирать руки въ небу, просить Вога о милости, и молить о прощеніи нашихъ граховъ; и не бовися, чтобы, после такой молитвы, после такой жестокости и безделовъчія, не упала на насъ молнія! Какъ мы, сважи мев, идемъ во сву и на повой, и ве боимся, этотъ самый нащій не явился намъ во сив, нечистый, грязный, одътый въ рубище,, и не сталъ горевать, плакать н

обвинить насъ въ жестопости? А многіе, часто слыхаль я, товорять, что они послъ того, какъ днемъ отказались помочь бъднымъ, вочью видъли себя связанными веревками, и влекомыми рукою нащихъ, битыми, терпащими множество непріятностей. Но это въдь совъ, привиденіе, временное наказаніе: а мы не боимся, скажи мет, какъ бы намъ этого нешаго, поторый горфеть и вопить, не увидать въ дояв Авраамовомъ, какъ нъкогда богачъ тотъ (увидълъ) Дазаря (Лук. 16, 23)? То, что следуеть за симъ, оставляю вашей совъсти. - т. е. тъ жестокія и нестерпимыя наказанія, какъ (богачъ) попроснав воды, какъ не получиль и капли, какъ торваъ язывъ его, вавъ онъ, и послв усильной просьбы, не получилъ никакой милости, и какъ мучился безконечно. Но не дай Богь намъ узнать это на опытв, а лучше, услышавъ угрозу на словахъ, избъгнуть ея на дълв, и, сдълавшись достойными любви Авраама, придти въ одно съ нимъ мвсто, по благодати и человъколюбію Господа нашего Інсуса Христа, съ Которымъ Отцу, вивств со Святымъ Дукомъ, честь слава, держава, нывв и всегда, и во ввае ввковъ. Аминъ".

Изъ нарочитыхъ бесвдъ Златоуста о милостыни особенно характеристична общирная беседа его, сказанная безъ приготовлевы, по особенному случаю, вогда, идя въ церковь въ зимпее время, овъ увидель на площади бедныхъ и вищихъ, дежавшихъ безъ призрвнія, какъ то и значится въ подписаніи этой бесёды: "съ ходатайствомъ праведнымъ, полезнымъ и придичнымъ вамъ предсталъ я сетодни предъ нами: уполномочили на него меня-не другой кто, а живущіе въ нашемь городь бъдные, не словами, не толосами или мивніемъ общественнаго совъта, но жалкимъ н самымъ горестнымъ видомъ своимъ. Проходя чрезъ площадь и по улицамъ, и поспъшая въ ваше собраніе, и видя много лежищихъ среди дороги людей, изъ воторыхъ одни безъ рукъ, другіе безъ глазъ, иные покрыты струпами и ранами, и выставляли на видъ тв особенно члены, которые вужно было бы закрывать по причинь находящагося

вихъ гвоя, — я почелъ прайце безчеловъчныть — ве свазать объ вихъ любви вашей, особенно, когда, сверхъ сказавниго, побуждаетъ насъ въ этому и самое время. Правда, и во всякое время необходимо говорить о милостынв, потому что мы сами имвемъ великую вужду въ милости создавшаго насъ Господа; но особенно (вто необходимо) въ вастоящее время, когда такая большая стужа. Дэтомъ бъдные получають великое облегчение отъ самаго времени года: тогда они безопасно могутъ ходить и нагіе, потому что солнечные **ЛУЧИ СЛУЖИТЪ ИМЪ ВМВСТО ОДОЖДЫ; МОГУТЪ СИДВТЬ ПРОСТО** на мостовой и спокойно проводить ночи подъ открытымъ небомъ; не имъють такой нужды ни въ обуви, ни въ винъ, ни въ большемъ количествъ пищи; но довольствуются во-ДОЮ ИЗЪ ИСТОЧЕНКОВЪ, НАСЫЩАЮТСЯ ОДЕМ САВЫМИ ДОШЕВЫМЯ овощами, другіе небольшимъ воличествомъ сухихъ свиянъ, такъ какъ самое время года предзагаетъ имъ готовую трапезу. А не менъе этого-есть тогда для нихъ и другое облегчение-удобство заниматься работами: въ ихъ-то особенво содъйствів нуждаются и строющіе домы, и возділывающіе землю, и плавающіе по морямъ. Ибо, что для богатыхъ поля, домы и другіе источники доходовъ, то для бъдемкъ-икъ собственное тъло, и весь доходъ ихъ отъ собственныхъ рукъ, а больше ни откуда. Такимъ образомъ явтомъ они получають ивкоторое облегение, но въ зимнее времи противъ нихъ со всяхъ сторовъ ведикая война к двойная осада потому, что внутри голодъ събдаетъ ихъ утробы, извив стужа сжимаеть и двлаеть окоченвлымь твло мхъ. Поэтому (зимою) они нуждаются и въ большемъ количествъ пищи, и въ кръпчайшей одеждъ и кровль, и постели и обуви и во мвогомъ другомъ; а что всего хуже, не имъютъ возможности заниматься и работами, потому что не позволяеть время года. Итакъ, когда у нихъ и наянужда въ необходиномъ, а сверхъ того, нътъ и работы, потому что вивто ихъ, весчаствыхъ, ве вавимаетъ я не приглашаеть въ услужение: вотъ мы, въ замвиъ налимающихъ, употребымъ въ дело руки милосердыхъ, взявши

въ сотрудники себъ въ этомъ дълъ Павла, истиннаго покровителя и попечителя бъдныхъч. Далье, движимый течевіемъ живой беседы, проповедникъ много распространяется въ изъиснени словъ и дъйствій Апостола Павла (Галат. 2, 9, 10; 1 Кор. 16, 12), васающихся попеченія о нищихъ, особенио же установленнаго ап. Павломъ въ Галатійской и Корвноской церквахъ способа собиранія наи отвандыванія важдымъ во едину отъ субботъ, т. е. въ день воспресный, своей доли милостыви на бъдныхъ, совътуетъ послъдовать тавому примъру, чтобы и въ Антісхійской церкви была всегда свои сопровищинця для бъдныхъ. Къ этому присоединиетъ весьма характеристическое наставление (повторяемое и въ другихъ беседахъ) по тому поводу, что искоторые обусловливають или ограничивають свою милостыню наследованіемъ, насколько те или другіе бедные заслуживають милостыми. "Многіе часто входять въ строгія изслівдованія о вуждающихся, разспрашивають объ ихъ отечечествъ, образъ жизни, правахъ, запатіяхъ, и о здоровьъ твлесномъ, двлають имъ упреки и требують отъ нихъ множества объясненій насительно ихъ здоровьи. Оттого-то вногіе (изъ бадныхъ) представляются изуваченными по твлу, чтобы видомъ этого несчастія превлонить нашу жестолость и безчеловаче. Латомъ попрекать имъ за это, хоть и жестоко, но не такъ еще: но зимою и во время стужи быть столь безжелостнымъ и безчеловъчнымъ судіею и не оказывать имъ нявыкого снисхожденія за то, что ничего не двлають, не есть ли верхъ жестокости? Для чего же, скажешь, Павель даваль Осселонивійцамь такой законь: аше кто не хощеть дълати, ниже да ясть (2 Солун. 3, 10)? Для того, чтобы и ты, услышавъ ето, обращалъ слова Павла. не къ бъдкому только, но и къ себъ самому. Ибо заповъди Павла относятся не въ бъдвымъ только, но в въ намъ. Спажу начто такое и непріятнов: знаю, что разсордитесь, но, не смотря на это, скажу: потому что и говорю не для того, чтобы оскорбить васъ, но чтобы исправить. Мы попреваемъ бъдныхъ праздностью, которая часто заслужа-

ваетъ и извиненія, а сами часто дълаемъ такія дъла. которыя хуже всякой праздности. Но в, сважеть изой, наследствомъ. Неужели же, скажи владъю отповскимъ погибнуть за то, что онь бямяв, бъдвый долженъ денъ и отъ бъдныхъ (родителей), и не имълъ богатыхъ предвовъ? Но повтому-то особенно онъ и заслужаваетъ милосердія и состраданія со стороны богатыхъ. Ты, провода цвами день въ тектръ, или въ собраніяхъ и въ разговорахъ безполезныхъ, или даже вредныхъ, не думаешь, что дванешь худо и вичвыть не занимаещься: а этогонесчаствиго и жалкиго бъдвяка, который цълый день проводить въ прошеніи (милостыни), въ слезякъ и въ тысячь быдь, осуждаешь и плечешь въ судилище и требуешь отъ него отчета? Гдв же туть, скажи мив, человвческав совъстливость? Итикъ, когда буденъ говорить: что-же свяжемъ Павлу? говори такъ не бъдимъ только, по и себъ самому. А съ другой стороны, читай не только его угрозу, но и списхожденіе; ибо (Апостоль) сказавь: аще кто не хощеть дълати, ниже да ясть, присовокупиль: вы же, братів, не стужайте добров творяще (ст. 13). Но какой ещеу нихъ 1) благовидный предлогь? Это, гонорять, бытлецы, пришельцы, негодян: поминувъ свою родину, они стемиются въ нашъ городъ. Такъ, на это ли ты, сважи мев, досадуещь и обрываешь ввеокъ нашего города, что всв считають его общею пристанью, и чужой городъ предпочитають своему родному? Но надлежало бы радоваться и носхищаться тамъ. что всь прибъгають въ вашниъ рукамъ, какъ на общій: рыновъ, и считають этоть городъ общею матерію. Не помрачайте же славы и не умаляйте чести, которою онъпользуется издревие, отъ временъ отеческихъ. Ибе нвиогла. накъ угрожалъ голодъ всей землё, жителя сего города отправили съ Варнавою и Савловъ немало денегъ житедамъ. lерусвания, -- твиъ санымъ, о которыхъ и мы говорили въэтой беседе. Какое же пожень иметь оправдавів пли изви-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) т. о. у тъхъ, которые отвазывають нещемь въ мелостынъ.

неніе, если наши предви питаля на свой счеть жившихъ вдали отъ нихъ, и сами ходили къ нимъ, а мы отгоняемъ и лвиъ, кои изъ другихъ мъстъ прибъгаютъ лъ намъ, и дълаемъ объ нихъ строгія разысканія, зная притомъ, что самя мы виновны во множествъ гръховъ? Если бы Богъ сталь такь же строго изследовать наши дела, какь мыбъдныхъ; мы не получили бы вивакого прощенія, викакой индости. Имже бо судомь судите, говорить Писанів, судять вама (Мате. 7, 2). Будь же человаколюбива и снисходителенъ въ брату твоему, прости ему прегращевія, сколь ни иного ихъ, и будь милосердъ, дабы и самъ ты удостоился тогоже. Для чего самъ себъ причиваешь безповойства? Для чего двлаешь разысканія? Если бы Богь повельдь развыдывать образъ жизви (бъдныхъ), требовать отъ нихъ объясневій и тщательно изследовать правы ихъ; тогда многіе ве сталили бы роптать? ве сказалили бы: что ето такое? Вогь предписаль намъ дело трудное; им не можемъ изследовать образъ жизня другяхъ и знать, вакіе такой-то сдёлалъ грвии? Не свазали-ли бы многіе много и еще такого? а теперь, когда Онъ освободнав насъ отъ всякаго такого разысканія и объщаль полную награду (за поданніе милостыни), будуть ли получающіе ее злые, или добрые люди, иы сами на себя навлекаемъ безпокойства "!

"Откуда же, скажете, видно, что мы получимъ награду за поданне милостыни вакъ добрымъ, такъ и не такимъ? Изъ слбвъ самого Господа: молитеся, говоритъ Онъ, за творящихъ вамъ напасть и изгоняющія вы, яко да будете сынове Отца вашего, иже есть на небестя: яко солние свое сіяеть на зыя и благія, и дождить на праведныя и на неправедныя (Мате. 5, 44. 45). Какъ Господь твой, не смотря на то, что премногіе оскорбляютъ Его нечестивыми словами, блудодъйствують, крадуть, разбойничають, раскапывають могилы и двляють множество зля, не прекращаеть своихъ ко всёмъ благодъній, но, по своему человъколюбію, всёмъ посылаеть солнечные лучи, дожди и плоды земные: такъ поступай и ты, я, когда будеть время для милости и человъколюбія, об-

легчай бъдность, прекращай голодъ, избавляй отъ скорби, и ничего больше не разыскивай. Ибо если мы станемъ изслъдовать образъ жизни (нуждающихся), то не окажемъ милости ни одному человъку, но изъ-за такой неумъстной пытливости останемся безплодными, никому не подадимъ помощи, и будемъ трудиться безъ всяксй пользы и напрасно. Посему прошу васъ, осгавивъ вту неумъстную пытливость, подавайте всъмъ нуждающимся, и дълайте это съ неликою щедростью, чтобы и намъ самимъ удостоиться въ тотъ день (будущаго суда) великой милости и снисхожденія отъ Бога, которое и да получимъ всѣ мы по благодати и человъволюбія Господа нашего Іисуса Христа, съ Которымъ Отцу, вмъстъ съ Святымъ Духомъ, слава, держава и честь нывъ и всегда, и во въки въковъ. Аминь ...

Вообще съ наставленіями о милостывъ и милосердів граничать несьма частыя у Златоуста взображенія себялюбивыхь, сластолюбивыхь, гордыхь и безсердечныхь богачей, съ строгими обличеніями, увъщавіями в угрозами въ сей и будущей жизни, и сердобольныя описанія жизни и участи людей обездоленныхь, бъдныхь и страдальцевь, съ похвалами, утвшеніями и ублаженіями ихъ. Таковъ въ особенности духъ его превосходныхь семи бесьдь о Лазарь, говоренныхъ въ Антіохіи, съ заваря 387 г., но не непрерывно и не подрядъ, а въ промежуткахъ между другими бесъдами.

Неустанный и сердобольный ходатай за нищихъм обездоленныхъ, Златоустъ нвляется также особенно участливымъ и ко всёмъ людямъ низшихъ, бёднёйшихъ классовъ,
людямъ, проводящимъ тажелую трудовую жизнь. Тяжелая
трудовая жизнь бёдныхъ людей способна была какъ въ
вихъ, такъ и въ другихъ, порождать неразумное сётоване
на Премыслъ Божій, допускающій неравенство состоявій
между людьми, изъ которыхъ одни бёдны и вёчные тружевики, другіе богаты и могутъ жить въ довольствъ безъ труда. Златоустъ доказываетъ, что истинныя блага, необходамыв для жизни, дарованы Богомъ въ равной мёръ и бёд-

вымъ и богатымъ, какъ воздухъ, свътъ солнечный, вода, совъ и вкусъ къ пищв, арвніе и проч., что бъдные въ пользованій необходимыми для жизни дарами природы инфютъ даже преимущества предъ богатыми, которые отъ пресыщенів впадають въ бользни, утрачивають чувство услажденія естественными дарами жизни и природы. Далве овъ показываеть, что трудещаяся бъдеость должна возбуждать у васъ уваженіе, ибо опа-учительница и хранительница порядка общественной жизни: если бы не было трудящихся бъявыхъ, а только богатые, то среди людей воцарилась бы правдность, все разстроилось бы и погибло. Наконецъ, съ особенной силой и часто доказываетъ онъ, что различіе въ состояніи людей, представляемое богатыми и бъдными, допущено для того, чтобы люди учились добродетели любии, и иромоп атьох о смыть вобор мобим помощи и бляготворевія ближнимъ, а богатые въ своемъ богатствъ сознали себя распорядителями дара Вожія для бъдныхъ, ванимъ есть богатство, составляющее не ихъ собственность, а даръ Вожій 1).

. Церковная проповёдь о милостынё въ устахъ такого проповёдника, какъ Златоусть, пріобрётала тёмъ большую силу, что онъ могъ сослаться на примёръ благотворительности въ лицё самой учащей и правящей церкви въ главе съ ея сватителемъ Флавіаномъ. Во второй бесёдё на внигу Бытія, по объясненіи начальныхъ словъ ея о сотвореніи неба и земли, переходя по обычаю къ вравственнымъ наставленіямъ в сказавъ о нашемъ долга прославлять Бога Творца, что Богъ прославляется не только правыми догматамя, но и добродётельною жизнью (Мате. 5, 16), проповъдникъ присоединяетъ свой любимый припёвъ о милостынё: "хотель в присовокупить еще слово о милостынё, но, кажется мяй, излишне учить васъ словомъ, тогда вакъ мо-

<sup>1)</sup> Эти мысли, часто проповъдуения Здатоустомъ, особенно живо и обильно раскрыты въ 5-й бесъдъ объ Аннъ. См. бесъды его, изд. при С.-Петербургской дух. Академін. 1850 г. стр. 95—102.



жетъ учить висъ двлами сидящій теперь здвсь, общій нашъотецъ и учитель. Онъ вавъ будто для того собственно и получиль отъ предвовъ отщовскій дома, чтобы отдять его на услужение странниками; навсегда уступиль его юнимымь отвсюду за истину, и принимаетъ ихъ и оказываетъ имъ всякія услуги, такъ что не знаю, его ли, или страннивовъ (собственностью) называть домъ его, а дучше слазать, не потому ля и считать (домъ его) его домомъ, что онъ есть (домъ) странниковъ? И точно: имущество наше тогда особенно бываеть нациимъ, когда мы постоянно издерживаемъ его не на самихъ себя, а на бъдныхъ. А вотъ сще наставление о мелостыет въ 66 ой беседе на свангелие отъ Матося, занесенное въ рядъ правственныхъ приложеній къ объиснению евангельского разсказа о двухъ слищахъ 1), исциленныхъ Спасителенъ (Мате. 20, 29-30),- наставленіе, замічятельное по ссылкі на примірь церковной благотворительности. "Признаюсь, мев уже стыдно говорить омилостынв, такъ часто говоря о ней и не видя плодовъ проповъди. Правда, хотя и больше вижу плодовъ противъ прежило, но не столько, сколько бы желаль. Ибо вижу, что вы свете, только не щедрою рукою; посему и опасаюсь, чтобы вы скудно не пожали. А что мы свемъ скудно. для сего изследуемъ, если угодно, кого больше въ городе,-бъдныхъ или богатыхъ; и много ли такихъ, которые ни бъдны, ни богаты, но занямають средину между нямя? Я полягаю, что десятия часть богатыхъ и десятая біздныхъ, вовсе ничего не имъющихъ, а прочіе посредственнаго состоянія. Итакъ раздвиямъ чисио всвуъ жителей города на число бъдвяковъ, и вы увидите, какой будетъ стыдъ! Весьма богатыхъ мало, но достаточныхъ миого; бъдныхъ же гораздо меньше въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подчержнутня нами выраженія могуть означать, что Фливіань вы доставшемся ему по наслічству домі создаль постоянное учрежденіе вы видіпріюта для бідных в странниковь. Подь гонимыми за ястиму можно разуміть тіку, которые, перехода вы христіанство иль іудеевь и личчиковы или вы православіе отверетическаї секть, подпадали гоневію со сторовы прежних единовітрива».



сравновін съ сими. Между томъ при такомъ числю богатыхъ, которые моган бы питать алчущихъ, многіе спятъ голодные, впрочемъ, не потому, чтобы достаточные люди не имвак удобствъ удовлетворять вуждамъ яхъ, во потому, что жестоки и безчеловъчны. Ибо еслибы богатые и слъдующіе после нихъ разделяли между собою нуждающихся въ хлебен одеждв, то едвали бы на пятьдесять или на сто человвяъ достался одинъ бъдный. Но не смотря на столь великое количество людей, которые въ состоявій помогать, видимъ каждодновно плачущихъ. Чтобы видоть безчеловочие богатыхъ, стоитъ тебъ только обратить внимание на то, сколь многимъ вдовицамъ и двиамъ доставляетъ нужное содержаніе Церковь, которая получаеть доходу не болве, какъсколько получаеть одинь самый богатый, и одинь не такъ богатый. Ибо число содержимыхъ Церковью простирается до трежь тысячь. Кромв свяв она содержить заключенныхъ. въ темницъ, находящихся въ гостинвицъ какъ болящихъ такъ и здоровыхъ, чужестранцевъ, калъкъ, сидящихъ при храмъ для пищи в одежды, и другихъ просто приходящихъ каждодневно, и между твиъ она не оскудъваетъ. Итакъ еслибы только десять человъкъ столько же на ихъ издерживаля доходу, то ви одного не было бы ващаго".

На этомъ мы остановимся въ изложени преобладающихъ предметовъ нравственнаго учени Златоуста и въ заключение попытаемся представать общую характеристику свойствъ и приемовъ его проповъди за время пресвитерства его въ Автюхии.

И. Малышевскій.

(Окончанів слыдувть).

## ВЪ ЗАЩИТУ МЕТАФИЗИКИ УМА.

Н. Г Дебольскій, Философія феноменальнаго формализма. СПБ. 1892. 177 стран.

Настоящее сочинение Н. Г. Дебольскаго, пользующагося уже почтенною извъстностію въ нашей философской и въ частности педагогической литературъ, составляеть только 1-й выпускъ первой части предполагаемаго имъ общирнаго труда, который долженъ заключать въ себъ три части: метафизику, натурфилософію и этику. Самъ авторъ говорить, что въ разсматриваемомъ сочиненіи онъ не высказываеть ничего новаго, а повторяеть только тъ мысли, которыя были развиты имъ раньше, главнымъ образомъ въ сочиненіи "Философія будущаго". А эти основныя мысли, характеризующія философское міровозэрьніе г. Дебольскаго, слъдующія.

Философія есть наука о первомъ началь, т. е. началь, не выводимомъ ивъ чего-нибудь другаго, а, напротивъ, служащемъ основаніемъ для всего другаго, и этимъ она отличается отъ частныхъ, спеціальныхъ наукъ, которыя имъютъ дъло не съ первыми, а со вторыми началами, и потому устанавливаютъ не первичныя, а вторичныя истины. Искомымъ первоначаломъ, сущимъ въ себъ, является умъ, — именно умъ, а не другое что-нибудь, напр. вещество, или душа (воля). Умъ есть единственная вещь въ себъ и внъ его—вещи въ себъ, какъ чегото чуждаго, навязаннаго ему, не существуетъ. Такая метафизиъва, — метафизика ума ставитъ себъ далеко болъ трудную задачу, чъмъ то метафизическое умозръніе, которое признаетъ перво-

начало, сущее въ себъ не умомъ, или не вполнъ умомъ. Ибо истафизика ума должна рёшить существеннёйшій и важнёйшій вопрось о происхожденів содержанія нашего познанія, или натерін познанія, тогда какъ для догматизмя этотъ вопросъ не существуеть, потому что реальный элементь познанія представляется имъ, какъ нъчто готовое, напередъ данное уму. Безспорно, что метафикика ума составляетъ высшую ступень философіи и ей, -- можно съ увіренностію свазать, -- принадлежить будущее. Если же въ настоящее время она отодвинута на задній плань, а противоположныя ей ученія гордо няли свою голову, то причину такого явленія вужно видёть въ неудачв, испытавной философією Гегеля. "Великая заслуга Гегеля состояла въ томъ, что онъ освободилъ метафизику ума отъ всёхъ тёхъ примёсей догматизма, которыя еще сохранялись и у Канта, и у Фихте, и у Шеллинга, и сообщиль ей характеръ панлогизма, характеръ ученія, признающаго сущее пронивнутымъ исключительно закономъ ума. Но, понимая этотъ законъ единственно въ формальномъ смыслъ, Гегель призналъ возможнымъ реальное содержание ума вывести изъ его голой, отвлеченной формы, развить это содержание изъ понятія первоначально безсодержательнаго собственнымъ движеніемъ этого понятія. Осуществленіе такой попытки могло временно оследить и увлечь умы, но для прочнаго успеха панлогизма было скорве гибельно, чвив поленю, такъ какъ весьма скоро обнаружившаяся неудачность этой попытки надолго уронила значеніе метафивики ума" (стр. 90, 91). А неудачность попытки Гегеля естественна, говорить авторъ, потому, что форма познанія, чистая, отрівшенная отъ всякой чувственности, мысль, которой только действительно доступно умопостигаемое; всегда сознается нами безсильною творить содержаніе познанія, ибо нашъ умъ неполный, ограниченный. Реальный элементь познанія можеть быть ныведень только изума полнаго, въ самомъ понятіи котораго данъ аттрибуть творчества. Отсюда понятно, почему авторъ свою философію

называетъ философією феноменальнаго формализма. Абсолютное можетъ быть, по нему, познано только чистою мыслію, или на основаніи формы нашего познанія; но последняя сама не абсолютна, какъ училъ Гегель, а составляетъ только феноменъ абсолютнаго, и следовательно содержаніе познанія можетъ быть выведено не изъ нея, а изъ того абсолютнаго, обнаруженіемъ котораго она служитъ.

Противъ этихъ метафизическихъ взглядовъ автора мы не можемъ ничего возразить, а, напротивъ, они представляются намъ вполнъ симпатичными, ибо на такомъ метафизическомъ базисъ построяется, какъ видно, истинно здравая христіанская философія. Совершенно върпо, что абсолютное есть Умъ неограниченный, безконечный, творческій,—Первоумъ, отобразомъ котораго служить нашъ неполный умъ; совершенно върно, что вещь въ себъ не можетъ быть мыслима, какъ нъчто первоначальное, непроизводное отъ Ума, и значить только творческій Умъ есть вещь въ себъ; совершенно върно, что, будучи познаваемо изъ содержанія нашего познанія, Абсолютное постигается собственно только чистою мыслью, возвысившеюся надъ чувственностію. Больше говорить здёсь по этому предмету считаемъ излишнимъ.

Посмотримъ теперь, какимъ образомъ авторъ обосновываетъ свой ваглядъ на метафизику, какъ метафизику ума.

Путь, которымъ въ этомъ случав онъ идетъ, чисто отрицательный, именно опровержение возражений противниковъ метафизики ума. Къ такимъ противникамъ онъ почему-то отвосить не только реализмъ, но и позитивизмъ, чистый эмпиризмъ и кратицизмъ. Разборъ возражений этихъ "противниковъ метафизики ума" и составляетъ собственно содержание настоящаго сочинения. Самый разборъ кратокъ, но ясенъ, точенъ и въ большинствъ случаевъ убъдителенъ, и кромъ того онъ обставленъ полезными историко-критическими примъчаніями.

Опровержение г. Дебольскимъ возражений противъ мета-

физики (не метафизики ума, а метафизики вообще) повитивизна и чистаго виниривма довольно обыкновенно и ходяче. Противъ позитивияма авгоръ станитъ главнымъ образомъ на видъ, что истинная задача науки состоить не въ предсказываніи только или предвиденім явленій, а въ ихъ обоснованім, и слёдовательно нельзя донольствоваться только условными началами, или хотя бы безвонечнымъ рядомъ такихъ началъ, а необходимо, въ силу самой природы нашего ума, восходить къ безусловнымъ началамъ. Чистый эмпиризмъ опровергается у него твиъ, что прежде всего сами первичные элементыощущеніе, представленіе и законы ассоціаціи, изъ воторыхъ эмпиризмъ построяеть опыть, предполагають нъкоторыя сверхчувственныя условія. Такъ, ощущеніе напр. возможное голько подъ условіемъ сравненія его съ другими ошущеніями, а сравненіе ощущеній есть нічто совершенно отлично отъ самихъ ощущеній и потому изъ нихъ не можетъ образоваться; безъ сравнивающей и различающей двательности ума ощущение обратилось бы въ безотносительное ощущеніе, т. е. стало бы начёмъ. Сами психологи эмпирическаго и близкаго въ эмпирическому направленія (Бенъ, Риль, Тенъ и др.) признають, что чистаго ощущенія вь опыть ньть, а ощущеніе всегда двусторонне, т. е. предполагаеть сравненіе его съ другимъ ощущениет; попытка же англійскаго психолога У. Джемса свести самыя отношенія между ощущеніями также къ ощущенію явно несостоятельна, ибо отношеніе всегда не чувственно. Въ опровержение чистаго эмпиризма можно указать и на то, что основныя понятія опыта, т. е. понятіе причинности и субъекта совнанія різнительно невыводими изъ чувственности, ибо опыть предполагаеть необходимо понятіе причинности, а субъекть сознанія есть нічто трансцендентальное, и даже съ точки зрівнія самого эмпиризма (строгаго) допыть есть совонупность субъективныхъ состояній, суще--«твующихъ подъ условіемъ субъекта".

Большій интересь по своей оригинальности представ-

ляетъ разборъ г. Дебольскимъ критицизма и реализма, хотя опровержение перваго направления показалось намъ неубъдительнымъ. Какъ извъстно, кратицизмъ признаетъ существованіе въ нашемъ умі апріорныхъ формъ, но отвергаетъ приложимость ихъ къ чему-нибудь другому, кромв міра явленій. На это авторъ возражаеть, что категоріи, по ученію Канта. производять, совокупно съ чувственностію, предметъ опыта. слёдовательно являются сверхъопытными причинами и потому выходить, что мы знаеме сверхьопытныя причины. Но этою критивою едвали можно удовлетвориться, ибо не такую сверхъопытную причинность разумаль Канть, когда отвергаль возможность ея познанія, и въ указанной притикв видна простая игра словъ. Въ другомъ мъсть г. Дебольскій говоритъ. что если бы сверхчувственное, т. е. категоріи, им'вло приложеніе только къ чувственнымъ предметамъ, "то самое познаніе этой сверхъчувственной составной части нашего познанія было бы невозможно" (стран. 60). Но мы не понимаемъ, какимъ образомъ изъ познаваемости категорій слёдуеть возможтрансцедентнаго употребленія, что собственно нужно доказать противъ Канта. Разъясняя теперь, какимъ образомъ, не смотря на то, что всявое знаніе требуетъ чеголибо представимаго, мы можемъ познавать сверхчувственное, непредставимое, авторъ доказываетъ, что это возможно посредствомъ символическихъ или означающихъ представленій, которыми являются главнымь образомъ представленія словъ, пріучающія насъ мыслить предметь и не держа всей совокупности представленій, относящихся къ этому предмету, и тутъ же продолжаетъ: "Какъ мы мыслимъ о величинахъ слишкомъ большихъ, или слишкомъ малыхъ для нашего представленія, также мы можемъ мыслить и причины, которыя никогда не составять предмета нашего наблюденія по своей малости, или удаленности въ пространстви и времени. Какъ мы распространяемъ математическія отношенія за предвлы самыхъ условій нашей чувственности, тавъ мы можемъ

мыслить совершенно сверхчувственную причину, совершенсверхчувственнымъ образомъ создавшую mip&", xots представить эту причину, или образь ея дъйствія мы не въ состояніи" (стран. 59). Соглашаемся, что символическія, нли означающія представленія слова объясняють возможность познанія и изсл'ядованія непредставимаго, категорій, но, въдь, отсюда далеко еще не вытекаеть возможность познанія и изслідованія "сверхчувственной причины, совершенно сверхчувственнымъ образомъ создавшей міръ". Мы мыслимъ эту причину (въ чемъ не сомнъвается, прибавимъ, и Кантъ), и авторъ разъяснилъ, какимъ образомъ мы можемъ ее мыслить, но Канть, въ духв своей философіи, могь бы справедянно на это отвътить, что мыслимость такой причины есть простой "трансцендентальный призравъ", и следовательно критицизмъ остается у автора не опровергнутымъ. - Такой неубъдительности аргументаціи мы не нашли въ опроверженіи г. Дебольскимъ реализма. Реализмомъ, въ данномъ случав, навывается направленіе, которое признаеть метафизику, но не метафизику ума, ибо существуетъ, говорятъ, разнородная уму вещь въ себъ. Смотря потому, какимъ органомъ, по ученію реализма, познается эта вещь въ себъ, разсматриваемое направление представляетъ три вида: реализмъ раціоналистическій, эмпирическій и мистическій. Противъ перваго вида реализма авторъ основательно говорить, что если вещь въ себъ познается мыилениема, то она не можеть быть разнородною уму, ибо единственнымъ мысленнымъ содержаниемъ вещи въ себв является умъ съ его действіями; нёть такихъ сверхчувственныхъ свявующихъ автовъ ума надъ данными чувственности, которые не объединялись бы въ общемъ понятіи ума. Второй видъ реализма опровергается тъмъ, что различіе и и не-я, данное въ воспріятів, есть только различіе опытныхъ я и не-я, души и вившняго міра. А между твив не это требуется довазать, ибо можно возразить, что опытное я и не-я происходять отъ сверхъопытнаго я (абсолютнаго); необходимо установить различіе между сверхъопытнымъ я (абсолютнымъ) и сверхъопытнымъ не-я (вещью въ себѣ), чего эмпиризмъ не въ состоянія сдѣлать, не выходя изъ сферы опыта. Противъ особаго вида эмпирическаго реализма Шопенгауера, — реализма, опирающатося на внутреннемъ опытѣ, авторъ хорошо доказываетъ, что ни Шопенгауеръ, ни другіе сродные ему мыслители не разъяснили, почему именно внутреннему воспріятію воли нужно отдать преимущество предъ другими воспріятіями. Нѣкоторая искусственность замѣчается только въ обоснованіи авторомъ противъ разбираемаго реализма того положенія, что понятіє причинности не заимствуется нами изъ явленій воли, ибо воля не есть полная причина произвольнаго дѣйствія ').

Наконецъ, третій видъ реализма, т. е. реализмъ мистическій, въ своемъ утвержденіи, что сверхчувственное постигается отличною отъ разума способностію, составляеть собственно реакцію эмпиризму, по которому выходить, что умъ не способень произвесть сверхъопытныхъ понятій, а между тъмъ, по мистицизму, такія понятія существують. Но такъ какъ эмпиризмъ неправъ, т. е. нашъ разумъ способенъ постигать сверхчувственное, то отсюда само собою слъдуетъ, что нътъ нужды для познанія сверхчувственнаго предполагать особую, совершенно отличную отъ разума силу.

Въ завлючение этой замътви мы не можемъ не высвазать своего желания скоръйшаго появления въ печати дальнъйшихъ выпусковъ труда Н. Г. Дебольскаго,—труда безспорно хорошаго и полезнаго.

. Д. Богдашевскій.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Кромъ реализма Шопенгауера, г. Дебольскій, въ своемъ разборъ возраженій противъ метафизики ума, останавливается еще на двухъ видахъ сперитувлистическаго реализма. По одному изъ нихъ "я непосредственно сознаю себя, какъ мыслящую, или духовиую субстанцію", а по другому— "сущее въ себъ отпрывается нимъ, какъ нъчто духовное во всякомъ воспрінтів, поскольку ин воспрынимаемъ всегда лишь состоянія своей души". Оба эти вида спиритувлистическаго реализма авторъ опровергаетъ разъясненіемъ въ приложенія къ своему сочиненію (стр. 155—177) понятія о душь и ея состоявіяхъ. Въ этомъ разъясненіе есть маого положеній витереснихъ, но вуждающихся, по нашему мизнію, еще въ значительной провъркъ.

## 3 A M 15 T K A

къ статьѣ: "Церкви и монастыри, построенные въ Kieвѣ Киязьями". (Труды К. д. Анадеміи 1892 года. № 3).

Слюсаревъ въ Описанів Кіево-Выдубицваго Монастыря на стр. 413-й пишеть: "По изследованію профессора Лашварева, остатовъ древней Всеволодовой Цервви представляетъ западная сторона и никоторыя части спверной и южной. Эта ущилившая посли обвала часть вошла вз землю до таков глубины, что вз пролеть арки, которая вела (и теперь ведеть) вз средину Церкви, разстояніе от карниза до почвы уменьшилось до одного аршина". Г. Слюсаревъ это взялъ, вавъ онъ ссылается, изъ Трудовъ 3-го Археологическаго съйзда 1 т. 270—271 стр.

Мит неизвъстно, насколько подробно изслъдовалъ глубокочтимый профессоръ Лашкаревъ стъны и фундаментъ Михайловской Всеволодовой церкви (въ 1872 г. или около этого времени). Но въ 1886 году въ іюлъ мъсяцъ я, въ присутствіи г. профессора П. А. Лашкарева, отрывалъ фундаментъ въ разныхъ мъстахъ съверной, западной и южной сторонъ, открылъ фундаментъ и обвалившейся части церкви весь до самыхъ закругленій корабликовъ восточной алтарной стороны древней церкви, и вездъ фундаментъ оказался покрытымъ землею только отъ 4-хъ до 9-ти вершковъ. А это ясно и неоспоримо показываетъ, что церковь нисколько не ушла въ землю въ теченіе восьми въковъ, йътъ даже обыкновеннаго отъ времени близь церкви наслоенія—наноса земли. Изъ этого же съ полною достовърностію нужно признать, что арка и

карнизъ такъ низко были устроены изначала. Фундаментъ необычайной крвиости, изъ дикаго крупнаго и мелкаго камня, залитъ цементомъ. Тогда же изслъдованы и стъны церкви, и оказалось: стъна западная вси цъла, равно съверная и южная въ вышину цълы, а въ длину къ востоку сохранились стъны до половины всей древней церкви, а не инкоторыя части. При изслъдовании до возможной точности дознано, что при вторичномъ послъ пожара въ 1760 году, между 1776—81 год.,—возобновлении церкви и пристройкъ каменнаго алгаря, оная повышена—надстроена аршина на полтора. Изслъдовано и то, что настоящій—существующій нынъ алгарь приходится какъ разъ на фундаментъ древней церковной стъны (или лучше арокъ), на которыхъ покоился древній куполь восточною своею стороною.

Не угодно ли г. Слюсареву посмотрёть планъ Церкви, снятый въ 1886 году съ натуры, съ показаніемъ и всего древняго фундамента, обвалившейся части церкви, равно уцёлёвшей части церкви и позднёйшей надстройки оной. Плавъ этотъ въ настоящее время находится у профессора Кіевской духовной Академіи С. Т. Голубева, пишущаго исторію Кіево-Выдубицкаго Монастыря.

Осм'вливаюсь покорн'вйше просить Редакцію журнала "Труды Кіевской духовной Академіи" напечатать эту зам'ятку на страницахъ своего журнала.

> Настоятель Кіево-Выдубицкаго монастыря - Архимандритъ Евлопій.

## OTUETS.

о состояніи

# EOFORBIEHCKAFO EPATCTBA

ПБИ

# КІЕВСКОЙ ДУХ. АКАДЕМІИ

## ДЛЯ ВСПОМОЩЕСТВОВАНІЯ НУЖДАЮЩИМСЯ СТУДЕНТАМЪ ЕЯ

за 1890-й годъ.

Богоявленское Братство при Кіевской духовной Академін для вспомоществованія нуждающимся студентамъ ея 31 девабря сего 1890 года закончило седьмой годъ своей дѣятельности. На основаніи устава (§§ 36, 25 е и 17 в) составленний отчетъ о ней долгъ имъю, по порученію Совѣта Братства, представить нынѣ вниманію Общаго Собранія членовъ его. Въ семъ отчетѣ, соотвѣтственно намѣченнымъ въ уставѣ отдѣламъ, излагаются краткія свѣдѣнія а) о личномъ составѣ Братства, б) о матеріальныхъ средствахъ его и в) объ управленіи его дѣлами.

#### І. О составъ Братства.

Къ 1 января 1890 года въ составѣ Братства были: повровитель, почетная попечительница, 16 почетныхъ членовъ, 13 поживненныхъ, 52 дѣйствительныхъ и 1 членъ—соревнователь, всего 84.

Въ личномъ составъ Братства въ теченіе отчетнаго года провзощии слъдующія перемъны: а) въ число пожизненныхъ

Digitized by Google

членовъ поступили: протојерей г. Карачева (Орл. губ.) Василій Дмитріевичъ Любомірскій и преподаватель черкасскаго духовнаго училища, кіевской губерніи, Иванъ Васильевичъ Петровъ; б) въ число дъйствительныхъ—помощникъ инспектора Подольской духовной семинаріи Михаилъ Ивановичъ Самборскій и преподаватель полтавской духовной семинаріи Іустинъ Львовичъ Ольшевскій и в) въ число членовъ—соревнователей: священникъ Григорій Ростовецкій, іеромонахъ Мелетій, діаконъ Акимъ Ивановичъ Цвътковъ и преподаватель орловскаго духовнаго училища Яковъ Ивановичъ Горожанскій.

За такими переменами къ 1 января 1891 года въ составе Братства состоять: покровитель, почетная попечительница, 16 почетныхъ членовъ, 15 пожизненныхъ, 54 действительныхъ и 5 членовъ—соревнователей, списокъ коихъ при семъ прилагается.

#### II. Средства Братства.

Отъ 1889 года въ январю 1890 года оставалось: а) въ государственныхъ  $^{0}/_{0}$ -ныхъ бумагахъ 15300 р. и б) въ наличныхъ деньгахъ 1098 р.

Въ теченіи 1890 года касса Братства пополнилась слід-

А) отъ членовъ получены: а) годичный взност: отъ почетной попечительницы Братства Ез Императорскаго Высочества Государыни Великой княгини Александры Петровны 100 р.; б) одновременные взносы, или пожертвованія: отъ высокопреосвященнаго Никандра, архіепископа тульскаго, 2000р., отъ протоіерея г. Карачева (Орловск. губ.) Василія Дмитріевича Любомірскаго 100 р., отъ Елены Петровны Демидовой княгини Сапъ-Донато 200 р., отъ преподавателя черкасскаго (кіевск. губ.) духовнаго училища Ивана Васильевича Петрова 100 р., отъ почетнаго блюстителя по хозяйственной части въ

Абадемін Николая Григорьевича Хрякова 1500 р.; в) обязательные годичные озносы, не менте пяти рублей, отъ 48 дъйствительныхъ членовъ 301 р. 50 коп. и отъ 5 членовъ соревнователей 6 р. 30 коп., а отъ встать 59 упомянутыхъ лицъ получено 4307 р. 80 коп.

- В) по вупонамъ государственныхъ  $^{0}$ /<sub>0</sub>-ныхъ бумагъ, составляющихъ запасной вапиталъ Братства, причиталось въ полученію 833 р. 64 коп., но, за удержаніемъ изъ нихъ Банкомъ 41 р. 69 копъекъ, въ видъ  $5^{0}$ /<sub>0</sub>-наго государственнаго налога, дъйствительно получено 791 р. 95 к.
- В) отъ продажи 5-ти экз. сочиненія профессора Н. И. Щеголева "Призваніе Авраама" выручено 4 р. 20 коп.
- Г) отъ студентовъ Академіи въ возврать суммъ, полученныхъ ими заимообразно изъ кассы Братства 178 р.
- Д) отъ покупки 7 облигацій 2-го восгочн. займа на сумму 2800~p.

Всего въ 1890 году поступило 8081 р. 95 коп.

Изъ суммъ Братства Советомъ его въ течение 1890 года произведенъ расходъ въ такомъ размере:

| А) на выдачу нуждающимся студентамъ:    |              |
|-----------------------------------------|--------------|
| а) единовременнаго пособія              | 242 р. — к.  |
| б) пособія пом'всячно                   | 275 р. — в.  |
| в) заимообразнаго пособія               | 399 р. — к.  |
| г) па содержаніе 4-хъ своек. студен-    |              |
| ТОВЪ                                    | 630 р. — к.  |
| В) на годичное содержаніе писца и слу-  | •            |
| жителя                                  | 72 , р. — в. |
| В) на покупку 5% о-ныхъ государств. бум | 2838 р. 5 к. |
| Всего въ 1890 году израсходовано        | 4456 p. 5 r. |

За вычетомъ суммы произведенныхъ въ отчетномъ году расходовъ изъ суммы доходовъ его овазывается къ январю 1891 года слъдующій остатокъ:

656

| А) въ 29 государственны | 176 | процентныхъ |   |   | 7 |       |    |       |
|-------------------------|-----|-------------|---|---|---|-------|----|-------|
| бумагахъ                |     | •           | • | • |   | 18100 | p. | — к.  |
| В) въ наличныхъ деньга  | ХЪ  | •           |   |   |   | 1923  | p  | 90 g. |
|                         | F   | Ren         |   | _ |   | 20023 | n. | 90 к. |

Всв 29 государственных процентных бумагь на 18100 р. составляють запасной капиталь Братства и изъ наличнаго остатва 1923 р. 90 воп. только 362 р. 43 воп. составляють расходную сумму, остальные же 1561 р. 47 коп. подлежать обращению въ 1891-иъ году въ процентныя бумаги для причисленія къ запасному капиталу. Остатокъ сей образовался такимъ образомъ. Въ 1890-мъ году подлежали обращению въ государственныя процентныя бумаги следующія суммы: а) 459 р. 32 коп., оставшихся отъ 1889 года; б) 3900 р., составляющие единовременные взносы — высокопреосвященнаго Нивандра, архіепискона тульскаго (2000 р.), протоїерея г. Карачева (орловск. губ.) Василія Дмитріевича Любомірскаго (100р.). Елены Петровны Демидовой внягини Санъ-Донато (200 р.), преподавателя черкасскаго дух. училища Ивана Васильевича Петрова (100 р.) и почетнаго блюстителя по хозяйственной части въ Академіи Николая Григорьевича Хрякова (1500 р.), и в) 41 р. 20 коп. 10-ти процентнаго отчисленія а) отъ годичнаго взноса Ея Императорскаго Высочества Государыни Великой Княгини Александры Петровны (100 р.), б) отъ взносовъ 48 действительных членовь (301 р. 50 к.) и взносовъ 5 членовъ-соревнователей (6 р. 30 коп.) и г) отъ продажи внигъ (4 р. 20 к.), а всего подлежали обращенію 4399 р. 52 коп., въ дъйствительности же на покупку 5-ти облигацій 2-го восточнаго займа на номинальную сумму 2800 р. употреблено 2838 р. 5 коп., следов. мене на 1561 р. 47 коп., воторые значатся въ наличномъ остаткъ отъ 1890 года. Такимъ образомъ весь остатовъ въ январю 1891 года делится на два капитала:

#### III. Управленіе дѣлами Братства.

Въ отчетномъ году по дъламъ Братства потребовалось одно общее собраніе членовъ его, которому, по уставу, принадлежитъ главное управленіе ими, и пять собраній Совъта Братства, на которомъ лежитъ завъдываніе текущими дълами его.

Общее собраніе членовъ Братства, въ числів 36-лицъ, состоялось 6 февраля 1890 года. Предметами его занятій были: а) выслушаніе отчета за 1889 годъ и отзыва ревизіонной воммиссіи о состояніи кассы и приходо-расходныхъ документовъ за тотъ же годъ; б) избраніе (на 1890-91 годы) четырехъ членовъ Сотета Братства, въ который вошли по этому избранію: преосвященный Іеронимъ въ званіи предсёдателя Совъта Братства, протојерей Павелъ Григорьевичъ Преображенскій въ званіи товарища председателя; профес. Академіи П. Ал. Лашкаревъ въ званіи члена Сов'єта Братства и экономъ Академіи А. І. Устиновъ въ званіи казначея Братства; в) избраніе трехъ членовъ ревизіонной коммисіи по отчетности Братства за 1890-й годъ, при чемъ оставлены прежніе члены, - профессоры: И. И. Малышевскій, А. В. Розовъ и М. Г. Ковальницкій, и г) избраніе въ почетные члены Братства Елены Петровны Демидовой княгини Санъ-Донато.

Засъданій Братства въ отчетномъ году было пять. Предметами занятій этихъ собраній были распоряженія о вновь поступившихъ суммахъ и ихъ храненіи, о выдачъ пособій по прошеніямъ студентовъ и о другихъ расходахъ по Братству. Наконецъ, ревизіонная воминссія завершила административную діятельность Братства за 1890-й годъ: а) повіркою запаснаго капитала 29 октября и составленіемъ акта объртомъ, и б) повіркою приходо-расходныхъ книгъ. Братства 29 декабря того же года и посвидітельствованіемъ о семъна нихъ, съ донесеніемъ общему собранію Братства о результатахъ ревивіи.

И. д. Секретаря Совъта Братства Г. Скибина.

## ОТЧЕТЪ

о состояніи

## БОГОЯВЛЕНСКАГО БРАТСТВА

при

### КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

для вспомоществованія нуждающимся студентамъ ея за 1891 годъ.

Истевній 1891-й годъ есть восьмой годъ существованія Братства. Во исполненіе устава (§§ 36, 25 е и 17 в) составлень и представляется вниманію общаго собранія членовъ Братства отчеть о положеніи его за этотъ годъ.

## 1. Составъ Братства.

Въ составъ Братства къ 1 января 1891 года были: почетная попечительница, повровитель, 16 почетныхъ членовъ, 15 пожизненныхъ, 54 дъйствительныхъ и 5 членовъ-соревнователей, всего 92 члена.

Въ личномъ составѣ Братства въ теченіи отчетнаго года произошли слѣдующія перемѣни: а) съ конца отчетнаго года покровителемъ Братства состоялъ Его Высокопреосвященство Іоанникій, митрополитъ Кіевскій и Галицкій, б) въ число дѣйствительныхъ членовъ вновь поступили: протоіерей г. Николаева (херс. губ.) Іоаннъ Васильевичъ Воскресенскій, преподаватель воронежской духовной Семинаріи Иларій Яковлевичъ Каминскій и учитель Никольскаго (волог. губ.) духовнаго училища Алексѣй

Михайловичъ Жемчужинъ; в) въ число членовъ-соревнователей: завоноучитель ровенскаго реальнаго училища свящ. Ипполитъ Ярмоловичъ и помощнивъ Инспектора таврической духовн. семинаріи Павелъ Сергъевичъ Грушинскій. Изъ числа членовъ Братства въ теченіи отчетнаго года за смертію выбыли: покровитель Братства Высокопреосвященный Платонъ, митрополитъ Кіевскій и Галицкій, и помощникъ инспектора Подольской духовной семинаріи Михаилъ Ивановичъ Самборскій.

За такими перемівнами къ і января 1892 года въ составъ Братства состоять: повровитель, почетная попечительница. 16 почетныхъ членовъ, 15 пожизненныхъ, 56 дійствительныхъ и 7 членовъ—соревнователей, всего 96, списокъ коихъ при семъ прилагается.

#### **II.** Средства Братства.

Отъ 1890 года въ кассъ Братства къ январю 1891 года оставалось: а) въ государственныхъ процентныхъ бумагахъ 18100 р. и б) въ наличныхъ деньгахъ 1923 р. 90 коп., а всего 20023 р. 90 коп.

Въ 1891 году поступили въ кассу Братства:

А) Отъ членовъ его годичные взносы: а) отъ почетной попечительницы Ея Императорскаго Высочества Государыни Великой внягини Александры Петровны 100 р., отъ повровителя Братства Высокопреосвященнъйшаго Платона митрополита Кіевскаго и Галицкаго 500 р., отъ дъйствительныхъ членовъ и членовъ-соревнователей—375 р. 50 коп., а всего отъ упомянутыхъ лицъ получено:

975 р. 50 к.

- Б) оть продажи 5-ти экз. сочиненія Щеголева: "Призваніе Авраама" . . . . . . .
- 3 р. 78 к.
- В) Отъ конверсіи фоныхъ бумагъ . .
- 86 p. 77 g.
- l') по вупонамъ отъ принадлежащихъ Братству государственныхъ o/o-ныхъ билетовъ,

| за удержаніемъ государственнаго налога, дѣй-<br>ствительно получено                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| тассы Братства                                                                                                                                                                         |
| Ж) отъ покупки 7 сторублевыхъ облига-<br>цій 2-го вост. займа, одной сторублевой 4-го<br>4°/о-наго внутренняго займа и одной тысяче-                                                   |
| рублевой того же займа                                                                                                                                                                 |
| Всего въ 1891 году поступило 4029 р. 89 к.                                                                                                                                             |
| А вмёстё съ остатвомъ отъ минувшаго года въ приходё за 1890-й годъ вначится 24053 р. 79 к. Изъ суммъ Братства Совётомъ его въ теченіи 1891 года произведенъ расходъ въ такомъ размёрё: |
| А) на выдачу нуждающимся студентамъ:                                                                                                                                                   |
| а) единовр. пособія 17 студентамъ 1218 р. — к.                                                                                                                                         |
| б) заимообразно 23 студентамъ 708 р. — к.                                                                                                                                              |
| в) помъсячно 1 студенту 60 р. — к                                                                                                                                                      |
| Б) на покупку государственныхъ •/0-ныхъ                                                                                                                                                |
| билетовъ                                                                                                                                                                               |
| В) на вознагражденіе писца и служителя 72 р. — к.                                                                                                                                      |
| Г) на напечатаніе отчета Братства за                                                                                                                                                   |
| 1888—89 годы                                                                                                                                                                           |
| Д) на переплетъ двухъ экз. Отчета Братства 1 р. 50 к.                                                                                                                                  |
| Е) на гербовую марку, употреблепную                                                                                                                                                    |
| при взносъ денегъ на текущій счетъ — 15 к.                                                                                                                                             |
| Всего въ 1891 году израсходовано 3841 р. 34 к.                                                                                                                                         |
| За вычетомъ суммы произведенныхъ въ отчетномъ году расходовъ изъ суммы доходовъ его, оказывается къ январю 1892 года слёдующій остатокъ:                                               |

Digitized by Google

- A) въ 37 государств. <sup>0</sup>/<sub>0</sub>-ныхъ бумагахъ. 19900 р. к.
- В) въ наличныхъ деньгахъ . . . . . . 312 р. 45 к.

Beero . . 20212 p. 45 s.

Всв 37 государственныхъ процентныхъ билетовъ составляють запасной капиталь Братства, каковой въ отчетномъ году, сравнительно съ предшествующимъ, увеличился на 1800 р. Увеличеніе это произошло а) отъ выдачи Государственнымъ . Банкомъ одной сторублевой облигаціи, въ замёнъ доплати наличными деньгами при конверсіи принадлежащихъ Братству облигацій 1-го вост. займа на облигаціи 4-го 4%-наго внутр. займа, и б) отъ пріобретенія за наличныя деньги семи сторублевых в облигацій 2-го вост. займа и одной тысячерублевой облигаціи 1-го восточнаго займа, всего на нарицательную сумму 1700 р. На означенныя восемь облигацій были употреблены следующія суммы: а) 1561 р. 47 коп., оставшихся не обращенными въ 1890-мъ году; б) 138 р. 61 коп. 10-ти процентнаго отчисленія отъ поступленій 1891 года (975 р. 50 коп. членскихъ взносовъ, 3 р. 78 коп., вырученныхъ отъ продажи 5-ти экз. сочиненія Щеголева "Призваніе Авраама", 86 р. 77 к., полученныхъ отъ конверсіи 1) трехъ банковыхъ билетовъ, 2) четырехъ облигацій 1-го вост. займа и 3) двухъ билетовъ (серій) Государственнаго Казначейства на 4-хъ процентныя облигаціи 4-го внутрен. займа) и в) 72 р. 73 к., не подлежавшие обращению въ процентныя бумаги, но употребленные на означенный предметъ, по опредъленію Совъта Братства отъ 18 января 1891 г. (Журн. Совъта Братства № 1, ст. I). Тавимъ образомъ весь остатовъ въ январю 1892 года ділится на два капитала:

- а) запасной капиталь, заключающійся въ 37 государственныхъ процентныхъ бумагахъ. 19900 р —

Bcero . . 20212 p. 45 s.

#### III. Управленіе дѣлами Братства.

Въ отчетномъ году административная дѣятельность Братства производилась на точномъ основаніи устава его въ томъ порядкѣ, какой установился за прежніе годы существованія его.

Общее собраніе членовъ Братства, которому по уставу принадлежить главное управленіе ділами его, состоялось 31 декабря 1891 года предъ самымъ вступленіемъ въ отчетный 1891-й годъ. Въ этомъ собраніи выслушаны отчеть о положеніи діль Братства за 1890-й годъ и отзывъ ревизіонной коммиссіи о состояніи кассы и приходо-расходныхъ книгъ за тотъ же годъ, избраны членами этой коммиссіи на 1891-й годъ профессоры Академіи: И. И. Малышевскій, Ал. В. Розовъ и М. Г. Ковальницкій, а въ составъ Совіта Братства избраны: Преосвященный Ириней, еп. чигиринскій предсіздателемъ, а проф. Академіи В. Ө. Півницкій и о. Ректоръ Кіевской дух. семинарін архим. Борисъ—членами Совіта Братства.

Совътъ Братства, на которомъ лежитъ завъдывание текущими дълами его, имълъ въ течении отчетнаго года *пять* засъданий по предметамъ приема и хранения суммъ, назначения пособий студентамъ и другихъ расходовъ Братства.

Наконецъ, дъятельность ревизіонной коммисіи за 1891-й годъ выразилась: 1) въ провъркъ (11 ноября) запаснаго капитала его и составленіи особаго акта объ этомъ, 2) въ провъркъ (20 декабря) приходо-расходныхъ книгъ Братства и въ посвидътельствованіи ихъ, съ донесеніемъ общему собранію о результатахъ ревизіи.

Приложение 1-е къ отчетамъ Богоявленскаго Братства за 1890 и 1891-й годы.

#### списокъ лицъ,

сдълавших пожертвованія или годичные взносы въ кассу Братства при Кієвской дух. Академіи въ 1890—1891 и.

|                                                                                                           | Въ<br>18 <b>9</b> 0 г. | Bs<br>1891 r |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------|
|                                                                                                           | P <b>y</b> 6.          | Pyb.         |
| Почетная попечительница Братства, Ея Ин-<br>ператорское Высочество Великая Княгиня<br>Александра Петровна |                        | 100          |
| Покровитель Братства, Высокопреосвящен-<br>нъймій Платонъ, митрополить Кіевскій и Га-<br>лицкій.          | 500                    |              |
| Изъ числи почетныхъ членовъ:                                                                              | ,<br>,<br>,            |              |
| Высокопреосвященный Никандръ, архісияскопъ тульскій и бізлевскій                                          | 2000                   |              |
| Почетный блюститель по хозяйственной части въ Кіевской дух. Академіи Николай Григорьевичъ Хряковъ         |                        | -            |
| Елена Петровна Демидова княгиня Санъ-<br>Донато                                                           | 200                    | _            |
| Изъ числа пожизненныхъ членовъ:                                                                           |                        | ·            |
| Василій Динтріевичь Любомірскій, прото-<br>іерей г. Карачева, орловской губ                               | 100                    |              |
| Иванъ Васильевичъ Петровъ, преподава-                                                                     | 100                    |              |

|                                                    | ·        |          |
|----------------------------------------------------|----------|----------|
| Изъ числа дъйствительныхъ членовъ:                 |          |          |
| Арсеній, архимандрить занконоспасскаго по-         |          |          |
| настыря въ Москвв                                  | 6р. эОк. | 6p. 50k. |
| Антоновъ Василій Григ., зашт. свящ., ня-           |          |          |
| стоятель Никулищской Рождество-Вогородич-          |          |          |
| ной церкви въ Кіевв                                | 5.       | 5        |
| Вогдашевскій Дим. И., доц. Кіев. дух. Акад.        | 5        | 5        |
| Вогословскій Вл. Алекс, препод. Ставроп. д. уч.    | _        | 10       |
| Ворисъ архии., ректоръ Кіев. д. Сенинарія.         | 5        | 5        |
| Вулгаковъ Асанасій Ив., доц. Кісв. д. Акад.        | 5        | 5        |
| Виталій игумень, наст. Медвід. Николаев. ион.      | 10       | 10       |
| Воскресенскій Іоаннъ Вас., прот. г. Николаева.     | _        | ð        |
| Голубевъ С. Тик., доцент. Кіев. дух. Акад.         | 5        | 5        |
| Гоновскій Іоаннъ, прот. холиск. каседр. собора.    | 5        | 5        |
| Динтревъ Дин. Оед., свящ. Кіево-Под. церкви.       | 35       | 5        |
| Линтріевскій Ал Аван., доц. Кіев. дух. Акад.       | 5        | 3        |
| Дроздовъ Ник. Мих., доц. Кіев. дух. Акад.          | 5        | 5        |
| Женчужинъ Ал. Мих., уч. Никольск. (вологод.        |          | <b>t</b> |
| ryб.) дух. учил.                                   |          | 5        |
| Вавитновичъ Вл. Зопов., доц. Кіев. д. Акад.        | ā        | 5        |
| Исветь Ив. П., секретарь Совъта Кіев. д. Ак.       | 5        | 5        |
| Ириной, епископъ чигиринскій                       | -        | 10+10*)  |
| Канинскій Иларій Яв., препод. вор. дух. Семин.     | _        | 5 **     |
| Ковальницвій М. Г., экстра-орд. проф К. г. А.      | 5        | 5        |
| Корольковъ Ив Н, проф. и инсп. Кіев. д. Ак.        | 5        | 5        |
| Коршунъ С. Павл., врачъ при Кіев. дух. Акад.       | 5        | 5        |
| Крыловскій Анвр. Сов., библіот. К. д. Акад         | 5        | 5        |
| Кульманъ Гери. М., лект. нем. яз. въ К. д. А.      | 5        | 5        |
| Лашкаревъ Петръ Алекс., эор. пр. К. д. Ак          | 5        | 5        |
| Левиций Петръ Як., прот. Виленск. Ник. церк.       | 15       | 15+15    |
| Линицвій Петръ Ив., орд. проф. Кіев. д. Акад.      | 5        | อั       |
| Маккавейскій Н. К., лект. англ. яз. въ К. д. А.    | 5        |          |
| Максимовъ Гр.Ив., свящ. новочерк. канедр. соб.     | 5        | . 5      |
| Малининъ Вас. Ник., эорд. проф. Кіев. д. Ак.       | 5        | 5        |
| Малышевскій Ив. И., засл. орд. проф. К. д. Ак.     | 5        | ā        |
| *) Ваносъ на 1892 й годъ. **) Ваносъ на 1892 годъ. |          |          |
|                                                    | ı        | - 1      |

Труды Кіев. Дух. Акад. Т. І. 1892 г.

Digitized by Google

| T                                                                                                                 |            | 00#      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| Никонъ, еп. глазовскій, викар. Вятск. епарх.                                                                      | 5          | 20*<br>5 |
| Олесницей Ак. Ал., орд. проф. Кіев. д. Акад.                                                                      | 5          | 5        |
| Олесницкій Марк. А., ворд. проф. К. д. Ак.                                                                        |            | 10       |
| Ольшевскій Іуст. Львов., препод. Полт. д. Сем.                                                                    | Б          | 5        |
| Орнатскій Өед, Ст., доц. Кіевск. д. Акад.                                                                         | 5          | 5        |
| Петровъ Ник. Ив., засл. орд. проф. Кіев. д. А.                                                                    | 5          | 5        |
| Повровскій Осод. Як., эорд. пр. Кіев. д. Ак.                                                                      |            | 5+5**    |
| Повровскій Өеод. Плат., прот. таганр. усп. соб.                                                                   | 5          | 5        |
| Поповъ К. Ди., эорд. проф. Кіев. д. Акад.                                                                         | 5          | 5        |
| Поспиховъ Дин. Вас., засл. орд.проф. К. д. А.                                                                     |            |          |
| Преображенскій Пав. Г., прот., законоуч. Кіево-                                                                   | 5+5***     | 5        |
| ••                                                                                                                | 0.0        | 5        |
| Прозоровскій Григ., прот. г. Новочеркаєска. Півницкій Вас. Оед., засл. орд. проф. К. д. А.                        | อ์         | 5        |
| Розовъ Ал. Вас., орд. проф. Кіев. д. Акад.                                                                        | 5          | 5        |
| Самборскій М. И., пом. инсп. Под. д.: Сем.                                                                        | 5          | _        |
| Скибинъ Гер. Ив., пом. инсп. Кіев. д. Ак.                                                                         | 5          | 5        |
| Слъсаревскій П. К., пом. библ. Кіев. д. Ав.                                                                       | 5          | 5        |
| Сольскій Ст. Мих., орд. проф. Кіев. д. Ак.                                                                        | 5          | 5        |
| Тихомировъ В. Т., пом. см. Ефрем. д. учил.                                                                        | 5          | 5        |
| Устиновъ А. Густин., экономъ Кіев. д. Ак.                                                                         | 5          | 5        |
| Уваровъ М. Ст., повърен. астрах. гор. общ.                                                                        | 10         | 10       |
| Царевскій Ар. Сем., доц. Кіев. дух. Акад.                                                                         | 5          | 5        |
| Штрогоферъ А. Леоп., лект. фр. яз. въ К. д. Ак-                                                                   | 5          | 5        |
| Ювеналій архим., нам'єстникъ Кіево-печ. Лавры                                                                     |            | 5        |
| Ястребовъ М. Фил., экстрорд. проф. К. д. Ак.                                                                      | 5          | 5        |
| oterhoods m. wan, saeth. ohy, whom. is, d. Er.                                                                    |            |          |
| Изъ числа членовъ-соревнователей:                                                                                 |            |          |
| Горожанскій Як. Ив., препод. Орл. дух. учил.                                                                      |            | 3        |
| Грушинскій И. С., пем. инсп. таврич. д. Сем.                                                                      | 2          |          |
| Мелетій іеромонахъ                                                                                                | 30 к.      |          |
| Ростовецкій Григ., свищ. Васильк. у., кіев. губ.                                                                  | · <b>3</b> |          |
| Софоновъ Серг. Ив.                                                                                                | 15 к.      | -        |
| Цветковъ Акинъ Ивановичь, діаконъ                                                                                 | 50 ĸ.      |          |
| Ярмоловичъ Ипполитъ, законоуч. Ров. реал. у.                                                                      |            | 3        |
| *) Бзносъ за 1888, 1889, 1890 и 1891 гг.  **) Взносъ на 1892-й г.  ***) Взносъ за 1889 г.  ***) Взносъ за 1889 г. | Coo        | ale      |

Приложение 2-е къ отчетамъ Богоявленского Братства за 1890 и 1891 гг.

### СПИСОКЪ ВОСПИТАННИКОВЪ

Кієвской духовной Академіи, получивших в пособіє отг Богоявленскиго Братства вт 1890 и 1891 гг.

| Воспитанники Академіи, получившіе                                                                                                    | Кодичество получаемаго<br>пособія. |                     |                      |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------|----------------------|--|
| пособіе въ 1890-иъ году.                                                                                                             | Помѣ-<br>сячно.                    | Единовре-<br>менно. | Заниооб-<br>образно. |  |
|                                                                                                                                      | руб.                               | руб.                | руб.                 |  |
| Аггеевъ Конст. І курса                                                                                                               |                                    | -                   | $125^{1}$ )          |  |
| Антонинъ івродіаконъ, III курса .                                                                                                    |                                    | 25                  | _                    |  |
| Василевскій Николай, IV курса                                                                                                        |                                    | 10                  |                      |  |
| Грушинскій Цавель, IV курса                                                                                                          | -                                  |                     | 30                   |  |
| Гребинскій Михаиль, II курса                                                                                                         | _                                  | 402)                |                      |  |
| Дашкіовъ Леонидъ, IV курса                                                                                                           | 45                                 | -                   | <del>.</del>         |  |
| Доброгаевъ Александръ, IV курса .                                                                                                    |                                    | -                   | 10                   |  |
| Дроздовъ Петръ, 11 курса                                                                                                             |                                    |                     | 20                   |  |
| Запольскій Григорій, ІУ курса                                                                                                        | _                                  |                     | $25^{3}$ )           |  |
| Капустинскій Владиміръ, III курса.                                                                                                   |                                    | -                   | 105                  |  |
| Ключаревъ Григорій, III курса                                                                                                        |                                    | $10^4$ )            |                      |  |
| Кротковъ Александръ, II курса                                                                                                        | _                                  | 105                 | 15                   |  |
| Крыловъ Платонъ, свящ., 11 курса.                                                                                                    | 60                                 | _                   |                      |  |
| Кулагинъ Иванъ, II курса                                                                                                             |                                    |                     | 15                   |  |
| Левицкій Іоанникій, свящ., I курса.                                                                                                  |                                    | S0                  |                      |  |
| Левицкій Андрей, II курса                                                                                                            | · -                                | 105                 |                      |  |
| Неселовскій Аванасій, IV курса.                                                                                                      | _                                  | _                   | 25                   |  |
| Никитинъ Николай, III курса                                                                                                          | ! <del>-</del>                     | 10                  |                      |  |
| Охотскій Павель, І курса                                                                                                             | ·                                  | 115                 |                      |  |
| Перевозниковъ Кириллъ, II курса .                                                                                                    | ·                                  |                     | 25                   |  |
| Платоновъ Николай, І курса                                                                                                           | -                                  |                     | 10                   |  |
| 1) Изъ нихъ возвращены въ 1890 г. 20 р.<br>2) Возвращены въ 1890 году.<br>3) Возвращены въ 1890 году.<br>4) Возвращены въ 1891 году. |                                    |                     | . •                  |  |

| Полихрони Мина, III курса       |     |      | 12       | -                 |
|---------------------------------|-----|------|----------|-------------------|
| Полуцигановъ Иванъ, I курса .   |     | _    |          | 105               |
| Постниковъ Василій, III курса . |     |      |          | 8                 |
| Прибичевичъ Василій, I курса .  |     |      | <u>·</u> | 25                |
| Пустынскій Александръ, І курса. |     |      |          | 6 <sup>1</sup> )  |
| Репскій Николай, І курса        | • : |      | 50       |                   |
| Рыбинскій Владиміръ. III курса. | . 1 | _    |          | 20 <sup>2</sup> ) |
| Самойловичь Ивань, III курса .  |     |      |          | 25³)              |
| Спердынскій Сергви, І курса .   |     |      | 115      | 10                |
| Соловьевъ Месодій, І курса      |     | 304) |          | -                 |
| Терлецкій Владимігъ, IV курса.  | • [ |      |          | 10                |
| Титовъ Осодоръ, VI курса        |     |      |          | 20                |
| Тычининъ Василій, IV курса      | • 1 |      | 20       | 25                |
| Филевскій Иванъ, IV курса       | •   |      |          | 15                |
| Цинцадзе Каллистрать, II курса  | ۱ . |      | _        | 40                |
|                                 | i   |      |          | -                 |
| Bcero .                         | •   | 135  | 697      | 714               |
|                                 | 1   |      |          | !                 |

| Воспитанники Академін, получившіе                                                                                                                                                                   | Количество получаемаго<br>пособія. |                     |                   |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------|-------------------|--|
| пособіе въ 1891 году.                                                                                                                                                                               | llont-<br>catho                    | Единовре-<br>менно. | Завио-<br>образно |  |
|                                                                                                                                                                                                     | руб.                               | руб.                | 1 y6.             |  |
| Арсеньевъ Иванъ, І курса                                                                                                                                                                            |                                    | 25                  | ·                 |  |
| Вълевичъ Кесарій, III курса                                                                                                                                                                         |                                    |                     | 105               |  |
| Вишневскій Николай, І курса                                                                                                                                                                         |                                    | i —                 | 201               |  |
| Воскобойниковъ В., ок. курсъ въ 1891.                                                                                                                                                               |                                    | 25 <sup>2</sup> )   |                   |  |
| Ефремовъ Иванъ, 1V курса                                                                                                                                                                            | _                                  |                     | 1003              |  |
| Иванча Іустинъ, IV курса                                                                                                                                                                            |                                    |                     | 10                |  |
| Казанскій Павель, ІІ курса                                                                                                                                                                          |                                    | 80                  |                   |  |
| Казанскій Алексви, III курса                                                                                                                                                                        |                                    | _                   | 105               |  |
| Канинскій Иларій, IV курса.                                                                                                                                                                         |                                    |                     | 204               |  |
| Кара-Стояновъ Александръ, II курса.                                                                                                                                                                 |                                    | _                   | 205               |  |
| Келенджеридзе Мелитонъ, I курса .                                                                                                                                                                   |                                    | _                   | 40                |  |
| Ключаревъ Григ., оконч. к. въ 1891г.                                                                                                                                                                |                                    |                     | $15^6$            |  |
| Кротковъ Александръ, III курса.                                                                                                                                                                     |                                    | 105                 | _                 |  |
| Крыловъ Платонъ, свящ IV вурса.                                                                                                                                                                     | 60                                 | 10                  | 30                |  |
| Левицкій Александръ, III курса.                                                                                                                                                                     | _                                  | 210                 | <u>.</u>          |  |
| Левицкій Іоаннивій, свящ., II курса.                                                                                                                                                                |                                    | 25                  | _                 |  |
| Маккавейскій Ник. К., лект. англ. яз.                                                                                                                                                               |                                    |                     | 30                |  |
| Малеванскій Флоръ, І курса                                                                                                                                                                          |                                    | 110                 |                   |  |
| Манковскій Як., І курса.                                                                                                                                                                            |                                    | _                   | 10                |  |
| Миловидовъ Антоній, свящ., І курса.                                                                                                                                                                 |                                    | 80                  |                   |  |
| Мусатовъ Григ., И курса                                                                                                                                                                             |                                    | 8                   | 107               |  |
| Нардовъ Василій, III курса.                                                                                                                                                                         |                                    | 40                  |                   |  |
| Недвльскій Владинірь, І курса.                                                                                                                                                                      |                                    |                     | 20                |  |
| Нивитинъ Ниволай, IV курса                                                                                                                                                                          |                                    | 1 —                 | 12                |  |
| Орловъ Петръ, III курсв                                                                                                                                                                             |                                    |                     | 25                |  |
| Остроумовъ Тихонъ, II курся                                                                                                                                                                         |                                    |                     | 20                |  |
| Петрушевскій Василій, IV курса                                                                                                                                                                      |                                    | _                   | 30                |  |
| Погорилко Павелъ, І курса                                                                                                                                                                           | _                                  | _                   | 15 <sup>8</sup>   |  |
| 1) Возвращены въ 1891 году. 2) Возвращены въ 1892 году. 3) Возвращены въ 1891 году. 4) Возвращены въ 1891 году. 5) Возвращены въ 1891 году. 6) Возвращены въ 1891 году. 7) Возвращены въ 1891 году. |                                    |                     |                   |  |

| Полихрони Мина, IV курса Полуцыгановъ Иванъ, II курса |   |    | 35<br>70<br>105<br>10<br>—<br>70<br>210<br>— |     |
|-------------------------------------------------------|---|----|----------------------------------------------|-----|
| Beero .                                               | • | 60 | 1218                                         | 708 |

Секретарь Совъта Братства Г. Скибина.

# ИЗВЪСТІЯ

#### Церновно-археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи.

Въ прошломъ 1891 году ежемъсячныя Извъстія Церковно-археологического Общества не печатались, въ томъ соображеніи, что сущность этихъ извёстій въ краткомъ, перечневомъ видъ, входитъ въ составъ годичныхъ отчетовъ Церковно-археологическаго Общества, которые, поэтому, могли бы заменять собою "Известія". Между темь, некоторые выстороннихъ членовъ общества и изъ учащихъ и учащихся въ Кіевской духовной Академіи не разъ заявляли, что, съ превращеніемъ печатанія ежемісячныхь Извістій Общества, не всегда возможно слёдить за новыми, интересными поступленіями въ Церковно-археологическое Общество и музей, и что ежегодные отчеты Общества, по своей сжатости и враткости, не могуть заменить собою ежемесячных Известій Общества. Поэтому мы рёшились съ настоящаго года вовобновить цечатаніе ежемісячных Извістій Церковно - археологического Общества.

## ЗА ЯНВАРЬ, 1892 г.

13 января 1892 года было засёданіе Церковно археологическаго Общества, на которомъ прочитанъ былъ Отчетъ Общества за 1891 годъ и сдёлано сообщеніе членомъ и севретаремъ Общества Н. Петровымъ "О медали великаго князя Ярополка Владиміровича".

Въ теченіи анвара мѣсяца въ Церковно-археологическое Общество, музей и библіотеку его послѣдовали слѣдующія поступленія.

- А) Отъ Православнаго Палестинскаго Общества: 28-й выпускъ "Православнаго Палестинскаго Общества" и 1-й томъ 'Іврогоλυματική βιβλιοθήκη", А. Пападопуло Карамевса, С.-Петербургъ, 1891 года.
- Б) Отъ Хорватскаго Археологическаго Общества въ Загребъ Viestnik сего Общества за 1892 годъ, выпусвъ І.
- В) Отъ Тамбовской Ученой Архивной Коммиссіи— "Извъсті» сей Коммиссіи, выпускъ ХХХІІ, Тамбовъ, 1891 г.
- Г) Отъ Таврической Ученой Архивной Коммиссіи "Извістія" сей Коммиссіи № 14-й, Симферополь, 1891 г.
- Д) Отъ дъйствительнаго члена, Преосвященнаго Анатолія, Епископа Уманскаго, третьяго викарія Кіевской епархіи сто рублей (100 р.) серебромъ на нужды Общества в сердоликовая архіерейская печать, съ гербомъ въ срединъ. По сообщенію А. Злотницкаго, это—гербъ Сулима, принадлежащій, въ числъ многихъ другихъ, Жабокрицкимъ.
- Е) Отъ почетнаго члена, д. с. с. Н. А. Леопардова двадиать руб. (20 р.) серебромъ на нужды Общества и брошкора жертвователя, подъ заглавіемъ "Приложеніе къ стать о печати царева мужа", Кіевъ 1891 года.
- Ж) Членскихъ взносовъ отъ членовъ изъ академической корпораціи тридцать три руб. (33 р.) серебромъ.
- 3) Отъ дъйствительнаго члена, ректора Одесской духовной Семинаріи, Протоіерея М. Чемены десять руб. (10 р.) серебромъ на нужды Общества.
- И) Чрезъ дъйствительнаго члена, В. П. Горленка, пріобрътена, въ обибнъ на дублеты музея, двусторонняя хоругвь, писанная масляными кресками на холстъ извъстнымъ русскимъ художникомъ Боровиковскимъ. "Когда я,—пишетъ В. П. Горленко,—путеществовалъ по миргородскому и хорольскому убядамъ для собиранія слёдовъ памяти Боровиковскаго и матеріа-

ловъ для его біографія (напечатанныхъ послів въ "Русскомъ Архивв"), то познакомился съ глубокимъ старцемъ Ив. Ив. Боровиковскимъ, племянникомъ живописца. Отъ него я получилъ пачку писемъ Боровиковскаго въ роднымъ (теперь тоже напечатанную) и указанія на произведенія его, оставшіяся на родинь-Одно изъ нихъ-плащаница теперь у васъ въ Музев. Изъ другихъ онъ указалъ мет, между прочимъ, на эту хоруговку, которая имъ же отдана была во вновь устроенную церковь Грушевыхъ Хуторовъ хорольскаго уёзда, полтавской губерніи. Раньше опа была въ г. Хороль, въ церкви, куда прислана была самимъ Боровиковскимъ. Оттуда, когда ей угрожало уничтоженіе, взята была его племянникомъ и отдана въ Грушевые Хутора. Тамъ я и обменяль ее съ старостой церкви за большую и хорошую новую хоругвь. Но нахожу, что предметь этогь такого свойства, что горавдо умёстные въ общественномъ собранів, чёмъ въ частномъ... Подливность хоругви, вромъ вполнъ достовърной ея исторіи, подтверждается для каждаго, знакомаго съ манерой Боровиковскаго, его характерными блёдными красками, тонами лицъ и подписью подъ изображеніемъ Св. Митрофана, которую признасть важдый, знакомый съ его почеркомъ. Хоругвь даетъ музею два произведенія Боровиковскаго-Поклоненіе пастырей и Св. Митрофанъ, въ сожалънію-пераздълимыя.

- Отъ дъйствительнаго члена, законоучителя Кіевскаго Института благородныхъ дъвицъ, священника Ө. Д. Хорошунова—древнееврейская мъдная монета.
- К) Отъ дъйствительнаго члена, доцента Кіевской дух. Академіи В. З. Завитневича его брошюра—"Вторая археологическая экскурсія въ Припетское Полъсье", Кіевъ, 1891 года.
- Л) Отъ дъйствительнаго члена, бывшаго профессора С.-Петербургской дух. Академіи Н. И. Барсова его брошюры: 1) "Какъ училь о крестномъ внаменіи святъйшій Іовъ, патріархъ Московскій и всея Россіи", С.-Петербургъ, 1890 г., Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1892 г.

- и 2) "Къ литературной исторіи Вольтера", С.-Петербургъ, 1892 г.
- М) Отъ дъйствительнаго члена, д. с. с. М. И. Городецкаго 3-й № "Всемірной Иллюстраціи" за 1892 годъ, съ портретомъ кіевскаго митрополита Іоанникія.
- Н) Отъ дъйствительнаго члена Н. П. Чернева—чугунная японская монета, мъдная пробная прусская монета 1817 г. и мъдная нюренбергская пробная монета 1887 года.
- О) Отъ дъйствительнаго члена, учителя Одесской духовной Семинаріи Л. С. Мацъевича: Curiosa et selectiora variarum sententiarum Miscellanea, authore P. Martino Szent-jvany, Societatis Jesu sacerdote, Tyrnaviae, 1689 г.; печатная пергаменная грамота порутчику Андрею Левицкому на чинъ капитана, 22 декабря, 1781 года; Николай I на смертномъодръ,—литографія, рисов. Гельфертъ; Адамъ Кисель, воевода Кіевскій, литографія съ бюста, находящагося въ селѣ Низвиничахъ, волынской губерніи.
- II) Отъ члена—кореспондента, помощника смотрителя Одесскаго духовнаго училища А. И. Рубановскаго двъ русскія мъдныя монеты XVIII въка.
- Р) Отъ члена—корреспондента Ив. Иг. Явовины рукописный сборникъ проповъдей и проповъдническихъ матеріаловъ второй половины XVII въка, говоренныхъ большею частію въ Кіевъ, съ прибавленіемъ Синопсиса или Лътописи келейной Св. Димитрія Ростовскаго, писанной имъ собственноручно. Сборникъ полученъ имъ изъ села Ярославецъ, глуховскаго уъзда, черниговской губерніи.
- С) Отъ члена—корреспондента Н. Ф. Бъляшевскаго его брошюра—"Раскопки на Княжей горъ въ 1891 году", Кіевъ, 1892 года.

#### ЗА ФЕВРАЛЬ 1892 ГОДА.

10 февраля было засъдание Церковно-археологическаго Общества, на которомъ избранъ въ почетные члены Обще-

Digitized by Google

ства Преосвященный Анатолій, Епископъ Уманскій, третій викарій Кієвской епархіи, и сдёланы сообщенія членами А. И. Булгаковымъ "Найденная вновь апологія Аристида, перваго апологета христіанскаго" и А. А. Дмитрієвскимъ "Сарапіонъ, епископъ Тмуитскій, и его евхологій".

Въ теченіе февраля місяца въ Церквно-археологическое Общество, мувей и библіотеку его поступили слідующім пожертвованія.

- А) Отъ Православнаго Палестинскаго Общества 'Ανάλεκτα Ίεροοολυμιτικής Σταχυολογίας, А. Пападопуло—Керамевса, т. 1, С.-Петербургъ, 1891 г., in 8-0.
- В) Отъ дъйствительнаго члена, бывшаго профессора С.-Петербургской духовной Академіи Н. И. Барсова его брошюра "Существовала ли въ Россіи инквизиція"? С.-Петербургъ, 1892. 8-о.
- В) Оть члена-корреспондента, преподавателя Кишиневской духовной Семинарін Елево. Елис. Михалевича: 1) рукописная физика на молдавскомъ языкв, прошлаго столетія, съ интересными въ концъ каббалистическими примъчаніями; 2-3, два бронзовыхъ наконечника стрелъ, изъ коихъ одинъ найденъ въ вемлъ около села Дресличенъ, Кишиневскаго у., верстахъ въ 15 отъ Кишинева, а другой найденъ въ землъ при распашкъ около деревни Моровой, оргъевскаго увзда; 4) броизовая дужка отъ серыги, найденная жертвователемъ въ землъ около села Требуженъ, оргъевскаго уъзда; 5-9) цять серебряныхъ монетъ, изъ коихъ одна золотоордынская, одна чешская Венцеслава III, одна венгерская Матоея и двъ молдавскія Стефана Великаго, найденныя на мість Стараго Орхая, около села Бугученъ, оргаевскаго увзда; 10) обратная сторона мъднаго складнаго энколпіона, съ изображеніемъ Богородицы, молитвенно воздъвшей руки, и надписами "Стая помагай, Козма, Демянъ", и проч., найденная въ сель Требуженахъ, и 11) обратная сторона подобнаго энколціона съ изображеніемъ Богородицы, распростершей молит-

Digitized by Google

венно руки, и символами евангелистовъ, найдениая въ землъ, въ мъстности, навываембй "Скитомъ", гдъ теперь фруктовий садъ одного собственника—резеша Ивана Албу, между селами Бутученами, Моровой и Машкоуцами, оргъевскаго у., недалеко отъ Старато Орхъя. Въ саду Альбу и доселъ сохраняются остатки маленькой церкви, груда сложенныхъ кампей на мъстъ престола и остатки каменныхъ надгробымхъ крестовъ.

- Г) Отъ члена—корреспондента, священника села Бусьно, грубешовскаго у., люблинской губерніи, Пол. Гапановича: гданскій грошъ 1538 года и патентъ на польскомъ языкѣ, выданный крестьнину села Бусьно Лукѣ Козаку въ 1863 году, когда онъ былъ еще уніатомъ, при исповѣди его у ксендза Уханскаго прихода и вступленіи его въ общество трезвости озпаченнаго костела.
- Д) Отъ старосты Петропавловской церкви предмёстья г. Кієва, Куреневки, Ал. Вас. Кобца, чрезъ члена—корреспондента Н. Ф. Бёляшевскаго: 1) плащаница на шелковой матеріи, съ подписью на обороте 1758 года; цинковая чаша съ мёдною ручкою и гравированными изображеніями распятія и деисуса, а на поддонё—четырехъ херувимовъ; 3) цинковый дискосъ.
- E) Отъ учителя Елисаветградскаго реальнаго училища В. Ястребова его брошюра "Курганы и городища Херсонскаго края".
- Ж) Отъ смотрителя Елисаветградскаго духовнаго училища, священника Конст. Бречкевича книга—"Краткое объяснение церковнаго устава, для Бёлгородскихъ семинаристовъ написанное", Москва, 1800 года, in 4-о.
- 3) Отъ II. Шибанова издаваемыя имъ "Библіографическія Записки,—ежемъсячное иллюстрированное изданіе", Москва, № XLII.

Секретарь Общества Н. Истровъ.

Учебнаго Комитета, М. 428, съ завлюченіемъ Комитета, по ходатайству Вашего Преосвищенства обз освобожденіи студентовт І курса Кієвской дусовной Академіи, єербских урожениевт Чедомиля Маряновича, Доброслава Ковачевича и Светислава Аздейковича от обязательнаго изученія вт Академіи одного изт древних языковт. Привазали: Согласно ходатайству Вашего Преосвященства и завлюченію Учебнаго Комитета, освободить студентовъ І курса Кієвской духовной Академіи, сербскихъ уроженцевъ Чедомиля Маряновича, Доброслава Ковачевича и Светислава Аздейковича отъ обязательнаго изученія въ Академіи древнихъ языковъ, но безъ предоставленія имъ, по окончаніи академическаго курса, правъ духовно-учебной службы въ предёлахъ Россійской Имперіи, о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ".

Постановлено: О состоявшемся освобождении отъ обязазательнаго изучения одного изъ древнихъ языковъ объявить студентамъ сербскимъ уроженцамъ Чедомилю Маряновичу, Доброславу Ковачевичу и Светиславу Аздейковичу и чоставить въ извёстность г.г. преподавателей древнихъ языковъ; прочее принять къ свёденію и руководству.

IV. Сданное Его Высовопреосвященствомъ 11 ноября 1890 года для надлежащаго распоряженія увѣдомленіе І'. Оберъ-Прокурора Святѣйшаго Синода отъ 7 того же ноября за № 1312: "Всяѣдствіе отношенія, отъ 30 овтября сего года № 791, имѣю честь увѣдомить Ваше Высовопреосвященство, что въ опредѣленію окончившаго въ текущемъ году курсъ кандидата Кіевской духовной Академіи Зиновія Моралевича на должность севретаря Совѣта и Правленія Кіевской духовной Академіи со стороны Центральнаго Управленія духовноучебнаго вѣдомства препятствій не имѣется".

Справка: По журналу Правленія отъ 12 ноября сего протовози.

года, посл'в заслушанія настоящаго отношенія, между прочит постановлено: "считать службу вандидата Зиновія Моралевича въ должности севретаря Сов'єта и Правленія Авадскій съ 1 ноября сего 1890 года".

Постановлено: Принять къ сведенію.

**V**. Сданное его Высокопреосвященствомъ 28 октября 1890 года для свъдънія и надлежащаго распоряженія отношеніе г. Товарища Оберъ-Прокурора Святійшаго отъ 20 того же октября за № 13449: "Вследствіе отношенія Вашего Высокопреосвященства, отъ 26 іюля сего года за Л 554, по ходатайству Совъта Кіевской духовной Академіи объ оказаніи пособія на паданіе составленной доцентомъ оной Диитріевскимъ рукописи, подъ заглавіемъ: "Описаніе литургическихъ рукописей восточныхъ библіотекъ", иміно честь увіздомить Васъ, Милостивый Государь и Архипастырь, что Св. Синодъ, во вниманіе къ означенному ходатайству, разрашиль отпустить въ распоражение Совъта Киевской духовной Академии на изданіе составленняго доцентомъ означенной Академін Динтріевскомъ "Описанія литургическихъ рукописей восточныхъ библіотекъ" три тысячи пятьсотъ руб., съ твиъ, чтобы, по отпечатаніи означеннаго "Описанія", 200 экз. его было доставлено въ Хозяйственное Управленіе при Св. Синодъ, и что о высылкъ сихъ денегъ въ Кіевскую духовную Акаденію. вмъсть съ симъ, сдълано распоряжение".

Справка: Означенныя деньги (3500 р.) получены прв отношеніи Хозяйственннаго Управленія при Святвйшемъ Синодѣ отъ 17 октября за № 13290.

Постановлено: Для редактированія при изданіи приготовленнаго доцентомъ Дмитріевскимъ "Описанія литургическихъ рукописей восточныхъ библіотекъ" образовать коммиссію изъ профессоровъ Ив. Игн. Малышевскаго и П. А. Лашкарева; веденіе же расчетовъ и отчетности по напечатанію передать въ Правленіе.

- VI. Унадомленія Канцелярін Оберт-Прокурора Спятойшаго Свиода: в) отъ 27 севтября 1890 г. за № 4828 о томъ, что по утвержденному Г. п. д. Синодальнаго Оберт-Прокурора, 20 текущаго сентября, докладу Учебнаго Комитета при Святайтемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандидать Кіевской дуковной Академін Прокопій Крыжавовскій преподавателемъ по греческому языку въ Псковскую духовную семинарію.
- б) отъ 4 октября за № 4907 о томъ, что по утвержденному Г. и. д. Синодальнаго Оберъ-Прокурора, 28 минувшаго сентября, докладу Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Тимовей Сохранскій учителемъ по закону Божію въ параллельные классы 2-го Тамбовскаго духовнаго училища.
- в) отъ 18 октября за № 5151 о томъ, что по утвержденному Г и. д. Синодальнаго Оберъ-Прокурора, 11-го текущаго октября, докладу Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодъ, опредъленъ на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Іустинъ Ольшевскій преподавателемъ по всеобщей и русской гражданской исторіи въ Полтавскую духовную семинарію.
- г) отъ 27 октября за № 5293 отомъ, что по утвержденному Г. Синодальнымъ Оберъ Прокуроромъ, 18-го текущаго октября, докладу Учебнаго Комитета при Святвишемъ Синодъ, опредълены на духовно-учебную службу кандидатъ Кіевской духовной Академіи Дмитрій Глаголевъ и дъйствительный студентъ той же Академіи Василій Тычининъ преподавателями: первый въ Тульскую духовную семинарію по латинскому языку и послъдній въ Черниговское духовное училище по священной исторіи и катихизису въ цараллельные классы.—Канцелярія Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода, сообщая о семъ Совъту Академіи для зависящихъ

распераженій, присововущила, что объ ассигнованій слідующивъ упомянутымъ лицамъ, по положенію, денегъ сообщено Хозяйственному Управленію при Святьйшемъ Синодів.

Справка: О состоявшемся опредълени на службу вандидатовъ И. Крыжановскаго, Т. Сохранскаго, І. Ольшевскаго, Д. Глаголева в дъйствительнаго студента В. Тычинина дано имъ знать повъстками отъ 9, 10 и 26 октября за №№ 711, 716 и 792 и отъ 3 ноября за №№ 226 и 227.

Постановлено: Увъдомленія, за сдъланными по нимъ распоряжаніями, пріобщить къ дълу объ опредъленіи воспитанниковъ Академіи на службу.

VII. Прошеніе священника села Карамышева Калужской епархіи Димитрія Любимова: "Въ №М отъ 9 до 15 Калужскихъ Епархіальныхъ Віздомостей 1886 года были отпечатаны мон враткія и бъглыя замътки на статью Гр. Л. Толстаго о "въръ" его. Въ этихъ замъткахъ я объщалъ сдълать со временемъ болве подробный разборъ "ввры" Толстаго. Будучи занять ділами по церкви, приходу и хозяйству, я продолжаль писать постепенно этоть критическій разборь, и вь настоящее время кончилъ свой трудъ, написанный въ книгъ въ листъ дестевой бумаги на 449 страницахъ. Я думалъ-было печататъ свой трудъ въ Калугъ, при помощи Редактора Епархіальныхъ Вёдомостей, протоїерея Ивана Дмитріевича Любимова (роднаго брата моего); но со смертію его, въ январъ сего 1890 г., я потеряль своего руководителя въ отпечатанія своего сочиненія. Въ настоящее время, зная изъ 23 № Калуж. Епарх. Візомостей 1887 года, что оть Кіевской духовной Академіи объявленъ конкурсь на соисканіе Макаріевской премів за сочиненіе на тему: Критическій разборъ сочиненія Льва Толстаго "Въ чемъ мол въра?", я осмъливаюсь покорнъйме просить Совъть Кіевской духовной Академіи принять

на разсмотржніе мое сочиненіе подъ заглавіємъ: Гр. Л. Н. Толстой и его "въра".

Справка: 1) По журналу Совъта Авадеміи отъ 5 сентября 1837 года крайнимъ срокомъ для представленія сочиненій на соисканіе Маваріевской преміи назначено 28 сентября сего 1890 года.

2) Прошеніе священника Д. Любимова, вмѣстѣ съ сочиненіемъ его, получено въ Академіи 16 октября сего года.

Постановлено: Прошеніе священника Д. Любимова, представившаго сочиненіе свое позже назначеннаго Советомъ Академіи срока, оставить безъ последствій, о чемъ и сообщить ему съ возвращеніемъ самаго сочиненія.

ЖП. Прошеніе редакціи журнала "Труды Кіевской духовной Академіи" отъ 22 ноября 1890 года за № 53: "Совъту Академіи извъстна недостаточность средствь Редакціи Трудовъ Кіевской дух. Академіи, при ограниченномъ числъ подписчиковъ. Въ виду нуждъ Редакціи академическаго журнала, не покрываемыхъ подписною суммой, Редакція цибетъ честь просить Совъть Академіи употребить на покрытіе ихъ проценты съ благотворительнаго капитала, расходуемые по усмотрънію Совъта Академіи, по примъру прежнихъ лътъ".

Cnpaвка: Неизрасходованных  $^{\circ}/_{\circ}$  съ благотворительнаго капитала состоить на лицо 7052 р. 45 к.

Постановлено: Выдать, по примъру прежнихъ лътъ, редакціи академическаго журнала пособіє изъ указанной суммы въ размъръ 2000 руб.

жил. Прошеніе помощника секретари Академіи Гр. Николаевича отъ 21 ноября 1890 года на имя Ректора Академіи: "Всладствіе постигшей меня въ январа 1889 г. болавни (брюшный тифъ), требовавшей продолжительнаго че-

тырехмесячнаго леченія, я, по неименію для сего средствь, вынуждень быль сдёлать долгь, оть котораго безь особаго вспомоществованія не въ силахъ освободиться и досель. Причиной этому служить съ одной стороны недостаточность оклада жалованья по занимаемой мною должности (490 р. р. въ годъ), сравнительно съ существующими въ Кіевв на жизненные предметы первой необходимости панами, которые со времени введенія въ Академіи штатовъ (1869 г.) увеличились почти вдвое, а съ другой-разстроенное состояне моего здоровья, не только не позволяющее мий особымь усиленнымъ трудомъ, вавъ было прежде, добывать себъ дополнительныя средства въ жизни, но даже часто требующее и въ настоящее время медицинской поддержен. Въ виду такого безвыходнаго моего положенія, осміливаюсь обратиться къ Вашему Преосвященству съ покориййтею просъбою о выдачё мнв пособія изъ процентной суммы съ благотворительнаго капитала, назначенной на "расходы по усмотреню Совъта Авадеміи", принявъ при этомъ во вниманіе и мою почти двадцатильтнюю службу въ настоящей должности".

Постановлено: По вниманію къ изложеннымъ въ прошеніи обстоятельствамъ, выдать помощнику секретаря Гр. Николаевичу изъ <sup>0</sup>/<sub>0</sub> съ благотворительнаго капитала 300 руб.

жіў. Внесенную въ Совіть Академіи Ректоромъ ся віздомость о числів левцій, пропущенныхъ г.т. преподавателями въ октябрів місяців 1890 года. Изъ сей віздомости видно, что опущены:

а) вслыдствіе бользни:

<sup>1)</sup> по психологіи заслуж. орд. профес. Посп'яховым 1 л. (2 ч.).

<sup>2)</sup> по новой общей граждинской исторги экстраордпроф. Розовымъ 1 л. (23 ч.).

<sup>3)</sup> по исторін и обличенію русскаго раскола доц. Голубевымъ 4 л. л. (25, 26 и 31 ч. ч.).

- 4) по нравственному богословію экстраорд. проф. М. Олесницкимъ 14 л. л. (4, 5, 6, 9, 11, 12, 13, 16, 18, 19, 20, 25, 26 и 27 ч. ч.).
  - б) вслёдствіе нахожденія въ отпуску по болезни:
- 5) а) по литургикъ доцентомъ Дмитріевскимъ 4 л. л. (2, 4, 9 и 11 ч. ч.) и б) по церковной археологіи 2. л. л. (4 и 11 ч. ч.).
- в) вслёдствіе вызова въ камеру мироваго судьи въ качеств'я свидётеля:
- 6) по исторіи и обличенію русскаго раскола доц. Голубевымъ 1 л. (12 ч.).
  - г) всл'ядствіе вызова въ окружной судъ въ качеств'я присяжнаго зас'ядателя:
- 7) а) по введеню въ кругъ богословскихъ наукъ доц. Орнатскимъ 3 л. л. (9, 11 и 13 ч. ч.) и б) по педагогикъ 1 л. (13 ч.).

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналѣ по силѣ VIII пункта Высочайше утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ заведеній.

ЖVI. Отношеніе Ректора Императорскаго Университета Св. Владиміра отъ 31 октября 1890 года за № 2200: "Имѣю честь препроводить при семъ для надлежащаго распоряженія объявленіе о двухъ вакантныхъ должностяхъ лекторовъ французскаго и итальянскаго изыковъ въ Университетъ Св. Владиміра".

Постановлено: Препровожденное объявление сдълать извъстнымъ между г.г. преподавателями Академіи.

**XVII.** Отношеніе Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества отъ 21 ноября 1890 года за № 1733: "Императорское М. свовское Археологическое Общество имѣетъ честь обратиться съ поворнѣйшей просьбой принять участіе въ занятіяхъ Предварительнаго Комитета для выработки программы имѣющаго быть въ 1893 году въ г. Вильнѣ IX Археологическаго Съѣзда и съ этой цѣлью избрать изъ среды своей Депутатовъ, которыхъ Московское Археологическое Общество покорнѣйше приглашаетъ пожаловать на засѣданія Предварительнаго Комитета 5-го января 1991 г. въ Москву, гъ д. Общества на Берсеневкъ".

Постановлено: Объявить г.г. наставникамъ Академіи, не пожелаетъ ли кто-либо изъ нихъ предложить свои вопросы касательно предполагаемой выработки программы IX Археологическаго съёзда въ засёданіяхъ Предварительнаго Комитета, имёющихъ быть 5 января 1891 года въ г. Москвъ.

жупп. Донесеніе библіотечной Коммиссів при Кієвской духовной Авадеміи: "Библіотечная Коммиссія, разсмотрівь списки внигь, рекомендуемых въ пріобрітенію для академической библіотеки г.г. профессорами: П. И. Линицкий. В. Н. Малининымь, Ө. Ст. Орнатскимь и Н. М. Дроздовымь, съ своей стороны нашла полезнымь пріобрісти ихъ для библіотеки Академіи.—Въ началів настоящаго года библіотечная Коммиссія высказалась за выписку въ библіотеку Авадеміи энцивлопедическаго словаря, издаваемаго подъ редакцію г. Андреевскаго. Теперь же она уб'єдилась, что это изданіе иміть спекулятивный, а не ученый характерь, почему и покупки для академической библіотеки не заслужизаеть, очемь и иміть честь донести Совіту Академіи".

Постановлено: Согласно съ донесеніемъ комиссіи, разрѣшить для академической библіотеки выписку книгъ по запискамъ профессоровъ: П. Линицкаго, В. Малинина, Н. Дроздова и доцента Ө. Орнатскаго, а пріобрѣтеніе заздаваемаго подъ редакціей г. Андреенскаго словаря превратить: ЖІЖ. Докладъ Севретаря Совета Авадаміи: "По X ст. журнала Совета Авадеміи отъ 5 сентября 1889 года постановлено было выписать на 1890 годъ 20 руссвихъ и 18 иностранныхъ періодическихъ изданій. Тавъ ванъ 1890 годъ приближается въ вонцу и редавціями журналовъ и газетъ объявляется подписва на следующій 1891 годъ, то долгъ имёю доложить о семъ Совету Авадеміи васательно выписки тёхъ или другихъ изданій для библіотеки Авадеміи на 1891 годъ".

Постановлено: Принимая во вниманіе, съ одной стороны, заявленія преподавателей Авадеміи относительно получаемых вкадемическою библіотекою и предполагаемых ими къ выпискъ въ оную періодических изданій, а съ другой стороны — средства библіотеки, назначить къ выпискъ для нея на 1891 годъ слъдующіе журналы и газеты:

- 1) Theologische Studien und Kritiken.
- 2) Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft.
- 3) Jahrbücher fur d. protestantische Theologie, hrsg von Hase, Lipsius, Pfleiderer und Schrader.
  - 4) Zeitschift fur d. Kirchengeschichte hrsg. von Breiger.
  - 5) Zeitschrift fur die Philosophie und philosophische Kritik.
  - 6) Mancherley Gaben und ein Geist.
  - 7) Revue des deux mondes (grand edition).
  - 8) Revue philosophique, dirigee par Ribot.
  - 9) Revue des études juives.
  - 10) Berliner philologische Wochenschrift.
  - 11) Allgemein Evangelische Lutherische Kirchenzeitung.
- 12) Theologische Literaturzeitung Herausgegeben von Ad. Harnack.
  - 13) Вопросы философіи и психологіи, изд. подъ ред. Грота.
  - 14) Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія.
  - 15) Братское слово.
  - 16) Русская старина.

- 17) Pyconit Apxubs.
  - 18) Филологическія записки, изд. Хованскаго.
  - 19) Книжный Вастинкъ.
  - 20) Историческій Вістникъ.
  - 21) Въстивъ Европы.
  - 22) Руссвій Вістнивъ.
  - 23) Русская Мысль.
  - 24) Кіевлянинъ.
  - 25) Московскія Вѣдомости.
  - 26) Новое Время.
  - 27) Кіевское Слово.
  - 28) Цервовныя Въдомости.

**ЖЖ.** Донесеніе коммиссіи, равсматривавшей программи чтеній на 1890/91 ўчебный годъ по литургивѣ и церковной археологіи, отъ 29 октября 1890 года; "Разсмогръвъ прилагаемыя при семъ программы доцента. А. Дмитріевскаго по литургивѣ и церковной археологіи, считаемъ долгомъ доложить Совѣту, что обѣ программы вполнѣ отвѣчаютъ требованіямъ академической науки, опредѣлаемымъ ея существомъ и уставомъ духовныхъ академій".

Справка: Доценть А. Динтріевскій не представиль своевременно программь чтеній по занимаємой имъ въ Акаденіи канедрів вслідствіе нахожденія въ отпусків по болівни.

Постановлено: Одобренныя воммиссією программы по литургивъ и перковной врхеологін, по силъ устава духови авадем. § 81 а. 3, утвердить.

**ЖХІ**. А) Отзывъ орд. профес. И. И. Малышевскаго о представленномъ на Евгеніе-Румянцевскую премію сочиненію студента Академіи В. Рыбинскаго подъ заглавіемъ: "Кіевская митрополичья канедра съ пол. XIII до конца XVI в.".

"Въ предварительномъ общемъ очеркъ политической судьбы

Кіева и состоявія Кіевской митрополичьей каседры съ пол. XIII до вонда XVIв. внасняются тё обстейтельства, по которыть Кіевь съ пол. XIII в. пересталь быть тёстомъ постояннаго прбыванія митрополичет, которые только временами проживали вы немь или постащали его, а съ пол. XVI в. надолго совстать прекратили свои постащенія. Затімь въ сочиненія изложены свіденія: 1) о постащеніямъ митрополитами Кіева съ обозначеніемъ годовь или містацевъ пребыванія ихъ здіть и ихъ дітельности, насколько она навітства, также и о ихъ намістинняхь, правивнихъ дітами канедры въ отсутствіе митрополитовь; 2) о состоянія Софійскаго собора, продолжавнія; 3) о повемельныхъ владініяхъ Кіевской митрополичьей канедры, извітстныхъ ва описываемое время, и 4) о преділахъ Кіевской митрополичьей епархіи.

При обработи сочиненія авторь польвовался первоисточниками, каковы особенно літописи и акты въ разныхъ печатныхъ издавіяхъ, а частію и рукописями, какія могли найтись въ авадемін. Пособіями автору служили: "Исторія Русской перван" Преосвящ. Макарія, Описаніе Кієва Закревскаго, Онисанія Кієво-Соф. Собора протоіереєвъ Скворцова и Лебедипцева, Матеріалы для исторія Кієвской митрополін, изд. протоіереємъ Лебединцевымъ въ Кієвскихъ Епархіальныхъ Відомостяхъ, и ніжоторыя другія печатныя сочиненія и изданія.

Въ ссилкахъ на первоисточники попадались у автора неточности, обнаруживанийя не вполив ясное представление его о въкоторыхъ исъ этихъ источниковъ. Встръчались и другие, вироченъ не важные, недосмотры, исправленные санимъ авторомъ: Въ ряду новыхъ фактовъ изъ истории Кіевской митрополичьей канедры, усмотрънныхъ авторомъ, д. бить отивчени: выставляемый имъ фактъ посъщения Кіева и кратковременнаго пребывания эдъсь у своей канедры М. Миханла. Роговы въ менцъ 1590 г., а также нъкоторыя данныя по исторім веземельных владіній митр. васедры и предідаха митрополичьей екархіи, отысканные анторома отчасти и въ рукописныха источникаха. Ва цілома сочиненіе студента Рыбинскаго представляють труда старательный, обпаруживающій достаточно знанія и сообразительности, дающій вообще обстоятельное и отчетливое описаніе и уясненіе состоянія Кіевкой митрополичьей каседры въ періода съ пол. XIII до конца XVI в. и при тома со всёха тіха сторома, на какія требовалось обратить вниманіе по темі сочиневія.

Рекомендуя это сочинение къ напечатанию въ академическомъ журналь, считаю долгомъ вмысты съ тымъ предложить Совыту удостоитъ автора Евгеню-Румянцевской премів".

Б) Его же отзывъ о представленномъ на Егевіе-Румянцевскую премію сочинемів студента ісродіакона Антонива подъ заглавіємъ: "Кієво-Подольская Успенская церковь":

"Первая глава сочиненія, подъ названіемъ Успенской Соборной Церкви, представляеть общій сводь извъстій и соображеній о состояніи этой первви оть ся основанія до повійшаго времени. Авторъ констатируєть древность церкви, относя построеніе ся въ Кіевскому великовняжескому періоду на основаніи уцільвшихъ остатковъ древней архитектуры въ ней, и затъмъ настоятельно защищаеть предположение о тождестви этой цервви съ упоминаемою въ литописяхъ Кіевскою Богородичною церковію подъ названісих Пирогоща, и заключаеть утвержденіемь, что она была, подобно другимъ Кіевскимъ церквамъ, разрушена во время нашествія Батыева. Далве говорится о возстановленай церкви въ 1474 г. во время нападенія на Кіевь Мегли-Гирея, вторичномъ обновлении ея и сообщаются извъстия о состояние ея до конца XVI в., съ 1613 г. до конца XVII, съ начала XVIII стольтія до начала XIX в. съ замычаніями о ея опустошени пожаромъ 1811 г. и последующихъ обновлениях ся.

Во второй главь описывается и разъясняется авачене Кіево-Подольской Успенской церкви, какъ соборной, какъ градскаго собора, оъ обозначеніемъ средотвъ: содержанія ели ея прията.

Въ третьей главь собраны свъдынія о священно и церковно-служителяхъ церкви, втиторахъ и церковныхъ старостахъ.

Въ четвертой главъ описываются принадлежности церковной утвари и вообще внутренняго устройства и украшенія церкви съ выпискою разныхъ надписей на нихъ, описывается также помянникъ церкви съ выписками изъ него и со снимкомъ замѣчательняго заглавнаго листа. Въ завлюченіе приложены статистическія таблицы съ-пагляднымъ обозначеніемъ въ нихъ числа дворовъ въ приходѣ, прихожанъ разныхъ сословій и обоихъ половъ, также числа родившихся и умершихъ. Однѣ таблицы начинаются 1757 г., другія 1780 г; тѣ и другія доводятся до 1889 г.

Авторъ пользовался в печатными изданіями, каковы лівтописи, акты, записки путешественниковь, отрывочныя за**ивтви** нёкоторых изслёдователей (каковы особенно достопочтенны о. протојерея П. Г. Лебединцева), но въ весьма значительной части своего труда пользовался рукописными матеріалами, найденными въ архивъ Кіевской духовной Консисторін и самой Успенской церкви. Описаніе же церковной утвери, св. иконъ и вообще принадлежностей церковнаго устройства и украшенія Успенскаго собора составлено основании непосредственнаго, тщательнаго осмотра соборъ. Пріемы автора въ изложеніи своего предмета не вездв одинавово удачны, что следуетъ сказать особенно о расположении сведений о священно и церковно-служителяхи, ктиторахъ и старостахъ Успенской церкви. Мъстами встръчаются неудачные обороты рычи. Подобный недостатокъ въ изложении не умаляетъ впрочемъ достоинства содержания сочиненія. Видно, что на собраніе матеріаловъ для него и на обработку его положенъ большой трудъ, трудъ добросовъстный и усердный. Задача сочиненія, какъ историко археологическаго

описанія церкви, виполнена очень удовлетворительно. Рекомендуя сочиненіе къ напечатанію особымъ изданіємъ на проценты съ Евгеніе-Румянцевскаго жаритала, считаю долгомъ вийсті съ тімъ предложить Совіту удостовив трудолюбивато автора Евгеніе-Румянцевской преміи".

Справко: 1) Евгеніе-Румянцевскія премін (въ 100 р. важдая) учреждены на счеть процентовь съ капитала, пожертвованнаго въ Кієвскую Академію графомъ Румянцевымъ и интрополитомъ Евгеніемъ на вознагражденіе тёхъ изъ воспитанниковъ Академіи, которые лучше опредёлять или объяснять какую-либо древность изъ области русской церковной или политической живни.

- 2) Проценты съ Евгеніе-Румянцевскаго канитала могуть быть употребляемы, на основаніи положенія о Евгеніе-Румянцевской премів, и на издаліе представленныхъ на соисканіе премій сочиненій.
- 3) Сочиненія, писанныя на премін, не иначе удостанваются таковых, какъ по напечатанін.

Постановлено. Напечатать сочивение В. Рыбинскаго въ академическомъ журналъ и сочинение передлякова. Антонина отдъльнымъ издавлемъ на проценты съ Евгение-Румянцевскаго капитала, а по напечатании удостоить авторовъ ихъ преми въ 100 руб. каждаго.

**ЖЖІІ.** Предложеніе ординар. профес. И. И. Малышевскаго отъ 30 ноября 1890 года: "Честь имъю предложить къ назначенію студентамъ ІІІ курса на сочиненія на Евгеніе-Румянцевскую премію слъдующія темы:

1) "Церкви и монастыри, построенные вы Кіев'в внязыями, начиная съ сыновей Ярослава до превращенія Кіевсваго велико-княженія".

Собрать и гдъ нужно разъяснить извъстія о построенін

этихъ церквей и значени ихъ какъ фамильныхъ церквей и монастырей въ потомствъ строителей.

2) "Кіево-Подольская Добро-Николаевская церковь: историческія євідінія о ней и описаніе боліве замічательных в документовъ и предметовъ, въ ней находящихся".

Сочиненія должны быть представлены къ 15 апрёля 1891 г.

Постановлено: Предложенныя темы одобрить и объявить студентамъ III курса.

- **XXIII.** Отзывы: А) о представленномъ на степень вандидата сочинении дъйствительнаго студента Академии Леонида Дашніева на тему: "Ученіе откровенія и церкви о таинствъ нокаямія":
- а) доцента О. Орнатскаго: "Сочиненіе г. Дашкіева въ его первоначальномъ видъ, въ какомъ оно было представлено въ концъ прошлаго учебнаго года, было признано неудовлетворительнымъ главнымъ образомъ за послъднюю его часть, въ которой излагается выглядъ протестантовъ на покаяніе, а отчасти и за недостатовъ самостоятельности въ другихъ частяхъ. На переработку указанной части авторъ преимущественно и обратилъ вниманіе, руководись при этомъ сдъланним ему замѣчаніями. Теперь часть эта и по содержанію и по изложенію оказывается болье удовлетворительною; сдъланы нъкоторыя исправленія и въ другихъ частяхъ. Поэтому настоящее, исправленное сочиненіе г. Дашкіева я полагалъ бы возможнимъ привнать достаточнымъ для той цёли, въ виду которой оно представлено".
- б) Экстраорд. проф. М. Ястребова: "Настоящее сочиненіе автора представляєть исправленіе прежняго, признаннаго неудовлетворительнымь, его сочиненія. Логическая конструвція его осталась таже самая, съ тіми же составными частями: въ первой главі излагается ученіе свящ. писанія и цервви о тамистві пованнія; въ остальных двухъ опровергаются во второй католическія уклоненія въ ученіи объ этомъ тами-

ствъ, въ третье — неправильния воззрвнія лютеранъ на таннство поканія. Но во всёхъ этихъ частяхъ теперь оно является болье самостоятельною работою; наиболье сдылано исправленій во второй главь, въ которой допущено было авторомъ наиболье заимстгованій. Полагаю, что въ настоящемъ своемъ видъ сочиненіе автора можетъ быть признано удовлетворительною диссертаціей".

- Б) О представленномъ на степень кандидата сочинени дъйств. студента Осодора Гиги на тему: "Учение Лютера, Цвингли н Кальвина о таинствахъ въ отношении къ учению о томъ же Православной церкви":
- а) Доцента А. Булгавова: "Сочинение г. Гиги состоить изъ двухъ частей, или изъ 4 главъ, -- въ каждой части по двъ главы, --- которымъ предпосланы враткое "введевіе" (1-3 стр.) и "общее вемъчание" (3-5 стр.), дълающия намекъ па причину избраннаго авторомъ плана сочиненія, а потомъ на разногласіе ученія о таниствахъ въ протестантскихъ и реформат-Въ 1-й главъ говорится о скихъ семволическихъ внигахъ. таниствахъ вообще (5-51 стр.), во 2-й главъ о числъ таниствъ (52-101), въ 3-й главъ изложено учение о врещени (102-127 стр.), а въ 4-й о таниствъ Евхаристія (128-200 стр.). Планъ сочиненія г. Гига можно назвать вполн'в удовлетворительнымь: онъ витеваетъ изъ сущности вопроса, который авторъ взялся разсмотръть. Но нельзя свазать, чтобы овъ удовлетворительно рвиналь этотъ вопросъ въ намвченных виж предвлахъ. Обывновенно онъ беретъ текстъ лютеранскихъ или реформатскихъ сочиненій и выбираеть изъ него міста, въ которыхъ видить ученіе о томъ или другомъ таннствъ; а затъмъ рядомъ съ этимъ текстомъ ставитъ текстъ православнаго ученія. Въ такомъ родв проведена вся работа автора. Работа эта стоила ему не малаго труда, особенно когда нужно было выбирать и излагать по русски текстъ сочиненій Лютера, Цвингли, Кальвина, Эколампадія и другихъ представителей ниославія. Горавдо легче было ему собрать православныя мёста, относя-

щіеся въ вопросу о таниствахъ, изъ твореній древне-христіансвихъ писателей: эти мъста сочиненія Гиги являются относительно лучшими, въроятно потому, что онъ руководился русскою литературою, очень богатою по данному вопросу.-Господинъ Гига въ сочинени своемъ ограничивается указаннымъ сопоставленіемъ православнаго и инославнаго текстовъ ученія о таинствахъ, время отъ времени заявляя, что тотъ или иной неправославный взглядь опровергнуть имъ. Сопоставляя въроучение инославное съ православнымъ. Гига ограничивается только ученіемъ о внутренней стороні таниствъ и почему-то считаетъ достаточнымъ только перечислить вкороткъ разности въ обрадовой сторонъ таниствъ въ православной церкви и у тъхъ инославныхъ христіанъ, которыхъ онъ взяль предметомъ своего сочиненія. -- Съ вижшней стороны сочиненіе г. Гиги производить не особенно выгодное для автора впечатленіе. Изывъ сочинения очень илохъ, изобличаеть въ авторъ иностранца, мало писавшаго порусски; особенно нечисть язывь тыхь мъстъ сочиненія, которыя представляють собственный переводъ автора съ латинскаго языка. Здёсь въ сочинение г. Гиги можно встретить очень неуклюжія выраженія вроде "солдать Христовыхъ", или "внутренній мастеръ душъ", или "ярлыкъ христіанскаго исповіданія". Въ сочиненіи замітно малое знавомство съ принятою въ православной догмативъ богословскою терминологіею (стр. 61). Но что особенно неблагопріятно отзывается на вившней сторовъ сочиненія г. Гиги, это -силошной тексть, пестръющій русскими и иностранными цитатами, въ которыхъ очень не легко разобраться, потому , что авторъ сочиненія незнакомъ съ вившении прісмами цитированія чужаго текста. Текстъ Свящ. Писавія г. Гига часто приводить порусски, а приводимый пославянски не отмъчаетъ тъми вижшними признаками, которые приняты въ православныхъ богословскихъ сочиненіяхъ.

Имѣя въ виду количество употребленнаго на сочинение времени и трудности, которыя приходилось преодолѣвать ав. Протоколы.

- тору, я считаю возможнымъ признать сочинение г. Гиги достаточнымъ для полученія степени кандидата богословія".
- б) Экстраорд, проф. А. Розова: "Авторъ проявилъ значительное усердіе вь выпискі подходящих въ предмету его сочиненія мість какь изь сочиненій указанныхь діятелей реформаціи и изъ символическихъ протестантских внигъ для определенія протестантскаго и реформатскаго ученія о таинствахъ, такъ и изъ Священнаго Писанія и произведеній отцовъ и учителей церкви для раскрытія и утвержденія православнаго объ нихъ ученія; но значичельную часть этихъ мість внесь въ свою диссертацію въ виде сыраго матеріала, сопоставленнаго механически и не объединеннаго мыслію автора. Авторъ также видимо желаль и иво всёхъсиль старался дать ясное е точное словесное выражение православному учению какъ о церковныхъ таинствахъ вообще, такъ и о каждомъ изъ нихъ въ частности; но не вездъ съумъль осуществить свое желаніе, благодаря, конечно, несовершенному знакомству своему съ русскимъ языкомъ, которое проявилось не разъ и въ переводахъ автора изъ протестантскихъ и реформатскихъ сочиненій. Принятый авторомъ планъ солиненія привель его въ неодновратнымъ повтореніямъ. Доброе направленіе сочиненія и значительное количество собраннаго въ немъ матеріала побуждають меня признать ученый трудъ Осодора Гиги довольно удовлетворительнымъ кандидатскимъ сочиненіемъ".
- В) О представленномъ на степень кандидата сочиненів дъйствительнаго студента Іоасафа Краснитскаго на тему: "Критическій разборъ теоріи, утверждающей зависимость христіанства отъ буддизма":
- а) Доцента. Ө. Орнатскаго: "Существуеть нёсколько теорій объ отношеніи между христіанствомъ и буддизмомъ, но изъ нихъ наибольшее вниманіе обращаеть на себя теорія нёмецкаго ученаго Зейделя, такъ какъ она болёе рёшительно утверждаеть и болёе послёдовательно и полно доказываеть зависимость христіанства отъ буддизма. На этой теоріи

остановился и г. Краснитскій, поставивъ своею задачею изложить и вричически разобрать её по исвив ез пунктамъ, не касаясь другихъ подобного же рода теорій. Изложеніе дълается въ первой части сочинения въ 5 главахи; вторая же и гораздо болве общирная часть посвящена притическому разбору. Здёсь въ І-й главе авторъ дёлаетъ общее притическое замъчание о теории Зейдели, во 2-й критически разбираетъ сходства, указанныя Зейделемъ между буддійскими сказаніями о живни и двятельности Будды и евангельскими повествованіями о жизни и дівтельности нашего Спасителя, въ 3-й опровергаеть мевніе Зейделя о времени происхожденія буддійских в свящ. книгъ, въ 4-й-майніе его о широкомъ распространеніи буддивма на западъ Азін во времени жизни Іисуса Христа, въ 5-й-ваглядъ его на время происхожденія христіанскихъ каноническихъ писаній и наконецъ въ заключеніи кратко опредвляеть двиствительное отношение христіанства въ буддивму и отчасти къ другимъ языческимъ религіямъ, какъ такое отношеніе, которымъ рёшительно исплючается возможность объясненія произхожденія христіанства изъ буддивма, равно вакъ и изъ другой какой-бы-то нибыло языческой религіи.

Какъ видно по всему, авторъ отнесся къ своему делу весьма добросовъстно и обнаружилъ **Rak**b склонность, такъ и способность къ научнымъ работамъ. Обстоятельно знакомился съ литературой своего предмета: всв наиболже на русскомъ, англійскомъ и німецкомъ солидные труды язывахъ онъ имълъ подъ руками, но ни одному изъ нихъ не следоваль рабски. Видимо онъ котель выработать наскольвзглядъ на предметъ и съ ко возможно самостоятельный этою цёлію познакомился и даже перекель съ англійскаго перевода Макса Мюллера на русскій языкъ одну изъ древивишихъ и важивищихъ свящ. книгъ буддійскаго канона—Dhammaрад'у, и переводъ этотъ, въ качествъ приложенія, помъстиль въ конпъ своего сочиненія. Въ доказательствахъ, приводимыхъ авторомъ противъ Зейделя и въ пользу собственной основной

Digitized by Google

мысли о совершенной независимости, по происхождению, христівнства отъ буддизма, повсюду замітна твердость и убідительность, а въ расположеніи ихъ-строгая догическая последоватльность. Языкъ точный и стройный. Если въ чемъ и можно упрежнуть автора, то лишь въ томъ, что онъ ограничился критивою одной только теорів Зейделя и не обратиль вниманія на другія подобнаго же рода теоріи, и оттого имъ было оставлено бевъ вритическаго разсмотрвнія буддійское віроученіе н нравоучение въ отношение его въ христіанскому въроучению и нравоученію, такъ какъ сама теорія Зейделя этой сторови дъла не васается. Можно надъяться, что авторъ восполнить этотъ недостатовъ и представитъ свое восполненное сочиненіе въ качестві уже магистерской диссертаціи. Кавъ кандидатскій же трудъ, сочиненіе г. Краснитскаго и въ настоящемъ видъ, безъ сомивнія, вполив удовлетворительно и заслуживаетъ полное одобреніе".

б) Ординарн. проф. П. Линицваго: "Авторъ этого сочиненія обнаружиль основательное знакомство съ литературою избраннаго имъ предмета, хотя и ограничилъ свою задачу изложеніемъ и разборомъ теорія Зейдели, признавъ таковую наиболъе важною по предмету его сочинения. Авторъ подробно излагаеть, и затёмъ не менёе подробно разбираеть теорію Зейделя, причемъ отчетливо и безпристрастно раскрываеть полную несостоятельность этой теоріи. Вфроятно желаніе отнестись къ дёлу совершенно безпристрастно, для большей убъдительности ръшенія вопроса, -- побудило автора раздвлить изложение теоріи отъ разбора ея; но вслідствіе того оказались неизбъжными повторенія, и оттого изложеніе вышло настолько растянутымъ и утомительнымъ; при большей сжатости изложенія, сочиненіе читалось бы съ большимъ интересомъ. Помимо того, въ сочинени не мало встречается излишнихъ подробностей; такъ напр. въ главъ о сношеніяхъ Индін съ Западомъ авторъ излагаетъ сведенія о торговыхъ путахъ, но нисколько не пользуется этими сведеніями для ре-

Digitized by Google

ти литературными достоинствами. Къ достоинствамъ сочиненія слёдуетъ отнести и то, что авторъ является не только критикомъ ложныхъ теорій, направленныхъ противъ христіанства, но и апологетомъ христіанства, причемъ рѣчь его въ защиту христіанства всегда отличается одушевленіемъ и искренностію. Вообще сочиненіе г. Краснитскаго свидѣтельствуетъ не только о трудолюбіи, на что теперь принято указывать, но и о талантливости автора, какъ будущаго ученаго писателя, по крайней мѣрѣ могущаго сдѣлаться таковымъ, при благопріятныхъ къ тому условіяхъ".

Справка: Леонидъ Дашкіевъ и Өеодоръ Гига окончили полный курсъ наукъ Академіи въ іюнѣ сего 1890 года съ хорошимъ успѣхомъ, но первый изъ нихъ представилъ не-удовлетворительное для степени кандидата курсовое сочиненіе, а второй вовсе не представилъ таковаго; Іоасафъ же Краснитскій, оказавшій весьма хорошіе успѣхи въ наукахъ академическаго курса, выпущенъ изъ Академіи съ званіемъ дѣйствительнаго студента въ іюнѣ 1889 г., какъ не представившій вслѣдствіе болѣзни курсоваго сочиненія, съ правомъ послѣ полученія кандидатской степени искать степени магистра безъ новаго устнаго испытанія, но чрезъ представленіе и публичное защищеніе печатной диссертаціи.

Постановлено: Сочиненія действительных студентовь Кіевской Авадеміи Леонида Дашкіева, Өеодора Гиги и Іоасафа Краснитскаго, согласно съ отзывами рецензентовъ, признать удовлетворительными для степени кандидата богословія и какъ за эти сочиненія, такъ и за оказанные поименованными студентами въ Академіи учебные успёхи и поведеніе, удостоить ихъ, на основаніи 139—141 §§ уст. дух. Академій, степени кандидата съ сохраненіемъ притомъ за Іоасафомъ Краснитскимъ права и на полученіе степени магистра богословія чрезъ представление магистерской диссертации и удовлетворительное защищение ея въ присутствии Совъта Академии.

**ЖХІV**. Отношеніе Редавцій журнала "Труды Кіевской Духовной Академій" отъ 30 ноября 1890 г.: "Редавція, доводя до свёдёнія Совёта Академій, что ею приготовлена къ новому изданію "Книга для назидательнаго чтенія", им'веть честь покорнёйше просить выдать ей, по прим'вру прежнихъ лётъ, на покрытіе расходовъ по изданію означенной книги проценты съ капиталовъ, назначенныхъ жертвователями ихъ на изданіе полезныхъ внигъ и брошюръ въ дух'в православной в'єры, на изданіе сочиненій по предметамъ преподаваемыхъ въ Академіи наукъ и сочиненій воспитанниковъ Академіи по церковнонсторическому отд'ёленію".

Спривка: По заявлению Ректора Академін "Книга для назидательнаго чтенія", при новомъ изданіи исправленная тольво въ корректурныхъ ошибкахъ, уже разсмотрёна имъ и признана безпрепятственною къ новому изданію ея.

Постановлено: Выдать испрашиваемыя деньги на расходы по напечатанію "Книги для назидательнаго чтенія", какъ уже разсмотрівной и одобренной къ изданію.

- **XXV.** Отзывы о печатновъ сочиненів экстраординарнаго професора А. Розова подъ заглавіемъ: "Христіанская Нубія. Ч. 1. Источники для исторіи Христіанства въ Нубіи. Кіевъ 1890 г.", представленномъ для соисканія степени доктора церковной исторіи:
- а) Экстраординарнаго профессора Мих. Ковальницкаго: "Разцвътт христіанства въ Нубіи совпадаетъ съ серіознымъ в опаснымъ моментомъ въ жизни церкви вселенской, когда религіозно-догматическія недоразумѣнія, осложненныя пробужденіемъ національнаго самосознанія въ нѣкоторыхъ христіанскихъ племенахъ, отторгали отъ вселенскаго церковнаго единства значительныя, обладавшія большимъ запасомъ силъ духовныхъ

часта христіанства. - Въ то времи, вакъ церковь восточно-вселенская, потряснемая смутами религіовными, собирала свои силы главнимъ образомъ въ направлени въ Съверу, въЕвропу,--и въ Константинополф, при содфиствім греко-римской власти государственной, окончательно установила себь центръ и точку опоры для православнаго воздъйствія на міръ, — сиро-халдейское несторіанство и спро-яковито-воптское монофизитство утверждались на древне-христіанскомъ Востокъ и Югь. Несторіанство, непосредственно послів осужденія его вселенскою церковью, обособилось отъ церкви и заключилось въ себъ. Организовавшись и укрвпивши свою національно-церковную самостоятельность, оно двинуло свои силы въ глуба авіатскаго Востока: И успахъ необычайный уванчаль-было труды его миссіонеровъ. Сеть митрополій и епоскопій христіанскихъ--- несторіанскихъ покрыла внутреннюю Азію, захватила Татарію, Тибеть, Индію и Китай. Одно время несторіанство было почти государственной религіей монголовъ и, повидимому, питало стать религіей всей Азін... Монофизитство, послів осужденія его на Халиндонскомъ соборъ, въ теченіе цълаго стольтія (до эпохи Юстиніана) усиливалось удержать господствующее положение въ христіанствъ, стать церковью вселенскою. Но пораженное въ этихъ своихъ стремленияхъ, значительно стъсненное въ своихъ изначальныхъ восточныхъ областяхъ, оно изъ главнаго своего центра, Александрів-Египта, направило своихъ миссіонеровъ далве на Югь. Христіанство восторжествовало надъ язычествомъ по прибрежьямъ далеко вверхъ по напрявленію въ его истовамъ. Пвртлиня христіанскія государства черныхъ людей слупринильскія жили миссіонерамъ точкой опоры для религіовнаго воздействія на многочисленныя племена внутренней Африки. При благопріятныхъ условіякъ, христівнство монофивитское могло мало по малу стать религіей всей, по крайней мірь, центральной Африки...

Міръ христіанскій, предъ которымъ скоро лицемъ къ

лицу всталъ грозный врагъ--Исламъ, потерялъ изъ виду ростъ этихъ христіанскихъ вътвей, отломившихся отъ церкви, но еще не потерявшихъ жизненности, разросшихся и проникшихъ далево въ страны невъдомыя. Даже въ цевтущую пору христіанских первней вы центральной Азіи и съверовосточной Африкъ, въ христіанскую Европу доходили объ нихъ только темные слухи въ формъ полубаснословныхъ сказаній о могущественномъ, благоденствующемъ христіансвомъ царствъ пресвитера Іоанна, находящемся гдъ-то далеко, въ Татарін-по однимъ, въ Эвіопін-по другимъ, или, вообще, гдъто въ Индін, союзъ съ которымъ оказаль бы существенное вліяніе на ходъ борьбы христіанства съ Исламомъ. Но вогда европейскіе христіане навонецъ проникли въ эти дотолів недоступныя страны, гдв помвщали полулегондарныхъ теровъ Іоанновъ, христіанскія церкви почти одновременно перестали уже тамъ существовать. Подъ напоромъ Туранцевъ съ свверовостова Азін почти безследно исчезло проявлявшее такъ много жизни и вліянія несторіанское христіанство центральной Азін. Предъ натискомъ арабскимъ съ юговостова Азін, уступая не бевъ борьбы, пали навонецъ монофизитскія христіанскія государства въ области средвяго и верхняго Нила, съ ихъ своеобразной, въ теченіе въковъ сложившейся, христіанской культурой.

Тавовы въ общемъ эти двѣ любопытнѣйшія страницы изъ исторіи христіанства, весьма много схожія между собою по началу, продолженію и печальному концу.

Возстановить и прочитать одиу изъ этихъ, почти стертыхъ людьми и временемъ страницъ,—исторію христіанства въ Нубіи,—и поставилъ своею задачею профессоръ А. В. Розовъ.

Задача—въ высовой степени интересная, но, безъ сомненія, и весьма трудная. Річь должна идти о такой частной христіанской церкви, существованіе которой давно насильственно прекращено, свидітельство которой о себі самой от-

вривается только въ вемнорихъ полу-или почти-разрушенныхъ памятникахъ ся жизви;---о странй, лежащей на крайней границъ древняго историческаго чіра, жизнь которой протекала почти совствить обособленно отъ общей жизни христіанских и вообще исторических народовъ, и только редвими, отрывочными, часто случайными чертами отмёчена въ ихъ литературныхъ произведеніяхъ; о странв, христіанское прошлое которой, отмеченное въ паматникахъ и литературъ, и въ ваше, всвиъ интересующееся и все ввследующее, время еще недостаточно изучено. Профессоръ Розовъ, предпринявшій вовсовдать историческій образь и проследить судьбу христіанства нубійскаго, - насколько, конечно, то дозволяють доступные въ настоящее время науже исторические матеріалы, должень быль идти по пути мало разработанному. Нужна была работа предварительная: обследованіе и расчистка источнивовъ, собирание, уясление и опънка материала историческаго. Въ выпущеняюмъ имъ въ светь первомъ томв "Христіанской Нубін пот н ванялся пока обследованіем поточников для исторіи христіанства въ Нубів".

Свое изследованіе авторъ расположиль въ двухъ главахъ: первая—письменные источники для исторіи христіанства въ Нубів, вторая — вещественные памятники христіанства въ Нубів. Въ первой главе, выразивши прежде всего сожаленіе, что Нубія не оставила после себя никакихъ литературныхъ памятниковъ, авторъ, за полнымъ несуществованіемъ въ настоящее время сочиненій нубійского происхожденія, причисляетъ къ литературнымъ памятникамъ Нубіи историческія надписи, открытыя европейскими путешественниками уже въ настоящемъ столетіи на памятникахъ древне-языческаго н христіанскаго періода Нубіи. Заметить, впрочемъ, можно, что это—памятники не литературы, а эциграфики. Самъ авторъ, перечисливши въ первой главе важнейшіе изъ этихъ памятниковъ, съ библіографическими заметками объ изданіяхъ и

изследованіях оныхь, даль место вторичному перечисленію и уже подробному обследованию ихъ въ ряду эпиграфики нубійской, вакь и следовало, во 2-й главе. -- Затемъ, подпимансь надъ эпохой, съ которой начинается достовърная фактическая исторія христіанства въ Нубін, вверхъ въ Кандакін, цариць эфіопской, и ся свнуху, креп(синому Филиппомъ, авторъ начинаеть обозрвніе греческих источниковь исторіи христіанства въ Нубіи съ ванонической книги Дівній Апостольскихъ, и подробно, при помощи сочиненія Лиисіуса: Die apocryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden, и другихъ, разбираетъ апокрифическія "Путешествія" и "Дівнія Апостоловъ", благовъстивческую дъятельность воторыхъ анокрифъ направляеть въ Нубію или сосвднія съ нею страны; перечисляєть святоотеческія и др. произведенія греческой письменности, въ которыхъ можно встрътить, по крайней мара, упоминание о Нубін, -- до 6 въка, до Прокопія весарійскаго, послі котораго уже не находить въ греко-византійской литературь нивакихъ свыдёній о политическомъ или религозномъ состоянии Нубів. Коснувшись мимоходомъ литературы латинской, съ V до XI в., и армянской, не дающихъ ничего для исторіи Христіанства въ Нубіи, авторъ переходить въ сирской монофизитской литературь, въ которой, по религіовному сродству сирских монофизитов съ коптами египетскими и Нубіей, надвется найти болве подробныя свъдвнія п о состоянів послідней. Здісь сразу же встрічаеть сирсваго монофиянтскаго писателя, Іоанна еп. азійскаго или ефесскаго, въ церковной исторіи котораго находить довольно подробное сказаніе о крещеніи монофизитскими миссіонерами Нобатовь и Аладзевъ и о торжествъ христіанства язычествомъ у этихъ народовъ. На личности Іоанна ефесскаго и на его церковной исторіи авторъ останавливается довольно долго. Охарактеривовавши и других в сирояковитских в рическихъ писателей (Діонисія тельмагарскаго, Михаила великаго, Григорія Баргебреуса), авторъ обовръваеть литературу контскую, причемъ съ особеннымъ вниманиемъ останавливается

на "Исторін александрійскихъ (монофизитскихъ) патріарховъ "--епископа Севера и другихъ писателей-продолжателей его труда; эту "Исторію" или пелый рядъ жизнеописаній, вощедших въ ся составъ, авторъ признаетъ лучшинъ по достовірности и полноті источникомъ свідіній по исторіи коптовъ до половини 13 века, весьма важнымъ и для исторіи Нубін за тоже время. Только, из собственному прискорбію, онъ не могь познавомиться съ нею, по незнанію арабсваго языва, и долженъ былъ довольствоваться твиъ, что даетъ на ея основанія Ренодоть въ своей исторіи александрійскихъ яковитских патріарховъ. -- Литературі арабской, съ 9 по 16 въкъ самой богатой въ свъть, авторъ отводить наиболье мъста. Сосредоточение арабсвой силы политической и культуры въ южныхъ странахъ, между прочимъ и въ Егинтъ, своро ввело въ сферу арабскаго вліянія и Нубію, пока она, наконецъ, послѣ нѣсвольвихъ въвовъ боробы, не пала подъ напоромъ мусульманства. Естественно, въ литературъ арабской исторической и географической должно быть свіддіній о Нубіи боліве, чімъ въ другихъ. Перечислия рядъ арабскихъ сочиненій по исторін и географіи, -- мусульманскихъ, а межъ ними также н христіансвихъ, -- авторъ особо отивчаеть болве другихъ объщающія дать какія нибудь сведенія о Нубін: Макриви, Санда нонъ Батрика или Евтихія, православнаго патріврха александрійскаго, Масуди и др.---Переходя съ востова на вападъ, въ христіанской европейской литературы, авторъ замычаеть, что самое имя Нубійцевъ, повидимому, стало знакомо западнымъ европейцамъ въ первой половинъ 13 въва; яркимъ свътомъ освътилась для европейцевъ Нубія въ 16 в., но уже не вавъ христіанская, а магометанская страна. Съ 16 же въка, когда, вследствіе наступленія благопріятныхъ условій, любознательные и деловые европейцы двинулись на Востокъ, Нубія вошла, наконецъ, въ кругъ странъ, по крайней мъръ изръдка посъщаемыхъ европенцами, и о ея тогдашнемъ состояни по-

лучены невоторыя сведёнія оть очевидцевь, или со словь очевидцевь (португальцевь, испанцевь...). Въ тоже время европейскіе ученые, при помощи ставшихъ достояніемъ науки литературныхъ произведеній давияго времени, освъщали христіанское прошлое Египта и Нубін (D'Herbelot, Bibliotheque orientale 1697; Реподотъ, Historia patriarcharum alexandrinorum Jacobitarum; Ассемани, Bibliotheca orientalis; Лекель, Oriens Christianus). Наконецъ, 19 въкъ былъ, замъчаетъ стиводоки онйвриявар на сочиненія, посвященния Нубін, вакъ географическія, -- описанія путешествій въ эту страну, сдёлавшуюся вполнё доступною европейцамъ по распространеніи на нее власти египетскихъ пашей, -- такъ и историчесвія. Первыя, изображая современное состояніе страны, представляють также описаніе монументальных памятниковь, предметовъ искусства и надписей изъ временъ господства христіанства въ странъ; а нъкоторыя изъ вторыхъ посвящены прямо судьбв христіанства въ странв. Но, замвчаетъ авторъ, есв они имъють видъ не связныхъ и обработанныхъ разсказовъ изъ исторіи христіанства въ Нубіи, а изданій историческихъ документовъ, съ примъчаніями или безъ нихъ, историческаго матерыяла, рефератовъ по поводу вновь отврытыхъ памятниковъ. Особенно отмечаетъ авторъ невоторые томы изданія францувской ученой экспедиців для изслідованія Eгипта — "Description de l'Egypte", —берлинского изданія памятниковъ Египта и Нубін подъ редакцією Лепсіуса "Denkmäler aus Egypten und Ethiopien" B. II, -- Bera -- "Corpus inscriptionum graecarum" t. III-IV, мемуары Летроня, Ревилью, статьи Лепсіуса, менуары Катриера и историво-литературное введеніе въ изданію перевода сирской "Церковной Исторія" Іоанна ефесскаго—Лянда.

Эта первая глава—о письменных в источнивах для исторіи христіанства въ Нубіи—обнимаєть 258 страниць.

Во второй главъ, — "вещественные памятники христіанства въ Нубін", — авторъ прежде всего даетъ мъсто общирному географическому, этнографическому и въроисповъдному очерку

не только Нубін современной, но и другихъ странъ средняго н верхняго Нила и его притоковь, и нодробно отмёчаеть направленіе торговыхъ путей въ этихъ странахъ. уже переходить къ памятникамъ Нубін, какъ древнайшихъ въковъ, такъ и христіанскимъ. Обзоръ свой авторъ ведеть по точному маршруту Изамбера въ его "Описательномъ, историческомъ и археологическомъ путеводителъ по Востоку часть 2-я",отъ съверной границы Нубін последовательно поднимаясь на югъ, въ область верхнаго Нила, гдф, навонецъ, теряются слёды и античной культуры и прошлой христіанской цивилизаціи. Начинаетъ съ острова Фило, который въ древности, по политическим отношеніямь и религіозному значенію, тісно связанъ былъ съ Египтомъ, но въ христіанскую пору Нубін имълъ особенное вначение для этой страны, такъ что епископская канедра острова Филе была вакъ-бы матерью северной нубійской церкви. Подробно описавши остатки древне-египетскихъ монументальныхъ сооруженій этого, имфинаго такое важное значеніе въ религіозной миоологіи и жизви дреннеегипетской, -острова, авторъ отивчаетъ следы, оставшеся на немъ и отъ христіанства; приводить и разъясняеть несколько филейскихъ христіанскихъ надписей, которыя содержать нёкоторыя фактическія показанія, бросаюція лучь свёта на исторію начальной церкви нубійской. Остановившись еще на некоторыхъ памятникахъ--- надписяхъ, воторые найдены на почвъ Египта, но происхождение которыхъ изъ Нубін, по некоторымъ признавамъ, представляется въроятнымъ, -- авторъ переходить наконець въ Свверную Нубію. Страна между первымъ и вторымъ нельскими катарактами переполнена была грандіозными религіозными памятинками античнаго искусства, которыми въ цёломъ или отчасти воспольвовалось и христіанство для своихъ редигіозныхъ потребностей. Авторъ внимательно осматриваеть эти античные памятники, отмёчая и обследуя в более или менее ясные следы существованія христіанства въ страні. Такъ, онъ останавливается на часовой

солнечной таблицъ, сохранивинейся на стъит древнаго, не въ конецъ разрушеннаго храма въ селъ Тафъ, приспособленнаго было, судя по живописи, и для христіанскаго богослуженія. и подробно обследуетъ намятникъ при помощи спеціальнаго мемуара объ этой таблицъ Летроня. Отивчаеть и другія тафинскія надписи. Особенно много времени авторъ посвящаетъ на осмотръ и изучение памятниковъ селения Калабше. Монументальные античные храмы Калабше привлекли вниманіе автора и сами по себ'в, какъ и вообще всв античные памятники Нубін, особонно же-иножествомъ сохранившихся въ нихъ остатковъ христіанства, -- въ священной живописи. историческихъ и надгробныхъ надписяхъ. Надписи о побъцаря Силко и невоторымъ перковно - историческимъ вопросамъ, вызваннымъ ею, авторъ отводить болве ста стряницъ. Поднимаясь далве вверхъ по Нилу, авторъ придерживается принятаго имъ съ самаго начала метода: внимательно осматриван и подробно описывая всф античные памятники Нубін, отмінаєть особо ті, которые приспособило для себя христіанство, и внимательно обследуеть остатки христіанства. Въ ряду другихъ, наиболее места онъ уделяетъ коптской христіанской надписи въ дендурскомъ, въка Августа, храмъ. имъющей важное значение для гражданской и церковной исторін страны; затэмъ, -- остаткамъ христіанской живописи и надписей въ античныхъ храмахъ амадскомъ и деррскомъ. Наконедъ, поднявшись на своемъ археологическомъ пути до Ибрима, лежащаго теперь въ разваливахъ, но въ цвётущую пору христіанства въ Нубін бывшаго даже епископской резиденціей, -- авторъ находить здёсь два цамятнива уже собственно христіанских в. Это-дві вбримскія церкви, не переділанния изъ храмовъ античныхъ, а вполив созданія христіанскаго архитектурнаго искусства. Объ церкви, относимыя авторомъ, вивств съ другими изследователями, судя по управвшимъ частямъ, къ сооруженіямъ 6-7 въковъ, тина византійскаго, въ сочинение описаны подробно. Не меньше внимания удъзаеть авторь замівчательными христіанскими фресками вы древнеми крамів Абагуды, обращенноми вы церковы христіанскую, а также христіанскими надгробными надписями фарасской и коласучійскими, которыя подали автору поводи ки сравнительно—литургической экскурсіи.

Переваливши за второй катарактъ Нила, проникать за воторый не доставало сивлости у большинства путешественнивовъ, осматринавшихъ съ одинаковымъ вниманіемъ и описывавшихъ какъ древне-египетскіе, такъ и христіанскіе паиятники страны, авторъ продолжаеть археологическій обзоръ развалинъ прибрежій Нила. Но, замічаеть онь, второй катаракть въ церковно-археологическомъ отношения составляеть довольно примътную грань. Начиная отсюда, въ южите лежащихъ частяхъ Нубін почти не находимъ христіанскихъ церквей, устроенныхъ въ древне-языческихъ храмахъ; да и самые храмы эти большею частью находятся въ состояніи врайняго разрушенія. Христіанскія церкви и монастыри южной Нубіи, остатви которыхъ еще замътны, построены были уже съ основанія самими христіанами, по византійскому типу; но всь онъ, не отличаясь монументальною прочностью и матерыяла, и работы построекъ фараоновъ, находятся въ настоящее время въ состояни врайняго разрушения. Авторъ, поэтому, не находя достаточно церковно-археологической добычи,---прозавсь ходить былымь обворомь всю страну оть втораго катаракта и до сліянія обоихъ Ниловъ у нынёшняго Хартума; по пути онь делаеть одну только внимательную экскурсію въ степь, въ Долину Гавелей (Уади Гадаль), гдв встрвчаеть целый монастырь, довольно хорошо притомъ сохранившійся, который онъ и описываетъ подробно, со словъ Лепсіуса и руководясь изданнымъ имъ планомъ церкви Долины Газелей. Укававши затьмъ на важное въ перковно-археологическомъ отношении значение остатковъ лежащей юживе Хартума Собы, знаменитой и богатой накогда столицы южно-нубійскаго христіанскаго царства, авторъ выражаетъ сожаление, что доселе еще

не сд'ылано, въ интересахъ археологической науки, никакихъ раскопокъ и вообще правильныхъ систематическихъ изысканій въ занимающихъ громадное пространство развалинахъ этого города.

Оканчиваетъ авторъ свой обворъ—изследованіе вещественныхъ памятниковъ христіанства въ Нубін—отметвой сообщаемыхъ мёстными жителями показаній и слуховъ о существованіи, повидимому, христіанскихъ развалинъ въ пустыняхъ далёе на югъ и въ центръ Африки, въ которыя нёвогда доходило культурное вліяніе христіанскихъ нубійскихъ царствъ, но которыя доселё пока не были обслёдованы европейскими путешественниками.

Такова вторая глава перваго тома "Христіанской Нубін", обнимающая 470 странилъ.

Читая первую главу сочиненія, -- о письменныхъ источникахъ, -- приходится не разъ невольно припоминать выраженное авторомъ на первой же страницъ главы признание объ "утомительныхъ, сопряженныхъ съ великою потерею времени и труда поискахъ за источниками", --- о "скорби и горечи многихъ разочарованій, перенесенныхъ имъ при разыскиваніи и изученіи этихъ источниковъ". Дъйствительно, къ дълу изученія христіанства въ Нубіи авторъ привлекъ громадную массу сочиненій изъ литературъ всёхъ странъ, временъ и народовъ: и такія, въ которыхъ онъ имёль ест основанія ждать обильнаго и ценнаго матерьяла по исторіи христіанства въ Нубін, и такія, вь которыхъ, по общимъ соображеніямъ историко - литературнаго характера, ожидался богатый рудникь свёдёній, и такія, въ которых ь можно бы ожидать свідівній, и, наконецъ, такія, въ конхъ остается искать сведеній.... Вполне понятно чувство разочарованія автора, когда въ однихъ изъ не находилъ "ничего о Нубін", а въ дру-"тамъ-сямъ", "кое-что", гихъ только " HOTH нъкоторыя "едва-едва упоминають самое имя Нубін".

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# Въ редакціи Трудовъ Кіевской Духовной Академіи продаются книги:

- Абеленскій Ив. Ив. Московское государство при царіз Алексій Михайловичі и патріархіз Никонів. Ц. 2 р.
- Аспочений В. Амфитеатровъ Яковъ Косьмичь, Ординарный профессоръ Кіевской д. Академіи. К. 1857 г. Ц. 1 р.
- Антонить ісрод. Кісво-Подольская Успенская соборная церковь. Историко-статистическое изсладованіе. (Писано на Евгеніе-Румянцевскую премію). Кісвъ. 1891 г. Ц. 1 р. съ перес.
- Авсеній и. пісоси. Изъясненіе Божеств. Литургін. (450 стр., 8-о). Ц. 2 р.
  - Толкованіе на первие 26 псалмовъ (634 стр., 8-о): Ц. 2 р.
- 5-вя А. О молованстве. Ответь на вопросы православнаго хриотіанна о модованскомъ вероученін. Кіевъ, 1891 г. Цена 50 в. съ перес.
- Березинъ В. Описаніе рукописей Почаевской завры. 1881 г. Ц. 40 к.
- Берсье. Память. Слово (перев. съ фран.). Кіевъ. 1891 г. Ц. 10 к. съ перес.
- Бестды с. священинка съ прихожанами, 25 бестдъ. Ц. съ н. 50 к.
- Библіотена твореній св. отцовъ и учителей церкви западнихь: кн. 1 в 2: твореній св. Кивріана, ен. кароагенскаго, ч. 1 в 2; кн. 3, 4, 5 и 6 твореній бл. Іеронима ч. 1, 2, 3, 4; кн. 7: твореній бл. Августина ч. 1; кн. 8: твореній бл. Іеронима ч. 5; кн. 9 и 10: твореній бл. Августина ч. 2 и 3; кн. 11: твореній бл. Іеронима ч. 6; кн. 12: твореній бл. Августина ч. 4; кн. 13: твореній бл. Іеронима ч. 7; кн. 14: твореній бл. Августина ч. 5; кн. 15, 16 и 17: твореній бл. Іеронима ч. 8, 9 и 10; кн. 18: твореній бл. Августина ч. 6. кн. 19: Твор. бл. Іеронима ч. 11. Цфва каждой княги Бюбліотеки 2 р. съ перес. , кромф 16-й книги, которая стоить 1р. 50 к. съ перес.
- Бобросимидій Ив. М. О происхожденія в состава римско-католической литургів в отличів си отъ православной. Ц. 65 кон., съ пер. 80 к.
- Булатовъ С. А. Древневарейскій монеты (сърисумками). Ц. 3 р.
- булашевъ Г. О. Масяцесловы святихъ при рукописнихъ богослужебныхъ квигахъ Церковно-археологическаго Музел. 1882 г. Ц. 40 кон.
- Преосв. Ириней Фальковскій, си. чигаринскій. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- Будгановъ А. И. Отерки исторін методизма, Т. І. 1887 г. Ц. 2 р. 50 к. съ п. Т. ІІ 1887 г. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
  - Безбрачіе духовенства. Историко-полемическій очеркъ. Кіевъ 1891 г. Ц. 30 к. съ перес.
- Верибелевичъ М. Пророческое служение въ нарандыскомъ (десятиколънномъ) царствъ. 1891. Ц. 2 р. съ перес.
- Владинірскій сборинть въ панать девятисотявлія крещенія Россіи. (Скасаніе о посъщеніи Русской страны св. Апостоломъ Андресмъ. Ив. Малишевскаго. Владиніръ святой, какъ политическій діятель. Вл. Завитневича. Аревнія изображенія св. Владиніра. Н. Петрова. Чествованіе нанати св. Владиніра на югі Россіи и въ частности въ Кієвъ. Н. Петрова. Слово, сказаннов 10 іюля 1888 г. В. Півницкаго. Річь, сказанная 14 іюля 1888 г., Ив. Малишевскаго), 1888 г. Ц. 2 р.
- Глазуновъ П. Храны, построенные св. Владиміромъ и другими въ его врсил. 1888. Ц. 60 коп.
- Дрездовъ Н. М. Историческій характерь книги Туднов. Ц. 50 к.
- Еданискій. Анатолій Мартиновскій, архіси. Могиловскій и его литературные труды. Кіевъ. 1889 г. Ц. 2 р.

Наминиевъ В. Митрополити и епископи при св. Владимірћ. 1888 г. Ц. 75 к.

Кимга для намидательнаго чтемія. Изданіе третье, безъ перемінть перепечатанное со втораго видамія (1869 г.), одобромнаго Особына Отафлонь Ученаго Комитета Министерства Пароднаго Просв. для ученаческих зароднихь библіотекъ и другихь учебвихь заведеній. Училищими Совтовь при Св. Синоді, въ третьемъ изданів, одобрена въ употребленію въ церковно-приходскихь школахъ для вийкласснаго чтемія учащихся. Цівна 1 р. съ перес. Для школа, при выпискі непосредственно изъ Редавців, цівна киніти 70 к. съ перес., а ири требленіи Есархіальными Училищимим Совтами не менте ста завемвляровь, книга уступается по 60 коп. съ пересмік. Кієть. 1890 г.

Прышановскій Г. Рукописния Евангелія кісноких кингохранилищь. 1888 г. Ц. 2 р. 50 ж.

Маниасойскій Н. Археологія исторів страданій Господа Інсуса Христа. II. 2 р. съ перес.

Миролибовъ А. Проповъди св. Кирилла Александрійскаго. Кісль. 1689 г. П. 2. р. Недъмовій А. (окаш.). Братскій совъть молорукоположенному, въ сельскій примодь священнику. Вин. 1, 1883 г. Д. 1 р.

Неправоть Высокопреосващеннаго Платона, Митрополита Кіевскаго в Галицкаго. Кіевъ. 1891 г. Цана 30 к. съ перес.

Нинитить А. Спиагоги іздейскія, какъ м'яста общественнаго богослуженія. Вість. 1891 г. Ц. 2 р. съ перес.

Omeganie 50-ти-ятимге небилея високопреосвящениаго Арсенія, интрополята кіевскаго и галицкаго. Ц. 50 коп., съ мерес. 60 коп.

Пополить К. Патрінріх ісрусальновій Софроній, канх богословь, провов'ядникь и піснописець. К. 1890. Ц. 1 р. с.

Праздневаніе делатисотиттія кременія русскаго народа за Кієвѣ (съ рисункани, относящимися къ празднеству). К. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к., на лучней бунатѣ 3 р. 50 к.

Външций В. О. Восномянанія о пок. митр. кісв. Арсенія. 1877. Ц. 50 к. Пъщевить С. М. Топографія Кісв. спархів въ ХУІІ в. по Андреку Целларію (съ картною). Ц. 50 к.

Ремдественсий С. М. Самунав Миславскій. Ц. 1 р. 50 г.

Рыбиновій Влад. Кієвская митрополичья ввеедра съ половины XII до конца XVI въда. (Писано на Евгеніс-Руминцевскую премік). Кієвъ. 1891 г. Ціла 70 коп. съ перес.

Сберникъ статей изъ Воскр. Чтенія (для народникъ школь). Ц. 20 к., съ перес. 30 к. (рекомендованъ Учебнымъ Комитетомъ).

Систематическій кагалогь книгь библіотеки Кієвской Духовной Акаденія. Т. І-й. Богословіє. Вып. первый: Св. Писаніе и Патрологія. К. 1890. Ц. 2 р.

Смесаровъ Д. Перкви и монастири, построенные въ Кіов'я князъния, начиная съ сывовей Ярослава до провращенія Кіевскаго великокияженія. (Писако на Евгеніе-Румянцевскую премію). К. 1892 г. Ц. 75 вон.

Списовъ начальниковъ, наставниковъ и воспитавниковъ кіевской дуковной академін первихъ XXV курсовъ (1619—1869). Ц. съ пер. 10 к.

Трегубовъ С. Религіозими быть русских и состояніе духовенства въ XVIII в. но менуарамъ пностравцевъ. К. 1884 г. Ц. 1 р.

Уназатель Воспреснаго Чтенія. Цін. 30 к., съ цер. 40 к.

Филапотъ описи. Происхождение вниги "Екклезіасть", 1885, Ц. 1 р.

**Царевскій А.С.** Происхожденіє я составь 1 и 2 ки. Паралии. 1878 г. Ц. 70 к.

Чудеции И. И. Опыть исторического изследования о числе ионастырей русскихь, закрытыхь въ XVIII и XIX вв. 1877 г. Ц. 50 коп.

Богдашевскій Д. И. Лжеучитсян, обличаеные въ нервомъ посланін ап. Ісанна. К. 1890 г. Ц. 1 р. 30 к. " PHE WIR HELD APPLE TO MINE .

- Динтріовскій А. А. Вогослуженіе въ русской церкви въ XVI в. Ч. L. Служби круга седивленго и годичваго в чиновосандования такиотев. Ц. 4 р. съ и.
  - Поминии предсв. Порфирія Усвенскаго и проф. Моск. дух. анад. И. Д. Манскетова. Ц. 75 к. съ перес.
  - Путешествіе но Востоку я его каучные результати. Отчеть о загра-нячной командировий въ 18<sup>87</sup>/зе году, съ приложенілии. Кієвъ. 1890 г. Цана 1 р. 50 к. съ перес.
  - Современное богослужение на православномъ Востокъ. Историко-археологическое инслидорание. Вып. первый (Вступительный). Кіспъ. 1891 г. Цена 1 р. 20 к. съ перес.
- Есгеній, сп. астрахан. (изданіе). Творевія Кирилля, сп. туровскаго. П. 2 р.
- Saentingenye B. 3. Helendzia Saxapie Kormeyenckayo e es necyo ée actorie в.-русской полемики к. XVI и н. XVII в. Вармава. 1888. Н. съ п. 3 р.
  - Вижчение поронка славанофилова на дала уденения идей народности и самобытности. Рачь, произнесениая на годичномъ акта Кіевской 1ужовной Академін 26 сеят. 1891 г. Кіснь. 1891 г. Il. 30 коп.
- Козальниций М. Г. О значенім національнаго эдемента въ историческомъ развитів христівнства, 1880 г. Ц. 50 к.
- **Керольновъ Я. Н. Двадцатилът**іе журнала "Труды Кіев. Д. Академів" (съ счстемалическимь перечиемь статей, помущениях вы журналу за 20 лать, и алфавитимиъ уназателень авторовь). 1883 г. Ц. 2 руб.
- Преосв. Филаретъ, еп. рижскій, какъ ректоръ Кіев. д. академін. (съ портретомъ, факсимиле и прибавленіями). 1882. Ц. 60 к. Анициї П. Ив. Обворъ философских ученій. Ц. 80 коп. съ перес.
- - Объ умоврвије и отношенје умозригельнаго познанје съ опиту (теоретическому в практическому). 1881 г. II. 1 р. 50 к. съ перес.
  - Славанофильство и либерализиъ. 1882 г. Ц. 1 р. 30 к съ перес-
  - Пособіє въ изученію вопросовъ философіи (элементы философскаго міросоверцанія). Харьковъ. 1892 г. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.
- Имисимомить М. А. Ообраніе сочиненій Т.І. Ц. 4 р.; т. 2-й (съ рыс.), Ц. 3 р. **Малосансий Г. В. Діалоги Платона. Тимой и Критій. Персводъ съ введеніемъ** и примъчаніями. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- **Маменевскій И. И.Мелетій** Пигась и его участіє вь ділахь рус. ц., т. 1. Ц. Зр. 50 к.
- Сказавіе о посащенів русской страни св. апостоломъ Андреемъ. Ц. 25к.
  - Спутники и ученики св. ап. Андрел. 30 к.
  - Вариги въ начальной исторіи христіанства въ Кієвъ. Ц. 30 к.
  - О происхождения Русской Великой Килгини Ольги. св. П. 30 к. Подложное письмо п. Ивана Смери въ в. ин. Владиміру св. Ц. 75 к.
  - Рачь, сказанная въ торжественномъ собранін Кіев. Д. Академів 14 іюля 1888 г. по случаю исполнявшагося девятисотлічтія со времени
    - spemenia Pocciu. II. 20 s. Логоветь Осовтвоть, некровитель Константива философа. 1887. Ц. 25 к.
  - Сва. Людиндла и Вячеславъ (Рачь) Ц. 30 г.
- Рус. цервовь въ 25-латнее царствованіе Александра 2-го. Ц. 40 в.
- Олесниций А. А. Кинга Притчей Соломоновыхъ и сл притики. Ц. 1 р. — Св. Земля (35 л. съ рыс.). Т. 1. Ц. 2 р. 50 к.; т. 2, Ц. 3 руб.
- Олесиний М. А. Исторія правственности и правственних ученій. Ч.1-а. 1882 г. Ц. 2 р. 50 к. Ч. 2-ж. П. 1 р. 50 к.
  - Нравствений прогресов. Цана 30 ком.
  - Курсъ Педагогини (Руководство для женских виститутовь и гин-назій, для висших курсовь и для всёха занимающихся воспитаніема датей). Вин. 1-й (теорія воспитанія), Ц. 1 р. 75 к.; вип. 2-й (теорія обученія), Ц. 1 р. 50 к.
- Ориатскій О. С. Ученіе Шлейернахера о религін. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
  - — Возможно ли научное занятіе религіей? К. 1888 г. Ц. 25 к.

- Петреть Н. И. Начало греко-болгарской распри и возрождения болгарской нарозпости. II. 70 к. съ пересилков.
  - Историческій взгляда на вначиные отношенія между сербами в русскими въ образованіи и литературів. 1876 г. Ц. 60 п.
- Очерки исторів украннской литератури XIX столітія. Ц. 3 р. Пекросскій С. Я. Ракуіленіе съройскаго царства на царства іудейское и изравльское. 1885. Ц. 2 р. 25 к.
  - По новоду возраженій современной критики протива существованія Моусеева закона равів древиййших пророкова-писателей (Річа, произгесенная на годичнома акті Кіев. Дух. Академін 15 окт. 1889 г.). Кіева, 1890 г. Ц. 30 к. съ перес.
- **Велеть И. Д.** Тертулліанъ, его теорія христіанскаго знанія и основня мачаля его богословія, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к.
  - Ученіе дванаднати апостоловъ. Изданіе 2-е испр. Ц. 30 к.
  - Въра и ел отношение въ редигионому знавию, но учевию Климента александрійскаго. II. 40 к. съ перес.
- Поситаметь Д. В. (Перев.) Несторій и Евтихій, ересіархи V в. Амедея Тьерри. Вып. 1, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к. Вып. 2, 1883. Ц. 1 р. 50 к.
- Яханиций В. Ф. Св. Григорій Дв. —его проповіди и гонияет, правила. Ц. 1 р.
  - Священникъ. Приготовленіе въ священству и жизнь священникъ. Изл. 4. 1891. Ц. 1 р. 50 к.
  - Служеніе священника въ качествів духовляго руководителя прихожана. Изд. 2-е. 1891 г. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к.
  - — Четире слова о любостажанія. II. 20 к.
- Розовъ А. В. Христіанская Нубія. Ч. І. Источники для исторіи христіанства въ Нубів (историко-критическое и церковио-археологическое изсліжеваніе). Кіевъ. 1890 г. Ц. З р. съ нерес.
- Сберини ВЗБ Левцій бывних в наставников Кіевской дуковной Азадемін: архин. Иннокентія, прот. Ив. М. Скворцова, П. С. Авсенсьа (архин. Ософана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 2 р. 50 к.
- Сильвестръ ен. Опытъ православнаго догматическаго богословія (съ историч взложеніемъ догматовъ). Т. 1-й (20 дл.), пад. 2-е, Ц. 1 р. 70 г. Т. 2-й (40 лл.). Изд. 2-е. Ц. 3 р. 30 г. Т. 3. Изд. 2-е. Ц. 3 р. с. Т. 4. Ц. 3 р. Т. 5. Ц. 3 р. с.
- Отвътъ на предложенную старокатоликами схену о Св. Духъ. Ц. 75с.
- Сиворцовъ К. Мв. Блаж. Августинъ, какъ психологъ. Ц. 1 р. 30 к. съ п. 1 р. 50 к.
  - Жизнь Інсуса Христа по свангеліямь в народишив предавіямь (св литографич изображеніємь лика Спасителя). 1876 г. Ц. 2 р.
  - Философія отцовъ и учителей церкви (періодъ древнихъ апологетовъ христіанства). Ц. 1 р. 30 к., съ перес. 2 р.
- **Симриосъ 6. А.** Богослужение христіанское со времени апостоловь до четвертаго въка. 1876 г. Ц. 2 руб.
  - - Описаніе колленціи древнихъ русскихъ нконъ. 1883 г. Ц. 1 р.
  - — Происхождение и значение пр. Рождества Христова. Ц. 70 г.
- Чтемія въ Ц.-а. Обществів при К. д. акад. В. 1-й. Ц. 1 р. 20 к. :
- Щеголевъ Н. Яв. Призвание Авраама и перковно-историческое значение этого собития. Цёна съ перес. 1 р. 20 к.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

## перваго тома журнала "Труды Кіевской дух. Академіи" 1892 г.

### Январь (Х 1).

|    | ·                                                                                                                                | Странацы.            |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 1. | Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводѣ)<br>Три вниги толкованій на пророка Осію къ Пам-                                       |                      |
|    | махію                                                                                                                            | 193 <del>-</del> 208 |
| 2. | Слово при вступленіи въ управленіе Кієвскою паствою, произнесенное Высокопреосвященный шимъ Іоанникіемъ, Митрополитомъ Кієвскимъ |                      |
|    | и Галицкимъ, при первомъ священнослужени                                                                                         |                      |
|    | въ Кіево-Софійскомъ Соборв, 15 декабря 1891г.                                                                                    | I—VII                |
| 3. | Слово при вступленіи въ управленіе Кіево-Пе-                                                                                     |                      |
|    | черскою Лаврою, произнесенное Высокопреосвя-                                                                                     | ٠.                   |
|    | щеневишимъ Іоанникіемъ, Митрополитомъ Кі-                                                                                        |                      |
|    | евскимъ и Галицкимъ, 18 декабря 1891 г                                                                                           | VII - XI             |
| 4. | Празднованіе воскреснаго дня (Его исторія и                                                                                      |                      |
|    | вначеніе). Д. Смирнова ,                                                                                                         | 3- 39                |
| 5. | Кіево-подольская перковь Николая Добраго.                                                                                        | •••                  |
|    | (Историческій очеркь). А. Георгіевскаго                                                                                          |                      |
| 6. | Церкви и монастыри, построенные въ Кіевъ                                                                                         |                      |
|    | внязьями, начиная съ сыновей Ярослава до<br>превращенія віевскаго великокняженія. В.                                             |                      |
|    | Спосарева                                                                                                                        |                      |
| 7. | Скабичевскій, Исторія нов'яшей русской ли-                                                                                       |                      |

|     | тературы. (1848 — 1890 гг.) СПБ. 1892 г.<br>В. Н. Малинина                                                                   | 155—184 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     | въ приложении:                                                                                                               |         |
|     | Извлеченіе изъ протоколовъ Совъта Кіевской дух. Академін 14 іюня 1890 г                                                      | 17- 32  |
| 9.  | Объявленія                                                                                                                   | 1— 8    |
|     | Феврал (№ 2).                                                                                                                |         |
| 10. | Слово въ день поминовенія основателей, благо-<br>творителей и покровителей Кіевской духовной<br>Академін. И. И. Малышевскаго | 185—196 |
| 11. | Празднование воспреснаго дня. (Его исторія                                                                                   |         |
| 10  | и sначеніе). Д. Смирнова                                                                                                     |         |
|     | Бракъ у древнихъ евреевъ. Свящ. Н.Стеллецкаго.                                                                               |         |
|     | Слово въ день восшествія на престоль Его Им-                                                                                 | 214010  |
|     | ператорскаго Величества Государя Императора<br>Александра Александровича. Прот. М. Злато-                                    |         |
|     |                                                                                                                              | 319—325 |
| 15. | верховникова<br>Италіанскій поэтъ-пессимистъ. Д. И. Богда-                                                                   | •       |
|     | шерскаю<br>Отчеть Церковно-Археологическ. Общества при                                                                       | 326-332 |
| 16. | Отчеть Церковно-Археологическ. Общества при                                                                                  |         |
|     | Кіевск. д. Академін за 1891 г. Н. И. Петрова.                                                                                | 333362  |
|     | въ приложени:                                                                                                                |         |
| 17. | Извлеченіе изъ протоволовъ Совъта Кіевсв. дух.<br>Авадемін 31 авг., 3, 11 и 26 сентября 1890 г.                              | 33— 64  |
| 18. | Объявления ,                                                                                                                 | 1- 10   |
| ٠.  | Mapms (N 3).                                                                                                                 |         |
| 19. | Блаженнаго Іеронима (въ русси. перев.). Три книги толкованій на пророка Осію въ Памиахію.                                    | 209—224 |
| 20. | Слово въ день престольнаго праздника въ Антоніевской церкви Императорскаго Харьков-                                          |         |

|            | скаго Университета, 17 января 1892 г. Прот.                                              |                    |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|            | В. Добротворскаго                                                                        | 363-371            |
| 21.        | В. Добротворскаго                                                                        |                    |
|            | ховникова                                                                                | 372-379            |
| 22.        | Слово въ Великій пятокъ. (О Геосиманскомъ                                                | •                  |
| •          | сраданія). Прот. М. Златоверховникова                                                    |                    |
| 23.        | Древне-еврейская суббота. В. П. Рыбинскаю.                                               | 387-404            |
|            | Церкви и монастыри, построенные въ Кіевъ                                                 | •                  |
|            | внязьями, начиная съ сыновей Ярослава до пре-                                            | •                  |
|            | вращенія віевск. великовняженія. Д. Слюсарева.                                           | 405-456            |
| 25.        | Слово, сказанное въ церкви Кіено-Братскаго                                               |                    |
|            | монастыря, 21 февраля 1892 г., въ пятокъ                                                 |                    |
|            | первой недъли великаго поста, на вечернемъ                                               | ı                  |
|            | богослуженін, извъстномъ подъ названіемъ                                                 |                    |
|            | пассін. (Гдв искать причины нашего современ-                                             | •                  |
|            | наго бъдствія). В. О. Пъвницкаю                                                          | 457—467            |
| 26.        | Къ вопросу о папской непогръшимости А. Б.                                                |                    |
|            | Археологическая замътка. Н. П.                                                           |                    |
|            | `•                                                                                       |                    |
|            | въ приложении:                                                                           |                    |
| 28.        | Извлечение изъ протоколовъ Совъта Киевской                                               |                    |
|            | дух. Авадемін 2 октября и 30 ноября 1890 г.                                              | 65— 96             |
| 29.        | Пріемъ воспитанниковъ въ Кіевск. Дух. Акад.                                              |                    |
|            | Объявленія                                                                               | 1- 7               |
|            |                                                                                          | _ ,                |
|            | Апрыль (№ 4).                                                                            |                    |
| 31.        | Блаженнаго Августина, епископа инпонійскаго                                              |                    |
|            |                                                                                          |                    |
|            | (въ русск. переволъ). О внигъ Бытія, буквально.                                          | 199—214            |
| 32.        | (въ русск. переводъ). О книгъ Бытія, буквально. Слово объ истинномъ и ложномъ злу непро- | 199—214            |
| 32.        | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непро-                                                 |                    |
|            | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непротивлении. А. А. Олесницкаю                        |                    |
|            | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непротивленіи. А. А. Олесницкаго                       | 521—536            |
| 33.        | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непротивленіи. А. А. Олесницкаго                       | 521—536<br>537—545 |
| 33.<br>34. | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непротивленіи. А. А. Олесницкаго                       | 521—536<br>537—545 |
| 33.<br>34. | Слово объ истинномъ и ложномъ злу непротивленіи. А. А. Олесницкаго                       | 521—536<br>537—545 |

| <b>36</b> . | Св. Іоаннъ Златоустъ въ званіи чтеца, въ санв |         |  |  |
|-------------|-----------------------------------------------|---------|--|--|
|             | діакона и пресвитера. И. И. Малышевскаго.     |         |  |  |
| <b>37</b> . | Въ защиту метафизики ума. Д.И.Богдашевского.  | 644650  |  |  |
| 38.         | Замътка. Архим. Еслогія                       | 651-655 |  |  |
| <b>39.</b>  | Отчетъ Богоявленскаго Братства при Кіевск.    |         |  |  |
|             | дух. Академін за 1890—1891 гг                 | 653—670 |  |  |
| <b>40</b> . | . Извъстія Церковно-археологич. Общества при  |         |  |  |
|             | Кіевской дух. Академін за январь и февраль    |         |  |  |
|             | 1892 r. H. H. Hempoea                         | 671—676 |  |  |
|             | въ приложени:                                 | ·       |  |  |
| 41.         | Извлеченіе наъ протоколовъ Совъта Кіев. дух.  |         |  |  |
|             | Академін 30 ноября 1890 г                     |         |  |  |
| 42.         | Объявленія                                    | 1- 4    |  |  |

Тавже по отношеню въ еретивамъ и небрежнымъ членамъ Цервви Богъ обращается въ пантеру и дъва и отвинеть у нихъ добычу, взятую ими прежде у Цервви, чтобы, сдълавшись плънниками, спаслись тъ, которые погибали, когда были свобедными, и Онъ не будетъ пребывать въ собраніяхъ нечестивцевъ, но возвратится въ мъсте Свое, о которомъ говорить: Азъ во Отиро и Отецъ во Мите есть (оанн. 14, 10), и будетъ презирать ихъ и оставлять безъ вниманія, доколь они не придуть въ взнеможеніе отъ нечестія и доколь чрезъ поканніе не взыщуть Того, который оставилъ ихъ. Другіе полагаютъ, что мъсто Божіе есть небо, куда Богъ удалитоя отъ обитателей земли, прогизвавшихъ Его, и что Онъ дастъ погибнуть тъмъ, котерые безпредъльную благость Божію въ нимъ измънням свемии веляеним гръхами въ прость, свойственную звърямъ.

Глава VI. Ст. 1—3. Въ скорби своей они съ утра будуть приблеать (consurgent) ко Мню: идите и возвратимся къ Господу! ибо Онъ папниль и Онъ исуплить насъ, уязвить и уврачуеть насъ. Оживить насъ черевь два дня и въ третій день возставить нась, и мы будемь жить предз лицемз Его. Мы познаемз Господа и послыдуемь за Нимь, чтобы [болье] познать Его. LXX: Въ скорби своей они съ утра будуть бодрежвовать предо Мною, говоря: пойдемь и возвратимся нь Господу Богу нашему, чбо Онг поразить и исцилить нась, уязыть и уврачуеть нась. Онь исцилить нась черезь два дня, въ третій день мы возстанемь и будемь жить предъ Нимъ, и познаемъ и будемъ стремиться [болье] познать Господа. Если Богъ отдалъ Ефрема и гуду на плинение, если нивто не можеть освободить ихъ изъ руви Его и если Онъ возвратится въ мъсто Свое, доколь они не придуть въ взнеможение и не взыщуть лица Его; то это для того, чтобы Того, кого они не познали, когда Онъ быль милости-

вымъ и близвимъ въ нимъ, взыскали они во время Его гавва и по удаленія отъ нихъ, и чтобы во времи скорби своей, по восходъ для нихъ свътила покаянія, они съ утра прибъгади въ Нему, согласно съ тъмъ, что мы читаемъ у Исаів: "во время скорби я вспоминать о Тебть, Господи" (Исаін гл. 26), и въ нервомъ псалм'в степеней: ко Господу, внегда скорбъти ми, воззвахо, и услыша мя (Псал. 119. 1). И вогда они съ утра будутъ прибъгать въ Господу, то что будуть говорить? Идите и возвратимся ко Господу. Они не довольствуются собственнымъ снасеніемъ, но призывають другь друга возвратиться въ Господу, вотораго они оставили, которому они измъпили вследствіе своихъ греховъ и воторый удалился отъ нихъ. Ибо Она плинила, и Онг исуплите наст. Кто выше свазаль: Я, Я возьму [добычу], и уйду, Тотъ уязвить и уврачуеть насъ. Что ин передаля словомъ уврачуеть (curabit), это всв подобнывъ же обравомъ перевели абезъ постоет: но сорственно поса означасть корпію, которая вводится въ раны, чтобы поглощать гніючія тала и вытигивать гной. Искусство врачей состоить въ томъ, чтобы тяжбія раны язлечивать въ теченіе продолжительнаго времени и посредствомъ боли возстановлять здоровье. Поэтому Господь уязвляеть и исциляеть насъ; его же бо любить Господь, наказуеть; біеть же всякаго сына, его же пріємлеть (Евр. 12, 6), и не только исціаляеть, но оживляеть черевъ два двя и, возставъ изъ преисподней въ третій день, Онъ возставляеть вийстй съ Собою весь родъ человъческій. И когда Онъ уврачуеть наши язвы, н оживить насъ послъ нашего испъленія, и возставить насъ, по возвращении намъ жизни; то мы будемъ жить предъ лпцемъ Того, при удаленіи котораго отъ васъ им были шертвыми. Живи предъ лицемъ Его, мы будемъ знать Господа и со всею ревностію будемъ стремиться въ тому, чтобы [болве и болве] познавать Того, по возстаніи котораго въ третій день и мы возстали. Этими словами объясняется то,

о чемъ мы уже часто упоминали, - что Израиль и Іуда, то есть десять и два кольна, тогда будуть имвть единаго Пастыря и царя Давида, вогда увърують въ воспресшаго Господа, и что тщетно іуден основывають свои недежды на грезахъ о тысячв леть, потому что спасеніе всехъ объщано въ третій день, въ который Господь возсталь изъ преисподней. Евреи второй день объясняють въ отношения въ пришествію ихъ Христа и третій день въ отношенін въ суду, погда они должны быть спасены. Но чтобы мы могли согласиться съ этимъ, для этого они должны свазать намъ: вакой же первый день, то есть первое пришествіе Господа? И такъ какъ они не могутъ отвътить на этотъ вопросъ, то мы-добавимъ, что, соотвътственно собственной ихъ аргументацін, подъ первымъ днемъ должно разуньть пришествіе Спасителя въ свиреніи, подъ вторымъ-во славв и подъ третъимъ-въ качествъ Судін. Принимая же только второй и третій, они этимъ повазывають, что ими утрачень первый, потому что недьзя говорить о второмъ и третьемъ безъ перваго.

Ст. 3. Исхождение Его уготовано подобно утренней зарт, и Онг придетт кт намт, какт ранній и поздній дождь на землю. LXX: Мы обрящемт Его подобно утру готовому, и Онг придетт кт намт, какт ранній и поздній дождь на землю. Прійднте, говорить, я возвратимся въ Господу, потому что это Тоть, который павнить и исцівнить нась, который поразить и уврачуєть нась, который оживить нась черезь два дня я въ третій день возставить нась, — это Онъ, а не другой ито либо, который уготовань для нась подобно утру я утренней зарт. Къ Нему относится и надписатіе двадцать перваго псалма: обт утреннемт восхожденіи, хотя въ еврейскомъ написано: обт утреннемт олень, именно въ томъ смыслів, что, по истребленіи смерти и явивающагося древняго змія, Онъ желаєть, съ одной стороны, [подобно оденю] восходить на горы, а съ другой—

Онъ восходить для насъ, по разсвявім тьмы, какъ солице правды, чтобы освободить насъ отъ слепоты и чтобы мы могам видеть светь. И прекрасно сказаль: уготовано исхоэсбение Его. О Немъ въ иносназательной форма и въ восемнациатовъ псалив говорится: и Той яко женижь, исходяй от чертога своего (ст. 6). Онъ не только навывается утрыть, утреннею зарею и разсвётомъ, но также прійдеть къ намъ, какъ ранній и поздній дождь на землю. Мы принимаемъ Христа, какъ ранній [дождь], когда въ насъ положены основанія віры, и примень Его, какь дождь поздній, когла, спълавшись зрълою жатвою, получимъ въчные плоды и будемъ собраны въ житницы Господии. Поэтому іудем, которые не получили раннихъ дождей и которые безъ дожлей бросали свия, не получать въ последнее время плодовъ жатвы. Это тоть дождь, который объщаеть Господь, говоря: данъ ванъ дождь во время ранный и поздный (Второз. 11, 14). Въ вносказательномъ смыслё дается дождь ранній. погда мы отчасти внасмъ; я дается дождь поздній, когда настанетъ совершенное (1 Кор. 13, 9-10). И всегда Господь готовъ для твхъ, которые встаютъ [рано] утромъ и могуть спазать: востану рано (Псал. 56, 9), и: Воже, Воже мой, къ Тебъ утренюю, возжада Тебъ душа моя (fleas. 62, 2).

Ст. 4—5. Что сдълаю тебъ, Ефремг? Что сдълаю тебъ, Іуда? Милость ваша, какт утреннее облако и какт роса, рано проходящая. Посему Я поражалт (dolavi)¹) чрезт пророковт и убивалт ихт словами устт Моих, и суды [Мон] надт тобою явятся, какт соътт. LXX: Что сдълаю тебъ, Ефремъ? Что сдълаю тебъ. Іуда? Милость ваша, какт утреннее облако и какт роса, рано

<sup>1)</sup> Собственно объесьюся, устрання все взлишнее в безполевное, то есть строго обращанся съ ними, строго никазываль ихъ.



проходящия. Иосему Я истребляль (succidi) 1) пророкосы вашихъ, избиваль ихъ словами (пли словомъ) устъ Моихъ, и судь надъ тобою (нан Мой) явится, кака соъта. Богда говорить: Что сдълаю тебь, Ефремы Что сдълаю тебь, Іуда? то обнаруживаеть любовь Отца въ погисшинь детямь, соотвътственно тому, что мы читаемъ у Исаів: что сотворю еще винограду Моему, и не сотворих вему (Исаін 5, 4)? n y Muxen: Andie Mou, umo comeopuus eams! Kau чимь стужих вамь? отвыщайте Ми. Зане изведокъ вась нэг земли сгипетскія, и изг дому работы избавих васт, и послахъ предъ вами Монсеа, и Дарони и Маріамъ (Max. 6, 3-4). Итабъ, что Я могу сделать для тебя, Ефремъ, и что могу сдъдать для тебя, Іуда? Милость ваша, всафдетвіе которой Я всегда миловаль вась, исчела, вакь утреннее облако и какъ ноявляющаяся утромъ роса, которая по восходъ солица высыхаеть. Ибо уже прибляжается пльненіе, Я уже вижу васъ заключенными въ оковы и уводимымя въ Ассярію и Вавиловію, Я поражаль (dolavi) васъ чрезъ прорововъ, устращаль васъ угрозами, употребляль ръзецъ, огонь и прижиганія, чтобы вы, прецебрегавніе Мосю благостію, устращились гивва Моего, и Я убиваль вась ва ваше пренебрежение словами устъ Монхъ, чтобы, прежде наступленія павна, навазать грешнивовь страхонь Монкь угрозъ. И все это Я сдвиаль для того, чтобы обваружилась справедливость (veritas) суда, ожидавшаго вась, и чтобы накто не сомивнался въ томъ, что вы справедливо термете то, чему вы были подвергнуты. Вивсто сдова: Я поражаль (dolavi) чрезъ пророковъ LXX перевели Я истребляль (succidi) пророково вашихо въ томъ опысла, что лиспророви были умерщванемы Господомъ, тавъ что тъ, кон, объщая благоденствіе, были виновингами заблужденія, обрати-

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

 $<sup>^{1})</sup>$  Собственно сравываль ихъ, подобно полосьянъ (въ славан-

лись чрезъ овое истребление въ поводъ но спасению. Смыслъ же савдующій: чтобы вы не говорили, что вы повірили пророжань, Я истребиль ихъ, чтобы лишить васъ всяваго поводу но грвху. Въ инигв Царей им читаемъ, что четыреста пятьдесять пророковъ Вазловыхъ были умерщилены при Илін (З Цар. гл. 18) и въ другой разъ безчисленное множество при Інув (4 Цар. гл. 10), низвергшемъ домъ Аха-BOBL. MI HOLHRACHE, TO STE CLOBE OTHOCHTCH TREE H BL еретиканъ и въ истинному 1) Гудв, подвергшемуся тавимъ же [наказаніянъ]: Господь призываеть ихъ въ милосердію и желесть, чтобы они обратились на [путь] спасенія. Но они ищуть удовольствій в утвшеній міра сего, подобныхь облаку и рось, быстро исчезающей. Инъ говорится въ Евангелін: безумне, во сто нощь душу твого истяжуть от тебе, а яже уготоваль еси, кому будуть (Лув. 12, 20)? И этотъ богачъ, одъвавшійся въ порфиру и презправшій Лазаря, лежавшаго предъ дверями его, позналъ, что все то, чвиъ онъ няслаждался исчезло подобно туману и росв. Впрочемъ, Богъ всегда истребляеть сретическихъ пророковъ, угрожая ниъ въчными вавазаніями, дишая ихъ истинной жизан и предавая смерти за грвии. Но мы должны любить то постоянное облажо, которое ващищаеть насъ отъ увлеченій міра сего и, возсвдая на которомъ. Господь пришель въ Египеть и сокрушиль всв идолы египетскіе. Мы должны любить ту росу, о воторой Монсей говорить: да снидуть яко роса глаголы мои (Второз. 32, 2), и о которой говорить Исаін: воскреснуть мертвін и востануть, иже во гробъхъ; роса во, яже отъ Тебе, исциление ими есть (Исан 26, 19). Нъпоторые подъ убитыми преровани разушьють святыхъ мужей<sup>2</sup>) въ тонъ

<sup>3)</sup> Вивсто viros sanctos (святых мужей) въ ивкоторыхъ рукописихъ читается vere sanctos (истинно свитыхъ).



<sup>1)</sup> Въ пъноторыхъ рукописяхъ виъсто ad verum (къ истинному) стоитъ ad virum (къ мужу).

сиыслъ, что пророви были убиваемы и предаваемы врагамъ ради гръщившаго народа.

Ct. 6-7. H60 H mulocmu xovy, a he жертвы, и Боговидинія болие, нежели всесожженій. Они же, подобно Адиму, нарушили завътъ; тамъ измънили Мнъ. LXX: Ибо Я милости хочу, а не жертвы, Боговъдънія болье, нежели всесожженій, а они какъ человькъ, нарушающій завыть. Следующее же затень у LXX: тамь презрълг меня городг Галаадг, дълающій суетное, и прочее должно быть относние въ следующему стиху. Объяснивъ приведенныя нами слова. Я поражаль ихъ чрень прорововь, убивалъ словами устъ Моихъ, устращалъ угрозами, чтобы помиловать кающихся, чтобы простереть руку возстающимъ послъ паденія. Ибо Мив не угодны жертвы, приношенія и многочисленныя всесовженія. Жертвы и всесовженія для Моняэто спасеніе върующихъ и обращеніе гръшниковъ. Но они подражали Адаму, и что онъ одблалъ въ раю, нарушивъ завътъ Мой и законъ, это они сдъдали на землъ. И тамъ, то есть въ раю. всв изменили Мис подобно преступлению Адама. И неть ничего удивительнаго въ томъ, что предшествовавщее въ отцъ осуждается также въ детяхъ. Богъ ежедневно призываеть въ поваянію и твух, которые вив Церкви, и твух, которые грвшать, находясь въ Цериви, и говорить имъ:  $m{H}$  милости хочу, а не жертвы, и боговъдънія болье, нежели всесожженій. А ови приносять святотатственный хайбъ, и дають милостыви и очитають себя соблюдающими смиреню, что лишь въ томъ: случай можеть имъть для Веня значение [притиой]. жертвы, если это соверямется надлежещимъ образомъ. Но такъ какъ они оставили боговъдъніе, то тистно по отсъчени главы въры хвастаются они обладаниемъ прочини членами; нотому что они нарушили завътъ Вожій въ Цервы, подобно тому, вакъ Адамъ нарушилъ его въ раю, и явамотон подражателяни прародителя, такъ что какъ онъ быль изгнавь изь рая, такъ и они удалиются нев Церкви,

Ст. 8—9. Галанды вороды дилателей идологы, запятінанный (supplantata) кровію и [nacms ero], какт пасть ризбойников или ризбойники, ибо то и другое чтеніе возможно. LXX: Тамь предрыль Меня Галаадь, городь, двлающій суетное и мутящій воду, и сила твоя—[сила] морскаго разбойника. Мы читаемъ, что въ Рамовъ Галагдскомъ быль помазань въ царя Інуй (4 Цар. гл. 9), который смъщаль вровь съ вровію, низвергь домъ Ахава и привазаль до восхода содвида разложить головы сыновей его на груды; въ этомъ городъ, находиншемся но ту сторону юрдана въ колбиф Гадовомъ, былъ поставлевъ идолъ; въ номъ жили свищениим, потому что онъ быль городомъ [убвжища] для бъглыхъ. Тамъ напъ онъ пользовался живъствостію и авторитотомъ, какъ данный въ удваъ свящевичканъ, то онъ быль неточиномъ идолослужения и всехъ золь для Изранля, жаннаго по ту сторону Іордана, такъ TO TE, ROB BEPBLIC COLPHENAR, OLLIN THEME HEPBLIC BRATH въ павиъ ассиріянами. И такъ вакъ въ странъ этой весьма были распространены разбон, то [жители ся] сравинваются съ разбойнивами: навъ тъ подочерегають путинновъ, такъ свищенника подстеренали простой народъ. Далве, въ иносказательномъ спысль Галаадъ означають переселение свидительства: онъ превираеть Бога, изврещая свидетельства Писаній въ превратими ученія; всь дела его сустны; овъ мутить воды Церкви и изъ саныхъ чистыхъ источниковъ деляетъ тинистыю и гравные потоки, которые не стольно очищають простившихов, опольно загрязинить. Вся спла этого города подобна силъ морскаго разбойника, потому что онъ подражаеть діаволу, недстерогающену въ морі віна сого, по воторому навлають корабан, отранящимся достигнуть приотана. Поэтому Саммакъ ясиће неревель оказавъ: м ласть твоя, какв [пасть] человька подстерегающиго (insidiatoris). О такого рода морскихъ разбойникахъ мы читаемъ у Іова: меть отлагательства для морских разбойниковь (lob. гл. 25)".

Мос хоти въ этомъ мірѣ они, повидимому, тщеславится, мутять воды, дълають суетное и совершають морскіе разбов, однаво не замедлять наказанія, которыя вспорѣ постигнуть

Ст. 9. Онг соучастника священников, убивающих нутников по пути изъ Сихема; ибо они совершали преступленія. LXX: Сокрыли священники путь Господень, убили Сикиму, потому что они совершали беззаконія. Симмахъ такъ перевель это мъсто: общество священниковъ убивало на пуши въ Сихемъ. Осодотіонъ савдующивъ образонъ: Сокрыли священники путь, убивали изъ-за спины. Anna: napmin (participatio) священниковь на пути убивала насча. Когда и спросиль еврея объ историческомъ симсяв этого ивста, то онь даль такого рода объяснение: свищениями изъ Веоная наи, скорве, фанатики изъ Беоавела во времена пасхи, патидесятницы и кущей, когда нужно было проходить чрезъ Сихомъ, называющійся теперь Неаполемъ, по пути въ Герусалинъ, въ которомъ одномъ только позволялось приносить жертвы, разставляли по пути разбойниковъ, которые должны были подстерегать путниковъ, чтобы носледніе более повлонялись зелотымъ тельцамъ въ Данъ и Весавсиъ, нежели Богу въ храмъ јерусалимскомъ. Слова общество и партія священниково означають то, что они устрожвають между собою заговоры и входять въ соглашеніе для худыхь цвлей. Если же читать такъ, какъ мы поремени: она соучастника священникова, то это, по словамъ [евроя], нужно относить въ Галазду, двиателю идо-LOBL, BL TOME CMAICES, 4TO OHE BESSISTERED ROOBID, HOTOMY что сивдоваль нечестно сващениямовь, и предается разбоямь и убистванъ. Танъ оказали бы они [оврои]. Но им скажень, что сретики заграждають путь, чтобы изъ Сижена, то соть отъ добрыхъ дваъ, им не приходили въ Герусалииъ, то соть въ Церковь. Они соотавляють напъ бы пасть разбойнаковъ и убивають твкъ, которые отремятся чрезъ путь

міра сего достигнуть истины. Сихенъ означаетъ фрог, то есть плеча; подъ плечами же мы разунвенъ двла, и всв лжесвященники сирываютъ путь и чрезъ здын двла убиваютъ людей, чтобы они не приходили въ Герусалинъ. А что плечо означаетъ двла, это видно изъ следующихъ словъ: "обрати (da) сердце твое въ плечу твоему", то есть обрати мысли твои въ двла. И объ Иссахарв мы читаемъ, что онъ подложен рамы своя на трудъ, и бысть муже земледълецъ (Быт. 49, 15).

Cr. 10-11. Въ домъ Израиля  $\mathcal {A}$  видълг ужасное; тамъ блудодъянія у Ефрема, оскоернился Израиль. Но и ты, Іуда, призотовься (ропе) ко жатвь у тебя, когда Я возвращу плынь народа Мосго. LXX: Во домы Израиля Я видъль ужасное; тамь блудодъяние у Ефрема, осквернился Играиль и Гуда; начни обирание винограда у себя, когда Я возвращу плънг народа Мосго. Объ этомъ преступленін и спльномъ ужась и Іеремія говорить: ужасеся небо о семь и востренета попремному эпло зепли (верен. 2, 12). Ибо что ужасиве, нежели внезапный переходъ десятя полвиъ нъ идолослужению? Поэтому нъ главному городу нхъ говорится: удали тельца твоего, Самарія, въ которой первый сталь блудодвиствовать Ефремъ, то есть Геровоамъ поъ волъна Ефремова, и чрезъ блудодъйство его осквернился Изранль, то есть народъ, поторый, ванъ составляющій большую часть, получиль общее [для всёхъ колфиъ] имя Израиля. Потомъ ръчь обращается также къ Гудъ: также и ты, Іуда, приготовься въ жатвъ у тебя. Сиыслъ же этого слъхующій: не считай себя находящимся въ безопасности, потому что по истечения непродолжительнаго врещени ты будень отведень въ навиъ въ Вавиленъ и настанстъ время твоей жатвы. Но когда халден соберутъ у тебя жатву (te messuerint), Я снова возвращу јалвиъ народа Мосго и при Киръ, царъ нерсидскомъ, и Артаксерисъ назадъ отведу народъ Мой. И заметь, съ вакою ясностію вийсте съ плеце-

ніемъ предревается тавже возвращеніе Іуды; относительно же Израная, то есть десяти вольнь, и теперь умолчано, и если когда возвъщается ему что-либо благопріятное, то это отлагается до пришествія Христова. Въ доив еретиковъ мы ежедневно видимъ ужасное: сначала блудодъйствуютъ учители, а затъмъ оскверниется обманываемый ими народъ. Также и Тудъ, то есть Церкви, повельвается, по прачинъ грвховъ, приготовиться въ жатвъ или обиранію винограда, вогда настанетъ время суда. Но онъ получаетъ прощеніе и Господь объщаеть ему помилованіе, потому что егоже любить [Господь], наказуеть, біеть же всякаго сына, егоже пріємлеть (Евр. 12, 6), чтобы посль испытанія и очищенія взять въ житницы Свои. Нівноторые истолновывають въ хорошую сторону слова: Іуда, начни обираніє винограда у себя наи присотовься ко жител у тебя въ томъ спысав, что, посав наказавія Израндя, онъ [[уда] получить плоды дваъ свояхъ согласно съ написаннымъ: стющи слезами радостію пожнуть (Псал. 125, 5). Но я предпочитаю первое объяснение.

Глана VII. Ст. 1. Когда Я хотыл врачевать Израиля, открылось беззаконие Ефрема и злодыйство Самаріи; они дылали дыла лжи, и вошел ворг, и разбойник грабит извить. LXX [перевеля] такить же образоть. Израиль часто получаль многочисленныя раны отъ идолослуженія и въ особенности тогда, когда въ пустын сдблали литую голову тельца и сказали: сій бози твой, Исраилю, иже изведоша тя изг земли египетскія (Исх. 32, 8). Поэтому Я, какъ желающій болбе покаянія грышнка, нежели смерти (Ісзей. гл. 18 и 33), и говорящій внослюдствій въ Евангелій: не требують здравій врачи, по болящій (Лук. 5, 31), старался врачевать раны народа Моего. И когда Я употребляль всё средства искусства для того, чтобы уврачевать несчастный народь, то внезапно явился Іерововиъ взъ ко-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

явиз Ефремова, сдвазвшій золотыхъ тельцовъ, и открылось злодъйство Самарін, последовавшей за нечествымъ паремъ; потому что и царь и народъ сделали дело лжи, то есть идола. Ибо какъ истуканъ противоноложенъ Богу, такъ ложь истинъ. Самъ же царь подобно вору вощелъ въ народу израильскому и подобно разбойнику лишиль несчастный народъ помощи Божіей. Смыслъ же следующій: когда Я хотвяв изгладить старые грвхи народа Моего, [бывшіе] всявдствіе прежняго идолослуженія, то Ефрень и Самарія отврыди новыхъ идоловъ. Но можно и такъ сказать, что когда Господь Спаситель, послъ пролития крови Своей и собранія Церкви Своей какъ изъ іудеевъ, такъ изъ язычниковъ, хотвяъ уврачевать гръхи народа и привести его къ пованию, то висзапно возстали Ефремъ, объщающій обиліс лжеученій, и народъ Самарійсвій, называющій себя соблюдающимъ заповъди Божін, и сдълали идола лжеученій, и чрезъ нихъ діаволь, воръ и разбойникъ, вощель въ Церковь, или самое ученіе еретиковъ вощио подобно вору и разбойниву, о чемъ Спаситель говорить въ Евангелін: вси, слико ихъ пріиде прежде Мене, татів суть и разбойницы (Іоанн. 10, 8). Воры подстерегають и действують тайно, посредствомъ обмана и хитростей, а разбойнии сивло отнимають принадлежащее другому. Ибо воры ворують ночью и въ темнотв. Поэтому ясно говорится, что воръ вошель тайно, и разбойникъ грабитъ извив. Мбо съ твуъ, которыхъ они учили, они не могутъ совдечь одежду Христову иначе, какъ только выведши ихъ вонъ изъ Церкви и заставивши ходить по превратному пути своихъ ученій. Подъ ворами и разбойнивами, приходившими прежде Господа, мы должны понимать не Монсен и прородовъ, которые всегда восхваляются устани Спасителя, а лиспрородовъ и затемъ сретиковъ, которые не были посланы Господомъ, но приходили по собственной волъ.

Ст. 2. И пусть они не говорять въ сердцахъ своихъ, что Я помню всъ злодъянія ихъ: теперь окружили ихъ

новыя беззаконія (adinventiones) ихх; они совершались предъ лицемъ Моимъ. LXX: Для того, чтобы они пъли емьсть, какъ поющи въ сердиахъ своихъ, Я вспомниль всь злодьянія ихъ; теперь окружили ихъ замыслы ихъ; они совершались предъ лицемъ Моимъ. Чтобы они не могли говорить въ сердцахъ скоихъ: Богъ воздаетъ намъ за старые грвхи и мы подвергаемся наказаніямь за преступленія отцовъ, они вли вислый виноградъ, а у детей на зубахъ оскомина (Герем. гл. 31), для этого Я въ следующей речи изложу то, что они теперь, въ настоящее время и предъ Монии очами дълали и что ежедневно дълають, и нокажу ямъ новыя беззаконія или замыслы ихъ, въ которыхъ они всячески старались дёлать зло и которые они совершали предо Мною, не боясь лица Моего. То, что иы читаемъ у LXX: для того, чтобы они пъли вмъстъ, какъ поющіе въ сердщих своих, должно понимать въ томъ симсяв, что для того входиль ворь и разбойнивь грабиль извив, чтобы, оставаясь при прежнихъ богатотвахъ и одеждахъ, они не отрицали своего согласія съ воромъ и разбойникомъ, но чтобы посяв ограбленія ихъ [обнаружилось, что] они пвли вивств съ твин 1) и были въ полномъ единомыслін. Поэтому они получають возмендіе за соділанное ими, и всів ихъ заимслы и двла не удостоятся Моего взора. Также сретики не могуть ссылаться предъ Богомъ на старые грахи, потому что ежедневно въ прежнимъ дъламъ они присоединяють новое беззаконіе, погибають вийстй съ тими, которыхь они ногубили, связываются своими заблужденіямя и, счятая себя сопрытыми отъ Бога, не могутъ избъжать очей Его.

Ст. 8. Злодыйствомо своимо они увеселяли царя и обманами своими—князей. LXX: Злодыяніями своими они увеселяли царей и обманами своими—князей. Излагаеть то, что они двязяи предъ лицемъ Его. Злодвяніями своими

<sup>1)</sup> Съ ворами и разбойниками.

они увеселяли царя Геровоама и обманами своими— винзей, бывшихъ во главъ народа при Геровоамъ. Также еретиви злыни дълами своими увеселяли царя— діавола и своими обманчивыми превратными ученіями— винзей, —безъ сомивнія, винзей міра сего, ложную мудрость которыхъ разрушаетъ Богъ. Царемъ у еретиковъ мы моженъ назвать того, вто первый изобрълъ ересь, а князьями— тъхъ, которые, стоя во главъ еретиковъ, присвояють себъ лжесвященство. Нужно замътить также, что гръхамъ нашимъ радуются противныя силы и правители и внязъя тьмы сей.

Ст. 4. Всп прелюбодыйствующие подобны печи, растопленной пекаремь: городь нъсколько успокоился послы примъси закваски, пока все не вскисло. LXX: Всъ прелюбодъйствующіє подобны печи, растопленной для печенія, при поддерживанін пламени, посль примьси закваски, пока все не вскисло. Всв тв, которые своими злодвяніями увеселяли царя и своими обманами князей, суть прелюбедви, и Іеровоамъ разжегъ въ нихъ огонь идолослужения, какъ въ печи, чгобы печь хавбъ нечестін, и возжегши въ душахъ ихъ пламя заблужденія, подобно тому, какъ сначала разжигають огонь въ горнилъ или печи, онъ на нъкоторое время успоконлся, чтобы не двиствовать много на народъ, а предоставить его собственной воль, пока не перебродить (fermentaretur) весь обманъ, потому что все, дълаемое по принужденію, скоро прекращается, а что дълается добровольно, это долго продолжается. Метафора, взятая здёсь отъ печи, растапливаемой для печенія хлібовь, удерживается и даліве, такъ что примъсь закваски означаетъ сочувствіе всего народа, всявдствіе чего и царь и народъ съ одинаковымъ жаромъ устремились въ идолослужению. Никто не сомнъвается въ томъ, что сердца еретиковъ разжигаются огнемъ діавола, чтобы въ нихъ пенлись хлёбы антихриста; они оначала бывають спокойными съ Церкви, говорять тайно в объщають общій мирь (или общее умиротвореніе), чтобы зараза (сапсег) постепенно пронивла въ народы, и когда за-

вваска ихъ ученя, на воторую Господь указываеть въ Свеихъ словахъ: блюдитеся от кваса фарисейска (Мате. 16, 6), произведетъ подъемъ въ сердцахъ у обольщенныхъ, то они открыто начинають безунствовать и на нихъ исполняются слова апостола Іоанна: от насъ изыдоша, но не быша от насъ; аще бо от насъ были, пребыли убо быша съ нами (1 Іоанв. 2, 19).

Ст. 5-7. День нашего царя; князья начали неистовствовать от вина; онг протягивает руку свою вмысть во льствиами (illusoribus), которые склонили сердце свое, како печь, когда оно разставляло сыть имъ. Всю ночь спаль растапливавшій (coquens) ихъ, а утромъ самь онь разгорился, какь пылающій огонь. Вст они были распалены, како печь, и пожирали судей своихо; ось цари их пали, и никто из пих не взываеть ко Мин. LXX: День ваших у царей; князья пачали неистовствовать от вина; онг протянуль руку свою вмысть съ губителями (pestilentibus), ибо сердца ихъ разгорълись, како печь, когда они устремлялись (praecipstarentur) во течение всей ночи. Ефремь (или Израиль) насыщался (repletus est) сномъ, наступило утро: онъ разгорълся, како пылающій огонь. Всю были распалены, како печь, раскаленная ознемь, и озонь пожраль судей ихъ: всъ цари ихъ пали 1), и никто изънихъне призываетъ Меня. Это темное мъсто, воторое требуеть особаго вниманія читателя для того, чтобы онъ могь сначала понять буквальный смысль. Израиль и городь Самарія усповоились на ивкоторое время, по принити ими въ собя отая заблуждевія, пова вся масса не сдвлалась подобною завваств, не поднялась и не вышла исъ красвъ, и пона народъ не сталъ съ надменностію восвлицать у дверей царя Іеровоама и говорать: это

<sup>2)</sup> По накоторыми рукописний читается таки: Всь были распилены, кака печь, и пожирили князей сеоих»; въ дальнайших ве словах вийсто reges corum (цари их») стоить, очевидно по ошибка переписчиковъ, reges corum.

день нашего цари Герововия, это правдинчный день, установленный у насъ нашинъ повелителенъ (imperator), иы прославляюмь его, ны восивваемь его, ны радуенся н веседимся (ludimus) въ этотъ [день] и повланяемся золотымъ тельцамъ. При кликахъ нареда кинзья не гивкались. какъ полагають евкоторые, но и сами начали ствовать отъ вина и утрачивать здравомыслю, забывать Бога и претываться чрезь деревлиныхъ идоловъ. Вогда что народъ взываетъ и увидель, говорить: "это день машего царя" и что внязья, какъ бы находясь въ опьяненін и въ изступленіи, не знають, что говорять, то опъ протянуль руку свою льстецамъ (illusoribus) и исторгъ соruacie (populavit assensum) y ruza, kotopue aectulu (illudebant) ему пустыми похвалами. Богда царь разставляль съти этимъ дьстецамъ и отплоняль ихъ отъ Бога яхъ, они предоставляли ему сердце свое, какъ мечь, чтобы опъ разжигадъ ихъ я распадяль въ нихъ планень идолослуженія. Ибо потому онъ вошель въ соглашение съ народомъ, что видълъ, что они всею душею обратились въ заблужденію. Сладующія затънъ слова: всю ночь спаль растапливаещій шхъ, а утромъ самъ онъ разгорълся, какъ пылающій озонь, сямачають савдующее: ногда онь возжегь огонь въ печа сердна HYD H YBHABAD, GTO OME HORCTORCIBY DTD H GTO HERTO HO противустойть воля его, то вою ночь онъ спаль, то есть оставался въ повов и находичся во тъмв, пова они растапдикались и проявкодили хавоъ нечестін. Потомъ онъ всталь утромъ, и явное безуміе ихъ обнаружило пламень ихъ преступленій, [свидътельствуя], что они не всябдствіе общана, а по [собственному] безстыдству перепци отъ служенія Богу иъ служению идоламъ. Что еще [оказать]? Вев они были расналены, какъ печь, огномъ и пожирали овоихъ судей, такъ что если еще находился такой [судья], который былъ добръ по природъ и поменав о реангіи Господа, то и онъ, видя и виязей и народъ преданными тельцамъ и признающими ихъ за боговъ, также дълался добычею преступленія.

### христіанская церковь и римскій законъ

#### ВЪ ТЕЧЕНІЕ ІВУХЪ ПЕРВЫХЪ ВЪКОВЪ.

(Нѣсколько зашѣчаній по поводу публичной лекціи на эту тему, читанной г. Юліановъ Кулаковскивъ въ Императорсковъ Университетѣ св. Владиміра 8 декабря 1891 года въ пользу пострадавшихъ отъ неурожая).

Осенью прошлаго 1891-го года отврылся въ актовомъ залъ университета св. Владиміра рядъ публичныхъ лекцій въ пользу пострадавшихъ отъ неурожая.

Способъ помощи—не обременительный, и при томъ разумный, христіанскій: дать умственную пищу духовно голодающимь, и, взамёнь, получить отъ нихъ пищу вещественную для голодающихъ тёлесно. Левторы, открывая курсъ, могли свазать своимъ слушателямъ словами ап. Павла: если мы съемъ въ висъ духовное, велико ли то, если поженемъ у васъ для "голодающихъ" тълесное (1 Кор. 9, 11). Требуется тольво въ этомъ дёлё вниманіе и осторожность (при предложеніи духовной пищи еще болёе, чёмъ—тёлесной), чтобы не подать "вмёсто хлёба камень", или, выражаясь цо нынёшнему, не предложить вмёсто доброкачественной муки какойнибудь непитательный, а то и прямо вредный суррогатъ.

При надлежащемъ отношеніи къ ділу избіжать этой онасности, конечно, не трудно. Публичная лекція не есть ученый реферать. Референть въ ученомъ Обществі можеть сділать предметомъ своего доклада какое-нибудь открытіе, еще

не получившее въ наукъ прочнаго обоснованія, можеть попытаться разъяснить новый фактъ, не только дотолъ не уясненный, но и составляющій еще почти загадку для ученыхъ, можеть предложить свое решеніе нерешенняго вопроса, можетъ, пользуясь вновь открытыми данными, дать новое освъщеніе сторонъ предмета, недостаточно или неправильно освъщенной; можетъ, путемъ пересмотра и переоцънки данныхъ, давно ставшихъ достояніемъ науки, дать новую въ цёломъ нли въ частяхъ постановку дёлу. Само собою разумется, что въ тавихъ рефератахъ возможны увлеченія ложной идеей, односторонности, неосновательныя сужденія, парадовсы, но ученые слушатели подобныхъ рефератовъ, члены Общества, сами болве или менве знакомые съ матеріей реферата, не вводятся имъ въ заблуждение и не свандализуются. А ученые дебаты, обывновенно следующие за рефератомъ и обнаруживающіе его слабыя стороны, дають возможность болже или менве правильно понять двло и "гостямъ". Публичныя левцін-не то. Здёсь собираются слушатели самаго различнаго умственнаго уровня и научнаго круговора. Здёсь должна итти не разработка, а популяризація науки. Естественно лектору избирать для публичной лекцін вопросы изъ такой научной области, въ которой онъ чувствуетъ себя полнымъ хоаянномъ, и, при томъ, преимущественно такіе, по которымъ и аука сказала ясное слово и пришла къ определеннымъ выводамъ. Предметы, существенныя стороны вогорыхъ недостаточно уяспены въ наукв, или, по врайней мврв, недостаточно ясно представляются научному сознанію самого лектора,для публичной левціи неудобны. Особенно нужно свазать это о тавихъ, не совствиъ ясныхъ для самого левтора, ныхъ матеріяхъ, которыми затрогиваются высшіе духовные интересы, правственныя убъжденія, религіозныя върованія слушателей. Осмотрительность и сдержанность здёсь обявательны.

Гг. кіевскіе лекторы, принявшіе участів въ оказанія по-

мощи пострадавшимъ отъ неурожая, такъ, правильно, и поняли задачу и характеръ публичныхъ лекцій: они выступають на лекціяхъ каждый съ своею спеціальностью, избирая въ ней предметъ, интересный для публики—слушателей самъ по себъ, или же имъющій еще и особый интересъ, по соотношенію его съ тяжелыми обстоятельствами, вызвавшими лекціи.

Исилюченіе представляєть лекторь, г. Юліанъ Кулаковскій, прочитавшій, 8 декабря, лекцію на тему: "Христіанская Церковь и римскій законь въ теченіе двухь первыхъ въковъ".

Признаемся, насъ нъсколько удивило избрание лекторомъ, считающимъ своею спеціальностію классическую филологію, предмёта для лекціи изъ исторіи церкви христіанской. Объявленная же заранте программа лекціи довольно-таки озадачила насъ: программа сложная, широкая, для выполненія воторой нужна не одна одно-часовая, а добрыхъ три лекціи. Мы ноняли такъ, что эта лекція будетъ не больше какъ "Взглядъ и Нтот". Мы пока не предполагали, что этотъ "Взглядъ и Нтото". Мы пока не предполагали, что этотъ "Взглядъ будетъ нето совершенно неосновательное и крайне тенденціозное. Только самая уже лекція неожиданно показала это, и вообще подарила намъ немало неожиданностей.

Въ самомъ вступленіи въ лекцію лекторъ предупреждаєть своихъ слущателей, что онъ не остановился на вопросъ лизъ области своей непосредственной спеціальности", а избралъ предметь "изъ другой области, знакомой, говорить онъ, всімъ намъ съ дітскихъ літъ", "это—наши первые уроки исторін". Словомъ, избралъ "вопросъ о такъ называемыхъ, говорить онъ, гоненіяхъ" "грознаго Рима на Христіанскую церковь". Заинтересовывая слушателей, лекторъ затімъ сообщаетъ имъ, что по выставленному имъ вопросу "въ теченіе посліднихъ 10-літій нашего візка ученая литература непрерывно возрастаєть въ количестві, углубляясь въ смыслів изощренія методовъ изслідованія, обогащаясь въ самыхъ способахъ привлеченія новаго матеріала"; что, благодаря "неустанной и не-

прерывной работь пытливой мысли человьческой, стремящейся уяснить истину, раздылить между событемы и вымысломы, понять и представить факты вы его подлинной дыйствительности",—, не одни частные факты и детали вы этой области измыняють свой видь, но вы вначительной мыры измыняется также и общая постановка вопросовы, и самое цылое нашего знанія о томы далекомы прошломы Христіанской церкви, вы ныкоторыхы существенныхы чертахы предстаеть вы иномы свыть". Пытаясь подняться самы и поднять своихы слушателей оты представленій о данномы предметь, вынесенныхы изы первыхы уроковы исторіи",—прямо на высоту состоянія вопроса вы современной наукы, лекторы не весьма ободрятёльно замычаеть, что оны "надыется уяснять вопросы", "постарается выяснить", "надыется представить", "показать"...

Почему же лекторъ оставилъ "область своей непосредственной спеціальности", гдв для публичной лекціи такъ много прекрасныхъ, интересныхъ матерій вы исторіи древне-классической литературы и вообще культуры? Почему, заглянувъ въ "исторію нашей религін", область, для всёхъ равно важную, но, къ сожаленію, не всемъ равно и столько, сколько следовало бы, внакомую, следовательно, вдвойне требующую. чтобы съ нею обращались бережно, лекторъ выбраль въ этой области "вопросъ, по которому въ ученой литературъ нътг единства во взиядах, и, говорить онъ, следуеть прибавить, широко распространены, въ особенности у насъ, ивкоторыя существенныя недоразуменія , -- следовательно вопрось, который могъ-бы быть предметомъ ученаю изслыдованія, если угодно, реферата въ ученомъ Обществв, но вовсе не публичной лекціи? Ознакомившись съ произведеніемъ г. Кулаковскаго, по появленіи онаго въ печати, --- съ его основной идеей и тенденціей, которая направляла весь ходъ этой работы и не разъ отмъчена авторомъ, а въ заключении лекции опредъленно сформулирована, мы увидёли, что публичная лекція, читанная въ Императорскомъ Университетъ св. Владиміра, 8

девабря 1891 года, есть отголосовъ реферата, превращеннаго въ публичную лекцію и читаннаго въ Императорскомъ Московскомъ Университетъ 18 октября. Можетъ быть, шумные аплодисменты, которыми встрътили и провожали московскаго референта, не дали покоя неравнодушному въ оваціямъ кіевскому лектору, и онъ попытался присосъдиться въ чужому тріумфу. А можетъ быть г. Кулаковскій возревноваль о попранной и разметанной московскими публицистами, юристами и филологами "истинъ" соловьевской, и, съ поспъщностью, достойною лучшаго дъла, кіевскій филологъ попытался поддержать основательно побитаго и окончательно сконфуженнаго московскаго философа. А можетъ быть,—я то, и другое...

Г. Кулаковскій разъясняеть и дополняеть г. Соловьева. Г. Соловьевъ, какъ философъ, съ софистическою, не очень вирочемъ удавшеюся, ловкостію завиваеть свою настоящую инсль въ неопредёленныя двусмысленныя фразы, оставляя себъ выходъ на всякій случай: говорить "объ упадкъ средневъвоваго (разумъй: христіансваго) міросозерцанія", о "дурныхъ проявленіяхъ христіанскаго челозвиества", о проявленныхъ этимъ человъчествомъ религіозной нетерпимости и жестовихъ гоненіяхъ, имеющихъ принципіальное значеніе. Но, прижатый оппонентами къ ствив, онъ изворачивается: "Церковь по существу вовсе не была предметомъ монкъ разсуждевій, воторыя ограничивались только историческими судьбами христіанскаго человъчества". Исторических судебъ христіансвой церкви онъ, вначить, не касался. "Св. православная Церковь не можеть быть виновиа въ инквизицін, и ни въ вакомъ другомъ дурномъ дълв, именно потому, что она свята, непорочна и божественна" (Москв. Въд. 1891, №№ 296, 329). Г. Кулаковскій, какъ филологъ, чуждается софистическихъ изворотовъ; онъ любить точность и опредвленность слововыраженія. Онъ прямо заявляеть, что съ господствомъ христіанства" (значитъ, Церкви) "началось полное отсутствіе терпичости вавъ по отношенію въ остаткамъ язычества, такъ

и по всёмъ разномысліямъ съ ученіемъ госполствующей Церкви" (стр. 30). Г. Соловьевъ дълаетъ историческое открытіе, что христіанскій императорь Өеодосій Великій учредиль въ Византіи институтъ инквизиціи, трибунала, им'явшаго целью подавление свободы сокести, -- начальной формы будущаго знаменитаго Supremum et Universale Tribunal: Sacra Congregatio Romanae vel universalis Inquisitionis Sancti Officii. А г. Кулаковскій поясняеть и продолжаеть: "принципь релегіозной нетерпиности проведень быль въ государственный строй (только уже) христіанскими императорами древняго Рима. Безь помощи жристіанства древній міръ и не могъ дойти до него". А инввизиція есть спеціально христівнское учрежденіе; въ совданномъ же геніемъ Рама міровомъ государствъ не было особыхъ органовъ духовной власти, особаго суда по дъламъ религіи и спеціальнаго трибунала, призваннаго въдать человъческую совъсть"... Не можемъ поздравить г. Соловьева съ такимъ союзникомъ. Услужливость иногда опаснве вражды 1).

Г: Кулаковскій свою лекцію—трактать выпустиль въ свёть во внішней обстановкі весьма внушительно—ученой. Люди простодушные,—особенно изъ тіхь, вто по данному вопросу не ходиль дальше "начальныхъ урововь дітскихъ літь",—которые ученость измітряють столбцами цитать, пожалуй, съ удивленіемъ подумають, что нашь авторь для

<sup>1)</sup> Г. Кулавовскій постарался, чтоби в съ вийшней сторони не оставалось сомийша въ съязи его лекція съ рефератомъ г. Селовьева. Помістивни своє лекцію въ Кієвськіх Унйверситетских Извістіяхъ" (Дегабрь 91 г.) и випустивни ее, для большей распространенности, въ отдільномъ оттискі, онъ, одновременно съ этимъ, для свідінія Московской публики, напечаталь ее и въ журналів "Русское Обозрівне" (Январь 1892 г.), который, какъ явлістно, приняль Соловьева подъ свою защиту отъ Московскихъ Відомостей. Сомяващитинсовъ не лестный для г. Соловьева: журналь, объявляющій, что онъ не считаєть себя достаточно компетентнымъ въ богословскихъ предметахъ и сотрудникъ его, предупреждающій о томъ-же, только нісколько уклончивіе: "не на области моей непосредственной спеціальности"!..



эффекта поскромничаль, объявивши, что онь будеть вращаться на этотъ разъ въ области, не относящейся къ его непосредственной спеціальности. Напротивъ, онъ выступаетъ со сложнымъ ученымъ аппаратомъ, какъ настоящій спеціалисть: у него идутъ цълые ряды ссылокъ непосредственно на христіанскіе источники. О староримсвихъ языческихъ уже не говоримъ. Но напрасно авторъ, перешагнувши въ область, мало ему извъстную, не запасся въ дъйствительности нъкоторой долей спромности. Напрасно онъ съ такою старорим-. скою важностію и величавостью драпируется въ ученую тогу. сотканную изъ цитатъ. Мы принуждены будемъ, ниже въ своемъ маста, -- нарушить красоту складовъ его классической тоги, и показать, какую цвну имбють цитаты автора, какъ онъ пользуется первоисточниками и каковъ характеръ этой многодитатной учености. Но есть и другая сторона въ этой игръ въ ученость. Въ началъ лекцін авторъ объявляеть, что ученая литература по вопросу о гоненіяхъ, плодъ неустанно и непрерывно работающей пытливой мысли человіческой, въ последнія десятилетія непрерывно возрастаеть. Это-верно. Но пусть любовнательный читатель этого трактага ис ищеть въ немъ указаній на эту литературу: своей любви къ цитатамъ авторъ на этотъ разъ изменяеть. Есть у него, правда, нъсколько ссыловъ случайныхъ по случайнымъ, къ существу двла не относящимся, обстоятельствамъ: на изданіе Philologus, по поводу смерти Ипатіи (уже 5 в.), что авторъ безъ нужды пристегнуль, ради своей, намъ уже извъстной, тенденціи (стр. 31); на статью проф. Повровскаго по ивонографіи (стр. 25); на Revue Archeologique 1866 г. о ватакомбахъ (стр. 16) и только. Указанія же на сочиненія "о гоненіяхъ", о положенів христіанства въ Римскомъ государств'в во 2 и 3 вфвахъ,--безусловно ни одного. Должно быть г. Кулаковскій, познакомившись, --- предполагается, -- основательно съ этими сочиненіями и не надпедши въ "ученой литературів единства во взглядах по этому вопросу", портшиль игнорировать ее; и,

чтобы устранить "нъкоторыя существенныя недоразумьнія и неточныя представленія", "постарался выяснить вопросъ" самостоятельно, непосредственно по первоисточникамъ. Спъшимъ оговорить, впрочемъ, что онъ сдёлалъ исплючение въ польку прямо относящагося въ дёлу травтата Mommsen'a: Der Religionsfrevel nach römischem Recht. Historische Zeitschrift von Sybel. 1890. 3 Н. (стр. 23), действительно интереснаго по оригинальности и основательности историко-юридическаго уясненія поставленнаго имъ вопроса. Но какъ нашъ авторъ зоспользовался авторитетными сужденіями Моммсена. это мы также покажемъ ниже, въ дополнение къ характеристикв его обращения съ первоисточниками. Но напрасно авторъ, многозначительнымъ намекомъ на богатую литературу подстревнувши любопытство читателя, поскупился назвать, по крайней мірі ради приличія, коть два-три сочиненія, боліве важныхъ, болфе, по его мифнію, приближающихся въ правильному поняманію поставленнаго вить вопроса. Это было бы также не трудно, какъ и поставить нёвоторыя цитаты изъ первоисточниковъ. Почему бы ему не назвать, по врайней мъръ, Aubè, Histoire des persecutions de l'Eglise jusqu'a la fin des Antonins, 2 Edit. 1875 г., переведенное (не сполна) и на русскій языкь (въ Прав. Обозр. 1880 г.)? Съ этимъ сочинениемъ авторъ, полагаемъ, знавомъ. Намъ, по крайней мъръ, при чтеніи его трактата, разсужденія его и въ основъ, и по невоторымъ частнымъ вопросамъ очень напоминали сужденія по тімъ же вопросамъ Aubè, но съ своеобразными, условленными извёстной намъ тенденціей автора, особенностями. Дёло вотъ въ чемъ. Сочинение Aubè, содержательное и, при умъломъ, а главное--- не предвзятомъ, пользовани имъ, полезное, страдаетъ спутанностію сужденій, отсутствіемъ устойчивости возгръній и опредъленности выводовъ. Въ значительной мфрв это объясняется полемической тенденціей автора. Aubè направляеть свои изысканія противь выражаемаго н'вкоторыми французскими учеными майнія, что хри-

стіанство еще съ 1-го въка было преслъдуемо римскою властью, какт релиия, и что, уже начиная съ Нерона и Домиціана, изданъ быль римскими императорами цёлый рядъ эдиктовъ противъ релини христіанской. Въ противовъсъ этому, конечно, въ извъстной мъръ требующему ограниченія, мивнію, Aube въ различныхъ містахъ своего сочиненія, настойчиво проводить мысль противоположную, что Римъ отличался религіозною толерантностію, самое понятіе преступленія противъ религіи не существовало (Sacrilegium значило только кража храмового имущества), не было поэтому и понятія преследованія за вёру; власть уважала индивидуальную совёсть и предоставила ей весьма широкія льготы (стр. 398); при свободъ совъсти не было особаго трибунала, варающаго за мевнія, потому что cogitationis poenam nemo patitur (стр. 339); варались не мити à la façon d'un tribunal de l'Index (стр. 191), а дёла (стр. 95). Потому и христіанъ не преслёдовали, en tant que Chretiens ("какъ таковыхъ"); profession de foi Chretienne не было par elle seule (вакъ таковое) un стіте. Напротивъ, въ концъ І-го въка христіанство пользовалось самою широкою терпимостью (de la plus large toleгапсе, стр. 438). Потому-то не только въ І-мъ въкъ не было указовъ противъ христіанъ, но Даже рескриптъ Траяна быль не противъ христіанъ, а только по дълу христіанъ (au sujet des Chretiens). Онъ могъ быть обращенъ и въ пользу и во вредъ христіанъ. Это-эдиктъ двусмысленный (un edit equivoque, стр. 248). Можно вообще сказать, что въ теченіе 1-хъ двухъ въковъ христіане пользовались фактически почти полною терпимостію со стороны власти политической (стр. 392). Но, какъ безпристрастный изслёдователь, Aube все-тави старался сдерживать врайности своихъ сужденій, вызванныя полемическими увлеченіями и одностороннимъ обсужденіемъ вопроса объ отношенів въ гоненію на христіанъ одной только власти римской. Каждое изъ указанныхъ его сужденій имъ же самимъ очень ограпичивается сужденіями другаго порядка, основательными, согласными съ существомъ дела и съ общими условіями (отношеніе народа, общества), въ какихъ развивалась жизнь христіанства въ тяжелый періодъ гоненій. Эти-то последнія сужденія и имівють положительную цівну для серьезной науки. Такимъ образомъ, чрезъ все сочинение Aube проходять какъ бы два теченія, и вызываемая этимъ противорѣчивость въ его сужденіяхъ иногда очень замітна, такъ что даже благодушный и сговорчивый переводчикъ сочиненія Aube на русскій явыкъ не выдержалъ, и на колеблющихся сюда-туда разсужденіяхь автора объ эдикть Траяна поставиль знавъ вопроса и деликатно заметиль: "такой взглядь кажется намь натянутымъ и несогласнымъ съ прежде высказаннымъ мижніемъ автора" (Прав. Обозр. 1880 г. авг. 700). Вообще, это сочиненіе имветь какой-то двойственный характерь. Употребимъ определеніе, данное авторомъ ресвринту Траяна: оно имфетъ характеръ equivoque. Мы думаемъ, что это нужно объяснить недодъланностью сочиненія. Если бы авторъ пересмотрълъ его, то, конечно, въ предисловін въ новому изданію сказаль бы тоже, что сказаль о первыхь главахь въ предисловіи ко второму: "по нъкоторымъ вопросамъ я ихъ выправилъ, а коегдъ и весьма измънилъ". Историческимъ соображеніямъ Aube, съ ихъ полемическою односторонностію, г. Кулаковскій далъ мъсто въ своемъ трактать, претендующемъ на объективное уясненіе діла; они тенденціозно развиты у него и направлены съ чисто "либеральной" прямолинейностью, безъ имъющихся у Aube ограниченій и ослабленій, прямо въ напередъ поставленной авторомъ цёли. Напр. Aube разсуждаетъ, что религія римской имперіи слишкомъ мало была дидактической; она не имъла догматовъ, строго формулированныхъ, въроученія, заключеннаго въ катихизисъ. Имена боговъ символизовали силы природы, и философы понимали или исвали сиысла этихъ символовъ. Невъжественная же толиа находила достаточно пищи своему благочестію въ публичныхъ перемоніяхъ...

Большая часть иностранных культовь мало отличалась отъ оффиціальнаго. Иногда имена боговъ и обряды были другіе, но принципъ системъ тотъ же. Преследование за веру чуждо было всёмь франціямь римсваго политензма... Систематической религіозной нетерпимости Римъ не зналъ (75). Эти разсужденія очень подходящи для г. Кулавовскаго. Онъ ихъ еще нъсколько усилилъ и помъстилъ у себя на стр. 3-4. Но Aube тотчасъ делаетъ поворотъ: "Каково же было отношение политиви Рама въ религіямъ иностраннымъ?" Вопросъ, говоритъ онъ, трудный: въ политикъ римской были зигзаги и извилины безконечныя; она разнообразилась по времени, обстоятельствамъ и правамъ публичнымъ. Въ древнийшее время Римъ, кажется, одушевленъ былъ духомъ недовёрія и рёшительной враждебности въ культамъ иностраннымъ" (здёсь Aube yraзываеть древній законъ Папирієвь и напоминаеть (въ другихъ ивстахъ стр. 340) вообще о законахъ римскихъ противъ иностранныхъ культовъ). "Экзекуцій и легальныя жестокости по отношенію въ святилищамъ культовъ иностранныхъ не были ръдкими фактами при республикъ и въ началъ имперіи" (стр. 77)... Въ дёлё Вакханалій-то была настоящая инквизиціи" (стр. 178). Эти разсужденія Aube, да еще съ инввизиціонными ужасами, у г. Кулаковскаго отнесенными спеціально на счетъ христіанства, уже не понравились нашему автору и онъ замазаль всв зигзаги и извилины (des curbes et des replis), которыми, по выраженію Aube, слёдовала религіозная политива Рима, -- увлончивымъ, въ сущности ничего не говорящимъ, замъчаніемъ, что тутъ "вавъ бы чувствуется сознаніе диспаратности"... Но все-таки преслідованія за вітру не знаетъ Римъ за все существование республики" (стр. 4). О гоненіи на христіанъ при Нерон'в Aube зам'вчасть, что "это было не двломъ зрвло обдуманнаго замысла Нерона, "а следствіемъ слівного каприза и дикаго увлеченія". "Бывають въ исторіи правительствъ такіе злополучные часы, когда власть не знаеть виновниковь великаго преступленія, и поражаєть

случайно, наобумъ (au hasard), тъхъ, на кого указываеть ненависть, слепое предубъждение... "если они не совершили преступленія, то могли-моль совершить, могли хотёть... Государство ничего не теряеть, освобождаясь отъ такого отребія... Тавъ поступиль Неронь послів пожара Рима" (стр. 102-3). Это не было, собственно говоря, гоненіе религіозное (за религію); Неронъ не думаль ни о качествъ мнъній христіанскихъ, ни объ уничтоженів народившейся религів". "Мы полагаемъ, что Неронъ не публиковалъ эдикта противъ хритіанъ (стр. 108, 109, 393). Тоже нужно свазать и о традиціонномъ второмъ гоненіи, при Домиціанъ. И следа нътъ эдикта противъ христіанъ (393). И г. Кулавовскій охотно отмінаеть, , что не за віру привлекли ка отвінтственности и казнили христіанъ, а пострадали они по простой случайности; то быль простой произволь верховной власти". Но настанвая, что Неронъ не за религію преследоваль христіань, а au hasard подставиль ихъ, какъ мнимыхъ виновниковъ пожара, не внивая въ ихъ религіозныя мивнія, Aube съ другой стороны разъясняетъ, --- хотя не тавъ настойчиво и внимательно, кавъ "случайность гоненія" — что это быль естественный и прямой отпоръ явычества, религіи жизнерадостной (стр. 93), христіанству, воторое казалось религіей унынія, печали, размышлевія о смерти, ожиданія погибели міра, культомъ антисоціальнымъ и античеловъческимъ (odium generis humani), что Неронъ въ этомъ случав былъ орудіемъ въ рукахъ іудеевъ, которые чрезъ Поппею направили его удары противъ ненавистныхъ имъ исповёднивовъ Інсуса, выставленныхъ ими, вавъ опасныхъ для общества людей (91-102), что они подвергались казни не столько, какъ зажигатели, но особенно какъ христіане (стр. 96). Эти соображенія Aube не годились г. Кулавовскому, и онъ ихъ замасвировалъ (стр. 14). Вопросу объ отношенів Траяна въ христіанству Aube посвятиль много страницъ. Здъсь путаница его сужденій и противоръчіе себъ особенно выступаеть, благодаря той же предваятой полемиче-

ской тенденціи на счеть указовь. "Пропаганда христіань, соображаеть онъ, не смотря на ихъ многочисленность въ Азіи, не могла безповоить правительство настолько, чтобы оно посладо чрезвычайнаго коммисара, въ родъ великаго инквизитора, уполномоченнаго подавить ихъ смёлость... Ресвриптъ Траяна есть первый эдикть, который императорское правительство оффиціально издало относительно христіанства. Aube затрудняется, слёдуеть ли свазать: за или противо христіанства (стр. 525). А если и признать, оговариваеть онъ, что эдивтъ Траяна по существу враждебенъ христіанамъ, то онъ, сибю сказать, - не агрессивенъ. Онъ осуждаетъ христіанъ теорегически и въ принципъ (theoriquement et en principe), а на правтите онъ оставляетъ ихъ въ известной безопасности. Въ самомъ деле, запрещать магистратамъ преследовать, значить, собственно, обезоруживать завонъ (стр. 228). Рескрипть своею двусмысленностью даетъ просторъ личному усмотранію правителей... Но вообще, послъ этого эдикта гоневіе нигдъ не свирепствовало, и хотя оно законно возможно было везде, но проявлялось только случайно тамъ-сямъ. Плиній даль нівсколько примъровъ въ Виенніи. Два или три имени еще отмъчены въ Мартирологахъ, -- вотъ и все" (стр. 245). Г. Кулаковскій своими соображеніями о значеніи ресврицта Траянова для христіанства, напомнилъ намъ, до буквальнаго сходства, эти разсужденія Aube. "Власть относилась безразлично въ самому существованію религіозной (христіанской) пропаганды въ населеніи; государство не приходило въ мысли совдать спеціальные органы (d'une façon de grand inquisiteur?), воторые бы слёдили за этимъ дёломъ (стр. 20). "Государство признаетъ себя обязаннымъ оберегать традиціонныя формы богопочитанія, но лишь ез принципь (Aube: theoriquement et en principe); императоръ не вміняеть своему намістнику въ обязанность искать нечестивцевь и казнить ихъ за нечестіе; судъ и навазаніе зависить отъ усмотрінія власти. Много ли было судебныхъ процессовъ и вазней христіанъ за полтора столь-

тія со времени эдикта Траянова? Сотнями ли считать мучениковъ или только десятками? Во всакомъ случав "очень немного", по утвержденію Оригена". Но у Aube есть другой рядъ сужденій о роковомъ для христіанства значеніи рескрипта Траянова: "подлинно, эра законнаго гоненія на христіанство началась (est inaugurée) при Траянв его ресвриптомъ (227. 393). Эдиктъ Траяна оставилъ открытую дверь гоненію. Отселъ стоило пожелать правителю... и гоненіе открывалось и свирвиствовало. Вваное подозрвніе, глухое преследованіе, постоянно угрожающее, вотъ положение, въ которое эдиктъ Траяна ставиль отсель христіань (226). Эдикть Траяна дыйствоваль во всей имперіи (249); онь быль безь сомнівнія подтвержденъ его преемнивами непосредственными (341), такъ что даже при М. Аврелів. вакъ и при Антонинв и Адріанв, положение христіанъ не было спеціальнымъ указомъ сделано болве тяжелымъ. Эдиктъ Траяна висвлъ надъ ними, и -- достаточно (351). Эти сужденія Aube совстить уже не подходять въ основной идев г. Кулаковскаго, и, конечно, въ его трактатв мъста себъ не нашли. Самая схема сочиненія Aube, и по границамъ темы (bien pres de la fin du second siecle, 390), совпадающаго съ ленцією г. Кулаковскаго, выдержана въ трактатъ нашего автора аккуратно-до курьезности. статочно указать одну частность. Мы увърены, что каждый, нонимающій дёло читатель трактата г. Кулаковскаго, съ недоумвніемъ остановился предъ стровами, которыми начинается здёсь рёчь о христіанстві: "не безъ протеста въ среді апостоловъ и насажденной ими первой церкви Христовой въ Іерусалимъ обошлось распространение благовъстия на всю вселенную. Но возникшій раздорь быль улажень. Цетрь соединился съ Павломъ, и будущее было темъ решено" (12). Каждый спросить себя: какимъ образомъ эта тирада о внутреннихъ дёлахъ начальной Церкви попала въ небольшой трактать объ отношени р. завона въ христіанству? Обратимся за разъясненіемъ въ Aube. Первая глава его чиненія надписы-

Baerca: "Dissentiments interieurs dans l'eglise primitive". H начинается глава тврадой, даже грамматически построенною. какъ тирада г. Кулаковскаго: "ce ne fut ni sans luttes, ni sans dechirements que le Christianisme parvint a conquerir son independance et a se degager de liens du judaisme d'où il etait sorti". Рачь идеть о событіяхь, принедшихь из апостольскому собору, о встрвчв ан. Петра съ ан. Павломъ въ Антіохін. о борьбъ Павла съ іудействующими... Можно и здёсь, читая главу Aube, подумать, какъ она вяжется съ содержаніемъ всего сочиненія. Но Aube въ предисловіи разрівшаєть недоумвніе. Эта первая глава есть собственно совершенно отдільный этюдь, написанный, какъ и две следующія главы, за много лёть до всего сочиненія, и помёщенный въ издававшемся когда-то Revue Contemporaine. Внесенный теперь въ вовое сочинение, какъ 1-и глава, онъ такъ и стоить особнякомъ, какъ отдельный этюдъ, что особенно отврывается каъ сопоставленія его со 2-й главой, которая, травтуя о гоненіяхъ іудейскихъ на первыхъ христіанъ, на апостоловъ, и даже о преследовании самого Христа, следовательно, касаясь того же времени, что и первая глава, но со стороны, имъющей внутрениюю связь съ матеріей остальныхъ главъ, и есть собственно прелиминарная глава всего сочиненія. Первая глава тавъ и остается этюдомъ, непосредственняго отношенія во всему сочинению не имъющимъ, в-пожалуй-лишнимъ въ внигв. Г. Кулаковскій не обратиль на это вниманія, и точно выдерживая схему Aube, отмётиль хоть однимь,-правда, неудачнымъ, но за то либеральнымъ,---штрихомъ содержаніе стоящаго особнявомъ этюда, --бъды мало, что къ содержавію его трактата отношенія это не имветь.

Всю эту экскурсію мы сочли нелишней, чтобы пособить читателю трактата г. Кулаковскаго уяснить себ'в вопросъ: какую им'веть въ его устахъ ціну торжественняя, широковіщательная річь о непрерывно возрастающей въ посліднія 10-літія ученой литературів по вопросамъ, составляющимъ Труди Кіов. Дух. Акад. Т. II. 1892 г. предметь его трантата, о методахь, матеріаль, великихь результатахь и проч.? насколько самь онь причастень къ этой неустанной, непрерывной работь пытливой мысли человъческой въ важной и близкой равно для всъхъ насъ области ??

Впрочемъ, вопросъ этотъ для читателя еще болѣе уяснатся при разсмотрѣніи самаго содержанія трактата,— въчему мы и переходимъ.

Сущность воззрвній г. Кулаковскаго по выставленному имъ въ заглавіи трактата вопросу заключается въ следующихъ тезисахъ: 1) "гоненій отъ римскаго государства и отъ римскихъ государей противъ христіанства не было въ теченіе всего 1-го въка; не было в за весь 2-й въкъ" (стр. 24). 2) "Не убъжденія своихъ подданныхъ и не христіанское въроченіе, какъ такое, преслъдовала власть, ибо 3) она допускала свободный просторъ христіанской пропаганды и позволяла укрываться христіанству подъ защиту тъхъ признанныхъ и законныхъ учрежденій и понятій, которыя дъйствовали по отношенію во всёмъ гражданамъ имперін" (стр. 28).

Чтобы читатель видёль, каково обоснование этихъ тезисовъ въ трактате, раскрытие и уяснение ихъ въ историческомъ обозрёния, мы представимъ въ общихъ чертахъ содержание самаго трактата, пользуясь, по возможности, словами самого автора.

"По самымъ основнымъ чертамъ римскаго народнаго духа, римская религія имъла мертвый характеръ. Искони выражалась она внъшнимъ образомъ во множествъ точно и ясно опредъленныхъ формъ, культовъ, обычаевъ и обрадностей; она застыла въ нихъ, и самая внъшность стала ея сущностью. Теоретической догмы и своего въроученія не имълъ древній Римъ. Ни число боговъ не было ограничено, ни самые образы ихъ не были опредълены. Римляне, въ пору воздъйствія на нихъ греческой образованности, позволили своимъ богамъ слиться съ греческими. Знакомясь позднъе съ богами другихъ народовъ, они свободно отожествляли чужихъ боговъ съ

своими. Государство врбино держалось за исконную религю; но, по самой ея сущности, съ върностію ей могъ мириться самый широкій синвретивиъ. Двери римскаго Олимпа были широко открыты. И хотя, при пропивновеніи въ Римъ религій съ ръво выраженнымъ національнымъ характеромъ, въ началъ какъ-бы чувствуется сознаніе диспаратности этого новаго пришельца, но чрезъ нъскольло времени, уже въ началъ имперіи, онъ распространяются и уживаются въ Римъ... Преслъдованія за въру не внастъ Римъ за все существованіе республики... Въ Римъ не было ни особаго трибунала, ни особой формы процесса, ни особаго спеціальнаго органа власти для возбужденія самаго преслъдованія... Не было и самаго понятія преступленія противъ религіи и потому вътъ въ латинскомъ языкъ особаго общаго термина для обозначенія преступленія противъ религіи противъ преступленія противъ религіи противъ преступленія противъ религіи противъ религія преступленія противъ религія (стр. 3, 4, 5).

При такомъ зарантеръ религи и религизвъихъ возвръній и установленій римскаго государства, совершенно понятно полное равнодущие государственной власти из религіямъ народовъ, подвластныхъ имперіи. Релисін эти не исключали римской, навъ не исключала ихъ римская религія. Безразличе государственной власти въ этому вопросу давало возможность синваться и смешиваться всемь этимъ религамъ съ римской... Если въ ибкоторыхъ изъ нихъ видсились съ теченіемъ времени для Рима противныя римскому религіовному совнанию формы культа, то государство путемъ запретовъ и угрозой вазни полагало предълъ подобнымъ дурнымъ обычаямъ. То была мъра административная; религія, какъ такая, не подвергалась здёсь никакому преследованию. Не по опротерпимости поступало такъ римсное государство, ибо ему чуждо было самое это понятіе, канъ чуждо было и понатіе преслідованія за віру. Оно лишь испореняло дурной обычай, или карало ослушника (стр. 3. 4. 5). Тоже самое свободное равнодушие въ религиозному вопросу проявиль Римъ и по отношению из іудейству, особой націо-

нальной релегіи, съ его исключительнымь и исключающимь единобожісив, говорить авторъ. Въ дальнійшемь обозрівнін исторіи іудейства, камъ его дёлаеті г. Кулавовскій, этого "свободнаго равнодутія", вирочемъ, не видно. "Религіи іудеевъ и религіозныхъ установленій, какія застала Римская влясть, не костулась она. Но римляне 1 и 2 в. смотрёли на эту религію не только съ трезръніемь, но и съ самым экестокима осуждениема, Іудейская религія была въ положенів religionis licitae, правильные-религіи терпиной, потому что она дозволена была только для іудеевъ. Сопращеніе въ іудейство влекло за собою уголовную кару; образание язычника нодлежало суду налаты, ведавней убійство; переходъ въ іудейство римскаго гражданива разсматривался, какъ атензмъ, безбожіе, вбо Ісгова неключаль и отрицаль всёхь другихь боговъ. Но для свывго іудейства іудейсвое богослуженіе совершалось въ Риме свободно подъ охраней римской полиціи. Это не по вёротерпимости, а по свободному равнодушнов. Римская государственная власть отнеслась из іудейской религін, этой "противоположности исявой религін", безбожному сустрію, съ величавыми небреженівми, съ высокомпрными превриніемь, съ осужденіемь. Тімь не меніве, во уваженіе къ религін (? послё величаваго небреженія и проч.), она изъяма техъ, кто исповедываль ее по наследою отъ отцовъ, оть разныхъ общественныхъ обяванностей (стр. 11).

Такъ характеризуетъ г. Кулаковскій римскую редигію и римскую религіозную подитику—до появленія христіанства.— Отсюда выходить у г. Кулаковскаго разъясненіе и отношенія Рима къ христіанству.

"Христівиство вошло въ міръ подъ покровомъ іудейства. Впервие вий Палестины римская государст енная власть привлечена была къ участію въ сужденіи о новомъ факти міровой исторіи, при императорі Клавдіи, по случаю раздоровь и возмущенія въ іудейской общиві Рима, куда проникло мовое ученіе. Но власть проявила себя, какъ вибиняя сила государственнаго порядка и общественнаго благоустройства.

Digitized by Google

Представители римской власти въ религіовной сторонъ діла въ этихъ спорахъ изъ-за христіанства отнеслись совершенно безразлично, какъ это было и въ Іудев и въ провинціявь: ради общественнаго благоустройства приняли долицейскую мъру изгианія безповойныхъ чужестранцевъ изъ столицы міра. Но римская полиція не отличалась ни особенной бдительностью, ни большой строгостью, и Туден опять оказались въ Римћ; опять у нихъ волненія и безноридии изъ-за христіанства,въ Римв жиль тогда Павель, -- в Неронъ воспольвовался этимъ въ своихъ цёляхъ, чтобы снять съ себи обящение въ поджогь Рима. Какь и ночему оказалась возножность признать поджигателей въ христіанахъ, -- это намъ мензвістно... Мы ноженъ лишь гадать объ этонъ... Какъ-бы во ни было... не ва вёру привлекли христіанъ бъ отрётственности и вазнили: первые христіанскіе мученики въ Рим'в пострадали по простой случайности; то быль простой произволь верховной власти. После наденія Іерусалима, христівнская церковь въ Рим'в умножилась вывств и ридомъ съ іудейской общиной. И христіанская пропаганда велась въ такихъ широкихъ разчёрахъ, что при Домиціанъ дошла даже до дворца: Отоюда, ны съ полнымъ правомъ можемъ завлючать, говорить авторъ, что христіане пользовались и въ конців 1-го віна въ Римі такой-же полной свободой-de la plus large,-какъ и въ годы пребыванія тамъ ап. Павла. И при Домиціанъ гопенія на христіанъ не было. Клементь в Домитилла, уличенные въ атенвив, т. е. въ христіанствв, пострадали всявдствіе бливости своей къ престолу. Но выходящая изъ ряда, невлючительныя условія этого событія не дають никонив образонь права утверждать, что христіанство, накъ такое, было осуждено и признано ученіем'я вапрещенным, подлежащимъ, вакъ върованіе, строгому взысканію ". (17).

"Первый указъ, въ которомъ христівиство признано было ученіемъ вреднымъ и его исповідники подлежанцими наказанію, изданъ быль въ началі 2-го віла Траяномъ. Го-

.

сударство осуднао кристіанство устани Траяна за атензиъ: упорные въ немъ подвергались наръ. Это и создало видимость, что римские власть караеть самое имя "христіаниць". Но, по существу діла, государство варало только за сопротивленіе власти въ са законныхъ требованіяхъ, а не за вёрованія и убіжденія: Власть относилась безразлично въ самому существованію христіанской религіозной пропаганды въ населеніи. Государство не имало нивавихъ спеціяльныхъ органовъ, на обязанности которыхъ лежало бы следеть за этимъ деломъ; его это не интересовало. Наибстнивамъ не вибнялось искать и казнить нечестивцевъ; они должны были входить въ дёло только тогда, когда -идх ментоди общества предъявляль обвинение противъ христіанина". Это свое толкованіе г. Кулаковскій пытается подтвердить самыми актами мученическими, разборъ которыхъ приводить его въ заключению, что процессы христіанскіе не были уголовными въ юридическихъ формахъ процессами, но что это было лешь случайное вибшательство-говоря нашемъ явикомъ, поясняетъ авторъ,-полицін, но вывову ся вниманія въ двлу самой публикой,-полиціи, принуждающей гражданна исполнять повельніе, воторое она двлаеть въ силу своей власти, а не преслудование религии, какъ такой.-- Не если были мучения, то это преследование шло изъ той среды, гдв распространялось христіанство, т. е. первоначально въ нившить слоять общества, въ простомъ народё и городской черни; здёсь борьба идей шла напряженно, а въ иныхъ мёстахъ съ простію и ожесточенісиъ. Христіанскіе апологеты запальчиво и простно борются протива явичества. Тогда какъ просвъщенное общество не проявляло интереса въ новому въроучению. А государственная власть, котя подъ часъ (рамсвая полиція відь не отличалась ни особенной строгостью, ни большой бдительностію) и карала христіань за вызванныя нии общественныя волненія и безпорядки, но ще винкала въ релегіозныя уб'яжденія христіань и по прежнему отвосилась съ висовоиврения ченнивнісм въ этому внутреннему про-

цессу борьбы новыхъ и старыхъ идей и представленій. Даже болве: она допускала свободний просторъ христіанской пропаганды и позволяла хрестіанству укрываться подъ защету признанныхъ и законныхъ учрежденій и испятій. Авторъ разум'ясть collegia funeraticia. Иодъ охрану этой законней форми и стала христіанская Цервовь съ ранних поръ въ станив имперія. Подъ охраной римскаго закона христіанство росло, мирилось, развивало свои учрежденія, свою администрацію. Когда-же римская государственная власть должев :была прийти въ сознанію, что она своимъ попущеніемъ дозволила развиться союзу единомишленнивовъ, површенну своею свою весь римскій міръ, союзу, которий усивль выработать сильную и централизованную внутреннюю организацію, со своей ізрархіей, со своими напитальни и съ прочимъ единствомъ ивроученія, тогда оно должно било взглянуть на христіанство, вакъ на фантъ политическаго значения, привнать въ немъ политическую опасность. Еще при Септинів : Север'я явданъ быль укавь, воспрещавний принимать вновь хрестіанство, но государство, индавая этоть законь, не совдавало сособыть органовъ для наблюденія за своима подданными из ділахъ нхъ религіозныхъ уб'яжденій, а потому серьезныхь: преградъ пропагандв при Северв поставлено не было, и уже только въ половинъ III въна начались гоневія жа пристіанство сегь государства, но они не были последовательны несленеблагопріятнымъ обстоятельствамъ, въ навихъ сисило тогди государство, и закончились провозглашениемъ здижта о въротериимости, а дальнийшее историческое развитіс превратило віто состояніе имперін в посподство христівнотов и поливенотсутствів религозной терпимости... Примпить религозной нетериимости проведень быль вы государственый строй женстіанскими виператорами древняго Рима. До мето мелямога дойти древній мірь безь помощи пристіанетра ... ... ......

Таково содержаніе любопытваго въ своємъ роді практата г. Кулаковскаго. Выразнить общую его смему исимечи-

Digitized by Google

тельно словами автора: римская государственнай власть съ COMBINE DEBEORYMICKS OTHOCKARCE BY DEARCISEL HADOROPS. подвластвихъ имперіи. Ни пресладованія за віру Рамъ не SHARL HE BEDOTEDHEMOCTH: OHE OTHOGRACE ES DEAUTIOSHOMY вопросу съ совершеннымъ безравличемъ. То же свободное равнодушие, жестовое осуждение, величаное неброжение. высокомфиное пресроите Римъ проявкит нъ тудейству. Съ таквитже высокоиврешил невнимениемъ отнесси Римъ и мъ вошелшему въ міръ подъ вопровомъ іудейства христівнотву. Власть относилась безразличие из самому существованію религіозной (христівнской) пропаганды въ населенів; ее интересовала не ренити, ванъ такая, а тольно полицейскій порядовъ. Если были мученики, то это но вызову не просв'ященнаго общества, в незмей среды, гдв распространялось кристівнство и гдв ботьба идей шла напраженно, а въ иныхъ мастахъ съ простио в ожесточением (по вывову самого христіансява), потому что апологеты дристіанскіе вапальчиво и простио борются противъ служенія ндоламъ. За вызранныя этой борьбой волтенія и безпорадви судили и казиман пристіянь, но не за религіовныя убіжденія, не ва ученіе, распространеніе котораго вызвало борьбу. Христівнамъ навалось, что ихъ назнять ва имя пристаньна. Но така оно было только по винмости, а но существу дела государство варало только ва сопротивление власти въ ед закопныхъ пребованияхъ. Власть просторъ христівнской просторъ христівнской HOSSONANA ADMICTISMETBY YEDINBATICS полъ окрану Иногра полица даже въ виду обвинителей HORDOBALETP-- ствовела на судь христівнамъ и предоставляла имъ возможность ворободирься оть суди. Но вообще, не смотря на волпонів общоствовния, вызванныя распространенісмъ христіанства, не омотря на сильных требованія народа-обвинителя, смертельнаго врага мовой религи, полиція, карая христіанъ, всетаки дъйствовала недостаточно внимательно, строго и энертвино, потому что государство не доздало особыхъ органовъ 

убъщеній, да и полиція римская не отдичалась ни особенной строгостью, ни большой бдительностью. Даже съ половины III въва, когда Римъ долженъ быль наконецъ признать въ христіанстві нолитическую опасность для государства, голенія не быль послідовательны и закончились провозгланеніемъ эдикта о віротернимости. А затімъ началось господство христіанства и полное отсутствіе редигіозной нетерцимости: до религіозной нетершимости и учрежденія особаго суда по діламъ религіи и спеціальнаго трибунала, призваннаго відать человіческую совість, древній міръ не могъ дойти безъ помощи христіанства.

Вотъ вбрисъ исторической, върнъе, фантастической, картины, вышедшей изъ влассической мастерской г. Кулаковскаго!

Исходнымь пунктомъ вдесь является аксіона: "римская велигія, по самымъ основнымъ чертамъ римскаго, народнаго духа, нивла мершени "характеръ". То вфрио, что римсвая религія, въ ея исконной форм'я, выражала въ себ'я римскій народный духъ, какъ и вообще религи всихъ древнихъ народовъ, національныя, самобытныя, выражали духовную сущность того или другого народа. Только религіи, принятыя народомъ извий уме развитыми и законченными, не духъ усвоившаго ихъ народа выражають, а сами (напр. христіанство) - преобразовивають этоть духь, дають народу новый правственный обликъ, новыя задани и цёли. Но - мертвый характеръ религія?!?... Мы не будемь входить въ общее обсужденіе метафизическато вопроса, -- можно ин скавать, что имбеть мертвый характерь религія, которая есть выраженіе живаго духа народа и сама условливаеть духовно-историческое развитие этого парода. Подходимъ въ факту непосредственно. Момисенъ хороню опредвляеть: "религія римскаго народа... въ дійствительности есть только идеальное отображение народнаго духа (Volksgefühls); религіозность его есть проявляющійся вь сакральной форм'в патріотизмъ" (Historische Zeitschrift. 1890. 3 Н. 390). Она, значить, есть (говоримь вивств съ г. Кула-

ковскимъ о начальной религи римской) проявление въ сакральной форм'в того юношески свежаго, бодраго, кипучаго и могучаго 'духа народнаго, который имёль совдать столько великаго и славнаго во всемірной исторіи человічества. И эта религія,идеальное выражение народнаго духа, --имветь, по опредвленію г. Кулавовскаго, мертвый характерь, -- по самымъ основнымъ чертамъ (по самому существу) этого духа! Почему же мертвый? Потому что она "искони выражалась вившнимь образомъ во множествъ обрадовъ, въ культъ, теоретической же догим не имъла". Но въдь это есть характерная черта, общая религіямъ всёхъ народовъ, находящихся еще на низшей ступени духовнаго-умственнаго и нравственнаго развитія. Это не мертвый характеръ, а дътская пока ступень развити религін, отображающая младенчествующее пока состоявіе духа народа. Народы-младенцы, непосредственнымъ входящіе въ общеніе съ таниственной силой божественной, только въ священныхъ жертвоприношенияхъ, въ религозныхъ обрядахъ и выражають свое испреннее и глубовое благоговъніе предъ Высочайшимъ, и въ нихъ находять полное нравственное удовлетвореніе своему духу. Но это вначить, что религія такого народа, не кийющая пока развитой мисологін, "застыла въ обрядаль и вившности"! Это, повторяемъ, только начальная дётская ступень религи, полная искренняго чувства и жизненной силы, за которой должны последовать дальнейшія фазы религіознаго развитія. По мере общаго развитія духовныхъ силь народа, непосредственное (хотя и глубокое) религіозное чувство, находившее удовлетвореніе въ символикв и обрядахъ, говорившихъ только сердцу, переходить въ болве или менье совнательную въру, выражающуюся уже въ болве или менве сложномъ теоретическомъ въроучения, уясняющемъ и возвышающемъ обрядъ, говорящемъ уже и върующему уму. Такой естественный и неизбъжный переходъ совершается скорве или медлениве,все зависить отъ внутренняго успешнаго общаго духовнаго

Digitized by Google

развитія, а также и отъ вийшняго благопріятнаго духовноправственнаго воздійствія. Хотя, разумістся, безъ помощи
Откровенія божественнаго, это развитіє въ сущности не
идеть даліве теологіи мисологической, какой-бы стройности и
возвышенности, она, по видимому, ни достигала. Это соображеніе имість всю силу въ приложеніи къ начальной религіи
римской; и то, что она, чрезъ посредство Великой Греціи,
обогатилась новымъ теоретическимъ содержаніемъ изъ ранісе
и болібе развитой мисологіи елинской, говорить не о мертвенности ея, какъ полагаеть г. Кулаковскій, а о вступленіи
въ новую фазу живаго (насколько есть жизни въ религіовнымъ
развитіемъ націи, по міросозерцанію все-тами ей родственной.

Отсюда получаеть надзежащее освищение и выставленное г. Кулаковскимъ, какъ слъдствіе отврытаго имъ характера римской религін, полное равнодушіе, бевразличіе Рима въ дълахъ междурелигіовныкъ. Когда народъ (все равно в отдъльный человыкь) находится на такой ступени духовно-нравственнаго развитія, что религія его "выражается только въ обрядностяхь, культв, точно и ясно опредвленныхь ,--овь межве всего расположенъ въ религіозному безравличію. Для него культь, обрядъ-все; онъ ревнию охраняеть завъщанное предвами отъ малъйшихъ измъненій, отъ вторженія чуже религіозныхъ новшествь, иноземщини: верность обряду-перность религін. Напіональная исключительность, религіозцая нетерпимость здёсь проявляется въ рёзкой, иногда даже уродливой формъ. Считаемъ лишнимъ приводить примъры этого изъ исторіи религіознаго развитія человічества. Нітъ міста религіозному равнодушію и безразличію и тамъ, гдъ религія получаеть выраженіе въ развитой теоретической догив, но въроччение не разрываеть свизи съ вившнимъ культомъ, а только проясняетъ, одухотворяетъ обрядъ и само опирается на обрядъ. Здъсь возможна только въ извъстнихъ границахъ толерантность къ чужому, безъ уступки своего. Но иное дело, когда начнеть работать вы сферы

религін лишенная религіовности мысль. Символина, обрядность осминается и попирается, какъ венужная оболочка, ствсияющая (будто) свободное проявление высшихъ разумных религіозно-правственных стремленій духа. Оторванная оть культа голан теоретическая догма подвергается философической обработив на подиладив лябераливна и скепсиса, и-область въроучения, освобожденная отъ "оболочки", превращается въ область (религіовно) философскихъ мивній, гдв глубоко-сердечный нитересь исчеваеть, и наступасть "полное равнодушіе", религіозный индифферентизи». Собственно, религовности найсь уже нать, а одна безнарная, только плохо прикрывающаямя вёровыми интересами, пустая либеральная софистика. Такъ было оно въ древности, въ эпоху грево-вимскаго философскаго скепсиса и невърія, такъ оно бываетъ и теперь (и у насъ).

Все это такъ ясно, что мы готовы были-бы признать указанное выражение г. Кулавовскаго просто за неудачную обмольку (Івреня linguae), которую достаточно было-бы, какъ парадовсъ, подчеркнуть, не вколя въ дальнъйшее ея обсуждение. Но у г. Кулаковскаго это есть основное положение, на воторомъ онъ строитъ всю свою теорію о полиомъ равнодушів, безравличів и п. д. Рама въ другимъ религіямъ, а въ частности и въ кристіанству.

Намъ приноминается теперь другая характеристика религи и религовности Рима, совершенно противоположная характеристикъ г. Кулаковскаго, сдъланная тоже романистомъ (не филологомъ, а юристомъ), и также настойчиво проведенная въ одномъ изъ его сочиненій, трактующемъ между прочимъ объ отношеніи римскаго государства въ религіи нообще, и къ христіанству въ особенности до Константина Велимаго: "Римскій народъ— наиболье морализованный и наиболье религіозный, въ лучшемъ смысль втого слова, явъ всъхъ народовъ древняго міра". Выходя изъ этого положенія, юристь построиль ту же, по существу, творію, что и филологь съ своимъ мергиныъ характеромъ религія. То же не только безраздичіе, но и покровительство религіозной

пропагандъ. "Христіанство долго (до Константина) находило для себя защиту и повроентельство въ морально-политических возарвніях римских государей", говорить юристь. Власть допускала "свободный просторъ христіанской пропаганды" и т. д., говорить филологь."Даже царствованіе Септимія Севера у обонть отпівчается, какъ начало настоящаго (уваконеннаго эдиктомъ) гоненія на христіанъ. Великая истина, что правности въ своихъ выводахъ скодатся... Впрочемъ, теорія г. Кулаковскаго есть крайняя крайность, абсурдъ: у него нравственно-религіозному, вообщв духовному фактору въ борьбв народа-госудерства за сохраненіе своего историческаго релогіозно-политическаго облика и въками сложившагося строя мъста почти не дается, изъ д вла устраняется религія, а выступаеть только общественный порядокъ и индифферентная къ вопросамъ религін полиція...

Въ трантатъ г. Кулановскаго промелькичла било мысль, которая должна была послужеть ключень къ правильной постановий и разъясненію религіовнаго вопроса вы римскомъ государства,--это: "религія была но существу тождественна съ государствомъ; она была его выражениеть въ иной сферъ понятій". Но эта мысль такъ и не была развита; она тотчасъ заслонена была "мертнымъ характеромъ религи". Дъйствительно, религія у римскаго народа (какъ и у всяхъ древнихъ народовъ) стояла въ самой внутренией связи съ государствомъ; это была сама государственность въ сакральной форм'в. Отсюда, основнымъ началомъ госуфарственной жазни римскаго народа было общественное почиталіе отечественныхъ боговъ (ctitus publicus). Отсюда и на каждомъ частномъ гражданинъ, какъ члевъ народа, лежалъ долгъ исключительнаго почитанія отеческихъ боговъ, участія въ установленномъ государствомъ культв. Выполненіе всёхъ религіовныхъ обязанностей, лежавшихъ на государстви и въ частности на важдомъ гражданияв, обезпечивало государству покровительство боговъ. Отправление общественного богослужения (Sacra pub-

Digitized by Google

lica), - молитвы, жертвоприношенія оть имени всего народа, совершалось на средства государства представителями государства. Въ начальный, приврытый мноической пеленой, періодъ жизни Рима, когда зачались всв сакральныя учрежденія сложнаго государственнаго культа римскаго, представителенъ религін, какъ и государства, является царь. Какъ предсъдатель коллегіи понтификовъ (Collegium pontificum), царь ведаль есе дела культа, наблюдаль за исполненіемъ государствомъ и отдёльными гражданами ихъ религіо вимхъ обяванностей. Его судебная власть простиралась и на преступленія сакральныя, противъ права божест вепнаго, какъ в на преступленія противъ правъ частнаго и общественнаго-Collegium pontificum, воторымь по преимуществу принадлежало имя Sacerdotes publici populi Romani, и воллегія авгу-ровъ со времени республики особенно выступають изъряда не ликихъ жреческихъ коллегій съ ихъ разнообразными отправленіями сложнаго культа общественнаго. Понтифики, во глав'й которыхъ после царей стоить одинь изъ понтифивовъ, вавъ Ропtifex Maximus, имъли особенно важное значение въ политической и религіозной, общественной и частной жизни Рима. На ихъ отвётственности дежели различныя релегіозныя церемонів (Sacrificia). Имъ принадлежало сохранение и право истолко-BAUIS juris divini (interpretes religionum). Tars rars rce rpez ланское и уголовное право римлянъ развилось изъ права сапральнаго, а следовательно имело характеръ сакральный, а понтифики, хранители сакральныхъ преданій, BRTMA теть глубовихь знатоковь юриспруденцін, то ихъ обяванностью было не только указывать, но и объяснять необходи: мый законъ властямъ, что они и ділали посредствомъ декрета воллегін. Но самостоятельно діятельными совершителями культа общественнаго они не были. Отъ имени рори li Romani совершали жертвоприношения и возносили молитвы магистра ты. Понтифики при этомъ наблюдали за точнымъ и правиль нымъ исполненіемъ всёхъ традиціонныхъ религіовныхъ церемоній, упущеніе которых, даже въ мелочахъ, лишало жерт-

воприношение действенной силы авта религіознаго. Тоже нужно заметить и о коллегін авгуровь. Магистраты сами вопрошали auspicia (отвровеніе воли боговъ). Авгуры только присутствовали при этомъ, и, какъ хранители divinatio, т. е. традиціонной начки истолюванія auspicia или auguria, они рувоводили выполнениемъ всехъ обрядовыхъ подробностей (выть принадлежало inauguratio ифста для совершенія auspiсіа), наблюдали за правильностію совершенія auspicia, но jus auspiciorum, самое вопрошеніе воли боговъ, опредаленіе благопріятнаго или неблагопріятнаго результата ауспидій принадлежало только магистратамъ, которые могли совершать ихъ и въ отсутствіи авгура. Авсциціи и жетвоприношенія внутренно были связаны со всёми отправленіями жизни общественно-государственной. Вся имсударственная институція пропитана была религіозностью. А это и власти магистратовъ сообщало каравтеръ священный. Каждый магистратъ обяванъ быль отправлять свою должность согдасно съ волею боговъ, довнанною чрезъ auspicia. Nihil publice sine auspiciis nec domi, nec militiae gerebatur (Cicer. de divin. 1, 2). вымъ образомъ, дъла религи государственной въдаль, какъ висшая инстанція государственная, сенать; отправленіе культа было правомъ магистратовъ; жреческія же коллегів понтификовъ и авгуровъ виступають не какъ представители и совершители вульта, а только какъ ассистенты и юрисконсульты. Къ понтифиванъ обращались сенатъ и магистраты въ случав сомивнія на счеть исполненія религіовныхь обязанностей, которыя лежать на государстве относительно боговъ, на счеть обрядовъ и проч. Коллегія повтификовъ определяла церемоніаль новыхъ культовь, принятыхъ сенатомъ или народомъ она заботнявсь о томъ, чтобы общественные и частные вульты совершались сообразно предписаніямъ jus divinum. воллегія власти магистратской не имбла; эдиктовь ламъ вульта не издавала; не была она и судебнымъ трибунадомъ, разбиравшимъ процессы, относившіеся въ культу, хотя pontifex Maximus и имъль некоторую власть coercitionis, ивкоторую уголовную юрисдикцію (јиз multae—право налагать денежную пеню на виновныхъ жрецовъ, и даже право предать смерти нарушившихъ цъломудріе Весталовъ). Вычшій надворъ за благочиніемъ культа принадлежалъ сепату; сенать опредълялъ запретительныя и нарательныя мфры относительно неразръшенныхъ иностранныхъ обрядовъ; сенатъ же, по вонсультаціи поптифенсовъ, декретировалъ церемовіялъ вновь принятыхъ въ національный культъ наостранныхъ культовъ и обрядовъ. Въ строф римской нагистратуры были орівни, которые должны были смотрфть за благочиніемъ культа. Эдиламъ поручено было, ut animadverterent, ne qui nisi Romani dii neu quo alio more quam patrio colerentur 1).

Можно ян после этого говерить о "полномъ равнодутия Рима къ религозному вопросу" о "безразличи государственной власти въ отношения къ другимъ религимъ, о незапитересованности въ пропагандъ чужихъ религій", когда Рамъ тавъ внутренно и живо былъ связана са своею національною религіею, вогда культъ быль одною изь функцій государственныхъ, ногла авты жизни государственно-общественной обставлены были сложнымъ церемонівломъ публичнаго культа, жертвами, куреніями, либаціями, когда domi militiae que все соверталось подъ авспиціями, по староотеческому обряду, когда особые органы государственные наблюдали за точныть исполненіемъ обряда религіознаго, когда весь народъ, власть и граждане, - глубово убъждены были, что все величіе, сила н слава Рима, все его міровое владичество есть божественная отплата за благочестіе народа, за почитаніе только растії dii, Romani dii, n upa tone he nhave, kare more patrio?...

Но въ римскомъ религіонномъ вопрост есть и другая существенная сторона: Римская національная религія была

<sup>1)</sup> Подробно о культа ремскень съ веобходинини цитатани смотр. у Marquardt'a: Handbuch der Römischen Alterthümer В. 6.; а общій правовой обворь у Вилленса: "Римское государственное правов, который сладуеть Магquardt'y.



политенстическая. Римъ крипо держался своихъ отеческихъ боговъ, покровителей города и народа; въ могуществъ своихъ боговъ онъ видель залогъ своего благоденствія, и, наобороть, въ своихъ политическихъ успрхахъ виделъ доказательство силы своихъ боговъ. Но эти національные римскіе боги не исключали бытів другикъ боговъ. По основному политечстическому принципу, боги другихъ городовъ и народовъ, чествуемые мъстными національными культами, были таків же дійствительные боги, какъ и римскіе, хотя више изъ нихъ, быть можеть, и мене могущественны. Каждый народь по праву иметь своихъ національныхъ боговъ---защетниковъ и свой національный культь. И Римъ, по политенстическимъ возврвніямъ и политическимъ соображеніямъ, съ уваженіемъ относился къ чужимъ національнымъ богамъ. Для объясневія этого факта нътъ нужды прибъгать ни въ мнимому "полному равнодушію", ни къ "религіозному безравличію", ни къ віротерпимости, ни къ "мертвому характеру религін". Bъ сущности политеизма-ключь къ пониманію междурелигіозныхь отношеній Рима. Включая въ свой государственный организмъ сосъдніе союзные города, а затімъ и народы, Римъ включаль въ свой національный культь и ихъ болбе или менбе сильныхъ боговъ. Сенатъ, по совъщание съ воллегіей понтификовъ, установляль церемоніаль вновь принятыхь боговь, сообщаль ниъ римскія національныя черти, такъ сказать, дарель имъ право гражданства въ римскомъ Пантеонъ, чтобы на будущее время имъть въ нихъ покровителей римскаго народа. Даже боги враговъ не были лишаемы благоговъйнаго римскаго почитанія. Къ этимъ divi, quorum est potestas nostrorum hostium, обращались съ молитвами о помощи противъ ихъ же народа. Во время войны, при осадъ города, обращались съ молитвеннымъ вызовемъ въ богамъ, защетнивамъ города, чтобы они оставили этотъ городъ и народъ, ero loca, templa, sacra, и перешли бы въ Римъ, чтобы имъ пріятиве были loca templa, sacra римскаго народа; въ случай, какъ каза-Труды Кіев. дук. Акад. Т. П. 1892 г.

лось, согласія и помощи боговъ противъ ихъ же народа, объщали построить имъ въ Римв храмы, установить игры. Эта evocatio боговъ, только и возможная при наивномъ, детски ограниченномъ міросозерцанія, въ древитиній періодъ Рима была, по видимому, очень употребительна; существовала даже особая формула evocationis (Morquardt, t. 6, pag. 21). Добрый благочестивый римлянинъ стараго времени полагалъ, что Римъ одолженъ своимъ всемірнымъ владычествомъ не только върности своимъ староотеческимъ богамъ, но и темъ добрымъ отношеніямъ, въ вакія онъ ставиль себя къ національнымъ богамъ всъхъ народовъ. Такимъ образомъ, по мъръ увеличенія римскаго государства, путемъ союзовъ и завоеваній, все расширялся циклъ римскихъ боговъ и осложнялся римскій культъ. Ѕаста завоеванныхъ народовъ, по определеніямъ сената, становились sacra populi Romani. Правда, культь чужихъ, но принятыхъ въ національный вультъ римскій, боговъ не сразу уравнивался съ культомъ староотеческихъ боговъ; различали боговъ patrii, indigetes отъ боговъ novensides, peregrini, и последнимъ на первыхъ порахъ устрояли святилища вив pomoerium (вив городской черты); но постепенно грань между теми и другими сглаживалась. Такая религіозная политика Рима понятна. Полителямъ исключительности религіозной не знасть; и римлянинь, почитая однихь изъ національныхъ или націонализованныхъ боговъ, тёмъ самымъ не отказываль въ почитани другимъ. Боги явычества ревнивы не были и мирно уживались въ Пантеонъ. Выработалось представленіе, что боги, принятые въ культъ римскій, это тв-же римскіе боги, только подъ другими именами, чтимые у своего народа другимъ національнымъ культомъ. Цостепенно Зевсь и Аммонъ отождествлены были съ Юпитеромъ. Юнона съ Изидой, Астарта съ Венерой и т. д. И римлянинъ сповойно молился въ Есиптъ Юпитеру Анмону, какъ сиріецъ въ Римв--Цибель Доброй богинь (Вопа Dea). Вирочемъ, опредълня и узаконяя культь новыхъ боговъ, принятыхъ и присоедененныхъ къ богамъ отеческимъ, Римъ не относился враждебно въ національнымъ вультамъ, въ богамъ, еще не првнятымъ законно въ римскій культь, къ культамъ народовъ, еще непоглощенных окончательно всепоглощающим организномъ Рима, и даже независимихъ отъ Рима. Римъ уважалъ и такіе культы, какъ національные, и чтителямъ такихъ боговъ, все-таки настоящихъ національныхъ боговъ, была предоставлена свобода культа, во всемъ государстве и въ самомъ Римъ. "Изъ тысячи націй собираются въ городъ (Римъ) и почитають отеческихь боговь по своимь отечественнымь уставанъ-той патріои Өвой тої оїховеч чоніної (Діонесій Галикари.). Но прозелитизмъ такихъ неузаконенныхъ пока римскою государственною властью культовь не быль разрышень. И римсвимъ гражданамъ участіе въ тавихъ культахъ, принятіе ихъ вивсто отеческихъ, государственныхъ, было воспрещено. Это характерное различие въ дёлахъ культа и разумъетъ Цицеронъ, когда говоритъ, что нивто не долженъ имъть своикъ особыхъ боговъ; нивто не долженъ почитать новыхъ или чуждыхъ боговъ, кромъ признанныхъ закономъ государственнымъ (separatim nemo habessit deos, neve novos, sed nec advenas, nisi publice adscitos. Cic. De legibus, 11, 8).

Къ концу Республики римскій Пантеонъ переполнился богами союзными, вызванными, завоеванными. Культы различныхъ божествъ сливались между собою, объединясь въ государственномъ культъ римскомъ. Поетъ Овидій съ гордостью говоритъ: Римъ—мъсто, достойное того, чтобы тамъ былъ всякій богъ (Dignus Roma locus quo deus omnis est). И Римъ вивлъ то, чего былъ "достоинъ". По выраженію христіанскаго писателя Арнобія, Римъ сталъ государствомъ, покланяющимся всёмъ божествамъ (Civitas omnium numinum cultrix). Но, принимая въ свой національный культъ новыхъ боговъ, посредствомъ установленія церемоніала ихъ культовъ придавая имъ религіозно-національный римскій обликъ, римское государство не національный римскій обликъ, римское государство не національный римскій обликъ, римское государство не націонализовало, въ смыслё римскомъ,

эти культы, а, напротивъ, содъйствовало денаціонализаціи своего староотеческаго культа, охрана и выполнение котораго (more patrio) было кореннымъ закономъ религіозно - государственой политики Рима. Денаціонализованная религія города Рима, накъ ее въ теченіе вѣковъ сложило государство, сталя религіей міра (римскаго, не urbis Romae, a orbis Romani). Но, какъ по мере усиления политического могущества Рима. расшеренія его владіній, накопленія богатствь, ознакомленія съ восточною роскошью и изн'яженностью, римское гражданство теряло свои староримскія добродітели, величавое достовиство, простоту и строгость в ввовъ, неподкупную честность, ревность во благу отечества, -- тавъ и въ деле религи: по мъръ обогащения новыми, особенно восточными, культами религи государства римскаго, извращалась и ослабъвала ремийозность въ обществъ римсвомъ. Законъ о строгой охранъ староотеческаго культа стояль по прежнему; церемоніаль культа въ случаяхъ, установленныхъ закономъ, соблюдался по прежнему. Но древне-римского староотеческого духа религіознаго уже не было. Фактъ, известный въ исторіи римской культуры последняго времени республики. Процессъ духовнаго развитія римскаго "общества" (т. е. высшаго), совершавшійся подъ вліяніемъ греческихъ риторовъ в софистовъ, принялъ свептическое и прямо безвърное направленіе. Люди просвъщенные въ боговъ не върили, и чъмъ болже было собрано боговъ на Олимпъ, тъпъ язвительнъе ихъ осмъивали, говоря, что скоро не хватить на всехъ небожителей нектара н амброзін. Церемоніаль культа, нь старое время имівній тавое важное эначеніе, что отъ точнаго его исполненія ставилси въ зависимость успъхъ или неуспъхъ общественныхъ и государственных дель, -- быль пренебрежень. Государственные магистраты, тъ же просвъщение невъры, продолжали, правда, ассистируемые понтификами и авгурами, съ важностію совершать въ необходимыхъ случаяхъ предписанные религозиме обряды, совершали жертвоприношенія, гадали по авспеціань о воль

боговъ,---но это была важность комическая; сами авгуры, по свидътельству современника римлянина, продълывая перемоніаль, не могли безъ сивка взглянуть другь другу въ глава. Въ средвихъ, и особенно въ низшихъ, классахъ еще сильна была pietas къ богамъ, но они потеряли уже староримское религіозное чутьё. Если наверху хвастали скепсноомъ и невърјемъ, то вимву царило грубое уродиное суевъріе. Изъ-за чужихъ культовъ, одобренныхъ и введенныхъ сенатомъ, замънившихъ древненаціональный культъ и сливінихся съ немъ, народъ уже не различалъ культовъ, неразрёшенныхъ, постепенно нахлынувшихъ въ Римъ преимущественно съ востова, вообще обозванныхъ иноземными суевъріями (religio externa, superstitiones externae). Народъ увлекался ими, потому что они льстили его суевърнымъ стремленіямъ. Онъ, и не въ низшихъ, а во всехъ, даже высшихъ, слояхъ, где грубое суевъріе уживалось съ самымъ фривольнымъ невъріемъ, становился жертвою наполнившей Римъ толпы религіозныхъ фантастовъ, ватицинаторовъ, астрологовъ, гозтовъ, и просто шарлатановъ, авантюристовъ, прикрывавшихъ религіей корыстныя, грубыя цёли... Религіозные и національные устои римского государства были поволеблены. Подъ блестищей, могущественной вижиностью Римъ переживаль тижелый вравственный и политическій кризись.

Съ принципатомъ (имперіей) началась государственная реакція въ пользу возстановленія силы староримскаго культа, оживленія религіозности. Быль-ли самъ Августъ върующій человъкъ, это особый вопросъ. Върнъе, онъ только играль, но искусно, роль; играли роль и его преемники, и въ этомъ именно недостаткъ искренности и въры—слабая сторона ихъ религіозно-политическихъ усилій. Но Августъ видълъ въ религіи могущественное средство къ возвращенію староримской добродътели, къ оживленію и поднятію нравственной силы одряхлъвшаго, разлагавшагося общества, къ скръпленію и усиленію самаго организма государственнаго. И онъ поста-

виль староримскую религію въ основу своего правленія, и постарался возвратить ей утраченное ею значеніе. Въ своей частной и общественной жезне онъ старался быть вёрнымъ исполнителемъ всёхъ отеческихъ религіовныхъ обрядовъ, подавая этимъ внушительный примеръ и другимъ, обновляль вапущенные, полуразрушенные храмы, возобновляль оставленные, полувабытые обряды, церемоніи, праздники, обновиль жреческія коллегін, въ жертвоприношеніяхъ и авспиціяхъ хотвль быть вёрень самымь мелкимь подробностямь древняго перемовіала, --- Словомъ, коталь вовродить староримскій культь во всей его древней целости. Чтобы поднять значение культа и культомъ авторизовать свои государственно-религіозния меропріятія. Августь приняль званіе члена всёхь высшихь жреческихъ коллегій и другихъ религіовныхъ корпорацій, и наконецъ за 12 летъ до Р. Христова онъ сделался, по торжественному избранію народа, Верховнымъ Первосвященникомъ (Pontifex Maximus). Тавимъ образомъ онъ сталъ во главъ римской религіи, какъ охранитель непривосновенности національной религіи, блюститель точнаго выполненія перемоній культа не въ обществъ только, но даже и въ частной живни. Само собою разумбется, онъ долженъ былъ стеснить вторгавшіеся въ римскую рельгію культы велозволенные, "суевърія иностранныя и новыя", ограничить свободу дійствій толпы математивовъ, халдеевъ, ватипинаторовъ и проч., морочившихъ народъ: одною изъ первыхъ мъръ его, какъ Ропtifex Maximus, было уничтожение сборниковъ ватициній, которыя смущали народь въ то тяжелое время. Не религія, вонечно, сама по себв интересовала Августа, но она была въ рукахъ его, какъ принцепса государства и Верховнаго Первосвященника, сильнымъ орудіемъ его государственной политики. Діонъ Кассій влагаеть въ уста Мецената советь Августу, въ воторомъ хорошо выражены мотивы, смыслъ и цёль религіозной политиви Августа, вообще государства того времени: "всячески почитай боговъ по староотеческимъ законамъ, и принуждай других такъ почитать ихъ. Тёхъ же, кто вводитъ въ этомъ дёлё что-пибудь чуждое, ненавидь и наказывай, не ради боговъ только, —поелику кто презираетъ боговъ, для того нётъ уже ничего священнаго, —но потому, что такіе съ новыми божествами вводятъ и чуждые законы. Отсюда —заговоры, тайныя общества, вредныя для монархіи. Никому не позволяй ни быть безбожникомъ (добо вічас, т. е. отрицать римскихъ боговъ), ни заниматься волшебствомъ". Въ государственной дёятельности Августа мы не видимъ ни "свободнаго", или "полнаго равнодушія" къ религіямъ, ни междурелигіознаго "бевразличія"...

Въ то самое время, какъ божественный Обновитель міра, небесный Первосващенникъ и Царь, вступалъ въ міръ, принося ему познаніе Бога и жизнь, религію истинную, —принцепсъ и Великій Понтифексъ Рима, Августъ, выдвинулъ подорванный староотеческій культъ римскій со всёми его рессурсами, ища въ немъ обновленія въковаго народнаго организма римскаго. И спустя не очень много лётъ, искавшая своего національнаго самообновленія въ своей религіи Имперія должна была враждебно столкнуться съ религіей новой, зачавшей дъйствительное обновленіе міра, но безбожной (йбась обывновенное ругательство на христіанъ), т. е. совершенно исключавшей староримскихъ боговъ и въ корнѣ подрывавшей староримскую религію...

Августь въ теченіе многольтней своей государственной дъятельности задаль основной религіозно политическій тонь народу и власти римской, который въ существенномь выдерживали принцепсы—императоры, его преемники въ теченіе цълыхъ трехъ въковъ. Уже Тиберій, у котораго религіозности искать нечего, чрезвычайно заботился о дълахъ религіозныхъ и о совершеніи культа со встани, до мелочей, древними церемоніями. Набожный Клавдій весь отдался древнему культу. Въ правленіе этого принцепса—Понтифекса изданъ былъ

сенатконсульть, цовельвавшій понтификамъ, чтобы древніе обряды гаруспицієвь ревностно были поддерживаемы и охраняемы, дабы древньйшая дисциплина Италіи, по нерадьнію—и поелику беруть перевьсь чужеземныя суевьрія (externae superstitiones)—не вышла изъ обыкновенія (ne vetustissima Italiae disciplina per desidiam exolesceret). Даже Неронъ, открыто смывшійся надъ римскими богами, совытовался съ гаруспиціями, поддерживаль древній культь... Примыръ Августа нашель себь вырныхь подражателей въ цыломъ рядь достойныхъ императоровъ, особенно 2-го выка. Чымъ серьезные они были, чымъ болые они заботились объ укрыпленіи государства и упроченіи его національныхъ основь, тымъ болые заботились они о поддержаніи національнаго культа, о возстановленіи древнихъ религіозныхъ учрежденій и обрядовъ.

Въ религіозномъ движеніи эпохи императоровъ мы должны отмътить еще особый религіовный моменть, имавшій сказаться большимъ значеніемъ въ исторіи борьбы Рима съ христіанствомъ. Это-обоготвореніе императоровъ (consecratio, αποθέωσις). Почва для этого давно была подготовлена, особенно вліяніями восточными. Апооеоза Юлія Цезаря, которому лесть еще при жизни предлагала божескія почести, какъ настоящему богу, Юпитеру Юлію, провозглашена была послів его смерти; оффиціально утвержденъ культъ новаго бога, установленъ ему правдникъ. Начало было сделано, и Августу тоже еще при жизни предлагали божескія почести, но благоразумный принцепсь отклоняль это вь Римв, вообще впрочемъ не настолько прямо и ръшительно, чтобы не дать возможности установиться культу живаго императора по местамъ, въ Италіи и провинціяхъ. По смерти Августа, сенатъ оффаціальнымъ декретомъ призналь новаго бога, а затёмъ апоееоза Августа была отпразднована съ торжественными религіозными церемоніями, ставшими образцомъ для вовыхъ апооеозъ. Божественному Августу посвященъ былъ храмъ на

Палатинъ (templum divi Augusti); въ честь его установлены годичные праздники; учреждена была коллегія жрецовь (sodales augustales), воторая должна была блюсти культъ Юлієва рода. Послъ обоготворенія слъдующихъ императоровъ учреждались для культа ихъ родовъ новыя коллегіи (для рода Веспасіана—gens Flavia, sodales Flaviales и т. д.). Въ самомъ Римъ относились съ равнодушіемъ невърія и съ ироніей къ апоэеовъ императоровъ, хотя такіе боги-императоры, какъ Калигула и Домиціанъ, требовали себі настоящаго божескаго поклоненія. Люди просевщенные, все-таки какъ върные римляне, поклонались генію императора, курили благовонія предъ его бюстомъ, поставленнымъ среди статуй боговъ. Но народъ простой, но солдаты, но жители провинцій, особенно восточныхъ, съ увлеченіемъ приняли новый культъ боговъ- императоровъ, и онъ быстро распространился по всей имперіи. Римъ обоготворилъ самъ себя въ своихъ императорахъ, выразителяхъ его міровой власти и могущества. Еще при жизни императоровь начали устроять имъ храмы, назначали для ихъ культа жрецовъ, стали ставить статуи ихъ въ храмахъ и въ домахъ частныхъ лицъ между статуями боговъ; въ оффидіальной присягь между Юпитеромъ и богами пенатами стояли имена умершихъ императоровъ, какъ divi, и genius живаго императора. Понятно, что культь императоровь запяль теперь самое видное мёсто въ общемъ національно-государственномъ культв римскомъ. Клясться геніемъ императора, курить благовонія предъ его бюстомъ было чуть ли не болье важною обяванностью, чвить жертвы старымъ богамъ. Это былъ религіозный и гражданскій непремінный долгь каждаго гражданина, важдаго подданнаго Рима, важдаго, вто быль homo romanis legibus vivens (Acta disput. S. Achatii Ruinart. Acta Martyr. p. 199. Edit. Ratisb.). Отвазъ отъ этой неизбъжной церемоніи быль въ одно и то же время преступленіемъ и противъ религін, и противъ императора, и противъ народа римскаго: crimen laesae Maiestatis и crimen laesae publicae Religionis совнадали 1).

Такъ сложилось національно - религіозно - политическое теченіе жизни Римскаго государства въ эпоху первыхъ римскихъ принцепсовъ-Императоровъ, когда навстрічу ему направилось духовное теченіе силы новой-христіанства.

Sub umbraculo licitae judaeorum religionis, по выраженію Тертулліана, христіанство вошло въ міръ и развивалось на первыхъ порахъ. Гудейская нація, какъ и всё другія націи, вошедшія въ составъ римскаго государства, пользовалась свободой своего національнаго культа (была religio licita). Рамъ, по политенстическому своему принципу, считая національныхъ боговъ различныхъ народовъ одинаково истинными, и, хотя не въ равной мърв (смотря по силв націи), сильными богами, и іудейскаго Бога считаль действительнымъ нальнымъ богомъ, и даже богомъ сильнымъ. Не съ "высоком'брнымъ презрвніемъ" относилась римская государственная власть къ іудейскому богу и въ его культу: самъ Августъ послаль дары въ храмъ іерусалимскій. Римъ не затруднился бы и національный культь этого народа, находившагося "въ равсвянія по всему государству римскому и составлявшаго зам'втную часть населенія важнівшихъ центровъ государства, принять въ составъ римскаго культа и определениемъ сената установить церемоніаль этого новаго культа, sacra Judaeorum сдвлать sacra populi Romani, учредить collegium для совершенія обрадовъ культа. Но Ісгова іудейскій есть "Богъ ревнитель", исплючающій всёхъ другихъ боговъ, какъ ложныхъ. И іудей ревниво охраняль славу своего Единаго наго Бога; точнымъ соблюденіемъ обряда оберегалъ свей

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Для характеристики рамской родигіи къ компу республики и при первыхъ виператорахъ смотр. Буасье: Римскаа религія отъ Августа до Антонивовъ и Marquardt. В. 6.

вульть отъ сившенія съ культомъ явыческимъ. Религіовная нскиючетельность только украпляла исключительность напіональную. Іудей съ презрѣніемъ и ненавистью относился въ поработителямъ своего народа, "кланяющимся истуканамъ". Вездв онъ ограждаль себя ствною своихъ обрядовъ отъ сившенія съ языческими, -- въ самомъ Римѣ держался особиявомъ, точя, понятно, чемъ было далее отъ центра--- Палестины, тамъ въ менте ръзкихъ формахъ проявлялась эта исвлючительность. Естественно, и римляне въ свою очередь стали ненавидёть и презирать этоть народь, отрицавшій веливихъ боговъ великой паціи. Въ толив, въ обществъ, лаже въ литературъ подвергались ъдвому осмъянію національныя черты и обычан іудейства; на счеть культа и самого Бога стали распускать всякій ввдоръ, въ родъ выдумки о поклоненіи іудеевь ослиной головь, чтобы представить гордую, замывающуюся въ себъ націю въ смъшномъ и нельшомъ видь. Понятно, что религіи іудейскаго народа, дійствительности бога котораго римляне все-таки не отрицали, ръшительно воспрещенъ быль прозелитизмъ среди рамскихъ гражданъ, какъ культу, примо исключающему обязательный для гражданъ государственный культъ Рима. Обмена богами и сліянія ихъ, какъ въ культахъ политенстическихъ здёсь, не могло быть. И можеть быть ни къ одной національной (непринятой оффиціально въ составъ римскаго культа) религін не были такъ строго, последовательно и настойчиво применяемы меры охраны государственнаго культа, какъ къ іудейству, прозелитизмъ котораго съ его ненавистными Риму религіозными обрядами подлежаль уголовной карв. Дозволенное въ границахъ своей національности, для Рима іудейство было атензиъ (отрицаніе государственныхъ боговъ), judaicus ritus быль superstitio externa, externae ceremoniae. Нація, въ своей исключительноости чуждавшаяся всёхъ и чуждая всёмъ, общеніе съ необръзанными считавшая для себя оскверненіемъ, іудейство общимъ говоромъ народа римскаго обвиняемо было въ отвращенів и ненависти къ роду человъческому (odium generis humani) и въ свою очередь было ненавидимо и презвраемо римскимъ человъчествомъ.

Подъ такимъ неблагопріятнымъ Umbraculo христіанство должно было открыть свою великую миссію въ грекорнискомъ мірѣ.

Решительно правдный вопросъ: какъ отнеслась римская государственная власть въ христіанству въ первые годы его существованія? Просто никавъ! потому что она вовсе не знала тогда христіанства. Г. Кулаковскій и упомянутый уже нами юристъ согласно утверждають, что римская власть знала христіанство при самомъ его появленіи, но затёмъ расходатся по противоположнымъ врайностямъ. Юристь, опираясь на свазаніи апокрифическомъ, строящемся на документакъ, если они когда-нибудь и существовали, безусловно подложныхъ, развиваетъ цёлую теорію о благопріятномъ отношенів римской власти къ христіанству: какъ Тиверій предлагаль пом'ястить Христа въ реестръ римскихъ боговъ, какъ, потерпъвши съ своимъ предложениемъ неудачу, справедливымъ нашель закономь оградить христіань отъ преследованій, конечно, въ Гудев. Это-хотвлъ вилючить іудея въ реестръ римскихъ боговъ Тиверій, жестоко преследовавній въ Риме іудеевъ. им выших заже право римскаго гражданства (по поводу провелитскихъ успаховъ іудеевъ) и ревновавшій о староотечесвомъ вультв, и, по римсвому политическому принципу, вовсе не вибвшій основанія вибшиваться во внутреннія дала національной религіи! И все это-на основаніи сказки, которая давно выброшена изъ исторіи; и если еще и годилась въ свое время для Тертулліана, вакъ адвокатско-апологетическій пріемъ, то совсёмъ неумістна въ серьезномъ объективномъ изследованія. Исторія знасть, что къ году смерти Тиворія ученики Христа почти еще не выходили за стъпы Іерусалима; сами іуден въ Іерусалим'в еще не виділи новаго общества, а только отдельныхъ проповеднивовъ опасныхъ идей, къ

которымъ и самъ высшій трибуналь іудейскій не зналь, какъ отвестись: отъ людей ли это дело или оть Бога? вовставая противъ него, какъ бы не оказаться и богоборцами (Дівяв. с. 38-40): самое имя христівнъ еще не было придумано и усвоено "ученикамъ", "върнымъ", "спасающимся". А Тиверій издаеть въ пользу христіанства, которое самимъ іудеямъ еще неизвъстно было, не говоримъ о римскихъ властяхъ въ Гудеъ, какъ новое самостоятельное общество, по крайней мъръ представлялось очень смутно, -- покровительственный указъ... Г. Кулавовскій оставляєть Тиверія въ сторонь, хотя здысь нашелъ-бы хорошее подтверждение своей теоріи о повровительствъ римской власти христіанской пропагандъ. Но для другаго пункта своей теоріи онъ хочеть извлечь кое-что изъ исторін виператора Клавдій. Мы не намфрены поддерживать сказаніе о раннемъ постщенін Рима ап. Петромъ и основаніи въ этомъ городъ церкви христіанской, мы считаемъ только несомивнимы, что въсть о явлении Мессии-Христа очень рано принесена въ Римъ іудеями эллинистами, слушателями проповёди апостольской въ Іерусалемё, и, конечно, должна была вызвать движение іудеевь римскихъ; здёсь начатокъ будущей церкви римской. Но, безъ сомивнія, не это религіозное броженіе внутри общины іудейской (сила и размъръ его намъ вовсе неизвъстны, но, конечно, не были пока велики) привлекло къ себъ внимание власти римской при Клавдів. Обстоятельства преследованія іудеевь Клавдіемъ, по осторожно-ученому замізчанію Моммсена (Religionsfrevel... стр. 408), еще менъе намъ взвъстны, чъмъ преслъдованіе ихъ немного раньше, при Тиверів. Вызвавшее строгую мвру Клавдія движеніе іудейское было, по всей ввроятности, однимъ изъ техъ вившне-общественныхъ (а не внутри самаго іудейскаго общества-религіозныхъ), затрогивавшихъ вившній римскій порядокъ и благоустройство, смятеній, которыми не равъ давалъ себъ знать этотъ неспокойный элементъ въ государствв. Смуту общественную римскія власти связали (если только это замъчание Светония не есть его личный домысель на основаніи последующихъ событій іудейства) съ смутно представлявшимся имъ именемъ Христа, котораго онъ считали живымъ еще политическимъ агитаторомъ, какихъ немало появлялось около этого времени въ самой Тудев. Г. Кулаковскій, по своей основной тенденціи, обрабатываеть этотъ неясный для историка факть совершенно иначе. Безъ всякаго основанія и историческаго оправданія, онъ отврываеть, что "въ іудейской общинь Рима, куда еще вадолго до прибытія ан. Павла проникло новое ученіе, вышли изъ-за этого препирательства, раздоры, возмущение", - раздуваетъ эти препирательства въ крупное общественное явленіе большого города и привлекаетъ на него вниманіе государственной власти. "На этомъ именно моменти, говорить онъ, римская государственная власть была привлечена къ участію въ сужденія о новомъ факті мірокой исторів, и она проявила себя, вакъ вившняя сила государственнаго порядка и общественнаго благоустройства".

Эту свою любимую теорію объ отношеніи римской власти въ дёламъ религіи г. Кулаковскій расврываетъ подробнымъ анализомъ неправильно освъщеннаго имъ факта: что изъ-за христіянства произощин волненія въ сред'в римсвихъ іудеевъ, привлектія вниманіе полиціи, что для римскаго правительства были совершенно безразличны раздоры и споры въ нъдрахъ синагоги, оно и не вившалось это частное ихъ дело; что о сущности самыхъ споровъ полиція не интересовалась узнать ничего точиве, но такъ какъ ивъ-за этихъ споровъ страдало общественное благоустройство, то, по приказанію императора, принята была полицейсвая мёра изгнанія этого безпокойнаго чужаго элемента изъ столицы (стр. 12-13). Это-свободная фантавія г. Кулавовскаго на весьма сухую тему Светонія Все діло въ томъ, что іуден чімъ-то навлевли на себя неудовольствіе власти римской, вообще непріязненно относившейся къ іудейству; за-

тронутъ былъ, конечно, общественный римскій порядокъ, чёмъ и вызвана была соответствующая, обычная въ то время мера, - изгнаніе іудсевъ изъ Рима. Христіянство туть совершенно ни причемъ. Оно также мало замъщано въ дълъ теперь, какъ и въ преслъдовании іудеевъ при Тиверіъ. Изгнаніе іудеевъ изъ Рима при Тиверів и Клавдів-факты одной категоріи. Римская власть и при Клавдів еще не знала христіанства, какъ и при Тиверів, и не могла ни входить въ обсужденіе этого явленія, по своему желанію, ни не входить. Этонесомивино. И лучшее подтверждение данному нами объясненію мы находимъ въ отношеніяхъ представителей римской государственной власти въ христіанству даже тамъ, гдв имъ прямо приходилось иметь дело съ его представителями. Когда около времени изгнанія іудеевь изъ Рима Клавдіемъ іуден въ Коринов представили на судъ провонсула Галліона и обвиняли Павла, что онъ учить людей чтить Бога не по закону, т. е., конечно, іудейскому, то Галліонъ счелъ это внутреннимъ фактомъ національнаго іудейскаго богословія, и отказался войти въ разсмотржніе того, что къ нему не относилось; даже о врупномъ безпорядкъ, учиненномъ по этому поводу іудеями предъ самымъ трибуналомъ, "Галліонъ нимало не безпокоился" (Дівян. 18, 14-17). Когда, спустя уже почти четверть выка отъ основанія Церкви, въ области самаго происхожденія христіанства, римскія власти, на протекла эта четверть-въковая глазахъ которыхъ Церкви, правлечены были іудействомъ къ сужденію о христіанствъ, -- онъ не пошли дальше Галліона въ Коринев. Завончился, съ овончаніемъ свободной пропов'яднической діятельности ап. Павла, цвлый періодъ исторіи Церкви, полный событій, церковь живеть уже, какъ самостоятельное, органигованное общество съ ісрархісй во главъ, а Лисій нашелъ только, что Павла, изъ-за котораго произошель настоящёй бунть вь Іерусалимъ (въроятно, нъсколько большій, чъмъ предполагаемое г. Кулаковскимъ "возмущеніе изъ-за новаго

ученія въ іудейской общинъ Рима"), іудеи "обвиняють въ спорныхъ мивніяхъ, касающихся закона ихъ, но что ивть въ немъ никакой вины, достойной смерти или оковъ" (Двян. 23, 29). Даже правитель Іуден Фестъ, благодаря продолжительной судебной волокить, начавшейся еще при его предшественникъ, вынужденный внимательные войти въ дъло, и, благодаря ръчамъ Павла и его противниковъ, имъя желаніе и возможность понять сущность дёла, все-таки визить одно: имъють инкоморые споры съ Павломъ объ ихъ богопочитанін и о какомъ-то Інсус'в умершемъ, о которомъ Павелъ утверждаеть, что онъ живъ". Фесть, и после тщательнаго разсмотрвнія двла, затрудняется даже, что в писать о человівть, апеллировавшемъ къ Кесарю, такъ какъ ничего върваго объ немъ написать не имветъ (Двян. 25, 19. 26). Вотъ какъ ясно представлялся "новый фактъ міровой исторін" представителямъ римской власти въ самой Тудев, двиствительно "привлеченнымъ къ участію въ сужденів" объ этомъ фактъ. " $H_{tb}$ которые споры іудеевь объ ихъ богопочитанів "-- в больше ничего, - такъ могъ сообщить Фестъ Нерону о Павлъ; не больше могли бы сообщить его предместники Клавдію (еслибы сообщали-чего не было). И вся тирада г. Кулаковскаго о превлечение римской государственной власти въ самомъ Римъ, при Клавдів, "къ участію въ сужденія о новомъ фанть міровой исторіи", закончившемся полицейской расправой, есть нъкоморая неудачная выдумка г. Кулаковскаго--- больше ничего... Повторяемъ: Римская государственная власть досель ничего не знасть о христіянствъ, вакъ христіанствъ, вакъ религін новой ("новомъ факть міровой исторіи"); она видитъ только ніжоторые незначительные споры внутри самаго іудейства о богопочитанів, и ен мітропрівтія, по этому поводу, сообразныя съ завоннымъ положениемъ іудейства въ выперін, тавъ и должны быть поставлены на счеть только ічдейства, хотя, понятно, на судьбу христіанства все это, мимо сознанія Рима, вибло немалое, тавъ и отибчаемое христіанскою исторіею, вліяніе.

Все дело въ томъ, что само іудейство довольно делго считало христіанское движеніе совершенно внутреннимъ фактомъ своей религіовно-національной жизни, къ міропріятіямъ по поводу котораго оно веохотно привлекало римскую власть. "Мы имвежь законь, и по закону нашему онь должень умереть", -- вотъ религіозно-національно-правовой принципъ, выставленный іудеями предъ Пилатомъ. Этотъ принципъ въ теченіе немалаго времени іуден выдерживали и въ борьбъ съ апостолами, не вынося дела за стейм Синедріона. Но когда христіанство, прорвавши національныя границы іудейства, вышло въ міръ явическій, іуден постарались привлечь къ дёлу уже и римскую власть. Они направили теперь усиліе въ тому, чтобы снять съ христіанства итврасивит індейства, и выставить его, какъ силу опасную для Рима. Къ обвиненіямъ въ нарушении закона іудейскаго, какъ оказывалось, не привлевавшимъ вниманія римскихъ властей, они присоединили новое: "это-всесвътные возмутители; они поступають противъ повельній Кесаря, почитая другого Царемъ Інсуса" (Дъян. 17, 6-7). "Павелъ-язва общества, возбудитель мятежа между іудеями, живущими по вселенной (Дівян. 24, 5). И наконецъ этихъ опасныхъ людей прямо выдёлнють изъ іудейства, и оттёняють, какъ новое самостоятельное общество---"Назорейскую ересь" (тамъ же). Но обвиняемые были на лицо. И римская власть, по разследованіи дела, не находившая непосредственнаго фактического подтвержденія кихъ обвиненій, продолжала видеть одно: "невоторые споры объ ихъ богопочитании"... Представители римской власти пова не предчувствовали, что, спустя немного, это обвинение выступить съ новою ужасающею силою, и окажется въ рукакъ той же власти тяжелымь, кровавымь гнетомь, который будеть давить христіанство въ теченіе  $2^{1}/_{2}$  вівповъ. Но язычесное общество было въ это уже время болъе чувствительнымъ и точнымъ, чемъ представители римской власти, показателемъ значенія діла христіанства. При первой же встрічів пропо-Toyan Kies. Ayx. Acag. 1892 r. T. II.

Digitized by Google

въдниковъ евангелія съ невосточнымъ обществомъ, незамедлиль заявиться противъ новаго ученія протесть во имя Рима. "Эти люди, будучи іудеями, возмущають пашъ городь и проповедують обычан, которыхь намь, римлянамь, не следуеть ни принимать, ни исполнять" (Дели. 16, 20, 21), объявили властямъ представители общества филиппійскаго. Этотъ Павелъ не только въ Ефесъ, но почти во всей Асів, своими убъжденіями совратиль немалое число людей, говоря, что дълвеные руками человъческими не суть боги (Дъян. 19, 26),возбуждаль Ефесань Димитрій, и произвель въ городъ страшное возмущение противъ проповедниковъ. Эти два случая показали, изъ какой языческой среды долженъ быль начаться протесть, имъвшій стать кровавымь, противь христіанства, кавъ религіи новой: выступило общество языческое въ защиту боговъ, нравовъ, обычаевъ римскихъ, -- во имя религіозно-національных в интересовъ Рима. Сюда-то и направили іуден, особенно асійскіе, свою влую интригу противъ "ереси наворейской", мало успѣшную пока предъримскими властими. Они употребили всь усилія, чтобы внушить обществу языческому, все же считавшему пропов'ядниковъ новыхъ идей іудеями (выше-въ Филиппахъ), что эта "ересь", выброшеная изъ іудейства, не имбетъ ничего съ нимъ общаго. О характеръ этого новаго общества, отъ котораго они отрекались, о его нравахъ, обычаяхъ, религіозныхъ церемоніяхъ, върованіяхъ, о личной нравственности его членовъ, іудеи распускали самыя низвія влеветы, грубыя и гразныя сплетни, вещи самыя постыдныя, чтобы даже имя христіанинъ сдёлать позорнымъ и срамнымъ (1 Петр. 4, 16). Церковные писатели ранняго времени, въ пору самаго широваго распространенія нелѣныхъ сказовъ о христіанствъ, прямо указывають въ іудеяхъ главныхъ виновниковъ нелъпыхъ слуховъ на счеть христіанъ 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Іустинь: "іуден послади во всю землю агентовь, и чрезь ихь посредтво везд'в опов'єстин, что возникла новая секта, когорая пропов'ядуеть атенамъ и разрушаеть все законы... Все клевети, какія распространяють на кристіань

Таково было внѣшнее положеніе и отношенія христіанства въ то время, когда Павелъ, прервавши дѣятельность на Востокъ, шелъ въ Римъ, и съ нимъ должно было изъ-подъ umbraculo іудейства выступить на міровую римскую сцену само христіанство. Приближалось кровавое зрѣлище, устроенное чудовищнымъ актеромъ—Нерономъ.

Оффиціальный Римъ въ это время еще не имълъ представленія о христіанствъ. А такой оффиціальный докладъ, вавой-ин видели-имель послать Фесть о Павле, даваль не много. Въ обществъ ходили смутвые, дикіе слухи, заносимые съ Востова. Само іудейство римское, по видимому, не было въ курст того, что совершалось на Востокт. Представители его прямо говорять Павлу, что они ни писемъ не получали объ немъ изъ Гуден, ни изъ приходящихъ братьевъ никто не извъстилъ объ немъ, и не сказалъ чего-либо худого (Дъян. 28, 21). И они интересуются услышать отъ него что-нибудь опредвленное объ этомъ учени, о которомъ вездв спорять (ст. 22). По видимому, христіанская общица Рима, члены которой знали (можетъ быть и не лично) Павла, ждала его и вышли далеко ему на встрвчу, была мало заметна для тамошняго іудейства; можеть быть и состояла она, мы склонны думать (смотр. Посланіе Павла въ Римл., особенно 11, 17: ты, дикая маслина, привился на м'всто ихъ, и далве), по преимуществу изъ необръзанныхъ, и съ іудействомъ римскимъ не имъла соприкосновенія.

Вибств съ Павломъ центръ жизни христіанства на время передвигается въ Римъ. Здёсь отношенія осложняются и обостряются. Событія слёдуютъ ускореннымъ ходомъ. Кри-

незнающіе ихъ, науть оть этихъ, распространеннихь во всемь мірѣ іудеями". Тергулліанъ: ліуден — нервые авторы дурныхъ представленій, какія вифоть о напев религія ламчинки". Оригень: "какъ только мвилось христіанство, іуден стали распространять о членахъ его ложные слухи, чтобы сділять его ненавистнимъ всему міру. И ва этомъ они такъ успіли, что эти ложныя впечатлічнія не взгладились и теперь, спустя два столітів".



висъ, имфющій измфнить отношенія, быстро приближается. Около - четырехлетняя (до пожара) деятельность Павля въ Рим'й вызвала этотъ кризисъ. "Узникъ Іисуса Христа (Филим. 1. 1. 9. 23), не стыдившійся своихъ увъ, всегда "дерзновенный", далекій отъ унывія, началь апостоль въ Рим'в проповъдь евангельскую. Его обстоятельства послужили только къ въ большему успаху евангелія. Ободренные имъ римскіе христіане начали сибло и безбоязненно проповідь слова Божія,такъ характеризуетъ свое дело въ Риме самъ Павелъ (Филипп. 1, 12. 14). Г. Кулаковскій, по видимому, подозрѣваеть сильное действіе проповёди Павла въ Риме, но центръ тяжести дъла видитъ не тамъ, гдъ слъдуетъ. Для него сфера дъятельности Павла въ Римъ-іудейкая община. Здъсь онъ ищетъ ключа для разгадки следовавшей за пожаромъ катастрофы, и разгадываеть, не задумываясь долго. "Опять, іуден, картинно изображаеть онь свой вымысель, въ тревогв и волненіи по тому же вопросу о христіанствів въ ихъ средів. Безпорядками, происшедшими въ ту пору,-то было время, когда ап. Павелъ жилъ въ Римъ, -- воспользовался императоръ въ своихъ пъляхъ". Волненія въ іудействі и общественные безпорядки (неизвъстно, откуда авторъ взялъ ихъ), какъ и при Клавдін, полицейская расправа, своеобразно видоизмівненная личнымъ вмёшательствомъ, въ своихъ цёляхъ, Нерона, простой произволь верховной власти, простая случайность, -- вотъ и все. "Не за въру привлекли къ отвътственности, не за въру осудили, не за въру казнили". Но какъ же такъ случилось: безпорядки произошли отъ іудейской общины, а ударъ паль на христіань? Отвёть у г. Кулаковскаго простой: это намъ неизвёстно; но самая возможность признать поджигателей въ христіанахъ была найдена". Присмотрамся-же мы ближе въ проповеди Павла въ Риме и положению дела христіанства, ею созданному. Не среди іудеевъ развилъ свою дъятельность въ Римъ Павелъ. Въ первые-же дни Туден отнеслись въ его проповеди несочувственно, и онъ объявилъ

ниъ, что переноситъ Евангеліе въ язычнивамъ (Діян. 28, 23-29). Въ средъ языческаго населенія Рима проповъдь Павла, который не съизнова начиналь здёсь дёло, а, опираясь на существующую уже Церковь, -преданную ему, и присутствіемъ веливаго апостола ободренную до "смівлости и безбоязненности", -- поддержанъ былъ прибывшими вмъстъ съ нимъ ближайшими его ученивами и вновь прибывавшими вфрными съ Востова, получила своро весьма широкую извъстность во вспахь, самыхъ различныхъ, кругахъ Римскаго Общества: "узы мои о Христь сдёлались взейстными всей преторіи и всвиъ прочимъ" (Филипп. 1, 13). Вліяніе апостола проникло до дворца Неронова; и "въ дом в кесара" онъ нашелъ вліятельныхъ и "нанцаче" ревностныхъ къ дёлу христіанства последователей (Филипп. 4, 22). Это было вызовомъ іудейству римскому на борьбу, -- и борьба со стороны іудеевъ началась, или, точиве, продолжалась борьба, съ такимъ изступленіемъ начатая въ Герусалимъ, и съ такою ожесточенною настойчивостью въ теченіе цілыхъ двухъ літь поддержанная предъ римскою властію въ Кесаріи. Іерусалимскіе враги Павла, уполномоченные іудейства, должны были поспёшить за нимъ въ Римъ, чтобы и поддержать противъ него обвинение на судъ весаря, — иначе дъло не разбиралось бы: accusator ubi non est, ibi non est judex, —и отразить имъвшее последовать со стороны Павла, какъ они могли опасаться (Деян. 28, 19), обвиненіе на народъ іудейскій. Не въ общественныхъ безпорядкахъ, какъ совершенно неосновательно предполагаетъ г. Булаковскій, выразилась эта борьба, а велась оружіемъ, которое мы уже охарактеризовали: интригой, тайнымъ, огражденнымъ клятвой, заговоромъ, сплетней, клеветой. Еще въ Іерусалимъ и Кесарія, какъ только дёло Павла (и самъ онъ) перешло изъ рукъ Синедріона въ руки власти римской, враги Павла, вивсто возбужденія общественныхъ страстей, обратились въ этому оружію. Первосвященники, въ сопровожденіи адвоката, являются въ Правителю Римскому съ влеветнече-

скимъ изветомъ, и въ тоже время, съ ведома Первосвященниковъ и Синедріона, составляется заговоръ о тайномъ убійствъ Павла... Съ этимъ оружіемъ явились враги Павла въ Римъ, и продолжали здёсь предъ кесарскимъ трибуналомъ свою работу, не имъвшую успъха предъ трибуналомъ кесарійскимъ. Въ придворныхъ римскихъ сферахъ іудейство имъло сильныхъ покровителей, во главъ которыхъ стояла наложница Нерона Поппея (по замъчанию Іосифа беосеβής, т. е. прозедитка іудейства); и здісь оно, конечно, начало сильную агитацію противъ христіанства и Павла. Въ полумравъ, какимъ прикрыто для историва это придворное движеніе, выступають и со стороны христіанства опредвленныя личности, наложница Автея, кравчій Нерона, но и безъ характеръ и значеніе придворной интриги іудейской противъ христіанства понятны. Узникъ, апеллировавшій къ суду кесаря, получиль отъ іудеевь освіщеніе, въ какомъ уже не разъ они представляли его римскимъ властямъ на Востокъ. И хотя при первомъ разборъ дъла (при первой апологіи, 2 Тим. 4, 16) іудейскія обвиненія Павла въ мятежів и проч. не подтвердились оффиціально, но въ глазахъ представителей римской власти іудейство все таки успъло наложить на Павла и на все дело христіанства особий колорить, какь на секту (Назорейскую ересь), съ которою іудейство не имветь ничего общаго, - вредную по распространяемымъ ею идеямъ, по ев стремленіямъ и цълямъ. Но еще шире шла антихристіансвая работа іудейства среди общества римскаго, особенно въ низшихъ сферахъ народныхъ, гдф христіанство главнымъ образомъ нашло себв многочисленныхъ последователей. Палестинскіе и малоазійскіе іуден-враги Павла, прибывшіе въ Римъ, для участія въ процессь на судь кесаря, принесли всю накопившуюся противъ Павла ненависть, весь запасъ влеветы, сплетенъ, гнусныхъ выдумовъ, собранныхъ на востовъ, и пустили въ ходъ среди римскаго населенія. Почва была воспріимчивая. Римъ переполненъ быль восточными вультами, которые имъли здъсь много приверженцевъ, но еще болъе

враговъ. На счетъ этихъ культовъ составилось и ходило въ народъ много слуховъ и сплетенъ, которыя не разъ подтверждались действительно гнусными и безиравственными фактами, навлекавшими на эти культы судъ и кару. Теперь въ христіанствъ увидъл одно изъ такихъ восточныхъ суевърій, отличное отъ іудейства, но въ одежде іудейской (ritus judaicus); н, по подстрекательствамъ іудеевъ, всячески старавшихся провести грань между собой и христіанами, перенесли на него всв тв грубыя представленія и гнусныя обвиненія, которыя уже навопились противъ культовъ восточныхъ, съ прибавкой новыхъ, вымышленныхъ іудеями, или вызванныхъ лжетолкованіемъ или непониманіемъ религіозно-обрядовыхъ дёйствій христіанства. На христіанъ, вакъ на фравцію іудейства, за свою гнусность, отвергнутую самими іудеями, перенесены были ябвоторыя обвиненія съ іудейства, напр. боготвореніе головы осла (Тертулл. апол. гл. 16. Минуцій Феливсъ. "Октавій" 1. 9.) и таготъвшее доселъ надъ јудении обвиненіе въ ненависти въ роду человъческому (odium generis humani). Следуетъ замътить, что христіанство и само по своей сущности могло вызвать ненависть въ себъ въ извъстныхъ сферахъ Рима. Его возвышенныя стремленія, его строгая нравственность, недоступная сдёлк'в съ порокомъ, вся его жизнь стояла въ ръшительномъ и ръзкомъ противоръчіи съ жизнію великаго города. Христіане были живымъ обличеніемъ порочваго города, разврать котораго дошель до крайнихъ границъ въ безпутныхъ оргіяхъ Нерона. Подъ впечатлівніемъ римскихъ безпутствъ, пишетъ Павелъ Филиппійцамъ 2, 15: "среди строптиваго и развращеннаго рода вы сіяете, какъ світила въ мірв". А свыть рыжеть больные глаза. Вражда къ христіанамъ, чуждавшимся развратнаго міра, была еще болье усилена недоразумъваніемъ ученія христіанскаго. Христіанскія представленія о конців міра, который имбеть быть истреблень огнемъ (2 Петр. 3, 10-12), ожиданія втораго явленія Христа, у накоторых в христіанъ переходившія въ плотскія хиліастическія представленія и нетерпівливыя ожиданія скораго пришествія Христова для суда и казни этого рода развращеннаго, привели римлянь въ обвиненію христіанъ въ желаніи погибели рода человітескаго.

Итакъ за четыре года 1) энергической, "со всякимъ дерзновеніемъ", деятельности Павла въ Риме, христіанство сдедалось явленіемъ весьма замітнымъ во всёхъ сферахъ римсваго общества (во дворцв, въ преторів в у вспах прочих). Но и іуден, въ теченіе всей діятельности Павла, а особенно въ его тянувшемся цёдые годы процессё предъ римскими властями, показавшіе, на что они способны,-и въ эти последніе четыре года не дремали. Благодари нив, на "новомъ восточномъ суевъріи съ іудейскимъ обрядомъ", и само по себъ выдвинувшемся весьма замётно, сосредоточено было враждебное вниманіе римскаго народа. Ненависть, возбуждаемая настойчиво распространяемыми слухами о постыдныхъ дёлахъ и преступныхъ желаніяхъ и стремленіяхъ членовъ новаго общества, быстро возрастала. Кълъту 64 года дело назрело, и іюльсвій пожаръ вызваль ватастрофу. Г. Кулаковскій полагаеть, что христіане пострадали на этотъ разъ по простой случайности, что случайно признали и уличили христіанъ въ поджигательствъ и --- казнили. Нътъ! не христіане случайно привлечены были для утоленія арости народной, а, напротивъ, самый пожаръ былъ случаемъ, который произвель уже достаточно подготовленный, и потому неизбёжный, взрывъ накопившейся въ вародь ненависти къ таинственнымъ людямъ, quos ob flagitia invisos vulgus Christianos appellabat. Не будь случайности-пожара, взрывь все раздуваемой ненависти можеть быть нъсколько отсрочился бы, до новой случайности-наводненія Тибра, засухи, эпидеміи, -- вавъ это не разъ бывало впоследствін, но-онь послыдоваль-бы неизбижено. Было ли это страш-

<sup>1)</sup> Мы не поддерживаемъ гипотезы о двухго (ячномъ только пребыванія Павла въ Рамѣ (основывающейся на замісчанія дісписателя Луки), о новых его апостольскихъ путешествіяхъ и вторыхъ узахъ.



ное избіеніе христіанъ-за опру? Г. Кулаковскій отвінаеть: нътъ! Мы говоримъ: да! Христіанъ хватали и казнили, кавъ людей ob flagitia invisos; какъ людей, которые haud perinde in crimine incendii, quam odio humani generis convicti sunt. Mu вивемъ, что это за гнусныя и постыдныя дела. Это-умерщвленіе ребенка, яденіе челов'яческаго мяса-крови, это гнусный разврать подъ повровомь ночи и т. д., --- все то, во что гнусная влевета и грубая сплетня превратила христіанскую Евхаристію, агапу, обряды и все благоповеденіе христіавъ. А odium...? это возвышенныя христіанскія візрованія и стремденія, которыя выразвяв апостоль: наше чаяніе на небесахъ, откуда и Христа славы ждемъ. Слокомъ, не за пожаръ (не стольно за пожаръ) казнили христіанъ, а за ихъ вульть, жизнь, идеи,—за ихъ въру. И притомъ, примо исповъданную. Казнили всвят, говорить Тацить, qui fatebantur, признавались, конечно, не въ зажигательствъ, а въ томъ, что они дъйствительно тъ, которымъ припасывается все это гнусное и ненавистное, т. е. въ виду опасности, безстрашно исноведывали свою віру христіанскую. Было ли безпристрастное разслівдованіе діла? Хотіли ли законнымъ процессомъ сповойно уяснить дело? Конечно, неть! Независимо отъ безпутнаго жестокаго произвола Нероновской власти, это было невозможно при крайнемъ возбужденіи народа, на дымящемся пепелище города. Хватали всехъ, на кого указывала давно навинъвшая ненависть, и qui fatebantur, не отридали своей принадлежности въ христіанству,-чего было достаточно. Былъ ли издань въ это время Нерономъ противъ христіанъ формальный письменный указъ? Н'вкоторые древніе христіанскіе писатели говорять: да! Мы, согласно съ новыми, полагаемъ, какъ и г. Кулаковскій, что нізть. При всемъ возбужденіи противъ людей, которыхъ простой народъ (vulgus) называль христіанами, яснаго представленія объ этомъ предметь общей ненависти въ Римъ не имъли. Видъли какое-то чужеземное суевъріе: съ виду, по обычаямъ похоже на іудейство, но іудеи ръшительно отъ него отрекаются; и ни къ какой другой на-

ціональности не можеть быть привязано. Видели множество людей (multitudo ingens), приверженныхъ въ этому суевирію, надъ которыми тягответъ обвинение во всякихъ гнусностяхъ, но не могли уловить, чтобы это сборище наполнившихъ Римъ людей разныхъ національностей представляло опредівленное организованное общество, можеть быть по самому отсутствію въ тогдашней христіанской общинь Рима болье осязательных на глазъ римлянина, прочно сложившихся формъ общественности; а можеть быть и потому, что христіане въ тайнв держали свою организацію, и Римъ имёль объ ней такое-же смутное представленіе, какъ и о христіанскомъ культѣ и вѣрованіяхъ. А безъ этого не было основанія для изданія спеціальнаго распоряженія противъ новаго общества. Да въ немъ и нужды не было. Противъ этого гнуснаго иновемнаго суевърія, какимъ представлялось тогда Риму христіанство, достаточно было поренныхъ органическихъ римскихъ законовъ, которые уже не разъ примънялись противъ недозволенныхъ культовъ и всяческихъ преступныхъ суевърій, на которые одинаково могло опереться и законное преследование этого суеверія новаго, и дикое, безпутное, кровожадное илумление надъ нимъ. Было-ли это глумливое истребление христіанъ въ Римв въ собственномъ смыслѣ первымъ "Римскимъ" гоненіемъ, то есть, во имя религіовныхъ, національныхъ, государственныхъ интересовъ Рима, proprio motu возбужденное Римомъ, и сознательно веденное римскою властью государственною? Древніе христіанскіе апологеты отвінали: да. А открытіе собственно римских гоненій на христіан таким извергом, как Нсронъ, они выставляли, какъ лучшее доказательство несаконности, несправедливости гоненій. Мы, на основаніи всего вышеизложеннаго, позволяемъ себъ на поставленный сейчасъ вопросъ отвътить: нътъ! Непримиримыми гонителями христіанъ во имя и для блага Рима были лучніе римскіе императоры, а не хултіе. Ho-Quid Nerone pejus?! Избіеніе христіанъ Нерономъ было не-первое "Римское" гоненіе, а-послюднее

іудейское, но орудіемъ закона римскаго, рукою власти и народа римского. Безпутный во всехъ отношенияхъ Неронъ, привлеченный къ участію въ сужденіи о новомъ факта міровой исторіи", не способень быль понять его вначенія въ жизни веливаго религіознаго политическаго тёла римскаго; онъ видълъ въ христіанахъ только подходящія жертвы для усповоенія волненія народнаго. Vulgus-же въ бевсознательной ненависти выдаваль на казнь ob flagitia invisos, и шель смотреть эффектное зрелище вазни человеконенавистникова. Но іуден хорошо знали, на кою и за что они направили соврушительный ударь такого тяжелаго орудія, какъ власть и народъ римскій. Нероновское избісніе христіанъ было послёднимъ, чудовищнимъ автомъ трагедіи, которая началась на ступеняхъ башни Антонія въ Іерусалимі, продолжалась въ Кесаріи, и кроваво закончилась на всемірной римской сценв. Въ первомъ всеобщемъ іудейскомъ гоненіи на христіянъ, разгромившемъ начальную церковь Герусалимскую, палъ первый провавый свидетель за Христа,-первомучения Стефанъ. Во второмъ и последнемъ великомъ іудейскомъ гоненіи, разгромившемъ рукою Нерона церковь Римскую, палъ во главъ многочисленныхъ христівнъ тотъ всемірный свидітель узникъ за Христа, который въ первое гоненіе, какъ излиха ревнивый іудей, стерегь одежды побивавшихъ Стефана и быль крыпкой опорой разъяреннаго, и никогда послы не простившаго ему измену отцовъ, -- іудейства. Кто озираєть шировимъ историческимъ взглядомъ великія событія жизни человъчества, тотъ согласится съ нами, что роковое событіе, отміченное исторіей христіанства, и сейчась нами разсмотрѣнное, не было "простымъ произволомъ" безумца, простою случайностью" (Кулак. стр. 15), подобной случайному проявленію неразумной стихійной силы-огня. Это быль сложный историческій кризись, въ которомъ гнеть на христівнство переходиль изъ рукъ іудеевъ въ руки римлянь; это быль тяжкій симптомь, давшій понять высвобождавшемуся изъ-подъ umbraculo іудейства и выступавшему на веляную римскую сцену христіанству, на встрёчу какой грозмой опасности оно идеть, и какія испытанія ему предстоять отъ новаго, вооруженнаго духовной и матеріальной силой, врага—государства (народа и власти) римскаго.

Тайнозритель Іоаннъ, современникъ и, можеть быть, жертва-очевидецъ ужасовъ избіснія христівнъ Нерономъ, въ величественномъ апокалиптическомъ образъ даетъ намъ понять, что и тогда христіанство видівло въ этомъ избіснін не случайную вспышку дикаго произвола, а начало тахъ преследованій отъ вверя (Римской Имперіи), въ которыхъ цервовь должна была предпослать во Христу немало свидътелей върныхъ. "И когда Агнецъ снялъ патую печать (Неронъ-иятый римскій цеварь), я увидёль подъ жертвенникомъ души убіенныхъ за слово Божіе и за свидетельство, которое они имваи. И вовопили они громвамъ голосомъ, говоря: доволь, Владыко святый и истинный, не судишь и не истишь живущимъ на землъ за кровь нашу? И даны были каждому изъ нихъ одежды бълыя, и сказано было имъ, чтобы они усповоились еще на малое время, пока и сотрудники их и братія ихъ, которые будуть убиты, какь и они, дополнять число" (Откров. св. Іоанна 6, 9-11).

Мы не будемъ долго останавливаться на отношени къ христіанству импер. Домиціана. Г. Кулаковскій полагаетъ, что "христіане и въ концъ І въка пользовались въ Римъ такой-же полной свободой, какъ и въ годы пребыванія тамъ ап. Павла при Неронъ". Но самъ же ослабляетъ значеніе этой мнимой свободы христіанства замѣчаніемъ, что послѣ разгрома Неронова "христіанская церковь умножилась иупрочилась въ Римѣ емистивали эту невѣдомую религію съ іудействомъ" (выходитъ, что это была свобода за счетъ іудейства, которое имѣло взвѣстныя права на свободу религіозную). Мы не находимъ возмож-

нымъ принять сужденіе автора объ отношеніи между іудействомъ и христіанствомъ при Домиціанъ въ такой рашительной форм'в после того, что мы знаемъ о катастроф'в при Нерон'в. повазавшей восьма зам'втную грань между ними. Но, д'вйствительно, и теперь еще не представлялся ясно сознанію римлянъ характеръ и значеніе новой религіи: видёли безбожныхъ людей, которые не были іуден (не признавали себя іудеями), но жили по іудейскимъ обычалиъ (qui improfessi judaicam viverent vitam. Светоній). Въ интересь фиска, ради взысканія дидрахмы, ихъ готовы были насильно поставить въ связь съ іудеями. Но отсюда уже видно все ничтожество этой "полной свободы христіанъ". Мнимая эта свобода кончилась, какъ только заметили и увнали христіанъ. Какъ въ гоненіи Нерона, такъ и здёсь, г. Кулаковскій пытается ослабить силу факта преследованія его случавностью, исключительностью. . Преследованіе Домиціана выввано событіемъ, выходящемъ изъ ряда: совращеніемъ того семейства, въ которомъ росли н воспитывались наслёдники римсваго престола; это было дъло чрезвычайное, и мъру оно вызвало чрезвычайную, выходящую изъ сферы обычнаго теченія жизни государственной; исключительныя условія этого событія (осужденія Климента) не дають никониь образомъ права утверждать, что христіанство, какъ такое, было осуждено и признано ученіемъ запрещеннымъ". Выдерживая свою теорію "исключительности", "чреввычайности", единичности факта осужденія Климента, г. Кулаковскій нам'вренно игнорируеть вторую половину со общенія Діона Кассія: "за безбожіе осуждены были и многіе другіе (айдов поддов), склонившіеся къ іудейскимъ обычаямъ". Это "многіе другіе" говорить намъ много. Оно напоминаеть намъ Тацитово multitudo ingens въ исторіи Нерона, указываеть на широкіе размівры и общій характерь преслівдованів Ломиціана, и во всяномъ разв разбиваеть въ прахъ развитую г. Кулаковскими на целой странице теорію объ исключительномъ, чрезвычайномъ и т. д. событів. Не даромъ невоторые древиващіе церковные писатели ставили рядомъ по силѣ и Digitized by Google жестокости гоненія Нерона и Домиціана. Вообще, въ трактацін о Домиціанъ г. Кулаковскій рышительно выражаеть воззрыніе Aubè (въ упомянутомъ уже сочиненів) о непресявдованів христіанства, о широкой терпимости,—de la plus large toleгапсе, - при Домиціанъ. Но почему же г. Кулаковскій не пошелъ за Aubè дальше, и не отвергъ также ръшительно мучевичества за Христа Климента и Домициллы? Было бы, по крайней иврв, последовательно. Признаемся, для насъ быль неожиданностью такой свачекъ г. Кулаковскаго. Если "христіанство не признавалось при Домиціанъ ученіемъ запрещеннымъ, подлежащимъ, кавъ вёрованіе, строгому ввысканію", то какимъ же образомъ "Клементъ пострадалъ за въру, за нее онъ пролилъ вровь свою "? А если уже г. Кулаковскій удостовав Климента мученического вінца, то почему же онъ-первый мученивь за Христа? Почему г. Кулавовскій лишаеть ореола мученическаго прежде Климента "убіенных» за слово Божіе и за свидътельство"? А если пострадавние при Неронъ за flagitia и odium-не мученики за Христа, а "замученные по простой случайности", то и Климентъ, казненный тогда, когда, по утвержденію г. Кулаковскаго, христіанство, какъ вірованіе, не подлежало строгому взысванію, не паль ли просто жертвою придворныхъ интригъ, въ которыхъ только случайно подставленъ атенямъ? и вовсе не есть мученикъ, да еще "первый", за Христа? Не думаемъ, чтобы самъ г. Кулаковскій, взглянувши на дёло безъ увлеченія своей тенденціей, призналъ логическую последовательность и историческую верность своей оцінки и частныхъ фактовъ, и общаго положенія діла христіанства въ періодъ Нерона-Домиціана. На вопросъ: былъли изданъ Домиціаномъ указъ противъ христіанъ, мы склонны повторить отвётъ, данный нами на тотъ же вопросъ въ исторіи Нерона. Если судить по приведеннымъ выше сообщеніямъ Светонія и Діона Кассія, то со времени Нерона до Домиціана въ Римъ немного подвинулись въ ясности и опредъленности представленія о христіанстві, бакъ религіи самостоятельнойновой. Законъ объ атенстахъ и о crimen laesae Majestatis былъ достаточенъ; а последній въ спеціально Домиціановскомъ смысле, какъ осужденіе за отказъ въ божескомъ ноклоненіи ему, Домиціану, применялся съ особенною энергією далеко не къ однимъ христіанамъ. Что же касается празднаго вопроса: что было бы съ христіанствомъ, если бы еще пожилъ и поцарствовалъ Домиціанъ, то гадать объ этомъ и наобумъ увёрять мы предоставляемъ г. Кулаковскому,—сами-же переходить изъ области историческихъ фактовъ въ область произвольныхъ гаданій—не намерены....

Итакъ, въ самомъ Римъ, еще въ концъ 1-го въка, и власть и народъ не имъютъ вполнъ точнаго представленія о христівнстві: видять и преслідують гнусныхь безбожниковь, живущихъ впрочемъ по обычаю іудейскому. Это-отчасти и потому, что, послъ мученической кончины ап. Павла и разгрома христіанства римскаго при Неронъ, Римъ опять на вначительное время пересталь быть болье замътнымь и харавтернымъ центромъ христіанства. Кипучій центръ жизни христіанской въ конці 1-го и въ началі. 2-го в. быль въ Сирін, а особенно въ Асін (Малой Азін). Сюда (въ Асію) бъжали върующіе и изъ Рима отъ ужасовъ Нероновыхъ, сюда (вь Ефесъ) направился свидетель этихъ ужасовъ ап. Іоаннъ; здёсь же стали сосредоточиваться христівне разгромленной Палестины. Здёсь римская власть должна была впервые составить себъ ясное, не затуманенное сплетнями и клеветами, опредвленное представление о "новомъ религиозно-общественномъ явленіи" и установить нормально-правовое отношеніе къ нему. Становилось для народа и власти яснымъ, что эти, давно уже начавшіе смущать римскій народъ и власть загадочные люди составляють многочисленную, съ стройно органивованными собраніями и культомъ, но непозволенную факцію (factio illicita); что это-суевъріе совершенно новое, грубое, чревыврное, гибельное (superstitio nova, prava, immedica, exi-

Digitized by Google

tiabilis), а между твиъ его приверженцы составляють чуть не цълую "націю". Но это была нація темная, боящаяся свъта (natio latebrosa, licifugax), не имъющая ничего общаго со старыми законно существующими въ государстви націями и ихъ вультами. Это быль, какъ выражались язычники, третій родь, третій, новыйшій культь (tertium genus, tertius novissimus ritus. У Тертулліана), отличный отъ іудейства съ одной стороны, и отъ всего, объединенияго вакономъ и культомъ римскимъ, множества націй и культовъ языческихъ--съ другой. Но христіанство на національныхъ основахъ вовсе и не опиралось, и въ границы національныя не было завлючено. Оно жило и усиливалось въ то время только провелитизмомъ (Тертулліанъ: поп nascuntur, sed Christiani),—на счетъ всъхъ другихъ культовъ напіональвыхъ, на счетъ религіи государственной римской, --- само не допуская въ ихъ пользу никакихъ сделокъ и уступокъ. Это было отрицание самой сущности древняго міросоверданія, подрывь самыхъ національно-религіозныхъ основъ, на которыхъ опирался весь строй римской жизни общественной и государственной. Съ точки зрвнія римскаго закона христіанское общество (factio, хогишию не им'вло права существовать. Христіанство было преступно вдвойнь: оно вводило еульть новый, ненаціональный, исключительный, непозволенный, в разрушало культь старый, государственный, увлекая къ себъ его чтителей. Храмы языческіе пустым. Правдимин прекращались. Жертвы не приносились. "Равнодушно", "безразлично" въ этому отнестись нельвя было. Движеніе противъ христіанства въ народів, всегда боліве чутко относящемся въ охранѣ своего духовнаго достоянія, расло. Клеветы и сплетни не разсвевались, не ослабввали, напротивъ-усиливались, получали болве густой колорить и распространенносты; а это еще болье разжигало въ народъ ненависть къ оскорбителямъ боговъ, разрушителямъ староотеческаго вульта. Отказъ отъ жертвоприношеній не только предъ статуями боговъ, но н

предъ изображеніями императоровъ, даваль дёлу характеръ религіозно-политическій. Христівне оказывались не только athei. но и съ темъ вийств hostes Caesarum, hostes populi Romani. Подъ давленіемъ общественнаго мивнія государственная власть римская обратила вниманіе на діло. Положеніе оказалось слишкомъ сложнымъ и опаснымъ; движение захватило слишкомъ шировій кругъ. "Суевіріе это заразило не только города, но села и деревни; имъ увлечены и будутъ увлекаться люди всякаго возраста, состоянія, обовкъ половъ". Общій законъ объ иновенныхъ суевбріяхъ не предусматриваль всёхъ тёхъ характерныхъ особенностей, на какія натолкнулся правитель при изследованіи дела христіанъ. Плиній (государственный мужъ просеъщенный) возвыенися надъ говоромъ толпы. Тщательно (съ пыткой) разыскавши дёло, онъ представиль на усмотреніе императора Траяна докладъ, который долженъ быль вызвать ближайшее заканодательное определение отношения римской власти къ христіанству.

Мы не станемъ сами подробно анализировать и довладъ и вызванный имъ рескриптъ (а также послъдовательно излагать дальнъйшія отношенія народа и власти римской къ христіанству,—мы не пишемъ исторіи этихъ отношеній),—но иосмотримъ, какъ трактуетъ объ этомъ моментъ въ исторіи христіанства лекція г. Кулаковскаго.

Г. Кулаковскій признаеть важность момента, и объявляєть, что наконець при императорів Траянів "христіанство, какъ такое, было осуждено и признано ученіемъ запрещеннымъ, подлежащимъ, какъ върованіе, строгому взысканію". Но туть же г. Кулаковскій дълаетъ отчаянный маневръ, который своею неожиданностью привелъ насъ въ крайнее изумленіе. А затъмъ—мы не могли удержаться и отъ негодованія. "При этомъ императорів изданъ быль, говоритъ г. Кулаковскій, первый указъ, въ которомъ христіанство признано было ученіемъ вреднымъ, и его исповідники—подлежащими наказанію". Но— "я не имірю возможности излагать здібсь объ этомъ событіи съ той труди Кієвской дух. Академіи Т. П. 1892 г.

Digitized by Google

полнотой и обстоятельностью, каких оно васлуживаетъ .. Какъ?! Вы взялись "выяснить", и своимъ слушателямъ "уяснить" вопросъ объ отношении римскаго закона въ христіанству, послё продолжительных упражненій на тему о минмой \_полной свободв христіанъ", встрвчаете наконецъ первый государственный актъ, относящійся прямо къ христіанству, "завонно" осуждающій христіанство, и—не имфете возможности говорить объ немъ столько, "какъ онъ заслуживаетъ"? Мало того: въ историческій періодъ, который вы отграничили для своей лекціи, этоть указъ, по вашимъ воззрівніямъ, не первый только, а и единственный; со времени этого уваза, во весь второй въкъ вы не встръчаете ни малъйшаго намека на другой подобный акть; опидывая быглымь взглядомь весь этоть въкъ, вы находите, что "государственная власть за это время относится съ высоком врнымъ невниманіемъ къ вызванному христіанствомъ движенію, что "просвъщенное общество не проявляеть интереса къ новому вероучение, "самъ Маркъ-Аврелій", говорите вы, "не удостоиль проявить ни малійшаго интереса въ христіанству", а не то чтобы издать по его поводу государственный актъ, - и между темъ о такомъ единственнома документъ-двухъ документахъ, въ которыхъ и выразился взглядъ просощиенного человъна, и принята высшею государственною властью законодательная мёра васательно христіанства, въ которыхъ, значитъ, вы должны были видъть центральный пункть своей лекціи, въ которыхъ вы должны провомментировать каждое слово, выжать изъ нихъ рвшительно все, что они могли дать для уясненія двла, -- сдвлать, по вашему выраженію, "всесторонній разборъ" памятника (стр. 1), -- вы не имвете возможности говорить такт обстоятельно, какт они того заслуживають!!! Мы постараемся удержаться отъ невольно напрашивающагося при этомъ рѣзкаго слова, но не можемъ не сказать, что такой пріемъ г. Кулаковскаго... оскорбителенъ для науки, о которой онъ говорить въ началв ленціп такимъ высокимъ тономъ... Можеть

бить, г. Кулаковскій захочеть извернуться, и свое ве имію возможности" отнести на счетъ краткости даннаго для лекців времени (одинъ часъ; -- впрочемъ, издавая въ свёть не стенографическую же запись, онъ "имълъ возможность" и пополнить),---но мы спросимъ, зачёмъ же онъ более чёмъ пятую часть лепціи отдёлиль для матерій, совсёмь въ дёлу не относящихся? На шести страницахъ изъ тридцати онъ излагаетъ нсторію іудейства отъ Монсея н-до момента вступленія іудеевь въ новый міръ, когда на развалинать единой державы зародились новыя государства"; входить при этомъ въ подробности, о которых одни разъ и самъ начино замъчаетъ, что онъ "для насъ въ данномъ случав безразличны". (стр. 8); приплетаетъ сюда же, для "выясненія" предмета левців, также "безразличный", но за то пикантный, аневдотъ (который разсказанъ непримиримымъ личнымъ врагомъ Каллиста Ипполитомъ, и достовърность вотораго не выше сомибнія 1), вавъ Каллисть, будущій папа Римскій, за іудеовь "подвергчутъ наказанію розгами" 2). А впереди еще предстоить г. лектору сообщить слушателямь въ не менёе пивантной формъ и не менъе лишній, -потому что уже изъ 5-го, а не 2-го, о которомъ должна идти рвчь, столетія,фактъ, какъ "фанатизованная толна черни съ монахами во главъ, по наущению (будто!) епископа Кирилла, растерзала на улица просващеннайтую женщину того времени, профессора философіи и математики, Гипатію". Да еще нужно пофилософствовать на счеть полнаго отсутствія религіозной тер-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Döllinger. Hippolitus und Kallistus. рад. 117 и далье.

<sup>2)</sup> Наих кажется, что г. Кулаковскій приплель анексотець о Каллесть именно ради его викантности, разсчитанной на вкусь слушателей. Будущій римскій напа и—розги! (почему же не бичеваніе)? Слушатели г. Кулаковскаго, не ходившіє въ церковной исторів далее "уроковь детства", не знали, конечно, что цёлий рядь не будущихь только, а действительныхь пашь въ то время были не розгами посечень, а и совсёмь-таки усечень—мечень. А можеть быть, г. Кулаковскій, какъ либераль, не жалуеть Каллеста, какъ аптисемита?...

пимости, и учрежденія спеціальнаго трибунала, въдающаго человеческую совесть, въ восторжествовавшемъ христіанстве... А для Траяна-Плинія онъ "не имёль возможности" удёлеть болве вавъ полстраницы (смотр. стр. 16, отъ словъ: "Таковъ былъ"... до: "Съ тъкъ моръ и почти до половины III въка"...; восемнадцатую страницу не беремъ въ счетъ,--она тольно ивлагаетъ содержаніе обонкъ документовъ)! Потому-ли это, въ самомъ дълъ, что невогда было?? Тутъ, очевидно, съ г. Кудавовскимъ произощла ваная-то заминия.--Не поможеть ли намъ разръщить недоумёніе Aubé? У Aubé глава о Траянъ исполнена очень веудачно. На страницахъ десяти онъ усиленно развиваеть свои сомнёнія касательно подлинности писемъ, которыми обменались Плиній и Траянъ по дёлу христіанъ, и затумъ вдругь деласть вругой повороть: "какъ-бы тамъ не было съ этиме сомевніями, но, предполагая (!) полную подлинность письма Плинія" 1)... и далже слёдують разсужденія и характеристики на основаніи этихъ документовъ, вавъ подлинныхъ. Мы уже видёли, кавъ Aubè волеблется и туда и сюда въ этихъ своихъ разсужденіяхъ о значенія и савдствіяхъ ресвриита Траянова. Г. Кулаковскій, который, кавъ мы уже знаемъ, беретъ у Aubé только отрицательныя сужденія, въ этомъ случав, когда и самъ Aubé прямо откавался отъ своихъ сужденій, -- ватруднился и замялся. У него не достало смёлости заподоврить, а то и прямо отвергнуть, подлинность этихъ важныхъ документовъ (а-напрасно: въ нъмецкой и французской литературъ нашель бы ободражние въ этомъ направленіи приміры...), и онъ порішиль нейтрализовать силу врайне для него неудобныхъ, стоящихъ прямо въ

<sup>1)</sup> Только уже въ подстрочномъ приначани Анбе замачаеть, что останавлявается на подлинеств посла серьевныхъ размишленій, тавъ какъ не находить въ письма правнаковъ подлога, напротивъ,—девольне соотватствія, съ карактеромъ Плинія. Но не сладовало-ли би посла этихъ "серьевнихъ размишленія" совойнъ имаче редактировать страняци, на которихъ игложени сомизній?. Стр. 218 и 219.



разрезъ со всей его теоріей, автовъ косвенно, недостойнымъ науки пріемомъ: "не иміно возможности излагать объ этомъ событін такъ полно, вакъ оно васлуживаеть, и укажу только общія черты". И эти черты онъ проводить по этимъ автамъ тавъ, что они въ его обработвъ теряють почти всю свою силу и значеніе. Первая черта, т. е. ударъ въ самый корень, это: "указъ Траяна изданъ билъ не въ видъ общаго вакона на всю имперію, а какъ мичный отвъть императора одному изъ намъстниковъ" (стр. 17). Романистамъ извъстно значение этого опредъленія (личный отвіть) въ рямскомъ правів періода первыхъ принцепсовъ-императоровъ. Для оприне его войдемъ въ небольшую подробность. Еще со времени Августа императорамъ предоставлено было автомъ lex de imperio право законодательнос. Это особенно выражено въ lex de imperio Веспасіану: "и да принадлежить ему право и власть тавая же, вакая была у божественнаго Августа, дёлать и исполнять все то, что онъ найдетъ полезнымъ для государства и содвиствующемь возвеличению релимовных, светскихь, общественныхъ и частныхъ дваъ (divinarum, humanarum, publicarum, privatarumque rerum). Это право и власть обыкновенно выражались вы constitutiones principum, воторыя издавались вы формы decreta, edicta, mandata n epistulae или rescripta. tiones principum, какъ leges, были обявательны для всякаго marucrpara. "Nec unquam dubitatum est, quod id (constitutio principis) legis vicem optineat". Для нашего дъла им обратимъ внимание на mandata и epistolae или rescripta. Первыми princeps, какъ выстій магистрать, поручаль свою юрисдикцію другимъ магистратамъ, praefectis urbi или praetorio, а особенно легатамъ-наместникамъ, посылаемымъ въ провинции. Эти mandata содержали въ себъ указанія касательно отправленія юрисдивцін по всімъ отраслямъ, во томъ числі и религіозной (rerum divinarum-въ lex de imperio), следовательно и предписанія права, которым в должен в быль слідовать уполномоченный. Обязательность такихъ mandata съ одного лица

переходила на другое; mandata правителямъ различныхъ провницій по содержанію нивли между собою много общаго. Epistolae или rescripta-отвъты императоровъ на consultatioпез магистратовъ. Судебно-административныя власти, чаще всего praesides—нам'встники провинцій, встрічая при исполненін mandata, и вообще въ управленін и суд'я, д'яла, прим'яненіе въ которымъ наличнаго права, по ихъ новости для самихъ правителей, вызывало недоразумбине, обращались въ тавихъ соминтельныхъ случаяхъ съ просьбою о разъяснения положеній права и ихъ приміненін въ самому принцепсуимператору. Такія разъясненія и совёты въ затруднительныхъ случанть и даваль императорь правительственнымъ инстанціямъ въ формъ rescripta epistolae. Constitutiones principum н въ этой формъ имъли вначеніе актовъ законодательныхъ, потому что, по разъясненію правовіда Ульпіана, quod principi placuit, legis habet vigorem. Въ развитін Римскаго права періода императоровъ epistolae principum нивли весьма немаловажное значеніе, какъ очень употребительный способъ законодательныхъ разъясненій. Существоваль півлый департаменть ab epistolis, гдв изготовлялись эти императорскіе акты. Какъ и другія constitutiones principum, он в заносвлись въ регистры (commentarii, оподмујиата), которые хранились въ императорскихъ архивахъ. Но въ правъ римскомъ различались epistolae generales и personales. Первыя, касавтіяся явленій общаго характера, имвли legis vigorem не для отдельнаго только случая, ихъ вызвавшаго, а заключавшееся въ нихъ разъяснение имьло силу и въ другихъ однородныхъ двлахъ; въ этихъ generalia rescripta несомнънно высказывалось права, подлежавшее общему примънению, и, конечно, содержаніе такихъ рескриптовъ становилось оффиціально извёстнымъ и другимъ правителямъ провинцій, гдй возможно было возникновеніе однородныхъ дёль. Constitutiones personales же (rescripta personalia) завлючали въ себъ разъяснение и опредъленіе императора только васательно отдівльнаго случая; изъ

самаго содержанія ихъ видно было, что дальнэйшее общее примънение содержащагося въ нихъ постановления не соотвътствовало волъ императора, и потому общаго занонодазначенія они не имфли. Г. Кулаковскій; отмічая рескрвить Траяна Плиню, кавъ "мачный отвёть императора одному изъ намъстниковъ, а не въ видъ общаго закона на всю имперію", прямо низводить его въ рядъ этихъ Constitutiones personales. Выходить, что Плиній обращается въ императору за советомъ по совершенно особому случаю, а императоръ своей costitutio разръщаеть частный юридическій назусь, что случай этоть въ общеме теченін живни сакой провинція Вионнін значенія не им'єсть, и прим'єненіе респрията, какъ personale, на дальнъйшее время въ ней не обязательно, не говоря уже о другихъ провинціяхъ, из которымъ все это отношенія не имъетъ. Словомъ г. Кудаковскій въ двукъ стровахъ низводитъ до минимума значеніе Плиніе-Траявовскаго юридическаго казуса, и спасаеть свою "полную свободу христіанской пропаганды", не прибъгая въ щевотливому отрицанію подлинности документовь, стоящихъ ноперекъ этой минмой своболы.

Посмотримъ, таковъ ли харавтеръ этого рескрипта? Миператоръ Траявъ съ перваго же времени своего управленія государствомъ очень озабоченъ былъ существованіемъ множества сообществъ, коллегій, учреждавшихся съ самыми разнообразными интересами религіозными, торговыми, промышленными, рабочими, какъ разрѣшенныхъ правительствомъ, такъ еще болѣе недозволенныхъ (гетерій). Онѣ затрудняли надлежащій ходт управленія государствомъ; не рѣдко, измѣняя своимъ начальнымъ задачамъ, онѣ превращались въ общества политическія, характера антиправительственнаго, революціоннаго,—прямо опасныя для государства. Вопросъ о гетеріяхъ, которыми полонъ былъ не только Римъ, но и маленькіе провинціальные города, становился въ глазахъ Траяна однимъ ивъ вопросовъ первой государственной важности. Траянъ подчинилъ строгому надвору коллегія заковно существующін, отнавиваль ва открытін новыхь и запрещаль незаконные (гетерія). Эта его общая государственная политика нашла себь законодательное выражение въ mandata правителямь провинцій. Takie mandata получиль и Плиній; въ нихь безусловно воспрещались гетерін. И инператоръ такъ послъдовательно выдерживаль свой законь, что, когда умеренный и гуманный Плиній, после опустопивнию Никомидію пожара, сталь ходатайствовать предъ никь объ утверждени формированиейся въ этомъ городъ collegium fabrorum (общества ножарных), принимая эту небольшую (150 человых) коллегію на свою отвътсвенность, ручаясь, что она не будеть преследовать никаних других целей,-онь отвазаль: "припомнимъ, говоритъ въ своемъ рескриптв Траянъ, что эту провинцію, и особенно ся города, волнують сообщества этого рода (ab ejusmodi factionibus). Какое бы ния ин ниъ ни дали, и съ вакою бы цълью они ни соединились, -- превратится въ гетерін" (мятежныя общества). Такую, настоятельно проводимую государственную политику о гетеріяхъ предписаль императорь въ своихъ mandata. Пливію.

Исполнян mandata (secundum mandata toa), Плиній эдиктомъ (обычный, въ силу juris edicendi издаваемый ири вступленім 🦝 должность правителя edictum perpetuum), воспретиль гетерін, н-въ первое же время пришель въ стольновеніе съ христіанствомъ. Factio christiana, недведенное подъ законъ о гегеріяхъ, не укладывалось въ обычныя рамки гетерій. Оно ожазалось невозроленной религіей (superstitio), отрицавшей новлонение богамъ и вмиоритору, и между твив чрезвычано распростраваниейся. "Упорство и запосивлость", съ какими христівне не переставали принадлежать въ запрещенному сообществу, вывозли Плинія на м'вры строгія: производя дознаніе, онъ три раза допрашиваль нежелавшихъ христіанства, угрожая при этомъ казнію, а упорствующихъ н казняль. Но это только осложняло дело: на допросъ пред-

ставлено было множество лицъ всёхъ возрастовъ, состояній и обонкъ половъ, и по мири производства слидстви чесло обвиняемых увеличивалось. Положение правителя становилось затруднительнымъ. Исполняя точно завонъ о гетерияхъ и недозволенныхъ суевъріяхъ, онъ долженъ быль подвергать уголовной кар'я значичельное число людей, которые при томъ вовсе не обынались въ общихъ уголованихъ преступленіяхъ, и повинны были тольно въ принадлежности къ суевърію, въ сущности невинному, и для государства, онъ полагалъ, не опасному. А между темъ, имея въ виду, что часть изъ подвергинася пристрастному, въ три прісма, допросу отреклись отъ христіанства, хулили Христа, совержили куреніе и либацію предъ прображеність императора и статуями боговъ, несочувствовавий крутымъ и решительных мерань гуманный Плиній полагаль, что можно, не вазня, многихь возвратить въ староотеческому культу, дава, подъ угровой казийо, масто раскаянію. Въ сомавнін и нервинтельности предъ такниъ врученить явленіемъ, вакнит при разсивдованій оказалось христіанство, "заразившее" всю провинцію, —въ недоунбин предъ неожиданнымъ оборотомъ, какой принимало дело; благодаря "упорству и закосивлости", т. е. мужеству и твердости въ въръ, христіявъ, -- Плиній пріостановиль следствіе. По видимому, нь mandata о гетеріяхь все это не было предусмотрвно. И онъ рвшиль обратиться съ consultatio нь императору. Трани, который и въ другихъ случаяхъ слегва упревалъ Плинія за нервшительность и ведостатокь иниціативы (ер: 51, 70, 80), и теперь тономъ тонкаго упрека ваметиль, что въ дълакъ подобивго рода нельзя установить какого-нибудь общаго и точнаго правила (neque enim in universum aliquod, quod quasi certam formam habeat, constitui potest); no oxo6рыль образь действій, накому Плиній слёдоваль, на основаніи inandata, въ делавъ христанъ. Следовательно, рескринтомъ Траянъ тольке подтвердиль законную силу mandata; впрочемъ, разъясняя, или, можетъ быть, во внимание въ представ-

Digitized by Google

денію Плинія, ограничивая свою конституцію, онъ прибавляеть, что дъйствительно, кто огречется отъ христіянства и horamety oto caming ablong, horiohnbhilel Gopang. -- Treoму раскаяніе да послужеть извиненіемь. Таковы обстоятельства появленія этих двухь акторь. Било ли дело христіань BE BROWNIE, BUSBABINGS OFF ACRYMOUTH, VACTRIMS CAYSACHE. нан оно представляло собою явленіе болёе крупнаго вазмёра н общаго интереса въ теченін живни цалой области? Отвать някого не затруднить. Но не было ли усиленіе христіанскаго общества явленіемъ еще болбе общимь? Не тоже ли самое, въ большей или меньшей мъръ, происходило и въ другихъ областяхъ имперія? О самомъ городъ Римъ и его ближай-**МИХЪ ОКРЕСТИОСТЯХЪ СКАЗАТЬ ЭТОГО ПОВА, МОЖЕТЪ БИТЬ, НЕЛЬЗЕ.** У насъ идеть рачь о христіанстве спусти 10 съ небольшинь льть посль Доминіана, положеніе дьля пристіанскаго при воторомъ въ Рамъ мы уже охарактеризовали. За 10 лътъ подоженіе, конечно, много должно было вентинься, но и теперь ны не видимъ, чтобы римское христіанство дало римской власти поводъ составить опредбленное представление о новомъ обществъ, и-респриятъ вывывается изъ провинціи. За то о провинціяхь, -- разум'ямь собственно восточныя и греческія, -мы берь сомийнія свамень, что діло вдісь было яналогично сь діломь Вионескимь. Правители другимь провинцій, получавшіе отъ Траяна, судя по указанному нами направленію его внутренней политики, mandata, комечно, одного содержанія съ mandata Плинію, должны были встретиться здёсь съ тъми же затрудненіями, что и Плиній, и болье равсудительные и умерениме, можеть быть, даже докладывали объ втомъ императору. Дело христіанское, если даже судить по положению его въ одной Вионнии, представляло общегосударственный натересь; оно заврывало собою дала всего множества мелкихъ гетерій, въ роді поллегін пожарныхъ въ 150 человъкъ. Послъ этого можно ли скавать о вонституціи, расъасняющей законь, что это есть только personale rescriptum-

личный отвёть императора его наместинку, никого и янчего, кромъ даннаго случая, болье не касающійся в не имъю**шій значенія общаго закона на** всю имперію?! Мы считаемь себя въ нолномъ правъ сказать, что это было epistola generalis, занявшая важное мёсто въ регистрахъ государственныз законовъ; скоро этотъ законодательный актъ сталъ извёстенъ другимъ правителямъ провинцій, особенно эновь навначаемимъ. Это такъ согласно съ положеніемъ діла, что даже Aubé, послів экивоковъ, которыми онъ хотель подорвать значение рескрипта Траяна, въ заключение признаетъ, что этотъ респринтъ завонно опредвляль положеніе христіанства въ имперіи, что экземпляры его были адресованы и правителямь другихъ провинцій; а также возможно, что префекты или легаты, :находясь въ затрудневін, какъ и Плиній, обращались въ императорскую преторію въ своимъ коллегамъ за советомъ и получали рескриптъ Траяна, какъ норму для процессовъ этого рода (Aubé, стр. 249). Впрочемъ, и самъ г. Кулаконскій но своей, достаточно обнаруженной въ трактать, нелюбви къ логической последовательности, вабыль, что на 17 стр. опъ съ двухъ словъ убилъ рескриптъ Траяна; и на 19-й стр. уже придаеть ему общегосударственное значеніе; личний отвітъpersonale rescriptum уже является "общей нормой для представителей власти", опредёляющей отношение ремскаго государства въ христіанству почти до половены III века". Юристы-романисты знають, что personale rescriptum и "общая норма"-одно съ другимъ не вяжется 1)...

Отъ формально юридическаго вначенія рескрипта Траянова обращаемся къ его матерьяльному содержанію. Г. Кулаковскій полагаетъ, что въ рескриптъ установленъ только принципта<sup>2</sup>). Если угодно, то общій законз всегда есть прин-

<sup>1)</sup> Смотр. Виллемсъ. Рамское государственное право. Випускъ 1-й, стр. 490 и дал.—Пухта. Исторія ринскаго права, стр. 398 и далфе; и другіе...

<sup>2)</sup> Здась г. Кулаковскій неудачно перифразироваль Aubé. Aubé замізчасть, что Тралив осудиль храстіань еп principe; а онь говорить объ обереганія традиціонных формь богопочитанія въ принципі, о чень вовсе від річня въ респрапть.

ципъ; у васъ онъ развивается въ "Положенінхъ", "Инструкціяхъ", а Траянъ, вамітивши, что вообще подробныхъ и точвыхъ указаній нельзя дать, предоставляеть приложеніе общаго закона иниціативъ—усмотрівнію намістника, уполноноченняю; это усмотрівніе, управляемое закономъ, далеко—не произволъ. Вирочемъ, Траянъ пошелъ дальше установленія принцина. Одобривни практику Плинія въ его Cognitiones de Christianis, онъ твиъ самымъ на будущее время законно авторизовалъ подробности судопроизводства надъ христіанами.

Вирочемъ, въ рескриптв Траяна одинъ важный моменть въ Cognitiones de Christianis выраженъ дъйствительно пока только с принципъ. Пусть не удивляется г. Кулаковскій, но мы разумбемъ настоящую инквизицію, съ пытками, къ которой Римъ дошелъ "безъ номощи христіанства", но ради христіянства. И съ принципъ увановиль эту инквизицію Optimus-Траянъ. Посмотрамъ. Планій довладываетъ Траяну, что для довижнія истины онъ счель необходимымъ учинять ровыскъ посредствомъ пытки, которой онъ подвергъ христіанских женщинь-necessarium credidi, quid est veri et per tormenta quaerere. А ватемъ представляетъ императору, что неудобно казнить такую массу объявляющихся христіань, что, давши мъсто расканнію, можно было бы множество людей исправить", что онъ успатно правтивоваль такой способъ дознанія: когда къ нему приводили обвиняемыхъ въ христіанстив, и тв сознавались, что они христіане, онъ допрашиваль ихъ во второй, въ третій разь, угрожая инъ вазнію, и только упорствующихъ казниль, а хулившихъ Христа и приносившихъ жертву богамъ, если они не обвинались въ другихъ преступленияхъ, отпускалъ. Сомивнается только, правильно ли онъ поступаль. Императоръ одобрилъ примъненіе quaestionis per tormenta къ христіянамъ, а идея о "раскаянін" (poenitentia) повравилась Траяну,-и онъ внесъ въ свой рескриптъ юридическій принципъ: "кто отречется, что онъ хрислівнинь (negaverit se christianum esse), и покажеть это са-

иымъ деломъ, повлонившись богамъ, такому,-хотя бы въ прошломъ онъ и быль подозрителень (т. е. что онъ быль христіання), прасканніе да послужить извиненісив". Воть гдъ и когда заложено законное основание не казни только христіань за отрицаніе боговь и принятіе запрещенной религів, но и всёхъ тёхъ нечелов'я еспихъ жестогостей, которыми запятнала себя римская власть въ своихъ Cognitiones по двлу христівнъ, разыскивая преступленія представленныха на судъ христіанъ, и усниваясь привести изъ къ раскаятію и возврищению не старыме богаме. У Плинія виквивипіонный характеръ суда надъ христіанами обнаруживался шека не совсвиъ решительно. Плиній не затруднямся носредотномъ пытовъ равыскать (per tormenta quaerere) истину въ вкрованіяхъ и живни христіанъ; но чтобы привести ихъ иъ "раскаянію", онъ употребляеть пова пытку болже тонкую: упрозу казнію разы, второй и третій. Но, авторизованный самынь инжералоромы, этотъ инвризиціонный судъ постепенно принимаеть формы ужасающія. Это во второй половині 2-го столітія, во время Мария Аврелія, а особенно въ III в. При М. Авреліи еще свободно пиркулирують и принимаются съ довъріемъ не къ низшихъ только, но и въ выспихъ сферахъ (риторъ фронтовъ, восиятатель М. Аврелія), всё нелерыя снавви о постыдной живни христіанъ. На ровысканіе этой вины направляется римская инвризиція. Она изощряется об самых изысванных пытвахь, на какія только способна была нвобратательность римскаго суда, чтобы заставить христіанъ привняться во веводимыхъ на нихъ обвиненияхъ. Мы, конечно, не станенъ представлять здёсь длинный рядъ фактовъ этой безстраствей, спонойной, жолодной и эерствей судебной инквизицін; удовольствуемся показявіемъ актовъ ліонскихъ и вьенновихь мученивовь, подлини ности которыхъ никто не заподазриваетъ. Пытвами: вынудили у рабовъ гнусныя обвиненія на христіянь, а затьмь провов. CYAL CTARS per torments quaerers, quid esset veni be senze обраненівать. Отвомъ и желівомъ "съ угра до вочера" мунала обвиняемыхъ, получая въ отвъть одно: "мы христівне; у насъ "въть начего худого". "Можемъ ли мы всть дътей?" "Мы и людей не вдимъ, и не совершаемъ никакого другаго вла", и проч. Надъ страдальцами ліонскими употребляли и болбе тонвую пытву: приводили ихъ каждый день смотрёть на мучевія прочихъ и принуждали влясться идолами (Евсев. 5, 1). Но римская наквизиція, безуспішно размскивавшая то, чего не было, имъла еще и другую задачу, выступавшую все настоятельные, чыть болые увеличнымлось количество привлеваемыхъ въ суду. Это-приведение въ "расваянио", т. е. принуждение къ отречению отъ Христа. Съ тахъ поръ (конецъ II отольтія), вакъ сплетнямъ о постыдныхъ действіяхъ культа христівлекаго уже почти перестали придавать вначеніе, эта задача, въ судъ вадъ христіанами, выступаетъ на нервий планъ. Разыскивать, да еще пыткой, въру христіанъ--- печего было. Исповалени-безстранно, отврыто, безъ утайни, подробно, насколько повроляль судь, излагали свою въру. Всю свою власть, искусство, энергію, жестокость, судъ направляль теперь къ тому, чтобы заставить отречься отъ исповъданнаго Христа, "раскаяться" и повазать это санымъ дёломъ, -- жертвой богамъ, онміамомъ императору. Начинали советами, увіщаніями, угровами въ виду орудій пытокъ, переходили въ саинмъ разнообразнимъ пыткамъ огнемъ и желъзомъ; и вогда страдалецъ изнемогалъ теломъ, котя оставался бодръ дукомъ, следоваю темничное ваключеніе, продолженіе той же питка: лишеніе воды и хлёба, растягиваніе ногъ въ деревянных πολομαν» (ἐν τῷ ψάλφ διατάσεις τῶν ποδον) ,,μο ματοὰ степени на всю вочь; ватёмь возобновывлся тоть же "судебный" процессь "во второй, въ третій разъ"... Это были настоящіе ужасы самой вансканно жестокой инванаціи. Торквемада и его сотрудники могли изъ "актовъ мученическихъ "позвимствовать нос-что для своей инввивиціонной практики. Судъ per tormenta пвическаго Рима надъ христіанами и inquisitio haereticae pravitatis Рима натолическаго-это вы сущиюсти и по харак-

теру процессы одной категорів: и тамъ, и здёсь-насильственное и безчеловъчно-жестокое вторжение въ дъло совъсти человической. Нынишніе либералы" не находять достаточно словъ, чтобы отнестись съ надлежащимъ негодованиемъ въ созданію христіанской религіозной нетерпимости-инквизиціи". Но такія же изысканныя инивизиціонныя жестовости Рима языческаго они пытаются прикрыть своей либеральной тогой. Г. Кулановскій прикрываеть такъ: "если оказывается, что обвиняемый не признаеть боговь, и, не смотря на увыщанія одуматься, на продолжение срока на это, онъ упорствуеть, то власть караеть по своему усмотранію". ¡Какой элой проніей звучить это либеральное: не смотря на устщанія одуматься, — всле вспомнить, какія увъщанія въ теченіе цёлаго дня, и опять, и опять, предлагались безбожнивамъ Ліонскимъ: Санкту, Атталу, Бландинъ!... Не отрицая, что "казни въ то время были вообще жестоки за всяваго рода преступленія" (Кулав. стр. 19), они изо всёхъ силъ стараются ослабить впечатлівніе, какое производять протоколы римскихъ Cognitiones de Christianis, сохраненные актами мученическими. Это-, недостовёрныя и даже подложныя свёдёнія, говорять ови, въ такой полнотъ и обиліи собранныя христіанскою церковію оз пору своего могущества" (Кулав. стр. 21). Для нихъ не имъетъ доказательной силы то, что если даже судить по немногимъ, признаваемимъ ими же за sincera, актамъ, -- характеръ языческо-римской инквизиціи по дёламъ христіанъ отъ этого нисколько не измёняется. Г. Кулаковскій говорить, что Римъ не зналъ особаго суда по деламъ религін и спеціальнаго трибунала, призваннаго въдать человъческую совъсть. Но по отношенію въ христіанам въ такомъ особомъ трибубуналь и нужды не было. Общій государственный трибуналь, трибуналь императора и его нам'встниковь "в'вдаль" совысть христіанскую, и, добиваясь раскаянія въ нечестивомъ преступленіи противъ боговъ и императора, требуя подъ пыткой отреченія отъ Христа, причиналь тажкое насиліе этой соввети.

И все это—на точномъ основаніц закона, выраженнаго въ рескринть Траяна. Напрасно г. Кулаковскій совстив не устрапиль и consultatio Плинія, и гезстіртит Траяна, какъ ненодлинные. Они для пего весьма неудобны, какъ бы онъ въ кривотолкованіи ихъ ни изощрялся.

Есть въ респриить Траяна одна черта, которою г. Кулаковскій хочеть воспользоваться для поддержанія своей любимой мысли. Это: "отыскивать христівив не следуеть, но если о нихъ будетъ донесено и доказано, то должно наказывать". Отсюда г. Кулавовскій выводить, что государство никоимъ образомъ не взяло на себя обязательство слёдить за върованіями населенія, что власть безразлично относилась въ самому существованію религіозной пропаганды, потому что особыхъ религіозныхъ интересовъ, какъ сферы государственной политики, не зналъ Римъ. (Кулак. стр. 19-20). Еще Тертулліанъ замітиль это распораженіе и осудиль его за непоследовательность: "Странный законъ! запрещаетъ отыскивать христіанъ какъ невинныхъ, и велить наказывать, какъ виновныхъ". Руководитель г. Кулаковскаго, Aubé, глумится надъ этой "риторикой" и "школьными антитезами" Тертулліана. Но самъ въ концъ приходить къ тому же завлючению, что это-законъ непоследовательный, двусмысленный (equivoque), что этимъ закономъ est inauguree эра гоненій, и въ то же время запрещеніемъ отыскивать христіанъ обезоруживается завонъ. Мы рязличаемъ между самымъ закономъ и рекомендуемыми императороми правителю приминениеми закона ви данное время. Законъ выраженъ строго и ясно: христіанъ. Но въ примъненіи его рекомендуется умъренность. Дъло въ томъ, что Траянъ вообще въ своей внутренией политикъ возстановленія старыхъ обычаевъ и законовъ, подъ ема римсваго духа, устраненія всего, что онъ считаль уклоненіемь отъ староримских порядковъ, старался действовать примирительно, исподоволь, снисходительно, -- ему placuit temperamentum, потому что кругое примънение, закона могло, вавъ выразвися онъ по одному случаю, повести во многамъ

пертурбаціямъ (multa necesse est perturbari Plin, l. X. ep. 116). Этотъ принципъ своего государственнаго управленія Траянъ хочетъ приложить и въ дёлу христіанъ. Онъ, очевидно, не имъетъ еще яснаго представленія о характеръ, стремленіяхъ, силь и распространенности христіанства (хотя въ Римь, какъ можно завлючить изъ словъ Плинія, и бывали судебныя равбирательства христіанъ—cognitiones de Christianis); онъ еще не видить опасности, какою грозило христіанство религіознымъ основаніямъ и опиравшемуся на нихъ государственному строю Рима. Яснъе представилось ему это нъсколько повже, въ Азіи. когда онъ познакомился съ христіанствомъ въ процессь св. Игнатія. Теперь же Плиній, который подняль діло и показаль Траяну грознаго врага, самъже поспёшиль успокоить императора, что, по тщательномъ изследовании, собранія христіанскія им'вють характерь невинный (а собраній гетерій власть римская особенно опасалась), что это просто грубое, неопасное суевъріе, такъ что, давши мъсто раскаянію, многое можно исправить, что храмы уже опять посёщаются и проч. Этому-то успоканвающему докладу въ тонъ отвівчаетъ и рескрипть: христіанъ за суевъріе, отрицающее боговъ, казпить, но не отыскивать, чтобы, т. е., крутыми мфропріятіями не производить общественныхъ пертурбацій. Пова христіане, прекратившіе даже, по эдикту, свои вечернія, особенно пугавшія власть, собранія, не выступають открыто и не угрожають опасностію, -- онь рекомендуеть игнорировать это суевъріе, и удерживаться отъ примъненія закона, но если на него будуть сделаны указанія, и оно станеть демонстративно заявлять о себв, въ оскорбление государственному культу, то законъ долженъ быть примененъ къ нему, какъ къ силе опасной, со всею строгостью.

Изъ того участія, какое рескрипть Траяна въ преслѣдованіи христіанъ предоставляєть частнымъ доносамъ и обвиненіямъ, г. Кулаковскій дѣлаєть выводъ, что "власть при Траянъ, по собственной иниціативъ не разыскивавшая хритруды Кієвской дух. Академіи. Т. П. 1892.

Digitized by Google

стіанъ, неохотно, даже вногда съ неудовольствіемъ (стр. 21) - вчинала по доносамъ дъла противъ христіанъ, что представители власти входили въ дъла христіанъ, только будучи вовлекаемы въ нихъ, что преследование было возножно только случайно, вогда изъ общества являлся обвинитель и звалъ на судъ даннаго христіанина" (стр. 19—20). Г. Кулаковскій, очевидно, упускаеть изъ виду особсиность обвинительной части въ римскомъ уголовномъ процессв. Въ judicia publica (уголовномъ судв) не было оффиціальной судебной инстанціи. отъ которой исходили бы обвинтельные акты, какъ у насъ изъ камеры прокурора. Всякій гражданинъ, всякій подданный Рима могъ явиться въ вачестве обвинителя (accusator), въ присутствіи магистрата и на обвиняемаго заявить свой доносъ (delatio nominis); въ вачестве следователя (inquisitor), онъ получаль отъ магистрата полномочіе и срокь для разысканія и собранія необходимых для обвиненія данныхъ, и затімъ выступаль оффиціальнымь обвинителемь въ суде (quaestio). Такимъ образомъ, "обвинители изъ общества" вовсе не были случайные добровольцы (можеть быть, даже нежелательные для суда), но они предусмотрены были судебно-уголовной организаціей, вавъ необходимая инстанція въ judicia publica. Эти обвинители-доносчики, accusatores-delatores, были такимъ важнымъ и даже необходимымъ органомъ въ римскомъ уголовномъ судв, что власть старалась оказывать имъ всякое поощрение в поддержку. Еще во время республики доносчикамъ объщаются награды, и даже безнаказанность (fides publica) сообщнивамъ. Въ началъ имперіи система proemiorum accusatoribus получаетъ очень важное значение въ уголовномъ законодательствв. Благодаря поддержив императоровь, доносчичество развилось въ самыхъ широкихъ размфрахъ. Меценатъ совътуетъ Августу завести шпіоновъ по всей имперіи. Ломиціанъ имель целую армію доносчиковъ. Адріанъ целый отдель войска обратиль въ доносчиковъ. Эта система доносовъ решительно терроризовала все классы общества. Это быль, хорошо замівчають, бичь имперіи въ I и II вікахъ: Digitized by Google

"вся имперія была унижена и порабощена страхомъ; вездъ сновали шиіоны; не было возможности ни мыслить свободно, ни говорить", замівчаеть современникь о царствованіи Адріана. Жертвою гнусных ворыстных побужденій доносчиков падали люди совершенно невинные. Доносами, и въ добавокъ, безыменными, завалены были трибуналы правителей '). Послъ этого понятна вся роковая для христіанства сила словъ ресврипта Траянова: si deferantur et arguantur, puniendi sunt. Во имя закона, по общей системъ римскаго уголовнаго сулопроизводства, христіанство отдано было въ жертву доносчивамъ. Римскимъ властямъ не за чёмъ было разыскивать христіанъ; за-частую, какъ это было и съ Плиніемъ, онъ едва успъвали допрашивать и судить законно приводимыхъ предъ ихъ трибуналъ. Нередво, особенно во время общественныхъ обдетвій, весь народъ выступаль, какъ accusator "безбожниковъ", тащилъ ихъ предъ трибуналъ, и delatio nominis въ присутствіи магистрата покрывалось ревомъ толпы: christianos ad leones! christianos ad ignem! tolle christianos! tolle atheos! — своимъ приговоромъ предупреждавшей приговоръ проконсула. Везді, въ домашней, общественной среді христіане должны были ждать доноса и привлеченія въ судъ: мужъ доносиль на жену, λέγων ἀυτήν χριστιανήν είναι, рабі. заявляль на господина; не было ни родства, ни дружбы. Жрецы и лица, по своимъ занятіямъ им'ввшіе отношеніе въ вульту идолоповлонническому (торговцы принадлежностями культа), возбуждали доносчиковъ, и сами выступали такими. Всякіе негодян, темныя личности составили себъ ремесло изъ доносовъ на христіанъ. Позорное въ глазахъ народа и власти имя "христіанинъ" сдёлалось, выражаясь по нынёшнему, орудіемь шантажа, стремленія въ легкой наживъ, а то и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правовую сторону вопроса de accusatoribus смотр. у Виллемса "Римское право", а бытовую у Фридлендера: "Картины изъ исторіи римскихъ правовь". Т. І, стр. 210-211.

мести. Выступая, во имя закона, предъ властью съ обвиненіемъ христівнъ, како христівнъ, допосчивъ ничвиъ не рисковалъ (по закону, ва недоказанность доноса); inquisitio на судъ не представляла труда, такъ какъ христіане не только не возражали противъ доносовъ-обвиненій, но и різшительно подтверждали: да, я христіанинъ! Г. Кулавовскій, конечно, съ большимъ недовфріемъ относится къ "запальчивой и яростной борьб впологетовъ съ явычествомъ, но не предъубъжденный читатель находить въ этихъ благородныхъ и смёдыхъ жалобахъ върную характеристику тяжкаго положения христіанства, созданнаго рескриптомъ Траяна. "Вы позволяете, обращается Аеинагоръ въ М. Аврелію и его сыну, чтобы насъ грабили, притесняли, мучили"... "Просимъ васъ позаботиться, чтобы перестали подвергать насъ смерти сикофанты" (Apolog. c. 1). Или—Мелитонъ въ тому-же императору: "нынъ подвергается гоненію родъ благочестивыхъ, преследуемый злыми указами по Азіи. Безстыдные доносчики и охотники поживиться чужимъ имуществомъ, находя себъ поводъ въ такихъ распоряженіяхъ, явно разбойничаютъ. днемъ и ночью грабать людей ни въ чемъ невиновныхъ" (Евсев. IV, 26). Какою горечью звучать эти жалобы и просьбы къ императору въ виду знаменитаго императорскаго же: si deferantur!.

Уменьшивши, насколько могъ, "возможность пресладованія христіанъ" по рескрипту Транна, такъ какъ для возбужденія процесса "необходимо было, чтобы изъ общества явился обвинитель 1) и звалъ христіанина на судъ" (а это въ то время было очень трудно?!?), г. Кулаковскій задаетъ себѣ вопросъ — полу-отвѣтъ: "много-ли было такихъ процессовъ и такихъ казней за полтора стольтія со времени рескрипта Транна? сотнями ли надо считать мучениковъ или десятками"? Десятками?!? Не слишкомъ ли будетъ мало

<sup>1)</sup> А вакъ понимаетъ г. Кулавовскій розмскъ Поливарна ('и рискаго? Въдь въ менъ принямала участіе и городская власть (ειρινάρχος). Церв. Ист. Евсевія. 4, 15.



этого на полтора стольтія, г. Кулавовскій, если даже мы признаемъ справедливою только одну десятую жалобъ апологетовъ, автовъ мученическихъ и вообще показаній христіанскихъ за это время? Сльдуя за Апре въ уменьшеніи количества мучениковъ христіанскихъ, вы и не замьтили, что онъ ведетъ рычь о небольшомъ количествы мучениковъ пока только на поропь (ап seuil) втораго стольтія, тотчасъ по изданіи рескрипта Траянова. Выдь вамъ на цылихъ полтора стольтія со времени рескрипта сльдовало бы немножко прибавить...1).

<sup>1)</sup> Г. Кулавовскій не преминуль поцитовать ставшее влассическимъ у писателей извъстнаго направленія мъсто изъ Оригенова Contra Celsum 3, 8: δλίγοι κατά καιρούς καὶ σφόδρα εὐαρίθμητοι ὑπὸρ τῆς χριςιανῶν εόσεβίας τεθνήκασι. Ει μ бы читали это мъсто въ контекств, а не-вырвавши строку изъ текста, то увидели бы, что слова Оригена вовсе не имеють значенія указанія статистическаго, хотя бы и самаго общаго ("очень не много"), но безотносительнаго. Смыслъ этихъ словъ нравственный, ободригельный, значение относительное, въ добавовъ, мотивъ-полемическій. Цельсъ, послів страшнаго натиска на христіанъ при Марк'я Авреліи, по отзыву г. Кулаковскаго, вовсе не обращавшемъ вниманія на христіанъ, торжествуя полный, вакь ему казалось, разгромъ христіанства, вдко замвчаеть: "если даже вто изъ васъ и скитается еще скрываясь, то его ищуть, чтобы предать смерти" (ὑμῶν δὲ хἄν πλαναταί τις έτι λανθάνων, αλλά ζητείται πρός θανάτου δίκην. Orig. contra Celsum 8, 69). Оригенъ, имъя въ виду это торжествующее влорадство врага, замъчаетъ: "ради напоминанія (чтобы, видя немногихъ борющихся за благочестіе, стали бодръе и презирали смерть) немногіе и весьма легко сосчитываемые умерли за въру христіанъ; Богъ не допускаетъ истребить весь ихъ родъ (ёвчос); потому что восхотвять, чтобы онъ продолжаль существовать и наполниль всю вемлю этимъ божественнымъ ученіемь"... "Богъ промышляеть о вірующихь, разрушая всів противъ нихъ ковни"... То есть: гоненіями, какъ они ни жестови, церковь далеко не разгромлена и не уничтожена; сравнительно со встых вочос христіанскими, пострадали немногіе, потому что Богь промышляеть о вірующихъ... О томъ, чтобы вообще, безотносительно, "очень немного" было по-

Вообще-же, г. Кулаковскій, обсуждая рескрипть Траяна, которымъ, по его же пониманію, опредълялось отношеніе римскаго государства въ христіанству почти до половины ІІІ въка, смішиваеть законъ по существу съ-его приміненіемъ властью въ извістныхъ формахъ судопроизводства, и заклю-

страдавшихъ, здёсь нётъ рёчи. Это просто — полемическое уменьшение противъ Цельсова полемического же преувеличения количества пострадавших. Если бы г. Кулаковскій прочиталь слова Оригена въ контекств, а не въ отрывочной цитать Моммсена, то, въроятно, онъ отказался бы связывать съ ними свои "десятки" мучениковъ. Следуетъ заметить и то, что Оригенъ писалъ свое "Contra Celsum" въ правленіе Филиппа Аравитянина, котораго считали даже тайнымъ христіаниномъ; сравнительный покой церкви въ этоть небольшой промежутовъ времени отозвался и мягкимъ тономъ въ ръчи Оригена, далеко не похожимъ на тонъ, какой звучитъ въ его характеристикъ времени Максимина (въ увъщании въ мученичеству), когда христіанство переживало "суровую зимпюю непогоду", "грозу съ проливнымъ дождемъ, бурю, наводненіе". Правильно могуть быть поняты соблазняющія слова Оригена, по сопоставлении ихъ съ отзывами, напр. св. Иринея о положеніи христіанства во 2-мъ віні: "Церковь на всіхъ містахъ и во всв времена посылаеть къ Отцу множество мучениковъ", и-Климента Александрійскаго, учителя Оригенова, о преследовании христіанъ въ ранніе годы жизни самого-же Оригена, что "ежедневно были сожигаемы, расцинаемы и обезглавливаемы многіе мученики". Впрочемъ, безполезно было бы вадаваться вопросомъ о подсчетв христіанскихъ мучениковъ, хотя бы даже весьма и весьма неприблизительномъ: данныхъ, достаточныхъ для этого, нътъ. Важно не количество пострадавшихъ за Христа, какъ бы велико или мало оно ни было (измърять ли, какъ г. Кулаковскій, сотнями и даже десятвами, или же тысячами число страдальцевъ, большею частію оставшихся безвестными, -- за Христа). Для важно имъть въ виду тотъ общій матерыльный и еще болье тяжкій правственный гнёть, которымь древній мірь, -- по выраженію Оригена, совокупныя силы царей, правителей различныхъ провинцій и народа (βασιλείς, οι κατά τόπες ήγούμενοι, оі δήμοι), -- давиль всю совокупность христівиства, но подъ которымъ не только не изнемогла, а еще и обнаружила свою великую всепобъждающую силу церковь.

часть, что римская власть по существу относилась безразлично къ самому существованию религіозной пропаганды въ населеніи, что религіозные интересы въ сферу государственной политики Рима не входили. Онъ не замъчаеть, что и дъло-то все поднялось изъ-за того, что чрезвычайно усилилась христіанская пропаганда, что религіознымъ интересамъ язычества она нанесла, и еще болъе грозила нанести, существенный ущербъ (храмы опустъли...), что между императоромъ и его намъстникомъ ръчь идетъ объ ограниченіи этой пропаганды, объ укръпленіи культа боговъ, потому что древняя религія есть существенный факторъ въ сферъ государственной политики Рима.

Увазавши "общія черты" респрипта Траянова, и овинувши бъглымъ взоромъ установившееся на основаніи этого рескрипта и продолжавшееся, говорить онъ, почти до поло-III въка отношение государства къ христіанству, г. Кулаковскій приходить нь выводу, который, положимъ, послів встать выраженных имъ досель возартній и соображеній, не долженъ-бы удивить читателя, но все-таки является неожиданностью. Оказывается, что и после рескрипта Траянова, и почти до половины III въка, римская класть вовсе не карала христіанства ("имя христіаницъ"). Какъ-же это тябъ? Самъже авторъ говорить: "указомъ Траяна христіанство признано было ученіемъ вреднымъ и его исповідники-подлежащими наказанію", "государство осудило христіанство устами Траяна за атеизмъ"; въ процессахъ противъ христіанъ "власть караетъ обвиняемаго въ непризнании боговъ, если онъ, не смотря на увъщание одуматься, упорствуеть "?? "Дъйствительно, такая форма процесса, отвічаеть авторь, создавала видимость, что римская власть караетъ самое имя христіанинъ (Aubè, стр. 224: on semblait frapper un nom). У апологетовъ непрерывно новторяется эта жалоба. Такъ оно было по видимости. По существу же двла государство варало за сопропивление власти въ ея законныхъ требоваціяхъ". Вотъ это-идея! Отправляясь

отъ нея, пришлось бы-тави произвести вое-вавія исправленія въ пониманіи смысла вившнихъ отношеній христіанства и въ оцвикъ подвиговъ его двятелей. Когда апостолы, не смотря на кръпкое, съ угрозою, запрещение власти (синедріона) учить о имени Інсуса, продолжали "наполнять Іерусалимъ ученіемъ" о Христъ, разсуждая, что должно повиноваться больше Богу, нежели человъкамъ, и за это были биты, съ новымъ запрешеніемъ говорить о имени Інсуса: то, по теоріи г. Кулаковскаго, они заблуждались, "радуясь, что за имя Господа Інсуса удостовлись принять безчестіе" (Дівян. 5, 27-41). Это только такъ казалось и каравшимъ и териввшимъ кару, что все это за имя Інсусово; по существу-же двла, одни карали, другіе страдали "за сопротивленіе власти въ ея законныхъ требованіяхъ". Когда апостоль (1 Петр. 4, 15, 16) ободряль върующихъ (это уже въ виду римской власти): "только бы не пострадаль вто изъ васъ, какъ убійца, или воръ, или злодей, или какъ посягающій на чужое; а если какъ нинъ, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь": то хотя вдёсь имя "христіанивъ" представляется наказуемымъ, кавъ преступленіе, подобно цілому раду тяжних преступленій, но--это вара за имя христіанъ тольво по видимости; по существу же дъла за... что-то другое. Убіенные за слово Божіе и за свидътельство Інсуса Христа (Откров. св. Іоанна Богослова 1, 9. 6, 9) только по видимости пострадали за въру въ Іисуса (14, 12), по существу же за сопротивление требованіямъ... звіря (гл. 13-14). Когда Плиній судиль людей, совнававшихся, что они христівне, хотя съ этимъ именемъ и не были соединены преступленія, --- сомнівваясь, впрочемь, слівдуеть ли наказывать за одно имя христіанина, —и казниль упорно отказывавшихся хулить Христа и приносить жертвы богамъ и предъ изображеніемъ императора, а Траянъ ряль это, разъясняя, что кто отречется отъ имени христіансваго и покажеть это самымъ деломъ, принесши жертву богамъ, такого прощать: то здёсь только "по видимости" шла

рвчь о христіанстве; по существу же дела однихъ вазнили ва упорное сопротивление власти, а другихъ отпускали за подчиненіе ея требованіямъ. Когда провонсуль говориль св. Поливарпу: клянись счастьемъ кесаря, скажи: смерть атеистамъ, т. е. христіанамъ, хули Христа, и я отпущу тебя, а Поликариъ отвъчаль: слушай ръшительное мое показаніе: я-христіанинъ, на что проконсулъ возразилъ: у меня есть звъри; если не перемънишь своихъ мыслей, я броту тебя имъ: то здёсь только по видимости замёшано было имя христіанина, по существу же діла, проконсуль грозиль за сопротивление власти, хотя Поликарпъ и говорилъ: насъ учили воздавать должную честь поставленнымъ отъ Бога властямъ (Римл. 13, 1). Когда проконсуль возвъстиль чрезъ глашатая, что Поливариъ объявиль себя христіаниномъ, и отдаль его на сожженіе, а толпа кричала: отець христіанъ, истребитель нашихъ боговъ! львамъ Поликариа: то только такъ казалось, что все это изъ-за христіанства. А когда Поливариъ на востръ благодарилъ Бога, что Онъ удостоилъ его получить часть въ числё мученивовъ и въ чаше Христа и т. д., то въ эту трагически-торжественную минуту глубоко заблуждался этотъ, по видимости, мученикъ за имя Христово, а по существу дъла только застарёлый ослушникъ полицейскихъ распоряженій, и учитель сопротивленія полиціи во всей Азіи (Церк. ист. Евсев. 4, 15). Когда префекть римскій Урбикь, спросивши тольно у Птоломея, христіанинъ-ли онъ, на что тоть отвівчаль утвердительно, - и замётивши Луцію: и ты, мнё кажется, такой же, -- отвътъ: "точно"-- новельль обояхь яхъ отвести на казнь: то все дело туть не въ имени христіанинъ, а въ сопротивленіи законному требованію, хотя требованіе не предъявлялось, сопротивленія не оказывалось (Тустин. 2 апол. гл. 2). Когда христіанъ Ліонскихъ целодневно мучили самыми ужасными пытвами, добиваясь отреченія отъ Христа, то здёсь опять имя христіанское связывается съ деломъ только по видимости; христіанство тутъ не причемъ, а все-отчаянное,

сленое сопротивление законнымъ требованиямъ власти, которое выражалось въ томъ, что бичеванные и остроганные до обнаруженія внутренностей, полусожженные супротивники власти ослабъвшимъ голосомъ повторяли: мы XDUCTIAHE: V насъ не дълается ничего дурного. Когда, наконецъ, все множество мученивовъ, подобно мученикамъ, авты которыхъ, какъ достовърнъйшіе, привель и самь г. Кулаковскій, на судъ повторяли: "мы служимъ единому Богу, ничего дурного не дължемъ, вовдаемъ честь кесарю, уплачиваемъ подати, и на увъщанія проконсула образумиться, принести жертву богамъ, повлясться геніемъ императора, а также на вопросъ: такъ вы упорствуете, что вы христіане, -- отв'вчали: мы христіане; отъ в'вры въ Господа нашего Іисуса Христа-не отступимъ, -- то они казнены были не за въру, а за сопротивление, которое они выразили словами: дёлай, что хочешь. Самъ проконсуль, писаннымъ декретомъ чрезъ глашатая объявившій, что осужденные предаются казни за то, что исповедали себя христіанами, и не захотели жертвами и куреніемъ оказать поклоненіе богамъ и почтеніе императорамъ, ошибался въ своемъ декретв, опреділяя, что караеть за христіанство; потому что въ сущности онъ вараль за сопротивленіе своей власти (Кулавовскій, стр. 22-23). Очевидно, что и всв писатели христіанскіе, начиная съ Ермы, апологеты, жаловавшіеся, что власти не желають безпристрастно изследовать жизнь обвиняемых въ христіанствъ, дознать судомъ, есть ли въ ней что-нибудь преступное, но что достаточно объявить себя христівниномъ, чтобы за одно это признаніе быть навазаннымъ, и что достаточно отречься отъ имени христівнинъ (и повазать самымъ дівломъ). чтобы быть отпущенными, какъ бы уже и не было никакой вины (Авинаг. Прошеніе гл. 2. Іуст. 1 апол. гл. 4), - заблуждались, не понимая, что это-государство варало за сопротивленіе власти въ ея законныхъ требованіяхъ, и своими апологіями только поддерживали и усиливали въ своихъ единомышленнивахъ сопротивление власти. Особенно-этотъ Тер-

тулліанъ, такъ "запальчиво и яростно" возстающій противъ власти...: "самое имя христіаниня въ глазахъ власти-преступленіе; не о разслівдованіи преступленія заботятся, а о вынужденік отреченія отъ имени, какъ преступленія. Это-говоритьвойна противъ имени-bellum nominis" (Тертул. apolog. c. 2). Одно только заблужденіе! власть вовсе не варала имени христіанинъ, не преслідовала религіи христіанской. Римъ относился безразлично въ христіанству, допуская его пропаганду, нетерпимости религіозной въ государственной политивъ онъ не зналь и не проявляль; для него все дёло было въ государственномъ порядки. А если въ процессахъ христіанъ подолгу идуть препирательства о Христв, съ одной стороны, и о римскихъ богахъ, съ другой, то это только такъ кажется объемъ сторонамъ, что туть затрогиваются интересы религіозные; просто, сопротивление власти, съ одной стороны, кара за сопротивленіе, съ другой. Религія-только по видимости. по существу же дела-полиція...

Но, г. Кулаковскій, "сопротивленіе власти въ ея ваконныхъ требованіяхъ" есть голое, отвлеченное юридическое понятіе (по выраженію вриминалистовъ, есть объектъ преступленія пова только се формальной стороны). Для состава преступленія, судимаго и навазуемаго по завону, нуженъ объектъ преступленія (у криминалистовъ-объекть преступленія съ матерьяльной стороны). Въ чемъ же, спросимъ, фактически обнаруживалось это христіанское сопротивленіе власти въ ея законныхъ требованіяхъ?-Въ томъ, принуждены вы сказать, что христівне, объявляя, что они повинуются власти во всемъ, отказывались отречься отъ Христа и принести жертву предъ статуями боговъ; въ томъ, что, воздавая, по ученію Спасителя, честь несарю, отназывались клясться его геніемъ, и, хотя бы для виду, воскурить онміамъ предъ его изображеніемъ. Такъ ихъ казнили за испов'яданіе христіанской в'вры? - Нътъ, отвъчаете вы, за обнаружение "сопротивления власти"... Какая жалкая школьническая игра словами! Попробуйте-ка, г. Кулановскій, играючи переставить слова такъ: по видимости государство карало за сопротивленіе власти въ ен законных требованіяхъ; по существу же дёла римская власть карала самое имя "христіанинъ"—и присмотритесь: такая разстановна словъ, кажется, будетъ болъе подходить къ "существу дъла".

Право, даже какъ-то неловко серьезно доказывать, что очевидная нелъпость есть очевидная нелъпость...

(До слидующей книги).

# Новооткрытый Кіевскій проповѣдникъ второй половины XVII вѣка.

T.

26-го января сего года членъ-корреспондентъ Церковноархеологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи Ив. Игн. Яковина передалъ въ даръ Церковно-археологическому музею при той же Академіи рукописный сборникъ проповъдей и разныхъ выписокъ южнорусскаго письма второй половины XVII въка, полученный имъ изъ села Ярославца, глуховскаго уъзда, черниговской губерніи, и въ настоящемъ своемъ составъ заключающій 444 листка, іп 4-о. Сборникъ значительно разбитъ, не имъетъ ни начала, ни конца, и никакихъ надписей, которыя указывали бы на время и мъсто его происхожденія, и на автора или составителя его. Поэтому пришлось анализировать составъ сборника и его содержаніе, чтобы отсюда извлечь какія-либо данныя о времени и мъстъ его происхожденія и авторъ или составитель его.

Сборнивъ писанъ разными руками. Основное содержаніе его составляютъ проповъди, числомъ свыше 50-ти, и "различная собранія, ку проповъди Слова Божія служащая", т. е. различныя извлеченія и матеріалы для составленія проповъдей. Все это писано одною рукою, хотя, повидимому, и въ разное время. Одна только проповъдь на Успеніе Богородицы, на 423—431 листкахъ, писана другою рукою, съ латинскою замьткою внизу: descriptum est. Этою же, повидимому, другою

рукою написано сказаніе о спасительных страстехъ Господа Бога и Спаса нашего І. Христа, воль много пострада наченъ отъ вертограда Геосиманскаго даже до погребенія (л. 62-63), встрвчающееся и въ другихъ рукописахъ і). Третьею рувою, уже на пробълахъ сборника и слъдовательно повднъе составленія его или отдільных тетрадей его вписаны глави Синопсиса, частію на латинскомъ, частію на южнорусскомъ язывакъ, завлючающія обоврѣніе ветхозавѣтаой исторіи, начиная съ 5-й и оканчивая 15-й главой, а въ концъ Синопсиса приписаны тою же рукою три силлабическія стихотворенія въ честь вакого-то архіерея Стефана, въ сожалівнію не сохранившіяся въ цёломъ виде (л. 406-512 и 434-444). Кроме того, есть въ сборнивъ три приписви. На 194 листвъ нынъшняго новайшаго счета приписано: "Року дага мин сиптина ка дна квпилемъ в жителей роменскихъ Васила и Герасима Чалінковь лішкаючихь за Свлою лошака шпаковачого четвертым - באין די באיריסאסב צאאולו גב באארצבצם בוגר בדיסד גא באסדיבית цетв и три". Эта приписка сделава, повидимому, тою же рукою, какою писаны проповъди сборника и матеріалы для нихъ, или же сходною. Подъ этою припискою есть пованъйшее вычисление о древности ся, сдъланное въ 1803 году. Наконецъ, на 371 листив вписано черновое письмо следующаго содержанія: "Мій Пій Пріфікта, милостивый Доброд во. Будви м постация кимогвинетвомв Творца немоцію немалою, не могля и до сего часе до віїв Ппа (вашецт пана) осозватисм писмомя, теперича же маленко Уволинешиев, прошу по вмит донти до оца филіозофійскаго професора з. тимя словоль, что бтв ведает, чи буду и живь, а на кого за тог надобно бит челомь будет, именно на того, это восплативь монм'я непрімтельм'я целюрика зеднат, понеже тіє непрімтель сами по могив желанто имфли росписатем и линогокротие про-

Сн. "Описаніе рукописей Церковно-археологическаго музел при Кіссской дух. Азадемін<sup>8</sup>, Н. Пегрова, № 540, л. 11, стр. 527.

сили мене о проценте, толко м вез въдома оца филтозофіского професора не дотълж того вчинит". По характеру, письмо это можетъ быть отнесено приблизительно въ половинъ XVIII въка.

### II.

Весь сборникъ состоялъ первоначально изъ отдёльныхъ тетрадей, которыя соединены вийстй только въ послидствіи времени. Первыя 18 тетрадей сборника перенумерованы были частію славянскими численными буквами, частію арабскими цифрами (1-126 листки нынёшняго счета). После 18-й тетради дальнейшій счеть тетрадей прекращается. Но, рядомъ со счетомъ по тетрадамъ, отъ начала сборнива и приблизительно до половины его идетъ другая позднейшая арабская нумерація уже по листкамъ, которая мёстами пользуется прежнею арабскою нумераціей по тетрадямъ, переправляя ее на свои цифры, и прерывается на 234 листив новыйшей нумераціи. Дальше она не продолжена, по всёмъ признакамъ, потому, что авторъ второй нумераціи, встрётившись съ разбитыми и вложенными въ средину сборника тетрадями и листками его, не съумблъ расположить ихъ въ должномъ порядки и прекратилъ самую нумерацію. Мы съ своей стороны возстановили порядовъ сборнива, нарушенный расплетенными и разбитыми тетрадями и листвами его, и сдёлали свою новъйшую пагинацію вверху листковъ, карандашемъ, которою и пользуемся при изследованіи сборника.

Судя по удержавшимся въ переплеть тетрадямъ сборника, первоначальный порядокъ его проповъдей быль слъдующій. Сначала помівшены проповіди на господскіе и богородичные праздники, преимущественно дванадесятые, такъ то: Рождество Христово, Благовіщеніе, Воскресеніе Христово, Вознесеніе, Св. Троицу, Преображеніе, Воздвиженіе Честнаго Креста, Рождество и Введеніе во храмъ пресв. Богородицы. Срітеніе Господне, Успеніе и Покровъ пресв. Богородицы.

Эту серію пропов'ядей можно назвать первою частію разсматриваемаго сборнива ихъ. Вторую часть составляють пропов'яди на праздниви избранныхъ святыхъ, какъ-то: св. велико-мученицы Варвары, апостоловъ Петра и Павла, святителя Николая, рождества Іоанна Предтечи, собора архангела Михаила, преподобныхъ Антонія и Оеодосія печерскихъ и велико-мученика Димитрія. Третью часть сборника пропов'ядей составляють пропов'яди на дни воскресные церковнаго года, а именю: въ нед'ялю Оомину, св. женъ муроносицъ, въ нед'ялю сыропустную, въ нед'ялю страшнаго суда, въ нед'ялю пятую великаго поста и въ нед'ялю ваій. Соотв'ятственно этимъ частямъ сборника и годовому порядку праздниковъ и нед'яльныхъ днеймы и расположили выпавшіе изъ него листы и тетради.

Но этоть порядокъ проповедей сборника не есть первоначальный и хронологическій, а установленъ лишь по завершеніи всего круга пропов'ядей и при сведеніи ихъ въ одно цівлое, въ одномъ «борників. Первоначально проповіди писались, по мітрів надобности, въ разное время и на особыхъ отдъльныхъ тетрадяхъ. Нередко на одинъ праздникъ или неделю встръчается въ сборникъ нъсколько проповьдей, очевидно, составленныхъ въ разные годы. Иногда къ одной извъстной проповеди приделано новое начало, для произнесенія ея, съ варіаціями, въ другое время и, можеть быть, даже въ другомъ мёстё (какъ напр., на листкахъ 72, 87-88, 93-95, 119, 126 и др.). Притомъ же, однѣ изъ проповѣдей писаны набъло, безъ поправокъ, а другія, писанныя тою же рукой, сохранились только въ черновыхъ оригиналахъ, съ поправками и помарками самого автора проповедей. Съ такими поправками и помарками дошли до насъпроповъди сборника: на Рождество Христово (л. 11—18), Воскресеніе и Благов'єщеніе вивств (л. 40-46), на Благовъщение и великую пятницу (л. 47—55), на Благовъщение (л. 56—57), Воскресение Христово (л. 64-71), недълю женъ муроносицъ (л. 72-80), Вознесеніе (л. 96—103), Пятидесятницу (л. 104—110), три пропо-

віди на Преображеніе (л. 111—134), на Воздвиженіе честнаго вреста (л. 135-142), двъ на Рождество Богородицы (л. 143-156), на Введеніе во храмъ пресв. Богородицы (л. 157-164), Срфтеніе (л. 166-172), Усценіе Богородицы (л. 173-179), двѣ на Покровъ пресв. Богородицы (л. 182-192). три на день св. Николая (л. 207-231), соборъ архангела Михаила (л. 240-245), преп. Осодосія Печерскаго (л. 246-252), преп. Антонія Печерскаго (л. 258—263), великомученика Димитрія (л. 264—271), на неділю Оожину (л. 272 -279), неделю Муроносицъ (л. 280-287), неделю разслабленнаго (л. 288-292), неделю сыропустную (л. 293-299) и недълю страшнаго суда (л. 304-309). Вообще, большая часть пропов'ядей сборника-съ поправками и помарвами. А это значить, что мы имвемь двло съ автографомь самого проповедника, который составляль свои проповеди, по мъръ надобности, въ теченін нъсколькихъ льтъ, и что онь только съ теченіемъ времени соединены были въ одинъ сборнивъ.

#### III.

Есть итвоторыя данныя и для опредъленія времени составленія и проижиссенія и вкоторыхъ процов'й сборника.

Крайними хронологически опредёленными пунктами, указывающими на время происхожденім пропокёдей, являются
годы 1679 и 1696. Къ 1679 году должна быть отнесена одна
взъ пропов'єдей на день святителя Николая, въ которой говорится: "градъ Кіевъ темный от многобол'взненной скорби для
проліяннаго сими времены под своими стіны сарацинского плівненія замышляет плащем ся пріодіти" (л. 218 на обор.).
Здісь говорится о набігахъ агарянскихъ подъ самый Кіевъ и
объ укрівіленім его отъ этихъ набіговъ. А это было въ 1679
году, при царі Оводорі Алексіввичів. "Цярь Оводорі Алексівевичь (желая защитить Кіевъ отъ турокъ), посла... боярина и
воеводу и намістника Смоленскаго, Петра Васильевича Большаго Шереметьева съ особенными многочисленными конными
труми Кіев. Аух. Акад. Т. Ц. 1892 г.

и пъшими вои... По его жъ царскаго пресвътлаго Величества укаву, и малороссійскій мпогочисленнія войска къ Кіеву прівдоша; (а) гетманъ (былъ)... Іоаннъ Самойловичъ... Благоразумнін же ножди... все літо стояху ополчены окресть Кіева, съ веливимъ опасеніемъ всячески поганыхъ прихода, или похода ожидаху. Тогда же и мосты на Дивиръ подъ Кіевомъ пространные и криже, каковые отъ древнихъ временъ не бяху, по государеву указу, мудрымъ мастеромъ ратным Царскаго Величества стрвльцы, строеніемъ стольника и полковника, пана Стефана Ивановича Янова, на стругахъ, на яворахъ и и на конатахъ, удобнаго ради и скорвищаго перехода противу суностатовъ соделаша... Въ порожновано часу оного не трачичи, войски мосновскіе верхній городъ Кієгъ, идеже церковь св. Софін и катедра митрополитовь кіевскихъ, глубокими рвами и высокими валами обведоша и умоцияща; а войска казацкіе, за поводомъ гетманскимъ, городъ Кіевъ, печерскій, отвинувши палі, ими же быль обставлень, тожь ровами и кръпкими валами обваровали и уфундовали" 1). Позднъйшею же проповъдію нужно признать слово на день Рождества пресв. Богородицы, гдё, между прочимъ, говорится слёдующее: "Раденсь Ций Матены и двам само. І дам того WE CAMOLO E TON JUE HE SEWIN UNIXOTHER KOLDOLO UNICE ELльницый Гарь Ців и великін килу Петрь Аледывич дал маналь от принатири то миря втря квотив принаси ELIAN IDTOAA, A KLIA B' MÉCITO HOTO UPTEMINLIM ENVIRTION KAAделл. Сиго прето инфиным рожденим твоим впиши в род мажда нестиото по н оне чти же по щи нестом ндвиг савдом тыслений дал споим нашиго по земли и по морь пониль имлагиніл, неплика, динін и ноцинін едина" (в. 156 на обор.). Здвей Негръ I упоминается безъ брата своего Іоанна Алеисвевича; который скончался въ 1696 году, и дълается намекъ

Digitized by Google

<sup>3) &</sup>quot;Сборинкъ манерівд на для ногория, томографія біеза и его опрестмостай". Кіезъ, 1874 г., отд. І, стр. 45.

на обстоятельства взятія Петромъ I Азова у туровъ въ томъ же 1696 году  $^{1}$ ).

Между этими двумя хронологическими пунктами можно, мота прибливительно, расцоложить хронологически и и вкоторыя другія процов'ёди сборника. Такъ, въ слок'в на день свявійов, лен на проповідник дінеть выписку мен добіда душевнаго" Симеона Полоцваго (л. 222); а эта внига издана была въ 1681 году 3), раньше котораго не могла быть составлена и проповъдь. Между 1682 и 1696 годами, т. е. въ совивстное царствованіе Іоанна и Цетра Алексвевичей, составлены тъ проповъди сборника, въ которыхъ современные проповеднику Московскіе государи упоминаются или прямо съ этими именами, или во множественномъ числъ. Таковы проповъди: на Воскресеніе Христово (л. 87), Преображеніе Господне (л. 125 на обор.), на день апостоловъ Петра и Цавла (л. 206), на день успенія преподобнаго Өеодосія Печерскаго (л. 257 на обор.): Въ последней проповеди авторъ обращается къ преподобному Өеодосію съ молитьою о дарованіи государямъ победы надъ видимыми супостатами (л. 257 на обор.), вероятно, во время одного изъ походовъ князя Голицина въ Крымъ въ 1687 или 1689 годахъ. Подобная молитва: есть и въ словъ на Рождество Предтечи, гдф проповедникъ обращается къ Предтечъ съ такими словами: "Предийди же и преде дотоименитими полками нашими и проповъждь намь постья на хотоненавистити враги наши видимін и невидимін" (л. 233). Есть півсколько проповъдей съ описаніемъ герба или съ упоминаніемъ имени гетмана Ивана Степановича Мазепы, который выбрань въ это достоинство после перваго крымскаго похода московскихъ и казацкихъ войскъ, въ 1687 году в), и следоватально составленныхъ въ періодъ времени съ 1687 года и до завершенія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Явтопись Самонла Величка", Т. III, Кіовь, 1855 г., стр. 86—88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Очеркъ славинорусской библіографів", З. М. Ундольскаго, Москва, 1871 г., 107 стр. № 978.

Величко, Ш, стр. 22 и одід.

сборника въ 1696 году. Таково, наприм., слово на Рождество Христово, гдв такимъ образомъ описывается гербъ Мазены: "Меншъ и клагочистивый кожду нашъ в' герсовном ткогм знаменйи таково дрего, в'низу образъ меми албо колиски, к' горъ образъ крета знаменующе" (л. 26)1). Подобное описавие герба Мазены есть и въ словахъ сборника на Воскресение Христово (л. 71), и на Воздвижение честнаго креста (л. 142), а въ словъ на недълю женъ муроносицъ прямо упоминается гетманъ объяхъ сторонъ Дивпра Іоаннъ Стефановичъ (л. 72).

Навонецъ, есть въ сборнивв и такія проповеди, годъ составленія воторыхъ можно опреділить съ большею или меньшею точностію. Тавъ, слово на Благовъщеніе пресв. Богородицы, 25 марта, сказано было въ страстную пятвицу, на которую падаль этоть праздникь (л. 52); следовательно, паска въ этомъ году была 27 марта, что могло быть только въ 1687 году <sup>2</sup>). Въ словъ на Повровъ Пресв. Богородицы проповъднивъ говорить: "или ва мий горий та и лютенщи вима подобает нам и Спв Бжію и Двт Матери гормие молитвы проливати, лко въ ничеший, кгды на отвендо окрестий въды, нвжди и бранк опитомт. Посмотримо в' бывраганской сторонв; там жо лютін звітри на здравіє наше звеами скрежецівт. Соседи и брат м наши власними трвпами власите пороги свои позастилали (на сторонъ противъ этихъ словъ замъчено: "на той ча поветря было на Вапорожю"), а що ни жалогиченшал, ЗВ самой адекой пропасти невстающам черкв вывудиввши дотм на гладом поморити, за власных встень наших хливов нам выдрала и выдирает и (л. 190 на обор.). А моровая язва въ Запорожьи, и саранча, и тревожное время были, по свидь-

<sup>2) &</sup>quot;Браткія таблици, необходиныя для исторія, хронологін" и проч., Н. Горбаченскаго, Вильив, 1867 года.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. гербъ Мазени съ его нортретонъ на гравиръ Иларіона Мигури, 1705 г., по "Указатели Церковно-Археологическаго нузев", Кіевъ, 1880 г., стр. 15, № 9.

тельству Самуила Велички, въ 1690 году 1). Повидимому на то же безполойное, трепожное время указываеть и слово на день святителя Николая: "под чась тых исп:конных часокь, EFANLI H RIOBE HOANLIX, ENGET HAM GTHTEAL XITOER HURONAN SHAком вътого пимера", -- говорить проповеднивъ (л. 170). Слово на соборъ архангела Михаила свазано было процовъдникомъ въ городъ Стародубъ, съ обращениемъ въ Стародубскому полковнику Михаилу (л. 145 на обор.), подъ которымъ нужно разумъть стародубскаго полковника Михаила Миклашевскаго, бывшаго на этой должности съ 1690 по 1706 годъ 2); следовательно, составлено не раньше 1690 года. Одно слово сказано на второй день Пасхи и вивств на Благовъщение пресв. Богородицы (л. 39); следовательно, Паска въ этомъ году была 24 марта, что могло случиться лишь въ 1694 году в). Въ тотъ же годъ сказана проповёдь на день преставленія преп. Осодосія Печерскаго, 3 мая, совпадавшій съ попразднествомъ Вознесенія Господня (л. 246) 4). Въ варіаців слова на Воспресеніе Христово пропов'ядникъ цитуетъ Четь-Минею, говоря: "слова свт' написаний в' житта стыда лий вовот сын ден на ансте така, (л. 95). А вторая часть Четь-Миней св. Димитрія Ростовскаго, заключающая въ себв Январь мъсяць, въ первый разъ папечатана въ Кіевь въ 1695 году 5), раньше котораго не могла быть составлена и проповёдь.

Остальныя слова сборника могуть быть распредълены хронологически только приблизительно, по сличени ихъ въ налеографическомъ отношени съ точно датированными проповъдями, причемъ за общій признакъ сравнительнаго стар-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Літопись Самонла Велички", Т III, стр. 86—88; см. "св. Димитрій Ростовскій и его время", Н. А. Шляйкина, С.П.Бургь, 1891 г., прилож. сгр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Собраніе сочиненій М. А. Максиновичи, т.·і, Біцыя, 1876 г., стр. 745.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Краткія таблици", Н. Горбаченскаго.

<sup>\*)</sup> Тань же.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Он. "Сочноскій св. Димитрія, митрон. Ростов: даго<sup>4</sup>, Кісев, 1825 г., ч. 1, стр 9.

нинстра проповідей нужно празнать ихъ шрифть: чімь отарше письмо, тімь мелче пірифть, въ силу того общаго закона, что въ бъліве молодые годы авторь пользуется лучшить зрівнічнь, чімь подъ старость, и потому мелче пишеть, чімь въ позднійшіе годы. А въ разсматриваемомь сборнавів разниче шрифтовь одного и того же письма въ этомъ отношеній весьма зам'ятно.

#### 1V.

Мъсто составленія или произнесенія проповъдей сборника неръдко указывается въ нихъ самихъ.

Больше всего произнесено процовадей въ монастыряхъ и церквахъ города Кіева и его окрестностей. Въ словъ на Благовъщеніе и вийсті: Страстную Патницу, 1687 года, проповъднивъ, между прочинъ говоритъ: "пизациых гобрані» Могіліанского вівридаро (viridarium) предстоминую тегіс мла-данцеви виждо, томко блігатію твоею цинтминуєм цвівтови сыти сужду... М выша вов вма, - обращается дал ве проповъдникъ къ Богородицъ, в им виноградъ твоим Бгоме дан-ного в Бгв прис(еленого) Ософана свдостроителм, мъше в мъсто обраника твоего Госифа, Госифа добраго кинограда сего Хва дълателм. Сти то Бтом насажденти цвъти воскоръ потом такв высоце и далеце короною процежтот, же иније з них общирною премедрости своем вчителское засекши катедри, и ДХОВНІ АМЕОНИ, НЕ ТЫЛКО ШИРОКО ЗЕЛІЛЮ, АЛЕ И САМІЕ НАНВІКщіє наса наполнат славою. Іннії на полю Марсовом неприателеною скроплины росою свиніс отчизніс процествіт лавры" (л. 55). Слівдовательно, проповідь свазана въ Благовіщенской Церкви Кіево-Братскаго монастыря, въ присутствіи воспитанниковъ Коллегін и начальствующихъ лицъ ез Өсофана и Іосифа. Изъ нихъ Өеофанъ судостроитель есть быншій ревгорь Кіево-Могилянской Коллегіи Өеофанъ Прокоповичь I, который, по слованъ Аскоченскаго, быль ректоромъ сей Коллегіи съ 1676

до 1684 года 1), а во свидетельству св. Димитрія Ростовскаго, и своичался въ Кіево-Вратскомъ монастыръ 3 апръля, 1689 года <sup>2</sup>). Въ словъ на день св. Николая, 6 декабря, пропоръдникъ говорить о Кіев'я следующее: "Шитимм ви прикла инкгла и вторьй наши Тергана прилавный град Киян Золочнай ворочами, подавть писанта пручикого Преславная гланаса в тек траде Кжій, лювита Года крата Сісна паче кет каленій імковаму. Дле тін золотін брата шэза--мэтоп нізначнинамаллоні низдашаў няво з уншан ндад нійно нели и оченеван, и злато пременнясть ва блато" и проч. (л. 208 и на обор.). Другое слово на день святители Николая сказано было проповедникомъ въ Кіевскомъ Пустынно-Николаевскомъ монастыръ. "Пришедши зде во постыни, во преелавной чкой обичель постынножителной, — говореть пропов'яникъ, обращаясь къ святителю Николаю,--- не подобает ми нек о чем так далеце мко о древесех глати". А въ другомъ швств той же проповъди перечисляются Кіевскіе монастыри и перкви во имя святителя Николая: "Николай Добрый, Мокрый; Притискій, Набережный, Пустынный" (л. 219 и 220 на обор.). Въ словъ на недълю Страшнаго суда проповъдникъ говоритъ о себь, какъ житель Кіево-Печерской Лавры: "Произойдуть н от сих пецеря наших подземных, светная міря росеїйскомя, Варлаами, Толини, многострадалин, Вестратии, Павли препросчій ", и проч. (л. 305). Одно изъ словъ на Преображение Господне сказано въ Межигорскомъ Преображенскомъ монастыръ близь Кіева, какъ видно изъ начала этого слова: "Не моглее, слёченвый слухачу, — говорить проповъдникъ, — спосокичениего ократи метеца, з' которого кы мено инченияму прилавному Христа Спентелм нашего на горь Олборетей присмотръласм преображеній, жь еїн преславной окичели Межигорской епсеній и клёссловинін геры $^{\mu}$  (л. 127).

 <sup>&</sup>quot;Кієвъ съ его древивішимъ училищемъ Академією", В. Аскаченскаго,
 1, Кієвъ, 1856 г., стр. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сслименія св. Димитрія, я. Ростовскаго", Кісвъ, 1825 г., ч. 1, стр. 326.

Есть въ проповедяхъ сборника указанія и на другіе города, вром'в Кіева, въ воторыкъ пропов'ядинвъ произносилъ нъвоторыя изъ своихъ словъ; но эти указанія всегда сопровождаются навими - либо оговоржами, которыя поназывають, что проповедения быль въ томъ или другомъ городе только временнымъ, случайнымъ гостемъ, а не постояннымъ жителемъ. Такъ, въ слове на Покровъ пресв. Богородицы, сказанномъ въ Нажинской Покровской церкви, проповадникъ говорить: "возливаний слухачу, завилисмост дил ийченилого до знаминитого и преславного града Ичежния, абыкмо твт щоколявк пуодали и купили" (л. 186). Слово на соборъ архангела Миханла и всёхъ безплотныхъ силъ произнесено было проповъднивомъ въ Стародубъ, въ нынашней черниговской губерніи, съ упоминаніемъ имени Стародубскаго цолковника Михаила Миклашевскаго 1). Трапезу небесную "Життым града сего неотмени опеция, -- говорить проповедникь, -- а нанбарзей носатомо в такин своемь там архистратига стаго Миханаа, начаанику полку сиго Стародуковского" (л. 245 на обор). Проповъднявъ не называетъ Стародубъ нашимъ городомъ, вавъ онъ называль Кіевь, а прилагаеть къ нему только указательное мъстоимение сей. Есть еще одно слово на день св. великомученика Димитрія, свазанное въ какомъ-то полвовомъ городі, съ обращеніемъ къ містному полковнику Димитрію. "Корби нас щодение Ліева плелини дристоненавистиїн Агаря и Махометъ. Подан прито и нам инпереднивы чвою крепост и снав а найвајзти тезонминтому ти Димитрію, храброму и мужествинномв полкв сего предводительней, леы и сих помощёю чтвоно Добре по всм тин потвизачем и поператов почки продивнет агорань, ако ж 8же и самил дълом есть" (л. 270 на обор.). А полковники съ именемъ Димитрія въ концъ XVII въка встречаются въ полкахъ Переяславскомъ-Думитрашко Ранчъ, 1672-1676 г.г., и Прилупномъ-Димитрій Чернявскій съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. выше, на 101 стр. иряния. 2.

1679 года и Димигрій Лазаревичь Герменко, 1698—1708 г. г. Скорбе здбеь разумбется послідній полковникь, постронній въ Густынскомъ монастырів церковь і). Во всикомъ случат, процовідникь быль въ томъ или другомъ изъ этихъ городовъ только случайно, пройздомъ, вакъ онъ говорить объ этомъ въ принискі въ своему слову: "Же в градфі сем здариломисм по-клонъ мон отдавати в ден Англа и патрона милости кашей, то от его ж замого мон мово зачинаю" (л. 271).

Изъ приведенныхъ выписовъ видно, что проповъдникъ былъ постояннымъ жителемъ г. Кіева, по бывалъ пробъдомъ и проповъдывалъ въ городахъ Нъжинъ, Стародубъ и еще вакомъ то полковомъ городъ, или Переяславъ, или Прилукахъ.

## V.. .

Другая основная часть разсматриваемаго Сборника заключаетъ въ себъ "Различнам собранім, кв' проповіеди слова Бжіл савжащам". Въ этой части помещены выписки изъ разныхъ книгь и замътки самого автора, писанныя тою же рукою, какою и проповеди, а иногда и помещающіяся среди самыхъ проповедей, въ пробелахъ между ними. Смотря по различію источниковъ, эти выписки и зам'ятки писаны частію на южнорусскомъ литературномъ языкѣ того времени, частію на латинскомъ и польскомъ языкахъ. Между прочимъ здёсь есть: "Собраніе различныхь вещей оть книги глаголемой Житія Святыхъ Отепъ (л. 535); Significationes psalmorum nonnullae et varia, notata изъ блаженнаго Августина (л. 344); выписки изъ Бернарда (л. 342); Digressiones morales, ex Phisica excerptae ad utilitatem cancionatoris (s. 376-377); Notata z kaznodziele Kaczynskiego, societatis Jesu (n. 357-370); Ex patre Mlodz, r. e. Mlodzianowskiego (л. 381 и сл.), в проч.

<sup>1) &</sup>quot;Собраніе сочиненій М. А. Мангимовичі, т. I, етр. 711 и 733.

Эти вышиски и замётки служили матеріаломъ для составленія пропов'ядей, заключающихся вы первой, основной части сборника. Такъ, напр., въ выпискахъ и заметнахъ есть статья, подъ ваглавіемъ: "Свачой ідиноначанной и живочворацией Тронци сабжацым", гдв помвщень одинь разсказь изъ "Луга дуковнаго" Софронія о явленін пустынняку діавола, который не могъ произнести словъ: "Во имя Отда, и Сина, и Святаго Духа", и приведенъ, на южнорусскомъ и латинскомъ явикахъ, цёлий рядъ разнихъ богословскихъ и моральныхъ примененій и толкованій къ этимъ словамъ (л. 325-327). И въ словъ о Св. Троицъ на праздникъ Пятидесятницы повторяется тоть же разсказь изь "Луга Духовнаго" и почти буквально приводятся тв же самыя моральныя примъненія къ тремъ лицамъ Св. Троицы. "Мы прето,-говоритъ проповъднивъ, -- во имм Тройци Пртым кемкое дело доброе начинаючи воздадем всегда славу Бгу, а найваезгей:

Во имм Отца іменвемаго Корен', отвержим корен' всема Злым сребролюбів, а в' любви Бжівн пребядим в'крененны.

Во ним Сна от Отца рождина, породжив и сотворжи плоды достойны покамийм.

Во їмм Дх $\tilde{a}$  от Отца происходмија, произведем воздыхапім ердинам о гресехе и їсходиціа воднам от очене нашихе $^{\mu}$ , и проч. (л. 109 на обор.).

Особенный же интересъ въ проповедническихъ матеріалахъ сборника представляють выписки изъ проповедей польскихъ ісзунтовъ, ксендзовъ Качинскаго и Млодзяновскаго. Изъ нихъ Павелъ Качинскій, попеременно управлявшій обществами ісзунтовъ въ Ярославе, Люблине и Кракове, въ теченіи 12 летъ проповедываль въ Люблине и оставилъ послесебя много проповедей, изъ числа коихъ напечатаны были: "Проповеди на недёли исего года", въ Калише, въ 1675 году (томъ второй вышелъ въ 1697 г.); "Проповеди на праздники всего года", въ Калише, въ 1684 году. Самъ онъ

умерь въ 1676 году 1). Дома же Млодзяновскій подчася въ 1622 году, а умеръ въ 1686 году. Онъ оставилъ после себя "проповъди и бесъды на педъли и празданки", изданныя въ 1681 году въ Познани, въ четырекъ томакъ 2). Въ числъ выписокъ изъ проповъдей всендза Качинскаго въ нашемъ сборникъ есть между прочимъ выписка о томъ, -- "почему Богъ человъва падшаго избавилъ, а ангела вътъ"? (л. 365). Этимъ же вопросомъ задается и нашъ проповедникъ въ словъ на Богоявленіе и м'встами рівшаеть его точно такь же, какь онъ решенъ въ выписке изъ Качинскаго. "СУть іднаки піккоторын причины произконтін, — говорить нашь пропов'ядинкъ, дам чого ваззей чавка откупна бов, а невжели Агла. Первам ит блинного Абгестина. Поневаж миншам част Аглови впала н погнела; всм же натора члёчекам проклаттем выла зара-MINNA; HONIEAM ALAME K' CIE'E H'EELI B' KOPIN'E BAPABHAE REE племе чавчеког, и з' погнешими Аган вфином отдаль караню. ITARE ES COZZANIE NAENSKOS HOPHENO ELI ZAM KOTTOPO ECM SÓTTE гозданна", и проч. (л. 38). Что же касается Млодзяновскаго, то нъвоторыя мысли его, именно изъ его слова на очищение Богородицы (л. 381) мы нашли въ словъ нашего Сборника на Срвтеніе Господне (л. 170 и 172 на обор.). Эти и подобныя заимствованія показывають зависимость нашего проповъдника въ матеріалахъ и пріемахъ проповъди отъ польскокатолическихъ проповъдническихъ образцовъ второй половины XVII въка. Но духъ и направление проповъдника неизмъпно оставались православными. Въ словъ на педъло Оомину проповъдникъ мимоходомъ отвергаетъ католическій догмать объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына (л. 274).

Итакъ, проповъди сборника и выписки и замътки, слу-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамълже, огр. 286 в 286. О Млоданновском см., изследованіс Л. С. Мацфевича въ "Трудахъ Кіевской Дух. Акаденів" за 1879 годъ.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hystorya Wymowy w Polsce, K. Mecherzyńskiego, Krakow, 1860. Tom. III, crp. 310.

жившія матеріаломы для нихь, писанц вавинь-то Кіовскить православнымы пропов'янномы, по подь вліннісмы датинопольскихы образновы, между 1679 и 1696 годами. Вто же авторт этихы пропов'ядей?

#### VI.

Прежде и естественнъе всего возниваетъ мысль, не принадлежать ли эти проповёди извёстному проповёднику конца XVII и начала XVIII въка, южнорусскому ученому, св. Димитрію Ростовскому. Изъ числа проповідей его, говоренных въ Малороссіи, находится между изданными не болве пяти, а между твиъ онъ часто проповедываль тамъ. Остальныя Малорусскія его проповеди остаются въ рукописяхъ і). Не заключаеть ле и нашъ сборникъ неизданныя проповёди св. Димитрія Ростовскаго? Рашенію этого вопроса на положительномъ смысла благопріятствуеть, повидимому, и то обстоятельство, что между печатными произведеніями св. Димитрія Ростовскаго и неязданными пропов'вдами нашего сборника есть сходныя по содержанію и отдільнымъ выраженіямъ міста, какъ будто принадлежащія одному и тому же автору. Таково, напримірть, начало нашего сборнива на недълю страшнаго суда, представляющее сходство съ началомъ проповеди св. Димитрія на ту же недвлю. Выписываемъ начало проповеди нашего сборника, для сличенія желающимъ: "Пріндет Сня чакчекій во слав в своен (Матдей глава не зач. ps). Тешная на PORZENÍM B' MANOM H MNAZOM TENT YNEYKOM, EO HAZZES ELINE ТНХІЙ И СМИРНЫЙ, СНІЙДЕ АКО ДОЖДЕ НА ГВНО И АКО «АПЛА КАПЛЮЩАМ НА ЗЕМАЮ. Ї КТО Ж НЕ НАДВ ТТшитисм, кеды монарха мкій земный з' миром и покоем, без

<sup>1) &</sup>quot;Обооръ русской духовной литератури", Филарета, взд. 3, С. Цегербургь, 1684 г., стр. 263.

орвжім и воинока в' щіство свої приходит'. Текшила и вторый приход его на рекв Торданскою; во и там з' натвры и природи лева от колена Юдока еьй в' тихого и смиренного пременившисм Агица, таксвої от самаго пресланника своїго отсерал сведителетво: е в Агиец Бжій в землмй грехимір в (Тоан. зач. ў) Анйе викда, о члече, мка тота жэтихій и незлокивый Агиец, в' лба срокго рыкаючого, Младенеца рвеоциами повитый, в' мвжа совершенна: раба и слога всем в' жестокого цам и обдію леча в' ветнах носмчого пременилем" (л. 304) 1).

Есть вы сборникъ и несомивное произведение св. Димитрія, это—Синопсисъ съ пятой главы по пятнадцатую, писанный на пробължъ сборника частію на латинскомъ, частію на южнорусскомъ книжномъ явыкъ и представляющій изъ себя первичную редакцію его "Літописи, сказующей вкратцъ дівнія от начала міробытія до Рождества Христова", съ прибавленіемъ въ концъ трехъ силлабическихъ стихотвореній въ честь архіерея Стефана Яворскаго, съ которымъ св. Димитрій находился въ дружескихъ отношеніяхъ 2).

Но именно этотъ Синопсисъ или лътопись и приложенныя въ нему вирши въ честь Стефана Яворскаго прежде всего и доказываютъ, что проповъди сборнива не принадлежать св. Димитрію Ростовскому. Какъ Синопсисъ, такъ и вирши писаны собственноручно св. Димитріемъ Ростовскимъ, какъ можно убъдиться въ томъ изъ сличенія почерка ихъ съ несомнънно собственноручнымъ письмомъ сего святителя отъ 20 октября 1709 года въ М. Г. Грохольскому в). А между тъмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. "Сочиненія св. Длинтрія, митрополита Ростовскаго", Кіевь, 1825 г., ч. 2, стр. 8 и 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ полновъ видъ Лѣтонись надана тамъ же, ч. І. О различенихъ редачизихъ ея си. "Св. Динтрій Росговскій и его время", Н. А. Плапкина, С.П.-Вургъ, 1891 г., стр. 415 п сл..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. его въ къпгъ "Бъторуссія и Литва", изд. П. Н. Ватюшкова, С.П.В., 1890 г., стр. 269.

пропов'ям Сборника, представляющія тоже чей-то автографъ, съ черновими : дополненіями чи повравлами чавтора, чисани другою рукою, не св. Димитрія. Притомъ же, пронологическія дънныя нівкоторыхъ проповівдей сборывка, особенно же сказанных в проповедникомъ въ Кіеве, не совпадають съ извествыми досель свъдвинями о времени пребывания св. Димитри въ этомъ городъ. Такъ, напримеръ, 25 марта 1687 года, когда свазано было слово сборника на Благовъщение пресв. Богородицы въ Кіево-Братскомъ монастырів, падаеть на то время. когда св. Димитрій быль игуменомъ Батуринскаго монастыря 1). Сходство же мыслей ивкоторыхъ проповедей св. Димитрія съ соотвътствующими проповъдями сборника можно объяснять мли общностію ихъ источниковъ, или просто твиъ, что св. Димитрій несомивнию имвать вы рукахъ этотъ сборнивъ, вансавъ въ него свой Синопсисъ, знакомъ былъ съ заключающимися въ немъ проновъдями и могь пользоваться ими, въ своихъ собственныхъ проповъдихъ.

Тамъ не менъе, автографъ св. Димитрія въ разсматриваемомъ сборникъ даетъ понять, что авторъ проповъдей сборника близокъ былъ къ св. Димитрію Ростовскому въ какомъ либо отношеніи и либо подарилъ, либо передалъ для округленія и изданія, либо оставилъ ему сборникъ своихъ проповъдей послъ своей смерти. Кто же такой былъ авторъ проповъдей сборника, и когда этотъ сборникъ могь перейти къ св. Димитрію Ростовскому?

#### VII.

Какъ мы видёли выше, въ сборнике находится определенно датироганныя проповеди 1679, 1687, 1690, 1694 и 1696 годовъ. Синопсисъ же св. Димитрія и вирши его въ честь архіерея Стефана Яворскаго винсаны на пробывать сборнива

<sup>1) &</sup>quot;Св. Динитрій Ростовскій в его врема", Шландина, стр. 46 и 47 и прилож. стр. 8.

уже по его завершеніи, слідовательно послії 1696 года. Стефанъ Яворскій сділанъ архіереемъ, съ званіемъ митрополита Рязанскаго, въ 1700 году '), а въ слідующемъ 1701 году самъ св. Димитрій вызванъ былъ въ Мосвву, рукоположенъ во архіерея 2), навсегда оставивъ югъ Россіи, и віроятно вывезъ съ собою на сіверъ нашъ сборникъ. Здісь около 1703 года, къ которому относятъ начало работъ св. Димитрія по составленію его келейной літописи 3), вписаны были отрывки первоначальной редакціи ея въ нашъ сборникъ. Такимъ образомъ, разсматриваемый нами сборникъ проповідей и проповідническихъ матеріаловъ могъ перейти въ руки св. Димитрія Ростовскаго между 1696—1701 годами. Отъ кого же?

Въ Діарѣ или дневныхъ запискахъ св. Димитрія изълицъ духовныхъ города Кієва, къ которымъ св. Димитрій имѣлъ такія или иныя близкія отношенія, упоминаются: митрополитъ Кієвскій Гедеонъ Святополкъ-Четвертинскій; кієво-печерскіе архимандриты Инпокентій Гивель, Мелетій Вуяхевичъ, Варлаамъ Ясинскій (впослѣдствіи митрополитъ кієвскій) и Іоасафъ Краковскій; игумены кієвскихъ монастырей Мелетій Дзикъ, Оеодосій Гугуревичъ, Иннокентій Манастырскій, Захарій Корниловичъ, Стефанъ Яворскій и бывшій ректоръ Кієво-Могиліянской Коллегіи Оеофанъ Прокоповичъ І 4). Но изъ нихъ пережили 1696 годъ, къ которому относится послѣдняя хронологическая дата сборника, только слѣдующія лица: Иннокентій Манастырскій, скончавшійся 17 января 1697 года; Варлаамъ Ясинскій, скончавшійся въ 1707 году 5); Захарій Корниловичъ, умершій въ 1715 году въ санѣ Переяславскаго



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Ність съ его дрезиващим училищеми Акаденіою", Асмоченскию, ч. 1, стр. 246.

<sup>\*) &</sup>quot;Св. Димитрій Ростовскій и его времи", Шанчины, прилож., егр. 10.

Тамъ же, стр. 415 и др.

<sup>4) &</sup>quot;Сочиненія св. Димитрія, мятрополита Ростовскаго", Кієвъ, 1825 в. ч. 1, стр. 316 и сл.; "Св. Димитрій Ростовскій в его время", Пілянкими, приложеніе, стр. 7 и след.

<sup>&</sup>quot;) Tank we.

епископа; Іоасафъ Кравовскій, умершій въ санѣ Кіевскаго метрополита въ 1718 году, и Стефавъ Яворскій, своичавшійся въ 1722 году 1). Но ни въ кому изъ этихъ послѣднихъ лицъ не подходятъ болѣе раннія хронологическій даты нашего сборника проповѣдей, начинающіяся съ 1679 года, кромѣ Варлаама Ясинскаго. Иннокентій Манастырскій явился въ Кіевъ только въ 1681 году 1); Стефанъ Яворскій, послѣ заграничнаго образованія, возвратился въ Кіевъ въ 1689 году. Немного раньше Яворскаго возвратился въ Кіевъ изъ-заграницы и Іоасафъ Краковскій 3). Нензвѣстна подробно живнь Захаріи Корниловича до его епископства; но, повидимому, онъ все это время прожилъ въ Кіево-Михайловскомъ монастырѣ, исполняя здѣсь разныя послушанія 4), и не жилъ въ Кіево-Печерской лаврѣ, какъ жилъ авторъ проповѣдей нашего сборника.

Что же васается Варлаами Ясинскаго, то онъ проживаль въ Кіевъ всъ тъ годы, къ которымъ относятся датированныя прововъди нашего сборника, и дъйствительно могъ составить и произносить ихъ. По окончаніи ученія въ Кіевской Коллегіи, Варлаамъ Ясинскій учился еще въ Краковской академіи и тамъ, не смотря на препятствія, увънчанъ "философскимъ колпакомъ". Съ 1669 по 1673 годъ онъ былъ ректоромъ Кіевской Коллегіи въ этомъ званіи произнесъ скорбное слово надъ тълами трехъ монаховъ Кіево-Братскаго монастыря, убитыхъ поляками близъ Кіева, за Бълогородкою во

 $<sup>^{1}</sup>$ ) "Обзоръ русской духовной энтератури", Филарета, изд. 3, 1884 г. стр. 213, 214 и 269.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) "Св. Динитрій Ростовскій и его врема", Шаливина, стр. 161.

<sup>») &</sup>quot;Обзоръ русской духовной литератури", Филарета, стр. 213, 314-и 269.

<sup>4) &</sup>quot;Кіст» съ его древизйшних училищему Акаденіст", Аскоченскаго, ч. 1, етр. 215 и 216.

<sup>6) &</sup>quot;Обзоръ русской дух. литератури", Филарета, стр. 209.

 <sup>) &</sup>quot;Кіевъ съ его древибащинъ училищенъ Акадечією", Аскоченскаго, ч. 1,
 етр. 202.

По оставлении ректуры въ Коллегіи, Ясинскій является въ 1674 году проповъдникомъ Кіево-Печерской лавры 1), затімъ нгуменомъ Кіево-Никольскимъ, съ 1684 года архимандритомъ Кіево-Печерскимъ, а съ 1690 года Кіевскимъ митрополитомъ\*). Тотчасъ по вступленів на Кіево-Печерскую архимандрію, Варлаамъ Ясинскій вызываеть изъ Батуринскаго монастыря въ себъ въ лавру св. Демитрія Ростовскаго и поручаеть ему составление Житій святыхъ, назначивъ его оффиціальнымъ проповёдникомъ давры. Въ 1686 году св. Димитрій спова приняль на себя игуменство въ Батуринскомъ монастыръ; но и после того несколько разъ возвращался въ Кіевъ для составленія и печатанія Житій святыхт, а въ 1697 году назвачень въ нгумены Кіево-Кирилловскаго монастыря, гдё и оставался до 10 іюня 1697 года. Вообще св. Димитрій находился въ довольно близвихъ отношеніяхъ въ Варлавиу Ясинскому и нольвовался особеннымъ его расположениемъ. Въроятно, Ясинский самъ и передаль рукописныя свои проповеди св. Димитрію въ 1697 году. Около этого времени престарбный митрополить Варлаамъ Ясинскій настолько уже одряхліль, что нісколько разь просиль московского патріарха назначить ему помощника, съ титуломъ епископа Переяславскаго в), едва ли могь самъ проповедывать, а потому и могь передать сборинкь незаконченныхь въ литературном в отношении своих в проповедей св. Димитрію Ростовскому или для окончательной отделям и приготовленія въ печате, иле въ даръ, навсегда.

Что проповёди разсматриваемаго нами сборника дёйствительно принадлежать Варлааму Ясинскому и писаны имъ соб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. руковисную реторику затажскую Георгія Беккера Ельбингскаго въ библіотекѣ Кіевской дух. Семинарін, № VIII. 1. 89, прилиски на еборотѣ послѣдняго листка и на задней доскѣ.

<sup>2) &</sup>quot;Обюръ русской дух. литературы", Филарета, стр. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Св. Димитрій Ростовскій и его врема", Шланкина, стр. 38, 43, 46, 261, 262 и примож. стр. 8←10; см. "Соченена се. Димитрія, интрополита Ростовскаго", Кіевъ, 1825 г., ч. 1, стр. 834 и 385.

Труды К:ел. Дук. Акад. Т. II. 1892 г.

ственноручно, это подтверждается, во-первыхъ, сличеніемъ почерка проповёдей сборника съ собственными замётками Варлаама Ясинскаго на реторивъ Георгія Беввиера, 1674 года 1), и подписами его на антиминсамъ 1705 и 1707 годовъ 2), а во-вторыхъ--- пъкоторыми указаніями на его личность въ самихъ проповедяхъ сборнива. Въ одномъ изъ словъ на день святителя Николая, сказанномъ въ Кіевскомъ Пустынно-Ниволаевскомъ монастырв, проповедникъ говорить: "егли обы-BOM HACTLISM HILLERO CTHTERM XSEA HIMONAM, CI IN II A C T E 8 OT вышнего плетыря нам в в в в ч е н н в ю цело, водро и верно годранимо, констинив от самой істинны Спа Слова Бжил сіл словеса Услышим". И несколько ниже: "подобает всемь нам, котрынемо от панвышшого пастыра его принали паству..., наставлачтись (л. 221 на обор.). Эти слова могъ сказать только или настоятель Кіевскаго Пустынио-Ниволаевскаго монастыря, нли мъстный вісвскій архісрей, т. с. митрополить; а то и другое одинавово приложимо къ Варлааму Ясинскому. Въ концъ той же проповъди проповъдникъ дълаетъ такое обращеніе въ святителю Неволяю: "Сохранай и водлюкаеннаго ти отинищего маритал мерытал н друго жмерую мартижбаго MAITEMPA HILLITO, H MOLARIL IME EO JOAFOTTE JHIH AND ETTOPOME птенцу финико честію и славою во встех концех земли пюцефтати. А посем таке роководителетвом теоим стым ме н настолирого намъ пастыра бевмбарым н багоразвиным пре-ACHIEM, OT SEMULIA CIA NECTLINE MELECIAN HE EO ECOTOPAL HENноград несный (л. 224 на обор.). Подъ пастыренъ пастырей вдёсь нужно разумёть или московскаго патріарха, или кіевсваго митрополита. Навонецъ, если проповъди сборнива приписывать Варлааму Ясинскому, то сублается понятнымъ и то,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. више праміч. 1 на стр. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>). Въ Церковно-археологическ. музей при Кіевской дух. Агаденія, во вновь соста вленному каталогу №№ 2736 и 2786.

почему нёкоторыя изъ нихъ произнесены не въ Кіевё, а въ другихъ городахъ, какъ напримёръ въ Нёжинё, Стародубё, Переяславё или Прилукахъ. Сдёлавшись кіевскимъ митрополитомъ, Варлавмъ Ясинскій, въ сентябрё 1692 года объёзжая всю свою малороссійскую епархію, былъ во всёхъ полкахъ и монастыряхъ малороссійскихъ 1). Во время этого или другихъ объёздовъ епархіи онъ и могъ говорить проповёди въ нёкоторыхъ полковыхъ городахъ.

Впрочемъ, вто бы ни былъ авторъ проповъдей нашего сборника, во всякомъ случат онт заслуживаютъ полнаго вниманія изследователей въ различныхъ отношеніяхъ: и въ связи вхъ съ другими южнорусскими проповъдами того времени, и по своей зависимости отъ латинопольскихъ образцовъ и источниковъ, и по отношеніямъ проповъдника въ московскому правительству, и особенно важны для южно-русскаго филолога. Мы пытались рёшить только первоначальные вопросы библіографическаго свойства, предоставляя рёшеніе другихъ вопросовъ, вызываемыхъ сборникомъ, спеціалистамъ.

#### VIII.

Въ завлючение, сдълаемъ вратное описание проповъдей сборнива, въ томъ порядкъ, въ накомъ онъ помъщены въ немъ.

- л. 2—10... "Слову на рождество Сна Слова Бікім дема: Реду се иду. Уал." Нач. "Ажь надд(ерь) мориль нась Сня Бікін обітницами отъ кнака тислій (лікт)в., бети проческими обібцуючись прінти и не приходжин"— Конецъ проповіт не дописанъ.
- л. 11—18. Слово на Рождество Христово. "Во їмм Отца и Спа и Стаго Дха. Аминь. Прибщиственної Слово, образ раба пріїм, бывает плоть, не отствпаь ежества. Слова евт винатін з' Акафиста егородична з' стиха числом осмого, Нач.: Слово барзо великої сталоса екороченно.

<sup>1) &</sup>quot;Лѣтопись Самоняв Велички", т. 111, стр. 102.

- л. 19—27. Слово на Рождество Христово. "От века таниство открываетсм, и Сих Бжін сих члече быкае". Нач.: "Трядными наддер и муклким разямом члечскими непоиминан початку и конца не имукочій біте от початку свукта забає-ллетсм речами".
  - л. 28—36. Слово на Рождество Христово. "Хо раждаетвем". Нач. "Внайдветвем таковый вя октвателей земвных звычай же во времм тридневного востанім Хрка трижди дрвгв ко дрвгв провекцілет и отвекцілет: Хо воскро".
    - л. 37—38. Отрывовъ слова на день крещенія Господня.
  - л. 39—46. "Во нам отца воскреснвшаго, Сна воскресшого, и Дха пресватаго спосокствовавшаго воскресенію Хрв. На днв вторый воскресенім Хрва и Баговічуннім Бгородична в квіть Жены баговічстинца Стону рукте: прінан от на радости баговічунній воскресенім Хрва". Нач.: "Не єдна радості єдиного того ж дна первого по востанін Хрвом в' мысленный сей світь в' разумній діши и сроца наша закитала".
  - л. 47—55. Слово на Благов'вщеніе пресв. Богородицы. "In nomine Sanctissimae Triadis et in laudem beatissimae Virginis Matris Divinum Verbum concipientis. Дирери Стона изынать цра Соломона во втицт, нем же втича его міти во дня женнитвы его и во дня веселім его сраца его. Слова сът дтиствім Дха притаго чрез встить Соломонови с интишней преславной цра несного коронаціи и женнитвть выреченнії в Птиснех Птисней в' главто тредстоминх людей в' главто тредстоминх людей в' главокое мисл' свою запветивши разсвжденіе, значним знатый быти мвент вдивленіем".
  - л. 56—61. Слово на Благовъщеніе пресв. Богородицы. "Се раба Гідна, евди мит по гів терімв: и отінде от неи Агав". Нач.: "Той ест' посполитый людій справедливыхъ звычай, же тогды найбарзій слираються, кгды видать себе великими от Бга дарами и высокими чест'ли почтенными быти".

- л. 64—71. "На скистоносное от мертвых востаніе Хрбо. Аза еслі первый и послидній, и вых мертва, и се жива еслі во вики викова. Слова світ на нінфший дії самим Спом Бжінма реченній, а Іванном стым Бтословом написанній ві Апокалфиен ві глави первій". Пачії "Хі воскрі от мертвыха начаток вмершим и глава наша".
- л. 72. Слово на недваю женъ миропосицъ. Нач: "Третей седмици по тридневнома Сна Бжім от мертвыха востаніи, на место сіє приспевши, не подоблет мите не о чом барзей, мко о тридневном хрбом востаніи до бліточестиваго слованилось только начало слова.
- л. 73—80. Слово на Воскресеніе Христово. "Третій се ден имат дне отнель же сіл быша. Авка глав. КД Зач. рг". Нач.: "Три дне и чгри почи Хі Сик Бжій ка гробь пречистою пребывал плотію".
- л 81—88. Слово на Воскресеніе Христово. "Газорісті црковь сію, и тріма діп'ми воздвигив ю, Іоан. с. 2. зач. 3". Нач.: "Что пріжді во притводув и подв сібнію токвмо, пред сон'мом Іюдійскими Сив Билій исповідащи: сії ви див привіст-лого востанім свою лествиню дібломи самими исполимен".
- л. 89—92. "На воскресеніе ГПДА нашего Іса Ха. Пріндфте пиво пієм новое не от камене неплодна чедодфемо, но от нетленна істочника из' гроба одожденна Ха о немже втверждаємся". Мвч.: "Знати пана по достатке".
- л. 93—95. Слово на Воскресеніе Христово. "Ни Хс воста от мертвых начатока Умершим быст. 1 Сот. 15". Нач.: "Вонтпливам реки рачей фалішивам была бы наша вібра, было бы вонтливое а згола фалішивое бы и з найлівпішими Учинками наше спасеніе, надівмніе наше, бы не инівшиее радостное Хрво з' мертвых востаніе".

- л. 96-103. Слово на Вознесение Господне. "Гдя кезписст на нео и седе одесною Кга". Нач.: "Же Хс Гдъ дим инфинито в выгосновенным пером и дши привытов возно-CHTRCA HA HEO, HE MAENO YEN'S AHEHTHICA".
- л. 104—110. Слово на св. Троицу. "Тре свт' свъдителетвющін на наси Отця, Слово и Стый Дхв, ї сіє тріє едино выт. Поглания Голиново глава а дач. од . Нач: "Танив Тронци Претым жадина малка апт на неси апт на зелливи-MOBRITH HE MORET".
- л. 111—117. Слово на Преображение Господне. "Прессразнем пред ними и просвитием лице его тако слонце". Нач.: "Приспекая дня Преображеній Гіїдна, багітивый сабу(ачб)".
- л. 119—126. Слово на Преображение Господне. "Во тма Отца и Сна и Стого Дха Амин'. Помт' в Питра, вокова и Тоанна на гору высоку едини и преобразись предв инми". Нач. "По воплощенти своем от чистаго Дви Матере чрева, люво от леть двадцемен и болив на каждый ден Снв Бжей з возчисчиничи влиники своими по мовя и по Земчи товогя саличвин возки меня витья и розмови.
- л. 127-134. Слово на Преображение Господне. "По-**МТ** І́ Потра, І́мкова и І́оанна на гору высоку едины и пріобразнем пред ними Мачтфей глава 31 зач. о". Неч: MOTAL EAFTHBLIK CASKAYS CHOCOENSKHWOFO OFFATH MISCTUA, 3' KOт рого вы мено инфинему преславному Христа Спентелм нашего на горь ваворетей присмотрываем преображению, мко ейн прилавной обители Межигорской специйн и багословений торы".
- л. 135-142. Слово на Воздвижение честнаго вреста Господия. "Мит да не водет хваличисм, чокмо о кртт Гида нашего Тса Ха. Слова світ їзбраннаго сосвда Хрва Павла стаго. Вач. еёі к' Галачтом гл. э́". "Нач: "Гадовальем некгай сьчием и весечичесь чпіёю Знаменналец оне кесав Симскіц Ди-Espin".

- л. 143—150. Слово на рождество пресв. Богородицы. "Всм добрам ближимм мом, и порока ичет в чебе. Cantik. с. 4". Нач.: "Ввычай посполнчый света сего ест, їж кгды в дому мком преветлом преком, шлмхетном аболи и простом, ново отроча родичесм, домаший, ближий, и соседи сошедшисм присм: тубютесм пилно, що за положене лица, очес и иных составова рожденного отрочати".
- л. 151—156. "Слово во славу на земли рождшейсь Дви Марін. Книга родства іс Хрва Сна Двда, Сна Авраамла. Авраамъ роди Ісаака, Ісаакв же роди Ілкова, и прочал: Їлкови роди Іосифа мужа Маріина, из' нел же роднел їс глемый Хс. Матдей глава й зач. й". Нач.: "Незгода вижу и в' самом пис'лук стом блучтивый слухачу".
- л. 157—165. "На дн' воведенїм протым Дви во цркова Соломонову... Дне вговом'ястимый храма бца во цркова бжію приводиться, и Вахарія сію подемлет. Слова світ вынатти з стиха празденственного воведенім вгородична литійного". Нач.: "Вдавна в старозаконной Сунагоги жидовской таковый знай-довалься звычай, же два и вдовиц земного сего отрекшихся свпрожества, а въчному жених переному девство и чистоту свою непрестанным воздержанісм обручнаших, на особное и ве-
- л. 166—172. Слово на Сретеніе Господне. "Вгда їс... полиншаєм днії очнішнім его по закону Монсеву, вознисета. его во Ігрелим поставнти его пред Гідем. Дука гл. в. зач. з". Нач.: "Жкъ страшно и ужасно ест мыслію, срацем и дшею, первое годное горкого плачу и рыданім времи воспоммийти, вотрою прародител нашь Адам, по созданін а зараз и преступ. гловом ленін своєм, з' великим встыдом и тожким укореністі словом творческим из' рам был изгнанный".
- л. 173—179. Слово на Успеніе Пресв. Богородицы, "Марін Матере Іса Назараннна распачтаго ищетте, воста ичет

- ЗДЕ МАР. ГЛ. Б. ВАЧ. 6". НВЧ.: "ЖКОВЫХ СЛОВВ ПРИ ВОСТАНИН СНА БЖІМ ОТ МЕРТВЫХ ЙГАВ ГІДНЯ В ЖИВАМ МИРОНОСИЦАМ ПРИ-ТЕКШИМ ДО ГРОБА ВИДЪТИ ТЕКО ІСОВО ВЖИЛЯ..., ТАКОВЫХ М В' ДИІ ВСПИТА БЖІЙ МАТЕРЕ В' БГОБОМЗИНИКІМ ДИІАМ ХРІСТІ МИКИМ ЗДЕ ПРИШЕДШИМ ДО ГРОБА МАРТИНА ВЖИБАЮЧ".
- л. 180—181. Слово на Успеніе Пресп. Богородици. "По більній мира не осітаки біце, да зовемв чти: Гадбиса воскремній образв облистающам". Нач: "Мко сам Іс Сив біжій венвеши раз в' корабачіс покриваючемся волиами, почтем на крічті при крвабых чтікла своєго коливніму, допвечняв быль вчеником своим во мирів скорбь имічти..., чтако и Матка біжам", в проч. Но здівсь написано только пачало проповіди, в даліве набросвить только проветь ен.
- л. 182—186. Слово на Покровъ Пресв. Богородици. "Кв чвогмо вдырающе пречистомо образо вмил'и с глем: Покровом Тропар на Покровъ П. Дви Матере сище вопјет". Нач. "Ѕапитано нектай единого поланского филіссофа, мковим бы дълом бгв въ нет чрезъ чолнкіе люта и времена забавлалься. Черновое начало этого слова номъщено на 192 листвъ сборнива.
- -- л. 197—191. Слово на Покровъ Пресв. Богородицы. "Радонси Покрові мизо! Встам предстателствоещи блеам пристанциям со второю во державный ти Покровъ". Нач : "В старозаконных жидовъ здавна аж до сего часо таковый ест звычай, же облюбенец хоттачи дво за невъсто и облюбеницю севъ полти, на знак малженской своей любвъ край ризы своем над главою ен простирает".
- л. 193—194. Слово на день св. великомученицы Варвары. In nomine Sanctissimae: Triadis, in laudationem vero beatae virginis Barbarae". Нач.: "Жковыми вышнею от вышнею от вышнего Творца примбаростей и вкогда свадаренный скипетродержавный црв. Соломонъ в Пексику Пексий израдинамы

паречін возлювличеной менесто свою величает : сицевыми и азвіскреннюю певтесто выпинего пра Соломона, единомо женихо Сиб Бжію оброченной Деб, великомоченної Хрво Варваро в див ниченній бренными встиче могля выми козвеличити. Слово не окончено явторомъ.

- л. 195—200. Слово на Покровъ Пресв. Богородицы. "В' чест' и елаву покривающей множество греклова честным своим омофором преклюсловенной Дви Маріи. Жену добрую кто обращет, дражайши ест каменім многоцівнна таковам Не печетсм між ем о дому своем, вси бо у ней одівмини сут'. Притти Сол. гл. ла". Нач: "Же преблюсловенную Дву Марію, Матер Спа Бжім в' дн' инжиній женою пазиваю, не мое то, але самаго Спа Бжім здане".
- л. 201—206. Слово на день святых впостоловъ Петра и Навля. "Кими подвал ными въпхцы ввазем Петвра и Пачла". Нач.: "Поневаж во дбою сем Петра стого и Пачла телеси едина любовію нераздълнисю сопраженвнам дша пребывала: претож и едина ейи оба достойни свт от на подвал ный вънеца пріймати".
- л. 207—214. Слово на день преставленія святителя в чудотворца Ниволая. "Двів мою на облацех поставлю, и бведета Знаменіе завіста. Быт. гл. д.". Нач.: "Кто пастырен добрых до звібады, мібсаца и самого слонца прировнивает, ако давнын и старожнітный казнодіба Сурах доброго пастыра цркве старозаконной Сумона...: а ститела Хува Николам бведе стасовати до двги несной".
- 1. 125—218. Слово на день памяти святителя и чудотворца Николая. "In nomine sanctissimae trindis, in laudem . D. Nicolai Episcopi Myrrensis. "На стенах твонх версанам приставих стрежа вё див и всю ноше иже до конца не преможности поминающе Гда. Їсаїа гл. Зб". Нач.: "Оставивши встейнью, коло сего писаній стеге полетичные дишкурен, едино

- то 3' інными вчителми цуксвимми твержв, же стівны Іерслимскіе ест то цукова Хуба". Конець слова утрачень.
- л. 219—224. Слово на день преставленія святителя и чудотворца Николая. "Кто сій восходмий от пветынік мко стібло димитаєм кадмініє смурів и лувана и от всікха вон' мироварца. В' Пісенех Пісеней глава г". Нач.: "Врема приспісло, ча наствина абы добрын винограда Хрва діклател и пветы іного сего місетіца стого израдный и избранный насадител и стронтел сігнітел Хртова Николай, мко от глябокім пветынік от светного сего мира в' горима неснам поверняла страны".
- л. 225—231. "Въ чест' ститель Хрва Николам мено на соборо Никейстем Сна Бжім равна Отцо и Столю Дхо исповедавша, сім слова от кингъ Мойсеовых вторых главы тринадесмт сот' измтам. Ісход: Бгъ вождаше Ізранля в' ди' столпом облачным показати емо пот, ноцію же столпом огиенным свътити емо". Нач.: "Выправоет некгды премилостивый над своим созданем Творец и Создател несный от земли бголого ко земле объещанной люд Ізранлекій".
- л. 232—239. Слово на день рождества Іоянна Предтечи. "Начат їс народом глати о Іоаний Матдей, глава аї зач. м". Нач.: "Началь Іс народом мовити о Іоаний, что недомовиль, началь хвалити пресланинка своего и малівати дила и справы его пендзлем мзыка и беть свону бозких, что цедокончиль, помеваж началь чылко". Въ средний в въ вонцій слова нібсколько листковъ утрачено.
- л. 240—245. Слово на соборъ св. архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ. "Пріндетт празднолющи и Хрітолющи Агловх гоборъ почтемъ. Слова евт написа мін в' стигь второмъ литінном, сложенномъ на ничешній праздникъ отъ Кипріана стого". Нач. "Акъ празднико з' црквою Маткою нашою к' дорочной памати памат' всехъ стыхъ...: такъ

власне дим инфинего в' церкве стон не тылко единого Архистратига стого Михаила, по и всебхи сили песных собор праздибеле".

- л. 246—252. Слово на день намяти преподобнаго Феодосія Печерскаго. "Смири себе, быкв пелбішлика до емерти,
  смерти же кретным, чейм же и Беа бео прекодисе. Къ Фил.
  ел, в. зач. см.—Аціє козпесенв буду оч землм, всм привлеку
  к' себе. Нач.: "Нівмя вчераший преглавный црм славы Сна
  Бжім оч землм на про насчупиля ден' вознесенім, упередило
  першей безчестное поругателное з' несказаниямы болівзи'ми
  и счераст'ми хрво на крест' вознесеніе".
- л. 253—257. Слово на день успенія преподобнаго Осодосія Печерскаго. "Бых мертви, и се живи семи во втей. Словеса світ написанній в обмеленій Іоанна стого в' главть а". Нач.: "Же люде свтотовые по раздталенію дши от ттела втиною смертію Умирают, не диви, бо в' ттелть сем смертелном живин, единому ттелу и свтоту жили, а не богу и небу".
- л. 258—263. Слово на день памяти преподобнаго Антонія Печерскаго. "In nomine Sanctissimae Triadis, et in laudem D. Antonij Magni tutelaris totius Russiae. Радвисм Антонії агловидный члече. Слова світ написанніє в' похвалных пітенеха преподобних сітцева нинх печерских". Нач.: "Любо барзо ма того добре світдома, же вемка здіт от предсті минх слашателей монх, біз жадного спора и свара признати латко мите люжет, же препод. отца наша Ант., первый общаго житій нишего и лабры сей стой Кієвопечерской сітронітел и фондатор, был земним на земліт во плоти жителетвовін, а ните несным на неси ест аглом"... Конеца слова утрачена.
- л. 264—271. Слово на день святаго веливомученива Димитрія Солунскаго. "Лин и постраждет кто, не вівнистисм, аще незаконно мочена бодет. Блжена можа иже претерпит іскошеніе, зане іскосена быва прійлет вівнец жизни, его же

Digitized by Google

БГВ обівць любющим вго. Посл Так. гл. а. зач п. ".— Нач.: "Такв по свівтв він земный блгочестивый слухачу, зв оним горным вківтом, албо рачій нбо и земль зі себою поступуюті".

- л. 272—279. Слово въ недълю Оомину. "Во едино от свест, и дверем затворенным, идеже веко вчици собранны страха ради юдейска, прище ис, и ста посреде, и гла им мірв вам. Ісан. гл. к. зач. 26",—Нач.: "Той, кочуми пришоль на вспоковнів нба и земли по словесам Павла стого, вмиривъ кровію крета своего аще земнам лие неснам..., представни въди пичешній вчиком своимь дверем затворенным, мовит: міръ вамь".
- л. 280—287. Слово въ недвлю женъ мироносицъ. "Марїа Магдалины, и Марїа Іаковам, и Саломы квіпнша аромата да пришедше помажвіт Іса. Марко глава бі. зач. б". Нач.: "Досыт вже женам безчестім терпісти, коттрін їмв до енд часв ит в скістовом, ніс в' бозком писаній не лісан залібценм".
- л. 288—291. Слово въ недълю о разслаблениомъ. "Востани, козми свой одра и їди в' дом твой. Матдей глав. Д. зач. кд", Нач.: "Много тажкиха хороба, неїсцфаных болезній з' законного в' ран прародителев нашемо на светъ сей выйшло овоцо".
- л. 293—300. Слово въ недълю сыропуствую, "Аще отпвираете чельком согрешенім їдв, отпостит н вам отца вашь
  несный. біда поститесм, не ебдете мко лицемери, Слова
  евт самаго Сна Бжім на инфшийн див в еуглиста етаго Матдеа написачийн, в главе шест. в Зач. Зі". Нач.: "Несы две
  превысочаншій лествици алео степе е, досм заючи от земам на
  нео..., показвют нам Сна Бжій в' нифшием литврійномъ
  еуглій, на преддверій стой четыредесмітници великого поста,
  дроголювное брат брато отпощеніе согрешеній, и поста нелицемерный".

- л. 301—303. "Слово на неджаю запветнюю пред св. четыредест. Початок до казана. Назвыт в' зности свой премьруквя члекв, бо власий свои спракы золотою, а чвжйи оловимом албо дереваною шалею важит.". Конецъ, повидимому, утраченъ.
- л. 304—309. Слово въ недълю страшнаго суда. "Приндет" Снв члечкий во славт своей. Матрей глава ке, Вач. ръ". Нвч.: "Тишила на первый приход Сна Бжил въ мира сей в' дча преславного его рожедения в' лелом и младом чтелт члечком".
- л. 310—314. Слово въ недълю вторую по пятидесятницъ. "Гди багви. Хода вс при море Галилелстем виде два брата, Сумона глемаго Петра, и Андрем брата его, в'метающа мрежу во море; виде и тна два брата вакока Векедеова, и воанна брата его, и гла тма, градейта по мий, сотвоју вы ловца члвком. Матд. гл. Д, зач. Д". Нвч: "Що перед тым Спентел нашъ Гдя, мко тетинный добрых дель наставник и Учител, до возлюбленных Ученикока своих Сумона глемого Петра и Андрем брата его, до вакова и воанна ... реклъ г радета по мий, тое непрестанно к вемкому члвку христтанскому на вежей днъ и часъ, а найбаруй в сее постное врема глета: г радет а по мийе.
- л. 315. Слово въ недълю ввій. "Друдін редаху весткы от древ и постилаху по пути. Мат. гл. ка". Нач.: От початку сей стой четыредесминици не престает' црковъ матка наша сыновъ свонх такъ кохати, мкв садовничій кохаєт' дерева въ саду своем насаженній". Только—нвчало слова.
- л. 316—321. Слово въ недълю вай. "Не бойсм дин Gional Ge царе твой градет на жребати осан. Іоан. с. 12. Зач, 41". Нач.: "От початку в' сем свете житта своего аже до сего часу кроток и смирене срацем цре и Твореце несили".

— л. 423—431. Слово на день Успенія Пресв. Богородицы. "Вогтанн и прінди добрам мом, ближимм мом, голбенце мом, востани и принди, зима вже пренде дожда отиде и пройде на в' севе цветты меншасм земли". Нач.: "Времм вже приспело, ча наствпила, абы чтам, несквернам и непорочнам голбенца, от небе на землю, ота предветного бга отца во мира ей посланнам, з'еднавши на земли родв чаветиском мира и покой, з' поведою и тривмфом в' ковчета неный возвратиласм. Слово вто писано другою рувою, съ зам'яткою внизу первой страницы: "descriptum est".

Н. Истровъ.

# КІЕВО-ПОДОЛЬСКАЯ ЦЕРКОВЬ

## николая добраго.

(Продолжение \*)

### СВЯЩЕННО-И-ЦЕРКОВНО-СЛУЖИТЕЛИ.

Штатъ и обезпеченіе причта.

Въ течени трехъ въковъ штатъ служащихъ при Добро - Николаевской церкви видоизмёнялся тавимъ обравомъ. Настоятелемъ ея почти за все это время бывало одно лицо. Только съ 1740 г., когда, по просьбъ вдовой попадыи Анны Ширипы приходъ былъ отданъ ея наследникамъ, при нашей цервви совмёстно является два равноправныхъ "половинныхъ" или "половинно-парохіальныхъ" настоятеля1): важдый изъ нихъ по очереди въ продолжении седмицы совершалъ богослужение въ общемъ храмв и независимо отъ другаго въдаль свою половинную часть прихода, отправляя для нея всё требы и пользуясь отъ нея всёми доходами. Но въ 1780 г., по переходъ Монсея Клявенского въ Кіево-Подольской Царе-Константиновской цервви, этотъ порядовъ превратился, и съ тъхъ поръ у Добраго Николая по прежнему оставался и понынв остается "одинь цвло-парохіальный" настоятель. Что же васается діакона, то таковымъ въ первый разъ обзавелись добро-николаевские прихожане лишь въ 1745 г.<sup>2</sup>), когда по

<sup>3)</sup> Правда, еще подъ 1618—1614 г. въ свазвии "О Церкви Соборной мурованной, иже въ Кіевъ стоить на Подолъ", вслъдъ за



<sup>\*)</sup> Си. Труди Кісв. дух. Аваденів за и. явзарь 1892 г.

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1745 г. № 25 и 1766 г. № 112.

ихъ просьбѣ "ради болшаго въ церковномъ служеніи благолѣпія" былъ посвященъ Рафанломъ Заборовскимъ віевскій житель Василій Носичъ 1); съ этого времени діаконское мѣсто при Добромъ Николаѣ было штатнымъ до 1825 г., послѣ чего хотя по временамъ и бывали діаконы (вакъ и въ настоящее время есть), однако содержались они уже на дъячковскомъ окладѣ. Наконецъ, низшихъ членовъ причта до 1880 г. наша церковь имѣла всегда три: дъячка, пономаря и просфорню; только въ 1881 г. такой штатъ сократился: вмѣсто дъячка и пономаря былъ положенъ одинъ "псаломщикъ".

Въ прежнее время единственнымъ, а въ настоящее время главнымъ источникомъ "пропитанія" причта служили и служать доброхотныя даянія ему за требонсправленіе въ церкви и приходѣ: священно-и-церковно-служители всегда "контентовались и, —прибавимъ, —контентуются респектомъ прихожанъ и милостынею отъ доброхотныхъ дателей, кто что дастъ" з). Какой величины въ общей сложности достигали эти доходы прежде, мы, за отсутствіемъ данныхъ, сказать не можемъ. Нынѣ же причтъ собираетъ за годъ въ братскую кружку около 900 руб.; изъ нихъ руб. 250 онъ получаетъ отъ иногородныхъ богомольцевъ; слѣдовательно, собственно приходъ дастъ ему до 650 руб въ годъ. Конечно, если имѣть въ виду число прихожанъ—жертвователей (среднимъ числомъ 297 дущъ обоего пола), то такая жертва окажется вполнѣ достаточною; но



священиномъ "Матфеснъ Добро-Николскинъ" укоминается "дияконъ Деминъ": "въ то время въ томъ же богоспасаемомъ граде Кневе, — говорится здёсь, —быша служители священняци святыхъ церквей: Василей Матере-бозскій Мина Притиский, Исанъ Воскресенскій, Никита Спасский, Канментей Наберезский, Матфей Доброниколскій и дияконъ Демянъ" (Сборн. літоп., относ. къ истор. Южи. и Запади. Россін; стр. 84). Но въ виду того, что изъ всёхъ Кієво-Подольскихъ діяконовъ упоминается только этотъ Демьянъ и притомъ не указывается місто его стужбы, нужно думать, что онъ быль діяконовъ той же Соборной цервин, при которой уставинкомъ быль и самъ составитель сказанія.

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1745 г. № 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Тамъ же.

если обратить вниманіе на то, что она должна быть раздівлена между двумя (какъ теперь) и даже тремя—четырмя (какъ прежде) членами причта, то ее нужно приянать очень незначительною.

Въ ныявшиемъ столетіи содержаніе причта значительно улучшилось. Къ добровольнымъ даяніямъ за совершеніе требъ съ 1844 г. прибавился постоянный окладъ въ видъ опредъленнаго по штату жалованья, именно: стященныку было положено 100 руб., дьячку-64 руб., пономарю-48 руб. и просфорив 32 руб. Въ 1869 г. такой размёръ жалованья быль песколько увеличенъ: съ этого времени священникъ получаетъ 400 руб., дьячовъ (или псаломщивъ)-100 руб., пономарь-70 руб. и просфорна 32 р. Кромъ того, причтъ пользуется съ 1812 г. половинною частью суммы, получаемой за отдачу въ вренду перковной свновосной земли (въ количествъ 125 руб.) и процентами съ денежныхъ вкладовъ на въчное поминовение. Послъдние, начавшись съ 1818 г., возрасли въ настоящему времени до 3243 руб. в были сабланы следующими лицами: а) въ 357 руб.—15 овтабря 1818 г. надворною совътницею Екатериною Галаганъ; б) 500 руб.—28 Ноября 1852 г. купчихою Параскевою Ефимовою Заболотиною; в) 300 руб.-8 Августа 1853 г. гражданкой Анастасією Ивановою Вишневскою; г) 300 руб.—11 Япваря 1555 г. мъщанкою Іуліаніею Харитоновою Трубаевою; д) 286 руб.—18 Іюля 1860 г. мінанкою Параскевою Саввиною Стефановскою; е) 200 руб.—въ 1865 г. протојерейшею Мариною Семеновскою і); ж) 100 руб.—27 Іюня 1883 г. Анастасіею Поповичевою; з) 200 руб.—17 Августа 1883 года Агриппиною Гавриловою Шуменковою и и) 1000 руб.—15 Марта 1885 г. вдовою профессора Кіев. дух. Академін Пелагією Ивановою Щеголевою 2).

Наконецъ, важнымъ средствомъ обезпечения Добро-Ни-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Архив. ц., —очись 1862 г. л. 60 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архии. я.,—приходи, на. ва указанное время. Труди Кіев. Дух. Акал. 1892 г. Т. IL.

колаевскаго причта является перковное помещение для него. Нившіе члены причта: діаконт. дьячокт, пономарь, просфорня и наже перковный сторожь уже въ прошломъ столетіи имели таковое помѣщеніе вт. нижнемъ этажѣ колокольни; за ними оно остается и до сихъ поръ. Что же касается священниковь, то последніе до самаго 1832 г. жили въ своихъ собственных домахъ, хотя и на перковной землъ 1). Правда, при распланировит Подола въ 1812 г., на углу улицъ "Боричевъ Товъ" и "Повровскій переуловъ" было отведено місто подъ церковный домъ для священника и даже быль выдань планъ его 2); но выполнение этого плана, за неимъниемъ въ церкви денегъ, было отложено на неопредвленное время. И уже только въ 1832-1833 г. (въ силу указа Кіев. дух. Консисторіи отъ 10 мая 1832 г. за № 1343-мъ) о. Іоаннъ Сухобрусовъ на свои собственныя средства построиль двухъ-этажный деревянный домъ съ необходимыми службами; вся постройка обощлась ему въ 2700 руб.: изъ нихъ онъ разновременно получилъ ивъ церковнихъ доходовъ всего лишь 1700 руб.,-остальные же 1000 руб, навсегда пожертвоваль въ церковь в). Кроив того, летомъ 1873 г. о. Александромъ Брандовскимъ былъ устроенъ на дворъ священнического дома деревянный одноэтажный флигель, примыкающій къ брантмауру купца Ткаченко 4) и стоившій церкви (какъ видно изъ расходной книги за это время) оволо 1350 руб. Послё нёкоторой починви всёхъ церковныхъ пом'ещеній въ 1880 году 5), капитальная

<sup>1)</sup> Такъ наприм. Миханлъ Ширипа занималъ церковние иляци "Новъцкій. Апостолскій и Кирстинъ" (Архик. Консистор. 1756 г. № 11; ср. Архив. ц. № 57); Монсей Клявенскій имълъ свой собственний домъ на томъ самомъ мъстъ, гдъ жилъ прежде нъкій Стенанъ Гадинъвичъ (Арх. Консист. 1766 г. № 112) и п.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Архив. п. №№ 67—68.

<sup>8)</sup> Архив. ц. ЖЖ 71-73.

<sup>4)</sup> Архив. п. №№ 85-86.

<sup>5)</sup> Архив. ц., -расходи, цр. за 1880 г., Іюнь - Новорь.

ремонтировка ихъ, потребовавшая около 1800 руб., была произведена въ 1885 г.; въ это время, между прочимъ, былъ передъланъ нижній этажъ священническаго дома, такъ какъ стъны его отъ времени до того обветшали, что поддерживались лишь дубовыми столбами по угламъ и распадались на куски при самомъ слабомъ толчкъ или ударъ; тогда же въ верхнемъ этажъ этого дома за деньги священника Павла Преображенскаго былъ поставленъ паркетный полъ 1). Вообще въ настоящемъ видъ помъщеніе для добро-николаевскаго причта должно быть признано удовлетворительнымъ.

#### Священники.

Послѣ этихъ общихъ замѣчаній о штатѣ и обезпеченіи причта перейдемъ въ болѣе подробной характеристикѣ всѣхъ извѣстныхъ намъ добро николаевскихъ священниковъ.

Рядъ священниковъ начинаетъ собою мужественный поборнивъ православія противъ уніи-о. Симеонг, упоминаемый въ документъ отъ 1610 г. августа 20 дня. Какъ мы выше видели, онъ первымъ изъ другихъ Кіево-Подольскихъ священниковъ вийстй съ Магистратомъ и народомъ возсталъ противъ намъстника уніатскаго митрополита Ипатія Подвясвищенника Антонія Грековича: первымъ оказалъ "непослушенство этому рострыгв и преступнику ввры", считавшему себя "нвакимъ офицыяломъ албо протопопою Кіевскимъ", и, въ частности, первымъ отказался идти, по его требованію, "до Цервви светое Софіи, абы въ нимъ службу Божію въ первую недълю въ постъ великій служити"; не ограничиваясь этимъ, о. Симеонъ вмъстъ съ прочими православными віевдянами употребляль и другія міры въ тому, чтобы пріостановить распространение ненавистной увии, и съ этою цёлью сносился, между прочимъ, съ запорождами 3). Вотъ и все,

<sup>3)</sup> Анты, относащіска из исторіи Южной и Западной Россіи; т. II, 16. 41, 65—67 стр.



<sup>1)</sup> Архив. ц № 88.

что намъ извъстно объ о. Симсонъ; но и эти скудныя свълънія весьма краспоръчиво говорять о томъ, что онъ съ честью проходиль свое священническое служеніе, былъ вполнъ достойнымъ настоятелемъ той церкви, которую основалъ козакъ,—защитникъ православія и народности противъ покушеній на нихъ со стороны латино-польской и уніатской пропаганды.

Преемникомъ о. Симеона быль о. Матоей. Единственное упоминание о немъ мы находимъ въ сказании о преркви Соборной мурованой, иже въ Кіевъ стоить на Подоль, якъ поправлена на старомъ фундаментъ". Авторъ сего сказанія, описавии ремонть церкви въ 1613-1614 г., пересчитываетъ всёхъ Кіево-Подольскихъ священниковъ, современниковъ этого ремонта, издёсь, между прочимъ, упоминаетъ о "Матоев Доброниколскомъ". "А вси тые вышей мененые священники, -- прибавляеть онь въ заключеніе, - каждый педёлю свою служили въ той церкви соборной светои Пречистое, за господаря короля Господа Бога просили и за пана воеводу Киевского и за ктиторовъ и за всихъ православныхъ християнъ; а оны за тое отъ господаря короля и отъ пана воеводы .Киевского и наместниковъ его тымъ были пожалованы тогда и въ потомные часы, жебы отъ мятежныхъ и бурдивыхъ на церковъ Божию еретивовъ во вшелякомъ покою на тотчасъ мешкали и отъ вшелякихъ подачовъ, и отъ наёздовъ и станцій околичныхъ, и войскъ, и отъ самого пана воеводы жебы были волны" 1). Больше мы ничего не знаемъ объ о. Матеев; не знаемъ также ничего и о преемникахъ его до самаго начала XVIII-го въка 2).

Непрерывный рядъ извёстныхъ намъ добро-николаевскихъ священниковъ открываетъ собою о. Симеоиз Ширипа.

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

<sup>1)</sup> Сборнивъ петописей, относящихся въ исторін Южной и Западной Руси. Кієвъ. 1888 г.; 83—84 стр.

<sup>:2).</sup> Уновинестки, вирочент, подъ 1888 г. въ надинен на евангелін викарный священнякъ, Іоаннъ Шустакіснячъ.

Въ восемьдесятыхъ годахъ XVII в. мы встричаемъ его въ должности магистратскаго канцеляриста 1); а въ самыхъ первыхъ годахъ прошлаго стольтія онъ выступаеть предъ нами уже въ санъ добро-николаевскаго священника<sup>2</sup>). Вынужденный по случаю пожара приступить къ постройкъ новаго храма, о. Симеонъ до самой гробовой доски посвятилъ себя этому дълу. Не ограничиваясь заботами и трудами по пріисканію благотворителей на созиданіе церкви, не довольствуясь однимъ только надворомъ за работами, онъ отдалъ на церкозь все свое достояніе; и нужно думать, что эта лепта его, какъ человъка состоятельнаго 3), была не мала: въдь не напрасно же онъ самъ называетъ себя и другіе называли его "фундаторомъ церкви каменное святителя Христова Николая Доброго" 4). Епархіальное начальство цінило такое усердіе о. Симеона къ своему храму и уже около 1714 г. пожаловало его титуломъ "Кіево-Подольскаго протопопа" 5). Но этотъ новый титулъ доставилъ о. Симеону вмъсто радости лишь много хлопотъ и непріягностей. Нужно замістить, что въ то время кіевское м'вщанство или, точи ве говоря, Магистрать старался привлечь къ участью въ городскихъ и государственныхъ повинностяхъ монастыри и церкви, которыя, владъя большою недвижимою собственностью, считали себя, въ силу древнихъ привиллегій, соверщенно свободными отъ подобных в налоговъ. Не ограничиваясь этимъ, тогдашній войть Димитрій Полоцкій всячески пытался положить конець новымъ пріобрътеніямъ церковью поземельныхъ угодій и даже

<sup>1)</sup> Архив, ц. № 36.

<sup>2)</sup> Самое рачиее упоминание о немъ, какь о "сиятодоброникодскомъ священникъ," находится въ документь отъ 1707 г. Марта 2 дня (Архив. ц. Ж 44).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Архив. ц. №М 49-50.

Архив. ц. № 52 и Архив. Консистор. 1767 г. № 4.

<sup>5)</sup> Вы первый разь оны именуется "прогопоцомы" въ документъ отъ 1714 г. Ноября 19 дня (Архив. ц. № 47.)

отбираль въ въдъніе города уже давно пріобрътенные ею дворы, лъса, съновосы 1) и т. п. Всъмъ подобнымъ насиліямъ со стороны мъщанства подвергалась наравив съ другими кіевскими церквами и монастырями и церковь Добраго Николая 3); между прочимъ. Магистратъ въ теченіи двадцати лѣтъ откавывался гвести ее во владение темъ пляцомъ, воторый пожертвовала ей Флоровская монахиня Евтихія 3). Какъ само собою понятио, ни монастыри, ни церкви не могли быть доводьны действіями Магистрата и его войта; воть почему архіепископъ Варлаамъ Ванатовичъ и Печерская Лавра въ 1728 г. подали въ въдавшую малороссійскія дела Иностранную Коллегію жалобу съ подробнымъ указаніемъ всёхъ раззореній, грабительствъ и обидъ, которыя причиняетъ имъ доный войгъ". Начался судебный процессъ, и, между прочимъ, въ генеральномъ малороссійскомъ судѣ была назначена очная ставка войта съ депутатами духовенства 4). На эту ставку, долженствовавшую происходить вы городе Глухове, быль командированъ въ качествъ представителя Кіево-Подольской протопопін и нашъ Сямеонъ Ширипа. Отъйзжая въ Глуховъ, онъ поручиль новосозданную имъ церковь заботамъ и вниманію втиторовъ Стефана Михайлова и Исидора Иванова, отдалъ имъ "реестровне переписавши и рукою своею и иншихъ особь, при томъ будучихъ, закръпивши всъ кръпости церковныхъ приходовъ (т. е. права церкви на ея землю, долговыя записи куничниковъ и т. п.), всѣ утвари церковныя и всѣ деньги"; сыну же своему Михаилу, уже бывшему тогда добро-ниволаевскимъ священникомъ, какъ человъку еще молодому, онъ заповъдаль "только знать и править свое јерейское дело, до всякихъ же приходовъ перковныхъ, до кти-

<sup>1)</sup> Труды Кіевской дуковной Академін 1861 г.; т. I, 283—284 стр.

<sup>2)</sup> APXHB. U. № 52.

<sup>8)</sup> Apans. n. № 53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Труды Кіев. духовн. Академ 1861 г.; т. 1, 284—286 стр.

торства належныхъ, и до ктиторскаго правленія ни въ чомъ жадного дела, помимо ктиторовь, не иметь и во всемъ поступать съ неми честно, безъ зависти, гифву и ссору "1). Но, вакъ извёстно, назначенная ставка въ Глухове не состоялась: Полоцкій вмісто Глухова 21 мая 1729 г. отправился съ доносами на Ванатовича прамо въ Москву, и депутаты отъ духовенства, прождавши его до ноября мъсяца, должны были ни съ чемъ возвратиться въ Кіевъ 2). Возвратился вместе съ другими и о. Симеонъ. Но здесь его ожидали еще большія непріятности. Въ Іюнъ мъсяцъ слъдующаго (1730 г.) по доносамъ войта было возбуждено въ Московской Тайной Канцелярін діло по поводу того, что архісписьопъ кісвскій не распорядился о совершении торжественнаго молебствія по случаю восшествія на престоль Анны Іоанновны и отказался, было, дозволить мъщанамъ служить въ Успенской Соборной церкви, послъ коронаціи императрицы, особый молебенъ, отдъльно отъ указаннаго, уже отслуженнаго чиновничествомъ и духовенствомъ въ Лавре и Софійскомъ Соборъ. Въ это дъло поручнкомъ Зиновьевымъ, производившимъ, по порученію Тайной Канцелярів, предварительное дознаніе въ Кіевь в), быль замещань, кажется, вместе съ членами Консисторіи и протопопъ Ширипа. Впрочемъ, онъ успель избежать участи консисторіатовъ; тогда какъ эти последнія 19-го Августа были отправлены подъ карауломъ въ Москву и здёсь 19-го Сентября уже были представлены для допроса въ Сепретную Коммнестю 4), Ширипу мы видимъ 1-го Сентября того же года "зосланнымъ за правду святую въ святыя горы" 5). На-

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1736 г. № І.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды Вієв. дух. Акад. 1861 г., т. І, 286 стр.

<sup>3)</sup> Труды Кіев. дух. Авад. 1861 г., т. I, 287-292 Атр.

<sup>4)</sup> Tamb me; crp. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Такія неясныя свідінія объ этомъ неріодії живин нашего протопопа сохранились въ одномъ собственно-ручномъ инсьміт его къ добро-николаенскимъ ктиторамъ, которое писано имъ 3 святихъ горъ<sup>4</sup>

ходясь въ ссылкъ, о. Симеонъ, какъ ревностный настырь, не врерывалъ связей св. своими прихожанами и храмоиъ. Въ письмахъ къ киторамъ Стефану Михайлову и Исидору Иванову онъ прежде всего убъждалъ ихъ "въ союзномъ, едино-

н помечено "1730 г. 1 свитябра". Мы позволимь себе привести это письмо полностью съ одной стороны потому, что оно проливаеть иного света на личность о. Симеона, какъ приходскаго пастыря, а съ другой стороны, и потому, что изкоторыя выраженія его представляются намы не особенно яслыми и помятными.

Всть адресь этого письма: "Благородным ихъ мосцомь паномъ Стефану Михайловичу, переводчику Кіевское Канцелярчі, и пану Сидору Ивановичу, шафару міскому пивному,— ктигоромъ перкви святителя Христова Николая Доброго, яже въ Кіеві, монит ласковымъ благодітсясит, въ Духі Святомъ послушнимъ чадомъ. Частно подать в Кіеві.

А воть и самое инсьмо: "Благородные мосци панове Стефанъ и Сидорь, бодрів, добрів добраго и бодраго пастира (пастыря) свитителя Христова Николая клитори, инф любовие послушние чада и благодетели. Воврадовахся зіло душею и серддень о вашень принарионь во едину любовную имсль з смновь мониь отцень Михандонь совонувленів и винень застаю Бога всемилостиваго местда благати, дабы молитвани угодника своего, скораго помощника, дивнаго и чуднаго уничежающихъ святивю в храмь его поборника и отистителя, укрипиль вась вь союзномъ, единомисленномъ и непоколебиномъ при крипостяхъ ствринныхь прамыхь стоянів, во віши віжовь аминь. Ставайте, препоюсавшеся връпко, да и едина черта къчно достойное намяти отъ христолюбивыхъ благод телей деркви Божой Свито-Добро-Николской в отказаниях и кушецихъ кгрунтахъ отначание кадукомъ нападающихъ разоритедей провлятими, письмами, хитростию вражнею, набытими не нарушется. Что будеть вамь, яко праведнимь по Возъ ревентелямь? Зде въ потожніе часы — панять славная, въ небъ жеоть Бога — издовозданние въчное, разорителямъ же и ихъ пособнивамъ здв и въ будущій въкъ Богь отиститель да будеть. Не навинятся бе злехитрие лисове здв и тако непотребною виновкою, яже ирельщають простихь, же будто для Пресвятой Богородици чинять. Безунніе! вгде вто читаль или слишаль-не мию, дебы преблагословенная Діва Мария, яко царица неба и земли, иже во всемъ севта в храмахъ Божихъ з Синомъ своимъ Господемъ нашемъ Інсусомъ Христомъ первенствующая, изъ издёрства

мысленномъ и непоколебимомъ при крѣпостяхъ старинныхъ прямихъ стоянів, да и едина черта... въ отказаннихъ и кунленнихъ кгрунтахъ церкви... не нарушится". Не оставлялъ 
онъ въ это время заботы и о благольціи храма и въ эгихъ 
видахъ писалъ ктиторамъ: "сосуди священные церковніе подъ

(грабительства) и угодинковъ Вожнихъ уничтожения, хваления и оферы (яже суть предъ Богонъ нерзско, у людехъ же стидно) потребовала? развъ отець Глядикенскій(?) въ своихь книгахъ еквацикось(?) начитиль? да покажеть, яко премудрый управитель ихъ. Вы же, возлюбленные, христоносніе людіе, церкви Божіей праведніе господары, со всеми парохіяны праведными, иже с вами, держитеся правды, и вся приложатся валь оть праворазсудителнихь управителей. Прочее же нелицемфриой правоты Судія кануждо по ділонь да воздасть. Анпиь. - Вамъ вь Дукі Спятонь любенимъ моннъ чадонъ и благодетелейъ, аще телонъ отлегли, но духомъ в молитвами святими всегда с вами сий, яко отецъ вашъ духовний: мира, одравія, долгоденствія и вся, яже ку спасенію полезная, при любет нерозерваной, паче же нелидеифриой вы единомислів всегда жити и церковь Божію, аки свою душу оть всехъ замхъ навътовъ невредину блюсти отъ сердца желаетъ и молить всесмиренно тръшний старецъ Симеонъ Ширипа, Протополь Кіевскій. Сосуды священные царковніе подъ спудомъ да не лежать, но да укращають престоль Божий; на тое я много прадоваль и старался и коппть ложняк, да не вакують, во антургисуются на нихъ, видайте отду Михаизу, толко жъ своими руками не прикасайтеся, да не будеть святое уничтожено. Также и прочие утвари да не закаючаются, но да церковь Божественная укращается нии на собъ испоражено. Сие же письмо на обличение исправедиямъ въ потомніе часы между правами да хранится. Фундаторъ перкви каменное Святителя Христова Николая Доброго, иже въ Кіевъ, за правду святую въ святне горы зосланный Симеонь Ширина, Протоцопъ Кіевскій" (Архив. ц. № 52).

За отсутствіемъ другихъ источниковъ трудио опреділить съ точностью: вто такой быль отець Глядивенскій, причинявшій обиды Ширинів? Судя по тому, что онь въ довазательство своихъ правъ семлается на первенство Богоматери въ ликъ святыхъ, можно только предполагать, что онъ быль священникомъ сосёдней Покровской церкви, тімъ боле, что въ конців того же столітія мы видимъ настоятелемъ ея ніжоего "Глядикувскаго" (віроятно, сына нли внука перваго).

спудомъ да не лежать, но да укращають престоль Божий, да не накують, но литургисуются на нихъ, также и прочие утвари да не заключается, но да церковь Божественная украшается ими". Наконецъ, онъ всемъ вообще прихожанамъ внушалъ въ своихъ письмахъ "держаться правды, при любев нерозерваной, паче же нелицем врной въ единомислів всегда жити и церковь Божію аки свою душу, оть всвяхь злыхъ навътовъ невредиму-блюсти". Впрочемъ, ссылва Ширипы продолжалась не долго: въ 1733-иъ году августа 28-го дня онъ опять является предъ нами въ Кіевв при Добро-Николаевской церкви, но уже не въ должности настоятеля этой церкви, каковую занималь теперь сынь его Михаиль, а лишь въ роди "порадника" (совътника) послъдняго и почетнаго блюстителя или нокровителя храма 1). Остатокъ дней своихъ онъ провелъ въ ваботакъ по постройкъ каменной колокольни и умеръ въ 1735 г. Долго жила намять о немъ какъ у добро-николаевскихъ прихожань вообще, такъ и у его потомковъ въ особенности: последніе при всякомъ удобномъ случай съ гордостью напоминали своему начальству, что-де ихъ предокъ былъ "фундаторомъ" или "строителемъ" каменной церкви, которую онъ "знатнымъ воштомъ своимъ, трудами и тщаніемъ" заложиль и устроилъ 2). Но въ настоящее время не осталось нивакихъ

Что же васается "святых горь", куда Симеонъ Шарина или самъ бъжаль, убольшись нослъдствій дознанія, произведеннаго поручиковъ Зиновьевымт, или быль сослань на изкоторое время, то подъ нави, къжется, нужно разуміть не Аеонъ, а какой-набудь изь руссиих святогорскихь монастырей. Изъ такихъ монастырей извістам: святогорскій Успенскій въ Псковской епархін, святогорскій Успенскій въ нинішней Харьковской (тогда Слоболско-Украннской) енархін и, наконець, древній монастырь вблизи Владиміра Вольнскаго, въ містности подъ названіемь: "Святыя Гори" (впослідствія Загоровскій монастырь). Боліве опреділенное рішеніе этого вопроса пока считаень преждевременнию.

<sup>1)</sup> Дрхив. ц. № 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архив. Консистор. 1778 г. № 6.

следовъ храмоздательской деятельности о. Симеона: одна изъ построенныхъ имъ церквей была совершенно разобрана, а другая сгорела и переименована изъ Симеоновской въ Варваринскую; сохранился на память о немъ лишь небольшой серебраный подносивъ, пожертвованный имъ въ церковь.

Преемникомъ о. Симеона Ширипы былъ сынъ его Muханла. Сделавшись священникомъ еще при жизни отца (около 1729 г.), онъ какъ во время отлучевъ последняго, такъ н по смерти его хотълъ самолично ховяйничать въ церкви и распоряжаться ея имуществомъ безъ въдома ктиторовъ, говоря обывновенно такъ: "какъ отецъ мой безъ ктиторей самъ фундаторомъ быль и добромъ церковнымъ заквдовалъ, такъ н я, по отцу наследникомъ будучи, бевъ ктиторей могу обойтись; самъ буду всёми церковными дёлами радёти, а ктиторей не треба мив". Конечно, ктиторы церковные никогда не могли быть довольны такимъ самовластіемъ молодаго священника, нисколько не уважавшаго ихъ законныхъ правъ; нъкоторые изъ нихъ (какъ напр. Стефанъ Переводчикъ и Игнатъ Роговскій), не доканчивая срока своей службы, подавали архіспископу "всепокорственній шее доношеніе" объ отставкъ и обывновенно мотивировали послъднюю тъмъ, что - де "ихъ презвитеръ, который яко первъйшій тщатель имінія церковного, а не обизу дізающій церкви долженствоваль бы быть, не малый убытовъ добру цервовному напрасно чинить, безъ въдома ихъ не належне имъніемъ церковнымъ шафуетъ, имъ самимъ не толко совъту благого в порядкахъ и благочиніяхъ цервовныхъ никогда не подаетъ, какъ надлежитъ наставнику и настоятелю тоя церкви, но еще ихъ же нижаймижь за досмотръ и обстоятельное попеченіе объ имѣніи церковнымъ непотребными словами укоряетъ, безвиние безчестить, а временемь и бить поривается". Подобныя жалобы ио большей части влекли за собою следствіе со стороны епархіальнаго начальства и заванчивались тімь, что втиторы или оставляли свою должность, или же подпискою обязывали

священника, "за бевчестіе ихъ погодить и своихъ неправедныхъ продерзостей не повторять" 1). Впрочемъ, о. Миханлъ не долго священствовалъ: въ февралъ мъсяцъ 1739 г. овъ отдалъ Богу свою душу 2).

По смерти Михаила Ширипы жена его Анна Палладіева, оставшись вдовою съ шестью дітьми, просила Рафанла Заборовскаго, чтобы изъ синсхожденія къ ея вдовству и инлости въ сиротамъ "быть приходу Добро-Николаевской церкви отъ ея дому не отъемлему". Преосвященый уважиль просьбу вдовы-поцадьи 3); и вотъ въ продолжени 55 лътъ мы видимъ на этомъ приходъ священнивами наследниковъ Михаила Ширипы-его сына и затьевъ. Но при этомъ достойно вниманія то обстоятельство, что теперь являются при нашей церкви вывсто одного "приопарохівльняго" настоятеля два "половинныхъ" или "половинно-парохіальныхъ" священника. Всвхъ ихъ за указанное время смвнилось четыре: въ одной ноловинъ прихода были послъдовательно Василій Таршевскій (1740—1759 г.) и Савва Помаранскій (1760—1770 г.,) а въ другой Гаврінаъ Ширипа (1745—1754, 1760—1767, 1770— 1795 гг.) и Моисей Клявенскій (1754—1760 г., 1767—1780).

Василій Таршевскій служиль сначала при канедральной канцелярів, а затімь, женняшись на дочери Михаила Ширипы—Маріи, въ 1740 г. быль рукоположень "во іерея на половинную часть Добро-Николаевской парохіи" 1). О немь сохранилось вы архивахъ Духовной Консисторіи и Губернскаго Правленія очень много свіденій; но всі оня единогласно говорять только о "пынственной страсти" его. "Іерей Василій Таршевскій,—доносило въ Консисторію Кіево-Подольское духовное Правленіе (1753 г. 23 Сентября),—бывая многократно

¹) Архив. Консистор, 1736 г № 1.

<sup>2)</sup> Архив Консистор. 1767 г. № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Архив Коасистор. 1766 г. Ж 112.

<sup>4)</sup> Apxив. Коисистор. 1767 г. № 4.

по приключающимся случаямъ по просыбъ честныхъ людей между священствомъ и между мирскими людьми въ Собраніи. всегда напивается пьянъ, какъ бы въ изступленіе ума приходить и въ такомъ видъ многіе священническому чипу неприличныя и фантазіи съ крайнимъ неучтивствомъ и омерзеніемъ производить". Особенно много доставалось отъ пьянаго Таршевскаго его сослуживцамъ. "Сослужитель мой,-жаловался второй добро-ниволаевскій священникъ Гавріилъ Ширипа, --будучи безъ памятствованія піянъ, даже въ церкви своей многіе крамоли, смятенія, шуми в криви на подобіе какъ въ шинковомъ дому, а не во храмъ Божіемъ вчиняетъ и многократно за мною нижайшимъ и за причетниками своими по олтарю и по церкви, забывая о чести храма Божія, гонится съ тростью и, называя насъ шелмами и канальями, унватами. недостойными священнодъйстия, церковно-служительския облаченія съ плечей сриваеть и тростью нась бість, о какихъ всъхъ его, Таршевского, шалостихъ и фуріатствахъ причетники его имъютъ сознать и доказать, ибо о томъ и жалобы отъ нихъ не единократно заносимы бывали". Конечно, нравственная жизнь тогдашнаго бълаго духовенства не вивла тъхъ достоинствъ, какими она отличается въ настоящее время, и пьянство, буянство поповъ въ то время были явленіемъ не ръдкимъ, чтобы не сказать-зауряднымъ. Но во всякомъ случав духовное начальство не могло смотреть на поведеніе Таршевскаго сквозь пальцы. Непосредственный и ближайшій начальнивъ его-протопопъ Романъ Лубенскій ифсколько разъ дълалъ ему отеческія внушенія, предостерегая его, что "за таковіе поступки, ежели объ нихъ ув'вдомленіе придетъ его преосвященству, можетъ следовать ему непоблажное наказаніе; не ограничиваясь этимъ, протопопъ нёсколько разъ посылаль Таршевскаго на увъщание къ указанному духовнику, а за нъкоторыя его продервости даже приказвиъ ему класть "нублично въ церкви" по нёскольку сотъ поклоновъ 1).

<sup>1)</sup> Такъ наприи, за осворбление жени віевскаго сотеннаго эсаўла

Но всй эти, такъ сказать, домашнія и чисто-правственных міры не достигали желанной ціли: "Таршевскій не точію отъ пьянства себя не удерживаль и фурей чинить не попересталь, но еще отъ времени до времени въ горшее приходиль развращеніе и, по безстрашію своему, не разсуждая званія чина своего и не слушаясь полезнаго увіщанія вящшіе соблазни и общенародному сміху достойніе поступки, я нікоторыя неукротимыя свирівпства производиль". Наконець, когда онь (22 сентября 1754 г.) позволиль себі въ пьяномъ видів и "съ строгою фантазією" шуміть и буянить въ самомъ Духовномъ Правленіи, публично осворблять его членовъ и своими "фуріятствами" вынудиль протопона прекра-

Григорія Годика Таршевскій должень быль положить 200 новлоновь (Архив. Консистор. 1754 г. № 23). Тимъ не мение Голикъ не удовлетворился такимъ легилмъ наказаціемъ свищенника и въ Сентябръ мъсяца 1757 года подаль на имя гетмана Разумовскаго следующую жалобу: "За причиненную еще прошлого 1751 года Ноября 22 дия жень моей Анастасіи Өеодоровнь оть священника Кіево Подольскаго Добро Николаевскаго Василія Таршевскаго брань въ наяшванія б....ью, бестією в каналією и по причина его гоненія за посладовавшое ота вия ду жены моей чрезъ заборъ выбытіе дитыны, отчего оная и смертя предалась, а жена моя крайне изувътчена, также за тругой его Таршевскаго того жъ дне ночной добы гвалтовной на домъ мой ваходъ въ школьниками, отбытіе дверей и желёвнихь засовокъ, по иску моему имвется въ Митрополитанской Консисторін двло, которое и по ся поры не ръшено, котя мое безпрестанное о томъ прошеніе состоять, и чтобъ оное рашено било — крайне ненадежно, яко жъ по искупамъ его, Таршевскато, единая только волокита мив чинится съ веправими продолжителними отказами; и же, такъ долговременно волочась, много изубыточнися я, не получа во обще своей справедивости, состою крайне обидимъ. Того реди о такомъ изобиждении донося, всенижайще слезно прошу о безволокитномъ и скорвишемъ того діла моего ременін высокомилостивниь полномоществомь не оставить и о томъ учивить благопризрительное определене" (Историч. матеріали вет архива Кіев. Губери. Правлевія; Андріевскаго; випуси. 8, 160-161 cm).

тить разбирательство дёль и "запечатавши судебную избу сонтить съ Правленія", чаша долготерпёнія переполнилась: будучи не въ силахъ сносить больше "всёхъ продєрзостныхъ шалостей, фуріятствъ и фантазій Таршевскаго", Лубенскій подаль на него въ Консисторію формальное "доношеніе" (1754 г. сент. 23 дня) 1). Началось слёдствіе, но почему-то со стороны Консисторіи затянулось. Впрочемъ, Таршевскій успёль предупредить окончаніе его и 1759 г. марта 7 дня умеръ 2).

Мъсто Таршевскаго занялъ "питомецъ митрополита Арсенія " Савва Помаранскій " 3). Въ 1745 г. онъ поступиль въ Кіевскую Академію и здёсь по 1759 г. включительно, будучи "въ состояніи своемъ честенъ и неподозрителенъ", ученіе латинстаго языка оть анологіи по священную богословію провождаль". Окончивши курсъ Академіи "съ изряднымъ успъхомъ", онъ женился на дочери умершаго Василія Таршевскаго-Пелагіи и 29-го Октября 1760 г. быль рукоположенъ во священника къ нашей церкви. Стяжавши еще въ Академін проповёдническій навыкъ, о. Савва и въ санъ священнива отличался нельностнымъ проповъдываніемъ слова Вожія, - что, по признанію епархіальнаго начальства, особенно было необходимо въ Добро-Николаевской церкви, какъ "церкви знатнъйшей въ городъ и по тракту стоящей, гдъ часто совершалось богослужение и всегда собрание народа бывало не малое" 4). Къ сожалвнію, прихожане не долго назидались проповёдью Помаранскаго: прослуживши съ честью 9 лътъ, онъ въ Январъ 1770 г. скончался 5), и принадлежавшая ему половина Добро-Николаевского прихода перешла въ

¹) Архив. Консистор. 1754 г. № 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архив. Консистор. 1754 г. № 23 и 1759 г. № 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Архив. Консистор. 1766 г. № 112.

<sup>4)</sup> Apxes. Robertop: 1767 r. N. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Архив. Консистор. 1766 г. № 112.

Гаврінду Піприп'в, который незадолго предъ тімъ быль настоятелемъ другой половины того же прихода.

Гавріиля Ширипа, старшій сынь Михаила Ширипы, быль человъкъ "благопостоянный, учительный, въ пфини чтенін божественных писаній искусный". Какъ таковой, онъ, чревъ 6 л. по смерти отда, симими прихожанами былъ избранъ въ "половино-парохіальнаго настоятеля" Добро-Николаевской церкви и 21 мая 1745 г. Рафаиломъ Заборовскимъ быль рукоположень во священника 1). Но чрезь два же года послѣ рукоположенія о. Гаврівла постигло великое горе: по его собственнымъ словамъ, "онъ чрезъ болвянь свою такъ зъ рвчи спаль, что вив олгаря и внутрь церкви при служеніи, а наипаче при собраніи народномъ не могъ ничего ясно выговорить, развъ что ясно и то съ несносною тяжестію". Чувствуя себя вследствіе такого "калецтва косноречія" совершенно неспособнымъ къ отправлению священия ческихъ обяванностей, Ширипа сначала (1748 г. Октября 7 дня) выпросиль, было, себъ у Тимовея Щербацкаго виварія-безивстнаго священнива Савву Леоновича; но потомъ, видя, что день его спортилась вовсе и поисправиться не можеть, въ тоже время боясь, какъ бы "за неисправность его во священнической должности приходъ въ чужія руки не отошель и потомство не осталось бы въ обидъ на него", онъ въ 1753 г. прінскаль себъ затя Моисея Клявенскаго. Этому-то Клявенскому, съ согласія прихожань, онь и передаль свою часть прихода, -съ условіемъ пользоваться половиною его доходовъ, продавать при его свічахъ свои свічи и, "когда вможеть, ради спасенія души служить на его сединцахъ" 1).

Моисей Клявенскій обучался по школу риторики" въ Кіевской Академіи и затёмъ въ теченіи  $5^{1}/_{2}$  лёть служиль въ канцеляріи Кіевской духовной Консисторіи. Женившись

<sup>3)</sup> Архив. Ковсистор. 1767 г. № 98.



<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1745 г. ставления. дъза.

на сестръ Гаврінла Шерипи-Анастасіи, онъ 26-го іюля 1754 г., поступнав во священника къ нашей церкви в съ самаго же начала сталъ представлять изъ себя, по виражевію Консисторів, "тьму, а не свёть міра". Прихожане были недовольны молодымъ священникомъ, который "мало не всёмъ ниъ досади и укоризни наносилъ: чревъ его свиръпое обхожденіе иніи изъ нихъ, убъгви гръха, въ церковь приходить не смвли, а иніи на духъ приходить не могли и по намвреніямъ своимь окладу давать отрёшались". Въ виду этого оня просили (1758 г. сентября 3 дня) митрополита. Арсенія о переводъ Клявенскаго въ другой приходъ. Между тъмъ въ этому времени и Гаврінлъ Ширипа значительно успълъ "понсправить свой языкъ"; по крайней мъръ на "самоперсональной аппробацін" протопопа Романа Лубенскаго онъ "въ служенін оказался нарядент, точію на перенесенін св. даровъ, въ нёкоторыхъ ектеніяхъ и возгласахъ, гдё Высочайшія имена воспоминаются, да въ конечномъ отпусть быль немного скороръчивъ". Вотъ почему 24-го іюля 1760 г. епархіальное начальство и опредълило его снова настоятелемъ нашей церкви. Клявенскій же въ вид'я наказанія быль переведенъ въ с. Городище, Борзенской протопопін, къ Рождество-Богородицкой церкви 1). Тавимъ образомъ, о. Гаврінаъ опять началь настоятельствовать, нивя теперь своимъ коллегою уже не пьянаго Василія Таршевскаго, какъ прежде, а Савву Помаранскаго, "человъка, отличавшагося, по сознанію нрихожанъ, честнымъ поведсніемъ и мирнымъ, добропорядочнымъ съ ними обхождениев "2). Но это счастливое и спокойное время продолжалось недолго. Дело въ томъ, что Клявенскій, въ силу указа Святвишаго Синода, 25-го сентября 1761 г. быль командировань для совершенія требь въ действуюшую армію; получивши отъ поляковъ подъ г. Познанью ив-

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1767 г. № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Аржив. Коменетор. 1791 г. № 14.

Труци Kies. дух. Акад. Т. П. 1892 г.

сволько рана, "онъ возвратился въ Кієвъ и, не добившись отъ эдВшияго начальства никакого миста, 25 йоня 1766 г. отправилъ свою жену въ Св. Синодъ съ слезною челобитною чили, точиве говоря: съ жалобою на Консисторію, которая трастерила всь нужные сму документы и лишила его куска живой, и съ просъбою объ опредвлении его на мъсто Гавфила Ширийй, который будто бы быль совершенно неспо-- 266244 къ священнослужению. Синодъ назначилъ цълую ком--миссію (изъ паврскихъ iеремонаховъ Фаддея и Осодосія) для правсявдованія дівла Клявенскаго и, получивь оть нея "экстракть сь мивніемъ сдвлать консистористамь выговорь, а Клавенскаго, "въ разсуждения понесенныхъ имъ при армии службы · й ранъ", опредълълъ на мъсто Гаврила Ширины (31-го іюля 1767 г.); последній же, какъ косноязычный, въ силу Синодскато чказа долженъ быль бстаться въ томъ же са--момъ положени, въ вакомъ былъ съ 1754 по 1760 г. Но вскорв (въ 1770 г.) умеръ настоятель другой половины прикода Савва Помаранскій; его-то місто и заняль теперь о. Павриять, явившись, такимъ образомъ, коллегою Клявенскаго ). Клявенскій, желая сдівлаться "прилопарохіальнымь" настоятелемъ, всячески старался повредить своему шурину и добиться отрышенія его отв'явста: онь многократно доносняв въ Консисторио и даже въ Святейший Синодъ, что будто бы сослужитель его, Гаврінів, не радить о "репараціи храма", самовольно распоряжается сборомъ подаянія на перковы п поржовнымь имуществомь, даже иногда позволяеть себъ прысвоять церковныя деньги и т. п. 2). Но всв эти доносы, по

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1766 г. № 112 и 1767 г. № 72.

<sup>2)</sup> Особенно много доставалось отъ Клявенскаго его невъствъ — женъ Гаврінла Ширины Анастасіп Петровой. Напр. однаждя (1770 г. Февр. 24 дня) онъ приказалъ "бурсацкому Добро-Николаевской школи сеньору, заволовши Анастасію из школу", высфиъ. се розгами (Архив. Консистор. 1766 г. № 112). Въ другой разъ сама новадъя такъ

слёдствію оказались совершенною кляузою и влеветою '); наобороть, о. Гавріяль, какъ человікь, отличавшійся "честнімь и незазорнымь житіемь и разумомь", въ 1775 г. быль даже выбрань Кіево-Подольскимь духовенствомь въ'его духовника 2). Между тімь Клявенскій, клевеща на своего сотоварища, самъ лично твориль явныя беззакопія. Такъ напр. во время моровой язвы 1770 г. онъ выкапываль тіла своихъ умер-

описываеть (въ допоменін къ м. І'яврінду) оскорбленіе, панесенное ей Клавенскими: Сего 1774 г. Мая 31 дня мужъ мой, священникъ Гавріват Піврина, уговорняся съ втиторомь Миною Семеновимъ, чтобъ я на деланіе сачарных зайдовь (для диссерта) сь инфощихся на Добро Николаевскомъ цвинтаръ (или погость) двохъ волоскихъ оръховъ фрукть оть ста по десятку сорвала (оные жъ оръхи тымъ же мончь мужемъ сажени). И я, нижайшая, Іюпя 1 съ польдии, изявъ з школи той же Лобро-Некозаевской деркви студентовъ четирекъ, начала с тыхъ же деревъ орвин рвать. И того жъ времени той же церкви ісрей Моисей Клявенскій, пришедъ на тоть же цвинтарь и называя мене курвою, бл. ью, шелмою, бестіею и воровкою, спросиль: «за чымъ въдомомъ оръди я рву»? Тогда я сказала, что мужъ мой у ктигора Мины закупиль; онь же, Клявенскій, паки теми же неучтивыми словами браня, двожди по щекамъ мене ударилъ и шапку с головы моей AO-GOAY SÓRIE, NOTONE MO, MEATE NORO 38 BOJOCA, TROUBLE NO SENSIL U кудачьемъ по мін я въ спину нещадно мене биль и дочь мою, тогда жь при май будучую, перепужаль, воторая вричачи когда-бъ народъ не собраза, то бъ мив отъ него, Клавенскаго, и смертное убійство последовало» (Архив. Копсисторін 1774 г. № 68). Впрочень, эта попадья вполив заслуживала такихъ побоевъ. Санъ мужъ ея (Гаврінлъ Ширина) свидътельствоваль въ Духономъ Правлевін, что "ова у него жена вовсе есть непостоянива и, какія шалости ин производить, то все то дълаеть имно въдона его по распутвино своей сановолици" (Архив. Консистор, 1774 г. Ж 68). Она напр. "за поровъ прелюбодвянія была обарестована, и тоть породь вывіженіемь одежди ел но граду Кіеву быль публиковань"; натери о. Гаврінда (Анні Палдадіевив) дорого стоило выкупить невестку изъ ареста и загладить безчестів сына (Архив. Консист. 1776 п. № 112).

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1774 г. № 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архив. Консистор. 1775 г. № 73.

шихъ родственнивовъ и со дворовъ, гдё они были погребени по распоряженію свётской власти, переносиль ихъ на перковный погость, чёмъ заражаль помогавшихь ему "гробовопателей" и подвергаль ихъ неминуемой смерти; затёмь, онь перетаскиваль имущество умершихъ отъ заразы нищихъ Добро-Николаевскаго шпиталя ивъ колокольни, куда оно било положено подъ магистратскою печатью, въ школу и цервовь, гдъ лежали вещи многихъ прихожанъ, и тъмъ самымъ заражалъ эти последнія и делаль ихъ негодными къ употребленію; наконецъ, онъ даже осивлился, взломавши замки, вынуть изъ сундуковъ, поставленныхъ прихожаниномъ Василіемъ Седневскимъ въ церкви, и присвоить себъ наиболъе пънные предметы и нъсколько сотъ денегъ. За всъ эти проступки, бывшіе "явнымъ оскорбленіемъ Божінхъ, человіческихъ и государевыхъ законовъ", военный губернаторъ Военковъ, Магистратъ и локторъ Митрофановъ требовали отъ м. Гавріила лишить Клявенскаго сана. По Клявенскій, владія бойкимъ перомъ и изворотливымъ характеромъ, отделался только тімь, что въ теченіи ніскольких місяцевь, во время производства следствія, просидель подъ карауломь въ Магистратъ и на заточени въ Кирилловскомъ монастыръ, а затемъ, положевъ въ Успенскомъ Соборе триста повлоновъ. быль на 6-ть недёль запрещень оть священнослуженія в лишенъ доходовъ 1). Однако и такая списходительность епархіальнаго начальства не исправила о. Моисея. 6-го сентября 1773 г. прихожане снова доносили митрополиту: "священника Клявенскаго они при своей церкви вовсе не. желають вивть в требъ христіанских получать отъ него отнюдь не могуть, ибо онь. Клявенскій, кром'в вышесказанных беззаконій и соблазнительныхъ поступковъ, новые разные неистовства не точію вив, но и внутрв божественной церкви производиль и производить: многихь знатныхъ прихожань н



и магистратскихъ чиновниковъ, схватя за воротникъ, изъ церкви вытаскиваль, настоятеля той церкви Гавріила Ширипу за бороду по цервви таскалъ, дъячковъ и пономарей въ церкви біетъ, свары и шумы здъ вчиняеть и до такогоогорченія парохіянъ привель, что многіе, оставя приходскую свою церковь, принуждены къ инымъ церквамъ для слушанія божественнаго моленія ходить, чемь отнято во многихь ихъ усердное стараніе о благольній той церкви". Клявенскій даже не ограничился и этимъ: за то, что ирихожане не допустили его, какъ находившагося въ состояніи запрещенія, къ чтенію страстныхъ евангелій въ великій цятокъ, онъ торжественно предъ престоломъ "съ великимъ кличемъ" предалъ всв ихъ съ женами и детьми анаоемев 1), а затемъ скрылся изъ Кіева <sup>2</sup>). Тогда прихожанами опять (28 Фер. 1779 г.) било подано митрополиту прошение о томъ, чтобы онъ избавилъ ихъ отъ Клявенскаго, и последний въ 1780 г. долженъ быль перейти къ Кієво-Подольской Царе-Константиновской церкви 3). Теперь при Добро-Николаевской перкви остался настоятелемь одинъ о. Гаврінлъ Ширипа. Им'я при себъ постоянно викарныхъ священниковъ (каковыми были Іаковъ Гвядзовскій съ 1780 по 1784 г. 4) и Стефанъ Крапивницкій съ 1784 по 1794 г. 5), онъ въ теченін 15 летъ быль, подобно своему отцу и дёду, "цёлопарохіальнымъ" настоятелемъ при нашей церкви. Прихожане любили этого пастыря и не разъ говорили о немъ, что "настоятелемъ, честнымъ іереемъ Гаврінломъ Ширипою, коего предви суть Добро-Николаевской церкви фундаторы, и коего добропорядочніе и священническому сану приличествующіе поступки и неусыпніе о благоленін той церкви Божіей труды всему здешнему гражданству

Digitized by Google

¹) Архив. Консистор. 1773 г. № 52.

<sup>2)</sup> Архив. Консистор. 1775 г. № 28.

в) Архив. Консистор. 1785 г. № 68.

<sup>4)</sup> Архив. Консистор, 1780 г. № 40.

<sup>5)</sup> Архив. Консистор. 1787 г. № 10 и 1794 г. № 15.

навъстны, они состоятъ весьма довольны '). Наконецъ, чувствуя себя и старымъ и слабымъ, Ширина сталъ прінскивать себъ вята и дочери своей Аннъ мужа; такового онъ и нашелъ вълицъ Гакова Мойсъенкова и въ 1795 г. передалъ ему свое мъсто. Умеръ о. Гавріялъ въ 1798 г. 2).

Іпковь Васильевь Мойстенковь, сынъ возака, родился въ 1763 г. въ с. Козловив, Лохвицкаго увзда, Полтавской губ. Въ 1780 г. овъ началъ свое образование въ Киевской духовной Академін, а 27 іюля 1791 г. окончиль его, прошедши турсь богословія съ успъхонь изряднымь, при поведеніи честномъ". По выходъ изъ Академіи, Мойсвенковъ женился на дочери Ширипы-Аннв и, какъ человекъ, слушавшій богословское ученіе, по характеру вроткій, смиренный. благопристойный", самими прихожанами быль предложень м. Самунлу въ преемники старцу-Гаврінлу; митрополить уважиль ихъ просъбу и 12-го августа 1795 г. рукоположилъ Мойсфенкова въ нашей церкви во священника 3). Немедленно же после поступленія своего на приходь о. Іавовъ должень быль принять на себя всё заботы по дёлу начавшейся тогда постройки большой церкви. Епархіальное начальство видёло труды молодого пастыря и увёнчало ихъ достойною почестью: въ самый же день освященія пово-созданной перкви (13 Октября 1807 г.) о. Івковъ быль произведенъ м. Серапіономъ въ санъ протојерея. Окончивъ постройку церкви, онъ принялся за религіозно-правственное просв'ященіе своихъ прихожанъ: вакъ человъвъ "способный въ проповъданію Слова Божія" 4). онъ не позволяль себъ пропустить ни одной службы безъ навиданія предстоявшихъ-часто свазываль въ церкви поученія собственнаго составленія, а въ случав недосуга читаль и го-

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1773 г. № 52.

<sup>2)</sup> Мегр. кн. за 1798 г., 3 я часть, январь.

<sup>8)</sup> Крхив. Консистор. 1794 г № 38.

<sup>4)</sup> Aрхив. Консистор. 1791 г. № 14.

товыя пропов'яди. М. Серапіонъ поощряль пропов'ядника; поего представленію, онъ 10-го августа 1814 г. быль всемилостивъйше пожалованъ бархатною фіолетовою скуфьею. Послъ этого о. Іаковъ еще благополучно просвященствовадъ около-10 лътъ, а затъмъ сталъ постепенно подвергаться различнымъ бользнямъ, неизбъжнымъ съ наступленіемъ старости. Чувствуа себя слабымъ и больнимъ, онъ сначала (1824 г. сентября 15 дия) долженъ быль отказаться отъ должности депутата въ Магистратъ, каковую должность проходилъ ровно 12 лътъ ), а затъмъ въ январъ 1828 г. оставилъ и свой приходъ и вышелъ въ заштатъ. Умерь онъ въ 1834 г. <sup>2</sup>).

Преемникъ Мойсвенкова-Іоанна Пикитина Сухобрусовъ родился въ 1800 г., съ 1811 г. обучался до власса риторики въ старой Кіевской Академіи, а по преобразованіи последней, въ 1817 г. поступилъ въ Семинарію, где, при поденіи весьма честномъ и благоправномъ", и закончилъ свое. обученіе 15 іюля 1823 г. Въ томъ же году 31-го августа Семинарское Правленіе назначило Сухобрусова учителемъ въ Богуславское духовное Училище, Здёсь молодому человъку отврылось широкое поприще для дъятельности, и онъ, дъйствительно, всецело отдался воспитанію юношества. Начальство дорожило учителемъ, отличавшимся при выполнении своихъ обязапностей "особенною рачительностію, прилежаніемъ и усердіємъ . Къ сожалінію, Сухобрусовъ скоро оставилъ свои педагогическія запятія и 1828 г. февраля 5-го дня преосвященнымъ Мелетіемъ, викаріемъ кіевскимъ, былъ уже рукоположенъ во священника къ родной его Добро-Николавской цервви (отепъ его быль здесь діакономъ). Однако и вдісь о. Іоаннъ заявиль себя вполнів достойными пастыреми в). TERMINER OF STREET

<sup>1)</sup> Арх. д., клир. вѣд. за 1827 г. 2) Арх. д., метрич. вн; ч. 3, за 1834 г.

в) Не говоринъ уже о томъ, что о. Сухобрусовъ многократно и съ честію выполняль разныя порученія своего епархівльнаго цачальства.

Вскоръ же послъ своего рукоположения опъ собраль отъ прихожань и другихъ благотворителей около 4-хъ тысячь рублей и на эти деньги возстановиль малую церковь, находившуюся подъ колокольнею и съ самаго пожара 1811 г. представлявтую изъ себя однъ жалкія развалины. Вслёдъ затемь онь устроиль священическій церковный домь, затративши на это около 2700 руб. своихъ собственныхъ денегъ и изъ нихъ получивши съ церкии всего лишь 1700 руб. Эта заслуга о. Сухобрусова должна быть особенно присношамитна для доброниколаевскихъ священниковъ. Въ свое время цвнило ее и духовное начальство: такъ, 1837 г. сентября 22-го дня о. Іоаннъ удостоился получить оть м. Филарета набедренникъ, 1840 г. апръла 27 дня быль Высочайше награжденъ скуфьею и въ томъ же году 16 августа за свое пожертвование въ пользу церкви 1000 руб. быль осчастливлень благословениемь Св. Синода съ опубликованиемъ въ столичныхъ ведомостяхъ. Наконецъ, въ 1855 г. о. Сухобрусовъ исполниль свое завѣтное желаніе-привель въ благоленный видь большой Добро-Николаевскій храмъ и чрезь 2 года послів того скончался вь мирѣ ().

По смерти Сухобрусова, по указу Кіевской духовной Консисторів отъ 23 іюня 1858 г. за № 4652, временно исправляль требы при Добро-Николаевской церкви служившій предъ твиз въ г. Витебскі священникъ Романъ Евстафьевъ Бинізцкій з), и лишь спустя полгода быль опреділень настоятелемъ ея—вять Сухобрусова Александріз Иванові Брашловскій. Окончивши курсъ Абадеміи со степенью кандидата богословія, онъ на-

Такъ напр. съ 9 октября 1837 г. по 1 ноября 1843 г. онъ быль сотрудинковъ Попечительства кісво-печерскихъ и старо-кісвскихъ перквей, за что и удостовлен въ 1845 г. получить отъ Попечительства похивльный листь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архив. ц., взиров. вёдом. 1857 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архив. п., — клиров. вёдон. 1858 г.

чалъ свою службу въ санъ священника при Переяславской Успенской первы (съ 14 августа 1850 г.) и уже здёсь обнаружиль плодотворную двятельность въ должности благочиннаго по всему Переяславльскому убяду (съ 10 іюля 1854 г.) и законоучителя въ баталіонной школів (съ 15 ноября 1857 г.) 1). Но 26 августа 1859 г. онъ оставиль Полтавскую епархію и поступиль на місто тестя къ нашей Добро-Николаевской церкви. Здесь открылось о. Александру широкое поприще для двятельности. Будучи приходскимъ священникомъ, онъ несъ въ то же время и много постороннихъ весьма сложныхъ и трудныхъ обязанностей: состоялъ одновременно или последовательно ,,законоучителемъ въ некоторыхъ светскихъ учебныхъ заведеніяхъ 3), быль членомъ и казначесть спархіальнаго Попечетельства о бъдныхъ духовнаго званія (22 Января 1871 г.—9 Ноября 1877 г.) в), членомъ Духовной Консисторін (съ 23 Іюня 1877 г.) и проходиль различныя другія должности по духовному 4) и духовно-учебному въдомству 5). Но

<sup>&#</sup>x27;) 15 Декабря 1856 г. онь быль награждень набедренникомъ, 14 вирвля 1858 г.—скуфьею, а 2 декабря того же года получиль броизовый кресть в броизовый кресть в броизовый кресть в броизовый кресть в броизовые вы намать войны 1853—1856 г.

<sup>2)</sup> Быль законоучителень вь Кієво-Подольскихь приходскихь училищахь (7 мля 1859 г.—12 марта 1865 г.), вь Александровскомь дътскомь Пріють (14 ноября 1859 г.—15 августа, 1875 г.), вь женской (28 октября 1871 г.—17 августа 1876 г.) и мужской гимназіяль (31 мля 1876 г.—24 сентября 1877 г.).

<sup>3) 9</sup> ноября 1877 г., согласно прошенію, онъ быль уволень оть этой должности съ объявленіемь ему архипастырской признательности.

<sup>4)</sup> Такъ напр. онъ провъряль метрич. книги Кіевской Епархін за 1860 и 1861 гг., за что 1863 марта 18 дня ему была объявлена благодарность епархіальнаго начальства со внесевіемь оной въ формуларный списовъ; съ 15 сентабря 1864 г. по 10 сентабря 1876 г. быль по выбору духовенства депутатомъ Кіев. Палаты уголовнаго суда; 25 октября 1868 г. быль опредътень экзаменаторомъ; въ 1874 г. быль членомъ Конитета по исправленію Кіево-Подольскаго Успенскаго соборь.

Быль членомь Ревизіоннаго Комитета для фонврки отчетовъ;

глагнымъ образомъ вниманіе о. Бранловскаго было обращено на приходскій хрань и прихожань. Всячески стараясь поддержать тоть благольшный видь большой, деркви, который онаполучила еще при Сухобрусовь, и по возможности благоукрасить малую церковь подъколокольнею 1), онь вийсти съ этимъ заботился объ улучшени и увеличении дерковной утвари; и, дъйствительно, благодаря его иниціативь, старостою Георгіень ченищевымь было пріобретено и разными благотворителями было пожертвовано въ церковь много крестовъ, евангелій, сосудовъ, облаченій и т. п. весьма цінныхъ вещей. Особенно же памятень о. Александръ для прихожанъ; они досихъ поръ съ любовію воспоминають его ласковое и добродушное обращение съ ними, до сихъ поръ цомнять его отечески-назидательныя поученія, которыя онь преподаваль имъ при всякомъ удобномъ случав; даже теперь наиболее достаточные изъ нихъ считають своею священною обязанностію приглашать его для участія въ наиболье важныхъ семейныхъ торжествахъ-дьлить съ нимъ и свою радость, и свое горе; даже и теперь его ныя можно встретить во многихь приходскихь помяннявахъ. Заслуги и труды о. Алевсандра, кром'в прихода, ценило и поощряло высшее начальство: оно употребляло всё средства въ тому, чтобы достойно почтить его. И, действительно, въ теченін 21 года своей службы при Добро-Николаевской перк-

ва 1859 г., 1861 и 1865 г. по Кіев. духов. Академін и ва 1866—1870 г. по встыт духовно-учебными заведеніями Кіев. епархін; 1871 г. ноября 1 дня были назначени наблюдателеми учебно-восинтательной части вы Кіево-Подол. дух. Училища; 1873 г. марта 8 дня были опредалент членоми Стронтельнаго Комитета по распиревію здація. Кіев. Училищадля дів дівнит духов званія; ст. 39 іюля, 1873 г. по 21 апр. 1876 г. состояль членомь Семинарскаго Правленія и за труды по этой должности удостонься архинастырской признательности.

За это 2 декабря 1875 г. сму была объявлена архинастырская блягодарность и благословеніе Божіе.

ви о. Браиловскій удостоился получить всё награды, какія только можно получить приходскому священнику. Не говоря уже о ипогократномъ объявления ему архипастырской признательности за выполнение различныхъ поручений начальства, онъ за отличную и ревностную службу по духовному въдомству быль последовательно награждень камилавкою (21 апреля 1862 г.) и наперинымъ крестомъ (6 апръля 1865 г.), затвиъ быль возведень въ сань протојерея (6 мая 1868 г.) и удостоился Всемилостивъйшаго благоволенія самой Государыни Императрицы за содъйствіе процейтавію кіев. дътскихъ пріютовъ (19 ноября 1869 г. и 26 сентабря 1870 г.), а въ завлючение быль Всемилостивый сопричислень къ ордену св. Анны третьей (8 апръля 1873 г.) и второй (27 марта 1877 г.) степени 1). Къ сожаленію, въ 1879 г. о. Бранловскій оставиль нашь приходь и перешель на службу въ Кіево-Софійсвій ваоедральный соборъ, гдё и доселё здравствуєть въ милости отъ Бога, благоволеніи отъ начальства, любви отъ сослуживцевъ и глубокомъ уважени отъ подчиненныхъ. Впрочемь, ему нашелся достойный преемникь въ лицв Х. М. Орды.

Харисими Михайлови Орда, уроженець Полтавской губерніи, воспитанникь Кіевской духовной Академіи, началь свою службу 28-го сентября 1861 г. въ Екатеринославской духовной Семинаріи, гді въ теченіи трехъ літъ преподаваль словесность, нівмецкій языкъ и вмісті съ этимъ проходиль нівкоторыя другія должности в Зарекомендовавнии себя вдісь въ качестві отличнаго преподавателя о и бывь утверждень

<sup>8)</sup> По представленію Ректора Кієв. дух. Академін, обозрівавшаго Екатеринослав. Семинарію, онъ 13 іюля 1864 г. получиль за успівшное преподаваніе благословеніе Св. Синода.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архив. ц., — влиров. вёдом. за 1878 г.

<sup>3) 20</sup> марта 1862 г. онъ быль опредвлень членомъ Ечатеривосл. Церковно-Историческаго в Статистическаго комитета и съ 21 апр. 1863 г. по 15 июня 1864 г. проходиль должность помощника Инспетиора Семинаріи.

въ степени магистра богословія (26 марта 1864 г.), Х. Орда 15 іюля 1864 г., по представленію Авадемін, быль переведенъ въ Кіев. дух. Семинарію для преподаванія Св. Писанія н соединенныхъ съ нимъ предметовъ. Какъ глубокій знатокъ Св. Писанія, талантливый педагогь и ревностный, аккуратный исполнитель всёхъ своихъ обязапностей 1), онъ снискаль себе и въ Кіевъ неподдъльную любовь и глубокое уважение со стороны своихъ цитомцевъ и сослуживцевь, а также обратилъ на себя внимание и высшаго начальства 2). Но въ одной только Семинаріи Х. М. Орда не находиль полнаго и всесторонняго примъненія всьхъ своихъ силь и богатыхъ способностей. Состоя, кром' Семинаріи, преподавателемъ словесности въ женскомъ духовномъ Училищъ (съ 15 января 1865 г.), онъ 25-го сентября 1877 г. м. Филовеемъ былъ рукоположенъ во священника къ церкви этого Училища. Впрочемъ, почти чрезъ два года послъ того о. Харисимъ оставилъ женсвое Училище и тогда-то (9-го ноября 1879 г.) занялъ священническое мъсто при Добро-Николаевской церкви. Недолго онъ быль здёсь настоятелемъ-всего лишь 3 г. 81/2 мёсяцевъ; однако и въ такое короткое время онъ успъль сдълать много добраго для нашей церкви. Особенно заботился о. Харисимъ о возвыщени религіозно-правственняго состоянія прихожань.

<sup>1)</sup> Съ 20 сентября 1865 г. по 16 поября того же года онь, по порученію Правленія Семинарів, преподаваль, за отсутствіемь наставинка, Св. Писаніе во второиз параллельномь класск; 20 сентября 1865 г. быль опредёлень библіотекаремь и назвачень преподавателень ивмецкаго языка, каковую должность проходиль по 14 марта 1867 г.; съ 27 сентября 1873 г. по 8 декабря 1878 г. состояль членомь Педагогическаго Собранія; съ 31 декабря 1874 г. по 8-е марта 1877 г. быль членомь Строительнаго Комитета по перестройкъ семинарскаго зданія; съ 7 іюля 1877 г. по 1 сентября того же года быль исправляющимь должность наспектора.

<sup>2) 2</sup> марта 1870 г. за отлично-усердную службу онъ Всенилостивайше быль пожаловань орденомь св. Анны 3 стецени.

Конечно, главнымъ средстромъ для достиженія этой пали у него, какъ человъка, владъющаго даромъ слова, была проповъдь, --- ве ограничиваясь преподаваніемъ Закона Божія въ сосъдней мужской Гимназін (съ 9 сентября 1877 г.), онъ вивняль себв въ обязанность учить въ то же время въ храмв и по домамъ, учить благовременно; и, нужно сказать, его проповёдь не была заурядною: соединая съ глубиеодержанія простоту изложенія и принаравливаясь въ дъйствительнымъ потребностямъ слушателей, она шла отъ сердца въ сердцу, оставляла въ последнемъ глубовій слёдъ и "приносила плодъ многъ во время свое". Но другимъ важнымъ средствонъ для достиженія той же самой цёли служило организованное о. Харисимомъ хорошее прпіє вр перввя: Астронеши хобр прванх ного своих дасниковъ-гимнязистовъ для праваго клироса, онъ на собственныя средства, при маломъ мособін отъ цервви, содержаль особаго пъвца, который долженъ быль являться на лъвый влиросъ и пъть виъстъ съ псаломщикомъ при богослужении во вст воспресные и праздиненые дни, а равнымъ образомъ н во всякій четвергь, когда читается акаенсть предъ вконою угодника Николая 1). Само собою понятно, что корошее пъвіе, заведенно и о. Харисимомъ, вевольно завлевало прихожанъ въ храмъ и возвышающимъ образомъ действовало на ихъ душу. И прихожане, дъйствительно, были сердечно-признательны о. Ордъ за его заботы объ ихъ нравственномъ усовершенствованів, - тімь болье, что онь самь, какь человікь отвыванвий на радость и горе ближняго, простой и обходительный въ обращении со всёми, уже самою личностью своею располагалъ въ себъ каждаго. Любили о. Харисима и его сослуживцы-кіево-подольскіе священники, по выбору конхъ онъ въ течения болбе, чъмъ двухъ лётъ (съ 18 апрёля 1880 г. по 20 октября 1882 г.), проходиль должность благочиннаго;

Digitized by Google

<sup>1)</sup> На тъхъ же саныхъ условіяхъ првець этогь состоить при цер-

не забывало его и начальство, наградивъ последовательно набедренникоми (1 поября 1877 г.), камилавкою (15-го апрели 1878 г.) и наперснымъ крестомъ (18-го апреля 1882 г.) 1). Но въ мае 1883 г. о. Орда оставилъ Добро Николаевскій приходъ, бывъ призванъ Богомъ къ почести высшаго званія. Въ настоящее время онъ, съ именемъ Иринея, уже епископствуетъ на Чигиринской кафедре, состоя викаріемъ Кіевской митрополін; а наши прихожане справедливо гордятся темъ, что ихъ бывшій батюшка удостовля получить такой высокій санъ, и деселё не перестають поминать его въ своихъ молитвахъ предъ престоломъ Всевышняго.

На мѣсто о Харисима 7 августа 1883 г. Высокопреосвящениѣйшимъ Платономъ, митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ, былъ рукоположенъ къ Добро-Николаевской церкви *Павелъ Григориевъ Преображенск*ий. Ярославецъ по рожденію и первоначальному воспитанію, віевлянинъ по Академіи, кандидатъ богословія по образовательному цензу, зарекомендоватій себя "отлично усердною и полевною службою" сначала въ родной Академіи, а затѣмъ въ Кіевск. дух. Семинаріи <sup>3</sup>),

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Држив. ц.,--ждиров, въдом, за 1882 г.

<sup>1).</sup> По оковчанін курса вь Академін, онь 15 августа 1869 г. быль определень исправляющимь должность Секретара Совета и Правленія Академін; 22 февраля 1870 г. быль назначент, по аротенію. Помощникомъ Инспектора въ Кіевск. дук. Семинарію; 27 декабря 1872 г. быль перемещень на должность преподавателя греч. яз. въ той же Семинарін; по порученію Правленія Семинарін, за отсутствіемъ вастеринна, съ 1 сентября по 11 октября 1878 г. преподаваль греч. явыкъ въ 5 наралияли. классъ: съ 11 ноября 1873 г. во 6 февраля 1884 г. быль Секретаремь Семенарскаго Правленія; съ 17 декабря 1874 г. по 15 октября 1875г. состоявъ дівопроизводителень Комитета по постройвъ зданія Семинарін; съ 22 сентября 1876 г. по 20 августа 1885 г. быль дівлопроизводителень по училищнымь дівлань при преосвящ. викарів, завидывавшемь духовно-учебими заведеніями Кіев. екархім. 9 іюля 1878 г. за отлечно-усердную и полезную службу при Семмиаріи ему быль Всемилостивийне пожаловань ордень Станислава 3 степень, а 3 іюля 1881 г. - орденъ св. Анны 3 степени.

о. Павель и въ ганъ приходскаго священия являлся и является върчинъ служителенъ алтаря Господия и истинео-добрымъ пастыремъ своего прихода, достойнымъ прееминкомъ своихъ почтенныхъ предшественниковъ. Благодаря его иниціативі, неносредственному надвору и личному руководству, напіъ храмы во время последней поделки получилы такой благолепный видъ, что, кажется, не остается желать чего-нибудь болве лучшаго. Въ настоящее время вся забота о. Павла состоить въ томъ, чтобы поддержать сей благольпный видъ храма, и это ему вполнъ удается: своею безуворизненною чистотою и порядлявостью Добро-Николаевская церковь производить на всаваго посторонняго посфтителя впечативніе не обычной-приходской, а домовой аристократической церкви. Но заботясь о храмв, какъ объ истинномъ домв Божіемъ, о. Павель никогда не упускаеть изъ виду и молящихся въ немъ своихъ прикожань. Отличаясь благоговынымь отношениемь къ священнослуженію, кротвим и мягвимъ характеромъ, любееобильнымъ и впечатлительнымъ сердцемъ, привътливымь и ласковымъ обращениемъ со всеми, онъ невольно располагаетъ въ себъ важдаго и уже самою своею личностью поучаетъ пасомыхъ; однако онъ никогда не забываетъ употреблять въ дъло и другое средство для правственнаго воздействия на прихожань: не забываеть поччать ихъ словомъ какъ нь храмъ на литургін, такъ и по домамъ при отправленіи частныхъ требь. И, нужно сказать правду, прихожане любять и уважають о. Павла, всегда съ умиленіемъ выслушивають его -пород и кинером выправонной прочения и комперенции порожать его практически-мудрыми советами и наставлениями. Такимъ же примърнымъ, честнымъ и опытнымъ тружениикомъ, ревиостнымъ и аккуратнымъ исполнителемъ своихъ обязанностей, о. Преображенскій заявляль и заявляеть себя и во всёхъ другихъ сферахъ своей разнообразной дѣятельности, при прохождени многихъ посторониихъ должностей, вакін онъ несь и несеть, не отвлекаемый общирностью при-

хода, и которыя воздагались и возлагаются на него довёріемъ начальства, — вапримёръ — должности преподавателя Семинаріи (по 23 ноября 1889 г.), духовнаго сайдователя (съ 26 ноября 1883 г.), члена мъстнаго духовно-цензурнаго Комитета (16 іюля 1894 г. — 5 іюля 1890 г.), члена Семинарскаго Правленія (9 октября 1884 г.—23 ноября 1889 г.), делопроизводителя (11 января 1885 г.-23 іюля того же года) и члена (съ 23 іюля 1885 г.) епархіальнаго Училищнаго Совета, благочиннаго (съ 20 августа 1885 г.), законоучителя Кіево-Подольской женской Гиминазів (съ 25 августа 1889 г.) в члена Комитета по изысканію мірь въ уничтоженію штунды въ Кіев. епархін съ 23 ноября 1889 г.). Само собою понятно, что труды и заслуги о. Павла не остаются безъ вознагражденія: набедренникъ (10 сентября 1883 г.) и камилавку (8 апрёля 1884 г.), онъ 9 мая 1888 г. быль возведень въ санъ протоіерея, воспріявь этоть сань четвертымь изь всёхь изв'ястныхь исторіи добро-николаевских священниковъ 1).

## Низшіе члены причта.

Послё характеристики священниковъ намъ слёдовало бы сдёлать враткія замёчанія о низшихъ членахъ причта: діаконахъ, дьячкахъ, пономаряхъ и просфорняхъ. Но, къ сожалёнію, извёстія объ этихъ послёднихъ, начинающіяся лишь съ половины прошлаго столётія, дошли до насъ въ видё однихъ отрывочныхъ и бёглыхъ упоминаній, дающихъ по большей части одни только голыя имена ихъ и ничего не говорящихъ объ ихъ дёятельности: Въ виду такой скудости свёдёній, мы по отношенію въ низшимъ членамъ причта ограничимся однимь только перечисленіемъ ихъ въ хронологическомъ порядкё, съ обозначеніемъ времени ихъ службы при нашей церкви.

Діаконы: Василій Носичъ—1745—1748 г.<sup>2</sup>),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Анхив. ц ,—клиров. въдом. за 1890 г.

<sup>3)</sup> Ділкови В. Носиль, но сивдінення приходинь, биль доброправень, со войми обходителець, на чтенін кцигь и вы пінін перколионь искусень (Архив. Консистор. 1745 г. № 36).

Миханлъ Павловскій—1749—1755 г. 1), Іоаннъ Мавсимовичъ—1756—1782 г. 2), Василій Помаранскій—1783—1790 г. 3), Іоаннъ Торжинскій—1791—1795 г. 4), Василій Лопатинскій—1809—1811 г. 5), Нивита Сухобрусовъ—1812—1813 г. 6), Онуфрій Колтановскій—1814—1815 г. 7), Мина Маковскій—1816—1825 г. 8), Андрей Верболовъ—1826 г. 9), Лука Бізлоцерковскій—1827—1828 г. 10), Димитрій Дьяченко—1829—1831 г. 11),

<sup>1)</sup> Этоть діаковъ быль должевь студенту Авадемів Григорію Сковородь 30 руб. девегь (Архев. Конскотор. 1749 г. № 86, 1750 г. № 11, 1756 г. № 18): воть это только ми и знасиь о нень.

<sup>2)</sup> Архив. Бонсистор. 1756 г. № 55, 1757 г. № 23 и 1775 г. № 7.

<sup>3)</sup> Василій Помаранскій быль сынь добро-николаєвскаго священнака Саввы, внукь Гаврінла Ширипы, учился въ Академін; въ 1791 г. онь перешель въ Кієво-Андреевской церкви, а потомъ быль рукоположень въ военнаго священника (Архии. Консистор. 1791 г. № 14).

<sup>4).</sup> Въ 1795 г. онъ принядъ монашество въ Віево-Михайловскомъ монастиръ (Архин. Консистор. 1791 г. № 14).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>—<sup>7</sup>) Архив. ц.,—исповъдныя въдомости за это время.

<sup>8)</sup> Оцъ родился въ 1792 г., былъ сынъ пономаря, учился въ Академін, 1 октября 1816 г. былъ рукоположенъ во діякона; въ чтенін и півнін. по отзыву священника, былъ искусенъ (Архив. ц., — клиров. відом. за 1821 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Архив. ц ,— исповѣди, вѣдом. за 1826 г.

<sup>10)</sup> Луки Вълоцерковскій родился въ 1801 г., быль сына двячка, въ Академіи и Семинаріи не обучался, 2-го февраля 1824 г. быль пострижень въ стикарь въ с. Вербовату Уманскато Повёта, 11 ноября того же года быль перем'ящена къ Старе-Кіевской Георгієвской церкан, 1 октября 1826 г. быль рукоположень во діакона въ с.: Солгановку Васильков. Повёта, а 7 августа 1827 года перемель на двячковское м'есто къ намей перван (Аркав. п., — клар. в'ябом, за 1827 г.).

Гаврінлъ Нестеровскій—1832—1834 г. <sup>1</sup>), и Іоаннъ Вишницкій—съ 1861 г. до настоящаго времени <sup>1</sup>).

Дъячки: Оеодоръ Высоцвій—1756—1757 г. в),
Стефанъ Ивановъ—1768—1769 г. в),
Филиптъ Томаховскій—1794 г. в),
Зиновій Романовскій—1809—1813 г. в),
Яковъ Кирилловичъ—1821—1824 г. д),
Иванъ Розманнскій—1825 г. в),
Александръ Захарьевичъ—1833—1837 г. в),

¹) Онъ родился въ 1805 г., перешель въ нашу церковь изъ с. Домашекъ, Васильков, увада (Архив. Консист. 1834 г. № 27).

<sup>2)</sup> Ісавит Монссевт Вишницкій, смят священника, уволенний изтаниваю отділенія Кієвск. духов. Учиница, былт опреділент 15 Августа 1888 г. вт. Лебеднескій Георгієвскій монастирь вт. клеросное послушаніе, 1841 г. августа 3 дня переведеть вт больничній монастирь при Кієво-Печерской Лаврів, 13 декабря 1842 г. носвящент вт. стихарь и вт. 1844 г. переміщент вт. Кієво-Софійскій митрополитанскій домь, гді исполнять должность цеаломщика. Вт. 1847 г. онт былт опреділент вт. Корсунской Спасской церкви длячкомъ и 19 іюля 1859 г. рукоположент вт. той же церкви во діакона. З1 августа 1860 г. онт перешелт вт. Кієвской Институтской церкви, а 15 апріля 1861 г.—вт. Доброму Николаю (Архивт ц.,—клиров. відом. за 1861—1890 г.).

<sup>8)</sup> Онъ быль прежде дьячкомъ при Вознесенской Кіево-Печерской церкви (Архив. Консист. 1757 г. № 28).

<sup>4)</sup> Архив. Консисторін 1766 г. № 112 и 1771 г. № 68.

в) Архив. Консистор. 1794 г. № 38.

<sup>6)</sup> Архив. д., -- исповеди. ки. за это время.

<sup>7)</sup> Вириловичь родился въ 1786 г., 1810 г. ноября 24 двя быль опредълень въ с. Жуковим въ Космодаміанской церкви, а 5 августа 1821 г. перемъщень къ Доброму Няколяю (Архив. ц.—клер. въд. за 1821 г.).

л. 1828 г. ден . набеопри—, . и явид. (8

<sup>9)</sup> Александръ Ссодоровъ Захирьскита родинси въ 1811 году, — нереийщенъ въ нашу церковь въ 1888 г. изъ с. Диновки Бісискаго убяда (Архив. ц., — клиров. въдом. за 1836 г.).

Івковъ Левицкій—1838—1847 г. <sup>1</sup>), Иларіонъ Терлецкій—— 1848 г. <sup>2</sup>), и Оома Данилевскій—1849—1860 г. <sup>8</sup>).

Пономари: Нивита Манковскій—1770 г. 4),

• Андрей Навроцкій—1771 г. 5),

Лукьянъ Нагорскій—1772 г. 6),

Семенъ Бондаревскій—1793 г. 7),

Григорій Крыжановскій—1794 г. 8),

<sup>1)</sup> Іаковъ Андреевъ Левиций род. въ 1815 г., въ учинщахъ не обучался, 15 воября 1831 г. быль опредълевъ въ защтатний Мошно горсейй монастырь на послушание, 31 декабря 1834 г. перешелъ въ Пустынно-Николаевский монастырь, а 12 июня 1838 г. быль опредъленъ и посвященъ въ стихарь въ Добро Николаевской церкви (Архив. ц. — клиров. въдом. за 1847 г.).

<sup>2)</sup> Иларіонъ Михайловъ Терлецкій родился въ 1819 г., обучался въ Уманскомъ духовномъ Училицѣ, въ 1843 г. цоступилъ въ с. Журженцы на дъячковское мѣсто, въ 1848 г. поступилъ на такое жѣ мѣсто къ Кіево-Щекавицкой кладбищенской церкви, а 22-го сентября 1848 г. перешелъ къ Доброму Николаю (Архив. ц.,—влиров. вѣд. за 1848 г.).

<sup>5)</sup> Оона Антоновъ Данилевскій род. въ 1814 г.; выдержавши причетническій зазамень, онъ 28 февраля 1836 г. быль посвящень въ стихарь на праздное пономарское мёсто въ Кіево-Подольской Введенской церкви, 20-го сентября 1837 г. быль переведень дьячвомь къ Кіево-Горданской Дмитріевской церкви, а 2-го февраля 1849 г. поступиль на Добро-Николаевскій приходъ (Архив. ц., — клиров. вёдом. за 1859 г.).

<sup>4)</sup> Накита Семеновъ Манковскій, уроженець гор. Орши, сынъ тамошнаго мізманина, въ 1769 г. пришель въ Кіевъ на богомолье и, представивъ свой паспорть въ Кіево-Подольское духовное Правленіе, быль принать причетникомъ въ нашей деркви (Архив. Консистор. 1770 г. № 17).

<sup>5-6)</sup> Архив. Консистор. 1771 г. № 68.

<sup>7)</sup> Архив. Косистор. 1793 г. № 64.

<sup>\*)</sup> Григорій Онисимовь Крыжановскій перешель въ нашей церкви изъ с. Пироговь, Кіев. узяд. (Архив. Консистор. 1794 г. № 60).

Евдовимъ Савицей—1794—1820 г. 1), Іоаннъ Кедриновскій—1821—1824 г. 2), Іаковъ Костецкій—1825 г. 3), Оеодоръ Петровскій—1826—1833 г. 4), Михаилъ Радишевскій—1834—1836 г. 5), Діомидъ Концевичъ—1837—1838 г. 6), Григорій Крыжановскій—1839—1842 г. 7), Даніилъ Обушинскій—1843—1855 г. 8),

и Александръ Пахаловичъ—1856—1880 г. °). Накопецъ, къ числу членовъ причта должно отнести просфорен»; изъ нихъ мы знаемъ долько трехъ и притомъ за нынѣшнее столѣтіе; это—Параскева Басильева Бългина (1809

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Архив. Консистор. 1794 г. Ж 38; Архив ц,--непов. въд. за 1809--1820 г.

<sup>2)</sup> Іоаннъ Кедриновскій род. въ 1801 г., —сначала быль пономаремъ при Воздвиженский церкви с. Оратовки Липовъцкаго Повъта, а 13 імля 1821 г. перешель ит Доброму Николаю (Архив. ц., —клиров. въдомости за 1821 г.).

<sup>8)</sup> Архив. п., -- исповед. вёдом. за 1825 г.

<sup>4)</sup> Оедоръ Іосифовъ Петровскій быль указнымь сторожемь (Архив. д., — исовідн. відом. за 1826 г.).

<sup>5)</sup> Михандъ Карповъ Радишевскій, смиъ діакона, по видержавін причетническаго экзамена при Кіево Софійскомъ Соборъ, 1834 г. ноября 23 дня быль опредълень къ нашей церкви на праздное пономарское мъсто и 2 февраля 1836 г. посиящень въ стихарь (Архив. ц., — клиров, издом. за 1836 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Архив. ц.,—прпходв. кн. за 1837 г.

<sup>7)</sup> Григорій Филипповъ Крыжановскій, сынъ сторожа, исключенный изъ перваго класса приходскаго училища, получиль ибсто пономаря при Добро-Николавекой церкви въ марте 1839 г. (Архив. п., — клиров. вёдом. за 1842 г.).

въ поновари въ Добро-Николаевской деркви и 20 нолбря 1844 г. быль посвященъ въ стихарь (Архив. ц., —клиров, въдом. за 1855 г.).

<sup>9)</sup> Александръ Васильевъ Пахаловичъ, смиъ священиява, уволен-

—1822 г.), Параскева Павлова Прокоповичъ (1835—1861 г.) и Параскева Филиппова Фоменко (съ 1862 г. до настоящаго времени); вст онты—вдовы священняковъ 1).

## Ктиторы.

Къчислу же цервовно-служителей должны быть причислены и ктиторы. Мы уже раньше видъли дъятельность каждаго изъ вихъ на пользу церкви, видъли ихъ усердіе и ревность къ исполненію вовложенныхъ на нихъ приходомъ обязанностей. Вотъ почему въ настоящемъ случать мы ограничимся лишь перечисленіемъ ихъ въ хронологическомъ порядкт; замътимъ только, что въ прошлые два въка при нашей церкви были одновременно два и даже иногда 3—4 ктитора, и лишь съ начала нынъшняго столтія является при ней одинъ только староста. Вотъ какіе ктиторы, а затъмъ и старосты извъстны намъ:

ный въ 1846 г. изъ высшаго отдъленія Богуславскаго духовнаго Училища, съ 11 декабря 1848 г. по 18 октября 1856 г. проходилъ клиросное послушаніе въ Кіево-Брятскомъ монастыръ, а 22 октября того же 1856 г. былъ посвященъ въ стихарь и опредъленъ пономаремъ къ Добро-Николаевской церкви (Архив. ц.— клиров. въдомости за 1880 г.).

<sup>1)</sup> Архив. ц.. — исповѣди. вѣдои. за это время.

<sup>2)</sup> Архив. ц. №№ 6, 7, 8 и 9.

<sup>3)</sup> Архив. ц. №№ 20 и 21.

<sup>4)</sup> Архив. ц. № 34.

<sup>5)</sup> Архив. п. № 39.

<sup>6)</sup> Aрхив. ц. № 41.

Антонъ Николаевъ, Савва Можневскій и Иванъ Филипповичъ . . . . . . . 1695 r. '), Иванъ Апостолъ и Иванъ Стефановичъ. . . 1707 г. 2), Иванъ Марченко и Исидоръ Ивановъ. . . 1729 г.<sup>3</sup>), Стефанъ Михайловъ и Исидоръ Ивановъ 1730—1732 г. 4), Стефанъ Михайловъ и Игнатъ Роговскій — 1736 г. 5), Стефанъ Петровъ и Алексви Сербинъ-1745-1753 г. 6, Артемъ Могилевцевъ и Константинъ Георгіевъ-1754 г. 7), Матеей Коробка и Иванъ Бовткъ — 1756—1757 г. <sup>4</sup>), Ioта — 1758 г. °),

Бубликъ — 1762 г. 16),

Александровичъ—1762 г. <sup>11</sup>),

Богославскій и Сторжинскій — 1769 г. 19), .

Димитрій Александровичь и Мина Семеновъ— 1773—1774 г. <sup>13</sup>), Григорій Чижевскій и Кариъ Александровичь—1785 г. 14), Трофимъ Петровскій и Леонтій Ивановъ — 1788 г. 4), Демьянъ Смилянскій и Андрей Навроцкій — 1793 г. <sup>10</sup>), Назаръ Сухота и Маркъ Безсмертный — 1793 — 1802 г. 1),

<sup>1)</sup> APREB. B. N. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apxub. q. № 44.

<sup>8)</sup> Apxnb. n. № 53.

<sup>4)</sup> Архив. ц. № 52 и Архив. Консистор. 1736 г. № 1.

b) Архив. Консистор. 1736 г. M 1.

<sup>6)</sup> Архив. ц. Ж 56; Архив. Консистор. 1745 г. ЖЖ 25 и 36, 1758 г. Ж 35.

<sup>7)</sup> Архив. Консистор. 1754 г. № 8 и 23.

<sup>\*)</sup> Архив. Консистор. 1756 г. № 3 н 1757 г. № 28.

<sup>9-12)</sup> Упонинаются одив только фанили этихъ ктиторовь въ описи дввументовъ, хранащейся въ Архивъ Консисторіи 1787 г. № 131.

<sup>19)</sup> Архив. Консистор. 1773 г. № 52 и 1774 г. № 68.

<sup>14)</sup> Apxus. M. № 59.

<sup>28)</sup> Архия. Консиотор. 1788 г. № 71.

<sup>10)</sup> Архив. Консистор. 1791 г. № 14.

<sup>17-10)</sup> Архивъ. ц., -приходорасходи, им. за это время (си. подписи ).

Наваръ Сухота и Иванъ Могилевцевъ—1803—1807 г. ¹). Василій Калачниковъ — 1813—1821 г. ²), Алексвій Туманскій—1822—1827 г. ³), Ефимъ Вишневскій — 1828—1830 г. ⁴), Іоанникій Оробьевъ — 1831—1850 г. ⁵), Өеодоръ Чернышевъ—1851—1859 г. ⁵), Георгій Черновъ—1860—1880 г. і¹), Петръ Коробка—1880—1881 г. (май) ¹), Яковъ Латышевъ—1881 г. (іюнь) —1884 г. (августъ) ²), Алексвій Фоломинъ—съ сентября 1884 г. до настоящаго времени ²о).

А. Георгіевскій.

 $<sup>^{4}</sup>$  —  $^{10}$ ) Архив.  $q_{-1}$  — приходорасходи. кн. за это время(см. подписм).

# Александръ Леопольдовичъ Штрогоферъ.

16 марта 1892 года, въ 7 часовъ вечера, скончался, на 63 году живни, лекторъ французскаго языка въ Кіевской духовной Академін Александръ Леопольдовичъ Штрогоферъ, проболѣвъ 6 дней инфлуэнцою, осложнившеюся воспаленіемъ легкихъ. Въсть о неожиданной смерти почившаго глубоко поразила всъхъ, близко знавшихъ его. Личныя дарованія и многостороннее образованіе его снискали ему право на то уваженіе, которымъ онъ нользовался во время жизни своей, и которое сказалось тотчасъ по смерти его.

А. Л. Штрогоферъ, по отцу—нѣмецъ, по матери—русскій (родился онъ въ Полтавской губерніи), по вѣроисповѣданію—православный, получилъ широкое образованіе. Овъ прошелъ полный (пятилѣтній) курсъ медицинскихъ наукъ въ университетѣ св. Владиміра, не подвергнувшись, впрочемъ, окончательному испытанію. По выходѣ ивъ Кіевскаго университета онъ выдержалъ экзаменъ на званіе домашняго учителя французскаго языка, послѣ чего онъ въ 1865 году октября 14 поступилъ на педагогическіе курсы при Харьковскомъ университетѣ, въ числѣ казенныхъ стипендіатовъ, для спеціальнаго изученія французскаго языка. По окончаніи занятій на этихъ курсахъ онъ въ 1867 г. октября 15 причисленъ былъ, на основаніи §§ 38 и 40 Высочайше утвержденнаго 20 марта 1860 г. Положенія о Педагогическихъ

курсахъ, въ первому разряду кандидатовъ—педагоговъ съ правомъ быть преподавателемъ французскаго языка и воспитателемъ въ средне-учебныхъ заведенияхъ и съ зачислениемъ ему, на основани § 5 того же Положения, времени пребывания на курсахъ въ дъйствительную службу, но съ обязательствомъ прослужить за каждый годъ стипендиятства 3 года по назначению начальства. Въ 1867 году декабря 12 онъ выдержалъ надлежащий экзаменъ въ испытательной Коммиссии при Харьковскомъ университетъ и удостоенъ былъ звания учителя гимназии по французскому языку.

Получивъ такое образованіе, А. Л. Штрогоферъ въ 1867 г. декабря 12 поступиль въ Курскую гимназію сверхштатнымъ преподавателемъ францувскаго языка въ параллельныхъ классахъ. Съ должностію преподавателя французскаго языка въ этой гимназіи, онъ съ следующаго года, согласно прошенію, сталь совивщать еще обязанности воспитателя пансіонеровъ этой гимназін; обяванности эти онъ исполняль только годъ съ небольшимъ. Въ 1869 году сентября 12 онъ перемъщенъ былъ исправляющимъ должность преподавателя французскаго языка въ коренные классы гимназіи съ увольненіемь оть должности "компатнаго надзирателя" пансіона. Кром' того, съ августа 1868 г. по іюль 1871 г. онъ преподаваль на Педагогических в вурсах в при Курском в уведномъ училищъ педагогиву, дидактику и методику, и почти во все это время (съ 10 ноября 1868 г. по іюль 1871 г.) по распораженію начальства исправляль должность инспектора означенныхъ курсовъ. Въ 1870 г. января 29 онъ утвержденъ быль вь должности преподавателя французскаго языка; въ этой должности онъ оставался до 1873 г. Съ отврытіемъ въ этомъ году въ Кіевь реальнаго училища онъ, согласно прошенію, Попечителемъ Кіевскаго учебнаго Округа перемъщенъ быль учителемь французскаго языка въ это училище. Въ томъ же году, по распоряжению того же Попечетеля, онъ определень быль учителемь французского языка и въ Кіевсвую женскую гимназію, гдё онъ учительствоваль до 1877 г. іюня 1. Въ Кіевскомъ реальномъ училищё съ званіемъ преподавателя французскаго языка онъ совміщаль еще и другія обязанности—члена Хозяйственнаго комитета при этомъ училище (съ 1873 г. августа 22 по 1876 г. сентября 28) и севретаря Педагогическаго совёта училища (съ 1873 г. сентября 10 по 1876 г. сентября 28). Наконецъ, въ 1882 г. сентября 2 Совётомъ Кіевской духовной Академіи онъ избранъ быль на должность лектора французскаго языка при Академіи, каковую онъ и проходиль до самой своей смерти.

Такова была многосторонняя, непрерывная и продолжительная діятельность почившаго Александра Леопольдовича на многотрудномъ педагогическомъ поприщі. Всю свою жизнь посвятиль онъ учебно-воспитательному ділу. И съ какою любовію, съ какою энергією относился онъ въ этому ділу! Богато одаренный отъ природы силою чувства, онъ въ большей или меньшей степени влагалъ это чувство и въ свои чтенія. Отсюда річи его были всегда образны, живы и чрезъ то интересны.

Среди научныхъ трудовъ по учебно-воспитательному дълу А. Л. ІПтрогоферъ находилъ пріятное отдохновеніе въ занатіяхъ искусствами, особенно музывою. Онъ былъ выдающійся музыванть съ зачатками даже продуктивныхъ способностей. По случаю 25 - лътняго царствованія покойнаго Государя Александра II, онъ написалъ музывальное сочиненіе: "Гимнъ для оркестра", и поднесъ его императору Александру Николаевичу, за что удостоился Высочайшей благодарности. Кромъ искусства, онъ находилъ возможнымъ посвящать свой досугъ еще и нъкоторымъ вопросамъ естествознанія. Наконецъ, онъ состояль дъйствительнымъ членомъ Церковно-археологическаго Общества.

Какъ въ своихъ ръчахъ и бесъдахъ, такъ и въ дълахъ онъ сказывался истинно-русскимъ, истинно-православнымъ христіаниномъ. Беззавътная преданность русскому дълу и

горячая ревность по нашей православной въръ сдълались столь же близкими его сердцу, какъ и большая разносторонняя образованность его ума.

Неудивительно послъ сказаннаго то уважение, которымъ Александръ Леопольдовичъ при жизни своей. пользовался Обладая медицинскими и художественно-музывальными познаніями, онъ чревъ это самое різко выділялся изъ ряда своихъ коллегъ по профессіи-преподавателей иностранныхъ языковъ, и при прекрасныхъ чертахъ своего характера являлся симпатичнымъ наставникомъ и собесъдникомъ. Погребение А. Л. Штрогофера совершено было въ четвергъ 19 марта. Отивваніе происходило въ церкви Братскаго монастыря. Божественную литургію и паннихиду совершаль Преосвященный Ректоръ Академін, епископъ Сильвестръ. Во времи литургін законоучителемъ реальнаго училища, священникомъ Гр. Прозоровымъ, было произнесено приличное случаю слово. Во время же отпъванія двумя студентами Авадеміи сказаны были надгробныя річи... Тіто почившаго было погребено на кладбищь Флоровского монастыря. Въ печальномъ кортежь нзъ квартиры повойнаго до церкви Братскаго монастыра и отсюда до владбища Флоровского монастыря принимали участіе студенты Академіи и Реальное Училище въ полномъ своемъ составъ. На гробъ почившаго возложена была масса вънвовъ, отъ сослуживневъ и воспитанняковъ Реальнаго училища, отъ родныхъ и друвей его, и женской гимназіи и одинъ отъ студентовъ Академіи.

# СЛОВО,

сназанное на заупонойной литургіи, предъ пегребеніемъ лектора французскаго язына при Н. Д. Академіи А. Л. Штрогофера, законоучителемъ Реальмаго училища священникомъ Г. Прозоровымъ.

"Аминь, аминь глаголю вамъ: яко ърндетъ часъ и нынь есть, егда мертвіи услышать гласъ Сына Божія, и услышавше оживутъ. И изыдутъ сотворшіи благая въ воскрешеніе живота, а сотворшіи ялая въ воскрешеніе суда". (Іоан. 5, 25° и 29).

Вотъ тв безвонечно отрадныя и усповоительныя слова Господа нашего Іисуса Христа, воторыми истинные последователи Его утешають себя при мысли о смерти—при последнемъ разставаніи съ усопшими, близвими по врови и дорогими сердцу. Для верующаго нетъ смерти; для него то, что называется смертію, не прекращеніе существованія, а начало новой жизни, не уничтоженіе личности, а преселеніе ея въ вечность. Кто истинно веруєть, для того и нынть есть воскресеніе, въ воторомъ "мертвіи услышать гласъ Сына Божія, и услышавше оживуть", ибо съ момента смерти начинается вечная жизнь, а въ вечности нетъ прошедшаго и будущаго, но только настолищее. Какъ зерно, брошенное въ землю, умираетъ, чтобы ожить въ стеблё и плодахъ, такъ и человёвь подвергается тлёвію смерти, чтобы ожить духомъ для неба. Мысль человёческая безсильна разрёшить тайну смерги; даже философія—это выстее про-

явленіе человіческаго разума-безмольствуєть при виді бездыханнаго тёла, но вёра разрёшаеть и эту тайну, снимаеть таниственный покровъ и съ самой смерти и, разрѣныя, утьшаеть. Для нея смерть есть начало блаженнаго воспресенія, въ которомъ нёть болёвни, печали и воздыханія, но живнь беконечная... И какимъ жалкимъ, безпомощнымъ и загадочнымъ въ мір'в существомъ оказался бы челов'якъ, если бы у него не было такой въры! Что за смыслъ его существованія бевъ живни за гробомъ? Къ чему тогда всв усилія и успахи его пытливаго и безпокойнаго ума, всё стремленія и надежды, борьба и паденія, доброд'втель и страданія? Неужели для того только, чтобы на время всныхнуть и безцёльно угаснуть!... Все въ природъ имъетъ разумную причину, существуетъ для опредёленных пёлей, и достигаетъ этихъ цёлей, развиваясь столько, сколько носить въ себъ силь; а человъвъ съ своимъ разумомъ и царственнымъ достовиствомъ является въ міръ для того, булто бы, чтобы оставить его и уничтожиться, не достагии развитія своихъ силь, съ неосуществленными стремленіями и надеждами?! Если бы это было такъ, то это было би еще большимъ чудомъ, чемъ самое воскресение мертвыхъ... Но нътъ, съ этимъ никогда не мирилось общечеловъческое сознаніе, противъ этого возстаеть непосредственное чувство каждаго. Никто и на одинъ моментъ не въ состоянія отръшиться отъ мысли, что онь будеть жить всегда, не можеть вообразать себь, что его когда-либо не станеть, больше того-не можеть даже представить себя на м'ест' новойника, не смотря на то, что случан смерти повтеряются чаще, чвит что-либо другое въ жизни, что всякую ду она упосить многихъ изъ среды людей. Со всёмъ мы можемъ освоиться, во всему привываемъ, а въ смерти нивогда. Точно также вивто изъ людей, умирая, не сказалъ, что онъ сделаль все, что желаль, и достигь всего, въ чему отремился, -- почему? Потому что и за гробомъ жизнь, живнь личная, стоящая къ вемной въ такомъ же отношенін, какъ въчность къ времени, какъ безконечное къ конечному; потому что человъкъ созданъ не для истлънія, а для безсмертія. Послъ этого становятся понятными слова Побъдителя смерти: "грядеть часъ, и нынъ есть, егда мертвіи услышать гласъ Сына Божія, и услышавше оживуть".

Если такъ, если за смертію открывается наше безсмертіе, а въ безсмертів лучшая жизнь-блаженная вічность, то почему же мы страшимся смерти, почему боимся ея, какъ лютвинаго врага своего, ночему съ ужасомъ отвращаемся отъ нея и предаемся безутёшной скорби и отчанню, когда встрёчаемся съ нею лицомъ къ лицу? По недостатку въры, братіе! Въры въ насъ мало, оттого и смерть намъ страшна. Слабая въра не утвинтъ темъ, что настоящее отечество наше за гробомъ, и что разлука души съ теломъ (этихъ неразлучныхъ друвей на вемль) и умершаго съ живыми-временная, до воскресенія мертвыхъ. Для живой же віры, для истинівго последователя Христа, достойно приготовившаго себя въ вечности, смерть не страшна, нбо предъ его просветленнымъ вворомъ и нынъ есть то воскресеніе, посль котораго творшій благая изыдута ва соскрешеніе живота". Праведника встричаеть смерть съ сповойнымъ и яснымъ челомъ, съ тихою радостью и упованіемъ на Господа; для него смерть есть незамётный и желанный переходь изъ одной жизни въ другую, отъ земнаго въ небесному, отъ временнаго въ въчному; умирая, онъ вакъ бы усыпаеть. Потому-то для христіанъ смертьуспеніе, умершіе-усопшіе, и дни вончины св. угодниковъ Церковь празднуеть какъ дни духовнаго торжества ихъ. Значить, не смерть должна стращить насъ, а гръкъ, за воторый важдый дасть отвёть предъ нелицепріятнымъ судомъ Божінмъ. Только смерть грашниковъ люта, ибо грахи приковывають человіна нь землі, порабощають душу тілу. А погрязшая въ гръхахъ душа, служившая землё и плоти, какъ преступная раба, содрегается и ужасается предъ новой жизнью, из которой себя не приготовила. Привывши жить

только для тёла, она трепещетъ смерти, ибо предчувствуетъ за нею "воскрешеніе суда", въ которое изыдутъ "сотворшіи влая".

Чтобы не бояться смерти, нужно бевпрестанно помнить нелицепріятный судъ Божій, нужно умерщилять грахъ, а не умирать въ немъ, нужно господствовать надъ плотію, а не служить ей. Тогда невёдомый загробный міръ представлялся бы нашему взору вожделеннымъ отечествомъ, а земля временной краткосрочной школой, воспитывающей для этого отечества. Тогда каждый, на закать дней своихъ, не скорбыль бы и не страшился бы того, что земная храмина его разрушается, но, подобно св. апостолу Павлу, съ радостной надеждою на милосердіе Божіе, могъ бы воскликнуть: "подвигома добрымь подвизахся, теченіе скончахь, выру соблюдохь: прочее убо соблюдается мню вынець правды, его же воздасть мны Господь праведный Судія въ день онь, не токмо же мнь, но и встьми возлюбшими явление Его" (2 Тим. 4, 7-8). Тогда при последнемъ разставаніи съ близнами и родными мы не надрывали бы себя и другихъ безутёшными слезами, не предавались бы скорби и отчаннію, а лишь возносили бы за почившихъ молитвы въ престолу Всевышняго.

Миръ праху твоему, почившій и возлюбленившій брать нашь о Христв! Прости и молись за нась въ томь мірь, какъ мы молимся за тебя подъ свнію этого храма. Собравшись, чтобы воздать тебь последнее целованіе, не будемь омрачать своею скорбію последній земной путь твой срединась, а соединимся въ общей модитев за тебя, дабы небоязненно предстать тебе въ мёсто, "идо мое рабо и владыка окупь предстать тебе въ мёсто, "идо мое рабо и владыка окупь предстать, имрь и воино, богатый и убогій въ равними достоинстви, кіймодо бо ото своих дело или прославиться, или постыдится" (Надгр. пёсн.). Будемъ молиться, да водворить тебя Нелицепріятный и Милосердый Судія "въ мёсть свётль, идё же праведній упокоеваются".

Священникъ Г. Прозоровъ.

## PATE.

сназанныя надъ гробомъ лектора французскаго языка при Кіевской духовной Академіи А. Л. Штрогофера.

1.

Неисповъдимы пути Господни!... Еще такъ недавно мы слышали твои, достоуважаемый наставникъ, ръчн, преникнутия теплотою чувства и искренностію убъжденій. Всего лишь недълю тому назадъ мы имъли возможность видъть тебя, всегда въсвоихъ убъжденіяхъ твердаго, въ дълахъ и поступкахъ справедливаго, въ обращеніяхъ въжливаго и благороднаго, въ добромъ и, повидимому, цвътущемъ здравіи. Никому изъ насъ и на мысль не могло прійти, что неумолимая смерть вскоръ восхититъ тебя отъ насъ. Но неисповъдямы шути Господни... Съ быстротою молніи въсть о сразившей тебя смерти пронеслась между твовми прискыми, знакомыми, друзьями, начальниками, сослуживцами, воспитанниками и у всёхъ одинаково вызвала глубокое чувство скорби...

И какъ намъ, твоимъ слущателямъ, не сворбъть, какъ не плакать выбств съ плачущими! Мы утратили въ тебъ добраго, энергичнаго, неутомимаго, трудолюбиваго наставника. Теперь вансегда неумолимою смертію отнята у насъ возможность поучаться твоими во время чтеній бесёдами, исходившими изъ твоего многоопытнаго ума, горячаго сердца и твердой воли. Съ большимъ искусствомъ употреблявниеся тебою пріемы въ своихъ чтеніяхъ, широта и полнота научныхъ возврѣній, любовь къ своему предмету, энергія, какія сказывались въ твоемъ преподаваніи, неослабное желаніе передать свое знаніе слушателямъ, соединенное съ сердечно-заботливымъ отношеніемъ къ нимъ, вотъ что заставляло насъ видѣть въ тебѣ не только талантливаго наставника, но и глубоко-сердечнаго человъка и привыекало насъ къ тебъ и твоимъ чтеніямъ!...

И вотъ теперь предъ нами твой недвижимий и бездыхан \_ ный трупи!... Немилосердал смерть навсегда соминула твои

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

глаза, такъ живо воспламеняншеся всякій разъ, когда твои, теперь охладълма и замкнутыя, уста произносили ръчи о возвышенныхъ предметахъ. Благородное сердце твое никогда уже не забъется, какъ живо билось оно при жизни твоей въ отвътъ на все высокое, истивное и прекрасное. Еще нъскольво мгновеній, и крышва твоего гроба навсегда сокрость отъ васъ твой добродушный ливъ...

Прости же намъ, нашъ добрый наставнить, всв наши вольныя и невольныя, упущенія въ отношеніи къ тебъ!... Прости! Всв прекрасныя качества твоей души навсегда останутся въ нашихъ сердцахъ и воспоминаніяхъ о тебъ. Въ душахъ нашихъ ты оставляеть лучшій памятнивъ но себъ. Долгь нашь, долгь твоихъ бывшихъ питомпевъ, молиться о тебъ предъ Всевышнимъ, въ селенія Котораго ты теперь вступаешь... Да упокоится же душа твоя въ селеніи праведныхъ, гдъ нътъ ни болъзни, ни почали, ни воздыханія, но жизнь безконечвая!...

Студенть IV курса Петръ Орловъ.

Пріндите, последнее целованіе дадимъ, братіе, усопшему нашему наставнику. Мы съ истеривність ожидали его выздоровленія,--- и воть онь мертвы! Мы жаждали вновь увидёть его среди насъ бодрымъ и полнымъ силъ, вновь услошать его искреннюю, любящую ръчь, - и вотъ предъ нами бренные останви любимаго человъка, свидътельствующіе намъ только о непрочности человъческихъ надеждъ и мимолетности вемнаго существованія. Простимся же съ этими дорогими сердцу нашему останками, ибо земля, которан теперь имветь на нихъ больше правъ, чвиъ мы, уже ждетъ, чтобы навъки соврыть ихъ отъ насъ въ недрахъ своихъ.

А мы, товарищи, сохранимь у себя на всю живнь тв драгоциные останки, которые покойный нашь наставникъ оставиль въ сердцахъ нашихъ. Обладая пылкой и впечатлительной душой, разносторонними дарованіями и такимъ же образованіемъ, опъ уміль не только учить своихъ слушателей, но и воспитывать. Горячая любовь его къ своему д'ялу пере-Digitized by Google

Труды Кіев. Дух. Акад. Т. II. 1892 г.

давалась его слушателямъ, и урови его выслушивались съ напряженнимъ вниманіемъ. Чтеніе избранныхъ произведеній иностранных мыслителей сопровождалось съ его стороны такими объясненіями, которымъ его многостороннее образованіе придавало захватывающій интересь, а житейская опытность-особенный авторитеть. Въ особенности же отзывчива была его высокохудожественная душа къ темъ красотамъ, которыя заключаеть въ себъ христіанская релегія и которыя съ такимъ совершенствомъ изображены въ сочивении родственнаго ему по духу мыслителя 1). Возвышенность христіанскаго ученія, непостижимость путей Промысла Божія, великое абло искупленія человічества и божественный ликъ нашего Искупителя, -- обо всемъ этомъ онъ говориль съ благоговъніемъ, которое, въ соединение съ живостью и увлечательностью его ръчи, производило на насъ, его слушателей, неотразимое и неизгладимое впечатлъніе. Чувствовалось, что это говоритъ человъкъ, много жившій и много испытавшій. Чувствовалось, что его благоговъніе въ въръ, любовь къ человъчеству в во всему высокому и прекрасному въ мір'я составляли для него драгодъннъйшее достояние всей его жизни. И подъ впечативріемъ его убъжденной річи и въ самихъ слушателяхъ росла и кръпла преданность къ върв и наукв и рышимость трудиться и работать для их проценьтанія.

Й вотъ, теперь, дорогой нашъ наставникъ, ты даешь нашъ послъдній свой урокъ! Урокъ ньмой,—по тымь болье поучительный; урокъ печальный,—не тымъ болье для насъблаготворный—урокъ христіанской кончины. Еще немного—и дорогія намъ черты лица твоего исчевнуть навсегда навънашихъ глазъ. Но духъ твой будетъ жить не только тамъ, гдв ньтъ ни больвни, ни печали, ни воздыханій; но онъ будетъ еще продолжать жить и на земль,—до тыхъ поръ, пока будуть жить и дъйствовать эдъсь твои немалочисленные воспитанники. Скромний, но мерукотворенный памятникъ въ сердцахъ нашихъ создалъ ты себъ своею дъятельностью и къ этому памятнику никогда не заростетъ тропа нашихъ благодарныхъ воспоминаній.

Студенть II курса Николай Вишневскій.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шатобріана, Génie du christianisme.

# ИЗВЪСТІЯ

# **Церновно-археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи.**

#### ЗА М. МАРТЪ 1892 Г.

16 Марта было обывновенное зас'вданіе Церковно-археологическаго общества, на которомъ сд'вланы сообщенія членами Н. Н. Петровымъ "Новооткрытый кіевскій пропов'вднивъ второй половины XIII" и А. А. Дмитріевскимъ—о книг'в Іоанна Савелліона Βιβλιοθήκη Пαθμιακή, Авоны, 1890 года, и избранъ въ д'вйствительные члены общества вновъ назначенный помощникъ инспектора Кіевской духовной Академіи М. Г. Петрушевскій.

Въ теченіи марта місяца въ церковно-археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слідующіе предметы:

- А) Отъ Императорской Археологической Коммиссіи изданные ею "Матеріалы по археологіи Россіи", №№ 3—7, и Отчеть о діятельности сей Коммиссіи за 1882—1888 года, съ Атласомъ въ нему.
- Б) Отъ Далматскаго Археологическаго музея въ Сплете Bulletino di Archeologia e Storia Dalmata, за 1891 г, № 12, и за 1892 г., № 2.
- В) Отъ Разанской Ученой Архивной Коминссіи Труды сей коминссіи, тома № 1 № 6, Разань, 1891 года.
- Г) Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Анатолія, Евнскопа Уманскаго, третьно виварія віевской епархін: 1) рукописный славянскій служебникъ маведонской редавців, XVI въва, ін 4-о, полученный изъ г. Битоля, и 2) рукописное евангелія XVII въва, безъ начала, въ листь, съ остатками налинси внизу по листамъ: "Храм стго велкомчинка Хва Георгіа преповедам Леонтіа архімандита Прилепекого за свою дійа. Кто кет м от манастира извадит и посвоит, да въдет том члев проклат от Га Ба въ седръжителя и сты Георгіа велкомчикъ да въдет емъ съперникъ на страшни съд Хвъ. Подпис в лет 7131 (1623) мща Ном 27".
- Д) Отъ Почетнаго Члена, Сенатора, Тайнаго Совътника Димитрія Александровича Ровинскаго: Подробный Словарь

русскихъ гравированныхъ портретовъ. Составилъ Д. А. Ровинскій. Изданіе съ 700 фототипичными портретами. Томы I—IV. С.-Петербургъ. 1886—1889 г. 8-о.

Е) Отъ членовъ изъ академической корпораціи тридцать

три руб. (33 р.) серебромъ на нужды Общества.

- Ж) Отъ дъйствительнаго члена, Совътника Курскаго губернскаго Правленія Т. І. Вержбицкаго—рукописный Апокалипсисъ толковый, in 4-о, заключавшій въ себъ 148 листковъ, безъ начала, съ подписью внизу по листамъ: "Сна книга Старооскольца Семена Семенова сына Немчинова куплена на Моськвъ, дана денегъ десять алтынъ въ 705 году месеца ноября въ 11 день".
- 3) Отъ члена—корреспондента, священника С.-Петербургскаго Исакіевскаго собора И. К. Херсонскаго, брошюры: 1) "Рукописи изъ архива Макаріева Унженскаго монастыра", разсмотрѣнныя И. К. Херсонскимъ, Кострома, 1892 г., и 2) "Лицевой Синодикъ бывшаго Кинешемскаго Вознесенскаго монастыря", Ив. Херсонскаго, 8-о.
- И) Отъ члена—корреспондента, преподавателя Полтавскаго Епархіальнаго женскаго училища В. П. Ковалевскаго—фотографическій снимокъ съ портрета Амвросія, архіепископа Екатеринославскаго и Херсоно-Таврическаго († 13 сент. 1792 г.), съ подлинника, находящагося въ Полтавскомъ Кресто-коздвиженскомъ монастыръ.
- I) Отъ настоятеля Кіево-Подольской Воскресенской церкви, священника Д. Дмитрева связка документовь, хранившихся въ сей церкви, съ 1607 по 1782 годъ; изъ нихъ только десять документовъ, съ 1607 по 1731 годъ, имъютъ отношеніе къ имущественнымъ правамъ церкви, тогда какъ остальные документы суть воціи сенатскихъ, синодальныхъ и консисторскихъ указовъ общаго содержанія.
- К) Отъ П. Шибанова издаваемыя имъ "Библіографическія Записки". Ежем'всячное иллюстрированное изданіе. Москва. 1892 г. № 2-й.
- Л) Отъ воспитанника Кіевской дух. Семинарін Н. И. Гошкевича пять серебряныхъ монетъ, изъ воихъ три римскія Юлій, Фаустины, Волузіана и двё турецкія.

Секретарь Общества Н. Петрово.

"Мерго труда и мало пользы", горько замінаєть авторь. Но, не безъ основанія огорченный и скорбный, авторъ захотіль заставить испытать то-же тяжелое чувство и своего читателя: онъ вводить его въ самый процессъ своикъ "утомительныхъ" поисковъ за источниками... Вниманію читателя онъ предлагаеть обширивишій каталогь самыхь разнородныхь и разноявичных сочиненій, въ которых, полагаеть овъ, можно бы искать сведений о Нубін; и, находя вь нихь только вое что--почти начего, а то не увазывая и вовсе ничего (по Нубін здёсь неть нечего"), утемаеть себя в читателя мыслію, что если подобныя сочиненія и не знакомять съ исторієй нубійскаго христіанства, то "по большей части они сами по себъ не малоцънны въ научномъ отношенія... при томъ же они малоизвёстны или даже вовсе неизвестны въ русской исторической литература. такъ что всякое сообщение объ некъ и ихъ содержании (котя н не относящемся къ Нубін) будеть новостью для русскихъ читателей". Чичатель предъ нодавляющей массой рекомендуемыхъ ему источниковъ для исторіи Нубів, -- въ виду горькихъ жалобъ автора на недостатовъ источнивовъ,--сначала недо-Затвиъ, пробъгая, --- страница 38 страницей.--длинный перечень сочиненій, долженствующихь, по намфренію автора, имёть интересь новости для русскихъ, и почти не встричая на этихъ страницахъ самаго слова-Нубія, начинаетъ равочаровывалься; сочувственная автору скорбь и огорченіе ослаб'єваеть; педкрадывается рішительно непреодолемая скука. Особенно приходется испытать это, вступая въ область арабовой литературы. Свыше полутораста арабскихъ сочиненій въ текств, да еще не мало въ подстрочныхъ прииминивых, предлагаеть вниманію читателя авторь; длинными сложными вменами арабскихъ авторовъ и кудреватыми, цевтистыми въ восточномъ вкуст (въ подлинникт и въ переводъ) названіями ихъ сочиненій заняты десятки страницъ. Но и на такомъ общирномъ полъ жатва, употреблю выражение автора, овазывается малою. Дело объясвяется просто: авторъ вначи-Протоволы.

тельно большей части истисляемых има арабских сочинений даеть одну изъ слёдующихъ отметовъ: "до насъ не дошло"; "не сохранилось"; "неивръстнаго содержанія"; "не попало въ европейскія библіотеки"; "не издано"; "вовсе неизв'ястно въ Европъ"; "не обнародовано"; "почти совершенно неизвъстно въ Европъ"; "находится въ рукописи"; и вообще замъчаеть. что изъ арабскихъ сочиненій въ европейскія библіотеки попаля въ рукописяхъ лишь немногія, а напечатано еще меньше. Конечно, это последнее обстоятельство не ватруднило автора въ его работв: онъ, какъ не арабисть, и изданными арабскими (въ подлинникъ) сочиненами не могъ пользоваться; самъ онъ говоритъ, что большую половину арабскихъ извёстій о Нубін будеть брать готовою изъ Bibliotheque oriental par D'Herbelot, и изъ сочиненія Катрмера Memoires sur la Nubie. Созданіе полной исторіи христіанства въ Нубіи по арабскимъ источникамъ онъ, поэтому, "предоставляетъ будущему времени". Перечисленіемъ же арабскихъ сочинемій, въ конхъ нужно будет искать свёдёній о Нубіи, надвется только "облегчить трудъ будущихъ работниковъ на этомъ поприщъ дъятельности". Но едвали будущимъ работнивамъ принесетъ много пользы перечисление множества сочинений, большею частью безъ краткой даже отметен, есть ли въ нихъ что-небудь о Нубін в что именно, и, притомъ, -- безъ указанія, гдъ хранятся рукописи этить не изданных, не попавшихъ въ европейскія библіотеки, сочиненій. Не цівлесообразніве ли было-бы просто направить будущих работниковъ въ твиъ же "обовравателямъ исторической и географической литературы арабовъ, перечисляющимъ цёлый рядъ сочиненій по исторіи и географіи Египта, иногда съ прямымъ указаніемъ, что тв или другія сочиненія васаются и сосвідних всь Египтомъ странъ" (стр. 176), у которыхъ заимствовалъ свои каталоги и самъ авторъ? Наконецъ, если авторъ непремънно уже захотыль дать мёсто вы своемы сочинения такому подробному перечню арабскихъ (да и сирскихъ) сочиненій, то

ме лучше ли было бы снести въ подстроявыя примъчанія больную икъ часть, —всё тё, о котерыхъ самъ авторъ поворять, что, они почти безполезны для дёла, едва-едва уноминають о Нубін, а то — и совсёмъ неизвёстно, упоминають ли? А въ текстё оставить только сочиненія, дёйствительно служащія источникомъ, но уже не ограничиваться біографическими замётками объ авторахъ, — въ родё того, что такой-то быль кадіемъ, полицеймейстеромъ, но до сана визиря не дослужился, —перечисленіемъ всёкъ ихъ сочиненій, для Нубін значенія не иміющихъ, и изложеніемъ такого же содержанія ихъ, а сдёлать хоть вратное указаніе, по навимъ вопросамъ исторіи Нубіи и что можеть быть въ томъ или другомъ сочиненій найдено. Длинный списокъ источниковъ отъ этого замётно совратился бы, но дёло, —обслёдованіе источниковъ, — выиграло бы.

Перейдя на западъ, въ область литературъ европейсвихъ народовъ, авторъ заціятно уже щадитъ читатедя, и сносияъ въ подстрочныя примінанія массу такихъ малозначительныхъ для дівла сочиненій, равныя которымъ, даже мен ве подходящія, раньше рішительно загромождали, безъ пользы для дівла, текстъ сочиненія. Жаль, что авторъ и здібсь ограничивается замінтами въ роді того, что такое-то сочиненіе имбетъ значеніе для исторіи христіанства въ Нубіи (стр. 242); даже ті сочиненія, которыя не мало пособляли автору въ работі, онъ только перечисляєть, не входя въ боліве подробное равсмотрініе ихъ и опінку, что было бы естественно въ труді, спеціально посвященномъ источникамъ, и что дівляєть самів авторъ съ источникомъ другого рода,—вещественными памятниками,—важнійшіе изъ которыхъ онъ не перечисляєть только, но подвергаеть боліве подробному обслідованію.

Перехожу въ второй главћ. Въ началъ ея, нъ двухъ параграфахъ, авторъ очень подробно изображаетъ природу,—почву, флору, фауну,—бассейна верхняго и средняго Нила; по градусамъ, почти поверстно, слъдитъ теченіе Нила, со

всвие его уклонани и излучинами, чертить торговие нути страны въ различныхъ направленіяхъ, со всёми псворотами и пресвченіями, станціями, колодцами, безводными переходами, съ обозначениемъ разстояний диами пути. Една ли всв эти подробности будуть вийть много значенія для исторіи нубійсваго христіанства. Мив кажется, что и эти подробности внесены авторомъ въ сочинение потому, что онъ считаетъ ихъ нетересными сами-по-себь для свонкъ читателей, когя нельва свазать, что они будуть моностью для русскихъ читателей, знакомыхъ, напримъръ, съ 10-иъ томомъ географія Ревлю. Дъйствительно полевное для двля изъ этой области, затвненное теперь массой ненужныхъ подробностей, удобно и съ пользою могло быть сообщено важдое въ своемъ мъсть. Такъ и дълаеть авторы: проходя страну археологических обзоромь, онъ игнорируетъ этотъ свой, стоящій особнякомъ, очеркъ, и въ соответствующихъ мёстахъ даеть вартины природы, дёласть подробямя географическія указанія, вполив достаточныя для дела. Тоже, вонечно, будеть и во 2-ит томе.--Что же насается ванимающаго насколько нараграфовы подробнаго обвора ныяваннях насельниковъ Нубій, ихъ племенныхъ особенностей, физического типа и правственного языва, быта и особенно религознаго состоянія, то эти этюды,конечно, очень интересные сами по себъ, а можеть быть даже---и новость для невоторых русских в читателей, не видавшихъ 10-го тома географіи Реклю, --- для исторіи христіанства въ Нубіи не им'вють того капитальнаго значенія, какое, судя по обыпрности очерка, даеть имъ авторъ. Авторъ прямо заявляеть, что религіозно-правственное состояніе народовъ, населяющихъ теперь бассейнъ средняго Нила, въ нъкоторыхъ отношеніяхь можеть служить самостоятельнымъ, и даже лучшимъ, чъмъ языкъ и проч., источникомъ для уясненія прошлых судебь ихъ. Для прошлыхъ судебъ нынъшнихъ насельниковъ Нубів - это вірно. Но у насъ річь - о Нубів христіанской. Авторъ хорошо знаетъ, что напоръ арабскихъ мусуль-

манскихъ ордъ разрушилъ и стеръ христіанскую Нубію; поголовнаго истребленія населенія, конечно, не было; и начавнініе обитатели Нубін въ язв'ястной м'трт-потомки нубійцевъ неріода христівнскаго; но волны двичхъ кочевниковъ съ запада и юго-запада Африви, наялынувшія на развалины, то приливая, то отливая, дали столько разнообразныхъ осадковъ и новыхъ наслосній, что подъ ними давно задохлесь и униживые остатви христіанства. Всё эти племена. обозренію которыхь авторь отвель столько места, мало могуть сказать о христіанскомъ быломъ Нубін, какъ киргизы, сарты, узбеви, тадживи, текинцы и цёлый рядъ нынъщнихъ среднеазіатскихъ племенъ, — о славномъ прошломъ средневзіатского христіанства, о которомъ еще на нашихъ дняхъ напомения случайно открытыя общирныя несторіанскія кладонща въ семиръченской области. Авторъ самъ, въ своемъ очень внимательномъ этюдъ, въ религіозныхъ върованіяхъ, повремять, обрядахъ вынашних племень средняго и верхняго Нила не могъ отврыть следовъ христіанства (не беремъ въ счетъ племенъ, вкодящихъ въ сферу вліянія Абиссинія). Подъ внішней мусульманской оболочной религіознаго образа этихъ племенъ обнаруживается не въковой следъ христіанства, хотя бы очень стертый и исковерканный, а просто грубое воченниковъ африканскихъ пустынь. И попытку нёкоторыхъ путешественниковъ найти въ нёкоторыхъ вёрованіяхъ этихъ племенъ хоть отдаленный намекъ на христіанство авторъ самъ отклоняеть основательнымъ предположениемъ, не есть ли это спорве испаженный остатокъ первобытнаго однобожія рода человіческаго. Можеть быть, впрочемь, во проходя христіанскую Нубію, авторъ будеть, 2-иъ томв. по пути, черпать подкрыпленіе и изъ этого источника, но пока, въ цервомъ томв, при обозрвній вещественныхъ памятниковъ христіанства довольно-таки углубляясь въ исторію христіанства нубійскаго, къ этому источнику не обращается.

Я, впрочемъ, ничего не имъль бы противъ помъщения въ

настоящемъ изследовании этого общернаго и интереснаго этюда этнографического, если бы авторъ за самъ-по-себъ нынвшними средне и верхне-нильскими племенами, отделенными отъ христіанской Нубів цівлыми вівами, Нубін непосредственно предхристівнской. Христівнство, вступивши въ бассейнъ средняго Нила на сивну явичества, приняло въ наследство вевовые богатые плоды цивилизаціи древней: времени Фараоновъ Египта и Эсіопіи, Птоломесвъ и Римскихъ владывъ. Оно вошло въ древије храмы и приспособило ихъ для себя; оно воспольновалось испусствами и всей наличной культурой страны, и, поэтому, темъ успешнее и быстрве, какъ свидетельствують памятники, двинуло впередъ и развитіе силы государственной, и общественный, и религіозно-нравственный рость этихъ новообращенныхъ племенъ. Памятники на каждомъ почти шагу свидетельствують, въ ваной тесной связи столла христіанская живнь Нубін съ цивилизаціей дохристіанской. Тімь живе чувствуется недостатовъ нъ настоящемъ сочинения этнографическаго, политическаго, религіознаго, вообще, культурно-историческаго, хотя бы самаго общаго, но связнаго очерка дохристіанскаго прошлаго страны, которое не исчезло безследно при появленіи и подъ натискомъ христіанства, а, напротивъ, въ извъстной мёрё стало живымъ настоящимъ самаго христіанства. Обзоръ вещественныхъ памятнивовъ христіанства въ Нубін повазаль это автору наглядно. Едва онь, повончивши обзорь нынжшнихъ племенъ Нубів и яхъ религіознаго состоянія, обратился къ христіанскому прошлому страны, уже на границъ Нубіи, въ Филэ, онъ очутился предъ монументальными созданіями древности, въ которыхъ отражались религія и культура цёлыхъ вёковъ, на которыя еще въ 5-мъ и 6-мъ христіанских в въках в египетскіе и севернонубійскіе явычники съ благоговъніемъ смотрым, какъ на міста священныя, какъ на религіозный оплоть старой религіи, и которыя торжествующее христіанство возсовдало, преобразовало п сділало точкой

отправленія для дальнъйшей просвътительной и созидательной своей двительности. И авторъ принужденъ былъ сдёлать по этому случаю экскурсію въ глубь въковь, помянуть Діоклетіана, Клавдія, Тиверія, Птоломеева, Фараоновъ, Изиду, Гора. Тоже повторялось на всемъ археологическомъ пути автора. Описаніями древнихъ памятниковъ, упоминаніями именъ, намеками на факты древней исторіи, отмітвами частных в черть древнихъ върованій, культа и проч. переполнено обследованіе христіанскихъ памятнивовъ Нубін. Полагаю, каждый согласится, что если авторъ счелъ нужнымъ для уясненія христіанскаго прошлаго Нубін дать обширный очеркъ состоянія нынъшнихъ фунджей, шилувовъ, галласовъ и проч., то не менъе важенъ былъ бы для уясненія характера христіанской нубійской цивилизаціи въ пору полнаго си расцвета общій руководящій очеркъ, -- я не говорю, конечно, исторія Эвіоніи начиная съ фараоновъ древнихъ династій, --- но --- ближайшаго во времени введенія христіанства состоянія страны, --- очервъ на основани котораго уяснялись бы и получали все свое значение разбросанныя вездё по обвору памятниковъ частности древней жизни Нубіи.

Обращаюсь, наконець, къ общирнъйшему отдълу сочиненія,—обозрънію и изслъдованію вещественных памятниковъ христіанства въ Нубіи. И "скова переживаю скорбь и горечь", испытанныя мною при первомъ чтеніи этого, весьма интереснаго, существеннаго въ этомъ томъ отдъла, къ которому все предыдущее служило приготовленіемъ. Дѣло вотъ въ чемъ. Каждый внаетъ, что въ сочиненіяхъ археологическихъ, изслъдующихъ вещественные памятники,—въ частности, этнографическіе,—рисунки, снимки, планы, чертежи составляютъ необходимую принадлежность. Безъ нихъ содержаніе сочиненія въ весьма значительной мъръ теряетъ научный характеръ; читатель остается въ потемкахъ, не будучи въ состояніи ни ясно представить себъ предметъ, о которомъ—ръчь, ни провърить и самостоятельно обсудить предлагаемое

авторомъ. Археолегическое сочинение безъ снимковъ и чернаконецъ просто неприличний видъ. тежей имветь твиъ авторъ "Христіанской Нубін", изследуя целые десятин памятнивовъ, на 400 страницахъ не далъ ръшительно ни одного снимка или чертежа. Авторъ, конечно, хорошо виастъ это, почти элементарное, научное требование отъ серіознаго археологическаго изладования. Стоя еще на граница Египта и Нубін, авторъ объявляеть, что онъ "считаеть себя обязанвымъ въ описанія монументальныхъ намятниковъ удовлетворить требованію документальной точности, предъявляемому научной критикой въ историческимъ памятникамъ; въ описанію же ихъ пріурочить вдобавокз и отподобленіе христіанскихъ нубійских в надписей, находящихся преимущественно на этихъ цамятникахъ" (почему же только "вдобавокъ", вогда памятники древности дохристіанской должны быть интересны для автора не сами по себв, а, масныма образома, темъ, что въ никъ открывается христівнскаго?). И действительно, несколько надписей авторъ "отподобилъ", но затемъ отказался отъ своего обявательства и объявиль, что будеть печатать надписи исключительно "теперешними греческими письменами". И хорошо сдёлалъ. Отподобление способомъ, изобретеннымъ авторомъ, было просто безполезнымъ уродованіемъ. А способъ такой: "при отсутствін въ типографіяхъ шрифта, спеціально приспособленнаго въ печатанію древнихъ греческихъ надписей, говорить онь, вижшній видь последнихь, по нашему мижнію, можеть быть довольно удовлетворительно отподоблень при помощи прописных буквъ общеупотребительнаго въ наше время греческаго алфавита съ придачей русскихъ процисныхъ буквъ Л и С и славянской О. Но и этимъ трехсоставнымъ славяно-русско-греческимъ шрифтомъ накоторыя отподобленія сділаны неподобно: вставлены въ строки надинсей буквы, которыя въ памятникахъ отсутствуютъ (стерты, въроятно, временемъ) и въ трансврипціи возстановляются только по смыслу (стр. 357). Начавши печатать надписи нынешнить

строчнымъ гренескимъ шрифтомъ, уже въ транскрипціи, авторъ все-тави пытается дать читателю понятіе о вившнемъ вытр начиноей общими ихи описаніеми и частными подробными заметвами о форме буквъ, о черточкахъ горизонтальныхъ, вертикальныхъ, наклонныхъ вправо, влъво, о неправильностяхъ и дефектахъ; о знакъ, не встръчающемся въ греческой и контской азбукахъ, о которомъ понятіе можно состаавить, отбросивъ у Н нижнюю половину первой версикальной черты и верхнюю половину второй; о горизонтальной чертъ буквы Н, но безъ верхней половины передней вертикальной черты; о знава, подобнаго которому нать ни въ греческой, ни въ коптской азбукъ; о буквъ Н безъ верхней половины задней вертикальной черты; о букве Е безъ средней горизонтальной черты; о буквъ N безъ задней вертикальной черты; о косвенной чертъ буквы X, наклоченной справа на лъво; о косвенной чертв какъ будто перваго рога буквы У и горизонтальной чертв надъ нею... Такими примъчаніями подъ строкой авторъ переполнилъ страницы, на которыхъ отпечатаны надписи въ нынашней греческой трансирипціи. Трудъ совершенно напрасный. По крайней мфрф, я, терпфливо прочитавши всь эти палеографическія упражненія автора, ничего нихъ не поняль; а ознакомившись затёмъ съ надписами въ Corpus-в Бека, особенно, въ его таблицахъ, съ горечью убъдился, что чтеніе палеографіи автора, занимающей довольно таки мъста въ сочинении, было безполезной тратой времени.-

Послё того какъ авторъ всему своему изследованію о надписях отказаль въ самонужнейшей ученой обстановке, странно слышать оть него туть же, среди своих нарушеній требованій эпиграфики, упреви въ томъ же по адресу другихъ. Не избежали упрева столбы эпиграфики, Егжеръ, самъ Липсіусъ, но особенно (нёсколько разъ) жалуется авторъ на профессора Помяловскаго за то, что онъ въ своей брошюрё: "По поводу одной греческой надписи", "къ сожалёнію, не даваль точнаго отображенія подлинника мадписей, почему яв-

торъ самъ не могъ опредвлить ввиа памятника" (стр. 399). "початалъ только общеупотребительнымъ въ наше время греческимъ алфавитомъ (какъ и нашъ авторъ), почему авторъ и не могъ судить, насколько вфрно передана въ брошюрф подлинный тексть надписи" (стр. 382, 394, 400). Сетованіе автора на Помяловскаго я обращаю къ нему самому. Не было, положимъ, нужды давать "точное отображеніе" всёхъ вошедшихъ въ сочинение надписей, но читатель вправъ ждать отподобленія надписей такихъ по крайней мірь, которыя или важны по историческому содержанію, или, при важности содержанія вибють в въ начертаніи нівкоторыя особенности, неясности и болве или менве врупные дефекты, возбуждающіе между учеными разногласіе васательно самаго содержанія, и ведущіє въ совершенно различнымъ транскрипціямъ, или, наконецъ, такія, которыя харавтерными вившними особенностями письма дають матерыяль не для эпиграфическихъ только, но и историческихъ соображеній. Отивчу нівкоторыя надписи. Первая, встріченная авторомъ, надпись въ Фило очень важна и по сообщаемому ею фавту и по точной дать. Лепсіусь сделаль съ нея оттискъ; съ этого оттиска она напечатана и въ Corpus-ъ Бека, и въ "памятнивахъ" самаго Лепсіуса, а между темъ между обоими изданіями съ одного оттиска есть разности. Авторъ следуеть изданію Лепсіуса, но причины предпочтенія не объясняеть. Впрочемь, эта надпись еще отподоблена авторомъ упомянутымъ уже новоизобрътеннымъ имъ палеографическимъ способомъ. Проходя мимо надписи № 9135 у Бека. характерной по письму и христіанской по содержанію, за которою интересующихся авторь отсылаеть въ таблиць Согрив-а Бека, имвющагося въ весьма немногихъ библютекахъ. отмъчаю надпись, обнародованную Нерупосъ-беемъ, важную въ литургическомъ отношении. Авторъ говоритъ, что "надпись имъетъ довольно ошибокъ ореографическихъ, и даже грамматическихъ: очевидно, писалъ ее или человъкъ малообразованный, или не грекъ". По транскрипціи, сділанной авторомъ нынъшнимъ греческимъ алфавитомъ, нельзя судить, на сколько

върно переданъ подлиннивъ и основательно исправлены. ошибин. Надпись по Corpus-у Бека № 9060 по своему оригинальному содержанію (слила въ одно три различныхъ событія евангельской исторіи) весьма интересна для характеристиви уровня религіознаго просвіщенія въ среді близкой въ сферамъ церковнымъ. Авторъ, вследъ за Кирхгофомъ, опвинваетъ вившнюю сторону надписи такъ: "язывъ надписи неправильный въ высшей степени: невърное правописаніе, неправильныя грамматическія формы, даже странное произношеніе словъ встрівчается въ ней на каждомъ шагу". Конечно, въ виду этой особенности, въ Corpus-в Бека надпись эта воспроизведена (на 15 табл.) въ точномъ снимвъ, не дегко даже разбираемомъ не занимающимися палеографіей (письмо минускель-курсивное). Авторъ далъ надпись исправленную, въ своей транскрипціи, которую не видівшій снимка долженъ принять на въру. Отмъчаю тафинскую солнечную часовую таблицу, весьма любопытный и важный памятникь, которому и авторъ посвятиль общирный археологическій этюдъ. Спеціалисты, имфишіе дёло съ точнымъ снимкомъ таблицы, разногласять между собою по некоторымь весьма существеннымъ вопросамъ, вызываемымъ ею. Комментаторъ таблицы въ Corpus-в Века отвергъ некоторыя весьма существенныя положенія Летроня, авторитета въ этомъ дёлё, главнаго источнива и для этюда о таблицв въ настоящемъ сочиненів. Заимствуя таблицу изъ Corpus-а Бека, но печатая ее въ транскринціи теперешнимъ греческимъ алфавитомъ, авторъ дълаетъ, по собственному признанію, необходимыя дополненія и изм'вненія, прим'вняясь, говорить онъ, къ принятымъ нами правиламъ восполненія и исправленія подлиннаго текста". Просто, но едва-ли научно. Опять-довъріе въ палеографической опытности автора и "принятымъ имъ правиламъ". Еще одна тафинская надпись (въ Corpus-в Бека № 8888), обширная, въ 20 стровъ, но съ дефектами и еще почти не прочитанная. Она особенно интересна характеромъ письма, близко напоминающимъ знаменитую надпись царя Силко. Кирхгофъ,

пытавшійся раскрыть ее, даль на 15 таблиців Corpus-а Бека точный до мельчайшихъ черточевъ и едва уловимыхъ особенностей буквъ снимовъ этой надписи, какъ матерыяль для изученія письма нубійськую надписей 6-го віна. Авторъ дівляєть предъ читателемъ и свой опыть распрытія этой надписи, котя читатель не видить снимка надписи. За этимъ снимкомъ авторъ, не безъ пронін, отсылаеть въ Corpus-y Бева "желающихъ испытать свои силы въ разборв непонятныхъ древнихъ греческихъ надинсей". Наконецъ, мы дошли до знаменитой калабшинской надписи нубійскаго царя Силко. Надпись эта въ ряду другихъ нубійскихъ надписей имветъ центразьное значеніе: въ ней, какъ и въ соседней дендурской надинси, -- влючь въ начальной исторія нубійсваго христіанства. Авторъ съ особеннымъ вниманіемъ остановидся на этой надписи: археологическому этюду объ ней и исторической экскурсін по поводу ея онъ посвятиль 110 страницъ своего сочиненія. Надиись эта несколько разъ была издана въ более или менъе точныхъ снимаяхъ, и становилась предметомъ научныхъ изследованій первовлассных ученых, начиная съ Нибура. И надобно зам'втить, что въ транскрипціи и въ объясненін надписи не были согласны изследователи, -- даже приходили къ выводамъ другъ другу противоположнымъ. Доприпомнить исторію трехъ буввъ въ вонці 15-й строви. Одни нашди въ этихъ буквахъ Арпс (греческій богъ войны) и признали Силко, величающаго себя: "я Арисъ". явычникомъ; другіе прочитали орі -- медвадь (я-медвадь), и нашли въ этомъ величаніи не только христівиство Силко, но и хорошее знакомство его (или составлявшаго отъ имени его надпись) съ свящ, писаніемъ ветхаго авторитетивищий Летронь узналь въ этихъ буквахъ слово «це-возель, воторый уже не делаль Силко ни язычникомъ, ни христіаниномъ. Авторъ и здёсь отказаль читателю надписи. Признавая наилучшимъ объясненіе памятника, данное Лепсіусомъ, онъ изъ статьи Лепсіуса, въ которой приложена таблица съ точнымъ оттискомъ надин-

си, перенесъ въ свое сочинение только трансырищию Лепсіуса, и, ділая подстрочныя къ ней примічанія, ни одной черточкой не отмитиль пресловутих трехъ поставиль просто Лепсіусовь ăpł. Yake въ дальнейшемъ обзоръ онъ остановился на этомъ камиъ претвновенія изслъдователей; но его разъясненія, ясныя, можеть быть, для него самаго, державшаго предъ глазами точный отгискъ надписи, ивло вразумительны для читателя, имфющаго на страницахъ "Христіанской Нубін" только транскринцію современнивъ алфавитовъ. Недостатовъ въ "Христіанской Нубін" точнаго снижка надимен Силво доставляеть любовнательному читателю къ прежней горечи новую весьма значительную долю.-Пронъсколькихъ надписей и останавливаюсь на коптской надписи дендурского храма. Тщательно изданная знатовани, затвиъ переведенная на французскій язывъ и объясненняя Ревилью, надпись эта явилась главнымъ документомъ для исторіи северной оправина Нубів ополо половины 6-го выва. Авторы попытался отподобить эту надпись своимъ уже прежде неудачно примъненнымъ способомъ, усовершенствованнымъ, впрочемъ, новыми заимствованиями изъ гречесваго, летинскаго и руссваго алфавитовъ, въ которыхъ нъвоторыя буквы, говорить онь, похожи и даже тожественны съ коптекнии буквами (напримёръ: Г въ этой надписи напоминаетъ латинское строчное h, а еще более русскую курсивную малую бувву 1; Г-h-1!). При воспроизведении такимъ способомъ контской надписи авторь примъниль еще принятое имъ правило восполненія и исправленія подлиннаго текста, которое онъ излагаетъ тавъ: "при отподоблении надписи мы не следовали вполне ни за Лепстусомъ, ни за Ревилью. Копія перваго вірнісе продставляєть харантерь буквь намятника. Ревилью-же въ подстрочныхъ поправвахъ словъ по эстампажу де-Сольси далъ исправленный тексть его, несколько испорченный вонінстомъ прусской экспедиців. Мы постарались соединить достоинства объяхъ копій и избъжать ихъ недо-

статковъ". И это выправляеть мастеровъ дела авторъ, кажется, не знающій воитскаго языва. Сильно сомніваюсь въ научномъ вначенім этой попытки соединить достоинства обънаъ волій, и избіжать ихъ недостатковъ. Миную онать нісвольно надписей, въ томъ числъ и интересную надпись . 9119,-и останавливаюсь на надписи № 9121 въ Corpus-в Бека. Надпись эта вамёчательна въ литургическомъ отношении своимъ почти дословнымъ сходствомъ съ заупокойной молитвой нашего Требника: "Боже духовъ и всявія плоти"... Но, замічанію Кирхгофа, ,она написана рівчикомъ, и небрежнымъ, и мало внающимъ греческій язывъ"; въ ней много грубыхъ ошибовъ и противъ сдовосочиненія, и противъ ореографіи греческаго языва; въ тому-же, по м'естамъ вставлены непонятныя, повидимому, коптскія слова, но греческими письменами; есть и дефекты. Возстановленіе и прочтеніе этой надписи довольно трудно; ради основательности научной, транскрипція этой надинси должна быть поставлена рядомъ со снимвомъ, навъ и сделаль Кирхгофъ, старавшійся выдерживать подленникъ. Авторъ даеть только транскрипцію, и въ ней по містамъ увлоняется отъ Кирхгофа, не на основаніи снимка самой надписи, а на сближении содержания ся съ содержаниемъ молитвы гречесваго евхологія, тексть которой, говорить онь, безтолково спутанъ и скомканъ на стровахъ надписи 10-12. Авгоръ, въроятно, имълъ свое достаточное основание для такого возстановленія текста; но, ради оправданія своей операціи, онъ должень быль рядомь поставить снимокь соответствующихь стровъ вадписи, воторыя содержать кое-что иное. Самая транскрипція этой надписи вышла у автора оригинальной. Однъ строви (большую часть) онъ печатаетъ въ исправленномъ видь, а въ подстрочныхъ примъчаніяхъ показываетъ неправильности додлинника осоворкой; въ подлинникъ стоитъ тавъ-то. Въ навоторыхъ же строкахъ оставляетъ ошибви подлинника неисправленными, а уже въ подстрочныхъ примъчаніяхъ оговариваеть: тавъ-въ подличнивь, я следуеть тавъ-то. А въ 27 строкъ поставлена опибка подлинника, и въ под-

строчномъ примъчаніи не исправлена: стоить адапосод, должно быть адепасато. Можно судить, какъ легко знакомиться съ надписью по такой смащанной транскрипціи.

Отъ надвисей обращусь къ архитектурнымъ памятникамъ. Я разумью не храмовыя созданія фараоновь, въ целомь вяде или частью обращенныя въ христіанскія деркви, а сооруженія самихъ христіанъ вубійскихъ, по типу, принесенному въ Нубію вивств съ христіанствомъ. Чвиъ меньше такихъ паматнивовъ въ Нубін, тамъ большаго они заслуживають вниманія. Таковы два церкви въ Ибрим'в, одномъ изъ центровъ христівнства нубійскаго, епископіи. Церкви эти замівчательны (одна изъ нихъ, по древнему свидетельству, преврасная перковь во имя Левы Маріи), какъ древнейшіе намятники зодчества византійсваго на почь Нубін. Авторъ, подробно описывая эти церкви, замічаеть, что для этого онь пользовался планами ихъ, опубликованными въ сочиненіи Гау: Monuments de la Nubie. Такова особенно церковь довольно сохранившагося монастыря въ уади Гацалъ, которую авторъ, не довольствуясь праткимъ описаніемъ Лепсіуса, описываеть подробиве по указаніямъ плана, представленнаго твиъ же Лепсіусомъ. Остается только пожальть, что авторъ не скопироваль этихъ плановъ, и тъмъ отняль у своихъ описаній наглядность, а читателя лишиль возможности самостоятельно изследовать памятники, не полагаясь исключительно на компетентность автора въ архитектурныхъ вопросахъ.

Объясняя отсутствіе снимковъ въ своемъ изслідованіи, авторъ замівчаетъ разъ (377), что "отподобить надпись черта въ черту, подобно тому, какъ сділано это Кирхгофомъ, онъ не иміетъ возможности". Если разуміть отподобленіе обыновеннымъ типографскимъ способомъ, то, можетъ быть, это было для автора и невозможно, хотя и можно было воспользоваться предложеніемъ одной кіевской типографіи, принимающей на себя отливку всякихъ шрифтовъ. Но существуетъ теперь особый снособъ світопечати (фототиціи), которымъ

легво дёлаются самые точные снимки письма, и который теперь очень принять въ работахъ палеографическихъ; умотребляется даже и въ віевскихъ тепографіяхъ. Этихъ способонъ авторъ могь сделать нужное число снишвовъ-не говорю съ сямихъ памятнивовъ, хранящихся напр. въ берлинскомъ и парижскомъ---національномъ музеяхъ, хотя и это не невозможно, при установившемся въ настоящее время между vчеными всвяъ странт обычав двлать BREMBER одолженія, --- но, по крайней шврі, снимковь съ особенно важныхъ таблиць изъ бывшихъ въ рукахъ автора 'Corpus-a Bena и издавій Лепсіуса. Скупиться на эти приложенія, безусловно необходимыя въ ученомъ трудъ, автору не слъдовало, тъмъ болве, что сочинение его печаталось при матеріальныхъ условіяхъ самыхъ благопріятныхъ, т. е. безплатно. А что касается плановъ церквей, то чертежи не могутъ затруднить ни одной даже кіевской типографіи.

Позволю себъ еще одно маленьное замъчаніе. Авторъ совершиль свое подробное историко-археологическое обозраніе по описаніямъ путешественниковь и изслідованіямъ ученыхъ. Цёлый рядъ бёглыхъ обворовъ, серіовныхъ отчетовъ и нимательных изыснаній на почев Нубін быль въ распоряженін автора. И однаво онъ жалуется на недостаточность пособій въ его ділів. "Въ церковно-археологическомъ отношенін Нубія, говорить онъ,-почти не початая область; не смотря на многочисленность посттившихъ ее въ теченіе настоящаго стольтія европейских обравованных путешественнивовъ и даже ученыхъ коминссій, христіанскіе памятинки ея до сихъ поръ подверглись лишь бёглому предварительному а напакъ не серьезному, систематическому изследованію и изученію; да и такого обзора они удостоились далеко, и очень далеко, не всв". Двло въ томъ, что, по замъчанію автора-же, европейскіе ученые и образованные люди первой половины нашего въка "шли въ верхній Египеть и въ Нубію спецівльно на поиски и для изученія языческихъ **древностей** 

## овъявленія.

# Въ реданціи Трудовъ Кіевской Духовной Академіи продаются книги:

- Аболенскій Ив. Ис. Московское государство при цар'я Алексій Михайловичі и патріархи Никоні. Ц. 2 р.
- Аскоченскій В. Анфитсатровъ Яковъ Косьмичь, Ординарный профессоръ Кіевской д. Академін. К. 1857 г. Ц. 1 р.
- Арсеній м. кісеск. Изъясненіе Божеств. Литургін. (450 стр., 8-о). Ц. 2 р.
  - Толкованіе на первые 26 псалмовъ (634 стр., 8-о). Ц. 2 р.
- 5—ва А. О молоканствъ. Отвътъ на вопросы православнаго христіанина о молоканскомъ въроученін. Кіовъ, 1891 г. Цъна 50 к. съ порес.
- Березинь В. Описаніе руконисей Почаснісной давры. 1881 г. Ц. 40 к.
- Берсье. Память. Слово (перев. съ фран.). Кіевъ. 1891 г. Ц. 10 к. съ перес.
- Бестам с. священника съ прихожанами, 25 бестав. П. съ п. 50 к.
- Библіотена твореній св. отцевъ и учителей церкви западнихъ: кн. 1 и 2: творенія св. Кипріана, ен. кареагенскаго, ч. 1 и 2; кн. 3, 4, 5 и 6 твореній бл. Іеронима ч. 1, 2, 3, 4; кн. 7: твореній бл. Августина ч. 1; кн. 8: твореній бл. Іеронима ч. 5; кн. 9 и 10: твореній бл. Августина ч. 2 и 3; кн. 11: твореній бл. Іеронима ч. 6; кн. 12: твореній бл. Августина ч. 4; кн. 13: твореній бл. Іеронима ч. 7; кн. 14: твореній бл. Августина ч. 5; кн. 15, 16 и 17: твореній бл. Іеронима ч. 8, 9 и 10; кн. 18: твореній бл. Августина ч. 6. кн. 19: Твор. бл. Іеронима ч. 11. Ціва каждой книги Библіотеки 2 р. съ перес. , кромій 16-й книги, которая стоить 1р. 50 к. съ перес.
- Бебровинций Ив. М. О происхождения и составъ римско-католической дитургів и отличив си отъ православной. Ц. 65 коп., съ пер. 80 к.
- Булатовъ С. А. Древнееврейскій монети (съ рисунками). Ц. 3 р.
- буламесь Г. О. Масацесловы святых при рукописных богослужебных кингахъ Церковно-археологическаго Музел. 1862 г. Ц. 40 коп.
- Преосв. Ириней Фальковскій, ен. чигиринскій. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- Буяганевъ А. И. Отерки исторін методавиа. Т. І. 1887 г. Ц. 2 р. 50 к. съ п. Т. 11 1887 г. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
- Безбрачіе духовенства. Историко-поленическій очеркъ. Кіевь 1891 г.
   Ц. 30 в. съ перес.
- Вериколовичъ М. Пророческое служение въ вирандъскомъ (десятикодъвномъ) парствъ. 1891. Ц. 2 р. съ перес.
- Владимірскій сберинць зъ намать девятисотивлів крещенія Россіи. (Сказаніе о носвіщенія Русской страны св. Аностоломъ Андреемъ. Ив. Малышевскаго Владиміръ святой, какт нолитическій діятель. Вл. Завитневича. Древнія наображенія св. Владиміра. Н. Петрова. Чествованіе памяти св. Владиміра на югі Россія и въ частности въ Кієві. Н. Петрова. Слово, сказанное 10 іюля 1888 г. В. Півницкаго. Річь, сказанная 14 іюля 1888 г., Ив. Малышевскаго). 1888 г. Ц. 2 р.
- Главуновъ П. Храмы, построенные св. Владнигромъ и другими въ его врема. 1888. Ц. 60 коп.
- **Дрездовъ Н. М.** Историческій характерь княги Туднов. Ц. 50 к.
- М. Еданисий. Аваголій Мартиновскій, архісп. Могилевскій в его литературные труды. Кісвъ. 1889 г. Ц. 2 р.

наминиеть В. Митрополиты и епископы при св. Владиніръ, 1888 г. Ц. 75 г.

Кинга для навидательного чтомів. Изданіо тротье, безъ верем'явъ неренечатавное со втораго вздавія (1869 г.), одобреннаго Особинъ Отділовь Ученаго Конитета Министерства Народнаго Просв. для ученическихъ народнихъ библіотекъ в другихъ учебнихъ заведеній. Училищнимъ Совітомъ при Св. Синоді, въ тротьомъ изданій, одобрена въ употребленію въ церковно-приходскихъ мкольхъ для вийкласснаго чтенія учащихся. Ціна 1 р. съ перес. Для школь, при выписті нецосредствонно язъ Редакцій, ціна винги 70 к. съ перес., а при тробовленій Епархіальщими Училищними Совітами не менёв ста вкземнляровь, кинга уступаєтся по 60 кой. съ пересмля. Кієвъ. 1890 г.

Крышановскій Г. Руконисния Езавгелія відыскихъ вингохранвлящъ. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к.

Манкавойскій Н. Археологія ногоріч страданій Госнода Інсуса Христа. Ц. 2 р. съ перес.

Миромобовъ А. Проповіди св. Кириля Александрійскаго. Кіосъ. 1689 г. Ц. 2. р. Недімскій А. (свящ.). Братскій совіть новорукоположенному съ ослыскій приходь священикку. Вип. 1. 1883 г. Ц. 1 р.

Непрелогъ Високопреосващеннаго Платона, Митрополита Кіевскаго и Галицкаго. Кіевъ. 1891 г. Цъна 30 к. съ перес.

Никитить А. Списте індейскія, какъ міста общественняго богослуженія. Кісвъ. 1891 г. Ц. 2 р. съ перес.

Omecanie 50-ти-лътийго юбими високопресскащеннаго Арсенія, интрополита кіевскаго и галициаго. Ц. 50 кон., съ перес. 60 кон.

Попосыть И. Патріархъ ісрусалинскій Софроній, какъ богословь, вроновідникь и віснописець. В. 1890. Ц. 1 р. с.

Праздневаме дезятисотлітія крещевія русскаго народа эт Кісті (ст рисунками, относящимся къ празднеству). К. 1888 г. Ц. 2 р. 50 к., на дучмей бумага 3 р. 50 к.

Примения В. О. Восноминанія о пок. митр. кісв. Арсенін. 1877. Ц. 50 к. Применть С. М. Тонографія Кісв. спархів въ ХУІІ в. по Андрею Целларію (съ картого). Ц. 50 к.

Ремлественсий О. М. Санундь Мисланскій. Ц. 1 р. 50 к.

Рыбиновій Влид. Кієвская матроволичья заседра съ половини XIII до конца XVI в'яка. (Писано на Евгеміс-Руманцовикую проміт.). Кієвь. 1891 г. Ц'яна 70 коп. съ нерес.

Сберникъ статей изъ Востр. Чтенія (для народнихъ школь). Ц. 20 к., съ нерес. 30 г. (рекомендованъ Учебнымъ Комитетомъ).

Систематическій каталогь книгь библіотеки Кіовской Духовной Академін. Т. І-й. Богословіс. Вип. первий: Св. Пясаніе в Патрологія. К. 1890. Ц. 2 р.

Смесароть Д. Перкви и монастири, построенные въ Кіеве видакини, начиная съ синовей Ярослава до прекращенія Кіевскаго великокняженія. (Писсано на Евгеніе-Румянцевскую премію). К. 1892 г. П. 75 коп.

Сансовъ начальнятовъ, наставнятовъ я восинтаниямовъ кісъской дуковной акаденія нерашкь XXV курсовъ (1619—1869). Ц. съ кер. 10 к.

Трогубовь С. Редигіозина бить руссинав и состояніе дукововогна въ XVIII в. по мемуарамъ имостранцевъ. К. 1884 г. Ц. 1 р.

Уназатель Воспреснаго Чтенія. Цін. 30 п., съ пер. 40 г.

Филареть есиси. Происхождение книги "Виклезіасть". 1885. Ц. 1 р.

Царевскій А. С. Происхожденіе в составь 1 и 2 ин. Паралип. 1878 г. Ц. 70 и.

Чудеции В. В. Опить исторического изследования о числе монастирей русских, закрытих въ XVIII и XIX вв. 1877 г. Ц. 50 коп.

Богдановскій Д. Я. Яжоучителя, обличасние за первона пославія ак. Ісанна. К. 1890 г. Ц. 1 р. 30 к.

- Амитріонскій А. А. Богослуженіе въ русской церкви въ XVI в. Ч. І. Служби круга содминато и годинато и чинопоследованія такистев. Ц. 4 р. съ н.
  - Поминки преосв. Порфирія Успенскаго и проф. Моск. дух. акад.
     И. Д. Мансветова. Ц. 75 к. съ перес.
  - Путемествіе по Востоку в его научене результати. Отчеть о загравичной командировий въ 18<sup>27</sup>/ж году, съ приложениям. Кіевъ, 1890 г. Ціна 1 р. 50 к. съ перес.
  - Современное богослужение на православномъ Востокъ. Историко-археологическое изследование. Вып. первый (Вступительный). Кіевъ. 1891 г. Цена 1 р. 20 к. съ перес.
- Евгеній, ем. астрахан. (изданів). Творенія Кирилла, ен. туровскаго. Ц. 2 р.
- Завитносичъ В. З. Палинодія Захарія Копыстенскаго в ся м'ясто въ исторів г.-русской поленики к. XVI и н. XVII в. Варшава. 1883. Ц. съ п. 3 р.
  - Значеніе первыхъ славленфиловъ въ дёлё улененія плей народности и самобытности. Рёчь, произнесенная на годичномъ актё Кіевской зуховной Академіи 26 сент. 1891 г. Кіевъ. 1891 г. Ц. 30 коп.
- Мезальницкій М. Г. О значенін національнаго элемента нь историческомъ развити пристіанства, 1880 г. Ц. 50 к.
- Мерельнось В. Н. Дзадцатильтіє журвала "Труды Кієв. Д. Академін" (съ спстенатическимъ перечнень статей, понъщенимхъ въ журналь за 20 льть, и алфавитими уназателень авторовъ). 1883 г. Ц. 2 руб.
- Преосв. Филареть, еп. режсей, какь ректорь Кісв. д. академін. (съ портретомь, факсымыле и прыбавленіямы). 1882. Ц. 60 к. Аншиній В. На. Обворь философских ученій. Ц. 80 коп. съ перес.
  - Объ умозранів в отноменів умозрительнаго новнанія въ опыту (теоретическому в практическому). 1881 г. II. 1 р. 50 в. съ перес.
  - Славанофильство и либерализив. 1882 г. Ц. 1 р. 30 к съ перес-
  - — Пособіє къ изученію вопросовь философія (элементы философскаго міросозерцавія). Харьковъ. 1892 г. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.
- Манечиськъ М. А. Собраніе сочиненій Т. І. ІІ. 4 р.; т. 2-й (съ рыс.), Ц. 3 р. Манечиські Г. В. Діалоги Платона Тинэй и Критій. Переводъ съ введеніенъ и примъчанівни. 1883 г. Ц. 1 р. 50 к.
- Маманесскій И. И. Мелетій Пигась и его участіє въ ділахь рус. ц., т. 1. Д. Зр. 50 к.
   Сказавіє о посіщеній русской страни са, аностоломъ Андресиъ. Д. 25к.
  - Спутывки и ученики св. ан. Андрел. 30 г.
  - Вараги въ начальной исторіи христіанства въ Кієві. Ц. 30 к.
  - - О происхождения Русской Велякой Килгини Ольги св. Ц. 30 к.
  - Подложное письмо в. Изана Сперы въ в. вн. Владвијру св. Ц. 75 в.
  - Рэчь, сказанная въ торжественномъ собрани Кіев. Д. Академін 14 іюдя 1888 г. по случаю исполниваннося деватисотавтія со времени прещенія Россіи. Ц. 20 к.
  - — Деговеть Осонтветь, покроянтель Константина философа. 1887. Ц. 25 в.
  - Сва. Людинава и Ваческать (Рачь) II. 30 к.
  - Рус. парковы 25-15тнее парствованіе Аленсандра 2-го. Ц. 40 г.
- Олескиций А. А. Кинга Приттей Совомоновихъ и ел вричник. Ц. 1 р.
- — Св. Земля (3b л. съ рыс.). Т. 1. Ц. 2 р. 50 s.; т. 2, Ц. 3 руб.
- Олесниций М. А. Исторія правственности и правственних з ученій. Ч.1-а. 1882 г. Ц. 2 р. 50 к. Ч. 2-я. Ц. 1 р. 50 к.
  - - Нравственный прогрессъ. Цзна 30 коп.
  - Курсь Педагогине (Рувоводство для женских виститутовь и гимназій, для висших курсовь в для всёх заминающихся воспитаціона дітей). Вин. 1-й (теорія воспитація), Ц. 1 р. 75 к.; вип. 2-й (теорія обученія), Ц. 1 р. 50 к.
- Ориатскій С. С. Ученіе Шлейернахера о религія. Ц. 1 р. 50 к. съ п.
  - — Возможно ди научное запачіе религіей? К. 1888 г. Ц. 25 к.

- Петревъ Н. И. Начало греко-болгарской распри в возрождения болгарской выродности. П. 70 к. съ пересыдков. Псторический взглядъ на взанимы отношения между сербами в рус-
  - — скими въ образования и литератури, 1876 г. Ц. 60 к.
- Очерки исторів укравиской дитературы XIX стольтів. Ц. 3 р. Пенровскій О. Я. Разділеніе еврейскаго дарства на царства іудейское и изравильское. 1885. Ц. 2 р. 25 к.
  - По поводу возраженій современной критики противь существо, ванія Моусеева закона ранве древивійшихь пророковь-писателей (Равь, произгесенная на годичномъ актів Кіси. Дух. Академія 15 окт. 1889 г.). Кієвь. 1890 г. Ц. 30 к. съ перес.
- **Воловъ К. Д.** Тертулліанъ, его теорія христіанскаго знавія в основния начала его богословія. 1880 г. Ц. 1 р. 50 к.
  - - Ученіе двинадцати впостоловь. Маданіе 2-е испр. Ц. 30 в.
  - Въра и ел отношение въ религіозному значию, по учению Климемта влександрійскаго. Ц. 40 к. съ нерес.
- Поспажавъ Д. В. (Поров.) Несторій и Евтихій, сросімуми V в. Амедея Тьерри. Вып. 1, 1880 г. Ц. 1 р. 50 к. Вып. 2, 1883. Ц. 1 р. 50 к.
- Птениций В. О. Св. Григорій Дв. —его процовіди и гомилет. правила. Ц. 1 р.
  - -- Священия». Приготовление къ священству в жизнь священника. Изд. 4. 1891. Ц. 1 р. 50 к.
  - Служеніе священних въ начеств'я духовнаго руководителя прихожанъ. Изд. 2-е. 1891 г. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к.
  - — Четире слова о дюбостажания. Ц. 20 к.
- Резевъ А. В. Христіанская Нубів. Ч. І. Источенки для исторіи христіанства въ Нубів (историко-критическое и церковно-археологическое изследованіс). Кієвъ. 1890 г. Ц. З р. съ перес.
- Сберникъ повленцій бившихъ наставниковъ Кіевской духовной Академін: архим. Инмонентія, прот. Ив. М. Скворцова, П. С. Авсенева (архим. Ософана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 2 р. 50 к.
- Сименстръ ев. Оныть православнаго догнатическаго богословія (съ историчпраюженіемъ догнатовъ). Т. 1-й (20 лл.), нъд. 2-е, Ц. 1 р. 70 к. Т. 2-й (40 лл.). Нъд. 2-е. Ц. 3 р. 39 к. Т. 3. Иъд. 2-е. Ц. 3 р. с. Т. 4. Ц. 3 р. Т. 5. Ц. 3 р. с.
  - - Отвёть на предложевную старокатоливани схену о Св. Духв. Ц. 75 г.
- Спосрцовъ М. Ив. Блаж. Августинъ, какъ психологъ. Ц. 1 р. 30 к. съ п. 1 р. 50 к.
  - Жазнь Інсуса Христа по свангеліянъ в народнымъ преданіямъ (съ литографич. изображеніемъ лика Спасителя). 1876 г. Ц. 2 р.
  - Философія отцож в учителей церков (періодъ дрежних апологоговъ христіанства). Ц. 1 р. 30 к., съ перес. 2 р.
- Синриовъ 6. А. Богослужение кристіанское со временя апостоловь до четвертаге въна. 1876 г. Ц. 2 руб.
  - - Описаніе волленцін древнихъ русскихъ неонъ. 1883 г. Ц. 1 р.
  - — Происхождение и значение пр. Рождества Христова. Ц. 70 г.
- Чтенія въ Ц.-а. Обществъ при К. д. акад. В. 1-й. Ц. 1 р. 20 к.
- **Щегелев. Н. Ив.** Призваніе Авраана в церковно-историческое значеніе этого событія. Ц'яна съ перес. 1 р. 20 к.

### Вышла 12-я (мартовская) книга журнала

## "вопросы философіи"

СОДЕРЖАНІЕ: В. Чичеринъ Положительная философія и единство науки. — Архим. Антоній. Какъ относится служеніе общественному благу въ заботв о спасеніи своей собственной души? Н. Иванцовъ. Гексли. — М. Петрово Соловово Телапатія. — Н. Гротъ. Основаніе нравственнаго долга. Э Радловъ. Этическіе отрывки Демокрита. А. Вильк инсъ. Одно изъ возможныхъ міросозерцаній. — Обзоръжур неловъ и книгъ. Общество экспериментальной психологіи.

На годъ съ пересылкою 6 руб. 50 коп., за границу 7 рублей 50 конъекъ, безъ доставки 6 рублей.

Сельскіе священивки пользуются скидкою въ два рубля.

Москва. Покровка. Успенскій пер. д 8, Абрикосова.

Тамъ же продается изданіе журнала:

Г. Гефдингъ Очерви психологіи, основанной на опытъ. Пер. подъ ред. А. А. Козлова и г. Колубовскаго. Цвна 2 руб. 50 жоп., за пер. 30 коп. Подписчики журнала пользуются безплатной пересылкой.

И хотя важдый изъ вихъ увъряетъ, что упомянутыя отступления или, пожалуй, замедления ввъздъ зависятъ не отъ солнца, а отъ другихъ болъе сврытыхъ причинъ, однаво изъ ихъ внигъ съ несомиваностью видно, что въ своихъ бъснованияхъ, воторымъ совратившиеся съ пути истины приписываютъ силу судебъ, они отводятъ солнцу преимущественное значение.

Но пусть говорять о небъ, что хотять, стчуждившіеся отъ Отца, иже есть на небесвиъ, -- намъ пускаться въ утонченныя изследованія о разстояніяхь и величине звездь и тратить на подобныя изысканія время, необходимое на болье важные и лучшіе предметы, и безполезно и непристойно. Лучше будемъ думать такъ, что есть свётниа большія остальныхъ, о воторыхъ говоритъ свящ. Писаніе въ словахъ: и сотвори Вого два свътила великая, но которыя, впрочемъ, не равны между собою, такъ какъ, поставивъ ихъ выше остальныхъ, Писаніе говорить затемъ, что они между собою разанчаются: свытило большее, говорить оно, во начала дне, и свътило меншее въ начала нощи. Да и для собственныхъ нашихъ глазъ очевидно, что они свътять сильнее остальныхъ светиль, такъ что какъ день бываетъ светлымъ тольво отъ солица, такъ и ночь, хотя бы укращена была звёздами, безъ луны не бываеть такою светлою, какою бываеть она, когда освъщается дуною.

#### ГЛАВА XVII.

### О звыздочетахь.

Что касается ихъ всевовможныхъ разглагольствій о влінній звіздъ и ихъ мнимыхъ опытовъ астрологической науки, которые у нихъ навываются апотелефиста, то мы всемірно должны охранять отъ нихъ чистоту своей візры: подобными словопреніями ови стараются устранить въ насъ побужденіе

Творенія бл. Августина.

молиться, и въ худыхъ, заслуживающихъ справедливъйшаго порицанія, ділахь съ нечестивою извращенностью располагають обвинять скорве Бога, творца ввиздъ, чимъ человъка - преступника. Но пусть послушають они своихъ философовъ, что наши души, по своей природъ, не только не подчинены небеснымъ тъламъ, а въ томъ отношенія, въ вакомъ они говорять о нахъ, не могущественнъе земныхъ тыль, или же пусть сами узнають, что хотя многоразличныя тела животныхъ-ли или травъ и растоній зачинаются въ одно и то же время и въ одно и то же времи въ безчисленномъ множествъ рождаются не только въ различныхъ, HO HAME BY OTHER H THE ME MECTANY, OTHER BY CHOCKY развитін, действіяхь и страданіяхь представляють столько разнообразія, что у нихъ по истанъ не хватило бы (какъ говорится) звёздъ, если бы они обратили на это явленіе CROE BRIMARIE.

А что можеть быть нельные и безсиысление, если, убъдившись этими примърами, они намъ скажутъ, что роковое значеніе звіздъ иміють отношеніе въ судьбів однизь только людей? Да въ этомъ они и сами убъдятся на примъръ близнецовъ, которые весьма часто [при рождении] подучають одни и тв же созвъндія, однако живуть различно, различно бывають счастливы или несчастны и различно унирають. Ибо хотя уже при самонь появлении изъ утробы матери между ними существуеть накоторое различіе, однако различіе (по дальнійшей жизни) между иными изъ нихъ бываеть настолько велико, что не можеть быть выведено изъ астрологическихъ вычисленій. Рука младшаго Іакова, при рожденія, оказалась держащею за пяту старшаго, такъ что они родились какъ бы одинъ, на-двое простершійся, младенецъ. Такъ называемыя созвъздія ихъ не могли быть, понечно, различными. Что же можеть быть нельные мысли, будто астрологъ (mathematicus), разсматривая эти созвъздія,

мегь бы по одному и тому же гороскопу, по одной и той же дунь сказать, что одинь изъ нихъ будетъ любимъ, а другой не любимъ матерью? Ибо если бы онъ сказалъ что-ни-будь иное, то сказалъ бы очевидно ложь, а если бы сказалъ именно это, то хотя сказалъ бы правду, но не согласно съ нельпыми предсказаніями (cantiuncula) своихъ книгъ. Если же этой исторіи они не захотятъ повърить, въ виду того, что она заимствуется изъ нашихъ книгъ, то развъ могутъ они вычеркнуть и самую природу вещей? А такъ какъ они говорятъ, что нисколько не ошибаются, если только находятъ часъ зачатія, то пусть по крайней мъръ какъ люди [ошибающіеся] не сочтутъ для себи дъломъ недостойнымъ обратить вниманіе на зачатіе близнецовъ.

Надобно сознаться, что иногда они говорять и нівчто истанное, но говорять по накоему сокровенныйшему внушенію, поторее испытываеть несвъдущій умь человіческій. Такъ какъ это служить къ уловлению людей, то оно бываеть двиствіемъ совратившихся духовь, которымъ попускается знать кое-что истинное изъ области временныхъ предметовъ отчасти потому, что они обладають более тонкимъ чувствомъ, иди болве тонкими твлами, или болве богатымъ, благедаря свеей предолжительной живни, опычемъ, отчасти потому, что святые ангелы, по повелению Божию, отврывають имъ то, о чемъ узнають оть всемогущиге Вога. распредвляющаго человвческія заслуги по Своему нелицепріятному сокровеннъйшему правосудію. Иногда эти презрънные духи въ видв своего рода пророчествъ предсказываютъ и о томъ, что они намерены делать. Поэтому истинный христіанинъ долженъ остерегаться кабъ астрологовъ, такъ и всявихъ прорицателей, особенно тъхъ, которые говорять правду, чтобы, уловивъ при содъйствіи демоновъ его душу, они не запутали его въ свое сообщество.

#### ГЛАВА ХУШ.

Затрудненіе касательно того, управляются-ли и одушевляются-ли звъзды духами.

Спрашивають еще и о томъ, суть-им видимыя нами небесныя свътила только тъла, или же имъють какихъ-нибудь духовъ-правителей, и если имъють, то одушевляютсяин ими жизненнымъ образомъ, подобно тому, какъ животныя одушевляются душеми, или же однимъ только присутствіемъ, безъ всякаго соединенія съ ними. Въ настоящемъ случав намъ трудно понять это, но, при дальнъйшемъ изъяснени Писаній, подагаю, намъ могуть встрітиться міста болье удобныя, при посредствъ которыхъ, согласно съ правидами священнаго авторитета, можно будеть если не высказать что-нибудь несомаваное, то думать вброятное относительно этого предмета. А пова, соблюдая всегдащиюю умъренность благоговъйнаго тона, мы вичего не должны говорить необдукасательно этого темнаго предмета изъ опасенія, чтобы, по своей любви въ заблужденію, не оказать вакогонибудь препебреженія въ тому, что впоследствім отвроеть намъ истина и что ни въ какомъ случав не можеть быть противнымъ какъ встховавътнымъ, такъ и новозавътнымъ священнымъ внигамъ. Тенерь же перейдемъ въ третьей внигъ нашего труда.

#### КНИГА ТРЕТЬЯ.

Со стиха 20: и рече Богъ: да изведутъ воды... и пр. до конца первой главы.

#### ГЛАВА І.

О происхожденіи животных виз воды говорится раньше, чтя о происхожденіи их из звяли потому, что вода ближе къ воздуху, а воздухъ—къ небу.

И рече Богг: да изведуть воды гады душь живыхь, и птицы летающія по земли, по тверди невесньй: и бысть тако. И сотвори Богг киты великія и всяку душу животных задовь, яже изведоша воды по родомь ихь, и всяку птицу пернату по роду: и видъ Богъ, яко добра. И благослови я Богь, глаголя: раститеся, и множитеся, и наполните воды, яже въ моряхъ: и птицы да умножатся на земли. И бысть вечерь и бысть утро, день пятый. — Теперь являются твари, движимыя духомъ жизни, и въ низшей области міра и, прежде всего, въ водахъ, потому что вода-элементъ ближайшій къ качеству воздуха, а воздухъ настолько сопредвленъ съ небомъ, на которомъ находится свётила, что и самъ называется небомъ; не знаю только, можно-ли назвать его и твердью. Между темъ, одинъ и тотъ же предметъ, который мы называемъ небомъ въ единственномъ числъ, называется и во множественномъ-небесами. Ибо хотя въ настоящей книгъ о небъ, раздъляющемъ верхнія и нижнія воды, говорится въ единственномъ числь, однаво въ псалив сказано: и вода, яже превыше небесь, да восхвалить имя Господне (пс. 148, 4). А если подъ небесами небесъ правильно разумъть звъздныя и какъ бы верхнія небеса небесь воздушныхъ и вавъ бы нижнихъ, то въ томъ же самомъ псалив мы встрвчаемъ и такія небеса, въ словахъ: хвалите Его небеса небесъ. Отсюда достаточно видно, что воздухъ называется не только небомъ, но и не-бесами; подобно тому, вакъ мы говоримъ "земли", обозначая не что иное, какъ тотъ самый предметъ, который называется землею въ единствинномъ числъ, когда [земной шаръ] называемъ "шаромъ земель" и "шаромъ земли".

#### ГЛАВА II.

Погибель небесь от потопа означаеть, что воздухь пере-

Воздушныя небеса, какъ читаемъ иы въ одномъ изъ тву посланій, которыя называются каноническими, пвкогда погибли отъ потопа (2 Петр., III, 6). Конечно, жидкая стихія, которая настолько тогда увеличилась, что поднялась ма **ПЯТЬДЕСЯТЬ ДОВТЕЙ ВЫШЕ САМЫХЪ ВЫСОВИХЪ ГОРЪ, НЕ МОГЛА** достигнуть звъздъ. Но такъ какъ она заполнила все или почти все пространство воздуха, въ воторомъ детаютъ птицы, то въ упоманутомъ посланіи и пишется, что тогдашнія небеса погибли. Не знаю, вакъ можно понимать это нначе, если не такъ, что качество болве плотнаго воздуха превратилось въ природу водъ; въ противномъ случав, небеса тогда не погибля, а тольво поднялись выше, вогда вода заняла ихъ мъсто. Лучше, поэтому, согласно съ авторитетомъ упомянутаго пославія, думать, что тогдашнія небеса погибли и вивсто вихъ, съ умаденіемъ испареній, поставлены, какъ тамъ пишется, новыя, чёмъ такъ, что они подпялись выше в что имъ уступила свое ивсто природа верхняго неба.

Итакъ, при созданім обитателей низшей части міра, которая обовначается общимъ именемъ земли, необходимо было явиться животнымъ сперва изъ воды, а потомъ изъ земли, потому что вода настолько подобна воздуху, что отъ ея испареній, какъ доказано, воздухъ становится плотнымъ, производить духъ буренъ, т. е. вътеръ, сгущаетъ облака и

можеть поддерживать нолоть птиць. Поэтому, хотя неито изь светских поэтовь 1) сказаль и правильно, что Олимпъ выходить за облака и "на вершине его царствуеть тишина" (такъ какъ утверждають, что на вершине Олимпа воздухъ до такой степени тонкій, что его ни облака не омрачають, ни ветерь не волнуеть, что онь не можеть выдерживать птицъ и поддерживать случайно поднимающихся туда людей движеніемъ того боле плотнаго ветра, къ которому они привыкля въ обыкновенномъ воздухе), однако есть и тамъ воздухъ, изъ которого изливается сродная съ нимъ по своему качеству вода и потому, можно думать, во время потома онъ превратился въ эту жидкую стихію. Ибо нивакъ не следуетъ думать, чтобы было какое-нибудь пространство выше звезднаго неба, когда воды поднимались выше самыхъ высокихъ горъ.

#### ГЛАВА III.

Мнюнія о превращеніи элементовг. Воздухг в исторіи книги Бытія не пропущенг.

Впрочемъ, превращение элементовъ служитъ отврытымъ вопросомъ даже и между людьми, которые посвящали свой досугъ весьма тщательному изслъдованию этого предмета. Именно — одни говорятъ, что всякий элементъ можетъ измъняться и превращаться во всякий другой; другие утверждамотъ, что важдому элементу принадлежитъ нъчто особенное, что никоимъ образомъ не превращается въ качество другого элемента. — Въ своемъ мъстъ, можетъ быть, мы войдемъ, если Господь благоволитъ, въ болъе обстоятельное разсмотръние этого предмета; теперь же, по ходу настоящей ръчи, достаточно, полагаю, коснуться его настолько, чтобы понятенъ былъ удержанный бытописателемъ порядокъ, по кото-



<sup>1)</sup> Lucanus, lib. Il.

рому о твореніи животныхъ водныхъ надобно было сказать раньше, чты о животныхъ земныхъ.

Не следуеть думать ни въ какомъ случае, что въ настоящемъ Писаніи опущена какая-либо стихія міра, состоящаго изъ четырехъ извъстивищихъ элементовъ, -- не слъдуеть по той причинъ, что, по видимому, небо, вода и земли здъсь упомянуты, а о воздухъ умодчано. Нашимъ Писаніямъ обычно или навывать міръ именемъ неба и земли, иди прибавлять еще море. Поэтому воздухъ въ нихъ относится или къ небу, если только въ высшихъ пространствахъ существують слои спокойнъйшіе и совершенно тихіе, или въ земав, въ виду того бурнаго и туманнаго слоя, который всявдствіе влашныхъ испареній становится плотнымъ, хотя и самъ чаще называется небомъ; поэтому и не сказано: "да произведутъ воды душъ живыхъ, а воздухъ периатыхъ, летающихъ надъ землей", а говорится, что тотъ и другой родъ животныхъ произведенъ изъ воды. Такимъ образомъ, все, что только въ водахъ есть ползуче ли волнующагося и текучаго, или парообразно-разръженнаго и висящаго [въ воздухъ], тавъ что первое является распредъленнымъ между гадами душъ живыхъ, а последное - между летающими, то и другое отнесено [бытописателемъ] въ влажной стихіи.

#### ГЛАВА ІУ.

Пять чувстве имьюте отношение качетыреме стихіяме.

Есть и такіе, которые пять извёстнейших телесных сувствъ пріурочивають къ принятымъ четыремъ элементамъ съ такимъ весьма тонкимъ расчетомъ, что глаза, говорять, имёють отношеніе къ огню, а уши къ воздуху; обоняніе и вкусъ приписывають влажной стихіи, причемъ обоняніе относять къ влажнымъ испареніямъ, которыми насыщается то пространство, гдё летають птицы, а вкусъ—къ текучимъ и плотнымъ жидкостямъ. Ибо все, что только мы ощу-

щаемъ во рту, для того, чтобы получилось вкусовое ощущеніе, должно соедивнться съ влагою рта, хотя и казалось сухимъ, погда мы его принимали. Впрочемъ, огонь проникаеть всюду, обусловливан во всемъ движение. Съ потерею теплоты, и жидкость замерзаеть, и между тёмъ какъ остальные элементы могутъ дълаться горячими, огонь не можетъ охлаждаться: онъ скорве потухаеть совсвиъ, чвиъ становится холоднымъ или менве горячимъ отъ соприкосновенія съ чёмъ-либо холоднымъ. Навопецъ, пятое чувство, осязаніе, соотвътствуетъ всего болье земной стихін; поэтому, чувство ославія въ живомъ существъ принадлежить всему твлу, которое состоить главнымъ образомъ изъ земли. Говорять даже, что нельзя ни видеть безъ огня, ни иметь осязанія безъ земли; отсюда, всв элементы взаимно присущи одинъ другому, но каждый получилъ свое название отъ того, чего содержить въ себъ больше. Воть почему съ потерею теплоты, когда твло оклаждается, притупляется и чувство, тавъ вавъ присущее твлу вследство теплоты движение становится медленнымъ въ то время, какъ огонь дъйствуетъ на воздухъ, воздухъ на влажную [стихію], а влага на все земное, т. е. эдементы болве тонкіе проникають болве грубые.

#### ГЛАВА У.

Какъ сила ощущенія въ пяти чувствахъ обнаруживается по отношенію къ четыремъ элементамъ различно.

А чёмъ что-либо въ телесной природе тоньше, темъ оно ближе въ духовной природе, хотя между тою и другоко природеми существуетъ огромное разстояние, потому что первая—тело, а последняя не тело. Отсюда, такъ какъ способность ощущения принадлежитъ не телу, а чрезъ тело душе, то не смотря на остроумныя соображения, приурочивающия телесным чувства къ различнымъ телеснымъ элементамъ, сила ощущения возбуждается чрезъ более тонкое

твло душею, которой и принадлежить сила ощущения, хотя сама душа безтвлесна. Такимъ образомъ, движение душа начинаетъ во всвхъ чувствахъ съ тонкаго [элемента] огня, но не во всвхъ въ нихъ достигаетъ одного и того же. Такъ, въ зрвнін, при сжатой теплоты, сна достигаетъ ея свъта. Въ слухв отъ теплоты огня она спускается до прозрачнъйшаго воздуха. Въ обоняніи она переступаетъ слой чистаго воздуха и достигаетъ среды влажныхъ испареній, изъ конхъ состоитъ настоящій, болье грубый, воздухъ. Во вкусв она переходитъ и эту среду и достигаетъ области болье плотной влаги, а пронивши и переступивъ и эту среду. когда достигаетъ уже земной массы, возбуждаетъ последнее чувство осязанія.

#### ГЛАВА VI.

Элементъ воздуха писателемъ Вытія не пропущенъ.

Итавъ, природа и поридовъ элементовъ не были неизвъстны тому, вто, повъствуя о твореніи видимыхъ [предметовъ], по своей природь обладающихъ внутри міра способностью движенія въ элементахъ, говоритъ сначала о
небесныхъ тълахъ, затьмъ о водныхъ и, навонецъ, о земныхъ животныхъ, — говоритъ тавъ не потому, что воздухъ
имъ опущенъ, а потому, что если только существуетъ слой
чистьйшаго и совершенно сповойнаго воздуха, гдъ, какъ говорятъ; не могутъ летатъ птицы, то слой этотъ примываетъ
въз высшему небу и подъ именемъ неба въ Писаніи относится
въз высшей части міра, подобно тому какъ именемъ земля
обозначается вообще все то, изъ чего въ нисходящей постепенности берутъ свое начало оговь, градъ, снъгъ, туманъ,
бурный вътеръ и всъ бездны 1), пока [эта постепенность]
достигаетъ суши, которая называется уже землею въ соб-



<sup>1)</sup> Ilcas. 148, 8.

ственномъ смысль. Такимъ образомъ, верхній воздухъ, съ одвой стороны, не опущенъ, разъ названо небо, съ другой, при твореніи животныхъ, не упомянуть или потому, что относится въ небесной части міра, или потому, что не имъетъ обитателей, о комхъ теперь идетъ ръчь у бытописателя; нижній же воздухъ, который поглощаетъ поднимающися съ моря и земли испаренія и становится плотнымъ настолько, что выдерживаетъ [тяжесть] птицъ, получаетъ живыя существа не иначе, какъ изъ воды. Ибо тъла птицъ носитъ на себъ имъющаяся въ воздухъ влага, въ которой птицы при летаніи держатся на крыльяхъ такъ-же, какъ рыбы держатся на своего рода крыльяхъ при плаваніи.

#### ГЛАВА VII.

Летающія не безъ основанія названы сотворенными изъ воды.

Поэтому Духъ Божій, который быль присущъ писателю, какъ бы съ намфреніемъ говорить, что летающія произведены изъ воды. Ихъ природа занимаеть мъсто въ двухъ областяхъ, именно - низшее въ зыбучей волив, а высшее въ твердомъ слов вътровъ. Первое усвоено иливающимъ, а второе - детающимъ. Такъ мы и видимъ, что животнымъ соотвътствующихъ этому элементу чувства -даны два обоняніе для ощущенія паровъ в вкусъ для ощущенія жидкостей. И если воды и вътры мы ощущаемъ еще и при . посредствъ осязанія, то это овначаеть, что плотное [начало] ЗОМИИ ВХОДИТЪ ВЪ СОСТАВЪ ВСВХЪ ЭЛЕМОИТОВЪ, ВО ВЪ ВОДЪ И вътрахъ его присутствіе чувствуется ощущительное, такъ что они могуть быть доступны и нашему осязанію. Воть почему въ двухъ частякъ міра вода и вътры по большей части подразумъваются подъ общимъ именемъ земли, какъ это показываетъ вышеприведенный псаломъ, перечисляя все высшее съ одного начала: Хвалите Господа съ небесъ, а все низшее съ другого: хвалите Его от земли, при чемъ

упоминаются и духъ буревъ, и всё бездны, и оговь, который жжеть прикасающагося къ нему, такъ какъ огонь въ такой степени состоить изъ земныхъ и влажныхъ движеній, что тотчасъ же разрёшается въ другой элементъ. И хотя по свойству своей природы онъ стремится кверху, однако не можетъ подвяться до тинины и безвётрія высшей небесной области, потому что, превоямогаемый воздухомъ и въ него разрёшаясь, онъ потухаетъ; въ нашей же, болье подверженной порчё и болье косной, области предметовъ онъ раздувается движеніями вётра для смягченія стужи, а также для пользы и устрашенія смертныхъ.

А такъ какъ теченіе и волиъ и вітровъ можеть быть ощущаемо и посредствомъ осязанія, которое относится собственно въ землъ, то тъла водныхъ животныхъ, въ особенности же птицы, питаются земнымъ, на землъ отдыхають и плодятся, потому что та часть влаги, воторая поднимается въ видъ паровъ, разстидается надъ землею. Поэтому, Писаніе, сказавъ: да изведуть воды гады душь живых и птицы летающія по земли, прибавляють: по тверди небесний, изъ чего можно представлять себь изсполько ясиве то, что равыше назалось темнымъ. Ибо Писавіе не говорять: "на тверди небесной", какъ говорить оно о свътилахъ, но: летающія по земли, по тверди невесный, т. е. вбанзн небесной тверди, такъ какъ та темная и влажная среда, гдъ детають птицы, сопредёдьна съ тою средою, въ воторой птицы летать не могуть и которая по причинъ спокойствія и тишины относится уже въ небу. Итакъ, птицы детають въ небъ, но въ томъ небъ, которое вышеприведенный псаломъ велючаеть въ понятіе земли (почему птицы во миогихъ мъстахъ и называются небесными), однако не въ тверди, а по тверди.

#### ГЛАВА VIII.

Почему рыбы названы гадами душь живыхъ.

Нъкоторые полагають, что пресмывающіяся названы не живою душою, а "гадами душь живыхь" за тупость своего

чувства. — Но если бы они были такъ названы именно по этой причинь, то птицамъ дано было бы имя живой дупи. Между тъмъ, подобно пресмывающимся, поименованы и летающія, такъ что выраженіе "душъ живыхъ" подразумъвается въ приложеніи и къ нимъ; поэтому, думается мнъ, надобно признать, что слова гады душъ живыхъ употреблены въ томъ же смыслъ, какъ если бы было сказано, что въчислъ живыхъ душъ есть и пресмывающіяся и летающія, подобно тому, вакъ можно сказать и о людяхъ, что среди нихъ есть незнатные, разумъя подъ симъ всякаго, кто только между людьми незнатенъ. Ибо хотя и есть такія земныя животныя, которыя пресмываются по землъ, однако гораздо большее число земныхъ животныхъ движется при помощи ногъ, и пресмывающихся по землъ, можетъ быть, такъ-же мало, какъ мало ходящихъ въ водъ.

Нъпоторые же полагали, что не живою душею, а гадами душъ живыхъ названы собственно рыбы, потому что у нихъ нътъ ни памяти, ни какой-либо жизни, такъ сказать, сродной разуму.--Но такихъ введа въ заблуждение ихъ малан опытность. Напротивъ, многіе писатели сообщають намъ, какія удивительныя вещи наблюдали они въ рыбныхъ садкахъ. Допустимъ, что они сдълали ложное сообщеніе; тъмъ не менъе несомнънно, что рыбы памятью обладаютъ. Это я самъ испыталь, да можеть испытать и всявій, кто захочетъ. Одинъ большой плючъ изъ числа Булленскихъцарскихъ влючей полонъ рыбъ. Люди, смотря на нихъ сверху, бросають обывновенно имъ что-нибудь, а онв или хватають подачку, подплывая въ ней кучами, или рвутъ на части, вступая между собою въ борьбу. Привывши въ этому корму, рыбы во время прогудки людей по берегу ключа, кучами плавають всявдь за ними въ надеждь, не бросять-ли имъ оттуда что-нибудь тв, присутствие которыхъ онв чувствують. Такимъ образомъ, какъ водныя животныя пресмыкающимися, такъ и птицы летающими названы, мив думается, не напрасно:

если бы отсутствіе-ли паняти, или тупость чувотва лишали рыбъ права на иня живой души, то этого права, бевъ сомнанія, нельзя было бы отнять у летающихъ, жизнь которыхъ, какъ это мы видимъ, говорить намъ и о памяти, и о паніи, и о большемъ искусства въ устройства гназдъ и воспитаніи датеньшей.

#### ГЛАВА ІХ.

O томъ, что нъкоторые философы каждому элементу приписывали своихъ животныхъ.

Не безызвъстно мев и то, что нъвоторые философы важдому элементу приписывали своихъ животныхъ, называя земными не только твхъ животныхъ, которыя пресмыкаются ван ходять по земай, но и птиць, за то, что онй, уставши летать, отдыхають на землё; затёмь, воздушными-демоновъ и, наконецъ, небесными-боговъ (небесными существами, впрочемъ, и мы называемъ отчасти светила, отчасти Ангеловъ). -- Но тъ же самые философы, чтобы ни одного одемента не оставить безъ своихъ животныхъ, водамъ приписывають рыбь и своего рода звірей, какь будто подь водою нёть земли, или какъ будто можно доказать, что рыбы отдыхають и запасаются силами для плаванія, вавъ птицыдля детанія, не на землів (если только онів не дівлають этого ръже потому, что волна болье, чъмъ вътеръ, пригодна для нощенія твять, такъ что по ней плавають даже земноводныя животныя, которыя научаются тому или при посредствъ практики, какъ люди, или при посредствъ инстинкта, какъ четвероногія в зміжи)! А если они такъ не думають собственно потому, что рыбы не имъють ногь, то, стадо быть, неть ни тюленей въ водъ, ни ужей и улитокъ на землъ, такъ какъ первые имъютъ ноги, а послъдніе, не имън ногъ, не скажу, отдыхають на земль, а почти или совствы инкогда съ нея не сходять. Драконы же, какъ утверждають, не имъв ногъ, и отдыхають въ пещерахъ и поднимаются на BOSAYXT; XOTS HE JETRO SHATE O HAZE, OGHARO COURHENIS HE

только нашихъ, но и языческихъ писателей отнюдь не обходятъ молчаніемъ этого рода животныхъ.

#### ГЛАВА Х.

Съ допущенія мысли, что демоны суть существа воздушныя, нисколько не страдаеть ученіе Писанія, что летающія произведены изъ воды.— Вътры.— Громы.— Облака.— Дождъ.—Градъ.—Ясная погода.

Вотъ почему, если даже демоны и суть существа воздушныя, такъ какъ живуть и дъйствують въ природъ воздушныхь тыль и не разрушаются смертію потому, что ниже ихъ находятся два элемента, вода и земля, а выше одинъ, именно - звъздный огонь, вследствие чего преобладающимъ элементомъ въ нихъ является элементъ способный болже въ дъйствію, чёмъ къ страданію, такъ какъ два первые элемента, земля и вода, приписываются страданію, а другіе два, огонь и воздухъ, дъйствію: однако, если это и такъ, подобное различіе [элементовъ] висколько не опасно для нашего Писанія, которое производить летающихъ не изъ воздуха, а изъ воды, — не опасно потому, что средою для нихъ оно назначаетъ влагу, правда, тонкую, испаряющуюся въ воздухъ и въ немъ распиряющуюся, но все же влагу. Воздухъ наполняеть собою пространство отъ свътозарнаго неба до предвловъ жидкой воды и сухой земли. Между тъмъ, влажныя испаренія застилають не все это пространство, а доходять до того только предбла, откуда воздухъ начинаеть называться землею, согласно съ словами вышеприведеннаго псалма: хвалите Господа от земли (148, 7). Верхній же слой воздуха, по причинъ совершеннаго безвътрія, соединяется, по царствующей здёсь тишине, съ небомъ, съ которымъ онъ сопредъленъ и именемъ котораго называется. Если, раньше своего гръхопаденія, падшіе ангелы находились съ своимъ вняземъ, теперь діаволомъ, а тогда архангеломъ, въ этой области (нъвоторые изъ нашихъ полагаютъ, что они не были небесными или пренебесными ангелами), то

нъть ничего удивительнаго, что, послъ своего паденія, они низринуты въ ту туманную среду, гдѣ воядухъ насыщевъ парами, которые, по повельнію и дъйствію Бога, всьмъ сотвореннымъ отъ высшаго до низшаго управляющаго, про-изводять вътры, когда приходять въ движеніе, — молнію (ignes) и громъ, когда приводятся въ сильнъйшее движеніе, — облака, вогда сгущаются, — дождь, когда плотнъе сгущаются, — снъгъ, когда облака замерзають, — градъ, когда при вътръ замерзають болье плотныя облака и, наконецъ, ясную погоду, когда пары разръжены. Отсюда, вышеприведенный псаломъ, перечисливъ огонь, градъ, снъгъ, туманъ, бурный вътеръ, дальше, дабы не подумалъ вто, что всъ эти явленія происходятъ помимо божественнаго промышленія, прибавляетъ: творящая слово Его.

Если же падшіе ангелы, прежде своего паденія, облечены были небесными твлами, то и съ этой стороны нътъ ничего удивительнаго, если тъла ихъ въ навазаніе получили воздушное свойство, чтобы могли претерпъвать нъкоторое страданіе отъ огня, т. е. элемента высшей природы; крайней мъръ, имъ дозволено занимать не верхній слой воздуха, а слой туманный, который служить для нихъ вавъ бы нівкоторою своего рода темницей, до самаго времени суда. И если что-нибудь относительно падшихъ ангеловъ подлежитъ еще болье тщательному изследованию, то это будеть уже другое, болъе собразное съ Писаніемъ, для нихъ мъсто. Поэтому (чего пова достаточно), если эта туманная в бурная область, благодаря природъ воздуха, простирающейся до самыхъ волнъ и сухой земли, можетъ выдерживать воздушныя твла, то можеть она выдерживать и произведенныя изъ воды тваа птицъ, благодаря тонкимъ испареніямъ, которыя поднимаются въ тотъ же, разлитый надъ волнами и землей и, потому, относимый въ низшей земной области, воздухъ и наполняють его парами; эти последніе, становясь оть ночныхъ холодовъ тяжелье, осаждаются въ видь свытлой росы, а если холодъ сильнье, въ видь былаго инея (gelu).

## ХРИСТІАНСКАЯ ЦЕРКОВЬ И РИМСКІЙ ЗАКОНЪ ВЪ ТЕЧЕНІЕ ДВУХЪ ПЕРВЫХЪ ВЪКОВЪ.

(Окончаніе \*)

Мы теперь подошли въ пункту левціи г. Кулавовскаго, очень любопытному и для оцінки научнаго достоинства его травтата весьма характерному. Вынуждаемся остановиться на немъ подоліве. Собираемъ все свое хладновровіе, чтобы сповойно отнестись въ ділу.

Досель г. Кулаковскій опредыляль положеніе христіанства въ Римскомъ государствъ, опираясь въ своихъ выводахъ на характеръ старой римской религіи, на возврінія, интересы, стремленія и законодательныя установленія государства, на задачи представителей власти государственной; для установленія фавтичесвой стороны дёла привлекаль источники языческіе: Светонія, Тацита, Плинія, Траяна, Діона Кассія. Установивши же свой взглядъ на дёло, онъ теперь хочетъ оправдать его и подтвердить документами христіанскими, т. е. Актами Мученичесвими (Acta Martyrum). Г. Кулаковскій вообще низваго мнівнія объ этихъ документахъ: "среди множества свідівній о мученикахъ, которыя въ такой полнотъ и обиліи собрала вт пору своего могущества (?!) христіанская церковь, есть много недостовернаго и даже подложнаго". Но допусваеть, что есть между ними и такія сообщенія, "которыя представдяють въ своей основъ ничто иное, какъ точный протоколъ судебнаго разбирательства объ отдёльныхъ христіанахъ, копіи съ подлинныхъ документовъ о подобныхъ процессахъ, добытыя за деньги изъ канцелярій нам'встниковъ. Одинъ изъ тажихъ документовъ", "несомнънно, говоритъ онъ, подлинный документъ", и приводитъ "вз точном переводъ его важнъй-

<sup>\*)</sup> См. Труди Кіев. дух. Академів за м. май 1892 г.

Труды Кіев. Дух. Акад Т. II. 1892 г.

шей для насъ части", по цитать, изъ Acta Sanctorum Julii t. VI. p. 214. Venetiis. 1728. (Kyjar. crp. 21-22). Это-двйствительно знаменитые Acta proconsularia Martyrum scillitaпотит. Ихъ открыль въ трехъ древивникъ манускриптахъ и тщательно издаль въ своихъ Annales кардиналь Бароній, поясняя, что эти акты, "какъ они были записаны на судъ нотаріемъ и внесены въ Acta proconsularia, тавъ оттуда, безъ всякихъ приврасъ и прибавовъ, переписаны". Эти акты, по справедливой оценве Баронія, quovis thesauro cariora. Читатель, конечно, съ живвишимъ интересомъ принимается за чтеніе "точнаго перевода" документа, въ надеждъ самымъ протоколомъ рвискаго суда надъ христіанами уяснить себъ положение христіанства предъ римскимъ закономъ, и такимъ обравомъ выбраться изъ тумана, котораго на предыдущихъ страницахъ достаточно-таки напустилъ своими софизмами и разглагольствіями г. Кулаковскій. Намъ, какъ и каждому, въ исторін церкви христіанской ходившему дальше учебниковъ, хорошо были извъстны эти Acta proconsularia по содержанію и въ текств; а потому, вогда мы дошли до пункта, гдв г. Кулаковскій "позволяєть себв привести въ точнома переводь важнъйшую часть этого документа", насъ заинтересовало только одно: какъ это г. Кулаковскій ухитрится выпутаться изъ этихъ актовъ, каждая строка которыхъ обращаеть въ прахъ всю его не имфющую исторической опори теорію? Насъ не изумили бы уже софизмы и извороты при толкованіи документа; къ этому нашъ авторъ достаточно пріучиль насъ еще своей операціей надъ Плиніемъ-Траяномъ; но феноменальная операція, учиненная имъ надъ Acta proconsularia, перешла уже за границы вероятія. Оказывается, что этоть мнемый "точный переводь важнёйшей части драюцъннаго и интереснаго, несомнънно подлиннаго, воспроизводящаю вз полной точности типичный процессь документа (Кулак. стр. 23), есть не более, какъ грубая фальсификація, невозможный сумбуръ, съ прибавкой комической нелипости.

Мъсто этого знаменитаго точнаго перевода не въ ученомъ трудь, а въ свандальной хронивь литературы. Нашего читателя можеть удивить допущенная нами сейчась ревысость; но мы попросымь его сличить вывств съ нами "точный переводъ" съ подлинникомъ, -- и онъ признаетъ справедливость нашего негодованія. Мы сопоставляемъ "точный переводъ важивишей части" съ цълыма довументомъ. Но предварительно считаемъ необходимымъ небольшое разъясненіе. Г. Кулаковскій представиль свой, какь онь увёряеть, "точный переводь" именно автовъ, отврытыхъ Бароніемъ, какъ повазываеть его цитатъ. Выборъ върный, давно сдъланный учеными; всъ знатоки дъла пользуются этой редавціей. Но въ печати, вром'в этихъ Асіа Baroniana, извёстны еще два варіанта автовъ сциллитанскихъ мучениковь: Acta Martyrum Scillit. ex cod. ms. Bibliothecae Colbertinae, изданные въ Acta Martyr. Ruinart (Editio nova Ratisbonae, 1859, pag. 132-3), a Acta Sincera ex Ms... in bibliotheca ecclesiae Toletanae, изданные Болландистами въ въ томъ-же 4-мъ іюльскомъ томъ, стр. 215. Acta Toletana Болландистовъ, и Acta Colbertina Рюинарта уже не производять впечатлёнія нотаріальной записи въ проконсульскихъ автахъ, какъ Acta Baroniana. Въ автахъ Баронія-оффиціальная сжатость изложенія, краткость въ вопросахъ и ответахъ, за то больше процессуальных подробностей, больше действія, при меньшемъ объемъ автовъ. Авты же тъхъ двухъ редавцій значительно обильное разсужденіями, но за то въ нихъ меньше отметокъ о самомъ ходе процесса, не смотря на то, что они на <sup>1</sup>/ь часть дляниве актовъ Баронія (въ Acta Toletana 125 стровъ, а въ Baroniana-100). Объ этихъ двухъ редакціяхъ слёдуетъ сказать, что это не были уже точныя вопіи оффиціальнонотаріальной записи. Рюинарть хорошо замівчаеть, что эти акты или записаны (послё суда) присутствовавшими, можеть быть, на судъ върующими, почему и прибавляется въ имени подсудимыхъ: "Sanctus", или же слышавшіе или читавшіе нотаріальныя записи изложили акты alii aliis verbis (pag. 129). Авты Толедскіе напечатаны по сличенін ихъ съ Кольбертинскими; и между ними такъ мало варіантовъ, что это почти-списки одной редакців. Следовательно, въ сущности мы можемъ говорить только о двухъ редакціяхъ: Acta Proconsularia Baroniana u Acta alia Sincera, Toletana. The u другіе поміщены въ упомянутомъ томів Acta Sanctorum Bolland. Сдёланный г. Кулаковскимъ мнимо "точный переводъ" Acta Proconsularia почти въ одинаковой мъръ напоминаетъ и Acta Toletana, такъ что для большаго выясненія дівла намъ слъдуетъ принять во внимание и эту редавцию.

Мы, поэтому, выводимъ г. Кулаковскаго съ его "точнымъ переводомъ" документа первостепенной важности на средину, а съ объихъ сторонъ ставимъ по неумолимому свиавтелю-обличителю ero crimen laesae Rei Diplomaticae.

Acta proconsularia ex Annalibus Ecclesiad annum Christi 202.

Acta sanctorum, ju-(Venetiis 1748).

Existente Claudio consule, quarto decimo Kalendas Augustas Carthagine metropoli, statuto forensi лій Сатурнинъ. Предъ praecepeconventu runt Magistratus ad- стало mесть человъкъ: stare sibi Speratum, грое мужчинъ, Спе-Narzalem, Cittinum, рать, Нарцаль и Цит-Donatam, Secundam тинъ и три женщиnus proconsul dixit: привели, проконсуль promereri, si ad bo-

"Точный переводъ важивищей части" asticis Card. Baronii Acta Proconsularia Ba сочинени г. Кулаковскаго: Христіанская lii T. IV, рад. 214 церковь и Римскій завонъ. Стр. 21. 22. 23. (Кіевъ, 1892 года).

Дъло происходило въ Кареагенъ 17 іюля 180 года и вель его провонсуль П. Вигелего трибуналъ предet Vestinam. Et ad- ны: Доната, Секунда stantibus eis Saturni- u Fecris. Korga und Potestis veniam a do- свазаль, обращаясь

Acta alia Sincera eruta ex Ms. codice pergameno in bibliotheca ecclesiae Toletanae, et collata cum Ms. Colbertino.

Acta Sanctorum, Julii T. IV. pag. 215 (Venetiis 1748).

In diebus illis adductos in secretario certaminis ab apparitorum officio Speratum, Narzalum, Citinum, Donatam, cundam et Vestigiam. Saturninus proconsul ad omnes generaliter dixit: Potestis indulgentiam a dominis nostris imperatoribus nam mentem redeatis. minis nostris impera- къ нимъ: "императоръ et deorum nostrorum

toribus Severo et Anto- | простить васъ, если | ceremonias observano promereri, si bono animo conversi fueritis addeos nostros. Speratus dixit: Nos minime aliquando malum fecimus; neque iniquitatem sequentes, in peccatis egimus operationem, nec aliquando cuiquam malediximus; sed male suscepti a vobis, gratias egimus semper. Quamobrem Dominum verum et regem adoramus. Saturninus proconsul dixit: Et nos electi sumus, et mitissima est elegantia nostra. et juramus per genium domini nostri Imperatoris et pro salute illius intercedimus, quod et vos facere debuistis

Speratus dixit: Si tranquillas adhibeas mihi aures tuas, dicam mysterium mansuetudinis. Saturninus proconsuldixit: Dicente te de mysterio, non inferam mala. Tantum iura per genium regis nostri. Speratus dixit: Ego imperatoris mundi genium nescio, sed caelesti Deo meo servio, quem nullus hominum vidit, nec videre potest. Ego enim парства въва сего. Я amini nobiscum. San-

вы образумитесь". Сператъ отвъчалъ: "мы не сдълали пичего дурнаго, никогда никого не проклинали, мы благодарностью воздаемь даже за притъсненія и обиим отр. умотоц ид служниъ Господу Богу нашему". Проконсуль Сатуриннъ свазалъ на это: "но въдь и мы почитаемъ Бога и наше богопочитаніе просто: мы клянемся геніемъ нашего государя и молимся за него. Вы также лолжны это исполнять".

Сператъ **СВАЗАЛЪ**: "Если ты захочень меня выслушать, тоя открою тайну простоты". Проконсуль Сатурнинъ скативъ нашего богопочитанія. А воть лучше присягните геніемъ нашего госуда-

tis. Sanctus Speratus dixit: Numquam male egisse conscii sumus; iniquitati sensum non praebuimus; nulli umquam (nos)maledixisse recolimus: sed male tractati ac lacessiti semper (Deo) gratias egimus; siquidem pro eis oravimus, quos injuste patiebamur infestos. Pro qua re et imperatorem nostrum attendimus, a quo nobis (haec) vivendi norma concessa est. Saturninus proconsul dixit:Et nos religiosi sumuset simplex est nostra religio, et juramus per ingenium dominorum nostrorum, pro salute eorum supplicamus; quod et vos facere quoque debeatis.

Sanctus Speratus dixit: Si tranquillas praebueris aures tuas, dicam mysterium Christianae simplicitatis: Saturninus proconsul заль: "не стану я тебя dixit: Incipienti tibi слушать, если ты хо- dicere malum de sacriчешь говорить про- ficiis nostris, aures non praebebo; sed potius jurate per ingenium (regnum) dominorum nostrorum imря". Сператъ отвъ- peratorum, ut istius чаль: "не признаю я mundi laetitia perfru-

nec furatus sum aliquando, sed quaecumque emam, tributam do, quoniam cognosco eum dominum meum: sed adoro Dominum meum regem regum, et omnium gentium Dominum.

го нивто изъ людей dit: Ego imperium не видълъ, ибо чув- hujus saeculi non coственному оку не до- gnosco; sed magis illi ступно сіе лицевръніе. Я не совершиль никогда воровства, IDE всявомъ двлв плачу я подати в на-R OTF VMOTOIL BIOL признаю государя. Но я покланяюсь Одному Владыкъ, Царю царей и Господу всвхъ народовъ".

служу Богу, Котора- ctus Speratus responfide, spe (et caritate) deservio Deo, quem nemo hominum vidit, nec videre potest. Facinus, quod legibus publicis et divinis comperitur esse damnabile, non feci. Si quid autem in publico egero de (eo) exactoribus publicis vectigalia reddo. Imperatorem omnium gentium (Deum et) Dominum nostrum Iesum Christum agnosco. Querelas nulli intuli; Sustinere non debeo.

Saturninus proconsul dixit: De cetero a tumultu garrulitatum quiescite, et accedentes sacrificate diis. Speratus respondit: Illa est mala concitatio, quae facit homicidium etfalsam accusationem adversus aliquem. Saturninus proconsul ad alios conversus dixit: Nolite furoris hujus insipientia participes fieri, sed timete potius regem nostrum u бевсимсија". Torga dicere; sic mala utique obedientes praeceptis ejus. Cittinus dixit: Nos non habemus ali- никого не боимся, кро- agitur et publicis, qui-

Провонсуль Сатурнинъ сказалъ тогда, обращаясь къ прочимъ обвиняемымъ: "Octabite bu sty baшу въру". Сператъ сказалъ: "совершать человъкоубійство и лжесвидетельствовать--- это опасная въра". Проконсуль Сатурнинъ свазалъ: "оставьте это и покажите, что вы не раздъnaete storo desymia сталь говорить Цит- probatur concessio. si тинъ и сказалъ: "им contra divinis legibus

Saturninus proconsul ad ceteros convertit, et socios Sperati sic orsus est dicens: Desinite juscemodi persuasionis cultores esse: quia Speratus illectus est. Quoniam si vos habuerit ejus professio socios, nihilominus habebit et poena. Sanctus Speratus dixit: Mala est persuasio falsum testimonium

Deum mero. nisi Dominum nostrum, qui est in Bets Be Hebecaxe". caelis.

um, quem timeamus, мв Господа Бога накоторый жи-

bus vitae humanae ordo disponitur: Persuasio vero divinae culturae sectanda est potius, quam deserenda. Saturninus proconsul dixit: In praeteritis jam ego admonui, ut hujus dementiae non annuatis esse participes. Sanctus Citinus dixit: Non te a nobis aliud oportet audire, o proconsul, nisi ea, quae socius noster Speratus confessus est. Scite enim quod non habemus alium, quem timeamus, nisi unum Deum et Dominum nostrum, qui est in caelo.

Saturninus proconsul dixit: Detrudan. tur in carcerem, ponantur in ligno in diem crastinum. Sequenti die Saturninus proconsul sedens pro tribunali, eos praesentari jubet.

Qui cum adstitissent. dicit ad feminas: Henorate regem nostrum, et sacrificate diis. Tunc Donatadixit: Honorem quidem Caesari tamquam Caesari: Deo autem nostro honorem et oratio- твиъ хочу и остатьnem offerimus. Stans Vestina dixit: Et ego

Доната сказала: "мы воздаемъ честь весарю, какъ кесарю, но боимся мы одного только Господа нашего". Гестія сказала: "Я храстіанка". Затвив сказала Секунда: "что я есмь, ca".

Sancta similiter Donata adjecit: Honorem Caesari quasi Caesari reddimus; timorem autem et cultum Christo Domino praestamus. Vestigia vero venerabilis secuta est dicens: Hoc semper meditabitur cor meum et labia mea pronuntiaChristiana sum: Secunda similiter dixit: Et ego credo in Deo meo, et volo in ipso esse; diis autem tuis non servimus, neque adoramus. Saturninus proconsul, auditis his, praecepit eas servari.

Advocatis viris, dicit Sperato: Perseveras, ut Christianus Speratus dixit: Etiam persevero et omnes audite, quia Christianus sum. Auautem, qui cum illo retenti fuerant, consenserunt confessioni illius, dicentes: Sumus et nos pariter Christiani. Saturninus proconsul dixit: Nec liberationem, nec remissionem vultis? Speratus respondit: În certamine justo nulla est remissio. Fac quod vis: Nos enim pro Christo gaudentes morimur.

Тогда провонсулъ Сперату: сказалъ "такъ ты настаиваешь, что ты христіанинъ?" Сператъ скавалъ: "Я христіанинъ". Тоже самое сказали и прочіе. Проконсуль Сатурнинъ сказаль: "не хотите ли вы имъть срокъ для размышленія"? Сператъ свазалъ: "въ правомъ дълв къ че-MY OTCDOYEA?"

bunt, quia Christiana sum. Sancta vero Secunda similiter ait: Quod sunt Christiani, ipsum esse volo; a meorum sociorum professione nullo obstante recedo.

Saturninus procon-Sperato sul dixit sancto: Perseveras, ut video, esse Christianus. Sanctus Speratus dixit:Hanc perseverantiam Christianam non meis viribus, sed divino munere me habere confido: Proinde si vis fixam cordis mei scire sententiam: Quia Christianus sum, quidquid mihi ex suppliciis inferre volueris, libenter pro no**mine** Domini mei Christi sustineam. In hacergo confessione et ceteri martyres consenserunt. Saturninus proconsul dixit: Forsitan ad deliberandum spatium vultis accipere? Sanctus Speratus dixit: In rem tam bonam, quae erit secunda deliberatio? Tunc enim deliberavimus nos culturam Christi non deserere, quando baptismi gratia reno-

Saturninus proconsul dixit: Qui sunt libri, quos adoratis legentes? Speratus respondit: Quatuor Euangelia Domini nostri Jesu Christi, et Epistolas sancti Pauli Apostoli, et omnem divinitus inspiratam scripturam. Saturninus proconsul dixit: Spatium trium dierum tribuo vobis, ut resipiscatis. Speratus dixit: Christianus sum. et omnes qui mecum sunt, et a fide Domini nostri Jesu Christi non discedimus? Fac auod vis.

въ котомкъ?" Data сказалъ: ше священное саніе и посланія святаго мужа Павла". Проконсулъ Сатурнинъ сказалъ: "вотъ вамъ 30 дней срока, чтобы вы одумались". Сператъ возразилъ: "я остаюсь неизмінхристіаниномъ". но Тоже воскликнули единогласно и прочіе. vati, et diabolo renuntiavimus, et Christi vestigia secuti sumus.

Провонсуль Caryp- | Saturninus proconsul нинъ сказалъ: "что dixit: quae sunt, dicite это у васъ за книги mihi, res doctrinarum Cne- in causa et religione "Ha- vestra? Sanctus Speratus dixit: libri Euangeliorum, et epistolae Pauli viri sanctissimi Apostoli. Saturninus proconsul dixit: Accipite moram triginta dierum, ut retractetis hujus sectae confessionem. Forsitan deorum sacras ceremonias revertemini. Sanctus Speratus dixit: Nos triginta dierum spatium non petimus. Nam ipsi erimus post triginta dies. qui et hodie sumus; nec in triginta dierum mora poterit proffessio nostra in aliquo permutari. Sed potius optarem, te hoc spatium deliberandi accipere, ut de tam turpi cultura idolorum, Christianae religionis amator existeres.Ceterum si hoc non es dignus accipere, suspende moram: nam quales hodie nos cernis, tales nos post hanc induciam futuros esse non dubites.

Proconsul videns sunt; et flexis genibus roans Br unanimiter, cum iterum gratias Christo singulorum capita.

sunt Consummati Christi martyres mense Julio, die septimo decimo, et intercedunt pro nobis ad Dominum Jesum Christum, cui honor et gloria cum Patre et Spiritu sancto, in saecula saeculorum. Amen.

etiam ipsorum mentis провонсуль Сатур- | Saturninus Sanctorum stabilitatem, et fidei нинъ свой приговоръ perseverantiam, firmitatem, deditineos вы такой формы: "такъ cretum ex tabula resententiam per excep- какъ Сператъ, Нар citavit: torem, dicens sic: Spe- даль, Циттинь, Дона- Narzalum, Citinum, ratum, Narzalem, Cit- та, l'eстія и Секунда, Donatam, Secundam, tinum, Veturium, Fe- сознались, что живуть Vestigiam, et omnes, licem, Acyllinum, Lae- по христіанскому qui Christiano ritu tantium, Januariam, обычаю, и такъ какъ vivere se confessi sunt. Generosam, Vestinam, они, не смотря на et quotquot oblatam Donatam et Secuudam предложение срока sibi facultatem red-Christianos se esse для возвращения къ eundi ad deorum culconfitentes, et Impe- римскому обычаю, не- turam obstinanter ratori honorem et dig- измънно остались въ non receperunt, glanitatem dare recusan- своихъ мысляхъ, то dio animadverti plates, capite truncari мы повельваемъ каз- cet. Sanctus Speratus praecipio. Наес cum нить ихъ мечемъ". dixit: Gratias Deo essent ex tabella re- "Когда этотъ при- agimus. Narzalus di-citata, Speratus, et говоръ былъ возвъ- xit: Hodie martyres qui cum eo erant om- щенъ въ написанной in caelo sumus: Deo nes dixerunt: Deo gra- формъ глашатаемъ, gratias. Saturninus tias conferimus, qui Сперать и бывшіесь proconsul per praecodignatur nos hodie нимъ воскликнули: nem Sanctos jubet martyres accipere in "благодареніе Госпо- adduci, id est Speracaelis pro confessione ду, Который удосто- tum, Narzalum, Citisua. His dictis, ducti илъ насъ принять се- num, Venerium Feliвънецъ мученичества teratium. Januariam, за исповъдание Его. Generozam, Donatam, agerent, truncata sunt Аминь. И вогда они Vestigiam atque Seвозгласили "Аминь", cundam; et sic veni-казнь совершена бы- entes ad locum martyла надъ ними въ 17 rii, gladio beatas Deo день іюля місяца". animas tradidetur.

Тогда произнесь: Cernens proconsul Speratum, небесахъ сеп, Aquilinum, Li-

> Dominus vero Jesus Christus suscepit Martyres suos in pace: cui est honor, et gloria cum Patre et Spiritu sancto in saecula saeculorum, Amen.

Какъ видить читатель, то, что г. Кулавовскій назваль "точнымъ переводомъ важнѣйшей части автовъ", есть не переводо части, а извлеченіе изъ мплано акта того, что онъ считаль важнъйшимъ для себя. Мы, поэтому, считаемъ лишнимъ для діза сличенія представлять здівсь дословный переводъ цівлаго документа; а, слідуя за извлеченіемъ г. Кулавовскаго, посмотримъ, какъ онъ излагаетъ "характерныя черты этого типичнаго процесса", что онъ вообще считаетъ въ этомъ процессів важнійшимъ для себя, и какъ онъ это важнійшее точно переводить. При сличеніи будемъ, для краткости, называть переводить. При сличеніи будемъ, для краткости, называть переводимые г. Кулавовскимъ Аста proconsularia—В(агопіапа), а необходимые для разъясненія этого перевода Аста аlia Sincera—Т(oletana).

Авты В начинаются указаніемъ на характеръ процесса судебный: когда состоялось судебное засёданіе, приказали магистраты предстать такимъ-то... Г. Кулаковскій это изображеніе судебной обстановки процесса опускаеть, и,-посли перечисленія подсудимыхъ, изъ вонкъ Vestinam по В, и Vestigiam по Т точный переводъ везда называеть Гестія, прямо переходить въ допросу провонсула. По автамъ В, провонсулъ Сатурнинъ свазаль подсудимымъ: "можете получить прощение отъ государей нашихъ, Императоровъ Севера и Антона... (Т: отъ государей нашихъ императоровъ). Г. Кулаковскій мереводить: императоръ простить васъ:-Проконсуль по В:.. "если искренно (bono animo) обратитесь къ богамъ нашимъ". Г. Кулаковскій: "если вы образумитесь". Это выражение взято не изъ В, точный переводъ котораго авторъ "позволяеть себв" представить, а изъ Т: Si ad bonam mentem redeatis. Но въ чемъ должно состоять это "образумленіе"? Т прибавляетъ... et deorum nostrorum ceremonias observatis (мысль таже, что н въ В); г. Кулаковскій эту "подробность" опускаеть, какъ не имъющую для его дъла существеннаго значенія. Отвътъ Сперата г. Кулаковскій передаеть тоже съпропусками (пропусковъ, и по нашему мивнію, не имвющихъ существеннаго

значенія, возстановіять не будемь, такъ какъ читателю не трудно самому проследить ихъ по вышенацечатаннымъ текстамъ),--частію по В, частію по Т. "Мы не сділали ничего (aliquando? numquam?) дурнаго, никогда никого не провлинали -- по В; а дальше, -- мы благодарностію воздаемъ даже за притесненія и обиды"---уже не есть переводъ изъ В: sed male suscepti a vobis, gratias egimus semper, и напоминаетъ текстъ Т: sed male tractati ac lacessiti semper (Deo) gratias egimus. Да и переводъ невърный: не "за притъсненія в обиды воздаемъ благодарностью 1), то есть притесняющимъ, а будучи притесняемы и обижаемы, всегда благодарили, т. е., вакъ поясияетъ Кольберт. варіантъ, -- Бога. Что Кольбертинское пояснение должно быть принято, видно вавъ изъ продозженія Т: si quidem pro eis oravimus, quos..., такъ и изъ дальнейшаго текста В, который стоить съ предыдущимъ въ связи не причиной, а поясиятельно-заключительной: quamobrem Dominum verum et regem adoramus-поэтому мы н - повланяемся Владыкъ истинному и Царю. Г. Кулаковскій тоже отъ Т возвращается къ В, но переводить это місто неправильно: "потому что мы служимъ Господу Богу нашему". Следуеть еще замётить одну неточность въ передачё отвъта Сперата г. Кулаковскима: въ В онъ отказался отъ а vobis, regem же перевей в "Богу"; оказавин же предпочтеніе Т, онъ опустиль здёсь строки, въ которыхъ, въ замёнь а vobis (по В), о врагахъ говорится въ третьемъ лицъ, съ учоминаніемъ объ императоръ. Такимъ образомъ, онъ затушеваль тонкій оттіновь отвіта, вызвавній слідующее ватімь возражение проконсула, которое, поэтому, въ его изложения представляется немотивированнымъ, безъ внутренней связи съ вызвавшимъ его отвътомъ, не смотря на внъщнюю связь: "н мы", т. е. кавъ и вы... Возражение проконсула г. Кулаков-

<sup>1)</sup> Зачёнь это: "воздаень благодарисстью", когда gratiae agere жазынь просто—благодарить (словани)?

скій передаеть сначала не по В, а по Т: "мы почитаемъ Бога (удачно ли передано: nos religiosi sumus)? и наше богопочитание просто: et simplex est nostra religio; а затъмъ выправляеть по В: вийсто per ingenium въ Т, или, по варіанту, per regnum, ставить per genium. Отвътъ Сперата также переводится по Т, но съ пропускомъ, который делаетъ ответъ безсинсленнымъ: "я отврою тебъ тайну простоты (?). Это значитъ: Mysterium Christianae simplicitatis. Вовраженіе проконсула опять идеть сначала по T (de sacrificiis nostris-богослуженіе наше), а потомъ смітанно: "а воть лучше присагните"по Т, "геніемъ нашего государя" по-В. Отвътъ Сперата взять то изъ одной редакціи, то изъ другой. "Не признаю я царства (imperium; не взято ли стоящее выше на полъ regnum) въва сего,--это взято изъ Т,--и неудачно; на основаніи всего предыдущаго и въ виду последующаго о "податахъ и налогахъ" и "признаніи государа", правильнѣе редавція В: "я не знаю ченія императора міра". Слёдующая затывь мысль передана по В, съ пропускомъ харавтернаго caelesti (противоположеніе imperatoris mundi) и съ страннымъ переводомъ словъ ап. Павла (1 Тим. 6, 16): Deum... nec videre potest: ибо чувственному оку не доступно сіе лицезрвніе (1). Вторая половина отвъта Сперата идетъ по В, но съ непужнымъ, дълающимъ плеоназмъ, привнесениемъ изъ Т. "плачу я подати и налоги—tributum do изъ В, vectigalia reddo изъ Т. Въ "переводъ" слъдующихъ теперь предложевія проконсула и отвёта Сперата выступаеть у г. Кулаковскаго какое-то недимисліе, которое объясняется тімь, что въ этихъ предложении и ответе обе редакции актовъ весьма развится другь отъ друга, а между тёмъ у г. Кулаковскаго замътна попытка соединить объ редакціи. По актамъ В, провонсуль сказаль: "впрочемь, усповойтесь оть возбужденія, вызваннаго болтовней"—а tumultu garrulitatum—(очевидно, указаніе на долго уже танувшійся споръ, котораго только сущность записана exceptor'омъ, потаріемъ), "и пришедши

пожрите богамъ". Г. Кулаковскій передаеть это такъ: оставъте сы эту вашу въру. По актамъ В-Сператъ отвъчаль: дурно то возбужденіе (concitatio), которое производить человівкоубійство и ложное обвинеціе противъ кого-нибудь. Въ переводь г. Кулавовскаго выходить: "совершать человъкоубійство и лжесвидътельствовать-это опасная въра" (!). (А такой дочный переводъ-большая, коть и не "опасная безсинслеца). Г. Кулаковскій изобраль эту "опасную віру", віроятно, опираясь на редакцію Т, длинно-неудачно, въ сравневін съ В, излагающую вопросъ и отвѣтъ: hujuscemodi persuasionis, mala persuasio у него превратилось въ вашу въру, опасная въра. Эту въру (persuasio?) онъ перенесъ въ редакцію В, и ухитрился соедивить объ редакціи, не смотря на своеобразіе ихъ содержанія: челов'якоубійство взяль изъ В, лжесвид'ятельство изъ Т. Следующее затемъ возражение провонсула у г. Кулаковскаго слишкомъ далеко отъ точнаго перевода В. Сначала переводчивъ сочиняетъ: "оставьте это и поважите", не имъющееся ни въ одной редавціи (не навъяно ли "оставъте это" выражениемъ редакции Т: in praeteritis?). Затимъ, ради изеоназма, г. Кулаковскій соединяеть об'в редакців: неразуміеinsipientia В помножиль на безуміе-dementia Т, и вижето простаго выраженія В: не ділайтесь участниками наступленія этого неразумія (fororis hujus insipientia следуеть исправить insipientiae, по аналогів съ варіантомъ Кольбертинскимъ: furoris hujus dementiae), вышло сложное: "оставьте это и поважите, что вы не разделяете этого безумія и бевсимслія". За то вторую половину возраженія-совъта проконсула: "но бойтесь лучше государя нашего, повинуясь его веленіямъ",г. Кулавовскій совсёмь опустиль, не смотря на то, что безь этого вовсе не понятно, почему именно такой, а не иной отвъть даеть затемь подсудимый Циттенъ. (У г. Кулаковскаго: провонсуль: .поважите, что не разделяете этого безумія и безсимслія. Циттинъ: мы никого не бонися кремв Бога).

На этомъ мёстё слёдуеть по В перерывь судебнаго за-

съданія до следующаго дня. Проконсуль прикаваль отвести подсудимыхъ въ темницу, засадить до следующаго утра въ деревянныя колоды (ponantur in ligno, орудіе мучительной пытви, о воторомъ говорится и въ посланіи Ліонсвой церкви Ο ΜΥΡΟΗΜΕΝΑΣ: ἐν τῷ ξύλφ διατάσσεις τῶν ποδῶν), ΥΤΟΚΗ ΤΑΝΉ ΟΗΗ усповоились отъ преній (quiescite, см. выше), оставили неразуміе и, пришедши на судъ, принесли бы жертву богамъ. На следующій день, провонсуль, севши на судейскомъ месть (sedens pro tribunali), привазаль представить подсудимыхъ. Эта подробность, характеризующая процессъ, г. Кулаковскимъ предусмотрительно опущена, како для его дпла не важная, даже прямо не соотвътствующая дълу, которое, по его теоріи, вовсе не есть судъ, а только "случайное вившательство полиціи". Онъ, какъ и редавція Т, продолжаєть изложеніе преній безъ перерыва. Первое слово, по отврытів судебнаго засъданія, принадлежало, конечно, провонсулу,--и онъ, по В, возобновляя предложеніе, надъ которымъ вчера рекомендоваль подсудимымъ подумать при благопріятной для этого темничной обстановив, --- сказаль, обращаясь теперь уже прямо къ подсудимимъ женщинамъ: "почтите государя нашего и принесите эксертву богаму. Г. Кулаковскій, по своей тенденцін устранить по возможности изъ процесса все религіозное, ото выпускаеть; отъ этого, следующая затемь речь Донаты по В есть отвъть безъ вопроса: "честь кесарю, какъ кесарю; Богу же нашему приносимъ почитание и молитву". Изложение отвъта Донаты у г. Кулаковскаго: "мы воздаемъ честь кесарю, вавъ весарю, но боимся одного тольво Господа нашего",болье приближается къ редакція Т, но и оть нея отступаеть: timorem autem et cultum praestamus онъ переводитъ-, мы боемся". очевидно, чтобы поставить ответъ Донаты въ непосредственную связь съ ответомъ (выше) Циттина, котя между ними стоить промежутовъ целой ночи. Слова: Christo Domino переводить: Господа нашего. Посл'в ответа Вестины (у г. Кулаковскаго-Гестів), переданнаго по В, ответъ Секунды

излагается ни по В, ни по Т. По В такъ: "я върую въ Бога моего и хочу пребывать въ немъ (in ipso esse); богамъ же твоемъ мы не служимъ и не покланяемся. У г. Кулаковсваго: "что я есмь, тамъ в хочу остаться". Не есть это точный переводъ и редавціи Т: Quod sunt Christiani, ірsum esse volo; a meorum sociorum professione nullo obstante recedo. Теперь, привазавити стеречь женщинь, провонсуль позвалъ мужчинъ и сказалъ Сперату: "ты настанваешь, что ты-христіанинъ"? Сператъ: "да. настанваю, и всѣ услышител потому что я-христівнинъ". Остальные испов'ядинви единогласно подтвердили исповедание Сперата, говоря: христіане. Тавъ по В. По Т, отвътъ Сперата сопровожденъ сложной мотивировкой. У г. Кулаковскаго вопросъ и отвёть изложены вратко. Новый вопросъ и отвёть въ В и Т редавтированы различно, хотя сущность въ обоихъ одна. Въ В ответъ Сперата редактированъ нороче, сильные, рышительные и согласные со всым ходоми судебныхъ преній, но г. Кулаковскій предпочитаеть редавцію Т. по которой переводить отвёть Сперата и не полно и не върно: in rem tam bonam, quae erit secunda deliberatio? у г. Кулаковскаго выходить: въ правомъ деле къ чему отсрочка? Далве, въ подлинники и В, и Т следуетъ объяснение, почему не должно быть мёста remissio и deliberatio, воторое, конечно, г. Кулавовскимъ опущено, какъ и не разъ уже опущено имъ то, что уясняло сущность судинаго преступленія христіанъ. Въ В свазано: "дълай, что хочешь: ибо мы рады за Христа умереть". Въ Т: "я христівнинъ. Какимъ бы ты мученіямъ меня ни подвергъ, я все охотно перенесу за имя Господа моего Христа". Для г. Кулаковскаго текстъ ни В, ни Т въ этомъ мъстъ не годился, потому что его "точный переводъ" долженъ быль доказать, что христіанъ ,,не за въру карали", "не за имя Христово мучили". И онъ неудобное выбросиль. После решительнаго, по В, ответа Сперата за всёхъ подсудимыхъ, у г. Кулаковскаго не имъющагося, что они рады умереть за Христа, ясно стало, что безполезни дальнъйшія увъщанія; послъдовала, очевидно, пауза; и новый

Digitized by Google

вопросъ провонсула уже не стоить въ связи съ додомъ допроса, какъ онъ изложенъ досель. Проконсуль: qui sunt libri, quos adoratis legentes? "каковы вниги, которыя вы почитаете читая (вакія кнеги благоговійно читаете)? Это по В. А по T: quae sunt res doctrinarum in causa et religione vestra? Γ. Кулавовскій въ перевод'в вопроса провонсула, по видимому. придерживается редакціи В, но переводить странно: это у васъ за ввиги ез котомкъ? Съ неменьшей странностью переданъ у него и отвътъ Сперата. И та, и другая редакція нашихъ автовъ имветъ въ ответе Сперата изкоторую особенность: В: четыре Евангелія Господа нашего Інсуса Христа и посланія святаго Цавла ацостола и все боювдохновенное Писаніе. Т: книги Евангелій и посланія Павла мужа святьйшою апостола. Г. Кулаковскій редактироваль отвёть Сперата частію по В, частію по Т: "наше священное писаніе и посланія святаю мужа Павла". Послёднее предложеніе провонсула и отвътъ Сперата г. Кулаковскій, по обывновенію, выръзываетъ и склеиваетъ изъ объихъ редакцій. Въ В предложеніе проконсула выражено вратко: даю вамъ три дня срока (statium trium dierum), чтобъ вы одуманись (resipiscatis). Въ Т предложение формулировано подробнее и отсрочва нная: "получите отсрочку въ тридцать дней (moram triginta dierum) для того, чтобы вы отвазались отъ исповеданія этой секты. Можеть быть возвратитесь къ священнымъ церемоніямъ боговъ". Г. Кулаковскій 30 дней взаль изъ Т, кота три дня, по В, правильние, а пратность отвита съ resipiscatis-изъ В. Подробность о христіанств'в и богахъ, им'вющаяся въ Т, г. Кулаковскому не шла. Наконецъ, отвътъ Сперата, очень многословный въ Т, сжать и силень въ В: "христіанинь я и всѣ, вто со мною, и отъ вѣры Господа нашего Інсуса Христа не отступаемъ. Далай, что хочень". Изложение г. Кузаковскаго имветь въ виду отвъть по редакціи В, но не полно и не точно: "Сперать возразвиль: "я остаюсь неняманию христіаниномъ". Тоже воскливнули единогласно и прочіе". Труди Кіевской Дух. Академія. Т. II. 1892.

Въра въ Господа Інсуса Христа, соотвътственно задатъ г. Кулаковскаго, конечно, опущеня.

Завлючение процесса, редактированное уже не нотариемъ, а христіанскимъ переписчикомъ-редакторомъ актовъ, въ В, съ котораго г. Кулаковскій діласть свой переводъ, изложено такъ: "проконсулъ, видя неповолебимость ихъ дука и твердость вёры, надаль на нихъ приговоръ чрезь эксцептора (слёдовательно, эксцепторъ прочиталь писанный декреть, что соответствуеть и редакців Т: decretum ex tabula recitavit) такой: Сперата, Нарвала, Циттина, Ветурія, Феликса, Акилина, Летанція, Януарія, Генерозу, Вестину, Донату и Секунду, сознавшахся, что они христівне, и отвазавшихся отдать императору честь и уваженіе, повелёваю предать смерти. Когда это было прочитано ex tabella, Сперать и всй бывшіе съ нимъ снавали: приносимъ благодареніе Богу, который, за исповіданіе Его, удостонять принять насъ нып'ть на небесахъ, какъ мученивовъ. Свававши это, они были отведены; и, когда они, превлонивши единодушно волена, опять принесли благодареніе Христу, отсёчены были имъ одному за другимъ головы. Скончались мученики Христа въ 17 день мъсяца іюля, и ходатайствують за насъ у Господа Інсуса Христа, которому честь и слава со Отцомъ и Духомъ Св. во въви въковъ. AMBHL ".

Г. Кулаковскій произвель надь этою заключительною частью актовъ ту же возмутительную операцію, что и надъ протоколомъ всего процесса. Есть здёсь извращенныя выраженія В; есть изуродованныя фразы Т, и, наконець, путаница собственнаго издёлія г. Кулаковскаго. Прослёдимъ. Переводъ г. Кулаковскаго: "тогда произнесъ проконсуль Сатурнинъ свой приговоръ въ такой формів",— напоминаеть ністколько редакцію В (proconsul... dedit... sententiam... dicens віс: впрочемъ, имя Сатурнинъ есть только въ редакція Т); но fidei firmitas, согласно съ тенденціей г. Кулаковскаго, кометно, выброшена, а одущеніе рег Ехсертогет спутало

процессувльный обрядь этой части суда. Перечисленіе мученивовъ въ переводв идетъ по T, но безъ "et omnes", въ которомъ разумъются имена остальныхъ інести мучениковъ, приводимыя въ соотвътствующемъ мъсть редавци В, и ниже перечисляемыя (съ варіантами) въ самой редавціи Т. (Г. Кулавовскій еще въ началв автовъ полагаетъ, что было не 12, а только шесть мученивовъ). Переводъ далбе:.. "сознались, что живутъ по христіанскому обычаю" опять изъ Т, только зачёмъ-же "Christiano ritu" переведено "обычаю", а не-религіозному обряду; послёднее болёе соотвётствовало бы дальнёйшему ad deorum culturam. "Такъ какъ они, не смотря на предложеніе срова для возвращенія въ римскому обычаю, неизмінно остались въ своихъ мысляхъ, то мы повелёваемъ казнить ихъ мечемъ",--въ переводъ напоминаетъ нъсколько редакцію Т: ..., в (которые) упорно не приняли не разъ предложенную имъ возможность возвратиться къ почитанию боговъ, повелъвается казнить мечемъ". Но и здёсь, конечно, "почитаніе боговъ" г. Кулаковскимъ устранено изъ акта, --превратилось въ "къ римскому обычаю". -- "Когда этотъ приговоръ быль возвещенъ написанной формъ"-приблежается въ В, но затъмъ "глашатай" (ргаесо) взять изъ Т, гдв ему, впрочемъ, предоставлена совсёмъ иная функція въ судё. "Сператъ и бывшіе съ нимъ (omnes?=12) воскликнули (dixerunt): благолареніе Богу", составлено съ варіантами, по В; "Который удостовых насъ принять сегодня въ небесахъ вънецъ мученичества за исповъданіе Его", сділано тоже по В, но съ измененить точнаго смысла вставной "венецъ". По В, страдальцы благодарять Бога, "Который удостоиль принять насъ, какъ мучениковъ въ небесахъ", что соотвётствуеть словамъ Нарцала въ редавців Т: hodie martyres in caelo sumus. Deo gratias. А г. Кулаковскій обработаль это выраженіе такъ:... "Который насъ удостоилъ принять опнеца мученичества въ небесахъ..." Г. Кулаковскій заканчиваетъ благодареніе мучениковъ словомъ "Аминь". Но этого слова нътъ ни въ В,

ни въ Т. Это выдумна г. точнаго переводчива, какъ его же выдумка и следующее: "и когда они возгласили "Аминь", казнь совершена была".... Казнь совершена была тогда, когда они, по B, iterum gratias Christo agerent. Г. Кулавовскій постарался и здёсь имя Христа устранить. Забавный пріемъ употребленъ г. Кулаковскимъ, чтобы вложить въ уста мучениковъ это "Аминь". Христіанскій редакторъ актовъ говорить въ заплючение: "скончались мученики Христа въ 17 день мёсяца іюля, и ходатайствують за нась у Господа Інсуса Христа, Которому честь и слава со Отцемъ и Духомъ Св. во въки въковъ. Аминъ". Г. Кулаковскій переносить "аминь" редакторскаго славословія въ мученическое благодаревіе, и производить последнюю операцію "точваго перевода". "Скончались (consummati) мученики Христа м'есяца іюля въ 17 день" и т. д. по актамъ, у него вышло такъ: и когда они возгласили "Аминь", казнь совершена была надъ ними въ 17 день іюля мфсяца".

Таковъ этотъ "точный переводъ важныйшей для насъ части" Acta Proconsularia Baronii, "драгоцъннаго и интереснаго, несомнично подлиннаго, документа", въ которомъ "въ полной точности воспроизведенъ типичный процессъ". Пусть судять люди, понимающіе значеніе Rei Diplomaticae въ наукъ, во что обратилъ г. Кулаковскій своимъ "точнымъ переводомъ" "драгоцънный и проч. документъ", и какъ назвать операцію, которую продізлаль сь этимь документомъ нашь "переводчикъ". Мы выше уже выразили впечатленіе, какое произвела на насъ эта работа, -- и теперь отъ своихъ словъ не отказываемся: это не-точный переводъ, а-настоящій скандалъ... Подъ названіемъ точнаго перевода документа г. Кулавовскій представляеть изложеніе кажущихся ему важнъйними чертъ процесса сциллитанскихъ мучениковъ, но двума редакцівить. Но діло въ томъ, что, при сходстві обіихъ редакцій въ общемъ теченін процесса, въ частностяхъ каждая изъ нихъ вибетъ довольно томкихъ особенностей, придающих своеобразный оттенокъ целому ряду вопресовъ

Digitized by Google

и ответовъ въ той и другой редакціи. Опытные въ дипломатикв ученые знають, что въ такихъ случаяхъ возможно только сличеніе, предпочтеніе одной редакціи другой, исправленіе одной другою, но нивакъ не объединеніе содержанія объихъ, безъ винианія въ предыдущему, безъ соображенія съ последующимъ. Г. Кулаковскій объединяєть: беретъ вопросъ изъ одной редакціи, затімь, не соображаясь съ особенностями вопроса, ответь изъ другой; а то смешиваеть и обе редакціи. Самое невинное следствие такого приема, это плеоназмы: "подати и налоги" "бевуміе и безсмысліе". Но вообще, все изложение отъ этого превращается въ какую-то путаницу и нелъпицу. Уназывать на все во второй разъ не станемъ: довольно припомнить продёланную г. Кулавовскимъ операцію cz tumultus garrulitatum, concitatio, furor, persuasio, professio, genius, ingenium, imperium, regnum, divinitus inspirata Scriptura, epistolae Pauli viri sanctissimi и проч.

Что же г. Кулаковскій извлекаеть (о "точномъ переводъ" ръчи быть не можетъ) изъ объихъ редавцій, кавъ "важновещее для него", и что опускаеть, какь не важное, правильнее сказать, какъ совсемъ для него неудобное? Припомнимъ, что г. Кулаковскій приводить подлинный документь въ подтверждение того, что "гонения отъ государства противъ христіанства не было за весь ІІ вѣкъ (Кулав. стр. 24), что до конца 2-го въва, точнъе до Септимія Севера, карали за въру (... ва имя христівнинъ") только по видимости, по существу же двла за сопротивленіе"... Естественно, при чтеніи довумента представляется вопросъ, къ какому времени относится событие и автъ; можно ли въ немъ хронологически искать нодтвержденія того, для оправданія чего онъ приводится? Въ автахъ прямо говорится, что дёло было при императорахъ Северв и Антонъ (т. е. Септиміи Северь и Антонинъ Каракаллъ); изследователи же, начиная съ Баронія, пріурочивають къ 202 году, и не раньше 200-го. Г. Кулаковскому актъ нуженъ для 2-го стольтія, и онъ, не задумываясь, вивсто императо-

рось Севера и Антона, ставять императора, и относить событіе въ 17 іюля 180 года, вогда выператоръ быль одвив-Коммодъ (Маркъ Аврелій скончался за 4 місяца предъ твив). Для насв, положинь, это передвижение на 20 леть вверхъ, на 20 лътъ внизъ, не важно (т. е. для улсненія вопроса о вившнемъ положении христанства); въ существъ этихъ автовъ мы не находимъ ничего характернаго, чего не находили бы въ другихъ актахъ болве ранняго и болве поздняго времени: акты Іустина, Поликарпа, судъ Траяна надъ Игнатіемъ, говорять то же самое; а акты Ліонскихъ мучениковъ еще прче обрисовывають дёло, чёмь авты страдальцевь сцилинтанскихъ; въ гоненіе Деція процессь но существу тоть же, что и въ актахъ, нами теперь разсматриваемыхъ. Но г. Кулаковскій, пользуясь этити актами, не діласть ли шага рискованнаго? Самъ же онъ говорить, что "государственная власть не ставила препонъ распространенію христіанства только до времени императора Септимія Севера, при которомъ изданъ былъ указъ, воспрещавшій вновь принимать христіанство" (Кулак, стр. 27). Указъ Севера обостриль отношенія и вызваль жестокое преслёдованіе христіань, особенно въ свверной Африкъ-Кароагенъ. Разсиатриваемые нами Акты Баронія изображають одинь изъ множества случаень страданія христіанъ за въру въ то время. И воть, г. Кулавовскій автами, изображающими, и по его исторической теорін, преследованіе, во началь III выка, христіань за веру, уже какт за втору, пользуется для подтвержденія той фикціи, что во 2-ме въкъ преследование было только по видимости за хрестіанство. Что почти въ каждой строкв этихъ актовъ (въ той и другой редакціи) рачь идеть о борьб'в объихъ сторонъ за въру одну противъ въры другой, о борьбъ двухъ религіозныхъ міросоверцаній, г. Кулаковскаго это не смутило: затрудненіе онъ легко устранилъ, пріемомъ, правда, не мудрымъ: онъ въ своемъ изложени-переводъ, какъ мы уже повазали, систематически изгоняеть изъ процесса все, что говорить о върв во Христа, о твердости въры, о языческихъ богажь и жертвоприношеніяхь, вообще о религіозномъ содержанін процесса. Его уродливое изложеніе первых словъ провонсула харавтеризуетъ и всю дальнейшую операцію надъ автами. Правда, имени христіанциъ нивакъ уже нельзя было обойти, но имя Христосъ, употребленное въ антахъ В шесть разъ, г. Кулаковскій ухитрился въ "точномъ переводь" не упомянуть ни разу. (Кто нибудь можеть подумать, что г. Юліанъ Кулаковскій одержимь либеральной "Христофобіей". подобно Юліану Отступанку, который, правда, изъ духовнаго званія не происходиль, но быль въ юности влиривомъ христіанскимъ, а въ зреломъ возрасте самое имя Христа приказалъ изгнать изъ употребленія (вийсто "христіанинъ" употреблать "галелеяниеъ"), изъ тайваго неоплатоническаго страха предъ силой самаго имени Христа). После такой обработки, авты "по видимости" дають нёкоторую поддержку г. Кулавовскому: выходить, что о въръ въ процессъ и ръчи мало (вирочемь, взамънъ устраненной изъ актовъ въры христіанской и вульта языческаго, г. Кулаковскій сочиниль какую-то веру безсимсленную: "совершать человъкоубійство-это опасная въра"), все дъло въ безуми и безсмысли христіанъ, отъ вотораго проконсуль, съ перваго слова, желаеть ихъ исправить; и на вазнь отведены они за то, что упорно отназались возвратиться въ римскому обычаю (peauris-cultura deorumздъсь ни при чемъ). "По видимести" осуждены за въру, "по существу-же дела"-- за упорство въ безумін и безсмыслін, за сопротивление власти въ ея законномъ требовании образумиться...

Мы не будемъ останавливаться на филологической точности перевода г. Кулаковскаго, если отъ нея не страдаетъ точность историческая. Предоставляемъ это докторамъ филологіи. Но не можемъ не остановиться на одномъ пувктъ, который составляетъ верхъ совершенства точнаго перевода. Qui sunt libri, quos adoratis legentes? Что это у васъ за вниги

ез котомки?-- Любонытно внать, какой балль поставиль бы про-Кулаковскій своему студенту за такой "точный переводъ"? Если бы г. Кулаковскій въ "исторія нашей религія" ходиль немного далве "урововь детства", то эта "котомка" не авилась бы въ его переводъ, хота бы онъ и не видаль подлинника. Онъ зналъ бы, что христіанское Свящ. Писаніе было въ то время, о которомъ у насъ рѣчь, дѣйствительно священною (заста) принадлежностью христіанскаго богослуженія и хранелось вивств съ другине богослужебными принадлежностами въ мъстахъ богослужебныхъ собраній, что частями Сващ. Писанія владели тогда очень немногіе частные члены церкви, а частное лицо, обладавшее вспыта Священнымъ Писаніемъ (отvem divinitus inspiratam Scripturam)—было бы явленіемъ исвлючительнымъ; главное же, что Писаніе не только благоговвино (quos adoratis) хранили, но и тимительно скрывали от языческих властей, чтобы не подвергнуть святыню поруганію и уничтоженію. Изв'єстно, что въ Рим'в, по древнему закону, релегіозныя вниги, признанныя вредными, были уничтожаемы (сенатомъ по предложению Praetoris Urbani T. Liv. 39, 18, 8. См. Marquardt VI, 301). Августь, какъ мы видели, уничтожиль много такихъ внигъ. Та же ивра примвияема была и въ христіансвимъ свящ. внигамъ. Нападая на места христіансвихъ богослужебныхъ собраній, язычники, въ числе прочей утвари, особенно разыскивали свящ, книги, чтобы предать ихъ уничтоженію; подвергали влиривовъ пыткамъ, чтобы вынудить у них видачу свритихъ внигъ. Это мало помалу стало такимъ вамътнымъ явленіемъ въ живни и страданіяхъ христіанъ, что Церковь, съ благоговъніемъ отмъчая пострадавшихъ за невыдачу свящ. книгъ, отделила наконецъ въ особые классъ падmuxb-traditores, техъ, ето подъ пытвами или добровольно выдаваль хрестіанскія вниги властямь. Уже и въ началь III въва никониъ образомъ не могли сциллиганскіе страдальцы принести съ собою на судъ Свящ. Писаніе, если бы они имъ и владёли, зная, что разсужденій о вёрё на осно-

Banis Cham. Il scania ne gouycrara (dicente te de misterio non inferam mala), и что они несутъ его на уничтожение. И въ добавовъ, есе Писаніе, при извъстномъ объемъ тогдашнихъ рукописей, въ одной котомий! Г. Кулаковскій представляеть себв дело по нынвинему, когда чуть не каждый мальчикъ, проходящій народную школу, уже имветь въ своей сумкъ евангеліе въ компактномъ томней. У него христіане 2-го въва являются на разбирательство римской полиціи съ свящ. кингами въ котомбахъ тавъ же; какъ нынёшніе штундисты—съ евангеліемъ за пазухой. Влекуть ихъ въ тюрьму, затімъ предъ трибуналъ, опять въ тюрьму, и опять предъ трибуналъ, а котомка при нихъ, и только по окончаніи судебнаго разбирательства, предъ постановленіемъ приговора, провонсуль вамвчаетъ это corpus delicti, и не-хотя, миноходомъ, спрашиваетъ: что это у васъ за книги въ котомкъ? Не лучше вопроса провонсула переданъ г. Кулаковскимъ и ответъ подсудимыхъ: наше Священное Писаніе и посланія святаго мужа Павла. Выходить, что посланія святаго мужа Павла-нічто отабльное отъ Священнаго Писанія...

Но напрасно г. Кулаковскій опять свромничаєть; напрасно онъ увіряєть нась, что онъ только сділаль точный
переводь давно въ науві взвістных Аста Proconsularia Вагопії. Актовь этих онъ и не видаль (и цитать поставиль
не вірно: 6-й іюльскій томь, а слідовало 4-й), Напротивь,
онъ сообщиль ученому міру совершенно новую, самостоятельную редакцію актовь сциллитанских мучениковь, подлинникь которой онъ откопаль въ своей либеральной котомкю,
или (если сму боліє нравится) въ своемь "ученомь портфёлів".
Не даромь онь въ началів своей лекціи такъ торжественно
возвіщаль своимь слушателямь не только о "критическомь
взученій житій святыхь и мучениковь", но и объ "удачномь
открытій новыхь письменныхь паматниковь" (Кулак. стр. 1).
Положимь, сділанное г. Кулаковскимь доткрытіе" не очень
дудачно", и его документь" не принадлежить къ числу

"драгопънних» и интересних», несомитнио подлянных», въ целной точности воспроизводящихъ тишичный процессъ, декументовъ", но во всякомъ разв опъ очень "тиниченъ" для характеристики кое-кого. Въ либеральной литератури онъ займеть (и заняль въ Русскомъ Обозрвнін) місто, какъ противоивсь давно известнымь реданціямь автовь мученическихь, "повторающихъ жалобу, будто Римская власть караетъ самое имя "христіанинь". Въ отличіе отъ доселе навестныхъ трехъ реданцій актовъ сцилитанских мучениковъ, эта своеобравная четвертая, показывающая, что только по видимости судили и варали христіанъ за въру, по праву должна носить имя отврывшаго и издавшаго ее ученаго. Доселв мы знали 1) Acta proconsularia Martyrum Scillitanorum ex Card. Baronio, HAR Acta Baroniana, 2) Acta Mart. scillit. ex cod. Ms. Bibliothecae Colbertinae, 3) Alia acta Sincera ex Ms. Bibliothecae ecclesiae Toletanae. А теперь мы имбемъ еще 4) Acta falsa ex Ms. Cotomcae Culacovianae.

Чтобы дать читателю возможность составить себё достаточное представление о томъ, какъ г. Кулаковский пользуется древними христіанскими письменными памятниками, мы представимъ здёсь, за однимъ ужъ разомъ, и еще два опыта ссылки его на акты мученические и обработки ихъ по своей тенденціи.

Выставивши положеніе, что процессы христіанскіе вовсе не были судебными процессами, на точной основ'в какоголюбо закона касательно религіи, что все діло здісь сводится къ административному усмотрівнію представителя власти, г. Кулаковскій ссылается на Passio s. Achatii. Ruinart. р. 154. Безъ сомнівнія, г. Кулаковскій также не видаль Acta Martyrum Ruinart, какъ не видаль и іюльскаго 4 тома Acta Sanctorum (о правильности или неправильности цитата изъ Acta Mart. Ruinart судить не можемъ, вслідствіе его необстоятельности: не указано изданіе. Въ имінішемся у насъ издавіи 1859 г., регенсбургскомъ, Acta Achatii начинаются не на 154 стр., какъ цитуеть г. Кулаковскій, а на 199-й, и - до 202. Изданія веронскаго мы не видали). Дело въ томъ, что v Ruinart'a вовсе и нътъ Passio Achatii, а есть, также какъ и въ Acta Sanctorum подъ 31 марта, "Aeta disputationis sancti Achatii, episcopi et martyris, правильные по Acta-Sanctorum, — Confessoris. Въ этихъ актахъ действительно изображается не страданіе-мученичество Ахапія, а только его исповедничество-диспуть о вере съ правителемъ Маријаномъ, кончившійся тёмъ, что вогда императору были доложены gesta-содержаніе и ходъ диспута, онъ разсивался, и діво кончилось ничівнь. Ссылаясь на акты Ахація въ подтверждение того, что во 2-из във въ отношения власти въ христівнамъ "все сводится въ усмотрівнію представителя власти, и все решение идеть въ административномъ порядке" в что преследованія за веру не было, г. Кулаковскій, конечно, и не подовръваеть, что акты эти самы себя относять во времени царствованія Деція, послів 250 года, когда, слівдовательно, но признанію самого г. Кулановскаго, начались уже настоящія "гоненія на христіанство отъ государства, обращавніяся прежде всего на представителей Церкви, епископовъ и пресвитеровъ" (Кулав. стр. 30), вогда, вначитъ, случай, съ окончанием дъла, подобнымъ изображенному въ автахъ еп. Ахація, если и быль 1), то вавъ особое исвлюче-

<sup>1)</sup> Мы склоняемся въ тому, что эти акты въ подробностяхъ не выражаютъ дъйствительно происходивнаго столкновенія между епископомъ, правителемъ и императоромъ. Длинный диспутъ, въ которомъ Ахацій выступаетъ съ самыми тонкими подробностями христіанской догматики, вооружившись цълымъ арсеналомъ текстовъ священ. писанія, конечно, не имъющихъ значенія для правителя, терпъливое вниканіе Марціана во всё эти подробности и тонкости, мало согласующееся съ его ръшительнымъ требованіемъ—угрозой въ половинъ диспута: аut застібіса, aut morere,—все это отвывается большою искусственностью, сочиненностью. Развявка диспута Деціемъ не гармонируетъ съ хорошо извъстнымъ въ исторіи,

міе, и потому не можеть быть взять для общей харавтеристиви даже своего времени, а триъ менве эпохи на 70 лвть назадь. Впрочемъ, тавъ какъ г. Кулавовскій "повволяєть себв" для харавтеристиви: 2 в. пользоваться этими актами, то мы позволяємь себв судить его отъ устъ его: изъ этого самаго, привнаннаго г. Кулавовскимъ авторитетнимъ для 2-го ввка, документа мы ему наглядно довазываемъ, что въ судебныхъ двлахъ христіанъ не по видимости, а но существу двла рвчь шла о въръ. Мало того, въ актахъ Ахація диспутировалась исключительно въра, со всявими догматическими тонкостями, такъ что если бы г. Кулавовскій вздумалъ представить свониъ читателямъ "точный переводъ" "Развіопів Аспасіі, то вынужденъ быль бы произвести въ этой "пассіи" еще большее опусточеніе и искальченіе, чъмъ вакое допустиль въ проконсульскихъ актахъ Баронія,—составить совершенно новые Аста.

Акты Ахація, мало изв'єстные, г. Кулаковскій только поцитоваль, въ подтвержденіе своего сужденія, не видавщи ихъ. Это пока только "ученая неосторожность", которая въ ученыхъ сочиненіяхъ большой р'єдкости не составляеть. Но посмотримъ, какъ онъ излагаетъ "самое крупное событіе и при томъ хорошо ему извъстнюе". Это—"волненіе",—т. е. гоненіе на христіанъ,—,,имівшее місто въ Ліонів въ 177 году". "Волненіе" это, въ которомъ обнаружился почти невіроятный героизмъ христіанскихъ мучениковъ и неимовірная жестокость мучителей, и вообще ярко обрисовалось невыносимо тажелое положеніе христіанства, съ ожесточеніемъ преслівнувано народомъ и властью римскою,—съ замівчательной простотой и правдивостью изображено въ знаме-

не оспариваемымъ даже г. Кулаковскимъ, непримиримо враждебнымъ отношеніемъ этого императора къ христіанству, особенно къ его представителямъ. Но основа диспута—споръ представителя въры во Христа съ представителемъ культа боговъ и императоровъ—върна, та же, что и въ несомивнио подлинныхъ актахъ, и даже выражена весьма рельефно.



нитомъ, не подвергаемомъ сомевнію даже крайними скептижами, посланін Ліонской и Віенньской Церквей из Церквамъ Малоавійскимъ (или: Актахъ Ліонсвихъ и Віенньскихъ мучениковъ). О значении этого замъчательнъйшаго документа довольно привести отвывъ не очень-то довърчиво относящагося въ древнимъ христіанскимъ памятнивамъ Ренава: "это одинъ изъ необывновеннъйшихъ документовъ, какого нътъ ни въ одной литературы; это перль христіанской литературы 2-го въка" 1). Мы изложимъ самую сущность преслъдованія ліонскаго по Актамъ-Пославію, и противопоставимъ актовому у г. Кулаковскаго, -- пусть судить самъ читатель. "Блаженные мученики,.. мужественно перенесли нападенія всей толцы народа"... "Потомъ, бывъ представлены на форумъ военнымъ трибуномъ и городскими властями (муниципальными магистратами), и допрашиваемы предз встых народоми, они исповидивали себя христіанами и до провонсульского присутствія заключаемы были въ темницу. Наконецъ, приводили вхъ къ провонсулу, — и онъ поступала съ ними, также со всею местокостью"... ,,Проконсуль всенародно приказаль отыскивать всвхъ насъ... Слуги наши, быег подстрекаемы воинами, взводили на насъ Оіостовы вечери. Эдиповы вровосм'ященія и проч... Съ этого времени святые мученики начали претерпрвать вазни... Но вся ярость и тольы и проконсула и воиност излилась преимущественно на Санкта діакона, Матура, Аттала и на Бландину... Бландину всю истервали и искололи, чтобы вынудить у ней какое-нибудь богохульство. Но блаженная отвёчала одно: "я христівнка, у насъ нёть ничего худого". Санкта подвергии продолжительнымъ и тяжкимъ пытвамъ, надъясь заставить его произнести что-нибудь вопреки долгу,-онъ на всв вопросы отевчаль одно: "я христіанивъ".

<sup>2)</sup> Объ автахъ люнскихъ мучениковъ и вообще о гоненіи Марка Аврелія см. подробности въ ученомъ сочиненіи профес. Лебедева: "Изъ исторія гоненій на христіанъ во ІІ вёкі (Журналь "Твор. Св. Отцевъ. 1884 г. нн. І. 44—85).



Это ожесточило противъ него и прокопсула и мучителей, и они стали разжигать ибдения доски и прилагать ихъ къ ибжвъйшимъ членамъ его тъла... Чрезъ нъсколько дней снова стали терзать мученика опухшаго, воспаленнаго... Твердотерпълно винесших питви заключали въ темнеци, гдв мучиля ихъ растягиваніемъ ногъ въ деревянныхъ колодахъ до пятой степеня и иншии пытвами. Весьма многіе, измученные пытвами, задохлись пъ темницв; умирали отъ жестокости теминчнаго заключенія и не подвергавшіеся еще пыткв. Привлевля на судилище и еписвопа Поонна. 90-лътиято немощнаго старца принесли на судилище воины въ сопровождени городских властей. Когда проконсуль спросыль его: вто-Богъ христіанскій? онъ отвічаль: "увнаеть, если будеть достоинъ". За это стали влачить его безъ пощады и нанесли ему множество ранъ... едва живой онъ брошенъ былъ въ темницу и чрезъ два дня испустиль духъ. Матура, Санвта, Бландину и Аттала осудили на борьбу съ звърями въ амфатеатръ, гдъ они прежде смерти подверглись новымъ истязаніямъ... Но Аттала только обвели кругомъ но амфитеатру, неся предъ нимъ дощечку съ надписью: Это-Атталь пристіснина. Провонсуль, увнавь, что онь римлянинь, приказалъ держать его въ темница вивсть съ другими тамъ бывшини, и, написает обт нихъ кесарю (Марку Аврелію), ожидалъ его ръшенія. Отъ весаря получено было предписаніе исповъдникамъ отсъчь голови, а тъхъ, которие отрекутся, оснободить... Провонсуль театрально (веагрісом) привель блаженных на судилище, тщеславись предъ толпою, и снова началь ихъ допрашивать, а потомъ овазавшихся римскими гражданами обезглаваль, прочихь же бросиль звёрямь. Аттала, полусожженнаго на раскаленной желёзной скамьй, провомечиъ привызаль, въ угоду толив, также бросить зверямъ"... Тавова въ основъ сложная, тянувшаяся не мало времени (требовалось сношение съ императоромъ) трагедія, въ воторой весьма недвусмысленно выступають роли народа, воинова,

муниципальных властей, проконсули и самого императыра. У г. Кулаковскаго, которому "хорошо известно происшествіе, не бывшее явленіемъ исключительнымъ", изображается оно съ такою "точностью и полнотою": "христіанство тревожило умы и приводило въ волненіямъ... въ Ліонъ, въ 177 году разыгрался въ отсутствіе намістника цілый бунтъ. Преследуемыхъ народною яростью христіанъ спасла отъ смерти военная сила, прекратившая своимъ вмъшательством эту травлю. Прибывшій на місто императорскій легать судилъ и вазнилъ христіанъ". "Государственная власть (въ этомъ случав, какъ и въ другихъ) разбирала и карала не религіозныя убъжденія и не христіанство, какъ такое, а только водворяла порядокъ въ средъ общества; она допускала свободный просторъ христіанской пропаганды и позволяла укрываться христіанству подъ защиту завонныхъ учрежденій"... (Кулав. 27-28). Коротко, ясно и исторически "точно": христіанство приводить къ волненіямъ; народъ ярится; войско и власти спасають христіань оть смерти; провонсуль вазнить христіань (въроятно, чтобы навсегда спасти ихъ отъ ярости народной), а христіанской пропаганд'в дается свободный просторъ... Достоинство пониманія и изложенія г. Кулаковскимъ Ліонскихъ событий, а не "событія" 1), 177 года для важдаго очевидно и безъ дальнейшихъ разъясненій. Но какъ тяжко должны обуять человъка ложныя, предвзятыя представленія, чтобы онъ позволиль себъ такъ извратить общензвъстный, стоящій внъ всякаго сомнънія, историческій фактъ! Здъсь должна быть рвчь уже не объ ученой неосторожности-недосмотрв, какъ это еще допустимо въ дълъ съ актами Ахація, а кое-о-чемъ болве щекотливомъ... Кажется, впрочемъ, что г. Кулаковскій напрасно увъряетъ, что "Ліонское происшествіе" хорошо ему

<sup>2)</sup> Г. Кульновскій весь сложим процессь Ліонских мученнювь, цілий рядь произменти, случнимихся на значительноми произменти премене, намиваеть псобитіємь", происмествіемь", предполагая, разумічется, что это быль единичній акть охрани храстіань оть ярости толим—посредствомь казна.



извъстно. Мы думаемъ, что актовъ ліонскихъ онъ не видалъ, почему и поставилъ невърный цитатъ: Euseb. h. e. V, 2.; следуетъ V, 1.

Мы ввели читателя въ нѣсколько, можеть быть, утомительныя подробности въ области источниковъ Исторіи Христіанской церкви древнѣйшаго времени. Но это было необходимо не для того только, чтобы стало яснымъ, какъ мало идетъ къ г. Кулаковскому принятая имъ ученая осанка, какъ ничтожна эта, внушительно дѣйствующая на нѣкоторыхъ слушателей и читателей, рѣшительность и ничѣмъ—ни логикой, ни фактами—не смущающаяся развязность приговоровъ по весьма важнымъ, а между тѣмъ для самаго автора не яснымъ вопросамъ, но—чтобы внимательный читатель могъ по достоинству оцѣнить всѣ тѣ псевдоученые, мнимо-историческихъ актовъ первостепенной важности, въ "ученой мастерской фальсификатора обрѣзанныхъ, до неузнаваемости изуродованныхъ, почти вновь сочиненныхъ.

"Каковы-же харавтеристичныя черты этого процесса?" спрашиваетъ г. Кулавовскій послё того, какъ извёстнымъ уже намъ "научнымъ" пріемомъ устранилъ изъ автовъ, на сколько могъ, все, что было въ нихъ "харавтернаго" съ формальной (процессуальная обрядность суда) и матеріальной стороны. И отвёчаетъ: "во первыхъ, важно отмётить то, что процессъ происходитъ предъ лицемъ намёстника императорскаго, представителя государственной власти" (Твердо замѣтимъ это и мы, потому что это какъ разъ поражаетъ г. Кулавовскаго въ самое сердце). "Полномочія, которыми онъ облеченъ, продолжаетъ нашъ авторъ, не имѣютъ по существу

нивакого отношенія къ религін, вакъ такой. Онъ проявляеть силу своей власти карой, но осуществляеть при этомъ не судебную функцію своей власти, а ту, которая у римлянъ навывалась jus coercendi, т. е. право магистрата всявимъ образомъ принуждать гражданина исполнять повельніе, которое нагистрать делаеть въ силу своей власти... Это вообще не есть процессъ съ точки врвнія римскаго права, а лишь дознаніе (cognitio). Не существуєть ни опреділенных нормъ этого дознанія, ни узаконенія относительно разміра наказанія. Все діло сводится въ усмотрівнію представителя власти и все ръшение идеть въ административномъ порядкъ. Таковъ этоть процессь. Это лишь случайное вмешательство-говоря нашимъ явыкомъ-полиціи, по вызову ея вниманія въ д'влу самой публикой, но такой полиціи, которая не передаеть дівла въ судъ, а немедленно сама устраняетъ данное рушеніе" (Кулак. стр. 23-4). Таковъ выводъ г. Кулаковскаго изъ Acta proconsularia Баронія. Его выводъ изъ событій и актовъ ліонскихъ служить въ нему дополненіемъ: повсюду, какъ и здъсь, во всъхъ подобныхъ случаяхъ, какъ и въ одиночныхъ дознаніяхъ о христіанахъ, государственная власть разбирала и карала не религіозныя убъжденія и не христіанство, какъ такое. Она карала виновныхъ по указанію общества, водвореніе порядка въ сред'в котораго было ея единственной прямой обязанностью. Не убъжденія своихъ подданныхъ и не христіанское въроученіе, какъ такое, преследовала власть, ибо она допускала свободный просторъ христіанской пропаганды в позволяла христіанству укрываться подъ защиту признанных в законных учрежденій и т. д. (Кулак. стр. 28).

Въ этихъ своихъ выводахъ,—т. е. что полномочія представителя государственной власти въ Римъ не имъли по существу никакого отношенія въ религіи, какъ такой, что власть разбирала и карала не христіанство, какъ такое, что въ каръ, постигавшей христіанъ, проявлялось не судебное примъненіе основнаго органическаго закона римскаго къ новой религіи, Труды К ва. Дух. Акад. Т. П. 1892 г. а просто-случайное вывшательство полиціи, свободное (произвольное) усмотръніе представителя власти, словомъ, что въ притеспеніяхь и казняхъ христіанъ, правители осуществлями не судебную функцію своей власти, а-jus coercendi, власть полицейскую, только административную,-г. Кулаковскій хочетъ опереться на авторитетъ Момисена, и дълаеть ссылку на его уже упомянутый нами трактать: Der Religionsfrevel... Авторитетъ, конечно, солидный, и согласіе выводовъ г. Кулаковскаго съ сужденіями Моммсена, если бы такое оказалось, одно уже сообщило бы нъкоторый въсъ мавніямъ г. Кулаковскаго, не смотря на ихъявную парадоксальность. Но знастъ ли г. Кулаковскій, что онъ въ настоящемъ дёле приввалъ Моммсена во свидетели не за себя, а протист себя? Мы не станемъ утверждать, что г. Кулаковскій не читаль статьи Моммсена (неточности въ цитать, --- не указанъ томъ журнала, --значенія теперь не придаемъ; въ трактать г. Кулаковскаго это не первый случай), -- онъ несомивано имвль ее въ рукакъ, -не желаемъ также заподавривать, что онъ сознательно извратилъ сужденія Моммсена и сдёлалъ ссылку на то, что не даеть ему поддержки, а полагаемь, что онь, пробъжавши статью, не поняль ея, не даль себв отчета въ томъ, чвит захотёль воспользоваться, на что вздумаль сослаться.

Моммсенъ въ статъв, носящей общее название: Der Religionsfrevel nach römischem Recht, поставилъ себв задачей изследовать не общій только "вопросъ, какъ поставила себя римская государственная власть къ ненаціональной религім римскихъ гражданъ и подданныхъ государства" (Historische Zeitschrift von Sybel. 1890. 64 В. 3 Н. рад. 389), но предпринялъ, опиръзсь на этомъ общемъ правоотношеніи, въ частности рёшить вопросъ о положенія христіанства по римскому праву. "Для уясненія этихъ отношеній безполезно, говорить онъ, трактовать этотъ (общій) вопросъ преимущественно съ точки зрівнія христіанской, т. е. ограничиваясь только репрессивными мітрами противъ самаго христіанства, и слідовательно позднійшей эпохой римскаго государственнаго

развитія, для которой, правда, мы имбемъ фактическія данвыя въ подавляющей массь, но подъ принижающимъ и равстранвающимъ древнія учрежденія правленіемъ цезарей и ихъ чиновниковъ и въ дикой сумятицъ травли христіант и отпора ей со стороны апологетовь трудно отыскать правовыя нормы, которымъ одняво не можетъ быть отказано въ существенномъ вліяніи на практическія отношенія и въ этоть періодъ". Онъ, поэтому, для болве основательнаго правоваго, по духу римской государственности, уясненія вопроса, предпочитаеть обсудить его "съ формальной точки зрвнія римскаго государственнаго и уголовнаго права" (389). Обсуждение свое онъ, впрочемъ, ограничиваетъ только главными чертами (Grundlinien). Моммсенъ, какъ серьезный, опытный ученый, ведеть свое изследование съ замечательною осторожностью и сдержанностью, въ выводахъ не разъ показываеть нервшительность 1), особенно, когда идеть рачь о временах в республики, что совершенно понятно для тёхъ, кто знаетъ, какъ мало есть въ распоряжении науки опредвленныхъ данныхъ для составленія точнаго и подробнаго представлевія о римскомъ уголовномъ правъ, и о религіозно-правовыхъ отношеніяхъ въ старо-республиканскій періодъ римскаго государства.

Мы не считаемъ удобнымъ представить въ настоящей статъй полный переводъ этого, весьма полезнаго при обсуждении занимающаго насъ теперь вопроса, трактата; удовольствуемся общирнымъ извлечениемъ изъ него, особенно изъ той части, которая касается эпохи императоровъ, гдй рйчь идетъ о христіанстві. Это намъ полезно будетъ и для объективнаго разъленнія вопроса, и для обнаруженія несостоятельности всіхъ измышленій г. Кулаковскаго, рискнувшаго посвидітельствоваться Моммсеномъ.

<sup>1)</sup> При обсуждении извъстимът частимът вопросовъ овъ не разъ употреблистъ такія выраженія: "чало вивъстио", "кажется", "одва ли", "оброятию ме осталось неоспораминъ", "обнаружичаются слёды"....

"Религія римскаго народа, какъ вообще религіи древности, существенно есть національная и въ действительности только идеальное отображеніе (Wiedespigelung) народнаго духа; религіозность есть проявляющійся въ сакральной форм'я патріотизмъ. Поэтому, строй римскаго общества требуетъ отъ римскаго гражданина римской вёры и соответствующаго этой въръ поведенія; уголовная власть простирается также и на эту область. Тремъ ватегоріямъ права, - частному, общественному и божественному праву, -- соответствують три категоріи преступленія: частное, напр., воровство, общественное, какъ измъна отечеству, сакральное, какъ упущение обязательной жертвы; и для каждой изъ этихъ категорій установлено было особенное уголовное судопроизводство. Но последнія изъ нихъ, сакральныя преступленія и сакральный процессъ, какъ всеобщая категорія, прекратились уже въ самую раннюю пору, поелику, съ одной стороны, во время республики скоро утвердилась верховная власть народа, а съ этимъ и исключительное его право приговаривать гражданъ къ смертной вазни или къ тяжелой пенъ, съ другой же стороны, народу, какъ такому, никогда не позволялось вижшиваться въ сакральныя установленія. Правда, еще въ республиканское консулы въ сакральныхъ преступленіяхъ, именно, при оскорбленіи пословъ, изрекали смертный приговоръ безъ учаи не была никогда оспариваема стія народа, власть Верховнаго Понтифекса надъ нарушивщею свои обязанности жридею Весты и ея любовникомъ, но эти остатки самою уже своею ръдкостью и все-прогрессирующимъ исчезновеніемъ повазывають, что сакральнаго преступленія, какъ общаго установленія (Institution), въ историческое время уже больше не было. Для навазаній, которыя за преступленія противъ религіи и тогда еще, конечно, могъ налагать на гражданина Поптифексъ, едва ли было другое принужденіе, кромъ-совъсти... Для пониманія римской государственности необходимо помнить, что невогда существовало применимое къ каждому гражданину уголовное судопроизводство, част-

Digitized by Google

нымъ примъненіемъ котораго былъ процессъ весталокъ. Историческій Римъ не знаетъ общаго сакральнаго преступленія и общаго сакральнаго процесса".

"Общее государственное уголовное судопроизводство древнъйшаго періода республики по своему объему мало извъстно; уже то обстоятельство, что оно выступаетъ рядомъ съ сакральнымъ процессомъ, исключаетъ изъ него религіозное преступленіе... на религіозное поведеніе гражданина государственное уголовное право не распространяется. Впрочемъ, это уголовное судопроизводство рано потеряло свою силу, и для послъдняго стольтія республики оно можетъ быть разсматриваемо, какъ устаръвшее".

"Общій уголовный судъ повднівищей, -- особенно послів Суллы, -- республики и первыхъ стольтій имперіи есть процессъ Quaestiones. Онъ примънялся только въ городъ Римъ; его дополняло, мало впрочемъ извёстное и едва ли одноустановленное, уголовное судопроизводство предъ властями городскихъ общинъ римскаго или не - римскаго права... Если мы спросимъ, насколько преступленіе противъ религін, какъ такое, находило місто въ этой системі, то, конечно, кража въ храмъ и здёсь (какъ и въ древнейшемъ уголовномъ правъ) ставилась наравнъ съ кражей общественнаго вмущества; а впрочемъ, кажется, въ этой систем в преступленіе противъ религіи во вниманіе не принималось. Ибо, что дъяніе, которое въ другомъ отношенів содержить въ себъ наличность уголовнаго преступленія, --- убійство, распутство, отказъ въ отданіи должной чести магистрату,--не исмвнаетъ своего уголовнаго характера отъ того, что въ основаніи его лежить религіозный мотивь, само собою разумвется; и пресавдование его не можеть быть юридически трактуемо, какъ преследованіе преступленія противъ религіи. Но прямаго наказанія преступленія противь религіи въ этихъ судебныхъ учрежденіяхъ, кажется, нетъ: deorum injuriae diis curae":

"Между твиъ, чисто отридательное отношение въ преступленію противъ религіи не осталось, въродтно, неоспоримымъ, - по прайней м'вр'в въ позднийшемъ римскомъ уголовномъ правъ. Одною изъ вповь выставленныхъ уголовныхъ категорій было осворбленіе величія римскаго народа (majestas populi Romani). Можно ли подвесть подъ это растяжимое понятіе и преступленіе противъ напіональной религіи? Многое говорить за отридательный отвъть. Если бы преступленіе противъ государственныхъ боговъ подлежало уголовному преследованію, то должень быль-бы образоваться для этого спеціальный терминъ; но мы не только такого не находимъ. но употребление греческаго абесс въ этомъ смысле и у Латинанъ показываетъ неопровержимо, что эта категорія римскому уголовному праву была чужда... Известно и прамо выставляется на видъ 1), что ръчи и сочинения противь государственной религіи, даже когда это ділалось въ оскорбительнвишей формв, нивогда не вызывали процесса Majestatis. Между весьма многими намъ азвъстными процессами этого рода не упоминается ни одинъ, такъ мотивированный. Совершенно соотв'втствуеть общему характеру этого безв'врнаго времени, что государственная религія получила себъ полицейсвую охрану, которая разъяснена будеть ниже. Но въ уголовномъ процессъ, вакъ его установилъ Сулла, преступленіе противъ нея, лишившись правственнаго основанія, не нашло себъ мъста".

"Но въ мпропріятіях противо христіань обнаруживаются слюды противоположнаго пониманія. Правда, и здёсь ясно можно зам'ятить, что враги христіанъ ставили имъ въ

<sup>1)</sup> Монновнъ при этомъ ссылается на Spol. Tertull сир. 46, и ванълаетъ, дато это сочинене Тертулдінна вообще въ христіанс ой дитература для придическаго уясненія обсуждаем хъ зайсь вопросовь представляеть симое дучнее основаніе, я поэтому зайсь по превмуществу на него сябдуеть обратить виниаціе. Не мъщало бы обратить виниацій на это примътанне в. Куденовскому, выторый въ своемъ трактата не разъ показываеть явно преисбрежительное отвоменіе въ Тертулліану.



вину преимущественно такія діянія, какъ выше названныя; уголовная навазуемость воторыхъ не подлежить никакому сомнънію. Самыя тяжкія мученія (Schlimmsten Misshandlungen) вёроятно причиняемы были христіанамъ подъ фальшивымъ флагомъ... Грубой язычникъ считаль детоубійство и распутство составными частями христіансваго ритуала, и вмівсто доказательства выставлялось odium generis humani 1). Когда христіанство шире распространилось, и его обряды сдвлались общензвъстными, эти обвинения нъсколько ослабъли. хотя они никогда не исчезли совершенно, и были замънены, конечно, раціональнъе построеннымъ crimen laesae Majestatis, насколько оно выражалось въ отказъ клясться геніемъ императора, или оказывать почести императору, связанныя съ религюзными церемоніями 2). Это обваноніе фактически выло, конечно, основательно, хотя законно необходимая для преступленія противъ Величества предумышленность была здёсь въ наличности только въ юридически-формальномъ, а не въ правственномъ смыслъ".

"Между тымъ на этомъ непрямомъ угнетеніи (Repression) христіанства римское государство не остановилось. Христіане съ самаго начала ихъ литературы говорятъ объ осужденіи, которое постигало ихъ, какъ такихъ, объ уголовномъ преступленіи, которое состояло въ одномъ имени христіанинъ" (Здысь Моммсенъ приводитъ цитаты изъ 1 Петр. 4, 15, Ермы Simil. 9, 28, Іустина Ароlog. 1, 11, прибавляя, что позднъй-

<sup>1)</sup> Это ясиве еще, чанъ изявствия разсужденія Тацита о христіанскихъ поджигателяхъ, показиваетъ почти наивный вопросъ Плинія (ad Trajian. ep. 96), карать ян пошен, ная flagitia cohaerentia nomini? при ченъ, какъ ножаваь длянфаній допросъ, разунтансь преступленія, когорыя, но слукамъ, до-пускамсь на аганахъ. Можиссиз.

<sup>2)</sup> в Есля въ Апокалинс. 70, 4. говорится объ обезглавления за отвизь покловиться въврю и его наображению, то при этомъ нужно припоминть, что на греческочт Востокъ и дажал къ императору относичесь оффациально, какъ ка императору биссичесь оффациально, какъ ка императору биссичесь оффациально, какъ

шіе писатели повторяють это постоянно). "Такого пониманія требуетъ употреблявшееся уже въ древивитей, еще находившейся въ границахъ елинизма, христіанской общинъ, а отсюда перешедшее и въ латинскій явыкъ названіе того, кто за христіанскую віру казнень смертію, свидітелемь-- μάρτος. Христіанинъ, который осужденъ быль за какое-либо иное преступленіе, не необходимо свидътельствоваль передъ судьею о своемъ христіанствъ, если оно даже фактически и было причиною осужденія; какъ мартос, онъ только тогда подвергался уголовному наказанію, когда это было законно мотивировано его оффиціальнымъ испов'яданіемъ христіанской візры. Этому соотвётствуеть то, что Пливій наказываль христіань по тому, что они отказывались отъ жертвоприношеній богань. Это глубоко захватывающее, общее объими сторонами (Partien) пониманіе христіанской въры, какь такой, какь уголовнаго преступленія, никакт не можеть быть отнесено къ эдикту отдъльнаго, враждебнаго христіанству императора, такт какт нитды ныть рычи о такомь основномь законь, и такой отдъльным императором не мого быть издань; простой эдикть оставался въ силъ только дотолъ, пока иначе мыслившій ниператоръ не замвнилъ его противоположнымъ. это понимание должно основываться на самой сущности римскаго уголовнаго права. Какъ оно было юридически мотивировано, мы видимъ изъ Тертулліана: онъ различаетъ въ отношенін въ христіанамъ двояную ватегорію crimen laesae Majestatis, болве легкую-отказъ въ должномъ почитани боговъ. и боле тажелую-оскорбление императора. Такимъ образомъ, кром'в выше развитаго пониманія majestas populi Romani, повоторому преступленіе противъ религіи подъ это понятіе не подходить, -- было в болже точное, которое и оскорбление dii populi Romani понимало какъ оскорбление господствующей. націи, и, слідовательно, требовало приміненія и здісь уголовной кары. Легически это последнее должно быть признаноболве последовательнымъ; и на практике оно выражалось узаконеніемъ (Legitimation) ненависти въ христіанамъ и травли христіанъ (Christenhetze). Если вто отвазывался почитать боговъ римскаго государства, чёмъ обязаны были по отношенію въ нимъ всё подданные, и не имёвшіе римскаго гражданства (Reichsangehörige), этимъ оскорблялъ самое государство, и, слёдовательно, заслуживалъ навазанія,—если для него, какъ для іудея, не дёлалось законнаго исключенія,—то, конечно, для каждаго, кто объявлялъ себя христіаниномъ и тёмъ самымъ выражалъ (свидётельствовалъ) этотъ отказъ, такое свидётельство по эакону превращалось въ мученичество".

"Что всё жалобы и нападки на христіанъ вращаются около этого принципіальнаго правоваго пункта,—понятно; но практически, вфроятно, действовали въ этомъ смыслё только въ исключительныхъ случаяхъ, и правительство обыкновенно преследовало преступленія противъ религіи не уголовнымъ, а полицейскимъ порядкомъ"...

"Но съ выясненіемъ положенія преступленія противъ религів въ законно установленномъ уголовномъ правів выяснена только одна, и меніве різнительная категорія государственной репрессіи. Боліве різкой была коллизія религіозныхъ дізній просто съ правительственною властью, по римскому выраженію, съ магистратской соегсітію, по нашему нынішнему, конечно, только приблизительно соотвітствующему обозначенію,—съ полиціей".

"Правительственное попеченіе о порядкъ и благъ народа, проявляющееся не въ исполненіи уголовныхъ законовъ, но дъйствующее по свободному усмотрънію, не мыслимо безъ права магистрата принуждать (соегсеге) не повинующагоса гражданина къ послушанію или не прямо, нанесеніемъ ущерба его правамъ, или же прямо, употребленіемъ власти. Въ римскомъ государствъ это привело къ такому положенію права, что надлежащій магистратъ, по свободному усмотрънію и безъ формы процесса, могъ важдому, обязанному послушаніемъ, причинить всякое не исключаемое обычаемъ вло, будетъ ли это-

въ формъ уголовнаго наказанія, -- смертная вазнь, пеня, -- вли же будеть чуждо уголовному праву, какъ лишение свободы, разрушение дома... Противоположность coercitio съ собственно уголовнымъ судопроизводствомъ состоитъ въ томъ, что соегcitio, какъ экстраординарное вспомогательное средство, понимается нівоторымь образомь, какь оборона общества противь гражданина и потому здівсь ніть формулировки ни преступленія, ни противод'вйствія ему. Формально эта противоположность выражается гланнымъ образомъ въ томъ, что для чголовнаго судопроизводства назначаются опредвленные магистраты, coercitio же ВЪ своемъ полномъ вотекки имено E a E b существенный аттрибутъ высшаго магистрата; можно, поэтому, обое поставить рядомъ, общее и чрезвычайное угодовное судопромаводство: Тесная связь уголовнаго права съ соегcitio обнаруживается особенно въ томъ, что институты, которые охраняють гражданина оть злоупотребленія intercessio коллегій и трибуновъ, provocatio въ народу,равно относились къ обоимъ. Отръшенное от вста формальных рамок права судопроизводство предв сенаторскимъ судомъ времени императоровъ, а предъ самимъ императоромъ можно понимать и какъ неограниченное coercitio, и какъ собственное уголовное судопроизводство: въ этихъ высшихъ инстанціяхъ обое, строго говоря, cosnadaroms 4 1).

"Репрессивныя мітры государства въ области религи принадлежать преимущественно этой едминистративной сфері; здісь по необходимости господствоваль неразрывный съ ними административный произволь. Но не излишне изслідовать, въ какомъ преимущественно направленіи дійствовала полиція по діламъ религіи (Religionspolizei) при республиві и во

Digitized by Google

<sup>. &</sup>lt;sup>3</sup>) На этоть именно дараграфъ (396 сер.), и ссыдаетда т. Кулаковскій въ подтвержденій своего особаго пониманія райской гоегсісіо, не кать уголовнаг і суда, а только случайнаго вибшательства позиція.

время принципата, и въ какихъ формахъ она проявляла свою дѣятельность, слѣдовательно, что въ этой области нѣкоторымъ образомъ соотвѣтствовало понятію преступленія и наказанія по уголовному праву".

"Религійною полицією (полицією по дёламъ религіи) въ собственномъ смыслё слова не могутъ быть названы тё мёропріятія, которыя вообще имёють цёлью охраненіе добраго порядка, и только поэтому затрогиваютъ религіозныя убёжденія. Сюда относлтся, наприм., подавленіе безчинствъ Вакханалій 568 г. отъ построенія Рима, мёры въ превращенію человіческихъ жертвоприношеній, во время республики въ Италіи, а въ эпоху принципата—въ Галліи и Африкі, уголовное навазаніе за обрізаніе, какъ кастрацію, репрессивныя мітры противъ ватицинаторовъ, халдеевъ, противъ злоупотребленія правомъ свободы ассоціацій"...

"Но то, что по праву можеть быть названо религійной полиціей, основывается на національномь характерь римской религіи. Исключительность, необходимо свойственная національному чувству, патріотизму, переносится не только на религію, но и на религійную полицію"...

"Магистратская религійная полиція слідила, чтобы римскій гражданивь исполняль свои религіозныя обязанности и держалси національной религіи. Если несправедливо и даже невозможно было воспретить иностранцу, для котораго закрыть быль римскій культь, употреблять на чужбині свой культь: то полицейскій надзорь за патріотическимь образомь жизни гражданина выходиль просто изъ самой сущности Рима, и приложеніе къ Sacra было существенною его частью. Мы, конечно, мало знаемь о приміненіи магистратской соегсітію къ принудительному исполненію религіозныхь обязанностей гражданами и о наказаніи такихь упущеній; но тімь не меніве оз старореспубликанское оремя она примпынялась широко. Въ безвірное же (glaubenslos) посліднее столітіе республики, конечно, этоть полицейскій

контроль въ сущности устарълъ (antiquirt) и примънялся изръдка только, какъ оружие партий".

"Определеннее, чемъ понуждение гражданина въ исполненію его религіозныхъ обязанностей, выступаеть магистратское вившательство протявь почитанія гражданами странныхъ божествъ (religio externa, superstitio externa) нан же и божествъ государства, но въ иноземныхъ формахъ... за исключениемъ божествъ, принятыхъ въ составъ римскихъ боговъ 1). Это выражается преимущественно въ томъ, что съ умноженіемъ римскихъ гражданъ расширался и цавлъ римскихъ боговъ, и вступление въ него новыхъ божествъ узаконялось магистратскимъ декретомъ съ согласія сената. Обязанностью магистрата было посредствомъ coercitio препятствовать гражданамъ почитать чужихъ непризнанныхъ боговъ. Въ этомъ направлени, въ подавлении отпадения гражданъ отъ національной вёры принятіемъ мёръ какъ противъ занимавшихся прозедитствомъ, такъ и противъ самихъ прозелитовъ, и лежать въ сущности всё въ собственномъ смыслё къ религійной полиціи относящіяся д'й ствія римсваго правительства, о воторых намъ сохранились сведенія. Изъ республиканскаго времени сюда относится изгнаніе іудеевъ въ 615 году. Въ эпоху принципата, когда объ этихъ делахъ мы больще знаемъ, это выступаетъ определеннее. Меценатъ выставляеть лично склонному къ новымъ религіямъ Августу, какъ обязанность регента-ненавидеть и карать отступающихъ отъ національной віры граждань. Въ этомъ симслів Августъ прямо запретилъ римскимъ гражданамъ, и только имъ, кельтскій національный культъ. Если о прочихъ полетенстическихъ вультахъ этой эпохи ничего подобнаго не сообщается, то, пожалуй, и потому, что въ это время граждане и неграждане такъ были перемъщаны въ римскомъ на-

<sup>1)</sup> Liv. 4, 30, 11: ne qui nisi Romani dii neve et caet... Cicero de leg. 2, 8, 19: separatim nemo habessit deos neve novos et caet... Monneces.



селенін, что правтически едва ли было возможно удержать гражданина отъ религіозныхъ действій, которыя не могли и не должны были быть воспрещены пегражданину. Главнымъ же образомъ потому, что въ политенстическихъ культахъ богъ иноземный не исвлючаль отечественнаго. Римскій гражданинъ, оказывавшій божеское поклоненіе Изиді и Митрі, вовсе не отрекадся этимъ отъ Юпитера Капитолійскаго. Выходя съ этой точки зрвнія, въ періодъ императоровъ на правтикъ пришли, кажется, къ тому, что римскимъ гражданамъ позволено было принимать всякій иноземный культъ, уживавшійся съ національнымъ, --если онъ не стояль въ противорвчіи съ полиціей нравовъ. Но иное дъло-религіи монотеистическія: іудей и христіанинъ необходимо были, съ точки зрвнія національной религін, "атенсты", и ихъ Богу не было бы пріятно, если бы ему оказывалось повлоненіе рядомъ съ другими, --- даже въ императорской божницъ. Если римскій гражданинъ испов'ядываль одну изъ этихъ религій, то онъ уже несомивнию быль отступникъ отъ національной въры (Тертулліанъ, Apol. c. 24: nec Romani habemur qui non Romanorum deum colimus), и, како такой, онь, в по тому пониманію, которое не находило въ этомъ оскорбленія величества, подлежалъ магистратской coercitio".

"Что coertitiones, установленныя противъ іудеевъ и христіанъ, примънялись главнымъ образомъ противъ принявшихъ эти религіи римскихъ гражданъ, со включеніемъ—само собою понятно—тъхъ негражданъ, которые занимались провелитствомъ между ними,—показываетъ разсмотръніе частныхъ извъстныхъ намъ случаевъ... Но это вовсе не значитъ, чтобы въ эту эпоху негражданину законно предоставлена была свобода перехода въ іудейство или христіанство. Напротивъ, аоннянинъ или антіохіецъ, перешедшій въ христіанство, съ такимъ же правомъ могъ быть обвиненъ въ атеизиъ, какъ и римлянинъ, только здъсь отреченіе отъ боговъ относилось къ другому кругу боговъ. Положеніе этихъ отступниковъ

предъ подлежащими муниципальными властями часто бывало тажеле, чъмъ отступника—римскаго гражданина предъ властями римскими, такъ накъ къ преступленію противъ религіи въ этихъ кругахъ большею частію относились менте снисходительно. Государственныя власти, принимая къ разсмотртнію такіе случаи, по праву должны были согласовать свои ртненія съ мъстнымъ (городскимъ) правомъ (Statutarrecht). Если-бы римскому подданному негражданину предоставлена была въ этомъ свобода, въ которой отказано было гражданину, то репрессія открыто отрицающихъ національную втру исповъданій, явно преднамъренная (offenbar beabsichtigte), была бы на практикъ подорвана. Но при встато отсятельствахъ, магистратская соегсітіо въ сущности была направлена противъ отпаденія отть національной въры".

"Следуетъ далее пояснить съ формальной стороны, что магистратская соегсітіо, если она выступаетъ кавъ религійная полиція (Religionspolizei), действуетъ безъ точнаго названія преступленія, безъ определенныхъ нормъ для согриз delicti, безъ надлежаще установленныхъ формъ процесса, и безъ твердо нормированнаго уложенія о наказаніяхъ. Это въ сущности отрицательное разъясненіе подтверждается далее темъ, что респрессивныя меропріятія, о которыхъ здёсь идетъ речь, принадлежать не въ области юстиціи, кавъ ни произвольно было ея отправленіе въ уголовномъ процессе періода императоровъ, а въ магистратской соегсітіо, въ воторой, по ея существу, господствуеть зависимость отъ индивидуальности отдёльнаго представителя власти, и отъ пастроенія народа, вообще непостоянство, чего въ юстиціи даже этой эпохи паденія вовсе не замечалось".

"Въ римскихъ узаконеніяхъ не достаетъ техническаго обозначенія для преступленія противъ религіи; установились только для отдъльныхъ случаевъ, напр., для предсказыванія будущаго по расположенію звіздъ (mathematici), для иноземнихъ культовъ (superstitio externa) обычныя обозначенія,

хотя юридически и неточныя. Sacrilegium не можеть быть сюда отнесено. Технически оно въ уголовномъ правъ обозначаеть вражу (furtum), квалифицированную святостью маста. грабежъ храмовъ (ієроопіс), и въ болье точной рычи, а также ръшительно у юристовъ, это слово, этимологически (sacra legere), иначе и не употреблялось. Но въ общежити оно уже рано, точно такъ же какъ и furtum, квалифицированное употреблениемъ насилія, latrocinium, вообще относилось ко всякому чрезвычайно поворному преступленію. Такимъ образомъ, часто, но никогда въ точномъ ограничении преступленіемъ противъ религіи, употребляли этотъ терминъ въ приложение въ христіанамъ ихъ враги 1). Еще въ узаконеніяхъ четвертаго въка это выраженіе не имьло установившагося юридическаго значенія, но употреблялось безъ равличія о всякомъ тяжвомъ преступленіи 2). Уже послів того, какъ христіанство стало государственной религіей, понятіе религіознаго преступленія, дійствительно уже съ этимъ вошедшее въ уголовное право, усвоило себъ это слово, имъющее къ нему отношение по крайней мъръ своей первой половиной 3). Поэтому эта coercitio, насколько она вообще вошла въ юридическія книги, получила тамъ м'есто не въ изло-

<sup>3)</sup> O PERMICISHENE BPOCTYMERNE CLOSO STO YMOTPEGRACICE SE SAKOHANE. 381 r (C Th. 5, 6, 1), 383 r (C. Th. 7, 3, 1), 386 r. (Cod. Th. 8, 8, 3), 391 r. (C. Th. 16, 10, 11), 398 r. (C. Th. 16, 2, 31), 412 r. (C. Th. 16, 5, 52 pr., 426 r. (C. Th. 16, 7, 7), 455 r. (C. Iust. 1, 5, 8, 2). Mommocens.



<sup>2)</sup> И у Минуція Феликса (с. 25, 28), и у Тертулліана (Apol. c. 2), гдъ читается: sic soletis dicere homicidae: nega (et laniabere, nec) laniari jubere sacrilegum, si confiteri perseveraverit; далье с. 15. 24. 44. ad Scap. 2. 4. Неправильное приложеніе этого вираженія их христіанамъ Тертулліанъ порицають аd Scap. 2: nos quos sacrilegos existimatis nec in furto umquam deprehendiatis, nedum in sacrilegio. Въ бълье общенъ смисль, какъ "безза-онный", находится это слово у минуція с 9. 17, у Тертулліана Apolog. с. 12. Моммесенъ.

<sup>\*)</sup> Такъ, это слово прилагается къ предебодълнію въ законъ 339 г. (Cod. Theod. II, 36, 4), къ оскорблецію величества въ гаковъ 364 г. (Cod. Theod. 9, 42, 6) къ дълацію фальшанов моветы (въ заковъ 381 г. Cod. Theod. 9, 38, 6); къ взоупотребленіямъ по сбору податей (отъ того же года. С. Theod. 13, 11, 1). Моммеснъ

женіи de publicis judicis, т. е. не въ уголовномъ правъ, а въ сочиненіяхъ de officio proconsulis '), въ которыхъ излагается чрезвычайное (extra ordinem) судопроизводство и право полицейское; въ общихъ же руководствахъ Права (Rechtscompendien) она помъщалась не подъ однимъ изъ сейчасъ названныхъ титуловъ уголовнаго права, а въ дополнительныхъ огдълахъ 3), или же въ общей дополнительной главъ de poenis".

"Нътъ, далъе, для преступленія противъ религіи завонодательной нормы. Въроятно, упомянутое уже опасеніе республиканскаго правительства передать на решение Комицій сакральныя діла главнымъ образомъ было причиною того, что нять ниваких следовь подобных определений народа. Напротивъ, магистраты, а съ тъхъ поръ, вавъ опи стали зависёть отъ сената, -- сенать, какъ высшая правительственная инстанція, были настоящими представителями этой coercitio. Опредвленно выражается это отношение въ процессь Вакханалій 568 г. отъ основанія Рима: сенать повеліваеть подлежа--щимъ магистратамъ употребить противъ преступниковъ уголовную coercitio, и произнести смертный приговоръ вакъ гражданамъ, такъ и негражданамъ, съ предоставленіемъ первымъ provocationis (апеллиціи). Такое направленіе дела, данное сенатомъ, въ республиканское время относится только къ отдёльному случаю и не можеть быть разсматриваемо, какъ законодательный акть, хотя и здёсь прецеденть, должно быть, имълъ свое вліяніе. Во время принципата, сначала опредъленіями сената, вакъ именно опредъленіемъ 16 г. по Р. Хр. васательно математиковъ (предсказателей по звездамъ), а потомъ и императорскими эдинтами, магистратская coercitio

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Taxosa y Paulus sent. 5, 21: de vaticinatoribus et mathematicis. Mommeens.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Aastanuik Iustit. 5, 11, 19: Domitius de officio preconsulis libro septimo rescripta principum nefaria collegit, ut doceret, quibus poenis affici oporteret eos, qui se cultores dei confiterentur. *Mommeen*s.

въ отдъльныхъ случаяхъ связана была съ опредъленнымъ corpus delicti; но принципіальное регулированіе преступленія противъ религіи (Religionsfrevel) вообще и тогда еще не установилось, и усмотрънію магистрата былъ предоставленъ здъсь все-таки болье широкій просторъ, чёмъ какой допускало общее уголовное право".

"Не было также въ этой области и установленной формы процесса. Само собою понятно, при важдомъ случав соегсіtionis, если только онъ не быль вполнв известень, происходиль въ присутствіи магистрата, этотъ послёдній долженъ былъ посредствомъ уясненія сущности факта (cognitio) составить себъ убъждение въ необходимости вившательства его власти; и если вследствіе этого вившательства дело доходило до provocatio (апелляція), то для него въ этомъ случав такбыли установленныя въ уголовномъ правъ же обязательны формы суда народнаго. Но какимъ образомъ овъ составляль себъ это убъжденіе, -- это зависьло единственно отъ его усмотрвнія. Для эпохи до учрежденія великихъ судовъ присяжныхъ (Quaestiones perpetuae) это следуетъ свазать и объ уголовномъ судопроизводстви: процессъ объ убійстви предъ quaestor parricidii могъ также быть разсматриваемъ только, кавъ cognitio. Для этой эпохи оба процесса можно разсматривать просто кайг обыкновенное и чрезвычайное уголовное судопроизводство, и различие ихъ основывается только на различии властей, ведущих процесст. Съ техъ же поръ (после Суллы), какъ для обывновеннаго уголовнаго процесса введены веливія палаты присяжныхъ (Quaestiones), процессъ coercitionis можеть быть обозначаемь такь же, какь чисто магистратскій безь участія присяжныхъ, или, такъ вакъ процессъ предъ палатами присяжныхъ теперь является, какъ ordo judiciorum, то тотъ (процессъ coercitionis) можетъ быть понимаемъ какь процесст extra ordinem какт чрезвычайный уголовный процессь. Во всякомъ разъ, эта противоположность не имфеть мфста ни въ процессъ противъ негражданъ, ни въ исключительномъ вонсуляро-сенатор-

Tpyan Kien. ayx. Arag. T. II, 1892 r.

свомъ уголовномъ процессъ, ни въ процессъ предъ императоромъ, тавъ вавъ во вста этих категоріях уголовная процедура и coercitio не вообще, но процессуально совпадають а съ прекращениемъ въ 3 стольти процесса Quaestiones, процессуальная противоположность вообще не импеть уже болье мьста. Все-таки достойно примъчанія, что не только неизвёстень намь ни одинь случай этой категоріи, въ которомь бы різпаль діло судь присяжныхь 1), но н всі принадлежашія сюда преступленія, вакія нашли себ'в м'есто въ юридическихъ внигахъ, стоятъ въ нихъ, какъ уже замечено, между экстраординарными. И что въ древивищемъ изъ процессовъ этого рода, о которомъ мы имвемъ сведвиія, въ процессв противъ Помпоніи Гредины въ 57 г. по Р. Хр., вопреви обычаю этого времени, решеніе дела было предоставлено ся мужу, -- это стоить въ связи съ темъ, что общій процессь предъ присяжными въ такомъ случай, по закону, не могъ быть приминенъ.

"Наконецъ, и въ особенности, нѣтъ въ этомъ процессѣ вообще опредъленно установленныхъ наказаній, хотя въ сейчасъ упомянутыхъ особыхъ случаяхъ опредъленіе сената или распоряженіе императора заключаетъ въ себѣ нормировку наказанія. Наложеніе или неналоженіе наказанія и при доказанной наличности факта было произвольно; а тѣмъ болѣе отъ усмотрѣнія представителя власти зависѣла мѣра наказанія. Это особенно ясно обнаруживается въ мѣропріятіяхъ власти противъ христіанъ. По самому существу уголовнаго права, магистрать обязанъ былъ, за исключеніемъ особенныхъ

<sup>2)</sup> Родственники Домиціана осуждени били несомивнию самина ниператорома. И Плиній (ер. 96) говорита только о cognitiones de Christianis. Римскіе граждане, которыха, кака обвиненниха на кристіанства, она отослага на Рима, имал быть привлеченними преда трибунала императора или сената, или, но всякома случай, за оскорбленіе величества могли иредстата преда присяжниха; ваголяно на этиха случала приговора обыкисвенно проващества инператора. Моммесна.



обстоятельствъ, отысвивать преступнива, и, темъ более, совершовное преступление не могло быть признано несостоявшимся. И действительно, ревностные наместники приказывали разыскивать христіанина какъ вора <sup>1</sup>), и наказывали даже такого, который ложно отрицаль свою принадлежность въ христіанству или же отревался отъ него <sup>2</sup>). Гоненія на христіанъ при Деціи и позже часто велись такимъ порядкомъ, соотвътственно вышеуказанному уголовному пониманію преступленія противъ религіи. Но до техъ поръ правительство, какъ кажется, безъ исключенія, держалось совершенно противоположнаго руководящаго принципа: оно выступало противъ христіанъ только по доносамъ, при чемъ ясно обнаруживается компромиссь съ народною ненавистью, и кто на допросъ объявляль, что онь не христівнинь, или болье уже не христіанинъ, -- такой освобождался отъ наказанія, если бы даже онъ отрекся отъ своей въры только на словахъ 3).

<sup>1)</sup> Τακό μοστηματό Πεμμίκ, ποκά με παμπτατό Τράκης (ep. 97): conquirendi non sunt. Η μπροτών, οδε γτερμέσκε πάματακε πίσκτυκε πρω Μ. Αυροπία του ορμίτα (Euseb. h. e. 5, 1): δημοσία ἐκέλευσεν δ ἡγεμῶν ἀναζητεῖσθαι πάντας ἡμᾶς. Πομόσε γ Ορωτεμά (contra (cels. 8, 72): ὑμῖν δε καὶ πλανάταί τις ἔτι λανθάνων, ἀλλὰ ζητεῖται προς θανάτε δίκην. Μομμέσκο. (Choba Heisea πρώθεσκη Μομμέσκουν πεπίμασκο. Πο Curs. Compl. Patr. Migne. Τ. Η. S. Graec. pag. 1621. Contr. Cels. 8, 69 (a me 72) τωταστός πραθημέσκε ὑμῶν δὲ χάν πλανάται κ. τ. λ...)

з) Плиній справиваєть: detur paenitentiae venia an ei, qui omnino Christianus fuit desiae non prosit. Уномянутий наимстинкъ Ліонскій казниль и огрекшихся (ξξαρνοι), въ величайшей польжі хриотіанскаго діла, пока инператоръ не воспретиль этого (Euseb. h. с. 5, 1). Моммсень.

э) Оригенъ протявъ Целиса 2, 13: Χριζιανοί δὲ μόνοι (наъ преступнаковъ) μέχρι τελευταίας ἀναπνοῆς ὑπὸ τῶν δικαστῶν ἐπιτρέπονται ἐξομοσάμενοι τὸν χριζιανισμὸν καὶ κατὰ τὰ κοινὰ ἔθη θύσαντες καὶ ὑμόσαντες ὁίκοι γενέσθαι καὶ ζῆν ἀκινδόνως (однить только кристіананъ дозволяется вудьями оставаться дона и жить сповойно даже до смертя, отрекшись отъ кристіанства, принесми жертву, и поклавинсь по общему обычаю). Нѣкоторыя кристіанскія секти дѣйсті ительно признавали эту клятву и жертву безразличною Моммоснь.

По праву апологеты христівнства выводили отсюда заключеніе, что правительство само не смотріло на віру христівнскую, какъ на преступленіе; но они, понятно, упустили прибавить, что освобождение христіанской візры и отъ полицейской репрессіи вовсе еще не слідовало изъ этого необходимо. Далье, эта точка зрвнія обнаруживается въ неравности навазанія. Въ уголовномъ судопроизводствѣ полъ, возрастъ, состояніе могли приниматься во вниманіе только между прочинъ. Напротивъ, въ процессахъ противъ христіанъ, по всей въроятности, на это было обращаемо существенное вниманіе 1). Если, какъ прежде было показано, здёсь въ сущности наказывалось нарушение патріотическихъ обязанностей, то нравственная вина, какъ опасность дурнаго примъра, увеличивалась съ высотою государственнаго положенія и въ порядкъ вещей было смотръть на нее совсъмъ нначе въ сенаторъ, чъмъ въ человъкъ, низкопоставленномъ, а также въ гражданинъ неурожденномъ. Формальное равенство наказанія васлуживало бы въ этомъ случав справедливаго порицанія. Наконецъ мы встрвчаемъ, хоть въ извёстной мёрё, характеристичныя для coercitio, чуждыя уголовному праву репрессивныя мёры: изгнаніе, которое не упоминается въ числе уголовныхъ наказаній, но постоянно примінялось противъ агентовъ прозелитства, и если въ такой же мере не прилагалось къ римскимъ гражданамъ, - такъ какъ они по римскому устройству не могли быть изгоняемы, -- все-таки въ нимъ примвияли чрезвычайныя средства coercitionis, имвития аналогическія послідствія 2).

<sup>1)</sup> Слова Плинія: sitne aliquod discrimen aetatum an quamlibet teneri nibil a robustioribus differant, указывають на то, что въ его consilium биль высказань такой взгладъ. Моммесенъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Римскіе граждане іздейский віры, протива которика принимали віры Тиберій и Клавдій, не были прямо изгондены, но непрямо принуждаеми были осталить Италію, или но крайней мірія города Рима. Тиберій повеліла ізделиа,— така кака она не мога избавиться ота ниха посредствома принудительного.

Приведенъ и завлючительныя соображения и выводы Монисена: "Это изследование достигло своей пели, если оно предостерегаеть отъ обычныхъ представленій просто о преследованіям христіань, и приводить въ ясному пониманію противоположности трехъ лежащихъ здёсь въ основаніи юридическихъ понятій: уголовнаго преследованія христіанина по обвиненію его въ преступленіи не религіозномъ: уголовнаго пресладованія за религіозное преступленіе, подветенное подъ понятіе majestatis, и полицейскаго принятія мірь въ особенности противъ перешедшихъ въ христіанство римскихъ гражданъ. Первая изъ этихъ категорій сюда не относится. Вторая чужда древнюйшему пониманію права и древнійшей юридической практивъ. Касательно третьей римское правительство находилось въ затруднительномъ положении. Если римская религія была для римской національности только другимъ выраженіемъ (ein anderer Ausdruck), то римское государство противъ прозелитизма, который уничтожалъ римскую въру, находилось въ положение самозащиты; и исторія признаеть право необходимой обороны. Подобную іудейскую пропаганду республиванскій Римъ и даже еще соединенная Италія отражали съ успъхомъ, потому что эта пропаганда встретелась съ сильнымъ, утверждавшимся на общности языва и нравовъ, господствомъ надъ провинціей поднятымъ національнымъ сознаніемъ, а это последнее поддерживало національную религію даже въ техъ кругахъ, въ которыхъ религіозность въ собственномъ смыслё

вабора въ военную службу,—или отнакаться отъ безбожнихь обрядовь (profani ritus) или оставить Италію, подъ угрозою лименія свободы въ случав неповивовенія (sub poena perpetuae servitutis, nisi obtemperarent: Sveton); это означаеть нометь бить продолжительное заключеніе въ тенницу, приводимоє въ иснолненіе посредствонь соегсітіо, а если разуміть юрядическое лишеніе свободи, то во было презышеніе власти инператора. Мітропріятіє Клавдія, которое относилось только въ городу, по Діону, ограничиталось только запрещеніемь іуделій совершать или богослуженіе; если ненію точния извістія говорять объ изгнанів, то въ основаніи ихъ лежніть, конечно, то, что это запрещеніе богослуженія не прямо принудило іудеевь оставить городъ. Моммсень.



исчезла. Но защищать можно только то, что существуеть, а не схемы и имена. Постепенное уравнение господствующихъ италійских граждань съ порабощенными подданными, отстранение не принадлежавшихъ къ обонмъ привиллегированнымъ сословіямъ массъ отъ всяваго участія въ управлени, распространеніе формальнаго права гражданства на все-болье и болье широкіе заморскіе вруги, и, можеть быть, еще болве массовое вступление въ ряды гражданъ рабовъ изъ всёхъ областей государства подорвало это національное чувство; а въ привиллегированныхъ классахъ оно было подавлено и наконецъ уничтожено... Пронивновение ненаціональной религіи въ римское государство во время принципата не было отражаемо съ такой же силой, какъ въ эпоху республиканскую; христіанство римскую въру не уничтожило, а замънило. Борьба, неизбъжная между свободнымъ народомъ и іудействомъ, -- между принципатомъ и христіанствомъ, строго говора, не должна была произойти, хотя наслёдство этой борьбы, ненависть массъ съ іудеевъ перешла на христіанство. Та національность, которая должна была защищать республику, исчевла 1), хоти формы пережили сущность и правительство не осмёливалось высказать того, что каждый чувствоваль, что римское гражданство превратилось въ подданство государству (Reichsangehörigkeit), и соотвётственно этому должна будеть послёдовать и римская религія. Адріанъ, проницательный, какъ немногіе императоры, и, какъ ни одинъ императоръ, свободный отъ всякаго спеціальнаго патріотизма, разумбется, чувствоваль это. Разсказь, что онь вездь хотьль построить храмы невидимому Богу, но удержался отъ этого потому, что тогда всъ подданные тосударства стали бы христіанами (vita Alex. 43), конечно, разукрашенъ уже позже, но въ сущности можетъ быть въренъ. Къ этому нужно присоединить, что тъхъ загруд-

<sup>&#</sup>x27;) Это чувствовани и враги. Ubi religio, спрашиваеть Тертулліань (apolc. 6.) ubi veneratio majoribus debita a vobis? habitu victu instructu sensu, ipso denique sermone proavis renunciastis. Laudatis semper antiquitatem et nove de die vivitis. Моммсень.

неній для римскаго правительства, вакія происходили отъ иноземныхъ религій, когда онв находили національную опору въ средв римскихъ подданныхъ, не было отъ христіанства, которое вошло въ жизнь въ известномъ отношения, какъ денаціонализированное іудейство; — что эта вообще отръшившаяся отъ національности вёра шла навстрёчу какъ ставшему универсальнымъ еллинскому просвъщению и развивающемуся изъ него монотензму, такъ и аналогичному въ политической области подданству (Reichsangehörigkeit); — что христіане не предъявляли права на іудейскія привиллегіи, съ которыми не могло помириться никакое правительство, и повинности государственныя, въ особенности службу военную, исполняли подобно всякому другому гражданину; - что христіанамъ этой эпохи, до развитія епископальнаго устройства и вселенскихъ соборовъ еще недоставало централизаціи, и слъдовательно, отъ нихъ не грозила опасность государству. Предположение, чтобы Юпитеръ Капитолійскій должень уступить Богу Христіанскому, оскорбляло, конечно, уши правительственныхъ людей времени Антониновъ и Северовъ; но если бы возможно было къ вопросамъ политики и цивилизацін относиться безъ воспоминаній и пристрастій, то пришлось бы сознаться, что римское государство, каково оно было, могло ужиться съ христіанской вірой, и эта послідняя, собственно говоря, выразила только въ религіозной области то, что политически уже совершилось. Правительство, съ одной стороны, не могло не видеть, что христіанство политически по крайней мъръ не опасно, но съ другой-въ виду остатковъ древняго національнаго чувства и фанатизма массъ, не могло отважиться открыто дозволить "атензиъ", и допустить паденіе государственной религіи. Среди вихъ двойственных соображеній едвали можно оправдать упрекъ правительству въ непоследовательности и колебаніяхъ, какъ ни часто въ отдёльныхъ случаяхъ порицаніе это оказывалось върнымъ. О равноправности христіанъ высказался только

тотъ императоръ, который, какъ никто другой, разсуждалъ современно и хладновровно, и отръшился отъ благоговънія предъ прошедшимъ, -- императоръ Адріанъ: когда въ своемъ знаменитомъ эдинтв къ правителю Азіи онъ повельль, чтобы только христівнинь, обвиняемый не въ религіозномъ преступленіи, быль привлеваемь въ отвітственности, и чтобы ложные доносчики и въ этомъ случать безъ снисхожденія подвергались законной карв, то этимъ самымъ онъ объявляль христіанскую віру свободною. Вообще-же императоры держались точки зрвнія полицейскаго правонарушенія по доносамъ, и наказывали, когда нельзя было избъжать этого. во примъняли coercitio такимъ образомъ, что репрессія, насколько было возможно, ослаблялась. Христіанинъ, какъ такой, находился, конечно, въ постоянной правовой необезпеченности, и храстіанской общинів не позволено было открыто выступать. вавъ такой; но фавтически ръшительно брала перевъсъ толерантность. Правительство часто, конечно, принуждено бывало оставлять такую точку зрвнія, и трактовать христіанство, какъ уголовное преступленіе, но вообще оно этому противилось. Христіанскія мученичества-печальные свидетели печальнаго времени; но за отдёльными ужасами не слёдуеть забывать, какъ это довольно часто случается въ несведущихъ вругахъ-того, что сказаль въ половинъ 3-го пъка христіанинъ Оригенъ contra Cels. 3, 8: ὑνομνήσεως χάριν... ὁλίγοι κατά χαιρώς καὶ σφόδρα εὐαρίθμητοι ὑπέρ τῆς γριζιανῶν εὐσεβείας τεθνήκαπ.

И изъ этихъ смертныхъ приговоровъ навърно большая часть, какъ и приговоръ надъ самимъ Основателемъ религи, были вызваны слёпымъ фанатизмомъ массъ и, такъ ясно обнаруженною Плиніемъ, слабостью отдёльныхъ правителей; уже во 2-ой половинъ 3-го столътія, при крайне грубыхъ императорахъ, какъ Децій, Валеріанъ, Галерій, правительство само по временамъ поддавалось фанатизму... Принятіе императорами новой въры и возведеніе ся на степень религи государственной скоръе укръпило, чъмъ ослабило правитель-

ство. Индифферентизмъ въ религіозному и вообще духозному движенію, который характерезуеть принципать первыхъ трекъ въковъ нашей эры, - не быль элементомъ силы; сдъланный въ 4 столетін опыть дать всемь вероисповеданіямь флагомъ абстравтнаго равноправность подъ монотеизма. своро овазался несостоятельнымъ. Отношеніе Церкви въ государству въ христіанизованной и въ сущности обнимавшей собою христіанство римской имперіи, рішительно отлично отъ отношенія послідующаго времени и настоящаго. Преемники Константина свое абсолютное управленіе проводили преимущественно чрезъ свое господство въ церкви, и въ духовенствъ ови нашли, правда, и оппонентовъ, но гораздо чаще-орудія" <sup>1</sup>).

Таковы юридическія разсужденія Моммсена о преступлепін противъ религін по римскому праву, въ примъненін
къ правовому положенію въ римскомъ государствъ христіанства. Особенность и своеобразность, съ какою у Моммсена
ведется обсужденіе такого многосторонняго факта, какъ
внъшнее положеніе и отношеніе къ тогдашнему міру христіанства, можетъ кому-нибудь показаться односторонностью. Но
мы не должны забывать, что Моммсенъ поставиль себѣ вопросъ спеціально правовой, нуждающійся, по его замѣчанію,
въ schärferer juristischer Bestimmung, что для болѣе строгаго
и точнаго разъясненія дъла, онъ обсуждаль его не съ точки
зрѣнія христіанской, а съ формальной точки зрѣнія римскаго
права, что, поэтому, факты исторіи христіанской онъ здѣсь

<sup>1)</sup> На этомъ и оканчивается юридическое изследованіе Монисена о преступленіи противъ религіи у римлянъ. Затемъ, въ виде приложенія, следуетъ ийсколько ("въ гланянхъ чертахъ") замечаній о правахъ и судьбе іудеевъ подърянскихъ владычествомъ, чтоби "разъядненісмъ, кроме правила и исключенія, придать болю обстоятельности" обследованію даннаго вопроса. Г. Кулаковскій воспользовался исклорыми изъртихъ "гланихъ чертъ", для своей безъ нужди общирной экскурсіи объ іудействе. Ми оставляемъ въ стороне это приложеніе Монисена, такъ какъ и изложенія историческихъ судебъ іудейства въ трактатъ г. Кулаковскаго на этотъ разъ не касаемся.



не излагалъ, а болъе предполагалъ (hier mehr vorausgesetzte, als behandelte Geschichte Christenthums). Объективно-юридическое, строго научное изслъдованіе Момисена, внося значительно новое освъщеніе въ область правовыхъ отношеній между христіанствомъ и греко-римскимъ языческимъ міромъ, не только не подрываетъ историческаго факта тяжкаго, угнетеннаго положенія христіанства въ разсматриваемый періодъ, но и всею силою науки подтверждаетъ; нъкоторыя стороны въ теченіи правовой (или лучше: безправной) жизни христіанства онъ своей новой постановкой вопроса разъясняетъ, а для уясненія нъкоторыхъ подробностей и оттънковъ въ сложной массть процессовъ римской власти противъ христіанъ даетъ хорошую научную точку опоры.

Отмъчаемъ существенныя положенія Моммсена: 1) понятіе уголовнаго преступленія противъ національной римсвой въры вытекаетъ изъ самой сущности національной религіи римскаго народа; 2) отступленіе отъ римской віры и принятіе superstitionis externae разсматривалось, какъ преступленіе, уголовно караемое; 3) христіанство трактовали, какъ уголовное преступленіе, сущностью котораго была именно въра христіанская; 4) пониманіе христіанства, какъ уголовнаго преступленія, не опиралось на вакомъ-небудь основномо законю, изданномъ какимъ-нибудь отдельнымъ враждебнымъ анству императоромъ, а основывалось на самой сущности римскаго уголовнаго права; 5) уголовное преследование христіанства производилось не общимъ уголовнымъ судомъ, Questiones perpetuae, судомъ народнымъ, судомъ присяжныхъ,такъ какъ народу никогда не было предоставлено судебное вившательство въ дела религін, — а властью правительства, по римскому выраженію, магистратской coercitio, что, -- конечно, только приблизительно, -- соответствуеть нашей полицін; 6) coercitio есть существенный аттрибуть высшаго магистрата; 7) отръшенное отъ всъхъ формальныхъ рамокъ права судопроизводство предъ судомъ императора (в его намъстичковъ) можно понимать и какъ неограниченное coercitio, и какъ собственное уголовное судопроизводство. Это есть уголовное судопроизводство чрезвычайное—extra ordinem; 8) административную функцію, направленную въ область религіи, по праву можно назвать религиной полиціей (Religionspolizeiполиціей по ділямъ религіи); 9) религійная полиція основывается на національномъ характер'в римской религін; 10) магистратская религійная полиція слідила, чтобы римскій гражданинъ исполнялъ свои религіозныя обязанности и держался національной религіи, и противодействовала почитанію гражданами иностранныхъ божествъ, за исключениемъ принятыхъ въ составъ римскихъ боговъ; 11) применение магистратсвой coercitio въ принудительному исполнению религіозныхъ обязанностей гражданами и къ преследованію отпаденія гражданъ отъ національной віры опреділенные выступаеть въ эпоху принципата; 12) магистратская уголовная coercitio, выступая вакъ религійная полиція, съ формальной стороны ствовала безъ точнаго названія преступленія, безъ опредівнормъ для corpus delicti, безъ прочно ленныхъ формъ процесса, безъ надлежаще определенныхъ закономъ наказаній; 13) въ этомъ чрезвычайномъ уголовномъ судопроизводствъ (уголовной coercitio) административному усмотрвнію отдельнаго магистрата быль предоставлень болве широкій просторъ, чёмъ какой допускало обычное уголовное право, какъ ни произвольно шло его отправление въ періодъ принцепсовъ-императоровъ; 14) Магистратская религійная полиція (magistratische Religionspolizei) времени принципата направляла чрезвычайныя міры (der capitalen coercitionis) главнымъ образомъ противъ религій монотеистическихъ: іудейства, а особенно христіанства.

Есть въ трантатв Моммсена въ заключительномъ выводв мъста, требующія нъкотораго поясненія. Такъ, напр., онъ говоритъ, что "категорія уголовнаго преслідованія за преступленіе противъ религіи, подведенное подъ понятіе majestatis, чужда древивишему пониманію права в древивишей юридической правтивв". Это такъ и нужно понимать только о древнъйшемъ періодъ, преспубливанскомъ, а не объ эпохъ принципата, вогда, особенно со времени Домиціана, crimen laesae Majestatis нивло уже религозно-политическій характеры, и прежде всего прилагалось въ христіанству, составляло сущность обвиненія противъ христіанъ, отвазывавшихся sacrificium Imperatori solvere. Эту мысль, -- въ выводъ недосказанную, -- въ трактать, вт своемъ мьсть, развиваетъ Моммсенъ, опираясь на Тертулліаново различеніе двоякой категоріи crimen laesae Majestatis въ приложени въ христіанамъ. Или еще: "императоры навазывали христіанъ, когда нельзя было избіжать этого, но примъняли coercitio такимъ образомъ, что репрессія по возможности ослаблялась... фактически решительно брала перевъсъ толерантность... Правительство часто, конечно, принуждено было, вызванное фанатизмомъ массъ, оставлять эту точку зрвнія и трактовать храстіанство, какъ уголовное преступленіе, но вообще оно этому противилось". Этотъ выводъ отношеній Рима въ христіанству не по существу римской національности, государственности, религіи, органическихъ законовъ, а характеризуетъ ново-римское, во время принципата ставшее весьма замётнымъ, по временамъ даже преобладающимъ, направление въ дълъ религи и политики, въ которомъ, какъ несколько выше характеризуеть его самъ же Монисенъ, не было почти ничего староримскаго-ни національнаго чувства, ни религіознаго духа, -- и которое сформировалось подь вліяніемъ идей и людей, нахлынувшихъ въ Римъ, въ особенности съ Востова, и подорвавшихъ староримскіе устон. Словомъ, въ этомъ выводь разумьются ть римсвіе принцепсы, ихъ нам'встниви и проч., которые, подъ вліявіемъ восточныхъ идей, -- а отчасти и по своему происхожцевію (императоры-сирійцы), отрішились отъ староримскаго духа, игнорировали староримскій законъ, и если не покровительствовали христіанству, то и не преследовали его. И знаменательно, что это были съ точки зрвнія римской худшіе императоры. Тогда какъ лучніе императоры, пытавшіеся воспресеть староримскій духъ, поднять силу староримскихъ законовъ и учрежденій, Траянъ, Маркъ-Аврелій, Лепій-новый Траянъ,-были непримиримыми, имя этихъ законовъ, врагами христіанъ. Иное дело-законодательство, иное-наличная государственная власть; иное двло-законъ, иное-его органы-исполнители. римскій законъ и въ эпоху принципата лежаль на стіанствів тяжелымъ гнетомъ, который ни однимъ императоромъ до Константина Великаго не быль снять, и только періодически давленіе его то ослабевало, давало ровугнетенному,-то еще болве усиливалось. Массы, о "слепомъ, принудительномъ для власти", фанатизмъ которыхъ говорить Моммсень, требуя оть властей защиты староотечесваго культа противъ христіанъ (быль ли тогдашній культь язычества римскаго точно староотеческій -- это иной вопросъ), были, какъ мы имбли уже случай заметить, лучшими, чемъ представители власти въ эпоху принципата, выравителями староримскихъ религіозно-правовыхъ принциповъ и тенденцій.

Есть въ выводахъ Моммсена еще кое-что, требующее уже и значительнаго ограниченія. Таково сужденіе Моммсена, что "до развитія (річь идеть объ эпохії 2 и первой половины 3 в.) епископальнаго устройства и вселенскихъ соборовъ еще не доставало христіанамъ централизаціи, и слідовательно отъ нихъ не грозила опасность государству". О вселенскихъ соборахъ мы ничего не будемъ говорить, такъ какъ они къ эпохії преслідованія христіанства вовсе не иміноть отношенія. А что каслется епископскаго устройства, то сужденіе объ немъ Моммсена, очевидно, опирается на протестантскомъ возврівній о позднемъ происхожденій и еще боліве позднемъ упроченій епископата въ церкви. Что римскія власти на первыхъ порахъ не вміли яснаго представленія о христіанской организацій епископства, епископства не виділи и значенія его не знали,—это вітрно, и мы выше уже отмітили мимоходомъ этотъ фактъ. Плиній

Digitized by Google

не разысвиваетъ епископовъ, и для дознанія сущности дъла христіанскаго остановился, какъ на выдающихся лицахъ въ христіансвой гетеріи, на двухъ женщинахъ-министрахъ (quae ministrae dicebantur), т. е. діакониссахъ. Власти видёли целие ряды факцій, гетерій христіанскихь, но цока не подозр'ввали, что это-не разрозненныя, независимыя одна отъ другой воллегін, а внутренно между собою связанныя части одного веливаго цълаго. Но мало по малу для нихъ стало проясняться значеніе въ христіанствь несмвняемых представителей -вождей общинъ-епископовъ. Это показали удары, поразивпіе Игнатія "учителя всей Сиріи", Поливарпа "учителя всей Авін отца христіанъ", Цобина и др. Становилась для нихъ замътною и тъсная связь всъхъ общинъ, выражавшаяся въ особенно участившихся со второй половины 2-го въва соборахъ епископовъ, о которыхъ не могли не имъть свъдъній власти. И въ первой трети 3-го въва удары направляются уже главнымъ образомъ противъ ещескоповъ. Евсевій говорить, что Максиминъ повелълъ умерщвлять однихъ предстоятелей церввей, какъ главныхъ распространителей евангельскаго ученія (Ц. И. 6, 28). А св. Кипріанъ замічаеть о Децін, также направившемъ главные удары на епископовъ, что онъ согласился бы раздёлить власть надъ Римомъ скорее съ совывстнивомъ императоромъ, чвиъ съ римсвимъ епископомъ. Но если римская власть сравнительно повдно дознала насилу и значеніе епископата въ христіанствв, оудшую то отсюда еще не следуетъ, чтобы также поздно и развилось "епископальное устройство" въ церкви, и чтобы въ ней тавъ долго отсутствовала "централизація". Общины христіанскія всегда и всюду совнавали себя, по выраженію апостола, "единымъ твломъ", внутренно между собою связанными членами великаго единаго приаго. Въ своей совокупонв изначала составляли не массу разрозненныхъ върующихъ, а живой и стройный организмъ (съ главой Христомъ), живущій полною и цільною внугреннею жизнію, -- словомъ, составляли церковь васолическую, съ право-

мърными и довлжющими отправленіями органовъ и представителей ся власти, спископовъ. Въ этомъ, восходящемъ въ самую раннюю пору церкви, сознанім своего живаго органическаго единства и духовной мощи, христіанство черпало силы для того, чтобы съ такимъ величавымъ достоинствомъ, чуждымъ мелкаго раздраженія спокойствіемъ и увіренностью въ окончательномъ торжествъ своего дъла смотръть на смятеніе и бушеванія противъ него матеріальной силы, сначала іудейской, а потомъ и языческой (Діян. Апост. 4, 25-28: вскую шаташася языцы...). Въ этомъ сознаніи своего касолическаго внутренняго единства, выражившагося и въ тёсномъ внишемъ взаимообщения, частния общины христіанскія и отдъльные върующіе находили взаимноободреніе и нравственную поддержку въ борьбъ и страданіяхъ (посланіе св. Игнатія Богоносца, посланіе церкви Смириской о мученической кончинъ св. Поликария, посланіе церквей Ліонской и Віенньской о мученичествъ). Въ епископальной "централизаціи", т. е. въ единствъ цервви, воплощавшемся въ епископствъ, была съ самаго начала (после апостоловъ) сила церкви, потомуто св. Игнатій такъ настойчиво и убіждаеть вірующих держаться епископа, чтобы сохранялось единство внёшнее и внутреннее (вушос пувиратий кай сархий), Не праввитие епископальваго устройства, централизовавшаго силы христіанства и сдёлавшаго его опаснымъ для государства (die Staatsgefährlichkeit)" вызвало преследование христіань, а въ изначальномъ еписконскомъ строй христіанская церковь имала опору противъ натисковъ врага, начавшихся много раньше, чемъ онъ заматиль этоть вранкій оплоть христіанства. Когда государственная власть, посль почти полуторав вковых в безусившных в усилій задавить христівиство, обратила удары свои главнымъ образомъ противъ епископовъ, то она върно накопецъ поняла, что въ церковномъ епископствъ-сила христіанства; только не знала она пока, что, и отсылая епископовъ на казнь, она также безсильна въ борьбъ съ церковью, какъ и прежде, потому что основная сила церкви, оживляющая и укрыпляющая

ее, - выше епископовъ, -Основаніе и Глава первви, Христосъ. Отмътимъ и нъсколько ограничимъ и еще одно сужденіе Моммсена, изложенное въ последнихъ строкахъ его трактата. Что принятіе римскими императорами новой въры и возведеніе ея на степень религіи государственной скорве укрвиню, чёмъ ослабило правительство (и вообще римскій государственный организмъ), -- это совершенно върно. Что въ управлени императоровъ — преемниковъ Константина Вел. обнаруживался абсолютивмъ, противъ этого мы тоже ничего не говоримъ, но не видимъ нужды связывать этотъ абсолютизмъ съ двломъ церкви, чрезъ господство въ которой, будто, императоры преимущественно проводили свои абсолютныя тенденців. Къ правительственному абсолютизму Римъ пришелъ независимо отъ христіанства въ историческомъ ході развитія своей государственности: діархія, сивнившая республику, сама окончательно уступила абсолютной монархіи раньше Константина Великаго, въ неограниченномъ деспотивив Діоклеціана. Исторически неверенъ приговоръ, что преемники Константина въ осуществленіи своихъ деспотическихъ стремленій нашли въ духовенствів не оппонентовъ, а орудія ("правда, и оппонентовъ, но гораздо чаще орудія"). Мы внасиъ, что римскіе императоры въ христіанизованномъ римскомъ государствъ не разъ (не будеть, можеть быть, сильнымъ выраженіемъ, если скажемъ: систематически) старались наложить. свою деспотическую руку на духовную свободу и самостоятельность Церкви, побъдоносно выдержавшую испытаніе въ періодъ Рима языческаго, цытались направлять по своему усмотренію самую внутреннюю сущность жизни Церквидогиать, словомъ, котели сделать Церковь одною изъфункцій государственныхъ, чтобы такимъ образомъ держать въ своихъ деспотическихъ рукахъ всв (и духовные) интересы в отправленія обновленнаго христіанствомъ міра Греко-Римсваго. И особенно типичнымъ выразителемъ этихъ стремлевій римскаго абсолютизма быль первый же преемнякъ Константина его сыпъ Констанцій; какъ языческій Pontifex Maхімия, онъ видель въ христіанскомъ епископстве не более, кавъ гровно предсъдаемое и управляемое имъ языческое Collegium Pontificum; протягивая одну руку, какъ епископъ еписвоповъ (такъ онъ называлъ самъ себя) въ христіанскому кадилу (по выраженію еп. Осів Кордовскаго), а другою, какъ императоръ, хватаясь за римскій мечь, онъ, по староримской явыческой тенденців, действительно котёль найти въ кристіанской Церкви рабски покорнаго слугу, слівпое орудіе и върнаго выразителя свояхъ государственныхъ илановъ. Печальными стровами скорбной жалобы, а то и-рызваго негодованія отмічено въ літописяхь Церкви это отношеніе въ ней христіанизованной государственной власти римской. Подъ тажелой рукой Высовихъ Попровителей христіанства, представителямъ Церкви не разъ приходило на мысль сравненіе съ гнетомъ, подъ воторымъ изнемогало христіанство въ періодъ императоровъ-понимелей: припоминали Домеціана, Нерона, Ахаава, Фараона и самаго Антихриста. Но въ целомъ ряде достойнъйшихъ представителей Церкви ближайшіе и отдаленнъйшіе преемники Константина встрівтили не орудія (правда, и орудія, но не въ достойнійшихь), а оппонентовь своимъ властнымъ повушеніямъ на духовныя права Церкви, своимъ усиліямъ обратить ее въ послушное орудіе своего абсолютизма. И длинный Мартирологь христіанскій, свид'втель тажкихъ испытаній, пережитыхъ Церковью въ борьби за сесесуществование въ течение двухъ съ половиною ввновъ, не закончился съ Діоклеціаномъ и Галеріемъ. Не десятками только исповедниковъ (начивая съ св. Асанасія Великаго), а то и мучениковъ пополнился этогъ Мартирологъ уже при христіанскихъ императорахъ Рама, когда церковь должна была вести тажелую борьбу уже за свои духовныя права или, что тоже, за высшіе духовные интересы человічества.

Строго говоря, вирочемъ, оба последнія церковно-историческія мивнія Момисена въ разъясненіи вопроса о поло-Toyam Kies. Ayx. Acag. 1892 r. T. II.

Digitized by Google

женіи христіанства, вакъ преступленія протить религіи до римсвому праву, особаго значенія не имѣють. И если мы, излагая содержаніе трактата Момисена, не опустили этихъ, для уясненія существа даннаго вопроса неважныхъ, сужденій, то, съ одной стороны, для того, чтобы г. Кулаковскій не посмѣлъ упревнуть насъ въ устраненіи изъ дѣла вещей, по его миѣнію, имѣющихъ существєнно важное значеніе, а съ другой—потому, что мы желали дать читателю возможность сравнить эти завлючительныя въ трактатѣ Момисена мысли съ переработкой ихъ на послѣдней страницѣ трактата г. Кулаковскаго.

Какъ же г. Кулаковскій воспользовался трактатомъ Моммсена въ своей "ученой" работь? Это интересно, такъ какъ укаванное сочинение Момисена, какъ мы и вначаль вамътили, есть единственное изъ множества сочиненій по избранному ямъ вопросу, которое онъ удостовять поцитовать. Мы, впрочемъ, думаемъ, что нашъ читатель, сопоставивши извёстныя ему уже возврвнія г. Кулавовскаго съ извлеченными нами совершенно безпристрастно тевисами изъ травтата Момисена, уже и самъ напередъ составилъ себъ отвътъ на поставленный нами сейчась вопрось. Оказывается, что г. Кулаковскій быль гораздо последовательнее въ обращени съ своими источниками и пособіями, чёмъ въ изложеніи своихъ собственныхъ мыслей. Юридическія возарвнія и выводы Момисена онъ изложнатавъ же върно, какъ върно воспроизвелъ историческія сужденія Aubé, тавъ же "точно", какъ "точно перевелъ" Авты Kapearencuie (Proconsularia), которыхъ впрочемъ не видаль, и какъ передалъ сущность Актовъ Ліонсвихъ, тоже ему не очень "хорошо изв'естныхъ". Сделаемъ несколько сопоставленій. И чтобы лишать г. Кулаковскаго возможности приб'януть къ какимъ-нибудь изворотамъ, начнемъ съ того пункта, въ которомъ самъ онъ указываеть на непосредственную связь своихъ теорій съ сужденіями Моммсена. На 397-8-9 страницахъ Моммсенъ говоритъ, что "религіозныя дівнія відала

правительственная власть, но римскому выраженію, магистратская coercitio, по нашему нынъшнему, конечно, только приблизительно соотвытствующему обозначению, - полнція": "правительство обывновенно преследовало преступленія противъ религіи (ist gegen den Religionsfrevel durchgängig vorgegangen) не общемъ отоловнымъ, а полецейскимъ порядкомъ". У г. Кулавовскаго выходить: "все дело (т. е. процессь и казнь сциллитанскихъ мучениквоъ)... есть лишь случайное вмп*пиательство*, — 1080 ря нашим з языком, — полиціи, по вызову ея вниманія ко дълу самой публикой. Монисень (тамь же) равъясняеть, что магистратская coercitio формально отличается отъ уголовнаго судопроизводства темъ, что для уголовнаго суда поставляются особые магистраты, соегсітіо же въ своемъ полномъ объемъ является, какъ существенный аттрибутъ высшаго магистрата; это есть чрезвычайное уголовное судопроизводство, которое можно поставить рядомъ съ общимъ уголовнымъ судопроизводствомъ... Отръшенное от вспха формальных рамок права судопроизводство... пред самим императорома (а следовательно и предъ уполномоченнымъ императора, его нам'встпикомъ) можно понимать и какъ неограниченное coercitio, и какт собственное уголовное судопроизводство: вз этих высших инстанціях обое, строго говоря, совпадаnome (in diesen Spitzen fallt beides genau genommen zusammen). Г. Кулаковскій перерабатываеть это такъ: "императорскій намъстникъ проявляетъ силу своей власти карой, но осуществляеть при этомь не судебную функцію своей власти, а ту, которая у римлянт называлась jus coercendi, т. е. право магистрата всявимъ образомъ принуждать гражданина исполнять повельніе, которое магистрать делаеть въ силу своей власти... Это не есть (судебный) процессь съ точки зрвнія римскаго права, а лишь дознаніе (cognitio). Все діло сводится въ усмотренію представителя власти и все решеніе идеть въ административномъ порядкв". По этому образчику, ттвержденному самимъ г. Кулаковскимъ посредствомъ цитатнаго клейма, можно судять и объ остальныхъ его воспроизведеніяхъ юридическихъ мыслей Момисена, не отміченныхъ цитатами. Момисенъ говоритъ, что понятіе уголовнаго преступленія противъ національной римской веры вытекаеть изъ самойсущности національной религіи римскаго народа, потому что димская религіовность есть проявляющійся въ сакральной форма патріотнямъ, и что отступленіе отъ римской віры и принятіе гражданами superstitionis externae разсматривалось, какъ преступленіе, уголовно караемое. Г. Кулаковскій передаеть, что по самому характеру (мертвому) римской религи и религіозныхъ возврвній и установленій римскаго государства, особыхъ религіозныхъ интересовъ, какъ сферы государственной политиви, языческій Римъ не зналь и поэтому совершенно понятно полное равнодушіе государственной власти къ религіямь народовь, подвластныхь имперіи; ихъ не подвергали вивакому преследованію или запрету; Риму было чуждо самое понятіе преследованія за веру. Момисенъ говорить, что уголовное преследование superstitiones externae совершалось властью правительства, магистратской coercitio, и что эту правительственную функцію по праву можно назвать религійной полиціей (Religionspolizei), что религійной полиціей въ собственномъ смысль не могуть быть названы ть мъропріятія, которыя вообще имъють цёлью охраненіе добраго порядка, но что магистратская редагійная полиція, основывающаяся на національномъ характеръ римской религін, следила, чтобы римскій гражданинь исполняль свои религіозныя обязанности, держался національной религіи, преслідовала отцаденіе въ иностранный культь, что нагистратская coercitio въ сущности направлена была противь отпаденія от національной въры. Г. Кулавовскій въсвольно разъ повторяетъ, что римское государство относилось безразлично къ самому существованію религіозной пропаганди въ населеніи, что оно не создавало особыхъ органовъ для наблюденія за своими подданными въ ділахъ ихъ религіозныхъ убъжденій; для преслёдованія за преступленія противъ

религін не было ни особаго трибунала, ни особой формы пронесса, не особаго спеціальнаго органа для возбужденія самамаго преследованія: что полиція имела своей единственной прямой обяванностью только охранение и водворение добраго порядка, не вившиваясь въ вопросы религін, и "не импьла по супреству никакого отношенія ка религін, вава такой". У Моммсена стоить: репрессія исповеданій, открыто отрицающих в національную віру, была явно преднамиренная (offenbar beabsichtigte); у г. Кулавовскаго это-, случайное выпистельство нольцін по вызову самой публеки", кара за сопротивленіе власти, въ разсмотрвије причинъ котораго эта власть не входила". Момисенъ: "О примъненіи магистратской coercitio въ принудительному исполненію религіозныхъ обизанностей гражданами и о навазаніи упущеній мы, вонечно, мало знаемъ, кавъ и вообще мало знаемъ о республиканской уголовной юстиціи; твиъ не менве въ старореспубликанское время она примънялась широко". Г. Кулаковскій: "преслыдованія за въру не знаеть Римь за все существование республики". Моимсенъ говорить, что "христіанство понимали какъ уголовное преступленіе, сущность котораго состояла въ одномъ имени христівнинъ (durch den blossen Christennamen substantiirten Capitalverbrechen), что христіанскую віру считали уголовнымъ преступленіемъ, какъ такую, и что религійная полиція времени принципата направляла чрезвичайный мізри coercitionis, особенно противъ христіанства. Г. Кулаковскій утверждаеть, что "власть не карала христіанство, какъ такое, не преследовала христіанское ученіе, какъ такое", "не за въру привлекали къ отвътственности и вазнили"; "только по видимости римская власть карала имя христіанинъ". Момисовъ говорить, что понимание христіанской віры, какъ такой, вакъ уголовнаго преступленія, не за чемъ связывать съ эдинтомъ отдельнаго враждебнаго христіанству императора, что такое понимание должно основываться на самой сущности римскаго уголовнаго права. Г. Кулаковскій говорить,

что преследованіе и казни христіанъ "не были предусмотрены никакимъ закономъ и определениемъ; то былъ простой произволъ власти: главы государства въ Римв, и представителей государственной власти повсюду въ предблахъ виперіи". Мы могли бы и еще продолжить рядъ параллелей или, правильнве, антитет между г. Кузавовский и Момисеноми, копользовался и котораго онъ именно вызваль, торымъ онъ какъ единственаго авторитетнаго свидётеля въ пользу своихъ (мнемо) юридическихъ измышленій объ отношеніи римскаго закона и власти къ христіанству. Но довольно и этихъ. Отмътимъ развъ еще, какъ г. Кулавовскій воспользовался тъми двумя заключетельными историческими соображеніями Моммсена, по поводу которыхъ мы выше сдёлали несколько ограничительныхъ замізчаній. Моммсеновское: "до развитія епископскаго устройства и вселенскихъ соборовъ еще не доставало христіанамъ централизаціи, и следовательно нихъ не грозила опасность государству", у г. Кулаковскаго передълывается въ такую тераду: "когда римская государственная власть должна была прійти къ сознанію, что она своимъ попущениемъ дозволила развиться союзу единомышленниковъ, покрывшаго (покрывшему?) своею сътью весь римскій міръ, союзу, который успёль выработать сильную и ценпіраливованную внутреннюю организацію, со своей ісрархісй, со своими капиталами и съ прочнымъ единствомъ одного вероученія; тогда оно должно было взглянуть на христіанство, какъ на фактъ политическаго значенія, признать в немь политическую опасность" (Кулак. стр. 30). Просто неподражаемо это "со своими капиталами", стоящее. въ центръ между іврархіей и прочнымо единствомо (да еще). одного върочченія. Союзь единомышленниковь, покрывшій своею сттью весь мірь, своими капиталами ставшій политически опаснымъ! Но, поввольте г. Кулавовскій! О какомъэто всемірномъ, союзв идеть рвчь? о христіанствв ли первой. половины 3-го въка до Деція, капиталы котораго состояль.

въ твердой въръ, кръшкой любви (діаконъ римскій Лаврентій на требование указать капиталы церковные, указаль на нищихъ, калъкъ и другихъ несчастныхъ, которыхъ поддерживала благотворительность церковная) и поразительномъ для враговъ теривнін? Не представляеть ли себв г. Кулановскій этотъ "всемірный союзъ единомышленниковъ" въ видё нынъщняго "Всемірнаго Еврейскаго Союза", развътвивавшагося по всему міру и дійствительно "своими капиталами" оказывающаго давленіе на политику и экономію государствъ и народовъ?!.. Моммсеново заключетельное суждение о вначенім христіанства въ христіанивованномъ римскомъ государствъ, что "оно скорве укрвпило, чвиъ ослабило правительство. что свое абсолютное управление императоры проводили преимущественно чревъ свое господство въ церкви, и въ духовенствъ нашли себъ... орудія", --- у г. Кулаковскаго преобравилось въ завлючительную тераду, что состояніе государства превратилось въ господство христіанства и полное отсутствіе терпимости, что въ принципу религіовной нетерпимости христіансвіе винераторы пришли при помощи христіанства и что преследование за убъждение могло совершаться съ большой последовательностью, потому что администрація была теперь болве централивована (Момисеново "скорве укрвпило" "абсолютное управленіе").

Несомевно, г. Кулаковскій пользовался трактатомъ Моммсена; содержаніе этого трактата отразилось въ юридической сторонь его лекціи. Но узналь-ли бы Моммсенъ свои мысли въ переработків ихъ г. Кулаковскимъ? Конечно, такъ же мало, какъ и мало можно узнать художественное произведеніе серьезной кисти—въ грубой каррикатурів на него... Моммсеново magistratische Coercition, capitale Coercition, ausserordentliches Strafverfahren, ausserordentliche Criminal-process, Religionspolizei, magistratische Religionspolizei у г. Кулаковскаго является, какъ просто "полиція, говоря нашимъ явыкомъ", т. е. собственно явыкомъ нашихъ либералосъ, для

которыхъ "поляція" — сипонимъ произвола. У г. Кулаковскаго римская полиція, особенною бдительностью не отличавшаяся, превращала безпорядовъ, водворяла порядовъ, вря, не разсуждая; принуждала, карала за сопротивление власти едивственно по своему усмотрънію, но во разсмотръніе причинъ сопротивленія она не входила, сущность діла она не читересовалась узнать точные, лишь бы водворень быль порядокь; это быль простой произволь (Кулак. стр. 13, 15. 20. 23. 24. 26). Точь въ точь, какъ полиція въ либеральномъ представленін известныхъ нашихъ литераторовъ, у которыхъ кодексъ польнейских правъ и обяванностей исчернывается извъстными: "не разсуждать", "не велёно", "не приказано" "тащить", "не пущать"... Пусть не сътуеть на насъ г. Кулавовскій за правду: онъ поступиль съ Момисеномъ, какъ настоящій опереточный мастерь, въ мастерской котораго сюжеть серьевнаго Opus перерабатывается въ балаганную операбуффъ. Не для нашихъ читателей и вообще не для людей серьевныхъ, а для г. Кулаковскаго, которому понятиве языкъ оперетви, сважемъ, что ученый, серьезный Момисевъ въ его переделев вышель опереточнымь "Монисевь на изнанку".

Послё показаній такого авторитетнаго, и притомъ приглашеннаго самимъ же г. Кулаковскимъ, свидётеля, не оставляющаго въ его хитроумномъ юридическомъ построеніи камня на камнъ,—считаемъ лишнимъ вхолять въ дальнейшее критическое обсужденіе его пониманія римской соегсітіо и полиціи. Вмёсто этого поставимъ вопросъ: каковы же въ действительности, а не въ кривотолкованіяхъ г. Кулаковскаго, были характерныя черты римскаго процесса противъ христівнъ?

Въ періодъ первыхъ трехъ вѣвовъ христіанства Римъ постепенно переживаль коренную перемѣву и въ общемъ государственномъ стров своемъ, и въ частныхъ правительственныхъ учрежденіяхъ: изъ формъ республиканскихъ переходилъ въ формы монархическія. Прежнія формы республиканскія пока оставались, и даже въ извѣстной мѣрѣ были охраняемы,

но основы республиканскихъ учрежденій были подорваны, н они все болве теряли свою компетенцію, направлялись къ уничтоженію. De jure, сенать, принявшій на себя большую часть полномочій народа, и зам'янившій его въ отправленіяхъ государственныхъ, и принцепсъ-императоръ виступаютъ теперь, со времени Тиверія, какъ двів высшія государственныя власти, но de facto авторитетъ принцепса преобладаетъ. Законодательная власть de jure признавалась за сенатомъ даже до половины 3-го въка, но de facto почти всъ законодательные акты сената (senatusconsulta) издавались по вол'в прин. ценса (auctore priucipe), проэкты котораго, предлагавшиеся въ формъ oratio ad senatum, понимались болье, какъ повелънія, требующія исполненія. Римъ съ Августа пересталь уже быть республивой, но до Діовлеціана не быль еще de jure абсолютной монархіей, а только діархіей. Въ это, долго тянувшееся, переходное время, когда почти важдый принцецсъ дълалъ перемъны по своему усмотрънію, все было текучемъ процессв новообразованія; ничего устойчиваго, ни определенныхъ формъ, ни обязательныхъ нормъ, направлявшихъ и вводившихъ въ точныя правовыя рамва дъйствія представителей власти. Такая перемъна особенно глубово затронула юстицію, какъ гражданскую (judicia privata), такъ и уголовную (judicia publica). Въ послъдній періодь республики дійствують, какь общая уголовно-судебная инстанція, Quaestiones perpetuae (такъ названная въ отличіе оть Quaestiones extraordinariae, которыя въ древившией республивъ составлялись по дъламъ исвлючительнымъ). Quaestiones perpetuae, отнявшіе у древне-республиванскихъ комицій ихъ судебныя права, были постояннымъ уголовнымъ судомъ, составленнымъ изъ президента и присяжныхъ (judices selecti), ежегодно сивияемыхъ (въ извъстной мърв они напоминаютъ нашъ судъ присяжныхъ). Это быль судъ стройно организованный, съ сложной, въ течение времени прочно установившейся коридической обрядностью, съ процедурой строго и точно нормированной, охранавшей право в правду (съ обвинителями, обставленнымъ процессуальными формальностями предварительнымъ следствіемъ, следствіемъ судебнымъ-соgnitio causae, изследованіе, разборъ дела-въ полномъ присутствім суда, съ ръчами обвинителя и его защитника (patroni, advocati, laudatores, съ сентенціей, депретомъ суда). Но уже при первыхъ принцепсахъ, оставаясь нока съ своими правовыми формами, этотъ судъ потеряль свое значение по существу. Выступаеть всевластіе принценсовъ. Въ нав лиців сосредоточиваются всё юридическія отправленія: юрисдивція гражданская, уголовная, и въ порядка исполнительномъ. Помемо продолжавшаго еще существовать ординарнаго суда Quaestiones perpetuae, принцепсы принимають къ своему личному разсмотрвнію судебныя двла (cognitionem recipere), н ведуть судь процессомъ чрезвычайнымь (cognitio extra ordinem, cognitio, persecutio extraordinaria). Принцепсъ jus dixit, не соображаясь съ установленными юридическими нормами и формами. De facto, уже въ раннюю пору (de jure съ первой половины III въва) принцепсъ выступаеть какъ лице, стоящее выше законовъ (legibus solutus). Онъ ведеть діло единолично по своему усмотранію: въ процесса для него не обязательни были формальности обвиненія, публичность преній; въ судебныхъ приговоряхъ онъ не связанъ былъ уголовными законами; исполнение наложенныхъ имъ наказаний следовало тотчасъ за судебнымъ приговоромъ. Въ этотъ упрощенный, скорый судъ, въ процедурѣ вотораго существовала одна только инстанція висшаго магистрата-принцепса, производившаго cognitio causae, направились уголовныя дёла, мимо Quaestiones perpetuae. Эти последнія сначала лишились судопроизводства въ уголовных процессахъ, затъмъ все болъе и болъе отходили въ тъпь, и въ вонцв втораго-въ началь 3-го века совершенно исчези. Экстраординарный судъ принцепса, оставаясь по формъ соgnitio extra ordinem, мало по малу сталь ординарнымь, общимь судомъ, въ сферу компетенціи котораго входили всё дёла:

вывыванніяся теченіемъ жизни государственной и частной. Этотъ всеобъемлющій кругь діль предоставлялся принценсу автомъ: lex imperii, или lex de imperio, ноторый вначаль возобновлялся каждый разъ при вступлевін новаго принцепса. Lex de imperio Vespas. представляеть намъ характерный обравчивъ такого legis: "и да принадлежить ему право и власть такая же, какая была у божественнаго Августа, делать и исполнять все то, что онъ найдеть полезнымъ для государства и содействующимъ возвеличению религозных, свётскихъ. общественных и частных дёль". Мы, по нашей задачь, особенно обращаемъ внимание на это: quaecunquae ex majestate divinarum rerum esse censebit. Менве всего можно сказать, что принцепсъ только "блюль военные, политическіе, экономические интересы государства и лишь отчасти (!?) интересы правосудія; а особыхъ религіозныхъ интересовъ, какъ сферы государственной политики, не зналь" (Кулав. стр. 20). Напротивъ, какъ judex extra ordinem, онъ быль главный и высшій представитель юстиціи; а какъ Pontifex Maximus, онъ сосредоточиваль въ своемъ лицф интересы религіовные, и охраняль ихъ всею силою своей власти, какъ интересы государственные. О сынв и второмъ преемникв Веспасіана. Домиціант замтивется, что онь, jus diligenter dixit, plerumque et in foro pro tribunali extra ordinem. Бевъ сомивнія, въ силу legis de imperio, въ числъ дъль, но которымъ онь jus dixit pro tribunali extra ordinem, были и res divinae, васательно которыхъ онъ делаль судебные приговоры, какіе считаль "полезными для государства". Въ силу такой власти состоялся, в таковь быль отивченный историкомь судь Домеціана падь Климентомъ, Домициллой и "многими другими" (айхог поххог),--судъ extra ordinem-но "чреввычайный" вовсе не потому, что "двио было", какъ полагаетъ г. Кулаковскій, "чрезвычайное". Этотъ судъ, когда-то дъйствительно экстраординарний, теперь быль общій, обыкновенный судь, который, въ силу своихъ полномочій, plerumque — обывновенно — чиниль Princeps.

Творя судъ extra ordinem самолично въ Римъ или вообще въ ивстахъ болве или менве продолжительнаго своего пребыванія, принцепсь-императоръ поручаль отъ себя производство суда и другимъ, --- особому ли для особаго случая магистрату, или даже, по общему уполномочію, извістнымъ ватегоріямъ магистратовъ. Это общее уполномочіе стало источникомъ уголовной юрисдикціи praefectorum urbi-для Рима, praefectorum praetorio-для Италів, и-провинціальныхъ правителей. Полномочія правителей провинцій, отправлявшихъ юрисдикцію оть имени императоровь, произвели такой-же перевороть въ провинціальной юстиціи, какой приміненіе legis de imperio принцепсами произвело въ администраціи и юстиців самаго Рама. Муниципальная организація постепенно подвергалась полному преобразованію. Уголовная юрисдивція муниципальныхъ магистратовъ, которая въ известныхъ размърахъ принадлежала имъ еще въ вонцъ республики, теперь существенно была ограничена. Подобно римскимъ magistrati minores, они не имали уже настоящей уголовной юрисдивців (imperium merum). Къ процессу extra ordinem, при воторомъ самъ магистратъ изследуеть дело (предпринимаеть саusae cognitio) в рашаеть его девретомъ (jus decernendi), они не были, за исключеніемъ спеціальнаго уполномочія, способны, потому что не имъли вытекающей изъ imperium coercitio, jus coercendi,---права силою, наложеніемъ наказаній принуждать въ A sine coercitione jurisdictio nulla est. 3a повиновению. нимя осталось jus prensionis, jus prendendi, право схватить неновинующагося, вообще преступника противь законовъ, и посредствомъ своихъ слугъ отвести его въ теменцу, чтобы затвиъ представить предъ уголовный трибуналь висшаго магистратаправителя провинціи. Правители провинцій (проконсулы въ сенатеких вровинціяхъ, пропреторы въ императорскихъ: различіе между наим было болве важущееся, чемъ действительное, и вообще тв и другіе навывались, проконсулами, нам'ястинкамиpraeses), по общему уполномочію принценсовъ-виператоровь,

пользовались въ администраціи, въ юрисдикціи гражданской и уголовной властью неограниченною. Они имёли право вызвать обвиняемаго предъ свой трибупаль (in jus vocatio, jus vocandi), въ случав непокорности или уклоненія, принудить посредствомъ служителей (lictores apparitoresque) явиться въ судъ (jus prensionis), самолично произвесть судебное следствіе (causae cognitio) въ силу jus decernendi издать судебный приговоръ (decretum) и по праву coercitio (jus coercendi) привести присужденное наказаніе, -- отъ болве легиять и до смертной казни вилючительно,-въ исполнение.-Какъ уполномоченный пожизненнаго проконсула-принцепса, какъ намъстнивъ императора, проконсулъ-президентъ (praeses) провяндія jus dixit такъ же pro tribunali extra ordinem, не ственяясь формами муниципального суда, какъ и принцепсъ или praefectus urbi, не связывался процессуальными формами и нормами Quaestiones perpetuae. Въ отправлении и администраців, и суда намістникъ руководился полученной имъ отъ императора предъ отправлениемъ въ провинцию инструкціей (mandata principis) и придерживался своего собственнаго эдикта (edictum perpetuum), изданнаго при вступленін въ отправленіе должности, а въ случаяхъ непредвиденныхъ обращался съ consultatio въ императору. Но вообще, такъ кавъ mandata имъли видъ и характеръ самаго общаго правительственнаго наказа (потому что болве подробнаго развитія и увазанія нормъ административнаго и судебнаго отправлевія въ примънени въ различнымъ случаямъ не установившейся, пе уложившейся въ опредъленныя рамки жизни провинціальной и нельзя было сделать, по выражению Траяна въ epistola въ Плинію: neque enim in universum aliquid, quod quasi certam formam habeat, constitui potest): нам'встниви въ своей юресдикцін должны были въ значительной мірів дійствовать по личному усмотренію, руководась, конечно, освовными государственными законами. Само собою разумфется, что это сообщало извёстную личную окраску администраціи и суду

различныхъ провинцій, на это далеко еще не то, что "произволъ", "случайное вившательство", "личное усмотрвніе" "безъ разсмотрвнія", "безъ вниканія въ существо двла, которымъ даже не интересовались". (Для вопроса о юстиціи времени принцепсовъ приняты во вниманіе Виллемсь, Пухта и др.).

Что насается вруга дёль, подлежавшихь вёдению намъстника, то, безъ сомивнія, въ сферу его административной и судебной компетенціи входило все то, что стояло въ сферв власти самого принцепса. Въ lege de imperio, которымъ предоставлялись высшія государственныя полномочія принцепсу, указанъ и кругъ дълъ, которыя принцепсъ, въ свою очередь, предоставляль въ въдъніе своихъ уполномоченныхъ. Это всь, а следовательно и религіозныя, отправленія жизни провинців. И какъ самъ принценсъ Траянъ extra ordinem судиль въ Антіохін Игнатія, кристіанскаго "учителя всей Сирін", такъ и Плиній, и всякій другой нам'встникъ, по уполномочію принценса, обязанный заботиться о majestas rerum divinarum, судиль, sedens pro tribunali extra ordinem, христіань, осворблявшихъ majestas религіи римской, стремившихся поставить на ея місто религію новую. Не вившній общественный порядовь эдёсь охранялся, и не безпорядовъ такой же прекращался, не полиція-говоря "нашимъ" языкомъ-, тащила" и "не допущала" бевъ разсмотрънія, не разбирая въ чемъ дъло, но здёсь существенно и глубоко затрогивались высшіе религіозногосударственные (религін и государства) интересы, которые разбиралъ и окранялъ экстраординарный уголовный судъ въ лиць намъстника, потому что,---должны мы сказать прямо въ равръвъ съ г. Кулаковскимъ и въ полномъ согласіи съ Моммсеномъ, - полномочія, которыми быль облечень императорскій намъстникъ, представитель государственной власти, по существу непосредственно относились и къ религін, какъ такой.

Таковъ въ дъйствительности и былъ процессъ суда надъ христіанами. Въ немъ выразилось состояніе римской юрисдивціи того времени. Это намъ наглядно повазывають оффиціальные юридичесвіе памятники, нотаріальные протоколы суда надъ христіанами, такъ и подлиниря записи мартирологическія, веденныя христівнами-очевидцами, или со словъ очевидцевъ, -- тъ и другія, и третьи въ такой массъ сохраненные для насъ въ Acta Martyrum. Мы замътимъ теперь объ этихъ намятникахъ геройства христіанскаго вообще только одно, что судебный процессъ христівнъ и по существу, и по юридической обрядности представляется въ нихъ почти одинаковымъ, не смотря на разстояніе времени и міста: происходиль ли онъ въ половинъ или въ началъ 3-го въка, въ конців, въ половинів или въ началів 2-го вівка; въ Римів ли или въ Антіохів, въ Смирав или Ліонъ, Кароагенв или въ Александріи. Потому что это быль судь по законному усмотренію судьи-провонсула, а не по "простому произволу". Но пользоваться твми изъ этихъ актовъ, воторые (и очень многіе); по нашему усмотрѣнію, очень годилисьбы для извлеченія изъ нихъ характерныхъ черть судебнаго процесса христіанскаго, мы на этоть разъ не станемъ, такъ какъ, въ виду не скрываемаго пренебрежительнаго отношенія г. Кулаковскаго въ этимъ "свіддініямъ, собраннымъ церковью въ пору своего могущества", - пришлось бы делать по поводу каждаго такого акта экскурсів о его подлинности, о достовърности его содержанія. Мы удовольствуемся тёми автами, на воторые, вакъ достоверные, ссылается самъ г. Кулавовскій: Автами св. Поликариа, Автами Ліонскихъ мучениковъ, въ особенности Актами мучениковъ Сциллитанскихъ--- кароагенскихъ; припомнимъ также случай съ Каллистомъ, воторый тавъ понравился г. Кулаковскому, что онъ безъ нужды подвлился имъ съ своими слушателями. Начнемъ съ Каллиста, такъ какъ его дело дастъ намъ возможность наглядно решить сначала общій вопрось, преследовалось ли судомъ христіанство, какъ христіанство, или же это было только по видимости, а рёчь шла исключительно объ

общественномъ благоустройствъ и полицейскомъ благочинів. Считаемъ не лешнимъ напередъ оговорить, что разсказъ Ипполита о Каллисть интересуеть нась на этоть разь не какъ бытовой эскивъ, не какъ картинка изъ нравовъ христіанства римскаго 80-хъ годовъ 2-го века и-пояснить, что мы съ значительнымъ недоверіемъ относимся къ этому разсказу, по его существу, да и въ ивкоторымъ другимъ разсказамъ Ипполита, которые очень тенденціозно мотивированы и слишкомъ отзываются партійной борьбой. Но онъ для нась важень теперь собственно, какъ юридическій казись. Передаемъ сущность факта (по Ипполиту Фідософорыма, Patr. curs. compl. Migne. Ser. Graec. T. 16, 3. pag. 3380-1-2.), BE BHZY TOFO, TTO r. Kyлаковскій, по своему обывновенію, очень его извратиль. Жизнь христіанина Каллеста, раба христіанина Карпофора, полна, по Инполиту, привлюченій. Онъ выступаеть въ римскомъ прарталів piscina publica, какъ банковый делецъ (даво трапеса) на капиталь и подъ фирмой (προσχήματι) Карпофора. Неудачныя банковыя операціи (празратега трапесстані) привели въ банкротству, воторое Карпофоръ призналъ злостнымъ, и подвергъ преследованію своего раба. Послів неудачной нопытки біжать на корабль,-причемъ бытлецъ, преслыдуемый своимъ господиномъ, едва не утонулъ (по Ипполяту, рынившись на самоубійство, бросился, еще у пристани, въ море; не вериве ли,-хотълъ спастись вплавь), --- онъ сдань быль Карпофоровь мольню-пекарию, каторжные ужасы которой хорошо понимали современники. По ходатайству христіанъ, Карпофоръ освободные его съ обязательствомъ пополнить растраченные капиталы. Но не будучи въ состояніи этого сділать, онъ вознамбрился умереть, и, подъ предлогомъ свиданія съ своими должниками евреями, вошель въ субботу въ синагогу и произвель тамъ безпорядовъ. Еврен встретили его бранью и ку-**ΙΒΚΒΜΗ** (ενυβρίσαντες άυτον, και πληγάς εμφονήσαντες) Η **ΠΟΒΑΘΕΙΗ** къ Фусціану, praefectum urbis; они обвинали Каллиста въ бевпорядкі, который онъ произвель въ ихъ разрішенномъ

правительствомъ собранія, называя себя христіаниномь. Въ то время, какъ Фусціанъ, сидя на судейскомъ мість (πρό βήματος. pro tribunali), выслушиваль іудейскія обвиненія съ негодованіемъ на Каллиста, явился предъ трибуналъ и извъщенный о происпедшемъ Карпофоръ. Онъ сталь громко просить префекта не върить Каллисту, ибо онг не есть христіанинь, а ищеть только повода къ смерти, растративни большой капиталь его, Карпофора. Іуден съ своей стороны возразили, что Карпофоръ лжетъ, что онъ этимъ добивается только осообожденія Каллиста, и еще съ большею пенавистью и воплями приставали къ префекту. И префекть, возбуждаемый іудеями, бичевавит Каллиста (мажитовскій предпочитаетъ "паказать розгами", какъ звучащее на нашемъ языкъ болъе унивительно для "будущаго папы"), сослаль его въ сардинскіе рудники. Таковъ разсказъ Ипполита. Если оснободить его отъ тепденціозной окраски, то окажется: рабъ Каллисть, человъкъ дъловой, по распоряжению своего господина, вель его денежныя операціи. Нам'вреваясь, по настоянію господина, ликвидировать неудачныя діла, опъ явился въ синагогу, гдъ были въ сборъ пъпоторые еврейские должниви его. -- съ требованіемъ денежныхъ разсчетовъ (У Ипполита этотъ моментъ изображенъ не совствиъ ясно: "римлине позволили намъ публично читать отеческіе законы, а этотъ пришедши воспрепятствоваль, причиняя намъ насиліе, говоря, что онъ христіанинъ". Изъ его словъ нельзя заплючать решительно, чтобы это было во время самаго богослуженія, --чтенія закона; іуден проводили время въ синагогі и вий богослуженія, обсуждая свои житейскія операціи; и какъ это одинъ человъкъ учипилъ насиліе (хатасасіасих) пълому собранію? Невъроятно, чтобы Каллисть явился въ синагогу, ища смерти; цвли этой върнве онъ достигь бы, нанесши осворблевіе храму языческому, религіи государственной); іуден отвъчали на требованіе бранью и пинками, и, сами слёдовательно учищивши изъ-за денежныхъ счетовъ скандаль и насиліе въ си-

Труды Кіевской Дух, Азадемія. Т. II. 1892 г.

нагогъ, что не безпримърно въ синагогахъ и въ настоящее время, сами же, чисто по еврейски, подняли гвалтъ и потащили обруганнаго и избитаго ими Каллиста предъ трибуналъ. Іуден знали, что обвиненіе въ безпорядкв, произвеленномъ въ синагогъ, не очень важно (при томъ же, могло при разследованіи отврыться, кто действительно произвель безпорядовъ), а между твиъ имъ хотвлось (какъ показало и возраженіе ихъ Карпофору на судів) навсегда освободиться отъ навойливаго вредитора. Они и выдвинули обвинение, что Каллистъ объявилъ себя христіаниномъ. Здёсь наступаетъ любопытный юридическій моменть. Заявленіе іудеевъ, что Каллисть-христіанинъ, привлекло въ дёлу вниманіе префекта города, въ обязанности вотораго входило строго преследовать вапрещенныя сообщества, следовательно и христіанское. Когда Каллистъ не отрекся-призналъ себя хритіаниномъ (это следуеть изъ словъ Карпофора), префекть пришель въ раздраженіе противъ него. Діло осложнило появленіе Карпофора, который, не теряя надежды на возвращение своихъ капиталовъ, пытается свести процессъ съ уголовной на гражданскую почву, заявляеть, что Каллисть вовсе не христіанинь (хотя и утверждаеть это), что онъ только ищеть смерти (т. е. за христіанство, какъ за уголовное преступленіе, наказуемое смертью). Іудев съ своей стороны отражають возражение Карпофора заявленіемъ, что Карпофоръ, отрицая христіанство Каллиста, хочетъ тольво освободить его (т. е. отъ казни, которая гровить ему за христівиство). Очевидно, центръ тяжести въ судебномъ процессъ Каллиста сраву же передвинулся на христіанство. Мнимая вина Каллиста, произведенный будто виъ бевпорядовъ въ собрание іудейскомъ, совсёмъ отодвинута въ судебномъ следствіи въ тень и забыта; стороны ностью (съ прикомъ-έβόα) дебаттируютъ OMAKOT просъ: христіанинъ ли Каллистъ или нівть? И іуден, нашедшіе себі поддержку въ сміломъ исповіданіи своего христіанства саминъ Каллистомъ, побъдили. Горя ненавистыю, съ гвалтомъ (впиробочих хатевоши) пристали они въ префекту. Этотъ

принялъ сторону іудеевъ, и, бичевавши Каллиста, сослалъ его въ рудники. Что къ такому тяжкому, близкому къ смертной казни, наказанію присужденъ быль Каллисть не за нарушеніе общественнаго порядка, за которое, пожалуй, онъ могь быть подвергнуть, какь рабъ, телесному паказанію, это видно уже изъ высказаннаго іудеями на судъ опасенія, что если не подтвердится обвинение Каллиста въ христіанствъ, -- онъ будеть освобождень. А еще болбе это открывается изъ дальнъйшаго разсказа самого Ипполита. Каллисть быль сослань въ сардинскіе рудники, гдъ въ то время изнемогали въ каторжной работь и другіе мученики (έτέρων έχει δυτων μαρτόρων), въроятно еще со времени Марка Аврелія. И когда, по могущественному ходатайству извёстной Марціи, находившіеся въ сардинской каторгъ христіане были, по представленному римскимъ епископомъ Викторомъ списку, освобождены, Каллистъ, хотя въ этомъ спискъ имя его и не стояло, также былъ освобожденъ. Заметимъ, что дальнейшая судьба Каллиста, достигнутое имъ высшее положение въ церкви римской, при известной чрезвычайно строгой разборчивости въ христіанскомъ обществъ того времени, показываетъ, что церковь не смотрела на него глазами Ипполита, что въ истязании и каторгъ Каллиста по суду видъли не наказаніе за учиненные рабомъ мнимые безпорядки, а исповъдничество христіанина. Осужденіе Каллиста префектомъ Фусціаномъ, и-льтъ за 20 предъ тъмъ-осуждение на казнь нъсколькихъ христіанъ префевтомъ Урбикомъ (2 апол. Густ. гл. 1)-факты одной категоріи; вся разница въ томъ, что Урбикъ казниль послъ утвердительнаго отвъта: да, я христіанинь, не входя вь дальнъйшее разсмотръніе, шимя христіанинъ говорило все; а здёсь, благодаря вступленію въ процессь третьяго лица Карпофора, состоялось извёстное судебное cognitio causae. Не "нарушителя общественнаго порядка и благочинія" покарала римская власть въ Каллистъ; она не входила въ обсуждение "мотивовъ и пелей", по которымъ іуден обвинили Каллиста въ

христіанствь; она ограничилась констатированіемы факта, что оны христіанини; и таки каки возбуждено было сомньніе вы дыйствительности этого факта, то префекти, sedens pro tribunali, произвелы судебное разслыдованіе показаній сторони, и отослалы туда, гды уже находились "другіе мученики", христіанина, каки такого.

Обращаемся къ актамъ мученическимъ. Преследованіе христіань въ Смирив, подвергавшихся самымъ пытвамъ и мученіямъ (посланіе перкви Смирнской къ Перкви Филомелійской. Ц. И. Евс. 4, 15), было въ самомъ разгарћ, когда ярившійся противъ христіанъ народъ подняль кривъ: взять безбожниковъ, искать Поликарпа! Но не "изъ общества" отправились на поиски за Поликарпомъ, изъ-за котораго произошла такая сумятица въ городъ, и который сврылся въ деревню, уступая мольбамъ върующихъ, а полицейскіе сыщики, направленные муниципальнымъ магистратомъ, блюстителемъ общественнаго спокойствія, б віручарую. Какъ представитель муниципальной магистратуры, не имъвшей права настоящаго уголовнаго суда съ coercitio, иринархъ поступнаъ только въ границахъ своихъ правъ и обязанностей: prendendi, очъ схватиль чрезъ своихъ оффиціальныхъ агентовъ преступника, выбхаль на встрбчу арестованному и конвоируемому, причемъ безтактно выразилъ ему безсиліе своей ограниченной власти ("не успъвъ уговорить Поликариа принести жертву богамъ, началъ бранить его и выбросилъ изъ своей колесиицы съ такою силою, что тотъ упавши повредилъ себъ голень"), и представиль его предъ трибуналь аненцата, который уже и повель cognitio extra ordinem: •допрашиваль, убъждаль, совътовалъ, угрожалъ, декретировалъ смертную казнь, которая немедленно и приведена была въ исполнение. Акты Ліонскіе, изображающіе Ліонскія событія, по времени совпадавшія съ событіями Смирнскими, представляють намъ ходъ дела, только въ более широкихъ размерахъ. Въ дикомъ изступленів толпа набросилась на христіанъ. Муниципальныя власти и военный трибунъ арестовывали ихъ, допрашивали

предъ всвиъ народомъ, и исповъзывавшие себя христіанами, до проконсульскаго присутствія, т. е. до судебнаго засъданія (pro tribunali), заключаемы были въ темницу. 1'. Кулаковскій, не то наивно, не то злоухищренно,-толкуеть, что это власти спасали христіанъ отъ смерти, своимъ вмівшательствомъ прекращали травлю ихъ. На самомъ же деле вовсе не такт: муниципальныя власти, какъ и самъ прокопсулъ (что не замедлило обнаружиться), горыли тымь же чувствомь ненависти противъ христіанъ, что и вся толпа; не о прекращеніи травли своимъ вывшательствомъ, не о возстановленіи порядка эти власти заботились, что было ихъ обязанностью, а скорве поддерживали травлю-безпорядокъ, допращивая всенародпо и заключая въ тюрьму христіанъ. Онв не казпили христіанъ тотчасъ послъ всенароднаго допроса, вовсе не "спасая ихъ отъ смерти", а только потому, что это выходило за границы ихъ компетенціи, что онв не имвли jus gladii, принадлежавшаго проконсулу; оставаясь въ сферф своихъ правъ, онъ могли только, по jus prendendi, хватать и заключать христіанъ въ темпиду, что и делали; и каждый изъ ярившейся противъ христіанъ толны вналь, что за этимъ "спасеніемъ отъ смерти" последуеть предъ трибуналомъ провонсула. А что происходило предъ трибуналомъ проконсула, на его cognitio extra ordinem, мы уже прежде видели: допросы, увещанія, ужасныя пытки ради вынужденія сознанія въ небывалыхъ преступленіяхъ и отреченія оть имени Христова, новыя заключенія въ темницу и оцять пытки, изысканно мучительная казнь, - надъ нъкоторыми по конфирмаціи самого принцепса Марка Аврелія, --- и тщательные всенародные, по приказанію провонсула, розыски христіань еще не арестованныхъ, "если, по выраженію Цельса, вто - нибудь изъ нихъ еще остался и блуждаль спрываясь". -- Акты смирискіе и ліонскіе (точніве: посланія церквей смириской и ліонской) составлены самими христіанами, очевидцами ужасовь (ліонскіе, можеть быть, св. Иринесмъ, знаменитымъ пресминкомъ Посяна на спископской

каоедрѣ Ліона); и естественно въ этихъ актахъ рельефно выражается сильное чувство пораженняго, но отъ тяжкихъ ударовъ не смутившагося, бодраго и ободряющаго духа христіанскаго. Такой субъективный нравственно - христіанскій элементь, выступающій въ этихь актахь на первый планъ. нисколько не ослабляеть исторической достовфриости фактической стороны изображеннаго въ нихъ процесса, и вполнъ понятенъ доброму христіанскому чувству, цінящему въ этихъ актахъ и върность факта исторического, и выражение нравственнаго величія духа христіанскаго; но онъ можеть дать нъвоторый предлогъ для техъ, кто ищетъ повода въ сомнънію во что бы то ни стало. Для такихъ должны имъть обязательное значение акты мучениковъ Сциллитанскихъ въ редакціи ех Baronio. Сухой, безстрастный, сжатый, дёловой, настоящій оффиціальный протоколь правительственнаго нотарія, этоть "несомивние подлинный документь воспроизводить передъ нами въ полной точности типичный процессъ" ordinem, какъ его примъняли императорскіе намъстники къ христіанамъ. Когда состоялось судебное собраніе (statuto forensi conventu), приказали магистраты служителямъ (аррагіtores по редакців Т) привести подсудимыхъ (конечно, изъ темницы, куда они-имъемъ право предположить по аналогія съ актами ліонскими-были, въ силу jus prendendi, заключены въ ожиданіи проконсульскаго jus in foro pro tribunali). Первый акть процесса состояль въ разъяснении существа дёла (cognitio causae), при чемъ проконсулъ зорво следиль за темъ, чтобы судебное слъдствіе не уклонялось въ сторону отъ дъла, и прямо предупреждаль подсудимыхъ, что ръчей, не относящихся къ делу, оскорбительныхъ для римской религии, и слушать не станеть (non inferam mala, по B, aures non praebebo, по Т). Судебное слъдствіе закончилось увъщаніемъ одуматься и принести жертву богамъ. Засъданіе прервано до следующаго дня. Подсудимые отведены въ темницу, тамъ ноги ихъ забиты вы колоды (detrudantur in carcerem, ponantur in ligno),

чтобы подъ такой целоночной пыткой они успоковлись (quiescite) и одумались. На следующій день проконсуль, sedens pro tribunali, привазалъ опять представить подсудимыхъ. Начиная съ того, на чемъ прервалъ процессъ вчера, онъ предложилъ подсудимымъ отречься отъ Христа и принести жертвы богамъ. Не смотря на торжественный (omnes audite) отказъ ихъ отречься отъ Христа, онъ еще разъ предложиль имъ зръло обдумать дъло. Когда подсудимые ръшительно объявили, что въ дълъ правомъ нечего раздумывать, что бы ни случилось (fac quod vis; по Т, они врвло обдумали дъло, когда еще обновлялись благодатью крещенія), проковсуль все-таки предложиль имъ три дня сроку на размышленіе въ такихъ же, конечно, удобныхъ условіяхъ, въ какихъ они провели предыдущую ночь. Новое рышительное: дылай, что хочешь; отъ въры въ Господа нашего Інсуса Христа не отступаемъ, закончило судебный процессъ. Проконсулъ, видя твердость въры подсудимыхъ, а слъдовательно и безполезность дальнъйшихъ увъщаній, постановиль смертный приговоръ (sententiam по В, decretum по Т), который ех tabella прочитанъ былъ эксцепторомъ (exceptor) и немедленно приведенъ въ исполненіс.

Таковъ по всёмъ тремъ актамъ, какъ и вообще по Актамъ мучевическимъ, судебный процессъ противъ христіанъ въ своихъ характеристическихъ чертахъ, отъ prensio и до "саріте truncari", настоящій уголовный судъ extra ordinem. Есть въ этомъ судѣ нѣчто, составляющее существенную, самую видную его часть, типическое именно для суда надъ христіанами и не повторяющееся въ судѣ по общимъ уголовнымъ преступленіямъ. Это то, что послѣ дознанія (cognitio саизае), не представлявшаго большаго труда, не наказаніе слѣдовало, а начиналось увѣщаніе отречься отъ того, наличность чего, какъ преступленія, дознана. Пускалось въ ходъ все судейское искусство; выдвигались доводы религіозно-богословскіе, политическіе, патріотическіе; обращались просто къ

житейскому благоразумію подсудимыхъ; появлялись орудія пытокъ, какъ самый уб'йдительный доводъ; давалось время одуматься. Все это доказываеть, что дело шло не просто о прекращеній вившияго общественнаго безпорядка, не о наказаніч за полицейское правопарушеніе, не входя въ разсмотрівніе существа дёла, мотивовъ и цёлей. Жестоко и грубо власть вторгалась въ самый внутренній духовный міръ человіка, въ область религіозныхъ убъжденій, сов'ясти, убъждая и припуждая, морально и физически насилуя духовную свободу человъка: преслъдовались христіанскія убъжденія (проконсуль св. Поливарпу: если не перемънить своихъ мыслей, я брошу тебя виврямъ), христівнское вівроученіе, христівнство, какъ такое. Разумъется, какъ сила вившияя, римская власть готова была иногда довольствоваться вибшними результатами своихъ усилій; бывало, что она уб'вждала исполнить ся требованіе только вившимъ образомъ, по крайней мірів для виду (иринархъ Иродъ св. Поликарпу: что худаго-произнесть: Коры Какогр принесть жертву и сохранить жизнь? припоминмъ и фактъ поздивитий-особый видъ падшихъ, либеллятивовъ, во время св. Кипріана), недоразумівая, что для христіанина это было возможно только ціною изміны сямымь внутреннимъ и святымъ убъжденіямъ.

Но въ этомъ суде недостаетъ одной существенной черты, общей Quaestio вакъ регретиа, такъ и ехtra ordinem: не выступають advocati. Эта отрицательная черта только подтверждаетъ то, что въ этихъ экстраординарныхъ христіанскихъ процессахъ судилась и наралась именно релиля. Защита на суде запрещенныхъ культовъ безусловно не допускалась. Christianis solis nihil permittitur loqui, quod causam purget (Tertul apolog. с. 2). И осмелившійся выступить такимъ защитникомъ самъ изъ advocatus превращался въ reus (обвиняемаго). Когда и вкто Луцій сталъ говорить предъ префектомъ Рима Урбикомъ въ защиту Птоломея, осужденнаго на казнь только за то, что опъ призналь себя христіаниномъ, "Урбикъ, вичего пс отвечая, сказаль только Луцію: и ты, миё кажется, такой-

же"; и когда Луцій отвівчаль "точно", то и его повеліль отвести на казнь" (Іуст. 2 апол. гл. 2). Когда открылся проконсульскій судь надь ліонскими христіанами, "знатный (вілістро») ліонець Веттій Эпагаев потребоваль, чтобы ему дозволено было говорить въ защиту братій, что у нась ність ничего ни безбожнаго, ни нечестиваго". Окружавшіе трибуналь возмутились такимъ вызовомь; проконсуль тоже не стерпіль; онь только спросиль его: не христіанинь ли и самъ онь; и когда тоть громогласно исповідаль себя христіаниномь, приказаль взять этого параждую; христамом и присоединить къ числу мучениковь (Евсев. Ц. И. 5, 1).

Таковъ судебный процессь противъ христіанъ.

И мы теперь позволяемъ себъ обратить къ г. Кулаковско му его же вопросъ: "можмо ли вообще при такой наличности дъла говорить о "гонепіяхъ" римскаго государства и римскихъ государей противъ христіанства за все время, по-ка таково было отношеніе власти къ христіанству"? Полагаемъ, что г. Кулаковскій, если онъ не станетъ закрывать глаза предъ очевидными фактами, выпужденъ будетъ теперь, хоть и неохотно, сказать: "да, можно". Мы же говоримъ ръшительно: не только можно, но и должно...

Результать своего изследованія отношенія римскаго закона и власти кь христіанству г. Кулаковскій выражаеть такь: "гоненія оть государства не было за весь 2-й вёкь, какь не было и вь теченіе 1-го" (Кулак. 24).

По, не имъя возможности отрицать, что въ это время Церковь все таки териъла *тамскія* преслъдованія ("но если (!) были мученики, если (!) лилась кровь и *щедро расточалась* пе очень гармонируеть съ инсинуаціей автора только о сотняхъ, а, можеть быть, и о десяткахъ, вообще "очень немного", мучениковь), г. Кулаковскій пытается разъяснить, откуда "шло это преслъдованіе", и представляеть, съ своей точки зрънія, въ

общихъ чертахъ исторію внішняго положенія въ мірів и отношеній христіанства за трехвіжовый періодь оть начала христіанства до "провозглашенія эдикта о веротерпимости". Въ этомъ тенденціозномъ обворъ, отметивши несколько фактовъ враждебнаго отношенія іудеевь въ христіанству, о такомъ же отношеніи язычества онъ говорить только вскользь, мимоходомъ, и притомъ дёло ставить такъ, что активная, наступательная роль въ борьбъ отдается христіанству, а язычеству предоставляется только роль пассивная, оборонительная: "въ обществъ христіанство еело борьбу за убъжденія, тамъ прививало оно свои върованія и идеалы; и такъ какъ эти върованія и идеалы были опровержениемъ и разрушениемъ стараго міра, были его отрицаніемъ, то старый міръ и отстанваль себя и борол. ся съ этимъ смертельнымъ врагомъ... Въ низшей массъ населенія, гдв распространялось христіанство, борьба идей шла напряженно, а въ иныхъ мъстахъ съ яростію и ожесточеніемъ; она вызывала случам обвиненія даннымъ лицемъ даннаго христіанина, а подчась и врупныя волненія", "христіанство тревожило умы и приводило ко волненіямо, наковъ ліонскій бунтъ, въ которомъ христіанъ спасла отъ смерти военная сила". Вотъ и все. За то дважды (стр. 25, 27) авгоръ дълаетъ несочувственную выходку противъ христіанских в апологетовъ, "запальчиво и яростно", но безуспъшно ("не достигали своей цёли") "борющихся съ языческими върованіями и культами". Вся же эга часть трактата занята характеристикой "отношенія къ христіанству представителей власти, знанія, ума и науки того времени": какъ представителямъ образованнаго общества оставалась совершенно невъдомой истина христіанства, какъ они не удостоивали проявить ни мальйшаго интереса къ христіанству, съ какимъ невинманіемъ и презрительностію они относились къ христіанству (стр. 25, 26, 27), какъ власть допускала свободный просторъ христіанской пропаганды, а особенно (двѣ страницы), какъ власть позволяла христіанству укрываться подъ защиту законныхъ учрежденій, и какъ, подъ охраной закона объ обще-

Digitized by GOOGIC

ствахъ и общественныхъ собраніяхъ" (collegia funeraticia), христіанство росло, ширилось, пріобрѣтало капиталы, такъ что государство признало въ немъ наконецъ (въ половинѣ 3 в.) политическую опасность.

Вся эта часть трактата представляеть рядь отрывочныхъ набросковъ безъ логической связи и последовательности (на стр. 24, 25 христіанство распространяется въ низшей среді, образованнымъ влассамъ во 2-мъ въкъ оно невъдомо; въ первыхъ стровахъ 27 стр. оно, въ томъ же 2-мъ въкъ, "захватываеть постепенно все болье широкій кругь и постепенно восходить все выше по общественной льстниць сословных отношеній"; а во второй половин той-же 27-ой стр. опять "просвъщенное общество не проявляетъ интереса къ новому въроучение". На 26 стр. ръчь идетъ о Маркъ Авреліи, "не удостоившемъ проявить ни малъйшаго интереса къ христіанству", на 27-й говорится о Септиміи Северъ, воспретившемъ принимать христіанство, зат'ямь опять возвращеніе къ томуже, что государственная власть по прежнему относилась съ высокомфриымь невниманиемъ, что она допускала свободный просторъ христіанской пропаганды); не мало въ этой части, какъ и въ первой, ошибочныхъ сужденій, невірнаго изложенія фактовъ историческихъ, ложнаго ихъ освещенія. Но мы не займемся подробнымъ разборомъ этой части трактата г. Кулавовскаго. По существу набросанных вдёсь сужденій мы уже высказались въ разборъ предыдущей значительнъйшей части трактата, и намъ пришлось бы теперь дёлать не мало повтореній; при томъ многое здівсь выходить за границы трактуемой нами темы, и мы вынуждены были бы излагать всю исторію отношеній между христівнствомъ, и римскимъ явычествомъ до "провозглашенія эдикта о віротершимости". На этоть разъ мы освобождаемь себя оть такой работы и считаемъ достаточнымъ сослаться на то, что хорошо, вритически-основательно изследовано уже професс. А. П. Лебедевымъ въ его статьяхъ о гоненіяхъ на христіанъ (Прибавлеиія въ твор. св. Отценъ за 1884 г.). Сділаемъ только двітри отмітви.

"Такъ какъ върованія и идеалы христіанства были опроверженіемъ и разрушеніемъ стараю міра, были его отрицаніемъ, то старый міръ и отстанваль себя и боролся съ этимъ своимъ смертельнымъ врагомъ", говоритъ г. Кулаковсвій. Хорошо. Но какъ же этотъ старый мірь, въ лице своихъ "представителей власти, знанія, ума и науки", "не в'бдаеть христіанства", "не удостонваеть проявить ви малійшаго интереса въ христіанству", мало того-,,допускаетъ свободный просторъ его процаганды", предоставляеть ему охрану закова"?... Очень просто: старый мірг, въ "напряженной борьбѣ идей" отстаивающій себя, борющійся противъ опровергающаго и разрушающаго его натиска христіанскаго,этотъ старый міръ есть у г. Кулаковскаго только "пизшал масса населенія", "простой народъ", "городская чернь". Это и есть та "среда, гдъ распространялось христіанство". Какое узкое, лишенное серьевнаго историческаго содержанія опредъленіе "стараго міра", съ воторымъ встретилось, на воторый дъйствовало и съ которымъ должно было выдерживать продолжательную борьбу христіанство! Мы внаемъ, что христіанство прежде всего дало духовное угашение и правственное усповоеніе труждающимся и обремененнымь, и среди нахъ напла себв первый благоговейный откликъ принесенная Христоит міру благая въсть. Но въ духовномъ перерожденін, правственномъ освъжени и обновлени нуждался весь "старый мірь", сдвинутый съ религіозныхъ и правственныхъ основъ скепсисомъ и невърјемъ въ верхнихъ слояхъ, грубо-суевърный, пригнетенный нравственно и матеріально въ слояхъ низтихъ, --- изжившійся, одряхлівшій, безуспішно пытавшійся самообновиться. И христіанство, какъ сила великая и могучая, потому что божественная, зачало́ это правственное перерождение и обновление не извъстной только "среди", а всего стараго организма, во всехъ его сферахъ, со всеми

его отправленіями. Тихо и незримо шла эта работа нравственная, потому что царствів Божів не приходить съ соблюденісма. Бевъ соціальныхъ н политическихъ смуть (потому что христівнству чужды были интересы и стремленія соціяльныя и политическія, какт ни усиливались заподозрить его въ этомъ враги его), оно производило коренной переворотъ во всемь , старомь мірьи, потому что оно возсозидало, перестраивало и обновляло основы нравственныя міра. Насъ, впрочемъ, не занимаетъ теперь вопросъ объ успъхахъ и побъдахъ христіанства на первыхъ же порахъ во всёхъ общественныхъ слоякъ римскаго міра, отъ низшей среды и до высшихъ сферъ, отъ простыхъ темныхъ людей и до просвъщенныхъ, философски образованныхъ. Это общензвёстный фактъ историческій. И самъ г. Кулаковскій, такъ настойчиво повторяющій, что "высшій просвіщенный классь общества" во 2-мъ вък не въдаль христіанства и не интересовался имъ, въ противортчіе себъ, говорить, что во 2-мъ въкъ "оно захватывало все болъе широкій кругъ и постепенно восходило все выше по общественной лёстницё сословных отношеній.—Мы изучаемь въ настоящій разъ враговь христіанства.

Христіанство легло въ основу обновленія міра, какъ религія повая. Не реформу въковаго староримскаго и вообще явыческаго культа имъло произвести христіанство, а—полную его опымпну. А это, конечно, скоро должно было отозваться во всъхъ сферахъ стараго міра, потому что подрывъ языческаго культа быль подрывомъ устоевъ, на которыхъ опирался общественный и государственный строй, духовное развитіе, просвъщеніе, вся старая культура. И антагонизмъ "стараго міра. отстаивавніаго себя, боровшагося съ этимъ своимъ смертельнымъ врагомъ", выходилъ нво вспхъ сферъ этого міра. Само собою разумъется, что эта въковая борьба проходила извъстныя фазы, характеристическія черты которыхъ слагались подъ преобладающимъ воздъйствіемъ того или иного языческаго фактора борьбы. Но это не суживаетъ проти-

вохристіанскаго движенія язычества въ частное движеніе извъстной "среды"; это была общая борьба стараго языческаго міра, но въ данный моментъ получавшая особый болье или менте ръзкій отттенокъ, особое направленіе, смотря по языческимъ выразителямъ борьбы. Не однів и тів же частныя характерныя черты подмічаются въ борьбів язычества съ христіанствомъ во время Траяна и его ближайшихъ преемниковъ, во время Септимія Севера, Деція, Діоклеціана. Но во всіхъ фазахъ это была одна и та же борьба стараго, отжившаго свой візкъ, міра противъ новой я обновляющей міровой силы. Церковно-историческая наука знаётъ и отмічаєть эти характерные оттіньки въ развитіи борьбы; они не указываются раввів въ начальных урокахъ Исторіи Церкви, которые предназначены для "дітскихъ літъ", но даліве воторыхъ кое-кто не идетъ и въ літахъ зріздыхъ...

Христіанство, при самомъ же вступленіи въ греко-римскій міръ, прямо и непосредственно ватронуло явыческій вульть; оно встретилось съ старой религіей, какъ отрицаніе ея по существу. И первый непосредственный отпоръ долженъ быль послёдовать изъ той среды, гдё живее всего почувствовался нанесенный старымъ богамъ ударъ. Мы уже прежде отметили, что это было народе-общество (что не одно и то же съ простолюдьемъ и городской чернью), которое еще не было тронуто скепсисомъ, жило старой религіей, дорожило ея интересами, охраняло ихъ. Съ страстностью, нередво съ изступленіемъ бросался народъ на разрушителей его староотеческаго культа, истребителей его боговъ, -- на безбожниковъ. Но онъ такъ поступаль, опираясь на законь, охранявmiй ему его культъ, его боговъ, почитаніе ихъ more patrio, осуждавшій безбожіе. Онъ зваль правительство на помощь, во имя закона, противъ грознаго врага своей религіи.

Такъ называемое просвъщенное общество не выступаетъ такъ же ревностно и искренно въ защиту угрожаемой національной религіи, какъ религіи; чувства религіозности, какъ и

чувства національности, въ немъ почти уже нізть. "Защищать же можно только то, что существуеть, а не схемы и имена" (Моммсенъ). Но сказать, что оно было "совершенно равнодушно", "не удостоило проявить ни малейпаго интереса къ христіанству -- нельзя. Осуждая извращение редигиозности, суевърие въ народъ, христіанство и ученіемъ, и живнію еще болье сильно поражало скепсись и безвърность классовъ высшихъ. всю обыденную практическую философію образованнаго общества. Бога избрала немудрое міра, чтобы посрамить мудрых, и немощное избраль Богь, чтобы посрамить сильное; и незнатное міра и уничиженное и ничею не значушее избраль Богь, чтобы упразднить значущее (1 Кор. 1, 27-28). И "посрамляемая мудрость и знатность" выступила съ оружіемъ ея достойнымъ противъ юродства проповиди (ст. 21) христіанской. Пущены были въ ходъ тенденціозное преврительное игнорирование и пренебрежительные отвывы, снисходительная тонкая насмёшка, колкій ядовитый сарказмъ и злое глумленіе; не брезгали заносить въ литературу (Фронтонъ, Цельсъ), и такимъ образомъ распространять въ широкихъ вругахъ, самыя дивія и грязныя сплетни о Христъ и христіанствъ, обращавшіяся въ простомъ народъ, твсе это для того, чтобы возбудить презрвніе и ненависть къ этому новому чрезмърному и гибельному суевърію, въ этой грубой и варварской религін, вышедшей изъ варварскаго народа, чуждой возвышенныхъ философскихъ идей, требующей одной въры, годной для ремесленниковъ и рабовъ, детей и старыхъ женщинъ (Цельсъ). Не равнодушіе мы видимъ въ этихъ сферахъ, а борьбу противъ христіанскаго сустрія, не менве ярую, какъ и была борьба народа противъ христіансваго безбожія. Шла борьба духовная на почвъ мысли и знанія, болье тонкая, но и болье ядовитая; она вредила христіанству въ классахъ просвіщенныхъ, можетъ быть, не менве матеріальныхъ преследованій, но и вывывала достойный отноръ со стороны представителей мысли христіянской.

Правительство римское, представители котораго выхо-

дили изъ тъхъ же просвъщенныхъ классовъ, при первыхъ проявленіяхт вражды стараго міра кт христіанству не держить въ своихъ рукахъ иниціатным борьбы. Религія вийла для него значение не сама по себь, а какъ факторъ жизни государственной. Сила же христіанства, опасность, грозившая отъ него религознымъ основамъ государственнаго строя, не была еще ясно совнана. Правительство вступило въ дало по вызову народа, ставшаго за свою угрожаемую релвгію. имя основнаго закона государственнаго, руководись духомъ историческаго религіозно-политическаго прошлаго Рима, государство пришло на помощь народу въ начатой имъ борьбъ всвиъ авторитетомъ, всею силою своей власти. Оно оффиціально признало христіанство противнымъ закону, не им'яющимъ права существовать. Но, не вчиная еще борьбы само за интересъ государственный, оно, пова, правомёрно регулировало, вводило въ границы закона страстную, переходиншую въ бушеваніе слапой стихійной силы, религіозную ненависть народа-общества въ христіанству. Правительство не сдерживало на первыхъ порахъ, а поддерживало общество въ его жестокой борьбе съ христіанствомъ. Ни о какомъ "допущеніи свободнаго простора христіанской пропаганды" быть рвчи.

Съ теченіемъ времени, по мъръ распространенія христіанства, по мъръ ознавомленія съ его сущностью, силою, стремленіями и цёлями, отношенія въ нему парода—общества и власти измънились; въ безправномъ угнетенномъ положевів христіанства послъдовала перестановка центра давленія, но тяжесть гнета отъ этого не ослабъла, а еще увеличилась. Чъмъ болье общество языческое ознавомлялось съ высотой ученія новой религіи и нравственной чистотой жизни общества христіанскаго, чъмъ болье выяснялась неосмовательность влеветь и вздорность сплетенъ, циркулировавшихъ въ обществъ на счетъ христіанъ, тъмъ все болье ослабивало въ народъ предубъжденіе, вражда въ христіанству; варождалось въ

сердцахъ, доступныхъ воздъйствію чистой религіозности, даже сочувствіе въ невинно преслідуемымъ, которое, по свидітельству Актовъ мученическихъ, проявлялось иногла въ самыя тяжкія минуты страданій мучениковь, въ присутствіи властимучителя и въ виду орудій мученія. (Тертулліанъ ad Nationes вн. 1: "перестаютъ венавидъть тъхъ, которыхт перестаютъ незнать, лишь только удалось имъ узнать ихъ, даже и сами дълаются тъмъ, что ненавидъли, и начинають ненавидъть то, чёмь были"). Но чёмъ неотразиме обнаруживалась сила христіанства, чемъ боле широкіе захватывало оно круги, темъ враждебные относилась къ нему власть государствонная. Подрывая религіозныя основы стараго міра языческаго, христіанство темъ самымъ подкапывало и потрясало строй государственный, утверждавшійся на основахъ языческихъ. Въ виду этого государство принимаеть уже на себя иниціативу въ борьбъ съ опаснымъ врагомъ не религіи только, а и государственности языческой. Борьба съ христіанствомъ идетъ теперь не религозно-общественная, а религозно-политическая. Ее открывають и направляють указы императорскіе; власти приводять указы въ исполнение со всею строгостию, вызывая и народъ на поддержку правительства въ борьбе съ врагами боговъ и государей... Временный роздыхъ при нівкоторыхъ императорахъ смънялся еще болъе напряженнымъ преслъдованіемъ... Эдикть о въротерпимости, издапный Галеріемъ, непримиримымъ гонителемъ христіанъ, былъ вынужденнымо сознаніемъ безсилія государства въ борьбъ съ христіянствомъ. Только Константинъ Великій своимъ геніальнымъ политическимъ умомъ, своимъ глубоко благочестивымъ духомъ понялъ, что общество, государство, "вселенная" въ одномъ христіанствъ найдетъ обновленіе, укръиленіе силъ и опору для Ядороваго, жизненнаго развитія, чего рядъ предшественниковъ его безусившно искаль въ отживавшемъ язычествъ. И сознательно-свободно съ благоговъпіемъ превлонился онъ предъ знаменіемъ Креста.

Послёдняя вспышка стараго язычества показала, что это труды Кіевской Дух Академін. Т. П. 1892.

быль уже трупь, который безуспытно пытался оживить всею силою своей власти, всыть пыломь своего энтузіазма къ культу староотеческихь боговь апостать христіанства—Юліань. Лихорадочная дыятельность Юліана, направленная къ уничтоженію и подрыву христіанства и къ возстановленію культа боговь, уже не находила надлежащаго отзыва въ самомъ языческомъ обществь. Оно смылось надъ царственнымъ Роптібех Махітив, надъ его собственноручными жертвами, либаціями, гаруспиціями. И онъ бросиль въ лице этому обществу, когда-то яростному, непримиримому врагу христіанства, укоръ, что оно скорье согласно имыть императора христіанина, чымъ такого, какъ онъ—Юліанъ, строгаго и ревностна-

Послъ всего, что мы знаемъ уже объотношени, на основаніи римскаго закона, римскаго общества всёхъ сферъ и власти государственной въ христіанству, мы можемъ уже и не остапавливаться долго на сделанной г. Кулаковскимъ оценвъ значенія для существованія в распространенія христіанства такихъ римскихъ учрежденій, какъ collegia, въ частности, collegia funeraticia. Г. Кулаковскій — спеціалисть въ вопросъ о римскихъ коллегіяхъ (его "Коллегіи въ древнемъ Римв". Кіевъ. 1882 г.). Темъ более должно было бы удивить насъ его неправильное воззрѣніе на значеніе этихъ коллегій въ исторіи христіанства первыхъ въковъ, если бы мы не знали, что предубъждение слъпо, а тенденціозность и намъренно заврываетъ глаза. Г. Кулавовскій рельефно (на двухъ страницахъ изъ 30) изображаетъ, какъ благодътельно вліяли на развитіе жизни христіанской эти коллегіи: "власть позволяла христіанству укрываться подъ защиту техъ признанныхъ и законныхъ учрежденій и понятій, которыя дійствовали по отношенію ко всёмъ гражданамъ имперіи. Разумёю установленія, которыми широко воспользовалась христівнская Церковь, особенно въ самомъ центръ имперіи, въ Римъ, для невозбраннаго своего существованія и утвержденія. Учрежденія, обычаи и понятія эти относятся въ области культа мертвыхъ"... Разумъются здёсь добщества погребальныя, collegia funeraticia, законъ о которыхъ изданъ былъ первоначально для Рима и Италін; но съ теченіемъ времени распространенъ быль на всю имперію"... , Подъ охрану этой завонной формы общества и стала христіанская церковь съ раннихъ поръ въ столицъ имперій, не позже 2-го въва. Такъ вознивли катакомбы"... Г. Кулавовскаго несколько смущало то обстоятельство, какъ это христіанство, все-таки не импышее законнаю права существовать, стало съ позволенія власти подт охрану законнаго учреждевія; чтобы выйти изъ затрудненія, онъ ділаеть оговорку, что, вонечно, "мёстная полиція должна была имъть свъдънія о существующихъ обществахъ, знать имена избираемыхъ на годъ представителей,... но полицію нисколько не интересовало и нисколько ея не касалось звать о мысляхъ членовъ этихъ обществъ, о характеръ ихъ въроучения и воззрвній ... "законность обществъ и общественныхъ собраній, а также и накопленія, подъ охраной закона, общественнаго имущества, наравит съ безразличиемъ римскаго государства въ вопросу о мысляхъ гражданъ, таковы были, дорисовываетъ г. Кулаковскій картину, условія, давшія полную возможность свободнаю распространенія и утвержденія христіанской цервви въ предълахъ имперіи". Таковы соображенія г. Кулаковскаго. Каково было въ начале 2-го века отношение римскаго правительства ко всякимъ коллегіямъ, какъ оно вообще подоэрительно относилось даже въ коллегіямъ, законно разрешеннымъ, не довъряя оффиціально выставленнымъ вмя задачамъ и цълямъ, а тъмъ болъе-въ коллегіямъ, не утвержденнымъ властью, -- гетеріямъ, это мы отметили уже выше (май. стр. 71-72), въ властныхъ указаніяхъ и разъясненіяхъ Траяна Плинію. Только представляя себів примскую полицію, неотличающеюся ни особенной строгостью, ни большой бдительностію", можно, въ виду Траяновыхъ mandata и rescripta, въ

виду правтиви Плинія и его увівреній, что она са особевнымь внеманіемь следить за внутреннить ходомь жизни воллегій (ер. 42), говорить, что "полицію нисколько пе интересовало и нисполько ем не касалось знать о мысляхъ членовъ этихъ обществъ". Что христіане могли воспользоваться римсвимъ учрежденіемъ коллегій и христіанскія общины могли попытаться въ нёкоторыхъ местахъ развивать свою жизнь sub umbraculo этого законнаго института, -- это совершенно естественно; невозможно только теперь съ достовърностью свавать, какъ широво они этимъ воспользовались; во всябомъ разъ, не въ такой мъръ, чтобы "христіанскія общины долго были ничёмъ инымъ, какъ однимъ изъ видовъ института Collegia", хотя власти римской (Плиній) онв и казались съ виду такими (неразръщенными) коллегіями. Но для насъ теперь наженъ вопросъ вотъ какой: если христіанскія общины въ извёстной мірь и пользовались этимъ институтомъ, то законно ли? Иное дело-до времени прикрыться известнымъ общемъ учрежденіемъ, такъ свазать, обходя законъ, пользоваться извёстными правами, не имбя на то законнаго права, а иное дёло правомерно стоять подъ охраной закона, законной формы общества, имъть законное позволение укрыться подъ защиту признанныхъ и законныхъ учрежденій. Христіанство, конечно, могло укрываться подъ защиту законныхъ учрежденій, не им'я на то права, точно такъ же, какъ и вообще оно существовало, хотя не имело права существовать (non licet esse vos). Христіанскія общины могли польвоваться "законной формой общества" только пока не дълались ясными для власти ихъ настоящія ціли и стремленія, воторыя, по выраженію Траяна, превращали collegia въ hetaeгіае. Не о благахъ охранительнаго закона о коллегіяхъ должна итти рвчь въ приложени въ христіанамъ, а-о карахъ вакона запретительнаго о гетеріяхъ; нельзя говорить о "невозбранномъ существованіи и отправленіи культа при неувъренности о завтрашнемъ днъ; странно вести ръчь о накопленіц капиталов врупных размёровь вь виду постоянно завонно висъвшаго надъ головой poena capitalis. Траянъ-Плиній показали, въ какой мізрів "законность обществъ и общественных в собраній давала полную возможность невозбраннаго существованія и свободнаго распространенія христіанству". Когда въ христіанскимъ собраніямъ приміненъ былъ законъ Траяна, регулировавшій коллегін, то онъ оказались вдвойнъ незаконными и преступными: юридически-формально. какъ сообщества, не получившія ваконнаго разрівшенія, гетерін, и-по самому существу. Плиній показаль въ "мыслямъ членовъ" христіанскихъ обществъ, которыя будто "нисколько не интересовали полицію и ея не васались", -- большой интересъ, и "характеръ ихъ вёроученія и возареній", обнаружившійся въ опустошенін явыческаго культа, вызваль немедленное закрытіе этихъ преступныхъ, хотя и невинныхъ, собраній, не смотря на то, что они своимъ вижшимъ видомъ (агапами-общественнымъ столомъ) напоминали римскому чиновнику коллегіи обычнаго римскаго "типа". Законодательное разъяснение Траяна и административная практика Плинія въ примененіи къ христіанамъ создали внушительный прецеденть не только для 2-го въка, но и далъе.--Не даваль надежной законной охраны христіанству въ частности институтъ погребальный. Къ римскимъ учрежденіямъ funeraticia такъ удобно могли примъниться христіане, благоговъйно чтикшіе память своихъ усопшихъ, которые живы предъ Богомъ, и съ которыми они сознавали свою внутреннюю связь въ надеждъ воспресенія. Но самъ же г. Кулаковскій въ упомянутомъ сочиненія "о Коллегіяхъ" даеть понять, какъ въ этомъ двав законъ стояль поперекъ христіанству, ограничивая право составлять погребальныя коллегів условіемъ: ne sub praetextu hujusmodi illicitum collegium coeant (Коллегія въ др. Р. стр. 119). А христіанство, подъ видомъ какой бы коллегіи ни явилось, было illicitum. Это фактически показывало еще во 2-мъ въкъ отношение къ мъстамъ христіанскаго погребенія со стороны язычниковъ, такимъ благоговеніемъ окружавшихъ своихъ повойниковъ. Тертулліанъ разсказываетъ, какъ въ Африкъ подвергались освверненію и разрушенію христіянскія кимитирін, кавъ явычники выбрасывали изъ гробницъ тъла умершихъ христіанъ и подвергали ихъ оскорбленію (Apolog. cap. 37), какъ народъ, устремляясь на кладбища христіанъ, требоваль, чтобы они были отняты у нихъ: areae christianorum non sint (Ad Scapul cap. 3). Какъ невелива была "защита" и непрочна "охрана", которую христіане могли находить въ катакомбахъ, хорошо говорить надпись въ натакомбах в Каллиста: "о тяжкія времена! даже въ подземельяхъ мы не можемъ укрыться отъ своихъ враговъ". Только Галліенъ, повельвши своимъ эдиктомъ возвратить епископамъ мъста для такъ называемых усыпальницъ (τὸ τῶν χαλουμένων χοιμητηρίων χωρία), далъ христіанскимъ кладбищамъ извістную законную охрану, которой они не имъли ни во 2-мъ въкъ, ни въ первой половинъ третьяго. --

Въ тонъ съ общимъ представленіемъ г. Кулавовскаго о "средъ, гдъ распространялось христіанство", о "старомъ міръ, вотораго оно было отрицаніемъ и который отстаиваль себя и боролся съ этимъ своимъ смертельнымъ врагомъ", идетъ у него и характеристика тона и содержанія апологетики христіанской. Симпатін г. Кулаковскаго, какъ онъ выразиль ихъ въ своемъ трактатв, не на сторонв христіанства того времени. Фабрикуя свою классическую вартину, онъ даеть чертамь явычества мягкіе, симпатичные тоны, а для христіанства приберегаеть штрихи різвіе, красви густыя. И, вонечно, онъ не жалуеть апологетовъ христіанства, какъ врупныхъ и рельефныхъ выразителей борьбы христіанства съ "старымъ міромъ". Жалобы ихъ на жестокое преслёдованіе имени христіанскаго, безъ разследованія дела, безъ уличенія въ уголовномъ преступленів, онъ признаеть неосновательными: "только повидимости было то, на что безпрерывно повторяется ихъ жалоба". Невысокаго мивнія г. Кулаковскій и о той

части апологій, гді излагается содержаніе самаго христіанства: я въ нихъ христане пытаются (и только!), говорить онъ, изъяснить чуждый вслкой преступности характеръ своего ученія, чистоту своихъ собраній и жизни", за то противъ язычества "апологеты борются запальчиво и яростно". Каково же, по представленію г. Кулаковскаго, содержаніе этой "запальчивой и яростной" полемиви христіанской? Да такое же низменное, какъ и та "среда", гдъ христіанство "вело борьбу за убъжденія", гдъ "прививало свои върованія и идеалы". "Міросозерцаніе языческаго міра, разсуждаеть г. Кулаковскій, его религія, образы боговъ и культы извъстны намъ непосредственно только въ томъ видъ, какъ отразилось все это въ произведеніяхъ классической литературы. Самая же литература принадлежала высшему и просвъщенному влассу общества. Тъ же самые образы боговъ и культы, составлявшіе содержаніе религіи языческаго міра, иміть, какъ то необходимо допустить, совершенно вной видъ въ сознаніи простаго народа и городской черни"... "Христіанскіе апологеты запальчиво и яростно борются противъ служенія идоламъ, представляя его во чертахо фетишизма"... "Христіанскія апологіи, изобличая тщету языческихъ върованій и культовъ, изображаютъ видь, какой они выбли въ низшей массъ населенія" (Кулак. 24. 25. 27).

Посль цълаго ряда сюрпризовъ, которые г. Кулаковскій преподнесъ въ своей лекціи въ пользу голодающихъ, можно теперь наконецъ устать и перестать удивляться. Слишкомъ ужъ этихъ сюрпризовъ много въ немногомъ... Подъ свъжимъ впечатлъніемъ опереточныхъ операцій, произведенныхъ имъ досель надъ источниками и научными пособіями по исторіи христіанства, мы считаемъ уже лишнимъ спрашивать: изучалъ ли онъ внимательно христіанскихъ апологетовъ 2-го въка, памъреваясь дать о нихъ свой приговоръ. Можно даже усомниться, перелистывалъ ли онъ и вообще видълъ ли апологетическія произведенія христіанства. Можетъ быть, впрочемъ, и видълъ. Но намъ при этомъ невольно приходять на память

слова: "хорошо Духъ Святый сказаль: слухомъ услышите, и не уразумћете, и очами смотрћть будете и не увидите. Ибо огрубило сердце людей сихъ, и ушами съ трудомъ слышатъ, и очи свои сомкнули, да не узрять очами, и не услышать упами и не уразумъютъ сердцемъ" (Дъян. ап. 28, 25-27). Нужно слишкомъ тенденціозно "сомкнуть свои очи", чтобъ не видеть въ христіанскихъ апологіяхъ 2-го века того, что бросается въ глаза даже при бъгломъ ознакомленіи съ ними. Если бы либеральный туманъ не застилаль очей г. Кулаковскаго, и онъ заглянулъ въ апологіи яснымъ, открытымъ, непредубъжденнымъ взоромъ, то онъ увидълъ бы, что христіанскіе апологеты времени борьбы древняго языческаго мірасъ христіанствомъ были люди по тому времени высокообразованные и литературно и философски, что они обладали такимъ глубокимъ знаніемъ исторіи, философскихъ єдей и литературныхъ возврбній, осогонических в и космогоническихъ представленій, философских в разъясненій миновъ и повтическихъ ихъ воспроизведеній, культовъ и мистерій, вообще всего древне-классическаго міросозерцанія, "какъ все это отразилось въ произведеніяхъ классической литературы", какимъ далеко не обладають некоторые изъ нынешнихъ патентованныхъ классиковъ. Они не теоретически только изучали философію, но все разнообразіе религіозпо-философскихъ оценивали практически: въ нравственной борьбе сомневія они переживали свой философскій періодъ душой. И псе это богатство знаній они сложили у подножія Креста; всю силу своего просвъщеннаго ума, весь блескъ своего красноръчія они направили на служение слову крестному, на защиту дъла-Христова въ той самой просвъщенной средт, съ которой роднило ихъ образованіе, но изъ которой они вышли, просвъщенные высшимъ светомъ божественнаго Логоса, лучъ Коего, богословствовали они, прорезываль и глубокій мракъ ночи языческой. Когда идеть рычь объ апологетахъ христіанскихъ, нечего приплетать къ дёлу "городскую чернь". Каждый изъ

апологетовъ могъ съ достоинствомъ сказать словами Минуція Феликса: "хотя мы и отвергаемъ ваши почести и пурпуровыя одежды, однакоже не состоимъ изъ низшей черни" (М. Фел. "Октавій" гл. 31). Если бы г. Кулаковскій хоть съ небольпимъ вниманиемъ прочиталъ по крайней мъръ нъкоторыя страницы выдающихся апологетическихъ произведеній, онъ увидъл бы, что, предназначенныя для образованнаго общества, а некоторыя и для самыхъ императоровъ-философовъ, онъ почти исключительно ведуть ръчь о такихъ матеріяхъ. которыя даже недоступны пониманію простаго народа: о различныхъ философскихъ теоріяхъ и отвлеченныхъ метяфизическихъ понятіяхъ, о осогоніи, космогоніи и всякихъ частныхъ миоплогическихъ сказаніяхъ, какъ они сложились у Омира, Исіода и проч.; въ нъкоторыхъ апологіяхъ идутт цълые ряды имень философовъ, поэтовъ, софистовъ, съ ихъ метынами, о быломъ существованіи которыхъ простой народъ и не подоэрвваль; дается м'ясто масс'я самыхъ частныхъ, но для ц'яли апологета подходящихъ, фактовъ историческихъ. Словомъ: въ апологіяхъ, особенно въ н'якоторыхъ, такая масса миоологическихъ, философскихъ, историческихъ свъдъній, а при этомъи возвышенныхъ ученыхъ сужденій по вопросамъ философіи, религіи и проч., самихъ апологетовъ, что для оріентированія во всемъ содержаніи апологій требовалась не грамотность только, а образованность не заурядная. И все это изложено хорошимъ литературнымъ языкомъ (разумвемъ греческія апологіи), какъ и следовало въ обращеніи просвещенныхъ людей къ просвъщенному обществу, тономъ серьезнымъ, нымъ, высовимъ и сповойнымъ 1), кавъ требовалъ предметъ апологій и ть, къ кому онь направлены.

<sup>1)</sup> И влюченіе составляєть развів Ермій, который, впрочент, въ своемъ "Осмів він явических философовь" ведеть рівчь языкомъ не ярости, а легкой провін, колкаго сарказма. Если угодно, это будеть лег ій фельетонь, но обнаружавающій въ авторіз глубокое знавіе философія. Не отрицаемъ різкости тона у Татіава, но за то его "Різчь противъ Еллиновъ", переполненняя вменами



Раскройте апологін св. Іустина, который назывался философомъ не потому только, что носиль философскій плащъ. Восторженный почитатель "величайшаго и драгоцвинвишаго въ очахъ Божінхъ стажанія", философін, въ особенности Платона, на которомъ онъ остановился-было, после критическаго ивученія различныхъ философскихъ мивній, - таковъ Тустивъ въ своихъ автобіографическихъ признаніяхъ (Разгов. съ Іуд. Трифономъ 1-8). Таковъ онъ и въ своихъ апологіяхъ: излагая черты христіанскаго въроученія, правственности, куль. та и благоповеденія христіанъ, и противопоставляя все это язычеству, онъ за идеями последняго метафизическими и моральными обращается къ Омиру, Пинагору, Эмпедовлу, Стоикамъ, Сивиллъ и проч., а въ особенности къ Илатону, ученіемъ котораго онъ такъ "услаждался" (Ацол. 2, гл. 12), пова не позналъ Христа. - "Увъщапіе къ еллинамъ", усвояемое тоже Іустину философу, "Прошеніе о христіанахъ" Авинагора философа, "Кинги къ Автолику" св. Өеофила Антіохійчкаго (не упоминаемъ менте важныхъ), это-серьезные научные трактаты, въ которыхъ міросозерцаніе языческаго міра, его реллгія, образы боговъ и культы" изложены именно "въ томъ видъ, какъ отразилось все это въ произведеніяхъ классической литературы". Не по представленіямъ простаго народа изображаются въ этихъ христіанскихъ произведеніяхъ оеогонія, космогонія, вообіде религіозно-правственныя воззрівнія явычества, а на основаніи (съ иллюстраціей множествомъ выдержевъ) Иліады и Одиссеи, Исіода, Эсхила, Софокла, Еврипида и др. поэтовъ, Иродота и др. историковъ, Сивиллиныхъ оракуловъ и проч. Въ идеяхъ "мудрецовъ и философовъ", этихъ "учителей религіи языческой", апологеты ви-

поэтовъ, филосфовъ, историковъ, менѣе всего напоминаетъ "редигіозныя представленія низшей массы населенія". Даже апологетика Тертулліана не "запальчива и яростиа", а — сильна, эчергична, п только иногда переходить въ рѣзкій тонъ.

дятъ настоящее выраженіе "богословія" языческаго (увѣщаніе къ Еллинамъ гл. 3), и на философахъ, начиная съ Өалеса, сосредоточиваютъ свое вниманіе, особенно же на Платонъ, "Тимей" и "Республика" котораго главнымъ образомъ привлекаютъ ихъ вниманіе.

Обращаясь въ апологетамъ латинскимъ, мы и здъсь видимъ ту же, что и у греческихъ, тенденцію обсудить и охарактеризовать язычество, какъ оно развито поэтами п философами, и какъ отразилось въ произведеніяхъ классической литературы. Тертулліанъ, им'тя въ виду болье широкій, общій кругъ читателей, и, какъ юристъ-публицистъ, трактуя общественно-политико-религіозные вопросы въ ихъ современномъ положенія, входить въ обсужденіе воззрівній, вірованій, правственныхъ понятій общенародныхъ-римскихъ, затрогиваетъ римскій оффиціальный культь, но и онь обращается въ Омиру, Өалесу, Платону, Пивагору и т. д., затвиъ, въ частности, въ писателямъ римскимъ: Виргилію, и особенно Варрону, богословіе и извістную влассификацію боговъ котораго онъ ділаетъ предметомъ подробнаго разбора. Это-не только въ "Апологетивь", но и въ "Ad Nationes", гдв апологеть характеризуеть религію и религіозность, какъ "высшихъ, такъ и низшихъ влассовъ" своего времени (Кн. 1. гл. 10). Даже въ "De idololatria", гдъ онъ непосредственно имъетъ въ виду народныя върованія, религіозные обряды и вообще культь, онъ вращается въ сферъ понятій не низшей массы населенія, а, выразимся такъ, -- общаго средняго круга гражданства римскаго, а также "обращается въ школьнымъ учителямъ и въ прочимъ профессорамъ словесности" (De idololatria, cap. 10). Это направление въ критикъ изыческихъ върований еще болъе ярко обнаруживается у Минуція Феликса, въ "Октавіи" котораго выступають собесфаниками люди просвещенные, знатоки влассической литературы и философіи греческой и латинской, въ то же время чуждые скептическаго отрицанія общенародныхъ върованій и обрядовъ (Цецилій посылаеть, по языческому обыкновенію, воздушный поцізуй стату Сераписа. Г.1. 2.).

Мы, конечно, не говоримъ, чтобы апологеты вовсе не васались современныхъ религіозныхъ върованій, правственныхъ понятій народа; напротивь, они ихъ разсматривають, показывають ихъ несостоятельность и нелепость. Но главнымъ. образомъ они подвергаютъ самому тонкому анализу языческое міросозерцаніе въ томъ видѣ, какъ его сложиль міровой геній греко-римскаго язычества, какъ его выразила повзія, философія, классическая литература. Здісь основа духовной, нравственной жизни греко-римскаго язычества, за это духовное наследіе отцовъ боролся теперь старый міръ встми своими силами: и религіозная, но увлекавшаяся новыми восточными суевъріями средняя и низшая среда, н скептическій, пронизировавшій надъ всякими богами и надъ всемъ божественнымъ, но въ старыхъ верованияхъ и культе видъвшій опору общества и государства, классъ просвъщенный, высшій. Направивши силу своей, просвіщенной истиною Христовою, мысли, свои классическія знанія на обследованіе духовныхъ основъ греко-римскаго язычества, апологеты путемъ нагляднаго сравнительнаго разсмотрънія христіанства и язычества ("разсмотръть учителей вашей и нашей религіи"; "предълами сравненія у насъ будуть Моисей и Омирь". Увіщаніе въ Еллинамъ гл. 1. Татіанъ гл. 31), приводили своего читателя къ пониманію превосходства христіанства предъ язычествомъ. ("Изъ сего открывается, что только одни христіане владъють истиною". Өеофиль гл. 33). Не отрицая, а только ярче освъщая все, что они находили возвышеннаго и разумнаго въ язычествъ, и что получало себъ подтверждение въ христіанствѣ, они и оправданіе и исвшивков смите укрвиляли въ понятіяхъ общества значеніе христівнства ("Сократъ, Гераклитъ были христіане" до христіанства (Іуст. 1 ап. гл. 46), потому что Лучъ свъта Божественнаго разгоняль и мравь ночи язычества. "Мы вное утверждаемъ согласно съ уважаемыми у васъ поэтами и философами, а другое-поливе и достойнве Бога, нежели они". Густинъ 1 апол. гл. 20. "Поэты говорили иное согласно съ пророками". Өеофиль въ Автолику вн. 2, 38. "Ученіе Платона можно было бы принять за небесное, если бы только оно не было омрачено примъсью народных убъжденій... Иной подумаеть, что или нынъшніе христівне философы, или философы были уже тогда христіанами". Минуцій Феликсъ, "Октавій" гл. 19. 20). А обнаруживая противоръчіе представителей язычества другъ другу, нельпость поэтическихъ представленій о богахъ, внутреннюю несостоятельность мивній философовъ, безиравственный характеръ миническихъ сказаній, древнихъ отправленій культа, религіозно-практическихъ правиль жизни, -- они тімь рельефиве выставляли противостоящую язычеству нравственную чистоту христіанства и духовную возвышенность единаго ученія христіанскаго, не вновь измышленнаго, а древнійшаго еллинскихъ философскихъ умозраній и поэтическихъ сказаній, возвъщенняго такими "учителями христіанства, какъ Монсей и пророки".

И если бы г. Кулаковскій сдёлаль маленьвую перестановку въ своихъ сужденіяхъ объ апологетахъ, и сказалъ, что они, изобличая "тщету языческихъ вёрованій и культовъ, изображають ихъ" не "въ томъ видё, какой они имёли въ нившей массё населенія", а "какъ міросозерцаніе языческаго міра и пр. отразилось въ произведеніяхъ классической литературы", и что вообще они больше занимаются влассиками, чёмъ современностью (особенно апологеты греческіе), то онъ былъ бы гораздо ближе къ истинё, чёмъ теперь. Но г. Кулаковскій обращается съ христіанскими первоисточниками, какъ и съ новыми научными пособіями, съ замѣчательною, только непохвальною, послёдовательностью. Онъ представилъ апологетовъ въ такомъ-же превратномъ видё, какъ и Акты Сциллитанскихъ мучениковъ, какъ и Religionsfrevel Моммсена,—, на изнанку".

Вотъ какъ, путемъ "учено-историческаго изследованія", пришель г. Кулаковскій къ окончательному выводу, что ве язычество римское, въ лицв представителей власти, знанія и проч., преслівдовало орудіемъ закона христіанство, какъ религію, а наобороть, христіанство преследовало язычество ("полное отсутствіе терпимости по отношенію въ язычеству"), что религіозная нетерцимость даже лежить въ сущности христіанства, потому что ему присуща "увъренность и убъжденность въ томъ, что оно находится въ обладании абсолютной и единой истиной", что "принципъ религіозной нетерпимости проведень быль въ государственный строй христіанскими императорами древняго Рима; до него не могъ дойти древній мірь безъ помощи храстіанства"; "онъ не имівль особаго суда по дъламъ религіи и спеціальнаго трибунала, призваннаго въдать человъческую совъсть". Правильнъе сказать: вотъ какими мнимо-научными пріемами г. Кулаковскій пытается заставить Исторію служить къ оправданію и утвержденію его предвзятаго мевнія. Какъ ни парадоксальны эти заключительныя сужденія г. Кулаковскаго, они не должны были быть совершенно неожиданными для техъ слушателей его левцін, которые внамательно следили за всеми его "показаніями", "опредъленіями", "характеристиками" "выясненіями", "уясненіями" (стр. 2). "Мертвый харавтеръ римской религіи", "равнодушіе Рима въ религіозному вопросу", "характерное для выясненія римскихъ возэрьній на дело религіи отсутствіе особаго термина для обозначенія преступленія противъ религін", свидітельствующее о томъ, что римскому государству чуждо было самое понятіе преслідованія за віру, такъ что со словомъ sacrilegium 1) соединили понятіе преступленія

<sup>1)</sup> Кстати—о Sacrilegium. И Обо (стр. 190—191) и Моммсенъ (стр. 410—411) предлагаютъ свои соображенія объ этомъ юридическомъ терминѣ. Г. Кулаковскій предпочель воспользоваться легкимъ (изложеннымъ въ подстрочномъ примѣчаніи) сужденіемъ Обо, что употребленіе sacrilegium въ



противъ религіи уже только христіанскіе писатели, чего въ Рим'в языческомъ не было, отсутствіе "мал'яйтаго интереса въ христіанству "со стороны просв'ященнаго общества" "высоком'врное невниманіе въ нему со стороны государственной власти", и не только "не пресл'ядованіе христіанства, какъ

значении преступления противъ религии не должно быть поставлено на счетъ язычества; что оно употреблено въ такомъ смыслё только уже въ законе христіанскихъ императоровъ зво г., изданномъ въ защиту христіанской религіи. Боле серьезное суждение Моммсена г. Кулаковский обощель, очевидно, какъ неудобное для него, не мирящееся съ его основной тенденціей. Между тымь, если бы онъ вникнуль въ основательную историческую справку Моммсена (изложена нами выше стр. 227), то поняль бы, что терминь этоть, первоначально обозначавшій только кражу, квалифицированную святостію міста, прежде чімь въ конці 4 віка сталь онъ употребляться юристами и въ законодательныхъ актахъ для обозначенія тяжкихъ преступленій, а также (но не исключительно) и для обозначенія преступленія противъ религін, какъ тоже преступленія тяжкаго, -- им'влъ свою длинную исторію; что еще во 2-мъ въкъ въ общежити, которое обыкновенно устанавливаетъ значеніе термина, входящее потомъ и въ юри-дическій язывъ, sacrilegium употреблялось въ томъ же значени тяжкаго преступленія, какъ и въ юридическихъ актахъ. 4 въка; что языческие враги христіанъ во 2-мъ въкъ обозначали именно преступление христианское какъ sacrilegium (какъ преступленіе тяжкое, противъ религіи, потому что въ обывновенныхъ преступленіяхъ христіанъ не обвинали: "насъ, которыхъ считаете sacrilegos, никогда не поймали даже въ простомъ воровствъ (furtum), тъмъ менье въ святотатствъ (sacrilegium) (Тертулліань); что превращеніе sacri-legium--святотатство въ преступление противъ религи вообще, сначала "обычное", а потомъ и юридическое, постепенно совершалось въ общемъ теченіи жизни и въ развитіи права римскаго еще въ періодъ языческій, не только не подъ вліяніемъ христіанства, но даже и въ направленіи противъ христіанства; что это, - пратко свазать, - быль одинь изъ моментовъ въ общемъ развитій и формулированіи римскаго права на точных старыхъ правовыхъ государственныхъ основахъ языческаго Рима, на которыя христіанство въ 4 въкъ пока кореннаго вліянія не

такого", а даже "допущеніе свободнаго простора христіанской пропаганды", а со стороны христіанства, наобороть, "запальчивая и яростная" борьба противъ язычества,—все это достаточно подготовило слушателя и читателя къ тому, что принципъ религіозной нетерпимости—произведеніе христіанства.

Мы достаточно повазали, что исторія отношеній между христіанствомъ и греко-римскимъ язычествомъ въ теченіе 2-го и 3-го вв. не даетъ опоры для этого парадокса. Самое понятіе віротеринмости дійствительно чуждо было римскому государству и обществу, но это-не по "религіозному равнодушію". Обязательность для римскаго гражданина римской въръ, не въротерпимость, а преслъдование за уклонение отъ этой вёры, за отказъ почитать римскихъ боговъ по староримскому завѣту (more patrio, хата та патріа), это лежало въ самомъ существъ Рима, для котораго религія, національность, государственность-одно. Только христіанство, какъ сила духовная, возвысившаяся надъ исключительностью національногосударственных границъ и интересовъ, возвъстило принципъ, религіозной терпимости, свободы совъсти; и представители его старались провести въ общественное сознание эту идею, непонятную для язычества, и казавшуюся ему нельпою и преступною. Припомнимъ на этотъ разъ замъчательныя слова Тертулліана, который прямо провозгласиль принципь свободы религіозной: "противно религіи принуждать къ религіи (Nec religionis est cogere religionem), которая должна быть принимаема свободно, а не по принужденію. Жертва должна

оказало, и во всякомъ разъ общаго хода развитія римскаго права на его въковыхъ юридическихъ началахъ не прервало. Что установленіе въ римскомъ правъ понятія sacrilegium, какъ преступленія противъ религіи, состоялось окончательно уже послъ торжества христіанства,—это еще не значитъ, что и подъ вліяніемъ христіанства. Post hoc еще не значитъ и ргортег hoc.

быть приносима охотно" (ad Scap. c. 2). "Берегитесь, чтобы не содъйствовать иррелигіозности (irreligiositas), лишая свободы религіозной (libertatem religionis), воспрещая выборъ божества, такъ что мев не позволено покланяться тому, кому я 20чу, но принуждають меня почитать того, кого я не хочу" (Apolog. c. 24). Тертулліанъ выразиль этими словами общій взглядь на діло религіи христівнь того времени, которые за свободу религіи, за права совъсти,-что на языкъ г. Кулаковскаго значитъ: "за сопротивление власти въ ея законныхъ требованіяхъ", - геройски шли на муки Когда римское правительство сложило наконецъ свое оружіе предъ такъ долго отрицаемой и угнетаемой имъ силой духовной, христіанство и въ новомъ внюшне-благопріятномъ положенів не измінило высокимъ началамъ, которыя оно отставвало дотоле подъ тяжелымъ натискомъ врага, не признававшаго личныхъ духовныхъ правъ человъка, - права совъсти. Не ръдво люди, не пронивающіе глубже въ смыслъ историческихъ движеній, останавливаясь предъ двухвівовой агоніей явычества, вовлагають на христіанство ответственность за всё тё мёры насилія и разрушенія, которыя ускорили смерть язычества. Такъ поступилъ и г. Кулаковскій, у котораго полное отсутствие религиозной терпимости ставится радомъ съ "господствомъ христіанства", какъ его слёдствіе, и даже принципъ религіозной нетерпимости, невіздомый, будто, древнему міру (г. Кулаковскій забыль, что всего на десять строкъ выше онъ говорилъ о "старомъ на себъ извъданномъ христівнами общественномъ протесть противъ разномыслящихъ"; а мы знаемъ, каковъ былъ этотъ протесто, отврывается, будто, и проводится въ жизнь только при помощи христіанства. Въ этомъ дёлё на счеть христіанства ставять то, что должно быть отнесено въ государству, съ которымъ христіанство-Перковь никогда себя не отождествляло. Государство, въ продолжительной безуспешной борьбе дознавши могучую силу христіанства, протянуло руку примиренія прс-

Труды Кіев. Дух. Акад. 1892 г. Т. II.

следуемому: въ единой канолической перкви оно признало теперь связь и опору для единой римской вселенной. Но, вошедши въ союзъ съ новой, имавшей осважить и украпить его силой, государство не измінило своимъ кореннымъ началамъ, въ частности, по отношении въ религии. Принявши христіанство за основу новаго государственнаго развитія, оно только перемвнило фронтъ, и по тому же, пова продолжавшему лежать въ основъ государственной политики, закону, по воторому шло въковое преслъдование новаго, еще недозволеннаю христіанства, теперь началось истребленіе стараю, уже запрещеннаю язычества. Императоры—Pontifices Maximi язычества продолжали и въ христіанизованномъ государствъ ту же староримскую, т. е. въ основъ языческую, религівную политику: язычество, какъ обветшавшее, негодное, отброшенное орудіе гнали съчисто языческою нетерпимостью, которая не только не вышла изъ христіанства, но и совершенно противна духу христіанства; а христіанство по тому же староримскому принципу захотъли подчинить себъ, и самостоятельную, живую и оживляющую міръ силу сдёлать орудіемъ не религиозныхъ, не духовныхъ, а мірскихъ, государственныхъ интересовъ. Pontifices Maximi, добивавшіе умиравшее язычество, пытались согнуть, сдавить и ввести въ свою старую государственную колею бившее живымъ, свёжимъ ключемъ, имъвшее великую будущность, не вмъщавшееся узкія рамки римской государственности, христіанство.

Что императоры въ своей религійной политикѣ нетерпимости и преследованія, направленной теперь противъ стараго язычества, находили себе одобреніе и поддержку въ "христіанскомь обществе", это мы въ извёстной мёрё признаемъ. Но дёло въ томъ, что это было не христіанство, а язычество, нарядившееся въ одежду христіанскую. Слишкомъ извёстно, что, какъ только Константинъ вел. выступилъ съ христіанскимъ знаменемъ въ руке, цёлыя толпы людей изъ высщихъ и низшихъ сферь общества бёжали изъ подвергшагося опалё-

язычества и посифинли стать въ ряды христіанъ. Ихъ направляло не религіозное убъжденіе, а раболівиство, выгода. Вожди Церкви времени этого великаго религіознаго кризиса съ горечью указывають на то, что императорскія противоязычесвія міры характера не духовнаго, угрозы, стісненія, матеріальныя выгоды привели къ религіозной шаткости, безпринципности, гдъ все измърялось выгодой, раболеннымъ подражаніемъ, а не исвреннимъ убъжденіемъ, что только помрача. лась чистота Цервви и ослаблялась ея сила вторжевіем въ нее людей, внутренно ей чуждыхъ, въ которыхъ не было ничего христіанскаго, которые, по выраженію св. Аванасія, готовы были принимать всякую религію, лишь бы она давала свободу отъ государственныхъ налоговъ, а по выражению св. Астерія Амасійскаго, религію готовы были мінять такъ же часто, какъ одежду. Это были люди, о которыхъ св. Аванасій говорить, что они только "приврывались христіанствомъ", а историкъ Сократъ характерно замъчаетъ, что они "тогда считались" христіанами, - и о которых в эдикть императора Аркадія оффиціально удостовъряеть, что они были христіанами только номинальными: christiani, qui vel vere sunt, vel esse dicuntur. Воть тв христіане, которые рукоплескали насильственнымъ мфрамъ императоровъ противъ осужденнаго на уначтоженіе язычества, и, по выраженію г. Кулавовскаго, "неотказывались отъ стараго общественнаго протеста противъ разномыслящихъ". Это были язычники въ христіанствъ, которымъ чуждъ быль духъ христіанства. Не духомъ христіанскимъ водился, а скорве напоминаетъ духъ вловаяной непависти Цельса, Юлій Фирмикъ Материъ, которий: восторгаясь противоязыческими мерами императоровъ, буждаеть ихъ ради славы Божіей къ дальнейшей деятельности насилія и разрушенія и доказываеть, что законъ Божій повелвваетъ дасильное истребление явычества. Не духомъ христіанским водилась эта буйная псевдохристіанская толпа александрійская, въ дикомъ изступленіи разрушявшая націо-

20\*

вальные памятники Егппта, умертвившая ни въ чемъ неповинную женщину. Г. Кулаковскій вину за это позорное, достойное всякаго осужденія, убійство возлагаеть на св. Кирилла, еп. александрійскаго ("по наущенію епископа Кирилла"; онъ не задумался, по своему методу легкаго обращенія съ исторіей, глухую молеу и сплетию объявить стоящимь выше всякаго сомнѣнія фактомъ), и туть же самъ себя поражаеть, поясняя, что "таковы были нравы населенія Александріи издавна, какъ сѣтоваль на нихъ въ свое время импер. Адріанъ". Зачѣмъ же вы возлагаете на христіанство вину за эти языческіе, давно вызывавшіе сѣтованія, нравы?!..

Не таковъ былъ духъ истиннаго христіанства. Исключительно духовной, нравственной силой оно одольло въ 21/2-въвовой борьбъ своего врага, напавшаго на него всъми своими духовными и матеріальными силами. И теперь, когда этотъ врагъ лежалъ уже поверженный и умиралъ медленною смертью внутренняго саморазложенія, ускоряемаго м'врами ровь, христіанство не измінило своимъ духовнымъ началамъ. Это ясно дають видёть выдающіеся вожди Церкви этого времени, которые внушають христіанизованной власти и обществу римскому тв же самыя высокія, только христіанствомъ возвъщенныя и ему свойственныя, идеи въротерпимости и духовно-нравственнаго деланія въ области веры, которыя безусившно цытались внушить гонимые христіане власти и обществу языческому-гонителямъ. Вотъ мфры, которыя внушаеть св. Аванасій вел. въ дёлё религіи: "неполагающіеся на правоту своей въры употребляють насиліе и принуждають другихъ върить противъ воли. Такъ діаволь, поелику нътъ въ немъ истины, нападая съчивома и оскордома, сокрушаетъ доери пріемлющихъ его (Псал. 73, 6). Спаситель же столько вротовъ, что котя спрашиваетъ: аще кто хощето по мню итти (Ме. 16, 24), и: вто хочеть быть монмь ученикомъ, однакоже, приходя къ важдому, не употребляетъ насилія, а напротавъ того, ударяетъ въ дверь и говоритъ: отверзи ми, сестро

моя невъсто (Пъснь пъсн. 5, 2); и вогда отворяють, -- вкодить; когда же медлять и не хотять, -- удаляется. Не мечемъ и стрвлами, не съ помощію воиновъ возвінцается истина, но **убъжденіемъ и совътомъ. Какое же тамъ убъжденіе, гдъ-**-страхъ царевъ? Или какой-совъть, гдъ превословящій имъетъ предъ собою въ виду заточеніе, или смерть?"... "Богочестію свойственно не принуждать, а убъждать. И самъ Господь, не принуждая, но отдавая на произволеніе, говориль какъ всёмь: аще кто хощеть по мив итти, такъ и ученикамъ: еда и вы хощете ити (Іоанн. 6, 67) (Св. Аванасія "Посланіе въ мопахамъ. Русскій переводъ ч. 2. стр. 106. 140). Это-св. Аванасій о власти государственной-император'я, религійная политика котораго давила осужденное язычество, но давала тяжело себя чувствовать и Церкви христіанской. Вотъ еще совъть св. Григорія Богослова уже всему обществу христіанскому, въ которомъ, послъ неразумной попытки Юліана Апостата "задавить" христіанство и оживить старую религію. могла возникнуть жажда мести язычеству за его мимолетную вспышку, нанесшую не мало оскорбленій христіанству: "получивши возможность воздать вломъ за вло... не будемъ неумъренно пользоваться обстоятельствами времени, не допустимъ излишества въ употребленіи своей власти, не будемъ жестокосерды къ тъмъ, которые насъ обижали, не будемъ дълать того, что сами осуждали... Станемъ выше нашихъ обидчиковъ. Поважемъ, чему ихъ учатъ демоны, и чему насъ научаеть Христосъ, Который страданіями пріобр'вль славу и восторжествоваль не менъе тъмъ, что не сдълаль того, что могъ сдвлать. Воздадимъ Богу одно благодареніе, распространимъ таинство (христіанскую віру) благостію, и для сего только воспользуемся обстоятельствами. Побъдимъ мучителей правдолюбіемъ. Особенно въ прощеніи покажемъ челов'вколюбіе... Не будемъ помышлять объ отобраніи у нихъ имуществъ, не новлечемъ ихъ въ судъ, не станемъ изгонять изъ отечества, навазывать бичами; кратко скажу: не сделаемъ имъ ничего

такого, что сами потерпъли. А если возможно, своямъ пришъромъ сдълаемъ и ихъ кроткими (2-е обличит. слово на Юліана. Русскій переводъ Твореній св. Григорія Богослова, часть 1-я, стр. 210—211). А вотъ какъ св. Іоаннъ Златоусть, вспоминая въ словъ на мученика Вавилу о преслъдованіяхъ, какимъ такъ долго подвергалось христіанство, выражаетъ общее начало христіанскаго обращенія съ побъжденнымъ, Божіею помощію, язычествомъ: "не прилично христіанамъ уничтожать заблужденія принужденіемъ и насиліемъ, но должно совершать спасеніе людей лаской, разумнымъ наставленіемъ, любовью (пасвої каі хотю кай простроба. Слово на св. Вавилу и противъ Юліана).

Вотъ какой "принципъ" "проводило" христіанство въ міръ, когда началось его "господство", а не "старую, извъданную имъ на себъ", религіозную нетерпимость!

Мы считаемъ лишнимъ на этотъ разъ входить въ болће подробное разсмотрвніе этого весьма важнаго вопроса. Стрэго говоря, этотъ вопросъ и не стойтъ въ непосредственной связи съ вопросомъ объ отношеніи Рима въ христіанству въ первые два въка. И если г. Кулаковскій направиль къ нему всю свою работу, то потому, что это давало ему возможность прицъпиться къ тріумфальной колесницъ г. Соловьева. Сотрудники "Московскихъ Въдомостей", разъясняя возбужденный г. Соловьевымъ вопросъ, сплели на голову философа довольно-таки густой вънокъ. Онъ очень идетъ и филологу, г. Кулаковскому.

Мы такъ внимательно разсмотръли публичную лекцию г. Кулаковскаго не потому, чтобы это тенденціозное издѣліе заслуживало вниманія само по себѣ, но потому, что процянесеніе этой лекціи въ такой авторитетной обстановкѣ есть "знаменіе нашего времени",—знаменіе тревожное и печальное, предъ которымъ равнодушно закрывать глаза нельзя

Хорошо извъстно, какое нынъ идетъ нравственное броженіе, накой совершается религіозный кризись въ сознаніи нашего образованнаго, а еще болбе полуобразованнаго общества. Дело идеть не объ историчесномъ прошедшемъ только, но и о будущемъ христіанства. Все выше поднимаеть голову направленіе, представители котораго возв'ящають, что христіанство, каково оно въ сознаніи вселенской православной церкви, отжило свой въкъ, что оно, по самому своему существу, есть ствененіе свободы сов'ясти, свободы мысли, тормавь духовнаго развитія человічества, что оно не можеть удовлетворить новымъ потребностямъ и задачамъ человъчества, что оно не отвъчаетъ достигнутому нынъ человъчествомъ умственному и правственному уровню, что выступають новые двятели, "невърующіе", которые мимо христіанства будуть продолжать великое дело Христово. Въ небольшой промежутокъ времени, въ двухъ выдающихся центрахъ умствевной жизни нашего православнаго отечества, два представителя науки выступаютъ одинъ за другимъ, подъ благовиднымъ прикрытіемъ, съ публичнымъ глумленіемъ надъ христіанствомъ. Г. Соловьевъ, подъ видомъ разследованія "причинъ упадка средневъковаю міросоверцанія", подвергь злой критикв и осужденію самую сущность христіанства, его историческую судьбу, его значеніе для жизни человъчества, увъряя, что "историческое христіанство", т. е. Церковь, ничего не сделало для блага человечества, а, напротивъ, много сдълало худаго; что, само окаменъвши чуть не съ первыхъ въковъ, оно насиловало совъсть, цавило мысль, стесняло свободное развитіе духа человеческаго, это оно создало инквизиціонный трибуналь. Скандаль небызалый! Не усивло еще сгладиться впечатление отъ него, хотя: і значительно ослабленное своевременными дальными разъсненіями въ "Московскихъ Въдомостяхъ", какъ въ Кіевъ рофессорь Юліанъ Кулаковскій, подстреваемый усивхомъ, вкой имъли въ "Обществъ" идеи г. Соловьева, повторилъ о оскорбительную вылазку противъ христіанства. Подъ пред-

логомъ равъясненія вопроса объ отношенін римскаго закона къ христіанству въ первые два въка, онъ въ концъ концовъ превратиль свою лекцію въ разъясненіе вопроса объ отношенін самаго христіанства къ дізу религін, совісти. Онъ не только рельефно выразилъ наделавшую шума мысль г. Соловьева, но по своему разъясниль её и еще далые развиль: что до христіанства міръ и не зналь религіозной нетерпимости, и не имълъ трибунала, призваннаго въдать человъчесвую совъсть, что римское явычество равнодушно, даже благодушно, относилось въ христіанству, а христіане нападали на явычество яростно и запальчиво, что религіовная пимость вытегаеть изъ самой сущлости христіанства, что до самаго принципа религіозной нетерпимости міръ могъ прійти только при помощи христіанства. Трибуналь, віздающій человъческую совъсть (инквизиція), есть, значить, учрежденіе. имъющее основу въ самомъ существъ христіанства.

Скандаль, учиненный г. Кулаковскимь, вызваль немалый говоръ въ обществъ. Но никто изъ присутствовавшихъ при публичномъ, въ залъ торжественныхъ собраній университета св. Владиміра, нанесеніи оскорбленія христіанству не сдёлалъ г. Кулаковскому своевременно, какъ "Мосвовскія В'вдомости" г. Соловьеву, отрезвляющихъ указаній. И онъ, поощренный молчаніемъ, посившиль дать своимъ идеямъ извёстность въ самыхъ шировихъ вругахъ, выпустивши свою лекцію одновременно тремя изданіями. Въ виду такой беззаствичивой пропаганды глумленія надъ христіанствомъ мы не могли молчать. Мы сочли своимъ долгомъ снять съ г. Кулаковскаго ученую тогу и показать, что ею съ тавимъ достоинствомъ прикрывалось. Для увлекающихся (а имя имъ--легіонъ) нелъшыми, мнимо-либеральными идеями и вздорной, по этимъ идеямъ, обработкой и освъщениеть фак-"исторів нашей религін" мы показали, какова сила этихъ идей, какую цену имеють мнимо-научные пріемы, которыми обрабатываются факты церковно-исторические, чтобы

они служили къ подтвержденію этихъ идей, каковъ тотъ аппарать, вь которомъ вырабатывается либеральное освёщеніе христіанства по существу и въ его исторіи. А для людей, благогов'ющихъ предъ истиной и силой христіанства, но смущаемыхъ такими см'ялыми, во имя, будто, науки, нападками на него, мы постарались дать и положительное разъясненіе такъ грубо искажаемыхъ фактовъ исторіи христіанства, осв'ятить ихъ св'ятомъ настоящей объективной науки.

Г. Соловьевъ въ своемъ рефератъ сказалъ небылицу. Г. Кулаковскій, пристегнувшійся къ нему въ роли "поддакивающаго", съ усердіемъ поддавиваетъ небылицъ и еще болъе ее усиливаеть своей нелепицей. Какь и естественно поддакивающему, онъ выступаеть болье соловьевистомъ, чвиъ самъ Соловьевъ. Не думаемъ, чтобы г. Соловьеву пріятенъ быль такой непрошенный, хоть и усердный, доброволецъ — ассистентъ. Безъ эрудиціи, далеко не незначительной, какою владбетъ г. Соловьевъ въ Цервовной Исторіи и вообще въ Богословіи, г. Кулаковскій захотёль стать кіевскимь Соловьевымь. Съ запасомъ фактическаго знанія церковной исторіи, вынесеннымъ изъ уроковъ дътства, онъ прямо перешолъ въ либеральному "последнему слову наука", въ мнимо-церковно-историческимъ выводамъ самоновъйшей формаціи. Знаніе онъ замъниль смълостью, развязностью, безцеремонностью. Съ напускнымъ видомъ внатока дёла онъ принялся обсуживать и подгонять подъ свое предваятое последнее слово науки самому ему неясно представляющіеся факты замізчательній шей исторической эпохи, когда совершался величайшій кризись въ духовной жизни человъчества. Памятники-документы христіанства, литературныя произведенія мысли христіанской той эпохи онъ опъниваетъ, произноситъ надъ ними ръшительный приговоръ, не задумываясь, не видавши однихъ, мимоходомъ, безъ вниванія въ сущность дёла, заглянувши въ другіе. Такое тенденціовно-поверхностное отношеніе къ ділу христіанства и въ его литературъ, въ частности апологетической, напоминаетъ намъ другого влассива, царственнаго соименника г.

Кулавовскаго, Юліана Апостата. Отступникъ отъ мало, впроченъ, ему извъстнаго христіанства ради классическаго язычества, Юліанъ легкомисленно пересуживаль, эло вритивовалъ и ядовито осмвивалъ то, чего не зналъ и узнать не заботился. Когда ему представлено было серьезное апологетическое сочинение христіанское, онъ наскоро, не вдумываясь, пробъжаль его, и, пародируя Юлій--- Цезарево: veni, vidi, vici, написаль на немъ: алетом, етом, хатетом, прочель, поняль, осудиль. Но оть представителей христіанства онъ получиль такой отвіть, составленный, говорять, св. Василіемь Кесарійскимъ: "ты читалъ, да не понялъ, потому что если бы поняль, то не осудиль бы". Послъ всего, что разъяснено нами объ отношеніи нашего классика, г. Юліана Кулаковскаго, въ дёлу христіанства, къ его литературнымъ памятникамъ, мы считаемь себя въ полномъ правъ сказать ему этими словами Василія Великаго, нівсколько ихъ видонзмівнивши: читать-то онъ кое-что и читалъ (только не акты Спиллитанскихъ мучениковъ), да не способенъ быль понять, потому что заранъе осудиль. Левція г. Кулаковскаго представляєть легкомысленнъйшее вторжение въ область мало ему знакомую, гдъ онъ, подъ давленіемъ своей предвзятой идеи, одно опровинуль. другое скомкаль, третье разломаль и втопталь въ грязь. Безъ компаса и руля, поставивши парусъ своей ученой ладьи по либеральному вътру, онъ пустился въ "море великое и пространное" исторін и сразу же потеряль вірный курсь; его занесло въ водоворотъ-пучину, и овъ наловилъ тамъ, вивсто рыбы "гадовъ, ихже несть числа, малая кими", и состряпалъ изъ нихъ либеральное блюдо съ пикантнъйшимъ соусомъ. На западно-европейскомъ ученомъ полъ собралъ куволя и мякины, минуя полновъсную пшеницу, подбавиль весьма значительную долю своего віевскаго песочку, и изготовиль мёсиво, мало напоминающее здоровый живоъ; всвых этимъ онъ и угостилъ собравшихся на его благотворительный объдъ. Вотъ ужъ, дъйствительно, вмисто жанба подаль камень, вмысто рыбы-змыю!

И неразборчивая публика аплодировала, въ простотъ душевной не подозръвая, что она рукоплещетъ предложившему ей, виъсто здоровой питательной пищи, ядовитый суррогатъ.

Но, г. Юліанъ Кулаковскій! напрасно вы пожелали овацій и отъ болье широкой аудиторіи, и обратились къ ней съ трехъ канедръ сразу. Ради поддержанія своего либерально-ученаго престижа вамъ следонало бы удовольствоваться аплодисментами своихъ слушателей въ залъ торжественныхъ собраній Университета св. Владиміра...

## ДРЕВНЕ-ЕВРЕЙСКАЯ СУББОТА.

(Продолжение \*).

## ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Древне-еврейскій субботній обрядъ.

Завонъ Моисеевъ, говорящій кратко о субботъ вообще, не даеть, въ-частности, подробныхъ предписаній и васательно обрядовой стороны ея празднованія. Въ этомъ отношенія онъ ограничивается лишь установленіемъ субботней жертвы и субботняго собранія народа къ святилищу (Лев. XXIII, 2; XXIV, 8; Числъ XXVIII, 9). Болъе частное опредъленіе обрядовой стороны субботы Законодатель предоставляль свободъ и времени, а общій харавтерь этой стороны, естественно, долженъ быль определяться темъ значениемъ, какое имела въ жизни народа суббота. Древне-еврейскій субботній обрядъ слагался, тавимъ образомъ, постепенно, въ теченіе многихъ столітій. Свой вполить законченный видъ онъ получиль только въ періодъ втораго храма, когда предписаніями книжниковъ быль строго определень каждый субботній шагь еврея. Обрядь этого періода мы и будемъ, главнымъ образомъ, имъть ОЗВНКОП въ виду въ настоящемъ описаніи.

По счисленію времени, принятому у древнихъ евреевъ, день продолжался отъ одного вечера до другаго 1). Отсюда и началомъ дня субботняго былъ вечеръ пятницы или, точнъе, тотъ часъ, когда солнце сврывалось за горизонтомъ. Съ

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіев. дух. Академін за м. апрыль 1892 г.

<sup>2)</sup> Mes. XXIII, 32; Lightfoot, Horae hebr. t. 2. p. 15.

этого времени собственно и должно было начинаться субботнее торжество. Но уже и самый шестой день вследствіе близости въ субботв получиль некоторый праздничный характеръ и сдълался, отчасти, днемъ покоя отъ обычныхъ работъ. Это было вызвано запрещениемъ закона совершать въ субботу какое-либо дело и явившеюся отсюда необходимостью заран ве приготовиться въ празднованію священнаго дня. Уже въ вн. Исходъ (XVI, 23) повелъвается пищу въ субботнему столу готовить въ шестой день. Съ теченіемъ же времени, съ развитіемъ богослужебныхъ порядковъ и съ появленіемъ множества предписаній, строго нормировавшихъ домашнюю жизнь еврея, кругь действій и обрядовь, которыми должно было приготовиться въ встрече субботы, значительно расширился. Естественное желаніе отпраздновать священный день съ навбольшею торжественностью вызвало вром' приготовленія пищи, основаннаго на прямомъ повелёніи закона, много и другихъ предуготовительныхъ къ субботв обрядовъ, которые были пріурочены къ пятницъ. Отсюда весь шестой день сталь равсматриваться, какъ вечеръ субботы, и получилъ названіе ערב השבת (ereb haschschabbath), a y жараскеой 1). Въ школакъ болве строгикъ ревпителей празднованіе субботы не только захватывало весь шестой день, но изъявляло притязаніе и на всё остальные дни. Извёстный своими ригористическими требованіями субботняго докоя Шаммая, по словамъ Талмуда, всю неделю приготовлянся въ субботв "). Другіе раввины предписывали начинать приготовленіе въ празднованію священнаго дня уже въ четвергъ. Тавъ, по свидетельству Мишны, левиты и священники, отправляю.

<sup>3) &</sup>quot;Ибо", поясняють генаристы, "когда онь видёль прекрасное жавотное, то говориль: это для субботы. Если же потонь онь находиль лучшее, то для субботы оставляль послёднег, а первое употребляль въ нишу". Вар. Вела fol. 16 b. Wünsche, 1 Halbb. S. 252. Въ Резікта Rabbati подобное же сообщается о р. Симлан. Wünsche, Bibl. Rabbinica, Bd. VII. S. 151.



<sup>1)</sup> Cp. Mare. XXVII, 62; Maps. XV, 42; Jys. XXIII, 54; Ioan. XIX, 31, 42.

щіе недільное служеніе при храмі. обязывались въ пятый день подстригаться и совершать омовеніе, чтобы въ шестой спокойно ожидать наступленія субботы 1). А въ Вавилонской Гемар'в между десятью запов'вдями Ездры пом'вщается заповъдь-мыть въ четкергъ тъ одежды, которыя будуть надъты въ субботу<sup>2</sup>).--Но для большинства днемъ приготовленій въ субботъ, какъ замъчено выше, была пятница. Уже въ полудню пятницы, когда приближался часъ закаланія вечерней жертвы, благочестивые люди имвли обычай прекращать будничныя запятія. Можеть быть, и Симонь Киринеянинь, следуя именно этому обычаю, -- въ ту пятницу, когда пострадалъ Господь Інсусъ Христосъ, возвращался съ поля уже около 11-ти часовъ (Ме. XXVII, 32; Мрк. XV, 21; Лук. XXIII, 26). По мнѣнію гемаристовъ, "кто работаетъ на канунѣ праздпослів полудня, тоть не найдеть благословенія для своей работы" ). А въ Мишив прямо запрещается не задолго до вечерняго жертвоприношенія отправляться въ баню, открывать судебное засъданіе, начинать бритье и вообще приниматься за дёло, которое вслёдствіе различныхъ случайностей можеть затянуться до наступленія субботы 4).--Но обывбудничныя занятія продолжались нікоторое время я послё полудня. Самыя же приготовленія къ субботё начинались, какъ свидътельствуетъ Іосифъ Флавій, съ 9 часовъ дня, или по нашему счету, съ 3-хъ часовъ пополудни, и во внимание къ этому императоръ Августъ издалъ указъ, запрещавшій съ 3-хъ часовъ въ пятницу вызывать евреевъ въ судъ 5).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Taanith II, 7. Surenhusius, t. 2. p. 367. (p. Bab. Taanith fol. 29 b. Straschuhn, s. 176.

<sup>2)</sup> Baba Kamma fol. 82 a. Wünsche, 2 Halbb. S. 26-27.

<sup>\*)</sup> Bab. Pesach. fol. 50 b.

<sup>4)</sup> Sabb. I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Antiqu. XVI, 6, 2. Въ день врестенкъ страданій Інсуса Христа это биль тоть самый часъ, когда Онь испустиль. дукъ. (Ме. XXVII, 46—50, Мрк. XV, 34—37; Лк. XXIV, 44—46).

Въ Іерусалимъ начало приготовленій къ священному дию возвъщалось звукомъ трубы, раздававшимся съ одной изъ башенъ храма въ то время, вогда приближалось въ концу вечернее жертвоприношеніе і). По словамъ Іосифа Флавія, обязанность объявлять наступленіе субботы лежала на очередныхъ священникахъ 2). Самый же обычай пользоваться для этого звуками трубы возникъ, нужно думать, еще въ глубокой древности. Уже на провлъ храма Соломонова быль особый навъсъ или башня, которая навывалась "субботней" и, въроятно, имъла значение нынъшнихъ восточныхъ минаретовъ. Эта башня существовала до времени царя Ахава, но при немъ, какъ сообщаетъ писатель 4 й книги Царствъ, была сброшена (XVI, 18). Во второмъ храмъ, на западныхъ галлереяхъ внъшняго двора, обращенныхъ въ городу, снова было устроено особое крыло, съ котораго священники звукомъ трубы объявляли наступленіе праздничныхъ дней 3). А при Ирод'в для этой цёли на храмъ была воздвигнута башня, украшенная барельефными изображеніями птиць и носившая, въроятно, названіе kole éreb (קילי ערב) или "башня навечерій" 4). Указанный обычай изъ храма перешель въ синагоги. По свидётельству іерусалимской Гемары, при наступленіи вечера субботы, хазанъ всходиль на крышу синагоги и звуками трубы возвъщалъ прекращение обычныхъ работъ, выставляя при этомъ лва праздничныхъ флага 1).

Digitized by Google

<sup>3)</sup> Точные, -- когда проходнаю "двы трета" его. Edersheim, "The Temple, its Ministry and Services. London. 1887. p. 151.

<sup>2)</sup> Bell. Iud. IV, 9, 12. Cp. Succa V, 5. Surenhusius, t. 2 p. 278.

<sup>»)</sup> А. А. Олесинций, Ветхозавѣтный храмъ въ Ісрусалимъ. Стр. 407.

<sup>4)</sup> Въ Миший (Middoth IV, 6) сообщается, что на храми Ирода было сооруженіе, мийвшее локоть высоты и называвшееся ברן ערב (kole oréb) или "гонитель вороновь" (воронье пугало). Подъ этимъ сооруженіемъ А. А. Олеснищкій и разумиють "башию навечерій", представлявшую третій этамъ Иродова храма. При этомъ онъ полагаетъ, что въ преданіи произошло сийшеніе созвучныхъ словъ, и что упомичаемое въ Миший сооруженіо первоначально называлюсь не kole oréb (בלה ערב), а kole éreb (בולו ערב). Ветхозавитный храмъ. Сгр. 493—495. Ср. стр. 506.

<sup>5)</sup> Sabb. fol. 16 a. Pesach. 1, 27, 4. Vitringa, De Syn. vet. p. 1123; A. A. Олесинцкій. Указ. соч. стр. 506.

Приготовлевія къ правднованію священнаго дня совершались какъ въ храмф, такъ и въ домахъ. Хотя относительно богослужебныхъ действій въ храме было правило, что "во святилищь ныть субботы", однакоже считалось необходимымъ въ извъстной степени соблюдать субботній покой и въ храмъ 1). Поэтому все то, что требовалось для субботняго богослуженія, приготовлялось обывновенно еще на канунів субботы. Въ нятницу храмъ былъ мёстомъ разнообразной дёятельности. Уже около полудня, на дворъ его являлись представители народа при ежедневныхъ жертвоприношеніяхъ и собиралась новая чреда священниковъ н левитовъ, имфвшихъ отправлять служеніе въ слідующую седмицу. При наступленіи субботы въ храмъ, такимъ образомъ, присутствовало двъ чреды, и чисдо священниковъ и левитовъ было на столько значительно, что при помощи ихъ первосвященникъ Іаддуй ніжогда могь свергнуть Гофолію и возвести на тронъ малольтняго Іоаса (4 Цар. XI, 1-21; 2 Пар. XXIII, 1-15). Новая чреда вступала въ отправление своихъ обязанностей после вечерней жертвы. Члены ея принимали отъ уходящихъ ключи и священные сосуды, приготовляли новые хавбы предложенія, очищали жертвенникъ 2) и дворъ, возлагали на себя праздничныя одежды, распредъляли обязанности (Лк. І, 9) и избирали дни служе-Big 3).--

У пр. Исаін суббота называется удовольствіемъ или отрадой (LVIII, 13). Но, по словамъ Талмуда, "нівтъ

<sup>1)</sup> Въ Машић приводится такое мићне р. Акиби относите вно совершевія различних двах въ хранћ: "всй двай, которыя могуть быть оовершени на канунћ субботи, не выгасняють субботи, а т., которыя не могуть быть совершени на кануаћ,—витасняють". Менаснотн XI, 3. Surenhusius, t. V р. 102.

<sup>2)</sup> Эта очистка состояла въ томъ, что вровь на стѣнкахъ и устунахъ жерт онинка замазывалась известью. А. А. Олесницкій, "Вотхозавѣтим храмъ". Стр. 485—486.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Contra Apionem II, 7; Succa V, 7-8; Pesach. V, 8. Surenhusius, t. 2 p. 279-280. 154.

удовольствія безъ пиршества" 1). Поэтому приготовленіе обяльнаго стола для субботы древніе еврем считали одною язъ
главныхъ своихъ обязанностей. Въ позднівшее время явилось новое побужденіе къ этому. Возникло вірованіе, что
вечеромъ съ пятницы на субботу каждый еврей получаетъ
отъ Бога лишнюю душу; эта душа вмісті съ евреемъ совершаетъ застольную молитву и проводить весь субботній правдникъ, возвращаясь на небо только съ концомъ субботы. Ради
этой-то лишней души и считалось необходимымъ въ субботу
убрать нарядніе домъ и приготовить лучшее блюдо 2). Классическіе писатели Светоній 3), Іустинъ 4) и нівоторые другіе
совершенно несправедливо называють еврейскую субботу днемъ
поста. Не только въ субботу, но даже и на кануні ея посты строго
запрещались. Уже объ Іудифи извістно, что она постилась всів

<sup>2)</sup> Succa fol. 25. b. Relandi, Antiq. Sacrae p. 887.

<sup>2)</sup> Bab. Taanith fol. 27 b. Straschun, s. 163; Bab. Beza fol. 16 a: "P. Сименнь бенъ-Лавишъ свазаль; "Сиятой, да будеть Онъ благословенъ! даеть на кавува субботы еще одну думу, а при исхода субботы снова ее отнимаеть, какъ и сказано (Исх. 31, 17): "въ седьной день ГЭВУ ШЭДЧ, уан потерина душа"! Wünsche, 1 Hlbb. s. 253. Слово vajinafesch ва дациома случаф тадмудисти понимають въ смисле vai afeda nefesch (уви потерена дужа) и такить образомъ, основаніе для візрованія въ существованіе "лешней душь" находять въ св. Писанін. "Лишнія души" называются у раванновь nescháma jetherá, при чекь въ Jalkut chadasch (fol. 165 col. 2) сообщается, что эти души происходять частые отъ ABOUR, TACTED OTE KAHES, COLOMORE SPEE BE COMMORTADIE ES Tasnith fol. 27 b. говорить, что, "благодаря лишней душь у еврея въ субботу увеличивается аппетить и жажка". Отсюда и является необходимость приготовдять въ субботу болье обильный и роскошный столь, чымь вы другіе дин. Eisenmenger, Entdecktes Indenthum. Bd. II. S. 20-23. As oбъясненія этого върованія см. А. А. Олесниций, "Изъ Талмудической мисэлоги". Труди Кісвской Авадемін. 1870 г. № 2. Ctp. 409. 415-416

<sup>\*)</sup> Светоній приводить одно письмо Августа въ "Тиверію, гдѣ первый, между прочимь, говорить: "строгій іудей не хранить съ такимь усердіемъ поста въ субботу, съ какимь постился сегодня я". Octav. August. с. 76.

<sup>\*)</sup> Густивъ (hist. 36, 2) сообщаеть, что Монсей, проблуждавь по пустывъ шесть дней и достигии въ сельной, вуйстъ съ истоиленными голодомъ еврения, гори Санайской, "Sabbatum in omne aevum jejunio sacravit, quoniam illa dies famem illis erroremque finierat".

Труды Кіев. дук. Акад. Т. Н. 1892 г.

дни вдовства своего, кромъ дней предз субботами и суббота" (VIII, 6). Далве, о народныхъ представителяхъ при жертвоприношеніяхъ въ Мишив сообщается, что, обязанные поститься четыре зня въ неделю, они освобождались отъ поста въ субботу, а также "ради субботы" вы шестой и первый дни дъли 1). По сказанію одной Борайты, постъ въ субботу не допускался и въ томъ случав, если на нее падало 9-е Аба 2). А авторъ "Кинги Юбилеевъ" высказываетъ даже мибніе, что "кто постится въ субботу, тотъ заслуживаеть смерти" 3). Какъ исключеніе, раввины разрёшали постъ въ субботу только темь, которые видели въ ночь подъ субботу дурной сонъ 4). Вообще же древніе евреи особенно заботились о томъ, чтобы субботній столь отличался отъ будничнаго и своимъ богатствомъ и роскошью соответствоваль величію и торжественности дня. По свидетельству Филона, даже и Өерапевты, въ теченіе шести дней употреблявшіе небольшое количество самой простой пищи, по субботамъ имъли обильныя трацезы 5). А въ Талмудъ про постнива Ханину, не хотъвшаго нарушить поста въ субботу, разсказывается, что жена его на канунъ субботы бросала въ печь горючія и дымящіяся вещества, желая скрыть свой стыдъ и показать сосёдямъ, что и въ ея домъ кое-что приготовляется для субботняго стола 6).

<sup>1)</sup> Taanith IV, 3. Surenhusius, t. 2 p. 379. Bab. Taanith fol. 26 a. 27 b. Straschun, s. 154. 162.

<sup>2) &</sup>quot;Если 9-е Аба или канунь его придется въ сублоту, можно есть и пить, сколько угодно, – можно даже устроить пиръ, кать дълаль это въ свое время Соломонъ". Вар. Таапіth fol. 29 b. Straschun, s. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ганва L-я.

<sup>4)</sup> Вав. Тавліть fol. 12 в. Straschun, s. 67. По вираженію Талиуда, пость для сна, что огонь для льна". Дурной сочь служить источником скорби, которая въ субботу запрещается (Вав. Тавліть fol. 17 в. Straschun, s. 99). Средствомъ противъ нея и считается пость. Вирочень, и дозвеляя въ изкоториять случаяхъ пость въ субботу, талиудисти требують, чтоби тоть, ето постится въ субботу, для заглажденія этого, постился и въ какой-либо другой день. Вав. Тавліть fol. 12 в.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Philo, De vita contempl. Op. omnia p. 894-895.

<sup>6)</sup> Однажды зная состака, -- разсказываеть талмудическая агада, -- желая

Обывновенно и люди бедные въ субботу всегда вывли въ столу лешнее блюдо и для этого старались даже отназывать иномъ въ остальные дни. Если вто не себв въ томъ или щадиль денегь на покупку дорогихъ продуктовъ въ субботнему столу, то это считалось признавомъ истиниаго благочестія. По вірованію древнихъ евреевь, всі издержки для субботы Богъ возвращаеть съ избытеомъ. Талмудъ съ уваженіемъ вспоминаеть о двухь благочестивыхъ людяхъ, которые награждены были огромнымъ богатствомъ за то, что всегда имъли въ субботу роскошный столъ. Одинъ изъ нихъ, прояванный Іосифомъ "субботопочитателемъ", имъль обывновение покупать для субботы всю лучшую рыбу, какую только находиль на рынкв. И въ награду за это однажды въ огромной рыбъ, купленной для субботняго стола, Іосифъ нашелъ узель съ жемчугомъ и драгопънными камнями 1). Другой же человък, по сказанію Талмуда, быль награждень огромнымь то, что, будучи мясникомъ, всегда стабогатствомъ 3**8.** рался оставлять наиболье тучный скоть для субботы 2). Обиліе еврейскаго субботнаго стола на столько бросалось въ глаза, что выражение luxus sabbatarius у Римлянъ иногда употреблялось въ смыслъ пословицы для обозначения безум-

удичить жену Ханиви въ обманъ, пришла въ ней въ то время, когда топилась печь, и сказада: "ми знаемъ, что у васъ пичего изтъ для суббоги; въ чему же втотъ дмиъ"? Сконфуженизя жена Ханини удалилсь въ другую комнату. Но вдругъ совершилось чудо: злая сосъдка увидъла, что въ печи находится пъсколько хлъбовъ, а на полу стоитъ кадка, полная тъста. Вар. Талпіть. fol. 24 a. Straschun, s. 146.

<sup>1)</sup> Babyl. Schabb. fol. 119 a. Wünsche. 1 Hibb. S. 163.

<sup>2)</sup> Ibid. А о р. Гунт въ Танмулт разскавивается, что наканулт каждой св. д субботы, въ сумерки, онъ посылаль своего слугу на риновъ, прикавивая ему скупить у огородниковъ остатки не проданных овощей, а затимъ бросаль ихъ въ ръку. Благочестивий развинь дълаль это изъ опасенія, что огородники, понеся убытки въ одну пятницу, не явятся на рыновъ въ другую, и вследствіе этого многіе не будуть имъть возможности пріобрісти для субботняго стола овощей. Варуі. Таапіth fol. 20 b. Wünsche, 1 Hibb S. 445.

ной роскоши 1). А Плутарху это обиліе дало даже поводъ считать еврейскую субботу днемъ пьяныхъ оргій, соотвітствовавшихъ греческимъ вакханаліямъ 2). Что касается самыхъ субботнихъ блюдъ, то къ числу навболіве излюбленныхъ у древнихъ евреевъ принадлежала рыба и приготовлявшійся различнымъ образомъ чеснокъ. Rubrumque amplexa catinum, говоритъ Персей, описывая субботній столъ, саида natat tynni 3). Употребленіе же чесноку въ субботу въ Талмудъ считается даже прямою зановіздью Ездры 4).

Приготовляя пищу, хозяйки заботились о томъ, ятобы ея непременно хватило для трехе субботнихъ обедовъ. Иметь въ субботу "три стола"—прямое предписание Талмуда. Заповедь объ этомъ въ Талмуде считается даже столь важной, что ради исполнения ея позволяется нарушить субботний покой. Поэтому, въ случат пожара предъ наступлениемъ субботы, талмудисты разрешають еврею выносить изъ горящаго дома всю пищу, приготовленную для трехъ субботнихъ обедовъ 6). За исполнение этой заповеди Талмудъ обещаетъ веливую награду. Въ вавилонской гемаре говорится: "кто иметъ въ субботу три обеда, тотъ спасется отъ трехъ накаваний: отъ бедствий предъ пришествиемъ Мессии, отъ адскихъ мучений и отъ войны Гога и Магога").

Субботняя пища приготовлялась на особыхъ печахъ, которыя въ Мишнъ называются "купахъ" и "кира", или же

<sup>1)</sup> Apoll. Sidon. 1, 3 y Smith'a, Dictionary of the Bible. v. III p. 1069.

<sup>2)</sup> Sympos. IV, 6, 2: "Sabbatum colentes, maxime ad bibondum et ebrietatem sese invitant".

<sup>3)</sup> Sat. V, v. 182—183. Поздиващие раввини предписивають вообще какъ можно чаше употреблять рыбу, такъ-какъ, по ихъ върованию, въ рыбъ переходять души праведнихъ іздеевъ. А. А. Олесницкій, Изъ талиудический миноолюгія. Труды кіевской Академія. 1870 г. Ж 2. Стр. 423.

<sup>4)</sup> Nedarim III, 10. Surenhusius, t. 3 p. 114. Baba Kamma fol. 82 a. Wünsche, 2 Hlbb. 2 Abth. S. 26.

<sup>9</sup> Sabb. XVI, 2.

<sup>•)</sup> Sabb. fol. 18 a. Wünsche 1 Hlbb. S. 161.

варилась въ сосудахъ "муліаръ" и "антихи". Древне-еврейская "кира" представляла собою неподвижную печь, сдъланную изъ кирпича и приспособленную для двухъ поставлявнихся на верху ея глиняныхъ горшковъ 1). Одинаково съ "кирой" устроялась и печь "купахъ"; но она была меньше "кирой" устроялась и печь "купахъ"; но она была меньше "киры", и на верху ея ставился только одинъ горшокъ 2). Названіе "муліаръ" носилъ мідный сосудъ, представлявшій два, вложенные одинъ въ другой, ревервуара; во внутренній резервуаръ его наливалась вода, а въ крайнемъ поміщался огонь 3). Наконецъ, "антихи" назывался мідный, отділанный бахрамою, сосудъ, имівшій помівщеніе для огня въ нижней своей части 4).

Какъ приготовленіе пищи для субботы, такъ и другія заботы о домѣ лежали, главнымъ образомъ, на обязанности хозяекъ. Но обывновенно въ нихъ принимали участіе и всѣ прочіе члены семьи. Считалось даже необходимымъ, чтобы каждый сдѣлалъ что-либо "въ честь субботы". Талмудъ съ похвалою отзывается о нѣкоторыхъ раввинахъ, которые принимали личное участіе въ приготовленіяхъ къ священному дню. Такъ, р. Хасда, по словамъ Талмуда, всегда чистилъ для субботы овощи, Рабба и Іосифъ рубили дрова, Сирамъ зажигалъ огонь, а р. Нахманъ выметалъ дворъ 5).

Оволо шести часовъ, вторымъ звукомъ трубы возвѣщался, по выраженію талмудистовъ, "приходъ субботы". Послѣ этого сигнала въ городахъ и деревняхъ прекращалось движеніе: запирались лавки, принимались стоявшіе на улицахъ столы торговцевъ и останавливались работы на фабрикахъ <sup>6</sup>). Въроятно, и Іосифъ съ Ниводимомъ на канунѣ ве-

<sup>1)</sup> Sabb. III, 1.

<sup>2)</sup> Ibid. III, 3.

<sup>\*)</sup> lbid. III, 4.

<sup>4)</sup> Ibid.

b) Buxtorf., Synagoga Judaica p. 296; Carpzov., Appar. hist. crit p. 387.

<sup>6)</sup> Succa V, 5. Surenhusius, t. 2 p. 279; Hierosol. Bechor. fol. 2, 2. Carpzovius, p. 385.

ликой субботы овончили погребение пречистаго Тала Христова, не долго спустя посла этого сигнала. (Мате. XXVII, 57; Лв. XXIV, 53—54; Іоан. XIX, 31. 42).

Вскорѣ послѣ втораго звука трубы раздавался и третій, призывавшій оканчивать и домашнія субботнія приготовленія. По этому третьему сигналу отодвигали отъ огня горшки, накрывали столъ, зажигали субботнія лампады совершали омовеніе и надѣвали праздничныя платья. Относительно каждаго изъ этихъ дѣйствій существовалъ цѣлый рядъ самыхъ точнихъ предписаній.

Въ Талиудъ, прежде всего, точно указывается, вакъ нужно поступать съ приготовленной пищей, чтобы, съ одной стороны, она могла сохраниться теплой въ теченіе цілаго дня, а съ другой, чтобы, по закону о покой сосудовъ, она не продолжала вариться въ самую субботу. Если "вира" и "ВУПАХЪ" ОТОПЛЯЛИСЬ ДООВАМИ ИЛИ ВЫЖИМВАМИ ФИГЪ, ТО ДЛЯ того, чтобы оставить на нихъ горшки въ субботу, нужно было, по предписанію книжниковъ, выгрести изъ нихъ угли или же засыцать ихъ волою. А если печи топились соломой или мявиной, то на "виръ" горшви оставляли, не принявъ этихъ мвръ предосторожности; относительно же "купаха", сохраняющаго теплоту большее время, чёмъ "кира", эти предосторожности считались необходимыми 1). Точно также и изъ "муліара" и "антихи", въ которыхъ кипятилась для субботы вода или приготовлялась жидкая пища предъ наступленіемъ субботы обыкновенно выгребали угли 2). Когда же горшки снимались съ печей, то для того, чтобы пища не слишкомъ остыла, ихъ покрывали мехомъ, одеждой, ветвями ивы, илиже ставили между плодами, въ древесныхъ опилкахъ, въ павлѣ льна или въ сѣнѣ 3). Благодаря этому, пища въ тече-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sabb. 1V, 2. Поэтому Юзеналъ называетъ изу и съно "утваръю" іудеевъ. Sat. III, 15; VI, 541.



<sup>1)</sup> Sabb. III, 1-2.

<sup>3)</sup> Sabb. III, 4.

ніе всей субботы сохранялась тепловатой 1). Но, заботясь о сохраненів пищи теплой, древніе евреи, съ тѣмъ вмѣстѣ, заботились и о томъ, чтобы теплота не увеличивалась. Поэтому отодвинутые отъ огня горшки они не накрывали такими матеріями и предметами, которые могутъ увеличить теплоту. Въ Талмудѣ дается прямое предписаніе не ставить горшки въ выжимкахъ фигъ и сочевицы (רובו), въ навозѣ (בובו), въ соли (רובו), въ извести (רובו), въ мякинѣ (רובו), въ сочныхъ травахъ (עשבים) и въ шерсти (עשבים).

Исполнивъ съ точностью всв постановленія внижниковъ о приготовленів пищи, ховяйка поспішно убирала столь, на воторомъ нужно было объдать въ субботу. Въ память того, что манна, съ посланіемъ воторой спединялось нівкогда празднованіе субботы, падала въ виде белыхъ крупиновъ (Исх. XVI, 14);—столь обывновенно наврывался былою скатертью. Затемъ, на столъ владись два свеженепеченные хлеба, которые должны были напоминать о двойномъ количествъ манны, посланной въ шестой день ради следующей за нимъ субботы. Для ознаменованія же того, что выпавшая манна была поврыта "слоемъ росы" (Исх. XVI, 14), положенные на столь два хлёба наврывались обывновенно бёлымъ полотномъ. Всё приборы, которые подавались на столь, предварительно были тщательно вычищены и вымыты в). При этомъ въ домахъ людей богатыхъ на столъ влалось не только то, что необходемо для объда, а и разныя волотыя вещи, которыя должны были служить для украшенія 4).

Но самую важную часть предсубботняго ритуала составляло зажжение лампадъ.

<sup>4)</sup> Οτουда въ посланіяхъ Игнатія іуден называются ξωλα εσθίοντες καί γλιαρά πίνοντες. Epist. interpel. Migne, ser. gr. t. V col. 768.

<sup>3)</sup> Sabb. IV, 1-2.

<sup>3)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 298.

<sup>4)</sup> Bab. Schahb. fol. 119 a. Wünsche, 1 Hlbb. S. 163.

Тогда-какъ всполвение другихъ субботнихъ обрядовъ. вакъ напр. сившенія домовъ и путей, - предоставлялось свободв каждаго, зажжение лампадъ было предметомъ прямой и строгой заповеди книжниковъ. "Зажжение субботнихъ лампадъ", говорить Маймонидъ, "не предоставлено благоусмотранию каждаго, такъ-что если вто хочеть, пусть зажигаетт, а если пе хочеть,-не зажигаеть; оно не есть заповёдь, непремённагособлюденія которой не требовалось-бы, каковы, напр., смішеніе домовь и омовеніе рукъ предъ принятіемъ пищи: оно обязательно всецело" 1). Поэтому даже и такимъ беднявамъ, воторые не имали чего фсть, предписывалось выпрашивать у людей болье состоятельныхъ масло для субботнихъ лампадъ 2). Время вознивновенія разсматриваемаго обряда точно не из-Іерусалимская гемара возводить въстно. начало его въ Монсею 3): Но противъ этого говоритъ уже тотъ фактъ, что у Кареевъ, у которыхъ, по мивнію всёхъ изследователей, сохравились вообще древныйнія установленія, обряда зажжевія субботнихъ лампадъ не существуетъ 4). Во всякомъ случав, важное зваченіе, которое придавалось этому обряду въ последнія столётія ветхозаветной исторіи, свидетельствуеть, повидимому, о его глубовой древности. Изъ вакихъ побужденій возникъ первоначально этотъ обрядъ-указать довольно трудно. Впрочемъ, можно признать весьма віроятнымъ предположеніе Витринги, что онъ быль вызвань благочестивымь желаніемь, чтоби въ день Ісгови и домъ каждаго напоминаль о домъ Ісгови, оварявшемся постоянно съвтомъ свътильнивовъ 5).

Зажигать субботнія лампады могь важдый ядень семьн. Но главнымъ образомъ обязанность эта воздагалась на жен-

<sup>1)</sup> Hill otb. Schabbath. c. V § 1. Vitringa, p. 195-196.

<sup>3)</sup> lbidem.

<sup>3)</sup> Ad Sabb. II.

<sup>4)</sup> Herzog, Real-Encyclopädie. Bd. XVIII. S. 122. 2-te Aufl.

<sup>5)</sup> De Synagoga vetere p. 191. Это такъ болае вароятно, что, не смованъ Edersheim'a, въ продолжение всей субботней почи дворы храма обывновенно были осващены. The temple p. 121, 158.

щинъ. Последнее вызывалось, по Маймониду, темъ, что женщины большую часть времени находились дома и потому всегда могли исполнить эту обязанность і). Талмудисты указывають еще и другое основаніе: женщина, говорять они, согрівшила и своимъ грехомъ погасила "светъ" жизни, -- въ знакъ раскаянія и должна она каждую субботу зажигать "свётильники" 2). Къ исполнению этой обязанности раввины предписывають приступать съ благоговениемъ, такъ-какъ, по ихъ словамъ, зажжение субботнихъ лампадъ такое же великое дёло, какъ возжение свътильниковъ въ Герусалимскомъ храмъ 3). Нерадивое исполнение этой обяванности въ Талмудъ считается одною изъ причинъ смерти женщинъ во время родовъ 4). Зажигая лампады, хозяйка дома произносила обывновенно краткую молитвенную формулу: "благословенъ Ты, Господи Боже нашъ, Царь міра, Который освятиль насъ Своими заповедями и повелёть зажигать субботнія зампады" 5).

Число субботнихъ лампадъ у древнихъ евреевъ не было строго опредълено. Въ Талмудъ дается общее предписаніе—заботиться о болье яркомъ освыщеніи дома, потому-что оно, по словамъ раввиновъ, "приноситъ миръ дому" 6). Отсюда въ домахъ людей богатыхъ лампадъ зажигалось много. Римскій сатирикъ Персей, описывая субботній вечеръ въ еврейскомъ домъ, съ проніей замъчаетъ, что отъ разставленныхъ по окнамъ лампадъ поднимается густое облако дыма 7). А философъ Сенека въ одномъ изъ своихъ писемъ удивляется по поводу субботнихъ лампадъ тъмъ, кому приходитъ желаніе

<sup>1)</sup> Hilcoth Schabb. c. V § 1.

<sup>2)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 302.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 303.

<sup>4)</sup> Sabb. II, 6.

<sup>5)</sup> Vitrings, De Synagoga vetere p. 196.

e) Buxtorfius, Syn. Jud. p. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Sat. V, 180-181:

<sup>&</sup>quot;Herodis venere dies, unctaque fenestra Dispositae pinguem nebulam vomuere lucernae".

"услаждаться копотью" 1). Въ домахъ же людей менъе состоятельных зажигали обыкновенно дв лампады или же одну, но имфющую двф свфтильни. По объясненію гемаристовъ, это делалось въ соответствіе двумъ словамъ заповёди о субботъ-, помни" и "святи" 2). Родъ масла, которое нужно употреблять для субботнихъ лампадъ, а также и матеріалъ свётильни, были опредёлены точными предписаніями. Такъкакъ лампады зажигались "въ честь субботы", то онъ должны были приготовляться такъ, чтобы могли горъть долгое время и, притомъ, горъть, какъ можно ярче. Отсюда въ Мишиъ запрещается наливать ихъ такимъ масломъ, которое или слишкомъ своро сгораетъ, или же горитъ не ярко и легко можетъ быть потушено. То-же правило имъетъ мъсто и въ отношеніи матеріала світильни. Въ-частности, по Мишні, нельзя употреблять въ качествъ матеріала для субботнихъ лампадъ смолу (PDI), растопленный воскъ, масло kik (PP), жиръ и бальзамъ (פֿקיעות), а свътильню нельзя дълать изъ разнаго рода мховъ (ירוקה א לבש), изъ отбросковъ шелка (נלן) и изъ нитокъ, вытянутыхъ изъ одежды. Въ качествъ же дозволеннаго матеріала для субботнихъ лампадъ въ Мишнъ указываются масло сочевицы (שמשמין), масло орѣховое (שמן אנוים), рѣдечное (צנינית) и нъкоторыя другія, а для свътильни-ленъ и воскъ 3).

Зажженныя лампады горёли до тёхъ поръ, пока не истощалось налитое въ нихъ масло. Благочестивый еврей долженъ былъ заботиться о томъ, чтобы какимъ-либо образомъ субботнія лампады не погасли ранёе этого времени. Въвиду этого въ Талмудё запрещается вообще прикасаться къ лампадамъ и, въ-частности, при свётё ихъ читать и очищать платья 4). Гасить субботнія лампады можно было только лишь въ нё-

<sup>1)</sup> Epist. 95: "nec lumine di egent et ne homines quidem delectantur fuligine".

<sup>2)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 300.

a) Sabb. II, 1-3.

<sup>4)</sup> Sabb. 1, 3. Это запрещение вызывается болзныю, что у читающаго вли очищающаго одежды явится желание наклонить дампаду, а чрезъ это можетъ пролиться масло и, такимъ образомъ, лампада должна будетъ погаснуть рамъе,

которых в случаях в. Въ Мишнѣ позволяется дѣлать это "ради страха отъ язычниковъ или разбойниковъ", которых можетъ привлечь ночной свѣтъ, "ради злаго духа" 1) и "ради больнаго". Впрочемъ, въ послъднемъ случаѣ всетаки не тушили лампадъ, а обыковенно удаляли больнаго изъ комнаты, гдѣ зажжены онѣ, въ какое-либо другое мѣсто 3).

Послв приготовленія пищи, субботняго стола и субботнихъ лампадъ, каждий членъ семьи долженъ былъ совершить омовеніе или всего тёла или только рукъ и лица, а затемъ надеть праздинчное платье 3). Въ честь субботы благочестивый еврей старался надёвать самую лучшую одежду, а люди более состоятельные, и въ особенности раввины, даже имъли спеціально для субботы предназначенное платье. Въ одномъ Мидрамф сообщается, что и ть одежды вожаныя, воторыя сделаль Господь Адаму и Еве предъ изгнаніемъ изъ рая (Быт. III, 21), навначались собственно для субботы 1). По мевнію гемаристовъ, тоть раввинь, на субботнемъ платьв котораго оказывается вакое-либо пятно, заслуживаеть смерти 5), а въ Герусалимскомъ Талмуде есть прямое предписаніе, чтобы "субботняя одежда не была, какъ будничвая" 6). Основаніемъ для такого предписанія раввинамъ служили, съ одной стороны, слова пр. Исаів, въ которыхъ онъ повельваеть "чествовать" субботу (LVIII, 13), а съ другой, ихъ представление субботы подъ образомъ царицы и невесты, которую должно встретить

чёнь слёдуеть. Чятать при ланиадамъ поверднется только мальчикамъ въ приссусствін имъ учителя, такт-какъ, по объясненію Талмуда, страмъ, которий внушаеть учитель, будеть удерживать мальчиковъ отъ прикосновенія въ ламиадамъ. Sabb. 11, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>A</sup>) По объясненію Майменида, въ данномъ случай разум'яются белізан, вызывающія психическое разстройство.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sabb. II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Carpzovius, Apparatus hist.-crit. p. 386.

<sup>4)</sup> Bemidbar Rabba par. 1V. Wünsche, Bibl. Rabb. Bd. VIII. S. 57.

<sup>5)</sup> Babyl. Schabb. fol. 114 a. Wünsche, 1 Hibb. S. 159.

<sup>6)</sup> Schabb. fol. 113, 1. Buxtorf., Syn. Jud. p. 298.

съ подобающей торжественностью. Надъвъ субботнія одежды, благочестивый еврей тщательно ихъ осматриваль и вынималь изъ кармановъ тѣ предметы, съ которыми, по заповъди внижниковъ, нельзя выходить въ седьмой день ').—

Когда начинало заходить солнце, всё приготовленія къ субботё уже оканчивались. Отецъ семейства, въ предупрежденіе возможнаго случая упущенія изъ виду какихъ-либо обрядовь, въ это время долженъ быль тихо предложить своимъ домашнимъ три вопроса: "отдёлили-ли десятину"? "приготовили-ли эрубъ"? "зажгли-ли свётильники" 2)? Когда оказывалось, что то или иное еще не сдёлано, спёшили обывновенно это исполнить. Впрочемъ, послёднее дозволялось только въ томъ случав, если было видно на небё еще только двё звёзды. Если-же показывались уже три звёзды, то всё приготовленія къ субботё должны были прекратиться 3).

Раввинскія предписанія относительно каждаго изъ указаныхъ обрядовъ древніе еврен исполняли съ большою точностью. Небрежное отношеніе къ какому-либо изъ нихъ считалось
большимъ грѣхомъ,—напротивъ, внимательное и благоговѣйное
выраженіемъ высокаго благочестія. Въ Талмудѣ есть легенда,
прекрасно характеризующая взглядъ древнихъ евреевъ на
субботніе обряды. Предъ наступленіемъ субботы, расказывается въ Талмудѣ, въ каждый еврейскій домъ являются два ангела—добрый и злой—и производятъ осмотръ сдѣланнимъ
приготовленіямъ. Когда оказывается, что въ домѣ все приведено
въ надлежащій порядокъ, добрый ангелъ говоритъ: "о, если-бы
въ слѣдующую субботу все здѣсь было въ такомъ-же порядвѣ"! Злой-же ангелъ противъ воли долженъ отвѣчать на
это "аминь". Но если въ домѣ забывають важечь лампады,
убрать по праздничному столъ и вообще допускаютъ какую-

<sup>2)</sup> Sabb. I, 3; VI, 3; XXIV, 1.

<sup>2)</sup> Sabb. II, 7.

<sup>\*)</sup> Lightfoot, Op. om. t. I p. 508.

либо небрежность въ отношеніи субботнихъ приготовленій, указанныя выше слова произносить злой ангель, а добрый, также противъ воли, отвічаеть "аминь" і). Такъ священны были въ глазахъ древняго еврея субботніе обряды!

Когда солнце сврывалось овончательно за горизонтомъ, начиналась самая суббота. Часъ наступленія священнаго дня для различныхъ мъстностей быль не одинь и тотъ же: въ долипахъ въ празднованію субботы приступали обывновенно ранве, чемъ въ местахъ горныхъ. Въ вниге Музаръ сообщается, что въ Тиверіадъ, расположенной въ долинъ, субботу начинали тогда, когда въ Сепфорисъ, породъ, лежащемъ на горъ, было видно еще солнце и до захода его оставалось оволо полчаса 2). Даже въ одной и той же мъстности въ празднованію священнаго дня приступали не всегда въ одинаковое время: зимою и осенью его начинали ранбе, чвиъ весною и льтомъ. При этомъ наиболье ревностные почитатели субботы старались вообще "прибавить въ ней часть остальной недёли" и потому начинали ее раньше того времени, въ какое для мъста ихъ жительства заходило солнце, а оканчивали на другой день уже спустя некоторое время после наступленія ночи <sup>8</sup>).

Послъ захода солнца, съ вровли Терусалимскаго храма раздавались снова три трубныхъ звука, которыми, по выраженію Мишны, "отдълялось святое отъ мірскаго и обычнаго" (לחבריל בין קרש לחול). Эти три звука—ровный, вибрирующій и опять ровный—возвъщали наступленіе священнаго дня и призывали къ празднованію субботы 4). Въ синагогахъ около этого времени оканчивались вечернія молитвы, и тъ, которые имъли возможность пойти въ синагогу, теперь спъшили до-



<sup>1)</sup> Babyl. Schabb. fol. 119 b. Wünsche, 1 Hibb. s. 134.

<sup>2)</sup> Muzar. fol 88 col. 2. Carpzovius, Apparatus hist.-crit. p. 390.

<sup>\*)</sup> Отсюда р. Госія говорняв: "нусть будеть часть моя съ начинающими субботу въ Тиверіадъ и съ ованчивающими ее въ Сепфорисъ". Ibid.

<sup>4)</sup> Succa V, 5. Surenhusius, t. 2 p. 278.

мой, чтобы въ семейномъ кругу провести начало торжественнаго дня.—

Ныньшніе евреи, возвращансь изъ синагоги, имыють обыкновеніе благословіять своихъ детей, возлагая DYRH на голову каждаго изъ нихъ. При благословени мальчиковъ произносять слова: "пусть Богь сдёлаеть тебя равнымъ Ефрему и Манассіи", а при благословеніи дівочевь: "пусть Богь сделаеть тебя равной Сарре, Ревекке, Рахили и Лін" 1). Нъчто подобное было, въроятно, и въ древности. Послъ же взаимныхъ благопожеланій и прив'втствій всв члены семьи садились за субботній столь. Праздничная вечера начиналась обрядомъ освященія вина (киддушъ). Поднявъ бокаль, наполвенный до краевъ виномъ 2), глава семейства произносилъ надъ нимъ краткую молитву, которую всв присутствующіе выслушивали стоя. Начальными словами этой молитвы служили три первые стиха II-й главы вниги Бытія, где говорится объ освященіи субботы 3). Дальнёйшія же слова ея были таковы: "Благословенъ Ты, Господи Боже нашъ, Господь всего міра, Который сотвориль плодъ винограда! Благословенъ Ты, Господи Боже нашъ, Царь міра, Который освятиль насъ Своими заповъдями, явилъ намъ свою милость и по благоволенію и милосердію Своему даль намь святую свою субботу, какъ памятникъ дълъ творенія, какъ день превосходнейшій между всёми, какъ памятникъ исхода изъ Египта! Ты освятиль и избраль нась изъ среды всёхь народовь и по любви и благоволенію къ намъ даровалъ намъ святую Благословенъ Ты, Вёчный, Который освятиль субсубботу. боту" 4)! Послъ произнесения этой молитвы, какъ глава

<sup>2)</sup> Sebröder, Lib. cit. S. 31.

<sup>2)</sup> Cp. Pers., Sat. V, 183: "tumet alta fidelia vino".

<sup>3)</sup> Вечеромъ подъ субботу эти стихи долженъ читать насколько разъкаждый еврей, такъ-какъ, по словамъ Талмуда, "чрезъ чтеніе ихъ человічь діластся какъ бы "участникомъ вийсті съ Богомъ въ ділій творенія". Вабуі. Schabb. fol. 119 b. Wünsche, 1 Halbb. S. 164.

<sup>4)</sup> Jost, Geschichte Judenthums und seiner Secten. Abth. I. S. 180.

семейства, такъ и всё остальные члены его отпивали нъсколько вина изъ освященнаго кубка. - За этимъ обрядомъ всегда признавалось у евреевъ такое большое значеніе, что даже и бъдные обязывались запасаться на субботу хотя-бы небольшимъ количествомъ вина. А въ Талмудъ въ доказательство важности этого обряда сообщается, что одинъ раввинъ, жившій въ такой деревнъ, гдъ нельзя было достать вина для субботы, и всетаки достававшій его, - въ награду за это получиль отъ Бога силу вызывать своей молитвой вътеръ и дождь 1). Особенное значеніе обрядъ освященія вина имълъ въ кругу семейномъ; но онъ очень рано проникъ и въ синагоги. Появленіе его въ синагогахъ можно объяснить тъмъ, что здъсь часто останавливались путешественники и получали субботнюю вечерю и ночное ложе; для нихъ собственно и совершалось въ синагогахъ освящение вина послъ вечернихъ молитвъ на канунъ субботы 2).

Въ то время какъ присутствующіе за столомъ пили освященное вино, глава семейства совершалъ омовеніе рукъ 3). Послѣ же этого слѣдовало освященіе хлѣба. Оно состояло въ томъ, что глава семейства полагалъ руки на одинъ изъ лежащихъ на столѣ хлѣбовъ и произносилъ краткую молитву, извѣстную у современныхъ евреевъ подъ именемъ mocia (איצים): "благословенъ Ты, Іегова, Царъ міра, Который произвелъ изъ земли хлѣбъ 4). Когда всѣ присутствующіе за столомъ отвѣчали на это "аминь", глава семейства разрѣзывалъ освященный хлѣбъ и части его раздавалъ каждому изъ сидящихъ.

По окончаніи "освященія", начиналась уже самая вечеря, сопровождав чаяся благочестивыми разговорами и пъніемъ-

Leipzig. 1857. Поздивание раввным совытують во время чтенія этой модитвы винмательно смогрыть на субботнія лампады, такъ-какъ, по ихъ словамъ, этимъ укрыпляется эрініе. Buxtorfius, lib. cit. p. 310.

<sup>1)</sup> Bab. Taanith fol. 24 a. Straschun, s. 142.

<sup>2)</sup> lost, lib. cit. S 181.

<sup>2)</sup> Schröder, Gebräuche und Satzungen Talmud.-rab. Judenthums, S. 35.

<sup>4)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 310.

священных песпей. Для истинных чтителей закона часы этой вечери были лучшимъ временемъ въ жизни. Находясь въ кругу своей семьи, одушевляемый надеждой на Бога, за этой вечерей благочестивый еврей забываль всё тяжелыя бёдствія, которыхъ много пришлось испытать ему въ своей исторіи. Отрівшившись отъ житейскихъ заботъ и будничной суеты, въ это время болбе, чвмъ когда-либо еще, онъ сознаваль себя членомъ избраннаго народа Божія и чувствоваль свою связь съ небеснымъ міромъ и жизнью. Если когда, то въ это время болъе всего суббота была для него "отрадой"! Отсюда понятно, почему Талмудъ субботніе об'ёды считаеть самыми пріятными изъ всёхъ об'ёдовъ. Когда одинъ язычникъ, разсказывается въ хвалилъ субботнія пиршества іудеевъ, то раввинъ Іосія бенъ-Хананія отвітиль ему: "мы имівемь корень, который кладемь по субботамъ въ пищу и который дёлаеть ее столь пріятной". Когда-же язычникъ попросилъ дать ему этого кория, то раввинъ сказалъ: , отъ этого не будетъ никакой пользы, потомучто корень действителенъ только для того, вто чтить субботу, но оказывается совершенно безполезнымъ для тъхъ, которые ея не празднуютъ "1)!

Субботняя вечеря, благочестивые разговоры и пініе сващенныхъ півсней продолжалось вообще значительное время 2). А о Шаммай и Абталіоні, отличавшихся особенною ревностью о храненіи субботы, въ Талмуді сообщается, что они даже въ теченіе всей субботней ночи вели бесіны о законі въ вругу своихъ учениковъ 3). Канунъ священнаго дня благочестивые еврен заканчивали вечерними молитвами, и послі нихъ, когда проходила уже значительная часть ночи, въ домахъ водворялась

<sup>3)</sup> Babyl. Joma fol. 35 b. Wünsche, 1 Halbb. S. 359.



<sup>2)</sup> Babyl. Schabb. fol. 119 a. Wunsche, 1 Halbb. S. 164.

з) У современных евреевъ есть много модятвъ и пфснопфий, которыя дюди благочестивке исполняють послф первой субботней вечери. Schröder, lib. cit. S. 37—43.

тимина. Мирные жители востока вообще избагають въ ночное врема поавляться на городскихъ улицахъ, обыкновенно не освъщенныхъ и потому представляющихъ множество опасностей. Но для древнихъ евреевъ было особенное побуждение въ тому, чтобы въ ночь подъ субботу не выходить изъ дома. По слодащъ Талмуда, субботняя ночь есть время, когда злые духи особенно стараются строить козни человъву. По върованию талмудистовъ, въ эту ночь Игеретъ, одна изъ четырехъ женъ Саммаэла 1), съ 180-ю тысячами разрушительныхъ гномовъ выходить изъ своего царскаго жилища и причиняетъ вредъ всякому, вто только встрътится на пути 2). Поэтому, если и всегда, то въ особенности въ ночь подъ субботу благочестивые еврен опасались оставлять свои дома и появляться на улицахъ города или въ полъ.

Утромъ въ седьмой день, въ храмъ Іерусалимскомъ празднованіе субботы открывалось возложеніемъ "хлѣбовъ предложенія" и принесеніемъ предписанной въ законъ жертвы.

Подъ именемъ "хлівбовъ предложенія" в) разумівются тіз хлівбы, которые каждую субботу полагались на особомъ столів

<sup>1)</sup> Князя бъсовъ.

Pesach, fol. 112 b. Eisenmeuger, Eutd. Judenthum. Bd. U. S. 416—417 и 427. Ср. А. А. Олесинцкій, Изъ талиуд инеологіи. Труды Кіев. Академів. 1870 г. № 4. Стр. 228. 242—213.

Труди Кіся. Дух. Акад. Т. 11. 1882 г.

святилища 1). Этихъ хлабовъ было дванадцать, -- не по числу двънадцати мъсяцевъ, какъ думаетъ Филонъ 2), а по числу двънадцати колънъ израилевыхъ. Каждый изъ нихъ, по прямому повельнію закона (Лев. XXIV, 5), приготовлялся изъ 2/10 эфы или двухъ гоморовъ (Исх. XVI, 36) лучшей пшеничной муки в), просвянной, по свидетельству Мишны, чревъ одинадцать сить 4). Пшеница для этихъ хлебовъ покупалась на деньги совровищницы храма и мололась левитами подъ наблюденіемъ одного изъ очереднихъ священниковъ. По свидетельству Мишны в), приготовление муви происходило въ "отлученной" свверной части храма, носившей название Беть-оагии и отдълявшейся отъ дворовъ храма глухою каменной ствною и галлереями<sup>6</sup>). Самое же печеніе священныхъ хлібовъ совершалось въ одной изъ камеръ зданія Beth-hamoked, находившагося въ свверо западномъ углу внутренняго двора 7). Обязанность заготовленія муки и цеченія хлебовь была возложена на сыновъ Каановыхъ (1 Пар. ІХ, 32; ХХІІІ, 29), а въ періодъ втораго храма, какъ видно изъ Мишны, этимъ завъдывала фамилія Гарму \*).

Въ Св. Писаніи нётъ указанія ни на способъ приготовленія хлёбовъ предложенія, ни на ихъ форму. По свидётельству же Мишны, приготовленіе этихъ хлёбовъ составляло даже фамильную тайну сыновъ Гарму <sup>9</sup>). Во всякомъ случай несомнённо,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О стом для хамбовъ предложения см. А. Олесинций, Ветхомавътный храмъ. Стр. 112—116. 318—319; Schenkel, Bibel-Lexicon. Bd. V. S. 214; Негкод, RE Bd. XIII. S. 456; Tahlhofer, Die unblutigen Opfer. S. 74—78 m др.

<sup>2)</sup> De victimis. Op. omnia p. 836.

э) Ср. Antiqu. III, 10, 7; "астаршиес ейкоси кай тестарес. На наши изры около 6 фунтовъ.

<sup>4)</sup> Menachoth VI, 7. Surenhusius, t. V p. 85.

<sup>5)</sup> Menachoth XI, 2. Snrenhusius, t. V p. 102.

<sup>•)</sup> А. А. Олесинций, Ветхозаватими хранъ. Стр. 666-674.

<sup>7)</sup> Middoth I, 6. Surenhusius, t. V p. 329; A.: A. Usecunquil, Ibid. Crp. 472-473.

<sup>5)</sup> Schekalim V, 1. Surenhusius, t. Il. p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Mischna Ioma III, 11. Surephesius, t. II p. 225; Babyl. Joma fei. 38 a. Wünsche, 1 Halbb. S. 562-363.

что хайбы предложенія были не вислые хайбы, вакъ думаеть Кнобель 1), а опреснови. Въ законе Монсеевомъ вообще запрещается приносить Господу квасное приношеніе (Лев. II, 11). А у I. Флавія хлібом предложенія прямо названы асорог, т. е. опрівснови 2). Отличіе же этих хлёбовь оть обычных опресноковъ, приносившихся въ жертву, заключалось въ томъ, что последніе приготовлялись изъ муки, смешанной съ елеемъ (Лев. II, 4), а для первыхъ, какъ утверждаетъ іудейское преданіе, елей не употреблялся 3). Хлібом предложенія пеклись въ желевныхъ или медныхъ сосудахъ, -- по свидетельству преданія, по два въ одномъ, -- а по испеченіи тотчась перекладывались на золотыя блюда 4) и ставились на мраморномъ столъ притвора храма <sup>5</sup>). Въ мишнанческомъ трактатъ Menachoth сообщается, что священные хавбы представляли собою тонкія денешви и были толщиною только лишь въ одинъ палецъ; длина же ихъ равнялась десяти, а ширина пяти ладонямъ $^6$ ). Но едва ли такова была форма хлибовъ. Самая транеза предложенія, по измітренію той же Мишны, имітів въ длину десять дадоней, а въ ширину пять 7). Слёдовательно, если бы хлёбы предложенія были тавихъ же размёровъ, то, при положенін вдоль стола, уже одинь рядь ихъ заняль бы весь столь, и для другаго ряда, а также для сосудовь съ куренія-

<sup>2)</sup> Dillmann, Exodus und Leviticus. S. 598.

<sup>2)</sup> Antiqu. III, 6, 6.

<sup>3)</sup> Menach. Y. 3. Surenhusius, t. V р. 79. Впрочень Тальгоферь (Die unblutigen Opfer, 1848. Regensburg. S. 163) соинфвается въ достовирности этого преданія, а Edersheim положительно говорить, что хлибы крестообразно поманились маслонь. The Temple p. 155.

<sup>4)</sup> Menach. XI, 1. Surenhusius, t. V р. 102. По словамъ Маймонида, для приготовленія священныхъ клібовъ существовало три формы: въ одну владась самая масса тіста, въ другой пеклись клібом, а въ третью ихъ влади, послів того какъ вынимали изъ печи

<sup>5)</sup> Mensch. XI, 7. Surenhusius, t. V p. 104. Cp. A. A. Олесинцкій, Ветх. хрань. Стр. 527.

<sup>•)</sup> Menach. XI, 5. Surenhusius, t. V р. 103. Въ Менасh. XI, 4 къ этому добавляется, что хабом вибля "рога" въ семь пальцевъ.

<sup>7)</sup> Ibid.

ин не осталось бы ивста. Ели же священие хавби располагались такъ, что ихъ длина приходилась по ширинъ стола. въ такомъ случав, нужно будеть допустить, что при вечени вран хльбовь (въ  $2^{1/2}$  ладоне) загебалесь, такъ-какъ имаче они могли сломаться о волотой візнець, которымь была обрежена трапеза (Исх. ХХУ, 25). Но такое предположение представляется мало вероятными уже потому, что при неми остается непонятнымъ, отчего размёры стола не соотвётствовали размерямъ хлебовъ. Съ другой стороны, при значительномъ количествъ муки, употреблявшейся для каждаго изъ хлъбов. естественные было, вмысто растажения вы длину и ширину, увеличить въ высоту. На основании этихъ соображений, указаніе Мишны на фому хлебовъ предложенія должно быть названо неточнымъ 1). Но, за неимвніемъ другихъ свидвтельствъ, положительнаго о форм' священных хлибовь можно свавать только то, что они были четыреугольные, въ соответствіе таковой-же форм'в стола (Исх. XXV, 26).

Въ томъ случав, когда субботв предшествоваль одинъ или два праздничныхъ дня, приготовление хлюбовъ предложения происходило въ пятый и даже четвертый дни недвли 2). Но обыкновенно эти хлюбы приготовлялись въ нятницу и, притомъ, нужно думать такъ, что печене ихъ оканчивалось не задолго до наступления субботы 3). На столъ же святилища хлюбы возлагались рамнимъ утромъ въ самую субботу 4).

<sup>1)</sup> Основаніемь для такого представленія Мишан послужило или "желаміе видіть въ клібокъ предложенія форму традиціонныхь пасклавныхь опріспововь, тонкихь и широко раскатанныхь" (А. А. Олесницкій, стр. 118), или же назвачіе этихь клібовь именсив, [7] ЭП, находящееся въ Лев. ХХІУ, 5 (Tahlhofer, S. 159).

<sup>2)</sup> Menach. XI, 2. 9. Surenhusius, t. V p. 202. 106

<sup>3)</sup> Antiqu. III, 10, 6. Ср. 1 Пар. XXI, 6. Слово □П, упогребленное о клабаха предложения въ 1 Цар. XXI, 6, ножеть означать не только "теплий", кака переводится оно въ нашей Библін (ср. Нав. IX, 12), но и вообще "сважениспеченний". Таhlhofer, S. 164.

<sup>4)</sup> Antiqu III, 10. 7: πτῷ δὲ σαββατίφ πρωί\*. Exepcredus (The Temple p. 152) a Maurollus (Schenkel, Bib.-Lexicon V, 124) οπиботно относять возложение хайбовь из пятинца.

Когда приближалось назначенное для этого время, четыре СВЗІЩечника входили въ святилище и становились съ южной стороны трапезы. Въ то-же время другіе четыре священника несли на золотыхъ баюдахъ свъженспеченные хлъбы. Лва изъ нихъ несли самые хавбы, по шести каждый, а два или впереди съ сосудами (1193), въ которыхъ было куреніе. Войдя въ святилище, эти священники становились съ съверной стороны трапезы, обращаясь лицомъ къ пришедщимъ раньше ихъ четыремъ священнивамъ. Последніе принимали лежавшіе на столь, всю минувшую недьлю хлюбы и сосуды съ куреніемъ. Тогла священиви, стоявшіе на северной сторонь, старались вавъ можно быстръе положить на трапезу новые хлѣбы и чаши съ куреніемъ, заботясь о томъ, чтобы трапеза не оставалась пустою ни одного момента 1) (Исх. XXV, 30). По предписанію закона Моисеева, хлібы должны были полагаться двумя рядами, schettaim maarachoth 2). На томъ основания, что слово maarecheth въ ветхозавътныхъ внигахъ употребляется для обозначенія рядовъ, расположенныхъ горизонтально <sup>3</sup>), нъвоторые изследователи думають, что и священные хлёбы влались на трапевъ одинъ подлю другаго, образуя два горизонтальных ряда 4). Но большинство изследователей въ данномъ случав следуютъ свидетельству Госифа Флавія и іудейскаго преданія. Посліднее же утверждаеть, что священные хлебы клајись въ две стопы, изъ которыхъ въ каждой было по шести хлёбовъ, положенныхъ одинъ на другой. Съ этимъ согласуется и то, что на столв тріумфальной арки Тита есть подобіе двухъ возвышающихся цилиндровъ, въ воторыхъ можно видеть именно две стопы хлебови предложе-

<sup>1)</sup> Menach. XI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лев. XXIV, 6; у LXX— "боо Эзилта", а въ слав. переводъ: "на два положенія".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Табъ. въ Иск. XXXIX, 17 maarecheth означаетъ рядъ заниадъ свътильника, въ 1 Цар. XVII, 8---рядъ вонносъ.

<sup>4)</sup> А. А. Олесинций, Ветхозав. храмъ. Стр. 118-119.

нія 1). Въ Мишнъ въ этому добавляется, что два священных хльба клались прямо на столь, а для остальныхъ десяти надъ столомъ были устроены изъ золотыхъ прутьевъ особыя приспособленія, въ видъ полокъ и кльтокъ. Но это указаніе, какъ не имъющее для себя никакого основанія ни въ еврейсковъ текстъ кн. Исходъ, ни въ древнъйшихъ переводахъ, должно быть отвергнуто 2).—На нерхъ каждой стоны хльбовъ ставилась золотая чаша съ ладаномъ и, по свидътельству LXX (Лев. XXIV, 7) и Филона 3), съ солью 4). Преданіе говоритъ, что вмъсть съ ладаномъ и солью приносилось и вино, сосудъ съ воторымъ поставлялся между стопами хльбовъ 5).

Положенные хаббы служили духовнымъ даромъ Ісговъотъ лица всего народа, —данью, которую приносили двънадцать колънъ израильскихъ Ісговъ, какъ своему царю. Какъ суббота была знакомъ завъта избраннаго народа съ Ісговою (Исх. XXXI, 17), такъ возложение въ субботу хлъбовъ предложения было выражениемъ признания народомъ этого завъта и символомъ постоянной ему върности 6). Какъ такой символъ, хлъбы оставались неприкосновенными въ течение цълой седмицы. По свидътельству предания, въ продолжение этого времени священные хлъбы никогда не портились 7). По проше-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2,</sup> Menach. XI, 6; "Ветхозавѣтина хранъ" стр. 117—118.

<sup>2)</sup> De victim. Opera omnia p. 837.

<sup>•)</sup> Antiqu. III, 10, 7; Menach. XI, 5. Сосуды съ даданомъ поставлялись вменно ма верху клюбовъ, какъ свидетельствуегъ І. Флавій (Antiqu. III, 6, 6: μύπερ τῶν ἄρτων"), а не нежду стопами, какъ это утверждають Маймонилъ в Бартевора (Ad Menach. XI, 5) Предлогъ у, которынъ виражено въ законъ отношеніе куреній къ клюбамъ (Лев. XXIV, 7), у LXX переданъ чрезъ "ἐπί", а въ Вульгать чрезъ "вирет".

<sup>5)</sup> Theodor, ad Exod. XXV; Origen., ad Levit. XXIV m ap.

<sup>6)</sup> Подробиве о значенів "хлібовь предложенія" зъ раду другихъ безкровнихъ жертвъ см. Tahlhoper, s. 156—161. 257—265. Schenkel, Bibel-Lexicon. Bi. V, 214—215 и др.

<sup>7)</sup> Pirke-Aboth V, 6. Surenhusius, t. IV p. 469; Bab. joma fol. 21 a. Wünsche, 1 Halbb S. 352.

ствів же неділи, въ слідующую субботу, они замінялись новыми, принимались съ трапезы святилища и уносились на передній дворь. Здісь, на золотомъ столії і), они разділялись между священниками какъ чреды, окончившей свое служеніе, такъ и той, которая его начинала 2); куреніе же, лежавшее на хліббахъ, сжигалось на алтарів всесожженія 3). По повеліннію закона Моисеева, хліббы предложенія должны были йсть сами священники и, притомъ, на "святомъ мість" или во дворіз храма 4). Мишна же добавляєть къ этому, что снятые съ трапезы хліббы сохранялись не долго, и священники обявывались потребить ихъ не позже одинадцатаго дня съ того времени, какъ они были испечены 5).—

Кромѣ возложенія новыхъ хлѣбовъ на столъ святилища, празднованіе субботы въ храмѣ состояло въ принесеніи предписанной въ законѣ жертвы.

По словамъ Мишны, утренняя жертва обывновенно приносилась въ тотъ моментъ разсвъта, когда стоявшіе на вершинъ храма священники возвъщали, что "востокъ озарился до Хеврона" 6). Но жертвоприношеніе субботнее, какъ утверждаетъ іудейское преданіе, начиналось позднъе, чъмъ въ остальные дни 7). Можетъ быть, это дълалось съ тою цълью, чтобы дать возможность присутствовать при жертво-



<sup>1)</sup> Menach. XI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Succa V, 7. Surenbusius, t. 2 р. 250. Хлібы между обінни предами разділялись или по ронну, или же, по слогамь р. Іуди, такь, что вступающая преда брада семь хлібовь, а уходящая пять. Члени преды вступающая хлібом въ сіверной части двора, а уходившей въ южной. Каждая преда изъдоставшейся ей части половину отділяла первосвященнику. Ibid.

<sup>\*)</sup> Menach. XI, 7; Antiqu. III, 6, 10: "ἐπὶ τῷ (ερῷ πυρὶ, ἐφ' ὧ καὶ δλοκαυτοῦσι τὰ πάντα.

<sup>4)</sup> Лев. XXIV, 9. То, что этв хайбы ваз Давидъ и его спутники, когда они примли въ Номву, было парушения закона, оправдававшимся, впрочемъ, особими обстоятельствами, среди которыхъ находился въ то время Помазапникъ Божій. 1 Цар. XXI, 6; Мате. XII, 4.

<sup>)</sup> Menach. XI, 9; Eruchin II, 2. Surenhusius, t. V, p. 195.

<sup>\*)</sup> Tamid III, 2. Surenhusius, t. V p. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Buxtorfius, Synag. Jud. p. 326.

приношеніи встить желающимъ. Вслідствіе торжественности дня количество приносившихся въ субботу агицевъ и хавонаго приношенія, сравнительно съ жертвой обычной, удвоялось. Вивсто двухъ однолетнихъ агицевъ, двухъ гоморовъ муки и возліянія, навначенныхъ въ жертву ежедневную, но субботамъ законъ повелввалъ приносить четырехъ агицевъ, четыре гомора муки и соотвътствующее этому возліяніе 1). Половина этой жертвы приносилась угромъ, а половина вечеромъ и, притомъ, въ обоихъ случаяхъ такъ, что сначала приносилась жертва ежедневная, а потомъ уже жертва собственно субботняя. Изъ ветхозавётных книгъ можно видёть, что до Вавилонскаго плвна средства для субботнихъ жертвъ давали пари (2 Пар. VIII, 13; XXIII, 18. Ср. Iesek. XLVI, 4), послъ же плъна о нихъ заботилось само общество (Неем. Х, 32-33). І. Флавій добавляеть въ этому, что субботнее жертвоприношеніе совершаль самъ первосвященникъ 2), а по свидътельству Мишны, дневная чреда священниковъ, отправдавщих служение въ храмъ, по субботамъ обывновенно увеличивалась двумя 8). — Когда наступаль чась жертвоприношенія, вившній дворъ храма наполнялся народомъ. Желающіе присутствовать при богослужени входили во дворъ чрезъ съверныя и южныя ворота, при чемъ важдый быль одёть въ правдничныя одежды, и большинство имбло въ рукахъ какое-

<sup>\*)</sup> Joma II, 5. Surenhusius, t. 2 p. 215.



<sup>1)</sup> Числь XXVIII, 3—10. Antiqu. III, 10, 1: εκατά δ' έβδόμην ήμεραν, ήτις σάββατα καλείται, δύο σφάζουσι τὸν αὐτὸν τρόπον ιερουργούντες. Philo, De victim. p. 836: παῖς δ' ἐβδόμαις διπλασίαζει τὸν τῶν ἰερείων ἀριθμόν". У пр. Ісзекінля, въ его идеально-пророческой картина храна, компестно субботней жертвы увеличено сравнительно съ тамь, какое прединсано въ закона: пессожженіе, которое принесеть Господу, въ субботній день должно бить изъ шести агицевь безь порока и изъ осна безь порока; хлабнаго приношенія ефа на овна, а на агицевь хлабнаго приношенія, сколько рука его подасть, а елея гинь на офу". Ісзек. XLVI, 4—5.

<sup>2)</sup> Bell. Jud. V, 5, 7: "Съ нин (священинками) входилъ (въ хганъ) и первосвящениях, но не всегда, а въ дни седъиме, въ новолунія и когда отиравлямся отеческій праздникъ". Ср. Joma II, 5.

либо приношеніе на нужды храма 1). Въ то-же время фрезъ восточныя внішнія ворота входиль самъ царь и, пройда передній дворъ, останавливался на своемъ обычномъ мість, у косяковь внутреннихъ "царскихъ" (1 Пар. ІХ, 18) врять, которыя, по изображенію Іезекіиля (ХІ-VІ, 1—2), отворялись обыкновенно на весь субботній день. Здісь были устроены для царя особыя подмостки, называвшіяся "царскою колонной" (2 Пар. ХІ, 14; ХХІІІ, 3) и имівшія 3 локтя высоты и 5 локтей длины и ширины 2) (2 Пар. VІ, 13).

Утреннее субботнее богослужение въ хранв не ограничивалось принесеніемъ одной только жертвы. Еще со времени Давида жертвоприношенія стали соединяться съ молитвой и пъніемъ псалмовъ, сопровождавшимся игрою на мувывальныхъ инструментахъ (1 Пар. XXV, 1-34; 2 Пар. XXIII, 18). По субботамъ это совершалось съ большею торжественностью, чёмъ въ остальные дни: какъ число пёвновъ. такъ и количество пъснопъній по субботамъ увеличивалось. Тогда какъ въ дни будніе при богослуженіи обывновенно присутствовало не болве 12 пвидовъ, по субботамъ, нужно думать, участвовала вся чреда пъвцовъ-левитовъ, состоящая 166 человъвъ 3). При закланіи жертвы повседневной, эти левиты, подъ акомпаниментъ невловъ и кинноровъ, пъли псаломъ ХСІ-й, сохраняющій значеніе псалма субботняго и у современныхъ евреевъ 1). Когда-же закалалась жертва собственно субботняя, првпы исполняли "Прснь "вонми небо" 5) (Втор. XXXII). Для употребленія при утрев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Edersheim, The Témple p. 158. Установденный ап. Павломъ въ Кориноской община обычай—въ первый день недали откладывать пожертвован для обычать, какъ предполагаетъ Edersheim, подражаніемъ этому ниевно іудейскому обычаю. І Кор. XVI, 1—2.

<sup>\*)</sup> А. А. Олесницкій Ветхозавитный храмъ. Стр. 355.

<sup>3,</sup> А. А. Одесницкій, "Цревне-еврейская музыка и пініе". Труды Кісвской Академім. 1871 г. № 12. Стр. 373. Tamid. VII, 4. Surenhusins, t. V p. 310;

<sup>4)</sup> Schröder, Lib. cit. S. 41.

в) Отсюда початно, ночему въ Апокалипсисъ (XV, 13) говорится, что святие, ида въ въчное субботствование, поютъ "Песнь Монсея".

немъ субботнемъ богослужении эта пѣснь была раздѣлена на шесть отдѣловъ, такъ-что каждую субботу пѣлась одна шестая ез часть по порядку, а вся пѣснь оканчивалась въ шесть субботъ. Какъ при пѣніи псалма субботняго, такъ и при исполненіи съѣдующаго отдѣла "Пѣсни Моисея, музыканты и пѣвцы дѣлали три довольно продолжительныя паузы. А въ то время, какъ замолкала музыка и пѣніе, раздавались по словамъ Талмуда, звуки трубы, и при каждомъ звукѣ было поклоненіе народа 1).

Между тъмъ какъ жители Іерусалима и его ближайшихъ окрестностей, исполняя повельніе закона о mikra kodesch (Лев. XXIII, 3), начинали священный день молитвой въ храмъ, —въ другихъ городахъ происходили собранія въ синагогахъ.

Уже въ періодъ перваго храма благочестивые люди имфли обыкновеніе въ дни субботь и новолуній собираться въ
домахъ пророковъ для слушанія закона (4 Цар. 1V, 23). Когда же послѣ Вавилонскаго плѣна возникли особыя зданія для
такихъ религіозныхъ собраній или синагоги, уже почти каждый считалъ своею обязанностью посѣщать ихъ въ субботу.
Обычай посѣщать по субботамъ синагоги въ послѣднія столѣтія предъ Рождествомъ Христовымъ на столько утверднися,
что происхожденіе его относили даже ко времени Моисея.
"Моисей повелѣлъ намъ", говорить І. Флавій, "чтобы мы...
каждую седмицу, оставляя дѣла свои, собирались для слушанія и явученія закона" з). Во время земной жизни Господа
Іисуса Христа и апостоловъ, синагоги по субботамъ были
полны народа, а потому какъ Самъ Христосъ, такъ и апо-

<sup>4)</sup> А. А. Олесницкій, "Древне-еврейская музыка я пініе". Труды Кіевской Академін. 1871 г. № 11. Стр., 129—130. Edersheim, The Temple p. 52—54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Contea Apionem II, 17. Cp. Philo, De vita Mosis. l. III. Op. omn. p. 685—686. 691. И ан. Іаковъ въ рачи на Іврусалинскомъ собора говорилъ, что "законъ Монсеевъ ото древних родовъ по всямъ городамъ имаетъ проповадующихъ его и читается въ синагогатъ каждую субботу". Дели. XY, 21.

столы для проповъди евангелія пользовались попревиуществу субботними синагогальными собраніями  $^{1}$ ).

Субботнее синагогальное богослужение древнихъ евреевъ отличалось отъ богослужения другихъ дней большею торжественностью и продолжительностью. Въ спответствіе тому, что въ храмъ по седьмымъ днямъ къ обычнымъ жертвамъ присоединялись еще жертвы особенныя, въ синагогахъ, на мъстъ последнихъ, явились прибавочныя молитвы, соответствующія воспоминаемому событію 3). Выбсть съэтимь, въ ежедневныхъ спнасогальныхъ молитвахъ по субботамъ допускались нъкоторыя изміненія. Изъ Талмуда, напр., видно, что обычная молитва "восемнадцати благословеній" в) по субботамъ изм'внялась, и р. Акиба, Еліеверъ и Гамаліилъ спорили о томъ, какія прибавленія къ ней нужно ділать по субботамъ 4). Обыкновенно по субботамъ читались не всё восемнадцать благословеній, а только семь: три первыхъ, три последнихъ и одно изъ среднихъ <sup>5</sup>). Отличалось субботнее богослужение отъ ежедневнаго и въ томъ отношения, что существовлений у древнихъ евреевъ обычай-при чтеніи молитвъ повергаться на землю (Heen. VIII, 6)-по субботамъ оставлялся. "У всёхъ іудеевъ", говорить Маймонидъ, принято не употреблять паденія ницъ въ субботы и правдники" в). Но самую главную особенность синагогальнаго богослуженія въ субботу составляло то, что во время его, на ряду съ чтеніемъ закона, происходило чтеніе отдівлова иза внига пророческиха или гаф-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лв. IV, 15—16; VI, 6; Дфян. XIII, 44; XVI, 13; XVII, 2. XVIII, 4.

<sup>2)</sup> Schäfer, Die religiöse Alterthümer der Bibel. S. 156.

<sup>3)</sup> Въ начальныхъ благословеніяхъ этой молитвы Богъ прославляется за Его благоділнія къ праотцамъ еврейскаго народа я за его промышленіе о всемъ мірі; въ дальнійшихъ же содержатся различныя прошенія и въ особенности, прошеніе о посланіи Искупителя. Подробно см. Vitringa, De syn. vet. p. 1033—1037.

<sup>•)</sup> Berachoth V, 2. Surenhusius, t. I p. 14.

<sup>5)</sup> Herzog, Real-Encyclopädie. Bd. XV S. 306 anm. 1. Auf. 2-te.

<sup>9)</sup> Hilcoth tephilla V, 15.

тары (Лук. IV, 16-17), а также произносьяюсь проповеде!). Кромв того, и самое чтение закона по субботамъ совершилось сь большею тожественностью, чамъ въ остальные дни. Тогда вакъ въ будніе дни прочитывалось только по нівскольку стихов недвинаго отдела Пятовнижія, въ субботу прочитывался весь этотъ отдёль или параша 1). Затёмъ, въ будніе дни чтенје закона распредблялось между тремя лицами, а въ дни jom tov между шестью, -- по субботамъ же, во время утренняго собранія, для чтенія вывывалось восемь человых и притомъ, изъ числа наиболже почетныхъ членовъ гальной общины в). Навонецъ, по субботамъ требовалось читать законь съ особеннымъ вниманіемъ и благоговініемъ; поэтому, напр., въ случав пропуска вакого-либо стиха во времи утренняго субботняго богослуженія считалось необходимымъ прочитать опущенный стихъ, тогда какъ въ другое время это было необязательно 4).

Какъ жертвоприношеніе въ храм'в, такъ и собранія въ синагогахъ оканчивались раньше полудня. Около же двівнадцати часовъ, если точно свидітельство Іосифа Флавія, всі возвращались уже въ свои дома и садились за субботній обітуь. Этотъ второй обідъ въ честь субботы отличался большею пыпностью, чімъ первый, и иміль такое значеніе, что отказываться отъ него вообще не позволялось. Позднійшіе раввины ділають въ этомъ случай исключеніе только лишь для тіхъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zunz, Die gottesdienstliche Vorträge der Juden. Berliu. 1832. S. 329 ff. 339-347. Vitringa, l. c. p. 985 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zuuz. ibid. S. 5. Для чтенія въ синагогахъ законъ быль разділенъ на части или отділы, носившіе назнаніе парашей. О числі этихъ нарашей въ дрезнее время между новійшими ученними существуєть разногласіє: один опреділяють его цыфров 54, а другіе—154.

<sup>\*)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 328.

<sup>4)</sup> Для своей цели ин считаемъ достаточнивъ указать только на эти особенности субботняго богослуженія, сравнительно съ богослуженіемъ другихъ дией. Подробие же о синагогальномъ богослуженія вообще можно читать въ сочиненіи г. Никитина, Синагоги Іудейсьія. Кієвъ. 1891. Стр. 202—315.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vita 54.

у вого есть навая-нибудь печаль, такъ-какъ, по ихъ мивнію, воздержание отъ пищи уменьшаеть печаль и, такимъ образомъ, дъластъ человъва болъе веселымъ, какемъ и долженъ быть каждый въ субботу 1). За вторымъ субботнимъ объдомъ присудствовали не только всё члены семьи, но и посторонніе люди, часто бъдиме, которыхъ приглашали раздёлить праздничную радость. Обычай пригланать въ субботнему объду постороннихъ былъ особенно распространенъ среди фарисеевъ и салаукеевъ. По субботамъ они имвли обыкновение собираться на сисситіи или общія пиршества, которыя были обставлены у нихъ самыми строгими условіями и во всёхъ отношеніяхъ уподоблены священническимъ вечерямъ 2). Изъ евангелія видно, что на этихъ субботнихъ об'вдахъ фарисеевъ присутствоваль иногда и Господь Інсусь Христось (Лук. XIV, 1). Вторая вечеря, также какъ и нервая, начиналась освящениемъ вина и хлеба и сопровождалась беседой (Ср. Лук. XIV, 1 и дал.), продолжавшейся и цо окончаніи вечери. Для людей благочестивыхъ главнымъ предметомъ субботнихъ бесваъ обывновенно служиль законь, важнёйшія событія прошедшей исторін набраннаго народа, или же такія житейскія дела, какъ заключеніе браковь и воспитавіе дётей 3). Пустыхъ разговоровъ, савдуя словамъ пророка (Ис. LVIII, 13), старались избъгать. О р. Симеовъ бенъ-Іохан въ Талиудъ сообщается, что, виля привычку своей матери-слишкомъ много говорить, онъ по субботамъ обывновенно напоминалъ ей: "тецерь суббота", и она умолкала 4). Общее правило раввинновъ въ данномъ случав таково: "субботніе разговоры не должны походить на буденчене". Поэтому говорить въ седьмой день о будивчныхъ двлахъ многіе считали неприличнымъ, не только говорить, но даже и думать. "Съ однимъ благочестивымъ человъкомъ",

<sup>2)</sup> Bab. Taanith fol. 12 b. Straschun p. 67; Buxtorf., Syn. Jud. p. 332.

<sup>2)</sup> Griger, Sadducäer und Pharisäer. S. 19.

<sup>\*)</sup> Buxtorfius, Syn. Jud. p. 334.

<sup>4)</sup> Pesikta Rabbati 116 b. Wünsche, Bibl. Rabbinica. Bd. VII. S 151,

разсказываеть Талмудъ, "случилось, что онъ ношелъ въ субботу гулять въ свой виноградникъ и, увидъвъ тамъ трещину въ заборъ, подумало загородить ее на слидующий день. По исходъ же субботы онъ сказалъ: "за то, что субботу миъ пришло на умъ загородить трещину, во въки не загорожу ее". Что же сдълалъ Всесвятой? Онъ произвелъ стручковый кустъ, который, вросши въ трещину, загородилъ ее. Этотъ кустъ доставлялъ ему пищу и многое другое въ продолжение всей его жизни" 1).

Когда наступаль вечерь, въ храмв приносилась предписанная въ законъ жертва, по количеству равная утренией (Числъ XXVIII. 3-10). Вечернее жертвоприношеніе, также какъ н утреннее, соединялось съ пъніемъ исалмовъ и молитвъ и съ собраніемъ народа; только вийсто післи: "Вонии небо" (Втор. XXXII), вечеромъ пълась пъснь Монсен изъ кн. Исходъ: "Поимъ Господеви" (XV). Тъ-же, которые жили внъ Іерусалима, около времени вечерняго жертвоприношей в собирались въ синагоги, гдъ снова совершалось богослужение, хотя и менъе торжественное, чёмъ утромъ 2). После того вакъ оканчивалось вечернее богослужение, происходиль третий и последний объдъ. Этотъ объдъ продолжался очень короткое время и ограничивался преимущественно унотребленіемъ плодовъ и дессерта. Впрочемъ, поздижите раввины придавали этому объду особенно важное значеніе, потому-что, по ихъ толкованіямъ, первые два об'вда служать для удовлетворенія голода, а третій устрояется собственно во исполнение заповъдя о трехъ объдахъ.

Съ заходомъ солица суббота онанчивалась. Въ Іерусалимъ, по свидътельству І. Флавія, понецъ священнаго дня воз-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ, напр., при вечерненъ синогагольновъ богослуженія "гафтара" пе читалась, а для чтенія "закона" вызывалось не восень челобієв, катъ утронъ, а только т. ое. Vitringa, De Syn. Vet. p. 982. 991. Только динь въ нікоторыхъ въстахъ допускалось при вечерненъ богослуженія чтеніе "гафтаръ" изъ агіографовъ. Zunz, Lib. cit. S. 6.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hyeros. Schabb. 15. Pesikta Rabbati 116 b. Wünsehe, Bibl. Rabb. Bd. VII. S. 151.

въщался трубнымъ звукомъ, раздававшимся съ "башни навечерій 1). Предъ самымъ заходомъ солнца благочестивые люди снова спешили въ синагоги для вечернихъ молитвь. Это послъднее синагогальное субботнее собраніе заключалось обрядомъ отделенія субботы отъ следующихь за нею будничныхъ дней. Обрядъ этотъ былъ извъстенъ подъ именемъ "габдалы" חברלה). Онъ состояль въ томъ, что предстоятель синагоги, засвётивъ предварительно свёчу и приготовивъ благовонныя куренія, наливаль кубокъ вина до самыхъ краевъ и произносиль надъ нимъ краткую молитву. Слова этой молитвы были таковы: "Благословенъ Ты, Іегова, который положилъ различіе между святымъ и нечестивымъ, между светомъ и тьмою, между Израилемъ и другими народами, между субботой и шестью днями творенія " 2)! Послѣ произнесенія этой молитвы, присутствующіе пили освященное вино и затімь расходились. Но въ дом' обрядъ габдалы снова повторялся. Талмудъ признаетъ за этимъ обрядомъ весьма важное значеніе. По словамъ гемаристовъ, совершение по субботамъ габдалы доставляетъ человъку блаженную жизнь, а кто не совершаетъ габдалы и не принимаеть въ ней участія, тоть никогда не можеть иміть счастья в). При исполнении этого обряда у современныхъ евре-

<sup>1)</sup> Bell. Jud. IV, 9, 12.

<sup>2)</sup> Jost, Geschichte Judenthums. Abth. 1. S. 180.

в, Geiger, Sadducäez und Pharisäez. S. 20. Въ болъе позднее время этотъ обрядъ значительно осложнился, при чемъ съ нимъ стало соединяться много суевърій. У современнихъ евреевъ онъ совершается тавъ. При наступленіи темноти, зажигаютъ восковую свъчу, силетенную вт одну ябъ трехъ томках свъчевъ в носящую названіе "ner habdalah". Загімъ, глава семейства, приготовивъ предварительно небольшой серебряний сосугъ съ благовонними куреніями, беретъ в правую руку бокаль съ виномъ, наполненный до краевъ, и произноситъ надънить краткую молетву. Послі этого то-же дізается съ сосудомъ, въ которомъ куренія, —при чемъ всй присутствующіе подходять къ сосуду и нюхають благовонный запахъ. Поставивъ на столь куренія, глава семейства, съ бокаломъ въ рукахъ, подходить къ зажженной свічй и начичаеть виниательно ражматривать ногтя, сначала лівой руки, а потомъ правой. Потомъ, прочитавъ можніву надъбокаломъ, онъ вмянваеть чемного яняя за столь и на поль, а остальное пьеть самъ и даеть другить. Пролитое на столь вино зажигають свічей в, общавнують

евъ поется много песнопеній и молитеъ, въ воторыхъ главнымъ образомъ обращаются въ пр. Илін. Такъ было, вероятно, и въ древности. Свое основавіе этотъ обычай вижеть, прежде всего, въ върованіи іудеевъ, что на пророка Илію возложена обязанность наблюдать за исполнениемъ ими субботнихъ законовъ. По представленію талмудистовъ, пророкъ, сидя подъ деревомъ рая, каждую субботу записываеть имена тёхъ, которые слълають въ этоть день много добрыхъ дёль, -- а также всёхъ умершихъ, которымъ, по молитвамъ живыхъ, въ эту субботу должны быть прощены грахи. Другимъ-же основаніемъ указаннаго обычая служить върованіе, что пр. Илія явится на землю предъ пришествіемъ Мессін и при этомъ сойдеть съ неба не въ субботу, а въ будній день. Желая сворыйшаго осуществленія этой надежды на пришествіе Илін, а за нимъ и Мессін, Іуден и обращаются съ молитвой въ великому пророку предъ началомъ каждой седмицы 1).

По совершеніи габдалы, священный день считался окончившимся. Теперь каждый могь уже приниматься за обычныя дёла, не нарушая заповёди о покоё. Но люди благочестивые и послё этого, до наступленія ночи, старались воздерживаться оть занятій, соблюдая наставленіе книжниковъ—прибавлять къ субботё и часть слёдующаго за ней дня 2).—

Таковъ былъ древне-еврейскій субботній обрядъ. Изъ очерка его, сдёланнаго нами, можно видёть, что на практивѣ

<sup>2)</sup> Buxtorfius, Ibid. p. 345--348; Schröder, S. 57-58.



въ него мизинцы, эст помазывають себъ глаза или лицо и даже угли дома, съ произмесениемъ извъстникъ словъ. Каждому изъ этихъ обрядовъ еврен придають свое значение. Такъ, напр, номазание виномъ считается средствомъ для предо-кранения отъ дъйствия отрави; курения мюхають для того, чтобы не ощущать дурнаго запаха, вдущаго изъ зда вечеромъ субботы, когда отворяются ворота его; вино проливають на ноль съ тою цалью, чтобы въ сладующую сединцу въ домъ было изобнаје во всемъ и т. д. Вихсотбив, Syn. Jud. р. 337 вс.; Алектфевъ, Богослуженіе, праздилки и религіозиме обряди нинфинихъ евреелъ. Новгородъ. 1861 г. Стр. 80—61.

<sup>1)</sup> Erub. 43 b; Schabb. 33 a. Buxterfius, Syn. Jud. p. 337; Eisenmenger, Entdechtes Judenthum. Bd. II. S. 361.

празднованіе субботы не было полнымъ выраженіемъ гого взгляда на субботу, который проводится въ Талиудъ. Напротивъ, по многимъ своимъ чертамъ это празднование соотвътствовало идев, положенной въ основу установленія субботы самимъ Законодателемъ. По мысли Законодателя, суббота должна быть днемъ Ісговы, --- и древніе сврси, действительно, посвящали субботу Господу. Начало и конецъ ея они проводили въ молитвахъ, собираясь въ храмъ и въ синагогахъ; въ молитвахъ-же и благочестивихъ бесвдахъ проходила и вообще большая часть священнаго дня. Поэтому для тёхъ, которые относились ко всёмъ указаннымъ действіямъ не механически только, а участвовали въ нихъ сердцемъ, --- для тъхъ празднованіе субботы, можно сказать, служило средствомъ наученія божественному закону и источникомъ украпленія тала и духа, -- для тёхъ суббота была вообще "отрадою" въ томъ смыслё, въ какомъ называлъ ее такъ пророкъ (Ис. LVIII, 13). Но такое значеніе суббота имъла не для многихъ. Заповдалая ревностъ послепленнаго іудейства о служеніи Ісгове не шла вообще далйе буквальнаго и чисто-вийшнаго исполненія предписаній завона. Точно также и празднованіе субботы было часто только лишь исполненіемъ тёхъ мелочныхъ запов'ядей внижнивовъ, которыми обставлено было зажжение светильниковъ, приготовленіе пищи и субботніе об'яды; то-же, что относилось къ богослуженію, большею частью ставилось на задній планъ и разсматривалось, какъ нічто второстепенное. Съ другой стороны, и самое синагогальное богослужение, съ теченіемъ времени все болье и болье теряя свою живненность и религіозное значеніе, уже въ началѣ нашей эры получило бездушный, мелочно-обрядовый характерк, а всявдствін этого и не служило выражениемъ благочестиваго настроения, и не содъйствовало его увржилению и развитию. Отсюда происходило то, что празднование субботы часто оказывалось только бездушнымъ и мелочнымъ обрядомъ, не только не питавшимъ, а даже убивавшимъ истинное благочестіе. У шъко-

Труды Кіевской Дух. Авадемія. Т. II. 1892 г.

Digitized by Google

торыхъ-же это правднованіе принимало даже грубый чувственный харавтеръ, и "день Ісговы" являлся только лишь днемъ служенія чреву и вообще днемъ тѣлесныхъ удовольствій. Вътавомъ правднованіи обвиняли іудеевъ уже многіе цервовные учители первыхъ вѣковъ 1). А повдвѣйшіе раввины, можно сказать, такое правднованіе утвердили своимъ авторитетомъ, когла стали смотрѣть на субботу почти исключительно, какъ на день удовольствій, и когда, выходя изъ этого принципа, сдѣлали даже обязательными въ субботу супружескія отношенія 2).

В. Рыбинскій.

(Окончаніе будеть).

<sup>2) &</sup>quot;Constituit Ezra", говорить напр., Бартенора въ объяснени трантата Nedarim (III, 10), "ut comederent allium vesperi Sabbathi, quia semen promevet, at nox Sabbathi est tempus coëundi cum uxore penes studiosos legis". Surenhusius, t. 3 p. 114. Cp. Maimon., Tract. de Sabb. l. XXX § 14: "Concubitus pars est deliciarum sabbaticarum". Buxtorfius, Syn. Jud. p. 323; Carpzovius, Lib. cit. p. 171.



<sup>1)</sup> Chrysost., De Lazaro, conc. 1, 7. Migne, ser. gr. t. 48 col. 972. Ср. Пославіє въ Діогнету гл. IV. Но переводу О. Преображенскаго, стр. 16.

## ПО ПОВОДУ ПРАЗДНЕСТВЪ ВЪ РИМЪ ВЪ ЧЕСТЬ АРХЕОЛОГА КАВАЛЕРА G. B. DE ROSSI.

(Реферата, прочитанный въ засъдании Церковно-Археологического Общества при Кіевской духовной Академіи 21 априла 1892 года).

21 Априля по новому стилю въ Рими въ музей, устроенномъ надъ катакомбою св. Каллиста, а 26 числа того же месяца въ самой катакомой состоялись грандіозныя и блестящія во всёхъ отношеніяхъ торжества, описаніями которыхъ переполнены итальянскія газеты. Виновникомъ этихъ празднествъ является маститый семидесятильтній старецъ-археологь, стяжавшій себ' всемірную ученую славу за свои замічательные труды въ области церковной археологіи, кавалеръ G. B. De Rossi. Его капитальнъйшія азследованія въ области христіанской археологіи: "Roma sotterranea", "Raccolta delle iscrizioni cristiane", "Piante topografiche di Roma", "Masaici e pavinenti delle chiese anteriori al secolo XV", "La biblioteca della sede apostolica ed i catalogi dei suoi manoscritti" и другіс его многочисленные труды составили ему почетную изв'єстность въ средъ ученыхъ спеціалистовъ и сдълали его имя популярнымъ не только въ Италіи на родинъ, но далеко за ея предълами во всемъ образованномъ міръ.

Кого, въ самомъ дѣлѣ, не интересовали первые дни христіанства въ Римѣ? Кто изъ насъ не желалъ проникнуть въ темныя подземелья катакомбъ, чтобы тамъ познакомиться съ религіознымъ бытомъ первыхъ христіанъ Рима, съ ихъ вѣрованіями, чаяніями и идеалами, съ ихъ высоко-мужественными

поді игами въ борьбъ за свободу религіознаго убъжденія? Всесторонними отвътами на запросы ученаго и религіознаго любопытства мы обязаны кавалеру де Росси и его капитальному ученому трехъ-томному труду "Roma sotterranea", переведенному и передъланному въ популярныя изданія едвали не на всё европейскіе языки. Ничего нътъ удивительнаго поэтому въ томъ, что въ музей близъ катакомбы Каллиста 21 Апръля собрались для честі ованія не только кардиналы, архієпископы, предаты, какъ представители римскаго первосвященника, подъ высокимъ покров ітельствомъ котораго произведены всѣ лучшія работы г. Росси, но и ученые разныхъ національностей, составившіе себѣ почетную извъстность своими археологическими работами.

Первое слово принадлежало монсиніору Исидору Карини, говорившему отъ имени членовъ "общества работниковъ по церксвной археологін" (Societa dei cultori di archeologia cristiana), о значеніи трудовъ г. Росси вообще и для исторіи цервви христіанской въ первое время ся существованія въ частности. За нимъ произнесъ привътствіе Е. Петерсенъ 1), первый секретарь императорскаго германскаго археологическаго института в в Римъ, отъ имени этого института и отъ всей образованной Германіи. Монсиніоръ Антоній де Вааль сказаль на латинскить языка апологію де Росси отъ имени "Collegium'a cultorum Martyrum". Директоръ французской школы въ Рим в А. Геффрой (А. Geffroy) прочель указъ о пожаловани французскимъ правительствомъ г. Росси ордена почетнаго легіона. Г. Пидаль, испанскій посланникъ при папів, вручилъ отъ илени своего правительства г. Росси кавалерскій большой кресть, учрежденный Изабеллою католическою. Испанецъ Бонавилесъ (Bonavides) поднесъ скульптурную группу, изображающую де Росси и папу Пія ІХ, при посъщеніи послъд-

<sup>4)</sup> Всё участивки торжества должны быть, по обнародованной программі, ак черныхь фракахь безь всякихь знаковь отличій (Abito nero di rigore senza decoratione).



нимъ катакомбы Каллиста. Эта превосходная группа работы одного испанскаго художника. Сенаторъ Вителлески (Vitelleschi) привътствовалъ г. de Rossi отъ имени городскаго управлев ія, маркизъ Феррайоли (Ferraioli)—по порученію провинціи, профессоръ Цагани (Zagani)—отъ имени Академіи худож ствъ святого Луки и поднесъ де Росси золотую медаль, выбитую въ память настоящаго торжества, профессоръ Дженнаро 1аланте—отъ неаполитанской археологической Академіи, профессоръ Палмароли отъ испанской академіи художествт, профессоръ Гатти отъ орвіетской археологической Академіи, Т. Сиккель директоръ австрійской школы въ Римъ—отъ имени этой школы и множество другихъ представителей. Нагонецъ, лично привътствовали маститаго ученаго извъстные археологи профессора Неуманнъ, Бурнамъ, Краусъ и др..

Всё эти привътствія произносились предъ бюстомъ вавалера де Росси, поставленномъ въ упомянутомъ музев въ память великихъ заслугъ этого ученаго. Бюстъ сдёланъ художникомъ Джіузеппе Люккети и, кромё замёчательнаго сходства съ подлинникомъ, представляетъ блестящее художественное произведеніе. Присутствовавшій на описанномъ торжеств в самъ виновникъ его кавалеръ де Росси, весьма бодрый и здоровый для своего семидесятилётняго возраста, благодарилъ участниковъ своего праздника и вкратцё разсказалъ 1) имъ

<sup>1) &</sup>quot;Всему свъту извъстии изслъдованія де Росси о древие христіанских надписяхъ и катакомбахъ, но, чтобы вполит оцънить этого замвчательнаго человъка, говорить проф. О. Вуслаевъ, не довольно изучать его книги, надоби видъть и слишать его самого (Это счастіе винало на нашу долю въ прошломи 1891 году на праздникъ св. Цицилів, торжественно отпразднованномъ въ катакомбъ св. малинств). Глубокая ученость, сосредоточенная на самой замкнутой спеціальности нервыхъ пяти-мести въковъ христіанской эри, сухой матеріалъ изслъдованія голословныя надписи, которыя надобно было разбирать и объяснять, при номощи кропотливой филологической критики, вийст о того, чтобы изъ этого ученаго сдалать сухаго педагога, не способнаго списходить къ невыскательным требованіямъ популирнаго издоженія, только развиля въ немъ блистательных способности преподавателя, обогатили неистощимими средствами къ самому легкому и до обалтельности занимательному сообщенію свёдтній, кото-



исторію своихъ работъ, начиная съ 1844 года до послёдняго времени, какъ въ подземельяхъ катакомбъ, такъ особенно надъ ихъ надписями, а также объ испытанныхъ имъ трудностяхъ при этомъ и о тёхъ результатахъ, которые имъ добыты. Не безъ удовольствія де Росси напомнилъ своимъ гостямъ о 1854 г., когда, при посёщеніи папою Піемъ IX катакомбы Каллиста, онъ могъ сказать святому отцу: "Ессо, Santo Padre, il frutto dei Sogni degli archeologi"! т. е. вотъ, святой отецъ, плодъ мечтаній археологовъ. Оживленная р'ячь маститаго взволнованнаго оратора вызвала у него слезы умиленія.

Съ Росси раздъляли его торжество ближайшіе его сотрудники—родной братъ Микель Стефанъ 1), племянникъ Лоренцо и нъкоторые другіе члены его фамиліи.

26 Апраля того же масяца празднества въ честь кавалера de Rossi изъ надземнаго музея христіанскихъ древностей были перенесены въ подземелья катакомбы си. Каллиста, какъ более другихъ устроенной и удобной для подобныхъ грандіозныхъ торжествъ и более дорогой виновнику торжества по пережитымъ въ этой катакомба впечатланіямъ и связаннымъ съ нею у него дорогимъ воспоминаніямъ.

Послё окончанія півнеской торжественной мессы (la messa cantata), совершенной монсиніоромъ Канори, кардиналь Паровки (Parocchi) открыль торжество краснорічнымъ похвальнымъ словомъ на итальянскомъ языкі въ честь кавалера de Rossi, котораго онъ назваль "королемъ христіанскихъ археологовъ" (principe delgi archeologi cristiani). За этимъ словомъ послідовало півніе въ строго-классвическомъ

<sup>1)</sup> Этому брату въ двухъ первихъ томахъ "Roma sotterranea" G. B. de Rossi принадлежатъ замъчвательния диссертація подъ заганменть: "Analisi geologica ed architettonica dichiarata de Michele Stefano de Rossi". Въ нихъ говорится весьма основательно о происхожденія в постепенномъ развитія катакомбъ. Микель Стефанъ изобръль спеціальную машину для изитеренія подземнихъ галлерей и за нее получиль медаль на дондонской виставкі 1862 года.



рыме онь не отлиощаеть, а укращаеть свою увлекательную бесёду". Моск. вёд. 1875 г. № 175.

стилѣ по грегоріанскому напѣву со всѣми увращеніями средневѣковаго искусства. Исполнителемъ этого нѣнія явилось общество пѣвцовъ тевтонскаго страннопріимнаго дома (collegio dei cantori dell' ospizio teutonico) подъ управленіемъ аббата Мюллера. Въ 11 часовъ кавалеръ de Rossi произнесъ свою блестящую импровизацію на французскомъ явыкѣ о сдѣланныхъ имъ отврытіяхъ зъ катакомбахъ.

Во все время литургів и произнесенія указанныхъ рівчей катакомбы были иллюминованы и производили на присутствующихъ своимъ видомъ эффектъ фантастическій и неописанный.

Ровно въ поддень всё участники празднествъ и почетные гости, приглашенные по билетамъ, разосланнымъ заранъе, отправились въ сосёдній виноградникъ Феррари, гдё былъ сервированъ банкетъ на 142 персоны. За завтракомъ во главъ вовсёдалъ кардиналъ Парокки, имёя по правую руку испанскаго посланника при папъ, а по лъвую самого de Rossi. За столомъ присутствовали и родители послъдняго. Художественное меню завтрака написано было на латинскомъ языкъ. Въ числъ блюдъ значились, напр., pulmentum brittannicum (англійскій супъ), ротіе favea arabica (кофе) и т. п. За завтракомъ говорили ръчи въ честь кавалера de Rossi г. Вааль и многіе другіе изъ присутствующихъ.

Послѣ завтрака всѣ снова возвратились въ катакомбы для совершенія пѣвческой литаніи и процессіи на подобіє тѣхъ, которыя совершались здѣсь древними христіанами, при погребеніи умершихъ братьевъ по вѣрѣ.

Катакомба св. Каллиста была цёлый день открыта для публики, и монахи тропписты исполняли роль проводниковъ для всёхъ, кто являлся изъ города для созерцанія рёдкихъ церемоній, совершавшихся въ этотъ день въ катакомбахъ и для осмотра памятниковъ ихъ.

Папа поздравиль de Rossi собственно-ручнымъ письмомъ,

нацисанным въ весьма лестныкъ выраженіяхъ для семидесятилётняго археолога.

Говоря о международномъ значени трудовъ г. Росси и популярности его имени во всемъ образованномъ мірѣ, нельзя не задаться вопросомъ о причинахъ этого явленія. Въ самомъ дѣлѣ, вавалеръ де Росси не первый изслѣдователь "подземнаго Рима", не ему принадлежитъ честь отирытія и нерваго научнаго изслѣдованія катакомбъ, и до него были выдающіеся и для своего времени замѣчательные изслѣдователи въ области христіанскихъ катакомбъ и, однако, имя кавалера де Росси совершенно стушевало и затмило вмена всѣхъ предшественниковъ этого ученаго. Причины этого кроются въ особенностяхъ труда де Росси, въ его научныхъ пріемахъ и раціональномъ методѣ изслѣдованія по вопросамъ "подземваго Рима", каковыхъ качествъ не доставало ученымъ трудамъ его предшественниковъ.

Знаменитый археологъ XVI въка Антоній Бозіо, тридцать шесть лъть прожившій въ подземельнях Рима для ихъ взученія, за свое обширное по объему сочиненіе: "Roma sotterranea", отличавшееся и достоинствами научнаго объективнаго изложенія, вышедшее въ світь въ 1632 году, т. е. спуста пать лъть, послъ смерти его автора, быль прозванъ современниками "Колумбомъ подвеннаго Рама". Сочинение это нивло громадный услахь въ свое время и переводилось и передвливалось на языки латинскій (Арринги) и німецкій (Боумановь). Успіхи въ публивъ трудовъ Вовіо возбудили интересь въ ученыхъ въ продолженію этихъ трудовъ. Рафаель Фабретти, Болдетти, Марангони, Бонаруоти и др. составили себъ литературную извъстность трудами по изученію цамятниковъ христіанской древности въ подземельяхъ катакомбъ. Но труди этихъ ученихъ, а особенно ихъ непосредственныхъ продолжателей, не могутъ быть поставлены ни въ вакую параллель съ трудами знаме-

нитаго Бозіо, такъ вакъ эти изследователи не обладали тою научною эрудицією, какая требуется для подобныхъ работъ, не заботились о цельномъ изучени катакомоъ, о топографическомъ положении изучаемыхъ ими памятниковъ христіанской древности, объ установленіи имъ точныхъ хронологическихъ датъ и т. и. Являлись въ это время даже такіе ученые, которые, ванимаясь изученіемъ катакомбь и неходящихся въ нихъ памятниковъ древности, никогда лично сами не бывали въ катакомбахъ и изучение ихъ ограничивали своимъ кабинетомъ. Отсюда, напр., у Боттари является въ 1754 г. такое изданіе гравюръ Бозіо, гдв рисунки крайне перепутаны, размъщены безъ хронологическаго порядка и не снабжены никавими, хотя бы даже и краткими, объясненіями. Мы уже не говоримъ объ ошибкахъ, доходившихъ до того, что у Боттари смешиваются фрески христіанскія съ фресками послёдователей восточныхъ сектъ.

Прямымъ продолжателемъ трудовъ знаменитаго "Колумба подземнаго Рима" Бозіо является въ наши дни извістный римскій археологъ Giovanni Battista de Rossi, виновникъ описанныхъ празднествъ 21 и 26 Апреля. Усвоивъ себе идеи и задачи своего знаменитаго предшеотвенника Бозіо, которыя этотъ ученый поставиль себъ, при изучении катакомбъ, кавалеръ де Росси началъ съ того, что перечиталъ все, что было до него написано о древнихъ христіансвихъ кладбищахъ. Результатомъ этого всесторонняго знакомства съ литературою интересующаго его вопроса является обширное предисловіе къ первому тому его капитальнаго труда "Roma Sotterranea christiana". Но на этомъ энтузіасть ученый не останавливается, а перечитываеть и всё церковно-литературные документы, такъ или иначе относящеся къ этому вопросу, извъстные его предшественнику Бозіо и открытые вновь уже, послів его смерти. Съ тою же целію онъ посещаеть лично все известные въ Европъ музен и библіотеки и только въ ръдкихъ случаяхъ, при помощи своихъ ученыхъ друзей, собираетъ все нужные

ему документы для исторіи римскихъ катакомбъ. Въ помощь ко всему этому римскій ученый привлекаеть тоть матеріаль, который ему удалось почерпнуть изъ путеводителей по святынямъ Рима, написанныхъ благочестивыми пиллигримами. Съ подобными путеводителями въ одной рукв, съ пукомъ зажженныхъ свъчъ въ другой римскій ученый пробирается по узвимъ извилистымъ корридорамъ подземелій, имёя въ виду путь, пройденный темь или инымъ паломинкомъ, и съ большимъ вниманіемъ останавливается на тіхъ пунктахъ подземелій, гдв паломники указывають гробницу того или иного мученика, того или другого папы, подземную церковь или часовню и старается отыскать остатки и слёды существованія подобныхъ памятниковъ. Пытливый взоръ серьезнаго ученаго не оставляеть безь вниманія даже начерченныхь по ствнамъ катакочбъ и иногда весьма грубо именъ пилигримовъ, посътителей подвемелій, желавших оставить на память о своемъ посъщени ихъ свои имена (привычва, не оставленная и современными намъ паломниками, неръдво портящими этими надписами самые памятники старины). На основаніи этихъ путеводителей и напарапанных на ствиах именъ постителей римскому археологу приходилось нерадко получать драгоциныя свидина о топографическоми положении христіанскихъ кладбищъ, а нередко устанавливать имъ и точныя хронологическія даты. Только послів такихъ предварительныхъ весьма вропотливыхъ изысканій, де Росси снималь съ катавомбъ планы и самымъ подробнымъ образомъ изучалъ вакъ данное место, такъ и все памятники христіанской древности, вакіе здёсь находились. Въ последнемъ случай имъ првинмались въ соображенія и другія данныя какъ то: стиль живописи и скульптуры, шрифть надписей, способъ вывалывать гробницы, формы и разм'вры галлерей и комнатъ и т. п.

Изъ сказаннаго ясно, какою недюжинною силою воли, несокрушимою энергією и настойчивостію въ достиженіи нам'ячен-

ной цёли и самому себё поставленных в ширових задачь, можно сказать, неосуществимых въ жизни одного человъка, хотя бы эта жизнь счастливо растинулась на такой длинный промежутовъ времени, какъ у виновника описаннаго торжества; какими выдающимися качествами ума, развитаго многостороннимъ образованіемъ и богатаго свёдёніями по мпогоразличнымъ спеціальностямъ человъческаго знанія, должень быль отличаться тоть человъвъ, который бы взялся за изследование вопросовъ, относящихся въ исторіи христіанскихъ катакомбъ и находящихся въ нихъ памятниковъ древности. Въ лицъ G. B. de Rossi нашелся именно такой человъть, а посему нисколько неудивительно, что въ ученомъ мірѣ его знаменитый трудъ "Roma sotterranea christiana", коего первый томъ вышелъ въ 1864 г., а второй въ 1867 году, произвелъ такое же сильное впечатленіе, вакое триста леть тому навадь сдеталь "Roma sotterгапеа" знаменитаго Бозіо. И теперь, какъ и въ первой половинъ XVII въка, немедленно явились передълки и сокращенія этого вапитальнаго труда римсваго археолога на всёхъ почти европейскихъ явыкахъ съ однимъ и темъ-же заглавіемъ: "Подземный Римъ". Таковы сочиненія на німецкомъ язывів Крауса, на французскомъ Аляра, на англійскомъ доктора Нортвота и т. и. Всв сочиненія, написанныя после изданія труда Росси и васающися такъ или иначе вопросовъ христіанскихъ древностей, не обходятся безъ вліянія и прямыхъ заимствованій изъ трудовъ знаменитаго римскаго археолога. Труды извъстныхъ нъмециихъ археологовъ Пипера, Крауса, францувскихъ Мартини, Ле Блана, русскаго недавно скончавшагося ученаго фонъ-Фрикена и др. составлены подобнымъ образомъ. И теперь также, какъ и послъ появленія труда Бовіо, начали составляться популярныя и научныя сочиненія католических ученых , главная задача которых заключалась въ томъ, чтобы, при помощи памятнивовъ древности, научно обследованных въ труде Росси, защитить те или иные пункты догматическаго въроученія римской церкви и оправдать особенности обрядовой стороны ея. Въ этомъ духѣ и съ подобными цѣлями написаны сочиненія на нѣмецкомъ языкѣ Во́льтера, Отто, Допольдера и др. Однимъ словомъ труды, г. Росси сдѣлались настольною внигою всякаго ученаго, интересурощагося вопросами по христіанскимъ древностямъ, и имя знаменитаго римскаго археолога достигло рѣдкой популярности среди образованныхъ людей просвѣщеннаго запада.

Къ двумъ первымъ томамъ своего капитальнаго труда каналеръ de Rossi присоединилъ третій томъ, по интересу и научнымъ достоинствамъ нисволько не уступающій первымъ двумъ, и въ настоящее время занять приготовленіемъ къ печати IV тома. Но суди по человъчески, трудовые дин неутомимаго римскаго археолога уже сочтены, и широкія залачи-отврыть и изследовать все христіанскія катавомом Римаостанутся невыполненными болбе чёмъ на половину, въ ожиданін новыхъ работниковъ, которые бы съ такою же дюбовію и самоотвержениемъ взялись за продолжение такъ блестяще начатаго двла. Нужно по этому молить Провидвије, чтобы не пришлось намъ ожидать этихъ работнивовъ новые триста лётъ... Научное значеніе изследованій де Росси въ области христівискихъ древностей весьма велико въ настоящее время, едвали оно умалится и въ сравнительно отдаленномъ будущемъ, такъ какъ едва ли можно предположить, икэтежкододи идотр его и новыя открытія въ области христіанскихъ древностей могли радивально изм'внить сужденія и взгляды нашего знаменитаго современника-археолога. Имя каралера de Rossi пикогда не будеть стерто со страниць культурной исторіи XIX въка, а со стороны благодарных современниковъ не будетъ большою ошибкою, если они къ этому сдавному имени присоединять прозваніе: "Америго подземнаго Рима".

Занятый открытіемъ, раскопвами и подробнымъ научнымъ описаніемъ христіанскихъ катакомбъ подземнаго Рима,

чтеніемъ и ученымъ объясненіемъ надписей, находимыхъ въ катакомбахъ, кавалеръ de Rossi никогда не ставилъ въ числъ своихъ главныхъ задачъ изучение исторіи христіанскаго искусства первыхъ въковъ. Если не имъть въ виду его собранія изображеній Богоматери въ катакомбахъ: De Rossi "Ітmagines selectae Deiparae Virginis in Coemeteriis subterraneis udo depictae". Romae 1863 an., то у de Rossi нътъ другихъ трудовъ, спеціально посвященныхъ древне-христіанской живописи, но это не значить, чтобы ученый археологь проходилъ мимо встрвчавшіеся ему на пути его описаній памятники христіанскаго искусства первыхъ въковъ и не удълялъ бы имъ мъста въ своихъ вапитальныхъ работахъ о катакомбахъ. Напротивъ, онъ собираетъ тщательно памятники христіанской живописи, говорить о нихъ, когда они стоятъ на очереди и цёликомъ посредствомъ фототипіи воспроизводить выдающіеся изъ нихъ на страницахъ своего труда, чімъ весьма значительно возвышаетъ ценность его. По изданіямъ археолога de Rossi, можно дёлать приблизительно вёрныя сужденія объ особенностяхъ живописи катакомбъ, хотя его рисунки относительно върности сравнительно съ подлиниикомъ и фотографической точности оставляють желать многаго. Но если имъть въ виду труды предшественниковъ г. de Rossi по изученію памятниковъ катакомбной живописи, то нельзя не сказать, что и въ этомъ отношени онъ далеко стоить выше ихъ. Чтобы убъдиться въ справедливости сказанныхъ словъ, достаточно было просмотрыть недавно вышедшую книгу одного нъмецкаго патера I. Wilpert'a, посвященную главнымъ образомъ собиранию искаженныхъ снимковъ фресковой катакомбной живописи, разсвянныхъ въ сочиненияхъ объ этой живописи, у ученыхъ стараго времени. Книга Вильперта носить такое заrassie: "Die katakombengemälde und ihre alten copien". Freiburg in Breisgau 1891, съ 28 таблицами рисунковъ этихъ копій (ц. 25 франковъ), и посвящена виновнику описаннаго

торжества Іоанну Бантисту де Росси. Изъ многочисленныхъ примеровъ этихъ древнихъ копій катакомоной живописи, завлючающихъ въ себъ поразительные приивры своеволія, необузданной фантазіи, тенденціозной лжи и недосмотровъ прежнихъ ученыхъ, мы укажемъ, какъ на выдающіеся, два примъра, отсылая за другими къ упомянутой книгъ о. Вильперта. Такъ на таблицъ XXII мы видимъ пророка Моисея, изувающаго сапоги предъ горящею купиною, изображевнымъ въ видъ птицы. На той же таблицъ сюжеть поклонения волхвовъ, хорошо сохранившійся и по настоящее время въ катакомбъ Домитиллы, искаженъ до неузнаваемости. Названный сюжеть изображень художникомъ въ такомъ видъ. На мраморномъ краснаго цвета вресле съ высокою спинкою возседаетъ Богоматерь въ далматикъ съ темными лорами, параллельно тянущимися по передней сторонъ далматика и окаймляющими рукава его. Голова покрыта былымъ покрываломъ, но не всецило, а изъ-подъ него, по западному, видийются пряди волосъ на лбу. Правая рука Богоматери распростерта по направленію къ волхвамъ, какъ бы для принятія подносимыхъ ими Богомладенцу даровъ, а лѣвою рукою Она придерживаетъ Младенца Інсуса Христа, возседающаго на коленахъ Ен. Богомладенець въ туникъ, въ лъвой рукъ держитъ какъ бы державу, а правая рука какъ бы сложена въ вменословное благословеніе (на рисункі лицо и руки сильно чены). Справа и сліва приближаются къ трону Богоматери по два волхва (по евангелію, ихъ было три, и художникъ изобразиль четырехъ, очевидно, для симметріи). Всь они изображены въ одеждахъ восточнаго вкуса. На ногахъ ихъ красные сапоги, въ которые забуты узкіе шаровары, сверху сорочки накинуты полукруглые короткіе плащи, а на головахъ надъты остроконечные колпаки. Въ рукахъ своихъ они держать блюда съ дарами, подносимыми Іисусу Христу. Этоть въ большей своей части върный евангельскому разсказу сюжеть богатою фантазіею ученаго Токкафондо превращень въ

другой, ничего не имѣющій общаго съ описанною дѣйствительностію 1). Красная мраморная каоедра превращена имъ въ пылающій костеръ, одѣтая и сидящая Богоматерь—въ нагую стоящую на кострѣ женщину, голова которой покрыта легкимъ прозрачнымъ покрываломъ на подобіе вѣнчальной фаты, четыре волхва въ вышеописанномъ костюмѣ въ рукахъ вмѣсто блюдъ съ дарами держатъ вязанки пругьевъ, которые они несутъ въ упомянутый костеръ...

Ученый римскій археологь быль далекь оть мысли намівренно, а тімь болю тенденціозно, искажать памятники живописи христіанских подземелій, но тімь не меніве въ своихъ изданіяхь, какъ мы замітили выше, онъ не достигь въ желанной степени фотографической точности въ изданныхъ имъ снимкахъ. Когда начиналь свою литературную діятельность но изученію христіанскихъ катакомбъ и ихъ иконографическихъ памятниковъ г. Росси, то фотографическіе приборы были далеки отъ того совершенства, какого они достигли въ недавнее время, способъ фотографированія рисунковъ въ темныхъ помівщеніяхъ открыть всего нісколько літъ тому назадъ, а потому для цілей г. Росси фотографическій аппарать быль

<sup>1)</sup> Воть нодления слова Вильперта относительно рисунка: Diese Darstellung vermandelte Toccafondo in eine Marterscene aus der rothen Cathedra den rothen Guirlanden und dem schwarzen clavus wurden zungelnde Flammen; aus der Madonna eine Martyren, welche mit rückwärts gebunden Handen kneit und nur mit einem leichten Kopfschleier bekleidet ist; das Kind werschwand vollständigund die wier Magier erhielten statt der Schüsseln mit den Geschenken eine Anzahl Holzcheife, um dem Feuerneue Nahrung zuzutragen! Wenn man die Copie an Ort und Stelle mit dem noch zeimblich gut erhaltenen Original vergleicht, so kaun man sich eine Vorstellung dovon machen, wie die Phantasie Toccafondo's gearbeitet haben muss, bis sie das Martyrium zu stande gebracht hat. Bosio hielt die Copie aufangs für richtig und Schrieb unter sie die ortliche Notiz: "In quodam Monumento sito via publica eijusdem coemiterii; alser später das Fresco selbst prüfte erkannte er die Tauschung strich die Notiz sammt der Zeichnung durch und Schrieb darüber die lakoniischen Worte: "Non si vedeva bene, pero si lasci". Sein Befehl wurde ausfuhrt; das Bild blieb daher für lange Zeit unbekannt". Die Katakombengemald, und ibre alten copien. S. 49.



безполезенъ, и онъ всегда вынужденъ былъ прибъгать къ помощи художниковъ, которые имъли въ виду прежде всего заработокъ, а не самое дело. Снятыя ими копін большею частію грішили вірностію противъ подлинника, не давали ясныхъ представленій о сочности и колорить красокъ расунка, о точныхъ техническихъ пріемахъ художника и т. п. Въ рисункахъ замётны слёды исправленій, пополненій и т. п., что дълалось неръдко въ угоду даже самаго ученаго археолога его ремесленниками художниками. Отсюда, при всемъ стараніи издателя, рисунки его лишены жизненности и того колорита, какой они имъють въ натуръ. Такъ дёло относительно срисовыванія живописей катакомбъ пошло бы и дальше, при изданіи дальныйших в томовь "Roma sotterranea", если бы случайно г. Росси не столкнулся съ прекраснымъ художнивомъ-артистомъ II. О. Рейманомъ, который объщаеть составить богатый тую и любопытивищую коллекцію иллюстрацій въ превосходному труду римскаго археолога.

Не безъ удовольствія спішимъ отмітить, что художнивъ П. О. Рейманъ русскій по происхожденію и проживаеть въ Рим'в съ давнихъ поръ. Не обладая достаточными наличными средствами въ живни, П. О. зарабатывалъ кусовъ насущнаго хлъба въ своей скромной студів на Via Sistina писаніемъ небольшихъ жанровыхъ и пейзажныхъ вартинъ, которыя сбывались имъ между прівзжими соотечественниками за недорогую цлату. Такъ шла жизнь этого талантливаго художнива до того времени, пока онъ не повнакомился съ профессоромъ Мосвовскаго Университета по исторіи взящныхъ исвусствъ Д. Цватаевымь, который, въ бытность свою въ Рима высколько леть тому назадь, сблизился съ Петромъ Өеодоровичемъ и предложилъ опу заняться на выгодных условіяхъ срисовыванісмъ важнійшихъ катакомбныхъ живописей для предположеннаго московскимъ профессоромъ въ изданию альбома этихъ снимковъ. Альбоив этотъ предполагается випустить въ свъть на средства одного московснаго ботатаго вемерсанта. И. Ө. согласился на это предложение московскаго профессора и принялся за выполнение заказовъ. Сначала работа шла медленно, такъ какъ приходилось работать при лампъ, въ условиять исключительныхъ и даже, можно сказать, суровыхъ, но мало по малу П. Ө. освоился съ своимъ подземнымъ существованиемъ, помирился съ тяжелыми условиями и съ жаромъ и увлечениемъ отдался своимъ занятиямъ, которыя онъ полюбилъ всею душею. Нъсколько сдъланныхъ г. Рейманомъ рисунковъ участники послъдняго московскаго археологическаго съъзда видъли въ одномъ изъ засъданий церковно-археологической секции, а изъ красноръчиваго реферата московскаго профессора они повнакомились съ тъми трудностями и лишениями, какихъ стоили эти во всъхъ отношенияхъ превосходиме снимки ихъ художнику.

Въ бытность свою недавно въ Римъ, мы не упустили случая побывать въ студіи П. О. и повнакомиться поближе какъ съ личностію этого героя—художника, такъ и съ его новыми снимками катакомбной живописи, совершенно готовыми къ отправвъ въ Москву. П. О., съ свойственными ему радушіемъ и ласковостію, весьма любезно принялъ насъ у себя въ студіи, охотно показывалъ свои снимки и давалъ нужныя намъ объясненія, потративъ для насъ времени болѣе полсутокъ. Изъ бесъды съ нимъ мы вынесли впечатлѣніе, что онъ любитъ свое дъло ради самаго дъла, ради той великой польвы для исторіи искусства, какую несомнѣнно должны принести потомъ его рисунки, и на свою настоящую трудную работу смотритъ, какъ на призваніе.

Благодаря любезности тогоже П. О., намъ удалось ближе познакомиться и съ тъми условіями, при воторыхъ совершается эта великая задача нашего художника. Г. Рейманъ работаеть въ настоящее время въ катакомов Домитилы. Рано утромъ въ понедтльникъ оставляетъ опъ шумный Римъ и нагруженный сухимъ провіантомъ: колбасами, сыромъ, сардинами и т. п. предметами на цёлую недълю, вызвжаетъ за го-

Труды Кіевской Дук Академін. Т. II. 1892.

родъ въ соседний съ катакомбою Домитилы виноградникъ, гдъ онъ нанимаетъ себъ врошечную комнату для ночлега въ домъ садовника. Переодъвшись въ теплую куртку и таковые же панталоны, онъ спусвается съ лампою въ рукахъ въ подземелье ватакомбы и на подмоствахъ, или же, стоя прямо на земли, принимается за свою висть. Сколько измёреній, сколько самыхь утомительныхь внимательныхь присматриваній въ подлинникамъ, въ большинстве случаевъ врайне полинявшимъ, выцейтшимъ отъ времени и попорченнымъ отъ сырости и невъжества искателей сокровищь въ этихъ подземельяхъ, прежде чвиъ нанести на полотно одинъ штрихъ! Все это необходимо, дабы не принять кажущуюся черту за действительную, случайную за подлинную и т. д. и въ такой кропотливой работв, въ сырой душной атмосферъ, среди въчной тьмы, освъщаемой лишь мерцаніемъ лампы, проходить у г. Реймана каждый день съ утра до вечера вилоть до пятницы, когда онъ вечеромъ возвращается въ городъ, чтобы отдохнуть отъ трудовъ среди молодыхъ художниковъ соотечественниковъ или въ trattoria № 23 на via Sistina, или въ пресловутомъ "cafe greco". Работы въ катакомбахъ начинаются у Реймана съ ноября мъсяца и продолжаются до мая мёсяца, когда входъ въ нихъ закрывается на всв летніе месяцы.

Въ настоящіе время количество снимковъ фресокъ катакомбной живописи сдёлано П. О. Рейманомъ свыше 100. Всё эти снимки отличаются замёчательною точностію и мастерствомъ отдёлки съ сохраненіемъ едва уловимыхъ оттёнковъ красокъ подлинниковъ. По этимъ рисункамъ не бывшій никогда въ катакомбахъ получитъ самое вёрное и полное понятіе о древне-христіанскомъ искусстве и можетъ свободно прослёдить исторію развитія живописи первыхъ вёковъ христіанства. Неспеціалистъ выноситъ отъ этихъ снимковъ боле сильное и боле полное впечатленіе и составляетъ о подлинникахъ боле вёрное сужденіе, такъ какъ, разсматривая катакомбные памятники живописи на мёсте, при свётё

лампы, онъ упускаеть изъ вниманія многіе цвёта красокъ (напр., бълый, желтый и др.) и детяльныя подробности самаго подлинника. Если же мы сопоставимъ снимки кавалера де Росси и настоящіе рисунки г. Реймана, то первые ни въ вакую параллель не могуть быть поставлены съ последними. На сторонъ рисунковъ Реймана громадное преимущество. Для примфра сравнимъ нъвоторые рисунки г. Росси по изданіямъ у Мартини въ его "Словарв христіанскихъ древностей" (Магtigny. Dictionnaire des antiquités chretiennes. Nouvelle édition. Paris.. 1877 an.) съ рисунками г. Реймана по фотографичесвимъ снимвамъ съ нихъ, полученнымъ нами отъ г. Реймана. Замъчательнъйшая фреска вы катакомбъ Присчилы, написанная на одной изъ внутреннихъ стёнъ квадратнаго аркосолія, изображаетъ Богоматерь съ Богомладенцемъ, прижатымъ въ груди. Богоматерь въ тунивъ съ коротвими рукавами, на плечахъ ея наброшенъ легкій плащъ, голова прикрыта, по западному, покрываломъ. Богомладенецъ нагой. Предъ Богоматерью стоить мужчина въ плаще по римски, въ одной рукъ держить свитокъ, а правая съ ораторскимъ жестомъ направлена имъ къ Богоматери. Между фигурами изображена ввъда. Въ общемъ изображенія сходны (См. Martigny'). Dictionnair. pag. 790), но въ деталяхъ они сильно разнятся. Въ рисункахъ Реймана передано съ поразительною точностію то "умиленіе" и материнсвая ніжность, съ одной стороны, и глубовое смиреніе, вакъ рабы Господней, предъ держимымъ ею на рукахъ Богомладенцемъ, съ другой, каковое выражение усвоила потомъ византійская живопись цвітущей поры. Экспрессія лицъ Богомладенца и философа, натуральность ихъ движеній,

<sup>1)</sup> Лучшая колія этой фрески воспроизведена въ княга г. Фонз-Фрикена "Римскія катакомбы и намятняки первоначальнаго христіанскаго, искусства". Ч. Ш. М. стр. 150, но и она не передаеть намъ типическихъ чертъ подлинника. Нужно, впрочемъ, замѣтить, что и кавалеръ de Rossi копію этой фрески, напечатанную въ его "Imagines selectae Deiperae Virginis", не считаєть вполнів удачною.



и все прочее воспроизведены превосходио. Нельзя этого же сказать о рисункъ каналера de Rossi. Типъ Богоматери оранты изъ катакомбы Агніи, воспроизведенный въ рисункъ Росси (Ibidem), по выраженію лицъ Богоматери и Богомладенца, ничего не имъетъ общаго съ дъйствительностію. Мягкія и симпатичныя черты подлинника, однакоже, превосходно переданы на рисункъ г. Реймана.

Но г. Рейманъ не только внимательный копировщикъ, точный передатчикъ всёхъ стилевыхъ особенностей живописныхъ подлинниковъ катакомбъ, но въ тоже время стремится онъ къ исправленію всёхъ погрёшностей, какія имъ замівчены въ снимкахъ катакомбной живописи у ученыхъ издателей ихъ древнійшаго и новійшаго времени. (Для приміра мы укажемъ на его снимокъ фрески изъ катакомбы Домитиллы, въ бытность нашу въ Римів еще не оконченный и изображающій Спасителя въ положеніи учителя своихъ учениковъ, расположенныхъ по шести человікъ по обінмъ сторонамъ Спасителя, возсідающаго на возвышенномъ тронів).

Вообще, можно безъ преувеличенія свазать, что г. Рейманъ своими высокохудожественными сниками съ фресковой живописи катакомбъ создаеть себъ почетную извъстность, какъ въ своемъ отечествъ, такъ и заграницей. Будущій атласъ этихъ снижовъ профессора Цвътаева будетъ капитальнымъ вкладомъ въ церковно-археологическую науку и вызоветъ со стороны ученыхъ чувства глубокой благодарности, какъ художнику, такъ и ученому ихъ издателю. Московскій Румянцевскій музей, куда имъютъ поступить со временемъ снимки г. Реймана, будетъ обладать интереснъйшею коллекцією сниквовъ фресковой катакомбной живописи и привлечетъ въ свои стъны многихъ любителей и знатоковъ искусства, интересующихся исторією древне-христіанскаго искусства.

Скромная студія г. Реймана на "Via Sistina" ныні сділалась въ Римі містомъ достопримівчательнымъ. Въ прошломъ году ее посітиль нашъ симпатичный и просвіщенный

посолъ при итальянскомъ короле г. Влангали и некоторые члены нашего русскаго посольства. Заважіе русскіе путешественники, наслышавшись объ отшельническихъ подвигахъ . г. Реймана въ подземельяхъ катакомбъ и объ его превосходныхъ снимвахъ ватакомбной живописи, считаютъ непремъннымъ долгомъ побывать на via Sistina, чтобы получить эстенаслаждение отъ созерцания тическое превосходныхъ рисунковъ соотечественника художника. Нередко сюда ваходитъ и самъ веливій археологъ кавалеръ de Rossi, чтобы полюбоваться новыми снимвами г. Реймана и сдёлать завазъ на кавой-нибудь снимовъ для будущаго IV тома своего "Roma sotterranea". Часто между великимъ археологомъ и добросовъстнымъ артистомъ-художникомъ идутъ при этомъ оживленные споры по поводу той или иной кажущейся или только воображаемой великимъ археологомъ подробности снимковъ, и всв эти споры переносятся нервако въ подземелья катакомбъ, гдъ они оканчиваются у самыхъ подлинниковъ сличеніемъ ихъ съ копіями г. Реймана. Неріздко и не безъ грусти вырываются изъ устъ великаго археолога знаменательныя слова: "Ахъ, какъ жаль, чго вась не было при мив, когда я начиналъ издавать свои работы"! Въ сознании правоты и превосходства рисунковъ г. Реймана предъ теми, какіе даны великимъ археологомъ въ его капитальныхъ изданіяхъ, кроются, по нашему мивнію, тв небольшія недоразумвнія, какія вознивають между двумя тружениками-любителями. Здёсь же нужно искать, какъ намъ кажется, и объяснение причинъ, почему иногда великій археологь, ученое самолюбіе котораго уязвляется превосходными работами г. Реймана, ставитъ нашему соотечественнику-художнику препятствія къ полному достиженію наміченных имъ задачь и неріздко напоминасть ему о своихъ правахъ директора и консерватора всего "подвемнаго Рима"...

Съ своей стороны мы отъ души желаемъ знаменитому

римскому археологу сохранить бодрость и здоровье на многіе годы для продолженія блестащихъ ученыхъ работъ, а нашему соотечественнику художнику, не взирая ни на что, идти дальне къ нам'яченной цёли и счастливо выполнить ее.

А. Дмитріевскій.

## ИЗВЪСТІЯ

## Церковно-археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи.

## ЗА АПРЪЛЬ 1892 ГОДА.

20 Апръля было обывновенное засъдание церковно-аржеологическаго Общества, на которомъ, кромъ доклада о поступившихъ пожертвованияхъ, сдълано было членомъ Общества А. А. Дмитриевскимъ сообщение "по поводу римскихъ празднествъ въ честь археолога G. В. Rossi".

Въ теченіи Апръля въ церковно-археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили следующія пожертвованія.

А) Изъ Кіево-Братскаго монастыря: 1) кусокъ мраморной колонны, длиною въ 2 аршина и въ окружности 2 аршина 1 четверть, съ выръзанною вверху надписью—"Року "Ад…", можетъ быть отъ древней колонны Кіево-Софійскаго собора, но приспособленной въ XVII въкъ или къ надгробному памятнику, или къ украшенію трапезной церкви Кіево-Братскаго училищнаго монастыря, въ которой, по свидътельству діакона Павла Алепискаго, въ его время стояли двѣ мраморныя колонны. Кусокъ этотъ найденъ былъ подъ поломъ большой церкви Кіево-Братскаго монастыря, при замѣнѣ чугуннаго пола деревяннымъ. 2) Двѣсти двадцать №№ дѣлъ, хранившихся въ архивѣ Кіево-Братскаго монастыря и имѣющихъ отношеніе къ исторіи старой Кіевской академіи, съ 1744 по 1817 годъ.

- Б) Отъ Императорскаго Одесскаго Общества исторін и древностей Отчетъ сего Общеста за 1890/91 годъ. Одесса. 1892.
- В) Отъ Одесской Городской Публичной Библіотеки—Отчеть ея за 1891 годъ. Одесса. 1892.
- Г) Огъ Хорватскаго Археологическаго Общества—Viestnik сего Общества за 1892 годъ, вып. 2. Zagreb. 1892.
- Д) Отъ Далматскаго Археологическаго музея въ Сплъть— Bulletino di Archeologia e storia Dalmata, № 3. Spalato. 1892.
- E) Оть Тамбонской Ученой Архивной Коммиссіи "Извістія" сей Коммиссіи, выпускъ XXXIII. Тамбовъ. 1892.
- Ж) Отъ Рязанской Ученой Архивной Коммиссіи— "Труды" сей Коммиссіи, тома IV-го №№ 7—8. Рязань. 1891.
- 3) Отъ Орловской Ученой Архивной Коммиссіи—"Труды" сей Коммиссія за 1891 годъ, выпуски 2 и 3. Орелъ. 1891.
- И) Отъ почетнаго члена, преосвященнаго Александра,
   Епископа Архангельскаго и Холмогорскаго, пятьдесять руб.
   (50 р.) серебромъ на нужды Общества.
- I) Отъ Почетнаго члена, д. с. с. А. В. Звенигородскаго изданная и тъ внига: "Der Byzantische Zellenschmelz von Ioannes Schulz pfarrer mit 22 Tafeln. Frankfurt a M. 1890".
- К) Отъ дъйствительнаго члена И. А. Вахрамъева внига: "Рукописи славянскія и русскія, принадлежащія И. А. Вахрамъеву. А. А. Титова. Выпускъ 2. Москва. 1892.".
- Л) Отъ псаломщика села Безпечной, уманскаго у., Кіевской губ., В. П. Сташевскаго, чрезъ члена Л. С. Мацъевича,—Степенная книга, московской печати 1775 года, въ двухъ частяхъ, въ одномъ переплетъ.
- М) Отъ II. Шибанова: "Каталогъ русскихъ внигъ антикварной внижной торговли II. Шибанова". № 4. Москва. 1892.

Севретарь Общества Н. Петровъ.

этихъ странъ. Для нихъ встреча въ развалинахъ здешнихъ древнихъ городовъ и монументальныхъ памятнивовъ ихъ остатвовъ восточнаго христіанскаго искусства не только не была пріятной находкой, но и досаднымъ въ высшей стецени явленіемъ". Еще они копировали надписи, хотя вначаль и это дёлалось неаккуратно: Летронь въ свое время замічаль, что въ Нубін есть масса греческихъ христіанскихъ надписей, которыя новые путешественники можеть быть досель слишкоми небрегли собирать. При видь - же другихъ остатковъ христіанскаго вскусства (живописи), европейскіе изслідователи разочарованные спішили оставить місто, ограничиваясь немногими отрывочными замізчаніями о нихъ, а то и совсіймъ проходя ихъ молчаніемъ. Есци - же замізчали поль ними слёды явыческой скульптуры, то бывало такъ, что соскабливали (какъ Шампольонъ Младшій) христіанскую живопись, чтобы подъ слоемъ штукатурки открыть языческія картины. Отвывы вхъ о памятникахъхристіанскаго искусства были пебрежны, напримёрь: рисунки въ такомъ - то храмё поверхъ замазви (христіансвой уже штукатурки) представляють мало интереса въ художественномъ отношеніи; въ такомъ - то храмъ замъчаются изображенія святыхъ, грубо нарисованныхъ и еще грубъе раскрашенныхъ, и проч. Иногда выручалъ автора изъ затрудненія (по его типичному выраженію, не оставляль въ безпомощномъ состояніи) нашъ путешественникъ Норовъ, который, хотя быль въ церковно - археологической въ исторіи искусства скорбе диллетанть, чемь ученый, и хитонъ назвалъ висономъ, по разсмотрълъ и далъ, хоть и неточныхъ, описаній памятниковъ христіанскихъ (живописи) гораздо больше, чёмъ другіе. А объ описанных в другими даль отзывы даже совершенно противоположные имъ: у тъхъ-изображенія грубо нарисованныя и еще грубъе раскрашенныя; у Норова-это живопись отличной работы.... Но гораздо чаще нашъ изследователь христіанской Нубіи бываль "въ бевномощномъ состояніи", благодаря сейчасъ указанной осо-Протоводы. Digitized by GOOgle

бенности его источниковъ. Въ такихъ безпомощныхъ случаяхъ онъ принужденъ былъ ограничиваться предположеніями, догадками. Досадныя въ научномъ трудв выраженія: "по видимому", "очевидно", "должно быть", "нужно думать", "можно, пожалуй, усумниться", "едва-ли это в роятно" и др. слишкомъ часто огорчають читателя. Не было-ли средства выйти изъ этого тяжелаго "безпомощнаго состоянія"? Самымъ дъйствительнымъ средствомъ было-бы, конечно, личное посъщение авторомъ страны, изученной имъ въ кабинетв, осмотръ и обследование самыхъ памятниковъ, какіе еще сохранились. Путешествіе по Нубін, - только, конечно, до 2 катаракта, въ настоящее время не весьма трудное, благодаря безспорному здёсь господству англичанъ и содержимому ими правильному, весьма удобно обставленному, съ достаточными остановками въ замъчательнвишихъ, интересныхъ для туристовъ, историческихъ пунктахъ, -пароходному сообщению между первымъ и вторымъ катарактами, въ весьма значительной мёрё выручило-бы автора изъ безпомощности, въ вакой оставляли его имъвшиеся въ его рукахъ литературные источники. Многое, даже при бъгломъ обзоръ, для него уяснилось бы; а при болёе внимательномъ осмотрё самыхъ интересныхъ памятнивовъ нашъ путешественнивъ, спеціальнымъ кабинетнымъ изученіемъ литературы о Нубів, безъ всякаго сомивнія, несравненно болве подготовившійся къ двау, чвиъ многіе изъ путешественниковъ, въ сочиненіяхъ которыхъ онъ искаль нубійскаго христіанства, --- можеть быть отврыль-бы, интересуясь Нубіей царя Силко, а не Эсіопіей фарасновъ, новые памятники христіанства, мимо которыхъ пренебрежительно проходили искавшие тамъ следовъ более глубокой древности. Приходится очень пожальть, что авторъ, посвятившій столько времени и труда изученію памятниковъ и вообще христіанскаго прошлаго Нубін въ внигахъ, не нашелъ возможнымъ предпринять такое, не легкое, конечно, собственно въ финансовомъ отношении, но и не опасное ученое путешествіе.

Отивчая эти особенности сочиненія "Христіанская Нубія," я вовсе не имълъ намъренія подорвать значеніе этого заслуживающаго особеннаго вниманія ученаго труда. Я хотіль только показать, въ какихъ неблагопріятныхъ условіяхъ работалъ авторъ, какія трудности и препятствія, нелегво преодолимыя, онъ встрівчаль на своемь ученомь пути, - чтобы тімь выпукаже выступили несомивнныя достоинства его ученой работы. Я ни на минуту не забываль, что авторъ долженъ быль работать на полё, за исключениемъ отдёльныхъ участковъ, мало воздёланномъ. Профессоръ Розовъ взялся за дёло, хорошо сознавая его трудность; съ энергіей и настойчивостью, воторую не ослабляли постигавшія его въ его разысканіяхъ и изследованіяхъ неудачи и разочарованія, онъ подвигался по пути въ намъченной цъли. Съ особеннымъ уважениемъ нужно отмътить обширную эрудицію, примъненную авторомъ въ задуманному дёлу. Не ограничиваясь сочиненіями, имъющими непосредственное отношение въ изследуемому предмету, онъ, въ поискахъ за матерьяломъ для своей работы, заглянулъ во всв литературные углы, даже давно заброшенные, въ надеждё-не найдется-ли и тамъ чего нибудь о Нубін. И, надобно сказать, научный результать, добытый авторомъ, хотя и не соответствовалъ, по его собственному горькому сознанію, массь вложеннаго въ дело научнаго труда, твиъ не менве интересенъ и значителенъ. Таковъ, наприм., уже отмеченный мною этюдь о проповеднической нъвоторыхъ апостоловъ, для вотораго авторъ дъятельности съ умъньемъ воспользовался извёстнымъ сочиненіемъ Липсіуса; таковъ очеркъ о личности сиромонофизитскаго перковнаго писателя Іоанна ефесскаго и о его Церковной Исторін, съ приложеніемъ перевода главъ этой Исторіи, касающихся Нубіи, при помощи монографіи о томъ-же німецкаго изследователя Лянда, -- очеркъ, подобнаго которому по обстоятельности нътъ въ нашей литературъ; таковъ параграфъ, въ которомъ авторъ, при помощи Летроня, представилъ очень

интересное объяснение соднечной часовой таблицы въ Тафъ; таковы цённыя соображенія и археологическія указанія касательно живописи христіанской, которыя дёлаеть авторъ, ставя нубійской церковной живописи, на сколько она извъстна по остатвамъ священныхъ изображеній въ калабшинской и абагудской церквяхъ, --- въ связь съ общей исторіей церковной иконографіи, при помощи Кондакова, Тексье, Крауса и друг; таковы комментаріи нікоторых в надгробных в надписей, содержаніе которых в авторь сопоставляеть съ содержаніемъ заупокойныхъ молитвъ и накоторыхъ песнопеній правоцеркви, давая литургистамъ новый матерыяль для славной уясненія исторіи этихъ молитвъ и піснопівній. особенно отмъчаю обширный параграфъ о калабшинской надписи царя Силко. Это-пълое церковно-историческое изслъдованіе, къ которому только поводом в послужила надпись Силко. Отъ Силко и церкви нубійской (время и обстоятельства крещенія Нобатовъ), авторъ переходить къ дівламъ монофизитства и вселенской перкви эпохи Юстиніана. Путемъ обширныхъ разысканій въ хронологіи (въ частности Ософана летописца) и искуссного комбинированія фактовъ авторъ въ значительной мъръ распутываеть и освъщаеть самый запутанный періодъ въ исторіи монофизитства; а также даеть не мало весьма цвиныхъ историческихъ соображеній для болье точнаго установленія фактовъ и въ исторіи церкви вселенской того времени. Вся эта историко-критическая экскурсія въ концѣ концовъ направляется къ ръшенію вопроса о времени крещенія Нобатовъ, -- занявшаго, впрочемъ, неожиданно въ томъ объ источникахъ, въ обзоръ надписей, такое общирное мъсто. Отвровенно, мимоходомъ сказать, мнв кажется, что авторъ подняль на ноги всю эту исторію даже и преждевременно. "Надвемся, говорить онъ въ заключение этого неожиданнаго обширнаго этюда, что мы пересмотрёли все данныя для опредъленія времени обращенія Нобатовъ въ христіанство, какія только существують въ исторической литературъ, и приняли во внимание всв извъстныя толковании этихъ данныхъ". Это,

Digitized by Google

конечно, очень хорошо. Но спрашивается, что же послё этого осталось для главы о времени (да и вообще объ обстоятельствахъ) обращенія Нобатовъ въ христіанство, которая должна-же будеть имётъ мёсто во 2-мъ томё "Христіанской Нубія", если только таковой имёетъ когда нибудь явиться?...

Вообще, относясь съ должнымъ вниманіемъ къ разсматриваемому нынъ ученому труду достопочтеннаго профессора А. В. Розова, я могу ръшительно сказать, что безъ этого изслъдованія источниковь для исторіи христіанства въ Нубіи будущій изслъдователь самой исторіи не обойдется. Кромъ указанія, гдъ искать и гдъ не искать свъдъній о Нубіи, здъсь найдется много основанныхъ на серіозномъ изученіи предмета ученыхъ замъчаній, и даже обнирныхъ изысканій по вопросамъ, обслъдованіемъ которыхъ расчищается путь для дальнъйшей работы.

Мий остается теперь только пожелать, чтобы этимъ будущимъ изслидователемъ самой исторіи христіанства въ Нубіи былъ самъ достопочтенный авторъ настоящаго изслидованія источниковъ. Его общирное, пріобритенное годами, знакомство съ предметомъ, собранный въ его ученомъ портфели запасъ фактическаго матерьяла, намеки на который разбросаны по мистамъ и въ разсматриваемомъ трудь, его ученая вдумчивость, его испытанное уминье комбинировать факты и дилать выводы, по видимому, смилые, но болие или мение научно обоснованные, его, наконецъ, желизная настойчивость, не отступающая предъ учеными препятствіями и неудачами,—даютъ право надияться, что такой трудъ въ скоромъ времени будеть авторомъ предпринять и успино исполненъ.

И тогда, съ появленіемъ этого вгораго тома, впрочемъ, объщаннаго намъ авторомъ, обнаружится вполнѣ надлежащая цъна и настоящаго перваго тома "Христіанской Нубіи".

б) Заслуженнаго ординарнаго профессора Ив. Малышевскаго:

"Предметъ сочиненія проф. Розова такого рода, что требовалось особенное усиліе воли, чтобы посвятить свой

трудъ этому предмету, и особенное терпвніе, чтобы выдержать предпринятый трудъ. Автора видимо одушевляло сознаніе врайне-скуднаго состоянія свідівній по исторіи христіанства въ Нубін въ современной русской и западно-европейской ученой, особенно-же популярной литературь, -- сознаніе, съ которымъ соединялась надежда восполнить пробъль нашихъ церковно-историческихъ знаній новымъ научнымъ вкладомъ. Вивств ст твиъ авторъ пронивался надеждою, что исторія Нубійской церкви и христіанскихъ государствъ Нубін, при всей кажущейся малозначимости предмета, имбетъ право на внимание образованных христіанских народовъ и христіанской науки въ виду самой продолжительности былаго существованія этой церкви и этихъ государствъ, обнимавшаго почти тысячелетіе, въ виду трагической судьбы ихъ въ многовъковой борьбъ съ язычествомъ и мусульманствомъ, въ виду миссіонерских интересовъ, оживающих въ наше время по отношенію въ этой, дотоль отрыванной отъ образованнаго міра, страны, наконецъ въ виду особенныхъ теоретическихъ вопросовъ христіанской философіи исторіи, возбуждаемыхъ ивсявдованіемъ историческихъ судебъ такой страны, кавъ бывшая христіанская Нубія. Такъ опредвляется отношеніе автора въ предмету изследованія по введенію въ его изследованію. Это введеніе и затёмъ все изследованіе дають видёть, что последнее могло и должно было быть пова тольво изследованиемъ объ источникахъ для истории христивнства, изслѣдованіемъ историко-критическимъ и церковно-археологическимъ, какимъ и является оно въ настоящемъ трудъ.

Изслёдованіе состоить изъ двухъ большихъ главъ, изъ коихъ въ первой обозрёваются письменные источники для исторіи христіанства въ Нубіи, а во второй—вещественные памятники христіанства въ Нубіи.

Первую главу авторъ начинаетъ следующимъ сознаніемъ: "приступая къ обозренію письменныхъ источниковъ по исторіи Нубіи, снова переживаемъ скорбь и горечь

многихъ разочарованій, перенесенныхъ при разыскиваніи и изученіи этихъ источниковъ". Такое настроеніе понятно. Предпосываемая обозрѣнію письменныхъ источниковъ общая харавтеристива ихъ прежде всего вонстатируетъ няетъ то исключительное явленіе, что Нубія, пе смотря на былое почти тысячелътнее существование въ ней христіанства, не имъетъ своих письменныхъ источниковъ, исключая немногихъ надписей, о которыхъ здёсь даются лишь кратвія общія зам'єтки въ виду нарочитаго, обстоятельнаго обозрвнія ихъ, предположеннаго во второй главв. Для исторів христіанства въ Нубіи существуютъ только иноземные письменные источники, разыскивать которые предстояло автору по всему безбрежному полю общей исторіографіи и библіографіи исторической. На этомъ полів авторъ, какъ знатокъ исторіи, уміль пристальніве устремить свой взглядь въ тв пространства общей и обще-церковной исторіографіи, по которымъ надежнее могли быть установлены серіи иноземныхъ письменныхъ источнивовъ для исторіи христіанства въ Нубіи,

Онъ начинаеть съ книги Денній апостольскихъ, повъствующей въ 8 гл. объ эвнукъ регопской царицы Кандакіи, врещенномъ апостоломъ Филиппомъ, опирая свое право говорить объ этомъ факт'в на томъ обстоятельстве, что въ Эсіоніи Кандавіи и ся эвнуха нёвоторые изслёдователи навлонны видъть то Абиссинію, то именно Нубію, какъ Мероитскую Эсіопію. Далье затыть авторь ищеть свыдыній о насажденіи христіанства въ этой Эвіопіи въ сказаніяхъ о проповёди апостоловъ и въ святоотеческой литературв. После этого следують известия о религіозномъ состояніи народовъ Нубін, завлючающіяся у писателей византійскихъ, латинскихъ по XI въкъ и армянскихъ. Гораздо общирнъе разсматриваются затёмъ два сирійскіе писателя: Іоаннъ еписк. Ефесскій и Абу-ль-Фараджъ по особенной важности свидівтельствъ ихъ, особенно перваго, о крещении Нобатовъ и алодеевъ, вавъ нубійскихъ племенъ. Отсюда переходить авторъ въ свидетельствамъ о христіанскихъ царствахъ въ Нубін, находящимся въ литературахъ: обиссинской, коптской, арабской и средневъковой западно-европейской (съ XI в.); далъе собираетъ свидътельства западно-европейскихъ писателей о религіозномъ состояніи населенія Нубіи, относящіяся ко времени упадка христіанства въ Нубіи съ XVI в., пересматриваетъ ученыя западно-европейскія произведенія XVII и XVIII въковъ, касающіяся между прочимъ исторіи христіанства въ Нубіи, и наконецъ—гесграфическія и историческія произведенія настоящаго въка, посвященныя Нубіи. Такимъ образомъ у автора составился даже очень общирный кругъ письменныхъ источниковъ для исторіи христіанства въ Нубіи съ тъмъ только, что они въ большей части страдаютъ неполнотою и отрывочностью, какъ замъчаетъ авторъ, а часто и неясностію, вакъ можно сказать о многихъ изъ нихъ.

Вторая глава, посвященная обозрѣнію вещественныхъ памятниковъ христіанства въ Нубін, вдвое облирнве первой Посль общихъ замьчаній о тыхъ условіяхъ, при какихъ собирались научныя свёдёнія объ этихъ памятникахъ, и характерв самихъ памятниковъ, которые еще въ большей степени, чвиъ письменные источники, страдають неполнотою и отрывочностію, авторъ, на переход'в къ описанію вещественныхъ памятнивовъ христіанства въ Нубін, предлагаетъ географическій, этнографическій и віроисповідный очеркь современной Нубіи и другихъ странъ, находящихся въ бассейнъ средняго Нила, къ которому принадлежить и Нубія, обозначая въ заключение очерка направление торговыхъ путей въ этомъ бассейнь, къ прошлые въка и теперь. Предпослать такой очеркъ авторъ счелъ нужнымъ въ томъ убъжени, что безъ него читатель едва-ли будеть въ состояніи понять территоріальное распространеніе памятниковъ, такой или иной видъ ихъ и такую или иную степень сохраненія ихъ въ разныхъ мъстахъ и, наконецъ, многія черты «исторіи христіанства въ Нубін и его окочательную судьбу. Особенною точностію отличается географическая часть очерка или описаніе бассейна средняго Нила.

Digitized by Google

Описаніе вещественныхъ памятниковъ христіанства въ Нубів начинается съ съвернаго конда ея. Первое мъсто занимаютъ здёсь храмы и надписи острова Фило, лежащаго у границы Египта и Нубін, юживе перваго нильскаго катаракта, въ предвлахъ Нубін въ географическомъ отношеніи. Правда, въ политическомъ отношения островъ Фило и сосъдній съ нимъ о. Биго почти всегда причислялись въ Египту, но въ исторіи христіанства въ Нубіи они, замівчаеть авторъ, нивакъ не могутъ быть обойдены, потому что епископская каседра о. Филе была какъ бы матерію свверной пубійской церкви, вознившей въ въкъ императора Густиніана І, котораго авторъ считаеть основателемъ Филэйской канедры и современникомъ коего быль филойскій епископь Өеодорь, вмісті съ хр. царемъ Нубін заботившійся о снабженін новообращенныхъ нубійцевъ хр. храмами и духовенствомъ. При описаніи памятниковъ о. Фило авторъ начинаетъ съ временъ владычества надъ Египтомъ греческихъ птоломеевъ и римскихъ императоровъ, описываетъ грандіоння сооруженія тіхъ времень, какъ напр. бълокаменная набережная и особенно явыческіе, которымъ въ VI в., по мысли и волѣ Іустиніана І, суждено было сделаться хр. храмами северной церкви, источникомъ свъта и истины для древней Эніопіи. Особенно обстоятельно описанъ великолъпный храмъ Изиды, въ пронаост котораго епископомъ Осодоромъ устроенъ былъ храмъ во имя св. первомученика Стефана. За описаніями сооруженій слідують надписи, изъ которыхь одна высічена на наружной ствив упомянутой набережной, опоясывающей юго-восточную часть острова, а другія—на станахъ н пилонахъ бывшаго храма св. Стефана. Первая гласитъ о сооруженіи (точніве сказать-о серіозной реставраціи) набережной ствиы при императоръ Іустинъ II, епископъ Оеодоръ и др., имъя точно опредъленную дату 14 дев. 577 г.; изъ остальныхъ двъ, выръзанныя на стънахъ храма, и одна на его пилонъ, говорять объ устроеніи храма св. Стефана,

какъ дълъ епископа Оедора, еще одна на другомъ маломъ пилонъ выражаетъ побъдный кликъ новаго утвердившагося въ Нубіи христіанства словами: престь побъдиль, всегда побъдить; наконецъ еще одна надиисьили, точнее, группа христіанскихъ именъ, начертанныхъ на разныхъ мёстахъ того-же малаго пилона. Всв надписи-на греческомъ язывъ, греческими буквами. Въ книгв автора они отображены особеннымъ принятымъ имъ условнымъ способомъ, затвиъ переписаны общеупотребительнымъ греческимъ алфавитомъ съ необходимыми дополненіями пропущенныхъ буквъ, съ поправками очевидныхъ ошибокъ и раскрытіемъ совращеній и затымъ цереведены на русскій языкъ. При описаніи памятниковъ о. Филэ и надписей, перепискъ и объяснения ихъ авторъ пользовался трудами и изданіями западно европейских спеціалистовъ въ этой области, каковы Летронь, Кирхгофъ, Бекъ, Францъ, Курціусь и особенно Лепсіусь, въ его изданіи: "Denkmaler aus Aegypten und Ethiopien". Пользуясь этими источнивами, авторъ воспособляется сообщеніями и другихъ ученыхъ археологовъ, присоединяя и собственныя соображенія въ объясненіи той или другой черты описываемаго памятника. Указавъ съ нъкоторою подробностію на характеръ ученой работы автора въ описаніи имъ храмовъ и надписей о. Фило, реценвентъ имёль вь виду то, что указанный характерь преобладаеть въ работв проф. Розова при описаніи дальнейшихъ группъ папоэтому можемъ уже не говорить мятниковъ, о которомъ подробно.

Вторую группу составляють надписи несомивниаго или въроятнаго нубійскаго происхожденія, открытыя учеными внъ Нубіи. Въ последующихъ группахъ описываются храмы и надписи, монастыри, вообще церковные памятники и монументальные следы христіанства въ Нубіи въ географическомъ порядкъ нахожденія ихъ съ севера на югъ или съ Нижней Нубіи до Верхней—до нынёшняго Судана и особенно мъстности древняго Мерое и некоторыхъ сосёднихъ. Всёхъ группъ па-

мятниковъ, описанныхъ въ книгъ проф. Розова, -- десять. Болве вниманія и мъста удблено описанію храма селенія Калабше, древняго Талмиса, и еще более-реляціи Силко, царя нубійскаго племени Нобатовъ, писанной отъ его имени, какъ полагаетъ авторъ вийстй съ Лепсіусомъ, образованнымъ коптомъ на греческомъ языкъ, какъ писаны и др. надписи. Такое вниманіе обусловилось особенною важностію указанныхъ двухъ намятниковъ, относящихся въ первымъ временамъ христіанства въ Нубіи. Отдель о храме Калабше и реляціи Силко представляєть въ внигв проф. Розова цвлый историко-археологическій этюдъ или, точнье, ученый трактать, въ которомъ съ данными этихъ и одногрупныхъ съ памятниковъ, уясняемыми съ помощію упомянутыхъ спеціалистовъ археологовъ и другихъ изслёдователей, сопоставляются свидетельства письменныхъ источниковъ, начиная Іоанна еп. Ефесскаго, какъ важивищаго, и простираясь на рядъ византійскихъ и западныхъ средневівковыхъ писателей съ новыми при этомъ вритическими поясненіями относительно исторіографическаго характера и значенія ихъ. Слёдуетъ прибавить, что кромъ названныхъ выше главивншихъ пособниковъ автора въ его изследовании вещественныхъ памятниковъ христіапства въ Нубіи, онъ пользовался многими другими, какъ Нибуръ, Ляндъ, Буркхардтъ, Ляйтъ,--что въ церковноархеологическихъ разъясненіяхъ объ **THX** памятникахъ, отображающихъ черты греко-византійскаго происхожденія и типа (напр. въ иконографіи, перковныхъ одеждахъ, устройствъ храмовомъ и т. под.), она нуждался и потому упражнялся въ изучени византійской церковной археологіи, - что кром'в трудовъ по этому предмету западно-европейскихъ византистовъ, онъ съ полнымъ вниманіемъ отнесся въ трудамъ русскихъ знатоковъ Востока и Византіи, какъ Норовъ и въ новъйшее время проф. Кондаковъ и друг.

Въ концъ сочиненія проф. Розова приложено извлеченіе изъ III части церковной исторіи сирійца Іоанна Ефесскаго

(современника Іустиніана І), какъ писателя особенно важнаго для начальной исторіи христіанства въ Нубіи и притомъ такого, произведеніе котораго обнародовано въ полномъ видѣ не такъ давно. Сообщивъ въ первой главѣ свѣдѣнія объ этомъ loaннѣ, почерпнутыя изъ книги перваго издателя его исторіи Лянда (Land, Joannes Bischof von Ephesos, der erste syrische Kirchenhistoriken, Leiden, 1856 г.) съ собственными замѣчаніями объ этомъ сирійскомъ историкѣ, авторъ прилагаетъ здѣсь извлеченіе изъ него въ русскомъ переводѣ, сдѣланномъ по нѣмецкому переводу Шенфельда (Schaenfeld, Die Kirchengeschichte des Johannes von Ephesos, München, 1862 г.).

Въ сочинения проф. Розова видны общирная и основательная эрудиція и зрёлое научное разумёніе, какъ плодъ продолжительных занятій его по преподаванію наукъ историческихъ и усиленныхъ трудовъ въ той церковно-исторической области, къ воторой относится его сочинение. Составъ источниковъ для исторіи христіанства въ Нубіи, последовательно выступающихъ въ сочинения, отличается полнотою, разнородностію, достигающею наиболее спеціальныхъ предметовъ исторической и арархеологической науки. Конечно, по самому свойству предмета сочиненія, автору предстояло обращаться къ готовымъ изданіямъ и трудамъ ученыхъ по разнымъ отраслямъ исторической начки. Но научная самодентельность автора проявилась уже на самомъ разыскиваніи и собираніи такихъ изданій и трудовъ, при чемъ требовалась не только громадная начитанность, но и ученая проницательность, съ какою авторъ отыскивалъ ихъ вблизи и вдали, опираясь не только на болье или менье подробныя библіографическія указанія, но и на собственныя научныя соображенія историко-литературнаго характера о надежности или въроятности открытія полезных для него свъденій въ томъили другомъ изданіи и источникъ. Если авторъ сознается, что такіе поиски за источниками часто заканчивались для него горечью разочарованій и сожальній о потраченных времени и трудь, ибо искомое и найденное не отвёчало надеждамъ,

тель съ уважениемъ примъчаетъ, что разочарования и сожальнія не ослабляли усилій трудолюбиваго искателя, въ концъ всего увънчавшихся тою наличностію собранныхъ и обследованныхъ источниковъ, какое видится въ сочинении автора. Еще болве научная самодвятельность его проявилась на самомъ изследовании источниковъ. Изучение ихъ во всехъ возможныхъ случаяхъ по нимъ самимъ, характеристика серіямъ и группамъ, характеристика и критическая оцънка отдёльныхъ писателей, сочиненій и памятниковъ, выборъ изъ нихъ матеріала или данныхъ для исторіи хр. Нубіи, уясненіе и опредъление ихъ значения, разборъ мижний и выводовъ другихъ изследователей и установленіе, въ пределахъ возможнаго, собственныхъ выводовъ-все это пріемы истинно ученой работы, истинно-научныя изследованія. Есть отдель замечательные по силъ ученой проницательности изслъдованія. Упомянутый же при обзоръ содержанія KHULM проф. Розова историко-археологическій этюдъ по поводу реляціи Силко, по мевнію рецензентя, можеть быть названь блестящимь этюдомъ. А какъ на черту научной добросовъстности автора умъстно указать и на то обстоятельство, что онъ не опускаетъ оговариваться, если какое-либо свёдёніе или какой-либо литературный или библіографическій фактъ почерцаетъ не изъ перваго источника или перваго сообщенія о немъ, а ивъ указаній на такой источникъ или сообщение у другихъ. Это усповоиваеть рецензента относительно проверки техъ сообщений и данныхъ въ внигъ автора, какія почерпнуты изъ изданій, не имъющихся подъ руками у рецензента, какое успокоеніе дается впрочемъ и пов'вркою, по крайней мірів, нівкоторой части изъ того, что доступно повъркъ.

Сочиненіе проф. Розова представляєть цінный вкладь въ церковно-историческую науку. Цінность этого труда непосредственно опреділяєтся уже тімь, что это первый въ отношеніи въ хр. Нубіи опыть труда цільнаго, первый въ нашей литературів и едва ли и не въ иностранной, гді есть хотя и довольно трудовъ, касающихся хр. Нубіи, но только

отрывочныхъ, или, такъ сказать, попутныхъ въ ряду другихъ ивследованій. Это еще первая часть труда, но основная и накузе и вінэта доограм в дось в пробратенія и результаты отдёльныхъ указаній и частныхъ трудовъ ученыхъ по исторіи христівнской Нубіи. Съ трудомъ проф. Розова открывается возможность построеній этой исторіи, такой, конечно, какая можеть быть мыслима для этой отрёзанной отъ христіанскаго міра страны. Главные моменты и болве харавтеристическія черты исторін хр. Нубін выступають уже въ сочиненін проф. Розова въ достаточномъ освіщенін. Это будеть исторія небольшая, частица общей исторіи хр. цервви, печальная во многомъ, но трогательная и поучительная. Практическіе интересы этой исторіи (напр. интересъ миссіонерскій) еще очень далеки отъ насъ, отъ нашей церкви, такъ какъ властное, опирающееся на силы и средства, отношение въ этимъ интересамъ представляется гораздо болье, если не значимымъ, то доступнымъ для другихъ, а не для насъ. Но остаются съ своимъ значеніемъ для мыслящаго хртстіанина, въ особенности для церковнаго историка-богослова, теоретическіе интересы исторіи хр. Нубіи, сосредоточенные на разъясненіи дебъ почти тысячельтняго существованія христіанства въ Нубін среди пустынь язычества и мусульманства, а также близкой или отдаленной связи и аналогіи ихъ съ судьбами містныхъ церквей и обществъ всего хр. юго-востока.

Впрочемъ цѣнность сочиненія проф. Розова, какъ научнаго вклада, не ограничивается значевіемъ его для исторіи хр. Нубіи. При отсутствіи для Нубіи собственныхъ туземныхъ, національныхъ письменныхъ источниковъ ея исторіи, вызванный изыскивать и изучать ихъ по длинному, послѣдовательному ряду источниковъ иностранныхъ и общеисторическихъ, авторъ первою главою своего труда, посвященнаго обзору этихъ источниковъ, дѣлаетъ услугу обще-перковной исторіографіи, представляя отчетливыя, критически уясненныя свѣдѣнія о тавихъ источникахъ, о перковныхъ и нецерковныхъ писателяхъ и

произведеніяхъ разныхъ эпохъ и странъ, о достоинствь и значеніи этихъ писателей и сочиненій, какъ источниковъ для церковной исторіи вообще. Многія изъ этихъ свыдыній могутъ оказаться полезными для историка, то въ виды справочныхъ свыдыній, то въ виды указаній на малоизвыстные источники, требующіе изученія. Въ послыднемъ отношеніи особенно цынными представляются сообщенія и разсужденія автора о церковной исторіи сирійца Іоанна Ефескаго. Второю главою сочиненія, въ которой описываются, воспроизводятся и объясняются собранные изъ разныхъ изданій вещественные памятники хр. Нубіи, авторь дылаеть ощутительную услугу всей церковно-архелогической наукы.

Конечно, въ сочинении профес. Розова могутъ быть указываемы стороны или предметы, способные вызывать вопросы и недоуменія. Такъ, самыя качества обширной и основательной эрудицін и сильной критической мысли, видимыя на сочиненіи, располагають къ вопросу: почему бы ученый труженикъ не направилъ своихъ способностей, знаній и трудовъ на предметь болье близкій и, тавъ сказать, благодарный, ванимъ могла быть напр. та или другая область изъ исторіи восточных патріархатовь, особенно Византіи? Но относительно подобнаго вопроса найдется то усновоеніе, что надъ другими церковно-исторической и археологической науки работали и работаютъ многіе, тогда какъ хр. Нубія дождалась въ профес. Розовъ перваго у насъ историка и едва-ли скоро дождется втораго, такъ что выборъ имъ для своего труда предмета не особенно благодарнаго, но вмъстъ тяжелаго, устойчивость въ продолжительной работъ надъ нимъ составляеть своего рода подвигь во имя науки. Можеть еще вазаться, что за несуществованіемъ у Нубійцевь собственныхъ спеціальных письменныхъ источниковъ хр. исторіи ихъ, авторъ слишкомъ удлинялъ рядъ заносимыхъ въ его изслъисточниковъ иностранныхъ, изъ коихъ нъкоторые представляють очень мало данных для исторіи хр. Нубіи

или представляють собою данныя сомнительнаго, нервшительнаго значенія. Но въ виду несомивниости того обстоятельства, что изследователь прочитываль и изучаль еще более того, что удержаль въ своемъ изследованіи, какъ более или мене и цъное, и что его изследование есть именно первое полное и цъльное изслъдование по истории христіанства въ Нубіи, мы не ръшаемся указанной стороны въ сознаніи проф. Розова считать недостаткомъ его, темъ более, что она, какъ уже сказано, имфетъ значеніе полезной услуги обще-дерковной исторической наукв. Что касается до нвкоторыхъ частныхъ и отдъльно взятыхъ сообщеній, сужденій и выводовь въ соч. проф. Розова, могущихъ вызывать вопросы или возраженія, то останавливаться на разборв ихъ, при томъ очень нелегкомъ, по самой спеціальности ихъ, нахожу въ данномъ случат излишнимъ, въ виду сознаваемыхъ мною солидныхъ и неоспоримыхъ достоинствъ цёлаго труда. Характеръ труда, который обозначается авторомъ какъ "историкокритическое и первовно-археологическое изследование", безъ сомнінія, достаточно удовлетворяєть тімь требованіямь, какія могутъ быть предъявляемы для диссертаціи на степень доктора церковной исторіи. Считаю вполнів справедливымъ признать профессора А. В. Розова дающимъ ему право на полученіе степени доктора церковной исторіи".

Постановлено: Согласно съ отзывами профессоровъ М. Ковальницкаго и И. Малышевскаго о сочинени "Христіанская Нубія", удостоить автора его профессора А. Розова степени доктора церковной исторіи и, по силѣ Уст. дух. акад. § 81 в. 6, установленнымъ порядкомъ представить сіе на утвержденіе Святъйшаго Синода.

На семъ журналѣ Высокопреосвященнѣйшимъ Платономъ, Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ, положена резолюція: "15 декабря 1890 го Утверждается".

FEB 2 1984

100 CHAILLES OWN, MASS.

Digitized by Google

