

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

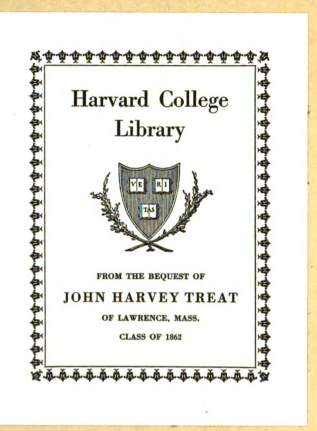
  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

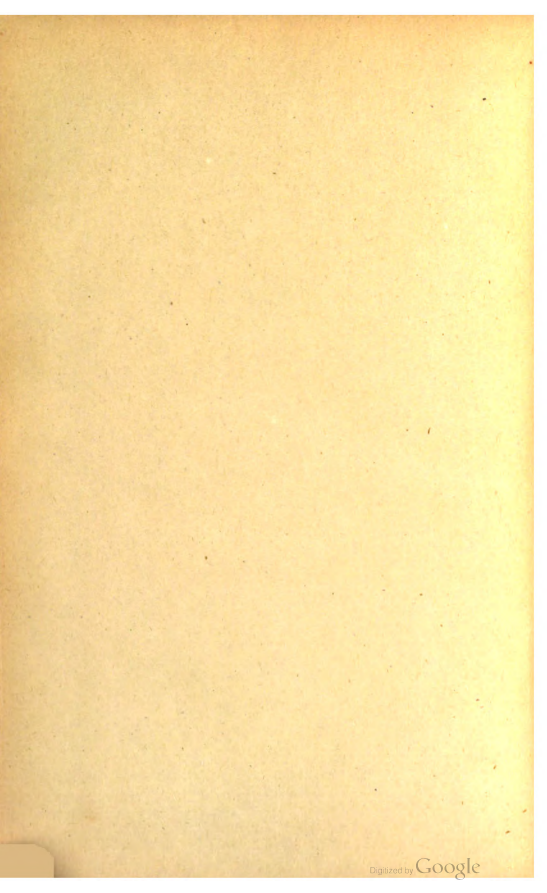


Digitized by Google



FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE





# ВЪРА И РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

# БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. I. H. I.

отдълъ церковный.



жарьковъ. Типографія Губерискаго Правленія. 1891.

Digitized by Google

PC 363.5

HARVARD CVALETE LIBRAGE GHT C ARCHIDALD CEDE ABRESICE JALY 1.7400.

HARVARD CC EGE LIBRARY

GH - F

ARCHIBALD CHIT COGLIDGE

JULY 1. 1922

Troat fund

# ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATELL

#### БОГО СЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

# "Btpa H pasyaz".

– 🎇 т. і.—ч. і. 🎉

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Преобразовательная дъятельность Петра Великаго по церьовному управленію въ Россіи (продолженіе). *П. Громова* (стр. 1-22 и 95—110).

Западная средневъковая мистика и отношение ея къ католичеству (продолжение).—А. Вертеловскаго (стр. 23—49).

Критическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева: "Россія и мененская Церковь"—C—ва (стр. 50-72, 240--268 и 666-680).

Вторая книга Монсея "Исходъ" въ переводъ и съ объясневами (продолжение).—Профессора Московской духовной акалемія ІІ. Горскаго-Платонова (стр. 73—94, 327—344, 563—576 и 617—636) 1).

Письма католика въ журналѣ "L'union Chretienne" съ отвѣтии на нихъ о. Владиміра Гетте (продолженіе). — И—на (стр. 111—126 и 318—326).

Очеркъ православнаго Церковнаго права (продолжение). — Профессора *М. А. Остроумова* (въ особомъ приложении) (стр.  $\Re -176$ ) <sup>2</sup>).

Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и народности (съ предисловіемъ А. Рождествина).—Шестакова (стр. 127--161. 284—317 и 513.—537).

Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'єднической д'єнельности Митрополита Филарета (Дроздова) (продолженіе). —И. Корсунскаю (стр. 162—184 и 637—665) 3).

<sup>1)</sup> Продолжение-- во 2-й части: см. оглавление.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Toxe.

<sup>7)</sup> Toxe.

О Богослужебной поэзін древней греческой церкви до кон IV-го въка. — Александра Снегирева (стр. 185—208 и 345—37

О причинахъ отчужденія отъ церкви нашего образовання общества. (Читано Преосвященнымъ Амеросіемъ, Архіеписи помъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ собранія С.-Петербурскаго Братства Пресвятыя Богородицы 5-го февраля 1891 (стр. 209—239).

Слово въ день восшествія на Престолъ Благочестивъй па ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАН РОВИЧА.—О лжеученій графа Л. Н. Толстаго.—Свящ. Буткевича (стр. 269—283).

Воспоминанія священника Православной Церкви д-ра Владиміра Гетте, бывшаго священникомъ римской церк: (продолженіе).— К. (стр. 378—400).

Сибирскіе архієнископы: Макарій, Нектарій, Герасил (1625—1650 гг.) - Профессора Императорскаго Харьковска университета *Н. Н. Буцинскаго* (стр. 401—427 и 577—616

Осужденіе, смерть и Воскресеніе Господа нашего Іису Христа.—H—a (стр. 428—466 и 538—562).

О религіозномъ сектантств въ нашемъ образованномъ о ществ в. (Второе чтеніе Преосвященнаго Амеросія, Архіеп скопа Харьковскаго, въ собраніи С.-Петербургскаго Братст Пресвятыя Богородицы 9-го апр вля 1891 г.) (стр. 467—51)

Рѣчь Благочестивъйшей Государывъ Императрицъ МАРІ ӨЕОДОРОВНЪ, при посъщения ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВОМЪ Сп сова Скита, 21-го мая 1891 года. -Преосвященнаго Амерос (стр. І и II во 2-й книжкъ за май, № 10).

Поученіе по случаю выпуска окончившихъ курсъ восп танницъ Харьковскаго епархіальнаго женскаго училища. Свящ. Н. Оникевича (стр. 681—685).

Состояніе Восточной Церкви по смерти Константинопол скаго патріарха Фотія до окончательнаго разд'яленія Цервей.— Н. К. (стр. 686—716).

Вл. Соловьева: о подделкахъ.—И. Ч. (стр. 717-726).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

18'91.

**№** 1.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемъ.

Esp. XI. 3

Дозволено цензурою. Харьковъ, Января 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павловъ*.

# ПРЕОБРАЗОВАТЕЛЬНАЯ ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ ПЕТРА ВЕЛИКАГО

II O

ЦЕРВОВНОМУ УПРАВЛЕНІЮ ВЪ РОССІИ.

(Продолжение \*).

#### III.

Возможность, необходимость и дъйствительность знакомства главныхъ русскихъ дъятелей эпохи преобразованій съ воззръніями на отношенія между церковью и государствомъ, выработанными и узаконенными въ западной Европъ.

Всякій человівкъ есть сынъ своего народа и времени. Даже такъ называемые великіе люди не составляють въ этомъ случай исключенія, кота они въ нікоторыхъ отношеніяхъ и стоять выше обыкновенныхъ своихъ современниковъ. Великіе люди обнаруживаются, когда чувствуется особенная нужда въ перемінів народной жизни, или какой-либо отрасли ез для ел продолженія и правильнаго развитія; они только ясніве другихъ сознають эту нужду, понимають потребности времени и силою своей воли и дівтельности влекуть на новий путь тяжелое на подъемъ большинство. Жизнь цівлаго народа не можеть безусловно и на-всегда подвертнуться пронязволу одного лица; никто не можеть остановить извівстный ходъ ел развитія и поставить ее на новую дорогу вопреки народному желанію и характеру. Все, несоотвітствующее при-

<sup>•)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», № 22-й, 1890 г.

родѣ и потребностямъ народа, насильственно привитое къ нему, рано или поздно сбрасывается имъ, какъ болѣзненные наросты <sup>1</sup>). Словомъ, жизнь и дѣятельностъ каждаго человѣка (если только результаты ихъ на-долго остаются въ народѣ), хотя бы и великаго, никогда нельзя вполнѣ разобщать съ жизнію и дѣятельностію народа, къ которому принадлежитъ онъ.

Всякій организмъ развивается прежде всего изъ самого себа. Но это развитіе всегда обусловливается и вифшними вліяніями, которыя или способствують, или препятствують ему. Лишите растеніе пользованія, въ достаточномъ количествъ, воздухомъ, свътомъ, атмосфернымъ электричествомъ, и оно будеть задержано въ своемъ развитіи, погибнеть, или же, оставаясь въ сущности темъ же самымъ растеніемъ, изменить свой видь, свои индивидуальныя свойства; напротивъ, при благопріятныхъ условіяхъ оно наиболье полно и широко раскроеть коренящіеся въ его природ'я задатки. Тоже самое бываеть и съ человъкомъ. Для своего развитія, для раскрытія своихъ способностей и силъ, онъ нуждается въ постороннемъ вліяніи. Мы часто употребляемъ выраженіе — «развитой и неразвитой, образованный и необразованный человъкъ, и знаемъ, что средствомъ для пріобрътенія этой развитости прежде всего служить пребывание въ обществъ. Одиночество останавдиваеть развитіе, между тёмь, какь общеніе условливаеть его. Сельскій житель. вращающійся въ тесномь кругу, бываеть менње развить, чемъ горожанинъ. Для развитія надо о чемънибудь думать, надобно, чтобы мысль возбуждалась разнообравіемъ и широтою круга предметовъ; это условіе представляеть городъ, общество. Другое, сродное этому, средство для развитія даеть школа, наука, которая ділаеть для человіна возможнымъ сообщение не съ окружающими только людьми, но и съ отдаленными, дълаетъ доступнымъ весь міръ, его настоящее и прошедшее. Этими средствами развивается каждый отдельный человекъ; ими развиваются и целые народы. Силь-



<sup>1)</sup> Доказательства и примъры см. у Соловьева: «Публичныя чтенія о Петрѣ Великомъ».

ное умственное движеніе въ народѣ никогда не начинается само собой; оно возникаетъ только тогда, когда одинъ народъ встрѣчается съ другимъ, болѣе развитымъ и образованнымъ. Объ этомъ свидѣтельствуетъ исторія всѣхъ извѣстныхъ народовъ. Достаточно взглянуть на замкнутую историческую жизнь современныхъ народовъ Востока, съ одной стороны, и на жизнь древнихъ грековъ и римлянъ и народовъ западной Европы, съ другой, чтобы убѣдиться въ справедливости сказаннаго положенія.

При встрачь народовъ, владъющихъ образованиемъ въ раздичной степени, между ними устанавливается всегда одно и то же отношение. Это отношение опредвляется твих общимъ закономъ, по которому слабый духовными силами человъкъ становится въ положение зависимости отъ болве сильнаго, подчиняется его авторитетному вліянію. Значительное различіе въ степени образованности и общаго развитія, между сталкивающимися народами, естественно и необходимо образуетъ между ними отношение учителя къ ученику: это законъ для вськъ неизбъжный. Греки, столкнувшись въ свое время съ образованными народами востока, восприняли отъ нихъ ихъ образованность. Римляне, стремившіеся къ завоеванію всего известнаго имъ міра, встретившись, въ свою очередь, съ греками, - народомъ, уже отжившимъ свой историческій въкъ, преклонились предъ ними, отдали имъ себя въ науку и были чревъ нее побъждены, побъжденными силой. Новые европейско-христіанскіе народы совершили свой переходъ изъ одного, юнаго возраста въ другой, зрълый, въ XV и XVI вв., также подъ вліяніемъ чужой науки, посредствомъ отврытія и изученія памятниковь античной, греко-римской мисли. Они учились вменно по чужных книгамъ, по книгамъ народовъ, уже сошедшихъ съ исторической сцены, и мы знаемъ, какъ велико было ихъ увлечение. По общему закону, отдавши себя въ науку грекамъ и римлинамъ, они заучивались до самозабвенія, подражали до рабства; они даже враждебно отнеслись ть прожитому ими самими времени, къ своей древней исторів и на свою жизнь, начавшуюся съ знавомствомъ съ грекоримскими памятниками, смотрели, какъ на рождение, какъ на переходъ изъ небытія въ бытіе. Въ какомъ отношеніи къ грекамъ и римлянамъ западно-европейскіе народы находились въ XIV и XV вв., въ такое же отношеніе къ этимъ послёднимъ стали русскіе въ XVII и XVIII вв. Различіе заключалось только въ томъ, что русскій народъ, имѣя общеніе съ живыми учителями— народами, долженъ былъ испытать большее вліяніе ихъ, чѣмъ тѣ, учившіеся у народовъ мертвыхъ, и эта школа его должна была оставить и, дѣйствительно, оставила на немъ такіе глубокіе слѣды, какіе вообще оставляетъ школа въ каждомъ человѣкѣ, способномъ воспринять и переварить духовную пищу.

Преобразование Россіи при Петръ Великомъ было главнымъ образомъ экономическое. Но какъ въ организмъ вообще нельзя производить какія-либо дійствія надъ однимь членомь, такъ или иначе, не вдіяя на другіе; такъ и въ организм' государственномъ нельзя коснуться одного органа, не коснувшись въ тоже время и другихъ. Религія въ государствъ составляеть одну изъ самыхъ важныхъ сторонъ его жизни, какъ по сущности ея, по ея внутреннему значенію для каждаго человъка и цълаго общества, такъ и по значенію ея для государственнаго устройства и благосостоянія. Поэтому, всякое народное движение необходимо затрогиваеть и религіозную область; въ этомъ удостовъряетъ исторія, -- напримъръ, древнихъ грековъ и римлянъ. Особенно же ясно доказало это умственное движеніе, западно-европейских в народовъ въ XIV-XVI вв., когда они, при возбужденіи мысли въ греко-римской школф, прежде всего приступили съ вопросомъ и допросомъ къ твиъ явленіямъ и отношеніямъ, которыя вытекали изъ господствовавшаго въ ихъ древней исторіи начала-религіознаго чувства. Изв'встно, какой результать быль этого допроса: движеніе въ области мысли, науки и литературы, немедденно перешедшее въ область религіи, въ область церковныхъ и церковно-государственныхъ отношеній, вызвало столь сильную борьбу, что разделило всю Европу на два враждебные лагеря. И преобразованіе Россіи при Петр'в Великомъ, будучи въ существъ экономическимъ 1), не могло въ тоже вре-

<sup>1)</sup> См. Соловьевъ, Чтенія о Петр'в Великомъ.

мя миновать и церковь, особенно въ техъ сторонахъ ея, которыми она входела въ непосредственное соприкосновение съ государствомъ. Мы уже видели, что одне изъ постановленій Петра Великаго, насающихся перковнаго управленія, были лишь продолженіемь и завершеніемь этого рода діятельности предшествующихъ царствованій; но мы виділи также, что онъ внесъ въ жизнь русской церкви и нъчто совершенно новое, ивкоторыя новыя обязанности въ ея отношеніяхъ въ государству. Теперь уже рёшительно можно сказать, что новыя политическія и политико-церковныя воззрівнія Петра Великаго и его преобразовательная діятельность, имін своимъ основанісмъ сравненіе наличнаго бытія русскаго государства, съ состояніемъ государствъ западной Европы 1), могли быть и были результатомъ не только исторической жизни Россіи и личнаго карактера ся преобразователя, но и непосредственнаго вліянія науки и жизни Запада.

Непосредственнымъ и ближайшимъ помощникомъ и сотрудникомъ Петра Великаго въ его церковно-политической дъятельности былъ Өеофанъ Прокоповичъ. Посмотримъ же, могли ли быть и были ли дъйствительно знакомы эти лица съ наукой и жизнію Запада, чтобы, руководясь ими, установить новыя отношенія между церковью и государствомъ въ Россіи.

Өеофанъ, въ врещеніи Елеазаръ, Провоповичь родился въ Кіевъ въ 1681 году. Первоначальное образованіе онъ получиль въ Кіевской академіи, откуда, вмѣстѣ съ другими лучшими воспитаннинами, проникнутый любовію къ образованію, отправился въ польскія училища и, какъ говорять, нѣкоторые его біографы <sup>2</sup>) былъ тамъ постриженъ въ монашество, сдѣлался уніатомъ. Потомъ, какъ весьма дѣятельный и даровитый, онъ посланъ былъ въ Римскую академію, по выходѣ въ которой молодые люди клятвою обязывались содѣйствовать соединенію греческой церкви съ латинскою. Здѣсь онъ получилъ доступъ въ городскія библіотеки и пользовался бла-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти сведенія о Өеофан'я II. мы заимствуемъ у Чистовича, Өеофан'я II. и ето время.

говоденіемъ и дасками начальника коллегіи. Но даски эти не имъли успъха. Өеофанъ внимательно осматривалъ Римъ и его памятники, изучаль форму папскаго управленія, примівчаль ходъ избранія папы, не пропускаль ни одного выдающагося характернаго явленія и не могь примириться съ жизнію и дъятельностію римскаго духовенства. Слыша въ Римъ изъ устъ папы Иннокентія XII публичныя проклятія на лютеранъ, кальвинистовъ и прочихъ схизматиковъ, подъ которыми разумълись и русскіе, непринявшіе уніи, онъ тайно смъялся надъ ними, какъ надъ пустымъ громомъ, а впоследствіи открыто объявиль ихъ незаконными и говориль, что нигде неть столько сомнъвающихся въ истинъ христіанской религіи, какъ въ Италіи. Когда, по удаленіи изъ Рима, онъ быль учителемъ Кіевской академіи, сильно вооружался противъ католическихъ богослововъ, іезуитскаго воспитанія и пропов'ядничества. «Неприводи мив, говориль онь, свидетельствъ ни Оомы Аквината, ни Скотта, ни другихъ нечестивой секты людей; ибо ими не подтвердишь своего предмета, но осквернишь и різчь и слухъ вірнаго народа и священнаго собранія». Съ такою же силою Өеофанъ Прокоповичь вооружался и противъ жизни католическаго духовенства, особенно ісзунтовъ. «Великій Павелъ, говоритъ онъ, давно уже сказаль, что какъ темный ангель, такъ и слуги его, обыкновенно одъваются въ свътъ; поддъльное благочестіе латинскихъ монаховъ служить для меня главнійшимъ доказательствомъ ихъ нечестія... Но такъ какъ не всёмъ нравится эта благочестивая сантиментальность, то есть другой родъ обманіциковъ, которые, какъ будто родившись отъ древнихъ Сабинянъ, кажутся весьма суровыми; смёются надъ всёми приличіями свъта и попирають ихъ: немытые, грязные, съ наморщеннымъ челомъ, съ пренебрежениемъ ко всякому убранству... Чтобы не оставить безъ вниманія и б'ядныхъ, они скорымъ шагомъ обходять тѣ домы, въ которыхъ жареннымъ не пахнеть»... Такъ Прокоповичь не любиль католичества и всегда отвращался отъ него и возставалъ противъ всего, что имъло какое-либо сходство съ нимъ. Между тъмъ, любовь къ просвъщенію и стремленіе къ живой, плодотворной дъятельности были отличительными чертами его натуры, особенно

въ первую половину его жизни; онъ не могъ сносить невъжества, доказывающаго, что ночью свётлёе, чёмъ днемъ; въ проповъдяхъ, въ сочиненіяхъ, въ учебникахъ и законодательнымъ путемъ онъ постоянно возставалъ противъ него и безпощадно осмвиваль его, съ свойственнымь ему остроуміемъ. Искренная въра въ прогрессъ Россіи всегда руководила имъ въ его общественной дъятельности. Какъ человъкъ умный, онъ ясно видълъ недостатки современной жизни, какъ въ умственномъ, такъ и въ бытовомъ отношенів; какъ человъкъ образованный, знакомый съ западными коллегіями 1) и видъвшій плоды просвіщенія въ заграничных вемляхь, онъ не могь помериться съ грустнымъ положениемъ своего отечества 2). Куда же онъ могь обратиться за этой наукой и образцами устройства живни и поведенія русскаго духовенства? Оставался одинъ протестантскій западъ. Туда Өеофанъ и обратился. Врагь католичества, возстававшій противь подражанія даже системамъ католическихъ богослововъ (во время своей двятельности въ Кіевской академіи), онъ, помня все бедствія Россін, нанесенныя ей слугами честолюбиваго папы и, для предупрежденія опасности отъ дружбы съ вкрадчивой схоластикой, желая уничтожить всё ступени, построенныя католиками въ видахъ увін, -онъ находиль для этого готовое орудіе въ протестантскихъ ученіяхъ. При написаніи своихъ ученыхъ трудовъ, особенно богословскихъ трактатовъ, Ософанъ Проконовичь пользовался следующими, на сколько известно, сочиненіями: Syntagma theologiae кальвиниста Аманда Полянсваго, De monarchia temporali pontificis Romae дю-Мулена, Sobria philosophia Вальтараса Мейснера 3); затвиъ - трудами Меданхтона 4), протестантскихъ писателей—Хемниція и Моз-

<sup>1)</sup> По различнымъ извъстіямъ, Прокоповичъ пробылъ за границею отъ 3-хъ до 6-ти лътъ. Чистовичъ, тамъ же, стр. 2, примъч. 2.

<sup>2)</sup> Въ Дук. реги. «О домакъ училищникъ» онъ пишетъ: когда нътъ свъта ученія, нельзя быти доброму церкве поведенію и нельзя не быть нестроенію и мнотимь сміха достойнымь суевъріямъ, еще же раздорамъ и пребезумнымъ ересямъ» (прелисловіе).

<sup>3)</sup> Христ. Чт. 1878 г. ч. 2.

<sup>4)</sup> Самаринъ, т. V, стр. 44.

гейма <sup>1</sup>) и сочиненіями знаменитых въ то время протестант скихъ богослововъ — Квенштедта и Гергарда <sup>2</sup>). Впрочемъ он пользовался и Беллярминомъ, но лишь для того, чтобы опровергать его положенія.

Извъстно, что ко времени Петра Великаго въ православі вторглось не мало католическихъ преданій и мыслей; въ ду ховенствъ образовалась цълая партія, зараженная вліяніем папизма и мечтавшая осуществить замыслы Никова 3). Одним: изъ самыхъ главныхъ лицъ этой партіи былъ Стефанъ Явор скій. Везді, гді было возможно, отстанвая необходимость еди нодержавія въ церкви, онъ защищаль законность участія ду ховной власти въ государственныхъ дёлахъ. «Еретиковъ, пи шетъ онъ, въ «Камнъ въры», достойно есть и праведно аняеем'в предавать; убо достойно есть и умерщвленіе. Вящее бо зло есть, еже сатанъ предану быти, нежели всякія муки на твлв претерпвти». Такъ, Стефанъ Яворскій не равличаетт наказанія духовнаго отъ казни гражданской и пропов'вдуетъ насиліе. Онъ говорить далье, что и самимь еритикамъ смерть полезна, потому что она прекращаетъ для нихъ возможность новыхъ большихъ гръховъ и заблужденій; для насилія надъ еретиками онъ представляетъ и другое основаніе, тоже чисто въ католическомъ духъ: «еретицы объщахуся хранити Христову в'бру чисту и непорочну, того ради понуждати ихъ подобаеть всячески». Наконець, онъ совершенно не отдёляеть сферы церкви отъ сферы государства, поручая духовной власти и власть свътскую. «Перковь святая, пишеть онъ. въ «Камит втры», якоже имать начальниковъ духовныхъ и мірскихъ, аки бы двъ рупъ, тако имать два меча, духовный и вещественный, и другь другу пособственный. Тъмъ же убо егда мечь духовный мало успъваеть, мечь вещественный пособствуетъ. Оеофанъ Прокоповичъ ни въ чемъ не сходился со Стефаномъ Яворскимъ и былъ противникомъ его во всю свою жизнь 4). Вибств съ Петромъ Великимъ онъ запретилъ изданіе

<sup>1)</sup> Ibid., ctp. 154.

<sup>2)</sup> Чистовичъ, Өеофанъ П. и его время, 18.

<sup>3)</sup> Ibid., r.s. XI-XXVI.

<sup>4)</sup> Чистовичь, ibid.

«Камня вёры» и всёми силами старался, при посредствё Тайной Канцеляріи, прекратить распространеніе въ Россіи католическихъ мыслей. Когда ропотъ, недовольныхъ учрежденіемъ Сунода, дошелъ до Өеофана, онъ поспъшиль представить опроверженія на всё обвиненія и рёшить возникшіе вопросы. По этому поводу имъ было написано четыре трактата: 1) «о возношеній имени патріаршаго въ церковныхъ молитвахъ, чесо ради оно въ Россіи оставлено». 2) «Розыскъ историческій, конхъ ради винъ и въ яковомъ разум'в были в нарицались Императоры Римстін, какъ явычестін, такъ и христіанстів, понтифексами, или архіереями многобожнаго закона, а въ законъ христіанстьмъ христіанстіи государи могуть ли нарещись епископы и архіерен и въ яковомъ разумі, 3) «Трактать, въ коемъ изъясняется, съ коего времени началось патріаршеское достоинство въ Церкви, и какимъ образомъ 400 лёть церкви управляемы были безъ патріаршества и до нын'в ивкоторыя не подлежать вселенскимъ патріархамъ». 4) «Аргументы изъ соборовъ, декретовъ и дипломовъ императорскихъ, которыми доказывается, что Императоры вивля попеченіе о Церкви». Изъ однихъ этихъ заглавій видно, что Өеофанъ Прокоповичъ развивалъ теорію, противоположную той, которой держался Стефанъ Яворскій; онъ отрицалъ необходимость единодержавія въ церкви и защищаль завонность участія государственной власти въ церковныхъ дівлахъ. Мысли Яворскаго, отзывавшіяся духомъ католичества были весьма не ко времени; онъ только усиливали отвращеніе оть всего стараго, неподвижнаго и побуждали умы, противоположной Стефану партіи людей, стремиться сильнъе ко всему новому, свободному - иногда до уклоненія въ крайность. Изъ высшихъ лицъ духовнаго званія съ такимъ стремленіемъ и быль Прокоповичь 1).

Много нужно было ума и ученой осторожности, говоритъ Самаринъ, чтобы, горячо ратуя противъ схоластики и католицизма, не сказать чего-нибудь въ пользу протестантизма, особенно, — когда. при этомъ, имълись въ рукахъ сочиненія

<sup>1)</sup> Другой подобный примъръ представляеть Өеодосій Явонскій.

протестантскихъ богослововъ, политиковъ и историковъ, къ которымъ чувствовалось расположение; твиъ болве трудно было избъжать этого человъку пылкому, нетерифливому и столь дъятельному, какимъ быль Өеофанъ. Особенно ясно отразилось вдіяніе на Өеофана Прокоповича протестантскихъ источниковъ въ пунктахъ разногласія между православіемъ и лютеранствомъ. Здёсь онъ является вногда слишкомъ уступчивымъ; если ему, при этомъ, нужно было полемизировать съ католицивмомъ, то онъ даже неумфренно пользовался протестантскими доводами. Таковъ, напримъръ, его трактатъ объ оправданіи, въ которомъ оправдание върою во Христа составляеть основную мысль всёхъ его разсужденій, имёющихъ связь съ искупленіемъ и спасеніемъ человъка, -- мысль, выходящую иногда за предвлы православія 1). Въ трактать объ источникахъ богопознанія, также просв'я чваеть сочувствіе къ протестантскому vченію объ этихъ предметахъ. Хотя <del>Ософань и не унижаеть</del> здъсь преданія церкви и символическихъ книгъ, но и ставить ихъ не настолько высоко, чтобы считать ихъ источникомъ познаній о Богъ. Единственный источникъ богопознанія. по Өеофану, Священное Писаніе; все же остальное служить лишь пособіемъ и руководствомъ къ его уразумінію. этомъ, Прокоповичь какъ будто не признаеть безусловнаго авторитета вселенскихъ соборовъ. Въ его трактатъ находится следующее место. «Могуть ли соборь или великіе отцы предписать для соблюденія что нибудь такое, съ такою строгостію, чтобы никакая необходимость, никакая власть церковная не могла бы этого отменить? Можеть ли и такая заповедь (т. е. церковная) по значенію и обязательности быть сравнена съ заповъдями божественными? Вопросъ предлежить объ авторитеть соборовъ, преданій и Отцевъ въ опредъленіяхъ и постановленіяхъ такого рода». Отвівчаеть: «объ авторитет соборовъ мы разсуждаемъ отрицательно> 2) и приводить для этого основанія, при чемъ, должно зам'єтить, не различаетъ

<sup>1)</sup> Такого же характера его трактать «объ игв неудобоносимомъ».

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Выдержки езъ богословскихъ трактатовъ  $\Theta$ еофана Прокоповича заимствуемъ у Самарина, т. V.

вселенских соборовь от поместных. Авторитеть их онв выводить изъ согласія их постановленій съ Священнымъ Писаніемъ, а не изъ того, что вселенскій соборъ, какъ такой, не погрешимъ. Признаніе, или непризнаніе этого согласія съ Священнымъ Писаніемъ предоставляется частнымъ лицамъ,—вводится, такимъ образомъ, начало личнаго изследованія, начало протестантское.

Обратимся теперь къ другимъ сочиненіямъ Өеофана Прокоповича—къ его проповъдямъ и сочиненіямъ политическаго характера. И въ нихъ тъ же протесты противъ духа папизма и таже близость къ протестантскимъ воззръніямъ и сходство съ ними.

Изъ проповеден Ософана Прокоповича для насъ особенно важно его слово въ неделю цветную со власти и чести Царской, яко отъ самого Бога въ мірв учинена есть, и како почитати Парей и онымъ повиноватися людіе долженствують, кто же суть и коликій грфхъ имфють противляющійся», -- сказано въ Петербургв 1718 года апрвля 6-го 1). Слово это написано Өеофаномъ въ обличение своихъ сослужителей, когда въ деле паревича Алексея оказались участники даже изъ висшаго духовенства. Өеофанъ осуждаетъ въ духовенствъ католическое воззрвніе на отношеніе церкви къ государству и доказываетъ, что предъ верховною властію царя должны преклоняться всв подданные безъ исключенія; это--основная мысль его слова. Послъ небольшаго вступленія, Өеофанъ начинаеть раскрытіе предвета съ опроверженія ложнаго ученія о верховной власти. Еще во времена апостольскія явилось мивніе, будто христіанская свобода даеть право не повиноваться властямъ. Апостолы осудили эту мысль. «Суть же и въ нынъшвія времена, онымъ послъдующін: якоже Папа себъ и клиръ свой отъ власти державныхъ взимающій, но и мечтающій... отвинати скипетры царскіе... Суть ніпін... или тайнымъ бёсомъ льстимін, или меланхолією помрачаеми... по внівшнему виду тое (внутреннее достоинство) разсуждающе, все, еже велико и славно есть, презирають и въ гръхъ ста-

<sup>1)</sup> Скова в рече Өсофана Проконовича, 1760 г. ч. 1. сл. 14, стр. 217 и след.

вять: и тако о державъ верховной ниже помыслити хотять, быти ю праведну и отъ Бога узаконенну. Тако Ангелъ тим преображается въ Ангела света». Следують опровержения Затьмъ начинается положительная часть: изложение истиннаго христіанскаго ученія о верховной власти. Необходимости власти и повиновенію ей прежде всего научаеть законъ естественный, «главизна» всёхъ законовъ (приводятся примёры изъ міра животныхъ), потомъ Слово Божіе (приводятся тексты изъ Священняго писанія: Мною царіе царствують... Вышній владпеть царствомь человическимь... сердце царево вы рупт Божіей... всяка душа властемь предержащимь да повинуется,.. и т. п.). «Каковую же должны есмы властемъ честь, любовь, върность, каковый страхъ и повиновеніе» оказывать? Этотъ вопросъ ръшается на основани высказанныхъ раньше положеній и приводятся приміры: изъ исторіи еврейскаго народа, изъ временъ гоненій и т. п.; при этомъ историческими свидътельствами опровергается митніе католиковъ о томъ, будто повиновение христіань первыхь віжовь світской власти объясняется слабостію ихъ и невозможностію сопротивленія. Далее Ософанъ Прокоповичь опровергаеть католическое ученіе о независимости духовенства отъ свётской власти и издагаеть свое. «Помыслить бо кто, и многи мыслять, что не вси весьма людіе симъ долженствомъ (повиновеніемъ царю) обязаны суть, но некім выключаются, имянно же священство и монашество. Се тернъ, или, паче рещи, жало, но жало се змічно, папежскій се духъ, но не вѣмъ, какъ то досязающій и касающійся насъ; священство бо иное діло, иный чинъ есть въ народъ, а не иное Государство. А якоже иное дъло воинству, иное гражданству, иное художникамъ различнымъ, обаче вси съ дълами своими Верховной власти подлежатъ. Тако и пастыріе, и учителіе, и просто вси духовній имфють собственное свое дело, еже быти служители Божівми и строители такиъ Его, обаче и повиновенію властей державныхъ покорны суть»... Приводятся примъры этого повиновенія власти: изъ исторія евреевъ, первыхъ въковъ христіанской церкви (соборовъ), и основанія его: ученіе Іисуса Христа и апостола Павла. Изъ всей проповеди Ософана видно, что мысли его очень сходны съ протестантскими возвръніями: тоже ограниченіе обязанностей служителей церкви ученіемъ и совершеніемъ таниствъ, таже обязанность ихъ во всемъ остальномъ повиноваться верховной власти государства, таже задача свътскаго правительства—наблюдать за точнымъ и правизынымъ исполненіемъ со стороны духовенства, его пастырскаго долга и наказывать отступающихъ отъ него своими мърами 1), тъ же основанія для этого — историческія, догматическія и юридическія, та же ненависть къ католичеству.

Въ чемъ именно должно состоять повиновение пастырей церкви государю, и какъ велика власть последняго надъ первими, обстоятельное рышеніе этихъ вопросовъ находимъ въ ругихъ сочиненіяхъ Өеофана Прокоповича. Такъ, въ словъ на день воспоминанія коронаціи Ея Императорскаго Величества, сказанномъ въ Петербургв 1726 года мая 7-го 2) читаемъ: «Видимъ же, чесо ради апостолъ учить, что противиянся власти Божію повельнію противляется. А когда слышамъ, что Богъ вышній, Богъ боговъ, Царь царей и Господь господей именуется, самшимъ воистину, что Богъ, Себе тако единаго надъ царями власть имущаго показуя, показуетъ ясно, что они (цари) ни коей по Бозф власти не подлежать ни каковому суду о делахъ, своихъ ответствовати не должви, отнюдъ на земли не судими и неприкосновенны» 3) Віасть паря, а следовательно и все дела его, Ософанъ ставать, такимъ образомъ, выше всякой власти и суда на землъ. Тоже самое онъ доказываетъ и въ сочинении «Правда воли монаршей». Сочинение это написано Прокоповичемъ по порученію государя 4), въ оправданіе монаршаго произвола и

<sup>1)</sup> Замечательно, что Ософанъ Прокоповичь ставить лиць духовнаго званія въ водиненное отношеніе въ власти государственной не вакъ членовъ государства, и дасть ей право наказывать ихъ за преступленія не только гражданскаго характера, а какъ служителей именно церкви—за нарушеніе ими своихъ спеціальнихъ облзанностей: мысль, какъ знаемъ, протестантская.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слова и рѣчи Ө. Прокоповича, 1760 г., ч. II, сл. 11-е.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 179.

<sup>4) «</sup>Правда воли монаршей» написана Проколовичемъ уже послѣ 1722 г. Мы вользовались изданіемъ 1726 г.

объясненіе акта (1722 г. 5 февраля), въ которомъ Петръ Веливій предоставляль монарху полную свободу назначать своимъ преемникомъ того, кого найдетъ наиболе способнымъ. и въ которомъ вначилось, что если великій князь, внукъ его величества, будеть вести себя не такъ, какъ следуеть, и если государь найдеть его недостойными россійскаго престола, то можеть, единственно по своему усмотренію, избрать своимъ наследникомъ, кого заблагоразсудитъ 1). Доказательства въ пользу этого права Прокоповичь выставляеть тв же самыя, что и вевде въ своихъ сочиненіяхъ: примеры власти родителей, свидетельства Исторів, Священнаго Писанія и т. д. Показавъ сначала законность власти родителей и обязанность повиновенія имъ дітей вообще, Ософанъ переходить затімъ собственно къ власти царской и доказываеть, что она не поллежить ни какой другой (власти человъческой), кромъ Божіей. «Разуміти же подобаеть, что когда глаголють законоучители, что власть высочайщая, величествомъ нарицаемая. не подлежить ни коей же другой власти: слово есть только о власти человъческой: Божіей бо власти подлежить и законамъ отъ Бога, яко на сердцахъ человъческихъ написаннымъ, тако и въ десятословіи преданнымъ, повиноваться долженствуеть; закономь же оть человыкь, аще и добрымь, яко къ общей пользъ служащимъ, не подлежитъ; но и закону Божію такъ подлежетъ, что за преступление того Божию токмо, а не человъческому суду повинна: и тако всякъ самодержавный государь человъческаго закона хранити не долженъ, кольми же паче за преступленіе закона человіческого не судимъ есть: заповъди же Божія хранити долженъ, но за преступленіе ихъ Самому только Богу отвъть дасть, а оть человъкь судимъ быти не можетъ» 2). Ибо «аще бы подлежала» верховная власть законамъ человъческимъ, «не была бы верховная» 3); и «Духъ Святый, у Екклесіаста, явственно показуеть,

<sup>1)</sup> Полн. С. З., т. VI № 3893; указъ о наследін престола приложень также къ «Правде воли монаршей».

<sup>2)</sup> Правда воли монаршей, л. 16.

<sup>3)</sup> Ibid., л. 16 на обор.

то власть царская весьма въ повельніяхъ и дъяніяхъ свобедна есть» 1); и Давидъ, говоря: Тебъ единому согръщихъ, видътельствуетъ, что «Царь и въ преступленіи самого закона Божія... не судинь есть отъ человінь 2). Если съ лор свободою царя сопоставить степень повиновенія ему поданныхъ, которое предписываетъ Өеофанъ Прокоповичъ, то окажется, что его разсужденія приводять къ абсолютизму верховной власти государства, къ полному ея деспотизму надъ церковью. Власть царю поручается народомъ. «Согласно вси хощемъ», какъ бы такъ говорять граждане царю при его избраніи, «да ты къ общей нашей пользь владъеши надъ нами въчно... Мы же, единожды воли напей совлекшеся, никогда же оной впредь, ниже по смерти твоей употребляти будемъ» 3). «Если же народъ», продолжаеть свое разсуждение Прокоповичь, «воли общей своей совлекся в отдаль оную Монарху своему, то должень безь прекослогія и роптанія вся отъ Самодержца повеліваемая творити». Потому то народъ и не можеть судить дела своего государя, что въ противномъ случав онъ симвлъ бы при себв волю общаго правленія, которую весьма отложиль»; 4) поэтому же, народъ, еслибы даже замётиль, что избранный имъ правитель взь добраго сдълался заымъ и сталъ поступать незаконно, не можеть уже остановить его, потому что не имветь своей води и при избраніи его отказался отъ всякой власти навсегда 5). Итакъ, съ одной стороны, царь совершенно свободенъ въ своихъ дъйствіяхъ, въ правъ дълать все, что ему угодно и ии за какія преступленія, даже за преступленія завона Божія не подлежить никакому суду, следовательно, ни лаже суду церкви 6); съ другой стороны, его подданные въ гыт управленія не имбють никакой воли, во всемь безпре-

<sup>1)</sup> Ibid., a. 16 m 17.

<sup>2)</sup> Ibid., x- 17 H 18.

<sup>3)</sup> Ibid., z. 22.

<sup>4)</sup> Ibid, л. 22 на обор.

<sup>5)</sup> Ibid, a. 23.

<sup>9</sup> Ibid, s. 18.

кословно обязаны повиноваться ему и исполнять всё его «повеленія и уставы». Если же всё предписанія верховной власти, сопровождаемыя даже нарушеніемъ закона Божія и уставовъ церкви. должны безусловно исполняться всёми подданными безъ исключенія, то очевидно, что этой верховной власти государства принадлежатъ безграничныя права и въ области религіозной: это права, которыя въ мірё протестантскомъ извёстны подъ общимъ именемъ «jus majestatis»: jus reformandi, jus supremae inspectionis, jus placeti regii и т. д. Правителю государства Өеофанъ Проконовичъ предоставляетъ, такимъ образомъ, власть, какая принадлежитъ ему по ученію территоріалистовъ 1).

Вообще, взгляды и дъятельность Өеофана Прокоповича обличають въ немъ не прежняго русскаго человъка преданій и авторитета, но человъка новаго съ духомъ протестантской свободы. Мы уже упоминали, что онъ не могъ терпъть грубаго невъжества и неподвижной привязанности къ старинъ, былъ любознателенъ, любилъ просвъщеніе и стремился къ истинъ; <sup>2</sup>) онъ не любилъ ханженства, святошества, лицемърія и притворства; все, что отзывалось приниженнымъ благочестіемъ, было ему не по душъ. Өеофанъ нисколько не былъ склоненъ къ аскетизму и фанатизму, даже тому, заслуживающему иногда одобренія, какимъ отличались наши прежніе пастыри церкви. Онъ питалъ полное отвращеніе къ угрюмымъ и меланхоликамъ <sup>3</sup>). И не пренебрегалъ мірскими удовольствіями <sup>4</sup>); въ шуткахъ и насмѣшкахъ надъ достойными того людьми не прочь былъ для сравненія съ ними упомя-

См. статью нашу «Ученія объ отношеніяхъ межлу церковію и государствомъ въ западной Европъ».

<sup>2)</sup> Въ отвътъ на предложение протестантскихъ богослововъ соединиться съ ними онъ писалъ: Quod si privatim de me, quid hominis sim, cognoscere cupitis, scitote me omnium veritatis Studiosorum esse amatissimum cunctissimum; nec, ut amem aliquem talem, habeo opus, ut ipsum videam; satis est, si audiam studere eum veritati. Самаринъ, V, стр. 155.

<sup>3)</sup> См., напр., въ Дух. регл. «О домахъ училищныхъ», «Слово о власти и чести царской».

<sup>4)</sup> Премъромъ можеть служеть извъстный анеклоть о посъщения Прокоповича Петромъ Велекинь съ однемъ архіереемъ во время пира въ полночь. Голиковъ, Дъякія Петра Велекаго, XV, стр. 212 (изд. 2, 1837 г.).

еть святыхъ 1), а въ проповъдяхъ, произносимыхъ съ церковной каоедры, дозволяль иногда много излишней свободы и світскаго элемента. Изъ всіхъ дійствій Ософана видно, что дотя онъ былъ и сановникомъ церкви, однако интересовался болье двлами государственными. чёмъ вопросами религіи. Есля онъ и принималь горячее участіе въ устроеніи церкви. то главнымъ образомъ той стороны ея, которою она сопригасалась съ государствомъ. Его старанія клонились къ тому, чтобы служители религіи и церкви не могли оказывать противодъйствія нам'єреніямъ Петра Великаго, а сод'єйствовали нят в были людьми. полезными для развивающагося государства. Съ тъхъ поръ, какъ онъ приближенъ быль къ Петру, всегда шелъ объ руку съ нимъ, признавалъ неприкосновеннив право бытія и личнаго поведенія людей, не принадлетащихъ къ православной церкви 2), и свою задачу, по вилиону, полагалъ только въ томъ, чтобы помогать преобразователю Россіп въ его начинаніяхъ. Войны, поб'яды, путепествія въ чужія земли, сооруженіе флота, устройство армін,все находило себъ живое сочувствіе въ Өеофанъ, не пропуставшемъ ни одного случая, чтобы показать польву и необходямость нововведеній и преобразованій. Словомъ, сферой Проконовича являлось государство, не смотря на то, что онъ быть служителемъ церкви, и объясненія этого нельзя искать исшичетельно лешь въ однъхъ его природныхъ наклонностяхъ.

<sup>1)</sup> Юпористическое письмо Прокоповича, напр., къ лъкарю Яну Говію. Чистовичь, тамъ же, стр. 629—631.

<sup>1)</sup> Өсофанъ Проконовить не написаль не одного значительнаго сочиненія, напр., противъ раскольниковъ; вся его діятельность въ этомъ отношеніи ограничивалась только замічаніями о нихъ въ процевідяхь и воззваніями къ нимъ. Пастирское увіщаніе къ обращенію раскольниковъ въ ніздра православной церьня»; «Объявленіе съ увіщаніемъ отъ Сунода къ предерзателямъ, неразумно на пученіе дерзающихъ»; «Истиное оправданіе православныхъ христіанъ, крещеніехъ поливательний во Христа крещаемыхъ»; «Увіщаніе отъ Сунода невіжламъ»: всі эти трактати написани были Өсофаномъ по порученію Сунода. Трактать о мученичестві, разсужденія о присяті и клятві, также написани были имъ обязанности. При томъ, во всіхъ сочиневіяхъ, написанныхъ имъ отъ лица Сунода, замітно много уступичности въ пользу раскольниковь, много гуманности и отношенія къ сектантамъ. Өсофанъ отличался значительною віротерпимостію во всімъ, исключая католиковъ, всегда готовихъ вийшиваться въ діла государства.

Мы уже упоминали, что Прокоповичь жиль за границей, при написаніи многихь своихь сочиненій, пользовался трудами протестантскихь ученыхь и самого Меланхтона; кром'в тото, онь им'вль переписку съ Буддеемь, къ сочиненіямь котораго питаль большое уваженіе, также со многими другими ученьми Германіи и Англіи; знакомъ быль съ философіей Вольфа 1), зналь «Политику» Пуффендорфа 2), его «Введеніе въ исторію европейскихъ государствъ» 3) и не могъ не знать многихъ другихъ сочиненій западныхъ ученыхъ, которыя, какъ увидимъ, были тогда изв'єстны въ Россіи и въ частности Петру Великому. Какія же были сл'ядствія этого знакомства его съ наукой и жизнію Запада, ясно изъ представленнаго очерка его церково-политическихъ воззр'вній и д'вятельности и еще бол'є выяснено будетъ дальше. А теперь обратимся къ самому Петру Великому.

Следовало бы остановиться на самомъ детстве и юности Петра Великаго и проследить весь ходъ его воспитанія и развитія; но современники его, къ сожальнію, оставили намъ лишь не многія, отрывочныя заметки объ этомъ періодъ его жизни; свъдънія же, сообщаемым позднъйшими писателями, источникъ далеко не надежный въ отношении исторической достовърности. Преданія ихъ то маловажны и поверхностны, то сомнительны и невъроятны, за недостаткомъ несомивнныхъ историческихъ данныхъ наполнены вымыслами и баснями. Извъстный факть, что чъмъ выше человъкъ по своему значенію въ жизни и исторіи, чёмъ большій интересъ возбуждаеть въ потомствъ, темъ больше къ дъйствительнымъ обстоятельствамъ и явленіямъ его жизни примъшивается сказаній ложныхъ. Поэтому, мы ограничимся указаніемъ только на самые важные для насъ факты изъ жизни Петра, засвидетельствованные исторіей.

При самомъ началъ царствованія Петра Великаго, мы находимъ его окруженнымъ иноземцами и почти исключитель-

<sup>1)</sup> Шереровъ у Чистовича, тамъ же, стр. 626.

<sup>2)</sup> Рекомендуется для изученія въ домахъ училищнихъ. См. Дух. регл., ст. 52.

<sup>3)</sup> По порученію Петра В. переведена на русскій языкъ Г. Бужинскимъ.

во протестантами. Первый иностранець, котораго онъ самъ вибраль себъ въ воспитатели, быль голландець Франць Тиммержанъ 1). По извъстію Голикова, уже въ 1677 г. женевецъ **Лефортъ вступилъ на русскую службу. «Петръ Великій въ** самомъ младенчествъ примътиль его дарованія, возъимъль къ еему отличную благосклонность» и сдёлаль его своимъ учителемъ 2). Генералы, доктора и другіе, высоко стоящіе на государственной службь люди при Петръ, въ большинствъ были чужеземцы 3). Въ Москвъ была пълая нъмецкая слобода населенная по большей части протестантами; отъ нихъ Петръ могъ слышать о порядкахъ въ вхъ земляхъ. Подъ вліяніемъ отчасти разсказовъ о заграничной живни Петръ Вевкій, надо полагать, предприняль и путешествіе по Европ'в. Не даромъ духовенство и народъ были не довольны этимъ его путеществіемъ в предчувствовали оть него гибель русской старины. Петръ вхалъ за границу за твиъ, чтобы на мъств взучить жизнь просвъщенных народовъ и лучшее изъ нея пересадить въ Россію. Путешествуя за границей, онъ, говорить Пекарскій, действительно наблюдаль все, обращаль вниманіе даже на многія мелочи, вель бесёды и переписку съ учеными 4); задумывая реформу своего отечества, онъ, безъ сомивнія, тщательно заміналь и изучаль всі порядки, весь строй государства и церкви на западъ. Голиковъ передаетъ. что въ Англін Петръ и Вильгельмъ нередко находили удовольствіе проводить по нівскольку часовь въ разговорахъ 5). Кромвель нівкогда сказаль Генриху VIII: «государь, вы только на-половину король, а мы только на-половину ваши подданние: станьте вполив королемь, провозгласивь себя главою церкви англиканской» 6). Такой совёть и русскій монархъпреобразователь слышаль отъ Вильгельма Оранскаго, который

<sup>1)</sup> Устрановъ, исторія II. В., т. II, стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Делн. П. В., I, стр. 24--25 и примеч.

<sup>3)</sup> Устряловъ, т. II, гл. IV.

<sup>4)</sup> Напр., съ Лейбинцемъ. Пекарскій, Наука и литература при Петрі Великоль, гл. 1—3.

<sup>5)</sup> Дѣян. Петра В., І, стр. 126.

<sup>9</sup> Отеч. Зан., 1875 г., ч. І, стр. 449.

совътовалъ ему устроить церковь въ Россіи по образцу церкви въ Англіи <sup>1</sup>). Петръ Великій желалъ узнать не только обычаи и порядки на западъ гражданскіе, но и жизнь церковную, — хотълъ познакомиться съ самыми въроисповъданіями и неръдко заводилъ бесъды съ протестантскими пасторами <sup>2</sup>). Особенно онъ любилъ бесъдовать съ англійскими богословами и старался проникнуть въ ихъ ученіе. Епископъ Борнетъ пишетъ, что Петръ Великій хотълъ знать догматы англійской церкви, хотя, прибавляетъ онъ, мнъ показалось, что онъ ничего не намъренъ былъ перемънить въ своемъ государствъ касательно до религіи <sup>3</sup>).

Жизнь западно-европейскихъ народовъ понравилась Петру. Возвратившись изъ перваго путешествія, онъ отправляеть за границу даровитыхъ молодыхъ людей, дома перемвняетъ лвтосчисленіе и приглашаеть къ себъ подезныхъ чужестранцевъ, наконецъ, недовольный доставленными вторично самъ отправляется на западъ снова изучать тамопінюю жизнь и уставы. Тоже онь делаеть и во время походовъ; ни войнъ, ни свиданій и переговоровъ съ иностранными дворами и иностранцами, словомъ, ни одного случая онъ не пропускаеть безъ того, чтобы не пріобресть полезныхъ знаній о государственномъ устройствів и жизни западныхъ народовъ. Особенно ему «полюбились уставы Датскіе и Шведскіе»; онъ принимаеть ихъ за образець и учреждаеть въ Россіи коллегіи 4), для чего вызываеть изъ-за границы сведующих в людей 5). Возвратившись изъ втораго путешествін, онъ въ 1718 году издаетъ два указа: «О заимствованіи изъ уложенія и уставовъ Шведскихъ устройства Юстицъ-Коллегіи > 6) и собъ устройствъ судебныхъ мъстъ по примъру Швеціи, о переводв Шведскаго уложенія и объ учиненів свода Россій-

Голик., Дѣян. Петра В., т. II, подъ 1700 годомъ.

Письма Петра Великаго и описаніе рукописей Импер. публич. библіоки, Бычковъ, 1872 г.

<sup>3)</sup> Голиковъ, тамъ же.

<sup>4)</sup> Ibid., V, 93.

<sup>5)</sup> Полн. C. 3. V, № 3201.

<sup>6)</sup> lbid., Ne 3202.

сых узаконеній со Шведскими» 1). При страстной любви къ просвъщению, Петръ Великій во иножествів выписываль и дин ден ејони-вінавали принаст ав-ден илинаст переводить на русскій языкъ. Среди этихъ книгъ попадались такія, которыя были пронекнуты духомъ лютеранства и нерымо стороной направлены протевъ православія. Такъ, по указу царя переведены были на славянскій языкь, напричъръ, ремско-католическій, лютеранскій и кальвинскій кагихизисы и службы этихъ вфроисповфданій 2). Въ 1716 году, по дарскому повельнію, были напечатаны на русскомъ и голзандскомъ языкахъ «Дружескіе разговоры» Эразма Роттерданскаго. По такому же повельнію, была переведена на русскій языкъ исторія Пуффендорфа, — книга, проникнутая благоговъніемъ къ личности и реформъ Лютера, въ которой онъ называется «богодухновенным», отверзшим» путь истиннаго магочестія и свободы христіанскія». Переводить также на руссий языкъ и употреблять при воспитании царевича, Петръ Великій приказываль - кром'в исторіи Пуффендорфа, его же De officio hominis et civis, Dissertationes de monstrosa republica», «De jure naturae et gentium», сочиненія, въ которыхъ на началахъ «естественнаго права» утверждается абсолотизмъ государства, или точне главы его, во всехъ отрасмъ жезни 3); потомъ-Буконову идею исторіи всеобщей, Свиволы Саведра 4), написанное въ духф протестантской реформаціи, Позорище историческое (Theatrum historicum) Стратемана 5) и др.: кромъ историческихъ сочиненій и юридическихъ 6), переводились и сочиненія философскія 7).

Итакъ, отъ окружающихъ людей русскихъ, бывшихъ за

¹) Ibid. № 3202.

<sup>2)</sup> Опис. док. и дълъ Синода, т. III, № 62/2.

з) См. выше, Территоріальная теорія, въ статьв: «Ученія объ отношеніяхъ нежду церковію и государствомі въ Западной Европв».

<sup>4)</sup> Голивовъ, Деян. П. В., III, 104 и след.

<sup>5)</sup> Певарскій, указ. сочин., стр. 325.

э) Замътниъ, что сочиненія, переведенныя на русскій языкъ при Петріз В., была въ большинствіз протестантскихъ авторовъ и ніжоторыя направлены протить восточной церкви.

<sup>7)</sup> См. Певарскій, тамъ же, ч. І; Поповъ, Татищевъ и его время.

границей, и иностранцевъ, во время двукратнаго путеществія по Европъ, въ бесъдахъ съ иностранными государями, историками, богословами и политиками, изъ ихъ ученыхъ трудовъ и, наконецъ, по своему личному характеру, Петръ Великій могъ, долженъ былъ познакомиться и дъйствительно былъ, очевидно, знакомъ съ жизнію и порядками Запада.

Кавъ же повліяло на него это знакомство?

П. Громовъ.

(Окончаніе будеть).

## вяпядням средневъковям жистика

и

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолженіе \*).

Представленная нами система Эккарта заслуживаеть особеннаго вниманія по последовательному проведенію теоріи объ идеальномъ созерцаніи, какъ условіи познанія Абсолютнаго и вообще достиженія совершеннаго религіознаго знанія. Идеальному созерцанію Эккарть усвояеть превмущество предъ другими формами познанія, по непосредственному отношенію въ Абсолютному, кавъ общей и неизменной сущности, служащей основаніемъ и причиною разнообразныхъ явленій видимаго міра. Идеальное созерцаніе, по воззрівнію Эккарта, это «свътъ», непрерывно озаряющій человъка, свътъ «несозданный, неисчерпаемый, который не только озаряеть своими лучами Божество въ совершенной степени, но всецело объединяетъ человъка съ Богомъ, какъ познающій субъектъ съ познаваемымъ объектомъ». Этотъ свъть вполнъ уясняеть взаимную связь явленій и даеть возможность уразуміть ихъ причинную зависимость отъ одного основного начала. Благодаря последовательному применению къ религиозному знанію избраннаго принципа, Эккартъ успёль сообщить своей систем' особенную стройность и цольность: въ ней рельефво проходить одна определенная пантеистическая тенденція

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разунъ» 1890 г. № 12.

о такомъ непосредственномъ внутреннемъ (имманентномъ) отношеніи Абсолютнаго къ міру конечныхъ вещей, при которомъ совершенно устраняется самостоятельное бытіе послъднихъ. Изъ этого очевидно, что вся несостоятельность системы Эккарта сводится вообще къ ея основному принципу. Нъмецкій мистикъ бездоказательно принимаеть за неоспоримую аксіому положеніе, что разумъ, путемъ одного идеальнаго созерцанія, можеть привести къ адекватному познанію Божества. Но теорія эта не находить себ'в подтвержденія въ д'вйствительномъ и нормальномъ состояніи человъка, не оправдывается познавательнымъ процессомъ духа человъческаго, подчиненнаго въ своей мыслительной деятельности определеннымъ логическимъ законамъ. Опытъ показываетъ, что непосредственное знаніе въ точномъ смыслѣ слова недоступно человъку, какъ существу условному и ограниченному. Онъ можеть видеть Бога не лицемъ къ Лицу, а какъ бы сквозь тусклое стекло (1 Кор. XIII, 12). Если върно, что идеальное соверцаніе служить условіемь первоначальнаго воспріятія иден о Богъ, способствуетъ до нъкоторой степени осязательному ощущенію бытія Его, то нельзя допустить, чтобы идея о Богъ, воспринятая путемъ непосредственнаго сознанія, могла быть возведена на степень опредёленнаго религіознаго знанія, безъ надлежащаго руководства світомъ положительнаго-Богооткровеннаго ученія, независямо отъ эмпирическаго наблюденія надъ явленіями видимаго міра и соотв'єтствующихъ имъ здравыхъ разсудочныхъ умозаключеній. Послёдовательное примънение одного созерцательнаго метода къ уясненію идеи о Бог'в можеть привести только къ отрицательнымъ результатамъ, къ устраненію всякой возможности составить о Богъ какое бы то ни было опредъленное понятіе. Эккарть, действительно, въ учени о Боге, показывая несостоятельность всякаго рода положительных определеній, ограничивается признаніемъ одной невыразимой и непостижимой абстрактной сущности. Вивсто обвщаемаго намъ многознанія, онъ приводитъ насъ къ незнанію въ самомъ важномъ и существенномъ пунктъ. Такіс же отрицательные результаты подучаются у Эккарта, при применени соверцательнаго мето-

да къ уясненію космологических и антропологических понатій о міръ и человъкъ, когда все частное, многообразное, конечное, временное, соотвътствующее условіямъ земной жизни устраняется и заміняется абстрактными, общими абсоаютнымъ началомъ. Основной приципъ Эккарта не возвышается въ своемъ достоинствъ и тогда, когда онъ сообщаеть ему сверхъестественный характерь, разумёя подъ нимъ экстатическое созерцаніе, происходящее подъ непосредственнымъ воздъйствіемъ Божества. Не говоря о томъ, что въ этомъ случай мистикъ явно противоричтъ себи, приписывая сверхъестественному воздёйствію то, что онъ готовъ првписать разуму самому по себф, въ его натуральномъ состоянія, теорія его о значенія экстатическаго соверцанія явзается несостоятельною и по другимъ причинамъ. Она подкръпляется парадоксальными положеніями, во-первыхъ, -- о непрерывномъ в непреодолимомъ воздействи Божества на духъ человъка, исключающемъ его активную самодъятельность въ совнательномъ усвоеній откровенной истины и, во-вторыхъо такомъ преобразованів человіческой природы, на вершині божественнаго озаренія, которое не только состоить въ освящение ся въ границахъ, допускаемыхъ Словомъ Божіимъ по отношению къ высокооблагодатствованнымъ людямъ (2 Петр. 1, 3. 4. 1. Іоан. IV, 13; Гал. IV, 19), но простирается далеко за эти предълы — до разрушенія всякой конечности и тварности. Но если въ извъстномъ состояни дъйствие Божие на духъ, действительно, происходить, то оно не можеть быть непрерывнымъ. Допустить это, значило бы ограничить Всесовершенное Существо, которое действуеть свободно и въ своемъ дъйствін преследуеть определенную цель. Только въ томъ случав воздвиствіе Божества на духъ человвка и можеть имъть чрезвычайный, сверхъестественный характеръ, когда оно зависить отъ Его воли. Поэтому, непосредственное дъйствіе Божества на умъ человъка не можеть быть источникомъ его обычной познавательной деятельности. Съ другой стороны, оправдать пассивное воспріятіе Божественной истины со стороны человъка значило бы освободить его отъ возложенной на него обязанности дёятельно стремиться къ ис-

канію высшей истины, для котораго не можеть быть указано определенных границъ и въ которомъ, однако, заключается живнь въчная (Іоан. XVII, 3). Экстатическое настроеніе, признаваемое условіемъ воздійствія Божества на духъ человіна, служить актомь ненормальнымь- патологическимъ, нарушающимъ законосообразную дъятельность мышленія, при которой только и возможно постепенное восхождение къ совершенному Богопознанію. Какт здоровое состояніе органовъ внівтнихъ чувствъ необходимо для правильнаго познанія предметовъ чувственнаго міра, такъ и для познанія Божества необходимо вормальное состояніе ума человъка, или внутренняго чувства. И самое откровеніе Божественное можеть дівлаться достояніемъ человъка, при сознательномъ отношеніи къ нему и активной переработкъ его велъній. Наконецъ, самая идея Эккарта о возможности полнаго обожествленія человвка на высотв экстатического соверпанія служить высшимь выраженіемъ его ложныхъ субъективныхъ мистико - пантеистическихъ воззрвній и не можеть быть примирима съ началами здраваго богословствующаго разума, для котораго сохраненіе границъ между конечнымъ и безконечнымъ останется неизмінными логическими требованіеми. Тіми не меніве, теорія объ экстатическомъ созерцаніи, несмотря на всю ея несостоятельность, находить себъ ръпштельнаго поборника въ Эккартъ, главнымъ образомъ, потому, что какъ нельзя болъе благопріятствуеть возвышенію значенія разума до безпредъльныхъ размъровъ, какъ супранатурального органа. Какъ же этоть супранатурализмъ отражается на разсматриваемой системь? Увъренность въ постоянномъ внутреннемъ озаренія, не подкръпляемая и не провъряемая объективными началами, можетъ приводить къ крайнему самообольщенію, при которомъ личныя чувства и мысли могутъ быть принимаемы за высшее осънение и тогда въ религиозной сферъ можеть проявляться безграничный субъективизмъ. Это въ вначительной степени оправдывается на системъ Эккарта. Того, что воввъщается Божественнымъ Откровеніемъ, что подтверждается голосомъ Вселенской Церкви и можетъ быть до извъстной степеви уяснено здравымъ раціональнымъ способомъ, мистикъ

внать не хочеть, а выдаеть за истинное знаніе то, что ему кажется такимь по личнымь воззраніямь, почерпаемымь изъ воображаемаго внутренняго Откровенія. Намецкій мистикь принимаеть на себя въ этомь случай уже роль не обыкновеннаго мыслителя, но учителя истины, озареннаго высшимъ светомъ. Называя свое ученіе «несозданною истиною», онь таки самымъ выдаеть его за какое-то теургическое вёдёніе, вводящее созерцателя въ таинственную глубину Божества, объщающее безусловное преобразованіе человіческой природы. Однако, какъ теософъ, Эккартъ могъ находить себъ горячихъ послідователей въ кругу легковірныхъ своихъ современниковъ, но не можетъ возбуждать довірія съ нашей стороны. Несостоятельность его доктрины откроется для насъ съ большею очевидностію, если мы перейдемъ къ оцінкъ частныхъ сторонь ея.

Прежде всего, система Эккарта, какъ можно отчасти видъть уже изъ сказаннаго, не даетъ намъ надлежащаго понятія о Богь, какъ о всесовершенномъ Существъ. То абсолютное начало, которое представляется Эккартомъ подъ видомъ Божества, есть начало неопределенное, безкачественное, которое не обладаеть ни умомъ, ни волею,--лишено жизни и двательности. Это - абстрактная сущность, которая не можеть подлежать какому бы то ни было определенію. Но представлять себъ существо безконечное абстрактною сущностью, --- значило бы представлять существо всереальное лишеннымъ всякаго содержанія, что немыслимо. Существу безконечному, по самому понятію о Немъ, приличествуеть полнота опредъленій или признаковъ, а высшею полнотою опредъленій можеть отличаться только сознательное и свободное существо или Личность. Потому Абсолютное можеть быть признано только Личнымъ Существомъ, обладающимъ въ совершенивишей степени самосознаніемъ, свободою. Эккарть, правда, допускаеть, что Божество достигаеть самосознанія въ Лицахъ Пресвятыя Троицы, и повидимому, готовъ приписать Божеству въ этомъ новомъ видъ, всъ лечныя свойства. Но здъсь Эккартъ впадаеть въ противоръчіе, совершенно непонятное для насъ. Непонятно, какимъ образомъ Божество вышло изъ себя, когда

равъ признано, что Абсолютное должно находиться въ состояніи самозавлюченности и почему оно приняло новую форму бытія, менфе совершенную, ибо, съ точки врфнія мистика, абстрактная сущность составляеть совершенную основу абсолютнаго. Откуда произошла въ Богъ эта потребность въ самознанію, когда по самому понятію объ Абсолютномъ, однимъ изъ основныхъ Его свойствъ должна быть признана Его неизмъняемость. Если Божество, какъ абсолютное существо, тъмъ существенно возвышается надъ конечными тварями, что подобно последнимъ, не возрастаетъ въ своемъ развитія, не преуспъваетъ въ своемъ совершенствъ и не упадаетъ, то какимъ образомъ въ немъ произошелъ переходъ изъ одного состоянія къ другому? Не ставится ли Божество въ рядъ конечныхъ тварей уже твиъ, что мыслится возможнымъ. Его переходъ изъ одного вида бытія въ другой, и не исключается ли самое понятіе о немъ, какъ объ абсолютномъ? Оставляя въ сторонъ эти неразръшимыя противоръчія, ясно свидътельствующія объ ограниченіи того, что признается Абсолютнымъ, мы должны сказать, что Эккартъ и въ своемъ дальнъйшемъ учении о троич пости не исправляеть себя. По его возврвнію, Богь и въ этомъ новомъ видъ подчиняется присущимъ Ему законамъ съ натуральною необходимостію. Онъ действуеть въ мірѣ въ извъстномъ направленіи, потому что не можеть дъйствовать иначе. Богу, проявляющему свою деятельность въ міре въ Трехъ Упостасяхъ, не усвояется необходимыхъ личныхъ свойствъ-сознательности и активности въ той безконечно-совершенной степени, въ какой они могутъ принадлежать ему. Въ Лицахъ Пресвятыя Тронцы Эккартъ видитъ только различные моменты самосознанія: знаніе получаеть свое начало во Отцъ, чрезъ Сына и достигаетъ своего единства и завершенія въ Дух'в Святомъ. Въ сущности тотъ мыслительный процессъ, который замічается въ духів человівческомъ, переносится, хотя и въ болве совершенномъ видв на Тронцу. Эти моменты самосовнанія не имъють непрерывной продолжительности. Лица Пресвятыя Троицы, по Эккарту, -- въчно измъняющіяся формы божественной субстанцін. Въ нихъ и чревъ нихъ Божество съ естественною необходимостью дъйствуеть на міръ. Эккарть самъ сознаеть, что Богъ, дъйствующій въ такихъ Упостасяхъ, является въ менъе совершенномъ видъ, чъмъ въ своемъ неподвижномъ, покоющемся состояніи.

Если въ учении мистика объ Упостасномъ проявлении Божества замівчается ограниченіе Абсолютнаго въ силу полчиненія Его внутренняго развитія натуральной необходимости, то еще въ большей степени это замъчается въ ученіи его о происхождения міра. Происхожденіе міра мыслится Эквартомъ, вакъ результать не свободной деятельности Божества, но постепеннаго натуральнаго Его самораскрытія. Трудно сказать, къ какой теоріи болье склоняется Эккарть въ ученіи о происхожденій конечных вещей -- считаеть ди онь вещи прямымъ опредъленіемъ свойствъ божественной сущности, заключавшихся въ ней отъ въчности, или же истечениет ихъ изъ Божества въ извъстномъ преемственномъ порядкъ. Несомнённо только, что онъ отрицаеть происхождение ихъ въ опредъленное время отъ Бога въ силу Его творческой воли и представляеть міротвореніе актомъ втинымъ. Вст вещи, по его словамъ, отъ въчности были въ Богъ, хотя не въ грубой реальности, а въ идеальномъ видъ. Вившнее разнообразіе въ опредвленныхъ формахъ вещи приняли въ мірв, вследствіе заключавшейся въ нихъ возможности къ тому, сообразно съ своими началами, или идеями. Впрочемъ, твари, истекшія отъ Бога, не имъютъ реальности. Сами по себъ, это въчно раждающіяся и візчно исчезающія формы Божественнаго существа Міръ такимъ образомъ, съ точки зренія Эккарта, есть идейный призракъ и въ конечной своей оцфикъ вещей міра онъ склоняется ръшительно къ акосмизму. Если понятіе Эккарта о Божествъ является несостоятельнымъ въ томъ отношенів, что устраняеть ті свойства, которыя съ здравой точки зрвнія могуть быть Ему приписаны, какъ Личному Всесовершенному Существу, то съ другой стороны, понятіе о міръ ведеть къ отрицанію реальности конечныхъ вещей, или существъ. Эмпирическое наблюдение и здравыя разсудочныя умозаключенія, основанныя на непосредственномъ наблюденія, должны бы привести Эккарта къ сознанію несостоятельности его акосмической теоріи, но для него, какъ для мистика, данныя внёшняго опыта не имёють силы. Подобно новёйшимъ идеалистамъ, онъ готовъ признать представленіе о внёшнемъ мірё субъективнымъ произведеніемъ мыслящаго духа. И для насъ во всей этой системё представляется непонятнымъ, какъ то, почему Абсолютное не ограничилось своимъ покоющимся неподвижнымъ состояніемъ, отъ вёчности свойственнымъ ему, но измёнило себё, проявивъ себя въ регрессивномъ развитіи, переходомъ отъ высшаго бытія къ нившему, такъ и то, какой смыслъ имёетъ произведеніе отъ Бога конечныхъ тварей, лименныхъ необходимой реальности. Происхожденіе конечныхъ тварей тёмъ болёе представляется безцёльнымъ, что онё, въ своихъ идеальныхъ формахъ, должны снова возвратиться въ Божество и этотъ процессъ долженъ послёдовать съ тою-же натуральной необходимостію, съ какою онъ начался.

Антропологическія воззрѣнія Эккарта отзываются одностороннимъ спиритуализмомъ. Достоинство человъческой природы исключительно поставляется въ духовномъ началъ, тогда какъ тъло представляется источникомъ зла. темницею души. Умаленіе телесной природы простирается до того, что ему не дается никакого мъста въ будущей жизни, даже въ преображенномъ видъ. Но за то, въ оцънкъ духовнаго начала, мистикъ переходить всякія границы и склоняется къ антрополатріи. Идеализація состоянія души человіка, въ періодъ ея предсуществованія простирается до отождествленія ея съ божественной сущностью; она поставляется въ непосредственную связь съ божественною субстанціею и на ряду съ ангелами и другими міровыми сущностями производится путемъ эманаців изъ Божества; на нее переносятся всѣ аттрибуты, свойственные Богу, проявляющему себя въ трехъ Упостасяхъ. Мало того. Такого рода идеализація духовнаго начала простирается и на эмпирическое его состояніе, наступившее по соединеніи его съ тіломъ. Въ сущности своей душа, по Эккарту, осталась навсегда неизмённою; перемёна произошла только въ ея отдёльныхъ силахъ, которыми она поддерживаеть связь съ внешнимъ міромъ. Сплы эти разсевають духъ и вивств съ твломъ отвлекають его внимание къ конечному и

чувственному. Но въ себъ самомъ духъ заключаетъ задатии полнаго совершенства, которое переносится и на всю природу человъка по мъръ внутренней самососредоточенности. Очевидно, зло нравственное, какъ слъдствіе первороднаго гръха, совершеннаго по волъ человъка, отрицается и привнается зло метафизическое, поставляемое въ личномъ бытіи человъка, въ ограниченіи духовнаго начала началомъ тълеснымъ, служащимъ неизбъжнымъ условіемъ соприкосновенія съ чувственнымъ конечнымъ міромъ. Понятно, что совершенство человъка поставляется односторонне только въ развитіи духа, а тъло, могущее служить храмомъ духа, мистикомъ игнорируется.

Заблужденія, проводимыя въ теоретической части системы Эккарта, находять себъ примънение и въ его этикъ. Этика Эккарта получаеть возвышенный вдеальный характеръ, настоятельно и часто напоминая человъку о необходимости стремленія къ непосредственному общенію съ Богомъ. Но не говоря о томъ, что это общение съ Богомъ въ конечномъ пункть мистической доктрины утрачиваеть надлежащія границы, самыя частныя условія, ведущія къ нему, представляются въ извращенномъ видъ. Всъ эти условія сводятся не въ борьбъ со гръхомъ и къ дъятельному обновленію внутренняго человъка путемъ божественной благодати, при содъйствіи вижшнихъ церковныхъ средствъ, но къ одному только естественному психологическому процессу самособранности и самоуглубленности, который начинается совнательнымъ отръщеніемъ отъ всего конечнаго и тварнаго, усматриваемаго въ мірѣ, и заканчивается такой обособленностію, которая приводить къ полному отреченію отъ самосознанія и отъ личной активности. Что божественная благолать мало имфеть значенія въ этомъ внутреннемъ этическомъ процессъ, видно уже изъ низведенія ся на степень силы, д'виствующей на челов'вка принудительно по закону натуральной необходимости, подобно тому, какъ силы природы подчиняются определеннымъ физическимъ законамъ. Правда, действіе благодати обусловливается идеальнымъ религіозно-правственнымъ настроеніемъ человъка, но такъ какъ это настроеніе представляется въ извъстной степени неизменно устанавливающимися, то потому не можеть быть и мысли о томъ, чтобы божественная благодать могла, хотя бы временно, оставить человъка. Но Эккарту, даже нътъ нужды въ этомъ состояние обращаться къ милосердію Божію и просить Его о поддержаніи и подкрівпленіи въ добръ. Благодать необходимо изливается въ человъка, коль-скоро находить его къ тому готовымъ, какъ солице необходимо освъщаеть воздухъ, когда находить его чистымъ и яснымъ. Если бы даже и случилось, что человъкъ отвратился отъ Бога, то Богъ никогда не отвратится отъ него. Эккартъ, очевидно, извращаетъ въ основании самое понятіе о благодати, даруемой Богомъ по Его милости (Тит. Ш. 5, 6), по Его благоволенію, ради заслугь Інсуса Христа (2 Тим. 1, 8. 9; 1 Кор. 1, 4; Фил. 11, 13) Онъ забываеть, что Богъ приближается къ человъку, по мъръ приближенія къ Нему самаго человъка (Іак. IV, 8), что все добро изливается отъ Бога по мъръ оказываемаго Ему послушанія. Аще хощете и послушаете мене, благая земли снъсте; аще же не хощете, ниже послушаете мене, мечь вы поясть (Ис. 1.19-20). Нельзя признать состоятельною мистическую идею о возможности возрожденному находиться неизминно на степени высшаго совершенства. Она опровергается теми местами Св. Писанія, въ которыхъ ясно свидетельствуется, что и возрожденные могутъ падать (1 Іоан. 1, 8--10; Іак. III, 2), почему какъ начало, такъ и конецъ устроенія спасенія ставится въ зависимость только отъ Бога (Фил. 1, 6). Такимъ образомъ Эккартъ предоставляетъ человъка въ его правственномъ развитіи себъ самому. Но предлагаемая имъ довтрина не указываеть такихъ положительныхъ и твердыхъ началъ, которыя благопріятствовали бы всестороннему развитію человъка, какъ живой дичности, примънительно къ условіямъ, окружающей его действительности. Онъ то признаетъ необходимымъ, особенно въ исходномъ пунктв своего ученія, крайній аскетивиъ, то вдается въ религіозный квістизмъ и антиномизмъ. Аскетизмъ ясно выставляется на видъ въ смыслъ совокупности такихъ условій, которыя возводять къ самоуглубленію и возбуждають въ человінь восторженное созерцательное настроеніе духа. Этими условіями человівкь ставится во враждебное отношение къ міру, ко всей окружающей дійствительности и въ себъ самому. Всъ радости и удовольствія, даже самыя невинныя, возбуждаемыя предметами міра, осуждаются въ духв монтанистического ригоризма. Самое явленіе въ міръ человіка признается ужебівдствіемь. О любви къ ближнить говорить иногда мистикъ, но насколько эта любовь мало ценится, можно заключить изъ того, что онъ совершенно равнодушно относится къ дъламъ милосердія потому только, что къ немъ присоединяются заботы и безпокойства, отвлекающія отъ созерцанія. Тотъ еще, по словамъ мистика, не умеръ истинною смертію, кто знаетъ своего отца или мать. Пренебрегаеть мистикъ и столь естественной заботою о себъ. Не говоря о томъ, что тъло игнорируется какъ источникъ зла, и по отношенію къ духовной природъ проповедуется такое крайнее самоотречение, которое ведеть къ добровольному подавленію всякаго проявленія свободной имсли и воли, ведеть къ полному самоуничтожению. Въ этомъ случав им заивчаемъ поразительную аналогію между доктриною Эккарта и будденмомъ. «Твое тело, говорять намъ объ доктрины, не должно быть твоимъ, твоя жизнь не должна быть твоею. Душа должна возненавидеть себя, отречься отъ своихъ желаній и отъ своей воли, должна уничтожиться и похоронить себя въ недрахъ Божества». Такого рода аскетизмъ обусловливаетъ созерцательное настроение духа, приводящее къ опущению единения съ Вожествомъ. Само собою разумъется, что это безсодержательное соверцаніе парализуеть активную двятельность, которая только и возможна при сохранении сознания и воли. Но мистикъ не смущается этимъ: въ пассивномъ отношенін къ Богу, при соверцательномъ настроенін духа, онъ и видить идеаль совершенства-въ немь полагается возрождение и освящение. Ложное самообольщеніе относительно достиженія высоты совершенства порождаеть квістизмъ, исключающій всякую діятельность. Но квістизмъ переходить у Эккарта и въ болве определенный антиномизмъ: его доктрина не только не выставляеть на видъ побужденій къ всполнению правственнаго закона, не настанваетъ на необходимости исполненія его предписаній, но и прямо отрицаеть ихъ. Въ системв Эккарта есть следы грубаго антиномазма: онъ готовъ оправдывать положительное нарушение закона, когда говорить, что «доброму все служить ко благу. даже грахъ. Но въ большей степени Эккартъ придерживается идеальнаго антиномизма. Подобно гностикамъ, онъ подагаетъ различіе между возрожденными и невозрожденными; для первыхъ, какъ для пневматиковъ, соблюдение нравственнаго закона положительно не имъеть силы; оно обязательно только для невозрожденныхъ, или для психиковъ. Возрожденнымъ твиъ менве представляется нужды въ добродвтели, что они уже въ силу созерцанія находятся въ полномъ общеніи съ Богомъ. Эти квістистическія и антиномистическія воззрвнія Эккарта настолько извращають всю систему христіанскаго въроученія, что полное и последовательное опровержение ихъ потребовало бы особаго трактата, соответствующаго по широте и объему мистической системь. Для нашей цьли-содьйствія правильному пониманію представленной доктрины, полагаемъ, достаточно возстановить въ памяти читателя тъ основныя положенія, которыя составляють содержание учения православныхъ моралистовъ. Они вполнъ справедливо утверждають, что достижение совершенства возможно только при непрырывной энергіи, при особомъ усиліи со стороны человіна, ибо царствіе Божіе, по словамъ Спасителя, силою берется и только употребляющія усилія восхищають его (Мато. 11, 12). И нельзя указать тъхъ границъ, за которыми исключалась бы необходимость въ возращении духа ръшимости и ревности о жизни въ Богъ, въ упражнени силъ въ религіозной деятельности и въ постоянной борьбъ со зломъ (Ефес. 6, 11-13). Истинный христіанинъ, какъ воинъ Христовъ, долженъ трезвенно и бдительно относиться къ нападенію своего смертнаго врага, долженъ быть постоянно наготовъ отразить его, ибо врагъ светь тогда, когда человъкъ спить (Мате. 13. 25). Потому не о томъ должно думать, чтобы въ самомъ началъ нравственнаго совершенства, отръшиться отъ всякихъ представленій о конечныхъ вещахъ, отъ всякаго сознанія и воли, и о томъ, чтобы всв свои силы сосредоточить для противодъйствія злу,

вогущему дъйствовать разными путями. Храненіе и питаніе иза ревности о жизни по воле Божіей выставляется не безъ еснованія нашими моралистами, какъ важивищее условіе чистоты, какъ спасительная сила «Гдв онъ, **НОВИСТВЕННОЙ** танъ заботы, усердіе, готовность на дела, угодныя Богу. Где его нъть, тамъ все прекращается и падаеть: нъть жизни духа. онъ хладъеть, замираеть 1) Если пассивное созерцательное настроение духа даже для правственно-возрожденнаго можеть быть пагубно, потому что легко делаеть его жертвою духа злобы и съ высоты совершенства можеть низвергнуть вь бездну гръховъ, то твиъ самынъ онъ не освобождается оть обязательнаго выполненія нравственнаго закона, сущность котораго состоять въ безусловной върности воль Божіей. Воля же Божія, по ученію Інсуса Христа, заключается въ томъ, чтобы мы были святы (Ioan. IV, 34; XII, 49; Мато. V. 48; VI, 10; Евр. X; 36). Идеалистическій антиномизмъ Экгарта, полагающій различіе между высшею и низшею морыью, допускающій неравенство въ обязанностяхъ, примъительно къ различнымъ степенямъ нравственнаго развитія, не находить себь основанія въ Священномъ Писаніи: оно не приять никаких исключеній въ обязательномь выполненія нравственнаго закона. Для всёхъ безъ исключенія предъявмется воля Божія въ положительномъ законъ, который потому и долженъ быть исполняемъ всякимъ человъкомъ, какъ верушимое въчное правило жизни и дъятельности (Исх. ХХ. VII, 21; XII, 50; XXX, 17). Сила требованій, предъявляемыхъ словомъ Божінмъ по отношенію къ правственнымъ обязанностямъ, простирается до того, что оно не полагаеть различія между ними въ католическомъ смысль-сверхдолжныхъ дёлъ. Малейшая часть въ правственномъ законе должвыхъ в сверхдолжныхъ имбетъ обязательную силу. По этому кто согръшить въ единомь, бысть всъмь повинень (Іак. 2, 10). Самое возрастание въ совершенствъ не можетъ имъть предъла, начало его здъсь, а конецъ въ будущей жизни. Иде-

<sup>1)</sup> Путь ко спасенію, краткій очеркь аскетник Еп. Өеофана, изд. 3-е. 184 146—149.

алъ совершенства безпредъленъ, ибо заповъдуется быть совершенными, какъ Отецъ совершенъ (Мате. V, 18). Только върному до смерти объщается вънецъ (Апок. 11, 10). Полная чистота и неприкосновенность въ добръ, согласно съ словами Апостола, могутъ открыться въ день Христовъ (Фил. 1, 9 10). Потому и истинные праведники не могутъ отръшиться въ этой земной жизни отъ сознанія своей гръховности.

Давидъ молился: Господи, не вниди въ судъ съ рабомъ Твоимъ, яко не оправдится предъ Тобою всякъ живый (Пс. XLII. 2). По словамъ евангельскимъ, и совершенно выполнившіе волю Божію должны сознаться, что они рабы, ничего не стоющіе, вбо сділали, что должны были сділать (Лук. XVII, 10). Св. апостолы не считали себя достигшими совершенства (Филип. III, 12 ср. 1 Тим. I, 15) и обличали въ лицемфріи техъ. которые возмнили бы себя праведными: «аще речемь, яко пръха не имамы, себе прелыцаемь и истины нъсть въ насъ» (I. Ioan. I, 8) Антиномистическая доктрина Эккарта, представляющая оправдательные мотивы въ пользу нарушенія закона со стороны нравственно-возрожденнаго можетъ быть пригодна только для тьхь, которые употребляють свою свободу, чтобы прикрыть зло, подобно еретикамъ, жившимъ въ апостольскомъ (1 Петр. 11, 16). Нрибавимъ къ этому, что мистикъ совершенно не думаеть о той отвътственности, которая лежить въ будущей жизни на человъкъ порочномъ, небрегущемъ о себъ. Православные моралисты однимъ изъ побужденій къ непрерывной нравственной деятельности и на высоте совершенства признають возможно частое памятование о будущей жизни, согласно съ извъстнымъ наставленіемъ: «поминай послыдняя твоя и во въки не согръшшии» (Сирах. VII, 39). Нъмецкій мистикъ, въ противоположность этому, своими отрицательными эсхатологическими возарвніями устраняеть все, что можеть утвшать, ободрять и поддерживать человъка на трудномъ пути во спасенію. То общеніе съ Богомъ, воторое ув'внчиваеть созерцателя не можеть, конечно, представлять въ себъ ничего отраднаго, ибо оно поставляется въ полной утратв личнаго бытія. Не воскресеніе для ввчной жизни ожидаеть самаго праведника, по теософской доктринв, а полное прекращеніе жизни, какъ безвозвратное погруженіе въ Абсолютное.

Этика Эккарта не имветь жизненныхъ твердыхъ корней и потому, что не основана на христіанскомъ ученіи объ искупленів, совершенномъ Сыномъ Божівмъ по любви къ людямъ Необходимости искупленія Эккарть прежде всего не можеть допустить съ своей общей пантенстической точки зрвнія, такъ какъ онъ не признаетъ существованія въ мірѣ зла нравственнаго, а только допускаеть зло метафизическое, въ смыслъ отпаденія конечнаго отъ безконечнаго. Возстановленіе нарушеннаго порядка, въ смыслъ объединенія конечнаго съ Абсолютнымъ, должно последовать необходимо. Но историческій факть явленія въ мірь Інсуса Христа Эккарть признаеть, жедая въ этомъ фактъ найти особое вспомогательное средство для объясненія смысла, иміжющаго послідовать возстановленія первоначальнаго единенія съ Божествомъ всего существующаго. Однако Христосъ, придуманный мистикомъ, не имъетъ ничего общаго съ Липемъ Богочеловъка. Онъ не имъетъ ни совершенной божествественной природы, ни полной природы человъческой. Можно бы признать Христа, представляемаго Эккартомъ, за человъка, воодушевляемаго божественною силою, если бы мистикъ не спиритуализировалъ человъческаго естества, принятаго Сыномъ Божінмъ, не игнорировалъ бы Его телесной природы и исключительно не останавливался би на оценке Его духовной природы. Скорее Христосъ Эккарта напоминаеть собою гностического Эона. Вся деятельность Его сводится къ этико-мистическому процессу, такъ какъ будто Онъ былъ предназначенъ служить для человъчества Образцемъ совершенства въ мистическомъ смыслъ- по отрѣшенію отъ всего конечнаго, вндивидуальнаго, по непрерывному страдательному и соверцательному настроенію духа. Намфренно Эккартъ останавливается на такихъ сторонахъ въ жизни Іисуса Христа, которыя до извъстной степени могуть подтверждать его тенденціозныя воззрівнія, конечно, при искусственномъ пониманіи дёла, - умалчивая о противоположнихъ сторонахъ, которыя показывають, что Інсусъ Христосъ вивлъ непосредственныя отношенія къ міру, къ людямъ и нравственно-практическую деятельность. одностороннее изображение жизни Іисуса Христа со стороны

повъствованіями. мистики не мирится съ Евангельскими Важиватие факты изъ земной жизни Спасителя, показываютъ что Онъ совершенно быль чуждь, приписываемаго ему аске тизма и мистицизма. Спаситель не безразлично относился кт красотамъ природы. Онъ самъ пользовался ея благами настолько насколько это служило цели Его призванія на земле и другими содъйствоваль въ обладании и пользовании ими. Земля и ея произведенія доставляли Ему любимый матеріаль для притчей: полевая лилія производила на Него впечатльніе красоты, какого не могла бы произвести вся роскошь Соломоновыхъ одеждъ. Онъ не только не пренебрегаль драгоцвинымъ благовоніемъ, которое расточала для Него благодарная любовь помилованной грешницы, но и защищаль эту трату отъ упрека въ расточительности 1). Онъ такъ былъ далекъ отъ односторонняго аскетизма, что не отказывался раздёлить богатую транезу съ заслуживающими того соплеменниками и не смущался тъмъ, что многіе называли Его ядцей и пійцей (Мате. XI, 19), Законъ Божій быль постоянно начертанъ въ седрић Іисуса Христа (IIc. XXXIX, 9) и исполнение Его было для Него постояннымъ стремленіемъ какъ-бы пищею Ему (Іоан. IV, 34); оно было единственнымъ двигателемъ во всей Его жизни и диятельности «Азъ пріидохъ не да творю волю Мою, но волю пославшаю мя, часто говорилъ Онъ (Іоан. IX, 4). Сознаніе своего долга по отношевію къ Отцу не оставляло Сына Божія во время глубокаго молитвеннаго состоянія въ Геосиманскомъ саду и во время крестныхъ страданій. Во время своихъ крестныхъ страданій Сынъ Божій весь проникнутъ былъ сознаніемъ своего долга, но все понималъ, что постигало Его, какъ исполнение Священнаго Писания и до своей смерти на крестъ, какъ это видно изъ произнесенныхъ Имъ словъ, Овъ оставался въ согласів съ Св. Писаніемъ и въ сознаніи силы предвічнаго опреділенія. Во время же своихъ крестныхъ страданій Онъ прощаеть кающагося разразбойника и не оставляеть своихъ попеченій о Матери. Но

<sup>1)</sup> Православная Христіанское Ученіе о нравственности. Левція Протопресвитера І. Л. Янышева. Москва, 1887 г. стр. 227.

н такое значеніе Івсуса Христа. какъ образца мистико-этическаго совершенства, Эккартъ признаетъ не во всей силъ. Этотъ образецъ собственно важенъ только для начинающихъ духовную жизнь, но не для стоящаго на высотъ созерцанія, который самъ способенъ воспроизвести тъ высшія стороны, какія замъчаются въ жизни Спасителя. Все, совершенное въ жизни Спасителя, можетъ быть совершено всякимъ возрожденнымъ человъкомъ, почему всякій человъкъ можетъ быть Сыномъ Божінмъ. Здъсь уже безусловно отрицается посредничество Івсуса Христа въ дълъ спасенія, хотя Онъ о Себъ свидътельствуетъ: «Азт есмъ путь, истина и животь; никто же пріидеть ко Отиу, токмо Мною» (Іоан. XIV, 6)

Мистицизмъ Эккарта приводить къ совершенному отрицанію всего того строя, какой имівла католическая церковь въ средніе в'вка. Эккартъ, правда, не полемизируетъ противъ тъхъ, или другихъ особенностей католичества, видимо враждебно относится къ нимъ. Насколько своеобразно отношение Эккарта къ католичеству, это всего лучше можно увидъть путемъ сопоставленія его системы съ системою схоластиковъ. Послъдніе, какъ мы знаемъ, поставили своею прямою задачею оправдание католичества въ томъ видь, какъ оно практически выработано было къ XIII въкъсъ папскою теократіею, съ новыми догматами и обрядами. Что касается Эккарта, то онъ расшатываетъ все въ религіозной сферв, какимъ бы авторитетомъ оно ни было поддерживаемо, все внишнее объективное и ограничиваеть религіозность только внутреннимъ созерцаніемъ. Конечно, въ этомъ случав доминиканскій монахъ является не только противникомъ католической церкви, но противникомъ христіанства, какъ религіи положительной. Что действительно интеллектуальное соверцание не мирится съ объективнымъ авторитетомъ, это всего яснъе видно изъ отношенія Эккарта къ положительнымъ источникамъ христіанскаго въроученія--Св. Писанію и Церковному Преданію. Священное Писаніе превращается немецкимъ мистикомъ въ образную символику внутренняго откровенія, которое проявляется въ различныхъ фазисахъ въ духф человфиа. Исторические факты, имфющие отно-

шеніе въ домостроительству Божію и спасенію человіка, утрачивають свое реальное значение и истолковываются своеобразно аллегорическимъ методомъ, въ смыслъ явленій, переживаемых каждым человоком лечным духовным опытомъ. То, что переживало человъчество въ различные періоды своего историческаго развитія сводится къ тому, что переживаеть каждый отдёльный человёкь въ различные моменты своего личнаго развитія. Съ точки зрвнія Эккарта, формулируемой съ болъе положительною опредъленностію, Священное Писаніе можеть услаждать только дітей и мудрый въ конців концевъ презираетъ его. Какъ далеко простирается это презрѣніе Эккарта къ Богооткровенному ученію, выраженному въ Священномъ Писаніи, можно судить по допущенному имъ иввращенію всего віроученія въ мистико-пантеистическомъ смысль. Церковное преданіе в символическія опредъленія, какъ словесныя выраженія истины, съ точки зрвнія Эккарта, столь же несовершении, какъ несовершенно эмпирическое наблюдение въ деле достижения истины, въ сравнении съ непосредственнымъ соверцаніемъ ея. Да и самая въра, въ смыслв предрасположенности къ признанію истивности того, что основано на авторитетъ, составляетъ нъчто чуждое для мистика. ставящее извъстныя границы для религіознаго знанія. Онъ сившить скорве изъ школы церковной перейти въ ту школу, гдв Самъ Духъ Святый является учителемъ и гдв представляется широкій просторъ для фантастическаго погруженія въ бездонную глубину Абсолютнаго. Приводить мистика къ сознанію несостоятельности такихъ отрицательныхъ возэрвній значило бы вновь трактовать о ложности его основнаго принципа, на что уже было нами указано.

При необязательности для озареннаго высшимъ свътомъ объективнаго авторитета въ дълъ въры, естественно не можетъ быть обязательно подчинение и расчитывать Эккартъ, отношения между и рархическими лицами и мирянами должны были измъниться: миряне могли дълаться учителями своихъ пастырей, коль-скоро возвышались надъ послъдними въ своей соверцательной жизни. Озаренному мирянину, по мистической

доктринъ, можетъ быть усвоено священство съ большею справедливостію, чёмъ лицу ісрархическому, которое хотя и подучаетъ праве священства, по божественному установленію, но не обладаеть опытностію въ созерцательной жизни. Іерархія, въ синсяв особаго сословія, можеть даже представлять препятствія для достиженія совершенства, полагая посредничество между Богомъ и върующими, тогда какъ послъдніе должны имъть прямыя непосредственныя отношенія къ Богу. Отсюда священство является общимъ достояніемъ, или точнъе-достояніемъ пневматиковъ, избраннаго круга озаренныхь, причемъ конечно, самое низведение на такихъ лицъ благодатныхъ даровъ, путемъ рукоположенія, является излишнимъ потому уже, что они удостоиваются и безъ того высшей благодати особымъ путемъ. Но если такъ, то и всв вообще таниства, какъ вившиня орудія благодати, теряють значеніе въ томъ случав, если озарение благодатию вполнъ возможно и доступно всякому при непосредственномъ возвышения къ Богу въ силу созерцанія. Тапиства, обусловливаемыя видиними действіями, только приковывають человека къ чувственнимъ знакамъ и препятствують ему возвышаться къ высшему соверцанію Абсолютнаго. И всё вообще церковные обряды, составляющіе неотъемлемую принадлежность Христіанскаго богослуженія, а равно и всв церковныя дисциплинарныя постановленія, обязывающія в рующаго къ активному усовершенствованію въ доброд'втели, при квістистическомъ н антиномистическомъ настроеніи экзальтированнаго мистика, являются неумъстными. Тъ члены Церкви, которые выдъляются изъ ряда другихъ своею благочестивою и святою жизнію, не заслуживають почитанія. Благочестивая жизнь, которая определеннымъ образомъ выражается въ добрыхъ дёлахъ, соотвътствующихъ истинной и живой въръ, съ точки зрънія мистика, несовершенна уже потому, что она проявляется въ разнообразныхъ конечныхъ формахъ внёшняго опыта, во внёшнвхъ действіяхъ въ міре; совершеннымъ же можетъ быть признано только такое спокойное, идеальное настроеніе духа, которое не прерывается ни какимъ деломъ, даже самымъ священнымъ. Нельзя лучше резюмировать отрицательныхъ возэреній мистика на всв условія, признаваемыя Церковью необходимыми для спасенія, какъ это дълаеть Эккарть. По его собственнымъ словамъ «ни догматическое ученіе, ни діла, ни таинства, ни Церковь, на іерархія, ни какой бы то ни было авторитеть не приводять нась ко спасенію. Кто хочеть быть блаженнымъ, тотъ долженъ Бога въ себъ самомъ испытать и прочувствовать Его внутреннее соприсутствіе. Истина—не внъ насъ, вы имъете встину въ себъ самихъ. Вы можете виъть истину, коль-скоро вы этого желаете, ваша дичность служить сосудомъ абсолютнаго разума, коль-скоро отрѣшаетесь вы отъ конечныхъ границъ, составляющихъ вапіъ разумъ 1). Впрочемъ, такого рода отрицательные выводы по отношенію къ вижшнему богослужебному культу вытекають у Эккарта и изъ односторонняго понятія объ Абсолютномъ. Если Абсолютное есть сущность безличная, лишенная сознанія и воли, то очевидно, человъкъ не можеть находиться въ живыхъ отношеніяхъ съ Нимъ. Богъ Эккарта не имветъ ничего общаго съ истиннымъ и совершеннымъ Богомъ, Котораго ищеть и требуетъ религіозное чувство върующаго человъка. Это только слъпая и холодная сила необходимости, все поглощающая собою, не могущая ничего знать о радостяхъ и страданіяхъ живыхъ существъ, о ихъ подвигахъ и преступленіяхъ, не могущая въ тоже время ничего и измінить въ общемь міровомь порядкі. Нечего и говорить о томъ, что въ этомъ случав утрачиваеть всякое значеніе положительная религія, какъ выраженіе нашихъ живыхъ и деятельныхъ отношеній къ Божеству.

Посл'в данной нами общей характеристики міросоверцанія Эккарта и его оцінки, для насъ им'веть особую важность вопрось о томъ, какое м'єсто занимаеть система Эккарта въряду однородныхъ, по направленію, системъ среднев вковыхъ богослововъ. Безспорно, что эта система съ полною опредвленностію отличается отъ системъ латинскихъ ортодоксальныхъ мистиковъ по бол'ве строгому проведенію основнаго теософскаго принципа и бол'ве логическому развитію выводовъ, вытекающихъ изъ него въ реформаторскомъ и паптеи-



<sup>1)</sup> Lasson, Meister Eckhardt S. 72.

стическомъ духв. Ортодоксальные мистики, какъ мы знаемъ, пользовались соверцательнымъ методомъ далеко не последовательно: въ началъ своего гноселогическаго ученія они, хотя и возвышали достоинство созерпательнаго повнанія истины предъ чувствевнымъ эмпирическимъ и разсудочнымъ познаніемъ, однако же не выдёляле первое такъ, чтобы на немъ одномъ построить свою систему. Они сознавали необходимость данныя, основанныя на непосредственномъ религіозномъ созерцанів, провёрять путемъ разсудочныхъ умозаключеній и старались поставить ихъ въ согласіе съ основными объективными всточниками въроученія. Священнымъ Писаніемъ и Церковнымъ Преданіемъ, избъгая тъхъ традиціонныхъ крайностей, которыя были раздёляемы схоластиками 1). Только на вершинъ своихъ системъ ортодоксальные мистики увлекались соверцательнымъ методомъ въ развитіи ученія о последней стадів нравственнаго развитія-единенія съ Богомъ, почему и разражались общими абстрактыми выраженіями, о сліяніи съ Богомъ, о празднованіи духовной Субботы и т. д., но туть же и ограничивали свои теософскія положенія примънительно къ церковному ученію. У Эккарта мы не замізчаемъ такой непоследовательной двойственности. Не вдаваясь въ подробный психологическій анализь различныхь формь знанія и не заботясь о тщательной сравнительной оценке ихъ, немецкій мистикъ прамо, безъ всякихъ ограничений, принимаетъ субъективное идеальное соверцаніе, какъ совершеннъйшій критерій истины, какъ условіе адекватнаго Богопознанія. Поэтому, если обстоятельный исихологическій анализь различныхь формь знанія. вель латинскихь ортодоксальныхь мистикова къ постепенному восхожденію по своей лестниць, простирающейся до небесъ, чтобы проникнуть въ таинственную глубину Божества и они долго испытывають крипость ея ступеней, изъ опасенія, чтобы слишкомъ быстрою поспівшностію не низринуться внизъ: то нъмецкій мистикъ съ самаго начала смъло взбирается на высшую ступень лестницы и питаеть полную увъренность. что онъ снялъ ту таинственную завъсу, кото-

<sup>1)</sup> Западная Средневівовая мистика. Випускъ 1 стр. 205.

рая покрываеть Божество, хотя въ сущности только окончательно ее задернуль. У мистиковь ортодоксальныхь мы встрёчаемъ много свътлыхъ и здравыхъ сужденій о различныхъ сторонахъ религіи и церковности: они отстанвають специфическое значение положительныхъ богооткровенныхъ истинъ, стараются обратить ихъ въ непосредственное жизненное достояніе вірующаго, ратуя противъ односторонняго раціоналистическаго извращенія ихъ со стороны сходастиковъ 1). Только въ частныхъ случаяхъ они впадають въ противоръчіе съ собою по влеченію религіознаго экстава, допуская различныя крайности свойственныя мистицизму 2). Эккартъ сознательно отрёшается отъ всякой положительной почвы, отъ всего того, что основано на преданіи Вселенской Церкви и сабдуя, самостоятельно выработанному, теософскому принципу, съ удивительною смелостію для средневековаго теолога, принадлежавшаго къ монашеству, приходить, къ извъстнымъ уже намъ, выводамъ, такъ что одной его системы достаточно для того, чтобы намъ конкретно представить всв тв нелвпости, какія свойственны мистипизму вообще 3). Въ этомъ отношении Эккартъ выветь единственнаго предмественника для себя въ лицъ Эригены. И прежде всего сходство въ міросозерцаніи того и другого теолога заключается въ принимаемомъ ими общемъ основномъ принципъ. Оба они склоняются въ исключительной оценке разума, какъ супранатуральнаго органа, ведущаго къ адекватному соверцанію Божества. И если Эккартъ, выходя изъ положенія, что въ знаніи познающій субъекть объединяется съ познаваемымъ объектойъ, отожествляетъ человъка съ Богомъ словами «Богь и я едины» (Gott und ich sind eines); то этотъ выводъ является только болье опредыленными развитиеми положений Эригены, что «соверцаніе вещей равно имъ самимъ», что «сущности ве-



<sup>1)</sup> Ibid. 270-272 crp.

<sup>2)</sup> Ibid. 273 cm.

<sup>3)</sup> Потому справедиво Лассонъ называеть Эккарта такимъ лицемъ, которое занимаетъ центральное положение въ истории мистики. «Mit Rechte Eckhart der Centralgeist aller Mystik genant werden kann». Lasson, Meister Eckhart S. 22.

щей въ разумъ едины» 1), что «насколько человъческій разумъ восходить въ силу любви къ Богу, на-столько божественная пудрость висходить на человъка» 2). Отрицательный апофапческій методъ въ определенів понятія о Боге уже Эригена доветь до крайности, такъ что Эккарть почти буквально поэторяеть слова своего предшественника, когда говорить, что «Божество - абсолютное нечто», что «самосознаніе Ему не принадлежить > 3). Много аналогичнаго замичается въ возвриніяхь Эккарта и Эригены на Троичность Лиць, въ смыслё чодалестическаго или динамистическаго развитія Божественвой Сущности. Эригена же пролагаеть путь Эккарту для мистико-пантенстическихъ выводовъ своими воззрѣніями на вло, ыть начало метафизическое, заключающееся въ телесности в чувственности человъка, на необходимость возвращения въ божественную сущность всего духовнаго. Идеалистическое просозерцание сопоставляемыхъ нами мистиковъ, выражается мет вр томъ, что они вр своихр космологическихр и антропостических возграниях общими началами или сущностами воть перевъсъ предъ отдъльными конкретными явленіями, табъ и въ томъ, что они, съ поразительною бливостію къ новъйшимъ философскимъ умозръніямъ, отрицаютъ реальвость действительнаго чувственнаго міра. Эккарть повторяеть слова Эригены, когда говорить. что «твари-чистое ничто», что въ нихъ только реальна божественная сущность 4). Татое сходство въ возвръніяхъ западныхъ теософовъ могло, ко-

<sup>1)</sup> Intellektus rerum veraciter ipsae res sunt. De divisione naturae lib II, cap. 8. Intellectus omnium est omnia III, 4 ipsa cognitio Substantia est vera. IV, 7. Cunctae quidem essentiae in ratione unum sunt. II, 23.

<sup>2)</sup> In quantum humanus intellectus ascendit per caritatem, in tantum divina Sapientia descendit per misericordiam. De div. nat. II, 35, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Qui propter superessentialitatem suae naturae nihil dicitur De div. nat.
<sup>7</sup>. 21. Deus nescit se, quid est, quia non est quid. Lib 11, 28.

<sup>4)</sup> Deus itaque est omne, quod vere est, quoniam ipse facit omnia et fit in omnibus, ut ait S. Dionysius. Omne namque, quod intelligitur et sentitur, nihil aliad est, nisi non apparentis apparitio, occulti manifestatio-infiniti definitio et cet. De div. naturae III, c. 4.

нечно, обусловдиваться въ значительной степени общимъ их т направленіемъ, но могло служить и результатомъ предварительнаго ознакомленія Эккарта съ сочиненіями своего предшественника, хотя точныхъ данныхъ для последняго заключенія у насъ нътъ. Однако между сочиненіями ихъ замъчается и различіе, особенно въ этикъ. Эккартъ впервые излагаетъ этику согласно съ своими теоретическими возврвніями. Какъ въ общихъ своихъ возэрвніяхъ онъ жертвуетъ вездв частью для цвлаго, самостоятельностью твари для божественной субстанціи, такъ и въ этическихъ возэрвніяхъ онъ обезразличиваеть личность, сглаживаеть индивидуальныя жизненныя особенности и оканчиваеть тымь, что совершенно приносить индивидуализмъ въ жертву той же субстанціи. Нравственно каждое лице въ той мфрф, въ какой оно участвуетъ въ выраженіи этого общаго. Эгоизмъ онъ отожествляеть съ индивидуальностью и потому идеалъ нравственности видить не въ отреченій отъ эгоняма, но въ отръшеній отъ своей индивидуальности.

Особое значение міросозерцанія Эккарта заключается не только въ томъ, что оно завершаетъ собою развитіе средневъковой мистики въ крайнемъ пантеистическомъ направленів, но также и въ томъ, что оно пролагаеть путь новымъ отрицательнымъ идеямъ, нашедшимъ примънение себъ въ последующее время на западе въ религозной и философской сферъ. Едвали можно сомнъваться въ томъ, что многія воззрвнія Эккарта имвють реформаторскій характерь, аналогичный съ тъми, которыя впервые возвъщены были протестантизмомъ. Отрицаніе обязательности объективнаго авторитета въ дълъ познанія догматовъ въры, предоставленіе широкой свободы руководствоваться въ познаніи религіозной истины непосредственнымъ созерцаніемъ пролагають путь протестантскому ученію объ оправданіи вірою и приводять къ аналогичному спиритуализированію христіанства. Эккартъ и Лютеръ одинаково выставляють на видь необходимость непосредственнаго отношенія къ Богу съ темъ различіемъ, что первый основываеть это непосредственное отношение на созецарній, или внутренномъ опыть, а посльдній на върь во

Христа 1). Какъ мистициямъ. такъ H протестантизмъ протестують отиняково противъ односторонняго скаго и обрядоваго формализма въ католичествъ, противъ ственяющаго личную свободу ісрархическаго авторитета и (принципально) приходять въ этомъ отношения къ отрицательнымъ выводамъ по отношенію къ ісрархіи, Церкви, таинствамъ, обрядовымъ дъйствіямъ, добрымъ дъламъ, подвижничеству и другимъ сторонамъ внёшней христіанской дёятельной жизни. Для самыхъ протестантовъ это сродство протестантизма съ мистическою доктриною Эккарта не подлежить сомвънію. Прегерь, заботящійся хотя и безуспъшно, объ освобожденів Эккарта отъ нареканій въ пантензмі, різшительно утверждаеть, что нёмецкій мистикь училь объ іерархіи, о Перкви, о добрыхъ дёлахъ и монашескихъ подвигахъ въ духф поздивнивато протестантивма 2). Если обратить внимание на различие между Эккартомъ и Лютеромъ въ отношения къ Церкви в практическимъ сторонамъ христіанства, то это различіе мы можемъ видъть прежде всего въ количественномъ объемъ тъхъ видъ, къ которымъ примъняются реформаторскія иден. Эккартъ признаетъ свою мистическую доктрину въ полной силъ доступною только для избранныхъ лицъ, успъвшихъ стать на вершину соверцанія и такимъ-то лицамъ предоставляется полная духовная свобода, какъ въ отношении къ правственному закону, такъ и въ отношеніи къ Церкви. Эти избранныя лица, подобно пневматикамъ, возвышаются надъ всеми обязанностями, которыя. однако, повидимому продолжають сохранять свою силу для психиковъ, или техъ лицъ, которыя не утвердились въ соверцаніи. Катерина, представленная Эккартомъ, какъ наглядный образецъ мистическаго развитія, остается върною Церкви до тъхъ поръ, пока не прошла нившихъ фазисовъ въ своемъ развитіи и не достигля высоты созерцанія; но послъ этого она горделиво сбрасываетъ съ себя увы, на-

<sup>1)</sup> Это ученіе Лютера объ оправданів върою виражается особенно опредълентю въ Шиальканденских члёнахъ. Id praecipuum est, ut fide una justificamur. Mõler, Symbolik. Siebente Auflage 1864. S. 99—100.

<sup>2)</sup> Preger, B. I. s. 449-458.

лагаемыя на нее правственнымъ закономъ и церковными постановленіями, причемъ только и твердить, что сона стала богомъ, а потому для нея не можетъ имъть обязательности никакой авторитеть, никакое внішнее средство. Съ этой стороны Лютеръ является болье последовательнымъ, когда но--ы принципъ объ оправданіи в рою діляеть общеобязательнымъ и на немъ, въ реформаторскомъ духф, основываетъ свое общество, противопоставляемое католической Церкви. Но, съ другой стороны, то реформирование пневматиковъ, которое предпринимается мистикомъ, по отношенію къ этому ограниченному классу, является настолько широкимъ, что переходить всв границы церковности и положительной религіи, насколько оно понимается въ пантенстическомъ смыслв. Въ этомъ случав Эккартъ идетъ уже далве Лютера и упреждаетъ собою новыхъ немецкихъ философовъ. Стало быть правъ, съ своей точки зрвнія, Прегеръ, вмвняя въ заслугу Эккарта, что «его мистика возвъщаеть новый день въ исторіи духа» 1).

Но. какъ мистицизмъ уже потому, что часто принимаетъ фантастическія черты и своею задачею поставляеть не столько сообщение знанія (хотя и это имфеть для него значеніе). сколько указаніе новаго пути къ правственному совершенству. по самому своему существу есть доктрина не философская, а религіозная, такъ и система Эккарта можеть быть правильно понята и оцфиена именно въ связи съ аналогичными теософскими системами. Потому хотя система эта и поражаеть наст своими слишкомъ смълыми положеніями, но по мъстамъ видно и въ ней колебание автора, свидътельствующее о томъ что онъ самъ сомнъвался въ истинности избраннаго пути ко спасенію. Это сомнівніе пробуждало въ душі мистика угрызеніе совъсти и было причиною того, что въ ръшительный моменть, предъ судомъ инквизиціи онъ отрекся отъ своихт убъжденій, которыя облечены были имъ въ такую стройнук систему. Только этою неустойчивостію въ убъжденіяхъ и мо-



<sup>1)</sup> Eckhart erst hat die christliche Philosopie eigentlich begründet. Seine My stik gleicht der Morgenröthe: sie kündigt einen neuen tag in der Gechichte des Geistes. Preger, B. I. 458.

жно объяснить, что тоть-же мистикъ, который приходиль къ отрицанію всёхъ положительныхъ началь христіанства, вмёсть съ тёмъ обращается съ такою пламенною молитвою къ Богу: «Господи Всемогущій и Милосердый, сжалься надо ивою грёшнымъ и помоги мнё побёдить опасныя похоти, дабы я въ моихъ мысляхъ и дёйствіяхъ избёгалъ того, что Ты запретилъ. Научи меня исполнять Твои заповёди. Подърени меня, чтобы я могъ вёрить, надёяться, любить и жить, какъ Ты хочешь! (415, 20).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).

## Критическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева:

## «РОССІЯ И ВСЕЛЕНСКАЯ ЦЕРКОВЬ» \*).

Послѣ обнародованія "Русской идеи", которую мы опровергли 1), г. В. Соловьевъ оставиль Францію; но прежде своего отъѣзда, онъ подариль ей небольшой томъ сочиненія подъ названіемъ: "Россія и Вселенская церковъ". Такъ какъ этотъ томъ отличается ультрамонтанствомъ въ высшей степени, то "l'Univers" представиль великолѣпный отзывъ о немъ. Въ глазахъ "l'Unvers—а", введеніе этого тома равносильно по достоинству съ "Разсужденіемъ о всемірной исторіи" (Discours sur l'Histoire universelle) Боссюэта; все въ этомъ томѣ прекрасно; его идеи удивительны, его слогъ возвышенъ и пр. Очевидно, мы должны были поддаться искущенію и мы купили этотъ небольшой томъ г. В. Соловьева. Мы прочли его и хотимъ высказать то, что думаемъ о немъ.

Въ началѣ введенія г. В. Соловьевъ высказываетъ нѣсколько порицаній (ruades) Франціи и принципамъ 89 года. Это дѣло невинное. Откуда возникли эти принципы? Они суть плодъ великаго заблужденія, которое раздѣлялъ весь Западъ, да раздѣляетъ еще и теперь. Въ чемъ же состоитъ это заблужденіе? Въ томъ, что Западъ, вполнѣ признавши божество Іисуса Христа, не призналъ Его царственнаго достоинства. Если бы онъ призналъ Христа царемъ, то онъ усвоилъ бы туже самую власть (titre) и Его преемнику, который есть папа. Міръ такимъ образомъ образовалъ

<sup>\*)</sup> Статья редактора «L'Union Chretienne» о Владиміра Гетте.

<sup>1)</sup> Опровержение это тоже помъщено въ ж. "В. и Р." 1889 г.

бы изъ себя великую монархію; императоры и короли были бы вассалами папы, нам'ястниками въ мірскихъ д'ялахъ, какъ епископы были бы нам'ястниками въ д'ялахъ духовныхъ.

Эта теорія изложена г. В. Соловьевимъ въ туманнихъ фразахъ, которыя кажутся ему, безъ сомнёнія, очень философскими, а на мой взглядъ, представляются сильно запутанными и противорёчивыми. Постараемся однакоже разобраться въ нихъ, хотя погружаясь въ подобныя теоріи, можно спорить сто лётъ, не приходя къ соглашенію. Да и г. Соловьевъ, излагая ихъ, проповёдуетъ въ пустынё; никто никогда не принималъ ихъ и никто не прійметь ихъ.

Замътимъ голько, что г. В. Соловьевъ не далъ себъ труда ясно опредълить, что онъ разумъетъ подъ «Вселенскою Церковію», которую противополагаетъ Россіи.

При разсмотреніи доктринь его сочиненія, мы увидимь однавоже, что именно хотелось ему выразить этими словами; но опременіе ясное и строго категорическое не било би излишнимь въ началъ труда, тъмъ болъе, что нашъ авторъ не обладаеть даромъ слова выражаться ясно, и цогружается въ глубины или высоты, недоступныя обывновеннымъ смертнымъ. При отсутствін же этого опредъленія, обывновенный читатель можеть сказать ему, что та Вселенская Церковь, о которой онъ говорить, не существуеть, никогда не существовала и, безъ сомнънія, никогда не будеть существовать. Выраженіе вселейскій имбеть различные смысли; это тёмъ болъе могло служить для автора побужденіемъ ясно изложить синсть, который онъ усвояеть ему. Онъ говорить о христіанскома *юсударствъ*, которое было бы всемірнымъ; но христіанское государство, какъ частное, такъ и всемірное, не существуеть. Все, что онъ говорить о немъ, согласно съ извъстными историческиин теоріями, не основанными ни на чемъ, составляетъ только теорію, безусловно лишенную смысла.

Г. В. Соловьевъ видить начало христіанскаго государства въ византійской имперіи, но это начало остановилось на первыхъ порахъ потому, что ересь задержала дальнъйшее движеніе его. Какая ересь? Безъ сомижнія, та, которая состоить въ отверженіи мньнія, будто Церковь должна быть освящаема верховнымь первосвященствома. Г. В. Соловьевъ признаетъ лишь подобную церковь, христіанскій же Востокъ никогда не желаль ея. Надобно ли признать христіанскій Востокъ еретическимъ ради отверженія этой теорін? Ніть, еретикомъ надобно признать г. В. Соловьева, изложившаго ее. Онъ еретивъ не только въ глазахъ Востока, но и въ глазахъ большей части христіанскихъ церквей западныхъ, въ частности церкви французской, которая до самыхъ последнихъ вре менъ съ негодованіемъ протестовала противъ папской концентракціи, признанной только самыми врайними ультрамонтанами. За исключеніемъ последователей этой нельпой теоріи, ни одинъ христіанинъ не признаеть съ г. Соловьевымъ, будто апостольская каведра Рима должна быть чудодъйственною иконою (icône miraculeuse) вселенскаго христіанства. Римская канедра четь только епископская канедра, которая по причинъ своихъ ересей потеряла свое апостольство. Какъ читатели увидятъ. мы посчитаемся еще съ нашимъ авторомъ по поводу этого разногласія. Существуетъ далъе и другое различие между нами. Учение, которое мы защищаемъ, основывается на всей исторін Цервви; между тъмъ, какъ ученіе г. В. Соловьева опирается только на пустыхъ (creux) и громкихъ выраженіяхъ, которыя противорфчатъ фактамъ. Факты не нивють никакого значенія въ его глазахъ. Именно только такимъ образомъ онъ доказываетъ, будто ереси первыхъ восьми въковъ были активно поддерживаемы, или пассивно принимаемы большинствомо преческаго клира. Такова его историческая ложь, противъ которой возстають всв вселенскіе соборы, собиравшіеся у грековъ, и осудившіе вст ереси. Когда для оправданія своего ученія бывають вынуждены прибъгать въ исторической джи, то ученіе это уже осуждено.

Исказивши церковную исторію утвержденіемъ, будто греки были послёдователями всёхъ ересей, г. В. Соловьевъ доказываеть, далёе, будто эти ереси встрётили «непреоборнмую преграду въ Церкви римской и разбились объ эту евангельскую скалу». Еслибы

г. В. Соловьевъ зналъ церковную исторію, то онъ никогда не высказываль бы подобныхъ мнёній. Достовёрно то, что семь вселенскихь соборовъ, созванныхъ для осужденія ересей, были греческими соборами. Для сообщенія имъ вселенскаго характера, греки требовали согласія латинянъ при посредствё епископа римскаго, который по опредёленію первыхъ соборовъ пользовался титуломъ перваго патріарха Церкви и былъ единственнымъ патріархомъ въ Церкви латинской. Такъ какъ эта Церковь и ея патріархъ были православными, то греки должны были требовать ихъ согласія при рёшеніяхъ ихъ соборовъ. Это только они дёлали, и потому никогда не оспаривали у римскаго патріарха права предсёдательствовать на соборахъ, такъ какъ онъ былъ первымъ патріархомъ въ Церкви.

Чтобы остаться върнымъ исторической истинъ, надобно признать, что римскіе патріархи обывновенно соглашались съ греками въ дълъ осужденія ересей. Тъмъ не менъе надобно сдълать два исключенія для двухъ патріарховъ—папъ, Вигилія и Гонорія, которые были осуждены, какъ *еретики*, столько же на Востокъ, какъ п на Западъ.

Мы хорошо знаемъ, что латиняне пытались доказать, будто оба этн папы не были еретиками; мы знаемъ ихъ доказательства; но какъ ни красноръчивы доказательства, онъ не разрушатъ фактовъ, опирающихся на неопровержимыхъ данныхъ.

Что бы ни говориль г. В. Соловьевь, только въ греческой церковь принимала очень слабое участіе въ этихъ осужденіяхъ. Когда какой-либо папа, какъ напримъръ, св. Левъ, красноръчиво излагалъ православное ученіе, соборъ одобряль его и признаваль въ немъ это латинскаго православія, но ересь разбивалась предъ евангельскою скалою вселенскаго собора, а не предъ скалою римской Церков, которая была лишь простою Церковію, подобно другимъ патріаршимъ и епископскимъ Церквамъ; г. В. Соловьевъ согласился бы съ этимъ, если бы имълъ мальйшее понятіе объ управленіи (constitution) первенствующей Церкви. Мы просимъ у него позволенія думать, что послѣ пятидесятильтняго изученія этого вопроса, мы знаемъ это лучше, чѣмъ онъ.

Изъ чего, далье, можно видыть будто иконоборческая ересь направлена была прямо противо каведры Петра? Римскій престоль, называемый г. В. Соловьевымъ каведрою Петра, не имыль никакого значенія для ереси иконоборцевь. Еретики хотыли уничтожить иконы, потому что ошибочно видыли въ нихъ остатокъ язычества. Церковь же греческая высказалась за почитаніе святыхъ иконъ; патріархъ римскій примкнуль къ этому рышенію; но вся латинская Церковь, въ теченіе столытія, сопротивлялась своему патріарху, и приняла опредыленіе сельмаго вселенскаго собора и паны только послы того, какъ получила разъясненія, въ которыхъ нуждалась.

Полагать канедру Петра, какъ объекть иконоборческой ереси, это значить доказывать, что не имбють ни малейнаго понятія объ исторіи этой ереси. Справедливо то, что г. В. Соловьевъ, изъ мнимой канедры Петра дълаеть «чудодъйственную икону вселенскаго христіанства». Но эта фраза столько же сившная, какъ и ложная, не можеть пересиливать фактовъ. Иконоборцы хотъли уничтожить иконы Христа, Пресвятой Девы и святыхъ; но некто изъ нихъ и недумаль объ имоню Рима, которая изобретена тольво въ 1889 году г. В. Соловьевимъ. Этотъ писатель повсюду хочеть видеть римскій престоль представителемь церковнаго управленія, основаннаго Інсусомъ Христомъ. Онъ думаетъ, что именно на него нападали всъ еретиви Востова. Факты же повазывають, что ни одинъ изъ еретиковъ не говорилъ объ этомъ. И еретики были совершенно правы, потому что нивто изъ нихъ не признавалъ Рима представителемъ церковнаго управленія. Первые вселенскіе соборы, Никейскій и Константинопольскій, опредблили оказать римскому епископу ведикую честь, усвоивши ему титулъ перваго патріарха. Но они не признали за нимъ никакой особенной власти въ цервовномъ управленіи. Въ самомъ дёлъ, это управленіе повоилось въ епископской организаціи (corps épiscopal); всв епископы взаимно (solidairement) владёли епископатомъ, который быль единыма. Таково было ученіе, принятое по всей вселенной. Когда г. В. Соловьевъ говорить о римскомъ патріаршемъ престолъ, какъ

**представител** в церковнаго управленія, онъ противоръчить всей **исторін** первенствующей Церкви, представляемой семью вселенскими соборами.

ми не последуемъ за г. В. Соловьевимъ въ его разсужденіяхъ объ исторіи ересей. Намъ следовало бы снова начать писать нану Историо Церкви. Желающіе познавомиться съ безчисленными ошибами догнатическими и историческими этого писателя анти-православнаго, могутъ прочитать наше произведение. глъ фаети разсвазаны съ полнымъ безпристрастіемъ. Что же касается другихъ расказовъ г. В. Соловьева, то мы можемъ сказать, что въ нихъ столько же ошибовъ, сколько словъ. Никогда мы не читали винги столько же ложной, гдв писатель виставиль бы себя болъе лукавимъ (mauvaise foi). Онъ имълъ цъль опредъленную; для достиженія этой цёли, онъ не принимаеть въ расчеть ни исторін, ни богословія, и онъ виражается съ наглостію (effronterie), повазывающею въ немъ полную рёшимость всецёло поставить ложь на место истины. Прискорбно свазать, но «Введеніе» г. В. Соловьева есть произведение безстидное, которое своими громкими фразами доказываеть, что самъ авторъ не понимаеть ихъ. Это философская импость въ висовой степени.

Выставивши свое невъжество и свой ръзкій (grotesque) недантизить по поводу Византійской Церкви, авторъ переходить къ исману, который замъниль ее. Давши понятіе объ этой Церкви ложное и смъшное, онъ уже безъ затрудненія утверждаеть, что исмань быль выше ея.

Отъ ислама онъ переходить къ установленію латинской имперіш. У него безусловно нътъ никавихъ знаній по этому предмету, равно какъ и по другимъ предметамъ. Что же касается апломба, то въ этомъ у него никогда не бываетъ недостатка. Такъ всегда случается съ писателями, которые не знаютъ сущности предмета. Они стараются ослъпить другихъ невъждъ громкими фразами, столько же пустыми, какъ ихъ головы.

Въ результатъ всъхъ своихъ фразъ, г. В. Соловьевъ признается, что никогда ни одинъ человъвъ не думалъ и не старался осно-

вать христіанское государство, о которомъ онъ мечтаетъ, то есть, основать великое государство, въ которомъ папа быль бы вождемъ абсолютнымъ, всемірнымъ, непогръшимъ. Онъ ищетъ въ европейскихъ государствахъ благопріятныхъ элементовъ для этого, и сознается, что не находить ихъ. Впрочемъ Россія можетъ пригодиться ему для его великаго учрежденія. Мы увидимъ, какъ онъ разсуждаетъ объ этомъ предметъ. А пока для энакомства съ русскою Церковію, онъ отсылаетъ насъ въ сочиненію Лероа—Болье и въ брошюръ отца Тондини. Этого достаточно для оцънки знаній г. В. Соловьева. Онъ приноминаетъ также свою несчастную брошюру подъ названіемъ «L'idèe russe». Наши читатели уже знакомы съ ней и знають ей цёну 1).

Г. В. Соловьевъ обанчиваеть свое введение иносказаниемъ, виражающимъ всв его заблужденія, далве автомъ подчиненія папв и осворбленіемъ св. Сунода русскаго. Онъ выставляеть себя представителемь ста милліоновь русскихь. Несчастний человівь, онъ является органомъ только самаго себя, то есть, органомъ человъка, котораго мозгъ находится весьма въ плохомъ равновъсіи. Но что особенно странно въ этомъ введеніи и ложно по своимъ заключеніямъ, такъ это то, что авторъ выдаеть себя за члена истинной и досточтимой православно-восточной, или греко-русской Церкви. Можно ли оставаться членами Церкви, которую забрасывають грязью, которую презирають, противъ которой допускають самыя страстныя враждебныя оскорбленія? Справедливо, что г. В. Соловьевъ находить различіе между воображаемою имъ восточною церковію и Восточною Церковію дійствительною. Въ оправдание свое онъ приводить имена веливихъ учителей Церкви греческой. Но, г. В. Соловьевъ, мы дучше вашего знаемъ творенія учителей, которыхъ имена вы приводите. Воть уже пятьдесять лёть изо-дня въ день мы работаемъ надъ досточтимыми памятниками Отцевъ Церкви, надъ вселенскими соборами, надъ документами, относящимися въ исторіи Цервви. И мы не позволимъ (défions) вамъ привесть ни одной фразы великихъ людей, имена воторыхъ вы упоминаете, фразы, воторая благопріятствовала бы



<sup>1)</sup> Критическій разборъ этой брошюры тоже поніщень въ ж. «В. и Р.» за 1888 г.

вашей системе, или была бы неблагопріяна действительной грекорусской Церкви. Вы можете искажать тексты, какъ некажають
ихъ ваши друзья ультрамонтане, но искажать не значить цитировать. Вы любите ссылаться на св. Максима Исповедника; но мы
уже доказали вамъ, что вашъ тексть изъ св. Максима есть ложный тексть. Приводите еще новый тексть, если вамъ угодно, и
мы снова докажемъ вамъ, что вы исказитель текста. Вы исказили
также документъ, принадлежащій нашему времени; мы наглядно
показали вамъ это искажаніе; но вы все таки повторили его въ
своемъ сочиненіи, которое мы разсматриваемъ.

Ясно, г. В. Соловьевъ, вашъ образъ дъйствія въ пору самымъ безстрашнымъ ультрамонтанамъ; среди самыхъ іезунтовъ вы были бы ультрайезуштомъ. Будьте же увърены въ этомъ, если вамъ угодно; но съ тъхъ поръ, какъ вы измънили православной Церкви, не говорите, будто вы состоите однимъ изъ членовъ ея. Когда вы появитесь въ православной Церкви, то знающіе васъ скажутъ вамъ: «вотъ отступникъ! вотъ предатель! Зачъмъ онъ приходить осквернять нашу Церковь» Такимъ то образомъ г. В. Соловьевъ представляетъ собою сто милліоновъ русскихъ.

Г. В. Соловьевъ начинаетъ первую главу своей первой вниги легендою, которую онъ примъняеть въ двумъ Церквамъ, восточной и западной. Въ этой легендъ изображаются св. Николай, который не боится запачкаться, только бы помочь извощику вытащить изъ грязи свою повозку, и за тъмъ св. Кассьянъ, который боиться запачкать свое платье, при оказаніи помощи своему ближнему.

Св. Николай есть образъ Церкви западной, которая «не боится погружаться въ грязь исторической жизни» ради управленія и распоряженія Европою. Св. Кассьянъ есть образъ Церкви восточной, которая не хочеть заниматься мірскими дёлами, чтобы не запачкать платья.

Отсюда, согласно съ г. Соловьевымъ, можно завлючить, что существують двё христіанскія Церкви: одна *грязная*, это Церковь западная; а другая *чистая*, это Церковь восточная. «Вотъ, гово-

рить онь, основное начало различія и самая глубовая причина разділенія Церввей».

Въ этомъ никто не сомнъвался и прежде пророческихъ въщаній г. В. Соловьева. Онъ высказывается въ пользу Церкви *грязной*; мы ничего не имъемъ противъ этого; если ему нравится это, то онъ можетъ удовлетворять своему вкусу. Что же касается насъ, то мы больше любимъ Церковь чистую.

Справедливо, какъ утверждаеть онъ, что Церковь чистая тольво молится; между тёмъ какъ Церковь грязная молится и работаетъ. Безъ сомивнія, она молится, эта последняя Церковь, но ея молитвы на тысячи ладовъ видоизмёняемыя, не обладають тёмъ благоуханіемъ древности, какой сохраняють молитвы Церкви чистой. Церковь грязная работаеть, но ея работа очень часто есть излишняя суетливость (mobiles inavouables), и результаты этой работы часто бывають позорны. Церковь чистая тоже работала, что бы ни говорилъ г. В. Соловьевъ, и результатомъ было сохраученія въ его чистоть, и огражденіе праніе апостольскаго вославныхъ національностей отъ ихъ тирановъ. Эта работа стоить болбе работы Церкви западной, которая возмущала всв національности, возбуждала ихъ однъ противъ другихъ, покрыла европейскія земли кровавыми развалинами, породила схизмы и ереси, и наконецъ привела интеллегентную Европу къ отриданію божественности христіанства, въ отрицанію самаго Бога.

Если подобная работа нравится г. В. Соловьеву, то въ этомъ ничего нътъ мудреннаго. Онъ въ преувеличенныхъ чертахъ представляетъ жизнь нъвоторыхъ восточныхъ монаховъ и смёшиваетъ это съ жизнію Церкви; онъ старается найти на Востовъ Церковъ дъятельная же жизнь Церковъ западная, по нему, есть Церковъ вселенская; а Церковъ восточная есть только Церковъ частная. Но Церкви вселенской въ томъ смыслъ, какой онъ усвоетъ ей, не можетъ быть. Частныя христіанскія Церкви, въ мірт редигіозномъ, составляютъ только слабое меньшинство. Слово вселенскій есть переводъ слова каволическій, а слово каволическій примъняется

только въ той Церкви, которая всегда и повсюду, гди только был основана, оставалась Единою въ себь по върго и исповиданию всего ученія, принятаго ею съ самаго начала, и всегда ею сохраняемаго. Прастранство земель, занимаемихъ этою Церковію, болье им менье значительное число ея членовъ не дають ей еще права на названіе каволической или вселенской; совершенно маленьмя Церковь можеть быть каволическою, а съ многочисленними ченами Церковь можеть быть еретическою и схизматическою. Церковь можеть много заботиться о распространсній своихъ частнихъ ученій, но ея трудь будеть только вреднимъ, или не будеть имъть инкакихъ результатовъ. Такимъ то образомъ папистическая Церковь работала въ теченіи стольтій, не имъя возможности даже остановить своего паденія, которымъ поражена, и не распространняя среди міра никакой христіанской иден.

Церковь восточная употребляеть меньше усилій, но работаеть лучие. Ея миссін сопровождаются лучиних успехомъ, чемъ мисси Церкви папистической. Но она не провозглащаеть громко о своихъ победахъ, и довольствуется положениемъ скроинымъ н общенолезнымъ. Если кристіанская работа служить признакомъ встинной Первы, какъ говорить г. В. Соловьевъ, то онъ безъ затруаненія найдеть истинную Церковь на Востокъ. Въ своей вибшней убятельности, вавъ и въ своей внутренней жизни, папистическая Церковь оставила апостольскія предамія, хотя г. В. Соловьевь, при своемъ незнанін исторіи, усвояеть ей въ этомъ отношенін монополію. Сохраненіе истиннаго христіанства въ мір'в развъ ничего не значить? Развъ ничего не значить проявлять столъ протродное влінніе на народи, которие обязани ей своею автоноию, и этого достигать среди завоевателей варварскихъ и фанатическихъ? Могутъ ли послъ этого утверждать, будто она ничего не оплала, а только молилась? Если эта великая Церковь, которая въ теченін стольтій только модилась, модилась не напрасно, то она должна была заявить себя Церковію живою, которая действуеть, которая берется и которая торжествуеть нобъду. Но жалкій г. Соловьевъ, ея діятельность очевидна; только добровольные слещы могуть этого не видеть. Онь усматриваеть деятельность только въ движеніи Церкви, имъ избранной, и эту то папистическую Церковь, не извъстно почему, онъ называетъ вселенскою, движение которой произвело столько развалинь, чему мы были свидетелями. Г. В. Соловьевь не хочеть видеть этихъ развалинъ и приглашаетъ Церковь восточную присоединиться къ намъ. Онъ не хочеть понять, что папство, вмёсто того, чтобы быть началомъ единенія, служить началомъ раздёленія. Церковь восточная, по нему, не имбеть для себя центра. И однакоже всё православные народы объединены, а между западными Церквами существуеть только раздёленіе. Всё протестантскія Церкви не принадлежали ли къ нашивму? Не отделились ли оне отъ Рима, ужаснувшись встуб его ересей и встуб его ощибокъ, исказившихъ Христіанство? Не составляють ли они самую значительную, самую дъятельную и самую интеллигентную часть западныхъ Церквей? А въ самой папистической Цервви сколько раздёленія, сколько борьбы! Для прекращенія всего этого утвердили папскую непогрънимостъ, но достигли совершенно противоположнаго результата. Борьба вознивла еще болъе ожесточенная, чъмъ когда либо была, и папство не знаеть на что опереться (quoi s'en tenir), даже въ отношения въ своему собственному существованию! Въ этому то мнимому центру г. Соловьевъ хотель бы приврепить достоуважаемую Церковь восточную. Дёло идеть, говорить онъ, не о томъ, чтобы лишить ее религозной и нравственной индивидуальности. Это лицемъріе. Г. В. Соловьевъ не знаетъ папистическую Церковь, которую онъ называеть оселенскою; однакоже онъ не настолько же не знаеть ее, чтобы не понималь, что когда дъло идетъ о единеніи съ нею, слово единеніе означаеть: самоуничтожение, подчинение самому грубому деспотизму, самому антихристіанскому рабству. Почему Востовъ, по нему, не признаеть своимь руководствомь Западъ? Почему? Потому что Западъ принялъ ложное направленіе. Пусть сойдеть съ своего пути этоть панизмъ, которому столько удивляется г. В. Соловьевъ; пусть отважется отъ своихъ заблужденій; пусть возвратится въ первенствующей Церкви, представляемой семью вселенскими соборами и Отцами этой великой и учительной эпохи, и миръ будеть возстановлень, и Востокъ признаеть въ римскомъ Западѣ своего брата. Почему г. В. Соловьевъ не даетъ по этому предмету добрыхъ совътовъ папизму? Папизмъ нуждается въ этомъ. Не занимаетъ ли онъ достаточно хорошаго положенія въ іезуитской партіи, чтобы его совъты были приняты?

Перейдемъ во второй глави: Ко вопросу о задачи Россіи. Что должна дилать современная Россія? Г. В. Соловьевъ предлагаетъ вопросъ и не ришаетъ его. Нисколько страницъ однихъ словъ, и болие: ничего. Отвить, безъ сомийнія, отложень въ слидующему номеру; виновать, въ слидующей глави.

Мы увидимъ это сейчасъ.

Третья глава озаглавлена: Истинное православіе русскаго на-рода и лже-православіе антикатолических вбогословов.

Заглавіе заманчивое. Г. В. Соловьевь, отв'ячая прежде всего на вопросъ, поставленный въ предшествующей главъ, утверждаетъ, что Россія обязана исполнить великую религозную миссию. Въ чемъ же состоить эта миссія? Въ признаніи высоваго, божественнаго и непогръшимаго авторитета папы и въ принесеніи ему въ жертву православнаго ученія. Вотъ миссія, въ самомъ дёль, прекрасная, и ми не понимаемъ, почему русскіе, подъ водительствомъ г. В. Соловьева, не устроять пилигримства въ Римъ, чтобы простереться предъ напою и цёловать его напскую туфлю? Если вёрить г. В. Соловьеву, то надобно различать два православія, православіе народное и православіе воинствующих патріотов. Первое утверждается на техъ же основаніяхъ, какъ и папство, а потому единеніе съ нимъ легво. Мы не знаемъ, по невъжеству или по дукавству (mauvaise foi) нашъ авторъ видить одни и теже основанія въ православін русскаго народа и въ православін папистовъ; но изъ того, что онъ сказалъ, легко открываются: расчитанное умолчаніе, крайняя заботливость устранить даже явныя существующія различія и сообщить ложныя иден о нравахъ народа русскаго. Приведемъ следующий примеръ:

Извъстно, что 8 декабря 1854 г., Пій IX ввель погмать, неизвъстний не только въ Церкви восточной, но и въ Церкви запалной; онъ провозгласиль догматомъ непорочное зачатіе Пресвятой Дъви. Г. В. Соловьевъ злоупотребляетъ словомъ непорочный и замечаеть, будто и Церковь греческая и русская признають Деву пренепорочною. Онъ хочеть увърить, будто Пій IX опредълиль только то, чему върять православные русскіе. Но этого совершенно нътъ. Православные Церкви върять, что Пресвятая Дъва, во время своей жизни, не совершила гръха, который омрачиль бы ея душу, именно въ этомъ смысле оне называють ее пренепорочною. Церкви западныя верели тому же самому по шестналцатаго столетія. После же этой эпохи ісзунты стали утверждать, будто Дъва Марія была зачата своею матерію, не будучи причастна ка первородному гръху. Отсюда вознивъ споръ, окончившій-.. ся мнимымъ догматомъ 1854 г. Такимъ образомъ, итъ никакого тождества между ученіемъ, провозглашеннымъ Піемъ IX, и ученіемъ, испов'тдуемымъ православными Церквами; посл'єднее ученіе согласно съ ученіемъ первенствующей Церкви; ученіе же Пія IX есть не что иное, какъ језунтское еретическое ученје, противорвчащее великому христіанскому началу, утверждающему, что все человъчество пало и поражено первороднымъ гръхомъ; что тольво одинъ Христосъ былъ изъятъ отъ него, потому что его человъчество имъло божественное происхождение. Г. В. Соловьевъ, злоупотребляя словомъ непорочный и толкуя его лживымъ образомъ, представиль доказательство того, что онь столько же знаеть ученіе православное, какъ и ученіе папистическое. Если же онъ знасть его, то его надобно обвинять въ лукавомъ смъщеніи двухъ безузусловно противоположныхъ ученій.

•Мы можемъ, и въ отношеніи къ другимъ вопросамъ, предложеннымъ г. В. Соловьемымъ, тоже уличить его или въ явномъ невъжествъ, или въ лукавствъ. Онъ утверждаетъ, будто швола русскихъ богослововъ заимствовала отъ богослововъ греческихъ православіе, отличающееся отъ православія народа русскаго и ведущее свое начало отъ Фотія и Михаила Керулларія. Нашъ авторъ,

какъ кажется, незнаетъ, что досточтимые патріархи Фотій и Миматъ ничего не прибавили къ ученію, полученному ими отъ своихъ предшественниковъ, что они только защищали его отъ папскихъ нововведеній. Онъ заключаетъ православіе русскихъ богослововъ въ трехъ главнихъ положеніяхъ:

Въ отвержении ложнаго догмата объ исхождении Духа Святаго и отъ сина (Filioque);

Въ отвержении непорочнаго зачатия;

Въ отвержении непогръшимаго папскаго авторитета.

Замътимъ, что ересь Filioque была изобрътена въ то время, когда Фотій возсталъ противъ нея, когда выяснилъ, что она противоположна ученію первенствующей Церкви, когда доказаль, что подобное нововведеніе должно быть отвергнуто. Въ теченіе двухъ стольтій папы были согласны съ Фотіемъ. Ересь, имъвшая своимъ главнымъ распространителемъ императора Карла, была допущена папою въ символъ только по приказанію императора Генриха. Очевидно, для того чтобы оставаться православнымъ, надобио было отвергнуть императорскій догмать и держаться ученія первоначальнаго, коего ученымъ и красноръчивымъ защитникомъ быль фотій. И вотъ русскій народъ на литургіи произносить символь безъ императорской прибавки. Пусть же г. В. Соловьевъ попытается доказать ему, что онъ долженъ сдёлать эту прибавку, и онь увидить, какихъ успёховъ достигнеть онъ.

Въ отношения ко второму положению, нашъ авторъ следующимъ образомъ формулируетъ упревъ, касающийся православныхъ богослововъ.

«Святая Дъва была непорочною съ перваго момента своего существованія».

Къ этому онъ прибавляетъ: «Такимъ образомъ эти богословы, ослъпленные ненавистю, осмъливаются отвергать ученіе, проповъдуемое Церковію восточною, какъ греческою, такъ и русскою, которая непрестанно провозглашаетъ Святую Дъву всенепорочною, т. е. непорочною въ высшей степени».

Можно столько же въжливо отвътить г. В. Соловьеву, что и онъ,

ослёпленный фанатизмомъ, не хочеть даже замётить двухъ смысловъ, которые усвояють слову непорочная. Православные богословы не отвергають того, что Святая Дёва была непорочною съ перваго момента своего существованія, и что Она могла быть очищена отъ первороднаго грёха въ нёдрахъ своей матери; они возстають только противъ ереси Пія ІХ, который утверждаеть, будто Она избёжала всеобщаго закона, поразившаго весь родъ человёческій. По ученію этой ереси, Святая Дёва получила начало и свое существованіе ентичеловтическія; отсюда одинъ шагъ до обожествленія Ея. Именно этоть шагъ и дёлають въ Церкви папистической; тамъ изобрёли новый культъ Маріепоклоненія (шагіоlâtrie); тамъ не стёсняются уже говорить и писать, будто Святая Дёва есть восполненіе Троицы.

Что же касается третьяго вопроса, то православные богословы относительно папской власти исповедують учение Отцевъ Церкви и вселенскихъ соборовъ. Они не были бы православными, если бы не исповедовали этого. Народъ русскій исповедуеть то же самое ученіе, что и епископы и богословы, и эти последніе столькоже православны, какъ и народъ. Различеніе двухъ православій есть безусловно ложное и смёшное.

Г. В. Соловьевъ признаетъ себя сильнымъ, когда утверждаетъ, будто ереси, усвояемыя папизму, не были осуждены вселенскимъ соборомъ, и будто даже невозможно, чтобы православная Церковь могла созвать вселенскій соборъ. Мы ему отвётимъ, что со времени измышленія Filioque и папскаго деспотизма, въ Церкви православной не было разногласія по этимъ двумъ предметамъ, и что поэтому не было надобности созывать соборъ для осужденія ученія, всегда и повсюду отвергаемаго на Востокъ. Что же касается мнимаго догмата, опредъленнаго Піемъ IX въ 1854 году, то омъ составляетъ для Церкви православной только предметъ смёха, и служитъ сильнёйшимъ доказательствомъ, что папа и его епископы безусловно потеряли каеолическій смыслъ. Итакъ, какъ этотъ догматъ не пріобрёлъ ни одного послёдователя въ православныхъ Церквахъ, то для чего заниматься имъ?

Когда православные Церкви пожелають созвать вселенскій соборь, то оні найдуть для этого средства. Оні не будуть нуждаться въ этомъ отношеніи въ Церкви папистической; потому что явные еретики не должны присутствовать на соборі, который существенно утверждается на непрерывномъ свидітельстві о вірі, принимаемой и исповідуемой всіми истинными христіанами.

Прежде окончанія третьей главы, г. В. Соловьевъ еще разъ возвращается въ своей идей о томъ, будто православная Цервовь лишена (правильнаго) устройства, такъ какъ не имфеть папы. Ми уже объяснили ему, что въ апостольскомъ управленіи Церковію, не было мъста для папы. Тъмъ не менье, онъ упорствуеть въ своемъ заблужденін, и наши читатели уже сами оцёнять его научность и его искренность. Но что бы онъ ни говориль, только вселенскій соборь на Востокі возможень, и возможень лишь въ православін, потому что здёсь только существуєть истинное управленіе, дарованное Цервви апостолами. Онъ издівается надъ встин, когда выставляеть напство положительным принципома, реальныма учреждениема. Папство есть учреждение, созданное въ восьмомъ въкъ первыми франксими кородями; оно взбунтовалось противъ ихъ наследниковъ и наполнило міръ возмущеніями; оно мало сделало добраго и въ средніе века, а съ техъ поръ подверглось паденію: своими же врайностями и заблужденіями оно потеряло половину подчиненной ему Церкви, ежегодно теряеть остальную и въ настоящее время есть только нагальванизированний трупъ.

«Отдають себя на смёхь всёмь людямь, говорить онь, когда признають русскій Сунодь или Константинопольскаго патріарха истинными представителями Церкви вселенской». Подумаль ли онь, что онь самь отдаеть себя на подобное посмённіе, когда объявляеть, будто еретическій и схизматическій епископь римскій есть истинный прёдставитель Церкви вселенской, не существующей и никогда не существовавшей? Вёдь существовала только Церковь канолическая, обнимавщая востовъ и западъ: Со времени же восьмаго вёка папство, своимь честолюбіемь, своими ан-

тихристіанскими притязаніями, своими разнаго рода ересями и заблужденіями, разрушило единство. Оно удалилось отъ касоличечества, и въ настоящее время можно сказать, что римскій епископъ уже не пользуется болже патріаршими привиллегіями, которыми вселенскіе соборы его надвлили.

Въ четвертой главъ своей, г. В. Соловьевъ занимается расколемъ и идеею, которую митрополить Московскій Филареть имъль о вселенской Церкви.

Съ самаго же начала онъ опять возвращается къ своимъ несчастнымъ мнёніямъ о (русской) Церкви, созданной царемъ, не польвующейся никакою властію и однакоже усвояющей себё авторитеть, принадлежащій лишь Церкви вселенской и незивисимой, основанной Христомъ.

До сихъ поръ онъ не говорить, еще гдё же можно найти эту вселенскую Церковъ, которая не существуеть. Все, что онъ говорить объ этомъ предметр, есть безсвязный наборъ словъ. Пусть же онъ наконецъ покажеть намъ эту пресловутую вселенскую Церковъ, или пусть, по крайней мъръ, представить намъ доказательства ея существованія! Но г. В. Соловьевъ не унижаеть себя до этого. Онъ хочеть, чтобы ему върили на слово и чтобы принимали, какъ принципъ, его вселенскую Церковъ.

Переходимъ въ расколу. Г. В. Соловьевъ раздъляеть его на два толка: первый толкъ мечтаетъ о православной Церкви, независимой отъ государства; второй же отвергаетъ Церковь и своего царя, какъ находящихся подъ властію антихриста. Во всёхъ его отступленіяхъ отъ предмета мы находимъ одинъ только серьезный вопросъ, на который должны были бы отвъчать, если бы авторъ пожелалъ изложить его менъе поверхностнымъ образомъ. Онъ утверждаетъ, будто нареченіе русскихъ еписковъ запрещено и осуждено третьимъ правиломъ седьмого вселенскаго собора. Мы давно уже знакомы съ этимъ возраженіемъ—ложнымъ и смёшнымъ. Авторъ объщаетъ еще возвратиться къ нему. Мужественно ожидаемъ этого.

Что же касается его общихъ разсужденій о расколь, то онь

представляются намъ столь слабыми, что мы не станемъ останавливаться на нихъ. Замътимъ однакоже, что онъ называетъ расколъ русскимъ протестантизмомъ. Еслибы онъ пожелалъ перенестись на западъ, въ эту римскую Церковь, которую онъ столько любитъ, то онъ встрътилъ бы тамъ протестантизмъ или расколъ, имъющій совершенно другую важность, чъмъ протестантизмъ—расколъ русскій. Что такое расколъ русскій въ сравненіи съ расколомъ западнымъ, который, поразивши римскую Церковь, распространился среди самыхъ сильныхъ и самыхъ интеллигентныхъ народовъ Европы и Америки? Когда изъ раскола хотятъ создать протесть противъ русской Церкви, тогда безконечно болъе сильный протестъ противъ римской Церкви могутъ создавать изъ раскола протестанскаго.

Послъ пустословія о расколь русскомь, г. В. Соловьевь возвращается въ своей вселенской Церкви, которую онъ еще не опредънлъ. Онъ ссилается на високопреосвященнаго Филарета, бывшаго митрополита Московскаго, усвояя ему иден, которыхъ опъ не имълъ. Мы очень хорошо знаемъ, приводимое имъ сочинение митрополита Филарета. Мы даже перевели его на французскій язивъ въ «L Union chrétienne». Такъ какъ г. Соловьевъ приводить нъсколько строкъ изъ этого сочиненія, то изобличая его во лжи, мы можемъ категорически заявить, что онъ толкуеть эти строки въ смисле безусловно противоположномъ смислу автора. Митрополить Филареть быль очень хорошимь богословомь, чтобы не впадать въ нелъпыя теоріи г. В. Соловьева. Онъ зналъ Церковь токою, какою она была въ различныя эпохи своей исторіи, и онъ исповедоваль, что Церковь русская составляла часть истинной Церкви, которая во всей чистотъ сохранила наслъдіе Церкви первоначальной. Пусть г. Соловьевъ прочтеть православный катехизисъ ученнаго и уважаемаго Филарета, и онъ не найдетъ тамъ ни одного слова, которое благопріятствовало бы его доктринамъ.

Въ пятой главъ своей, г. В. Соловьевъ послъ опровержения славанофиловъ, подходитъ въ вопросу о Церкви вселенской. Эта Церковь, по нему, есть *вселенская*, хотя она вовсе не существуетъ и хотя она не обнимаетъ весь человъческій родъ.

Темъ не менее она есть вседенская «въ томъ смысле, что не связана ни съ какимъ народомъ, или группою народовъ. Чтобы стать вселенскою, ей достаточно иметь международный центра для распространенія во всей вселеной. Она не иметь безусловнаго познанія всёхъ истинъ; но она непогрышима, т. е. она не можеть ошибаться опредёляя въ данный моменть такую или иную религіозную или нравственную истину, которой разъясненное (explicite) вёдёніе ей становится необходимымъ.

Мы удивляемся, что г. Соловьевъ допустилъ столь много подразумъвательныхъ положеній въ свою теорію; ему достаточно быбо бы сказать: «Церковь вселенская, это Церковь папистическая; папа, ея глава, не погръшимъ и можетъ создавать догматы, когда найдеть это благовременнымъ». Это было бы болю откровеннымъ. Когда имъютъ извъстное убъжденіе, зачъмъ облекать его въ фразы, пригодныя только для укрывательства? Мы признаемъ; однакоже, что онъ говорить на столько ясно, что нельзя совершенно сомнъваться въ его доктринъ.

Онъ переходить къ шестой главъ, въ которой говорить о свободъ религіозной и о свободъ церковной. Онъ различаетъ два рода свободы: свободу *церковнаго тъла* по отношенію къ внъшней, государственной власти, и своболу индивидуумовъ, состоящую въ правъ въровать во что кому угодно, или въ совершенномъ невъріи ничему.

Свобода церковная можеть существовать только подъ условіемъ полной независимости отъ государства. Но воть, именно, это надобно было бы доказать. Почему Церковь, соединенная съ государствомъ, не можетъ быть свободною, если ея дъйствіе простирается только на церковную сферу (domaine), и если государство не вторгается въ эту сферу? По мижнію г. В. Соловьева, Церковь должна быть безусловно независимою отъ государства, иначе у ней будуть руки связанными только тогда, когда государство свяжеть ихъ. Но если государство не связываеть ей рукъ, то она прекрасно можетъ пользоваться ими, даже когда будетъ соедине-

на съ государствомъ. Единеніе не есть рабство. Намекъ автора на православную Церковь Россін совершенно не достигаетъ своей пъли.

Что же касается Церкви римской, то авторъ утверждаетъ, будто она всегда пользовалась церковною свободою и никогда не была Церковію государства. Это доказываетъ, что г. В. Соловьевъ не знаетъ даже перваго слова изъ исторіи Церкви западной.

На Западъ, какъ и на Востокъ, Церкви всегда были государственными Церквами. Съ девятаго въка папы сильно старались сосредоточить въ себъ верховный авторитетъ; но они не достигли этого вполнъ. Всъ Церкви сохраняли свои права, привиллегіи и вольности, а государи пользовались преобладающею властію. Вотъ почему управленіе, по которому всъ Церкви, ограничиваемия въ своей жизни предълами государства, назывались галликанскими.

Утверждая будто римско-католическая Церковь, понимаемая въ общемъ смыслё, пользовалась церковною свободою, г. В. Соловьевъ преднолагаетъ далее, что эта Церковь составляетъ нёчто цёлое (un tout) внё предёловъ государствъ, что совершенно ложно. Конечно, пана заявлялъ притязаніе стать государемъ (le souveraen) всёхъ Церквей, но Церкви не признавали его таковымъ и противопоставляли его власти свои обычаи и вольности. Если бы нашъ авторъ зналъ исторію Западныхъ Церквей, то онъ не высказалъ бы столь ложнаго принципа. Онъ призналъ бы, что всё Церкви были національными, что онё были соединены съ государствомъ; что только съ ограниченіями онё допускали вмёшательство папское; что, наконецъ, государство въ согласіи съ Церковію часто оказывало сопротивленіе папамъ, которые не могли проявлять свою власть иначе, какъ только уважая обычаи и вольности Церквей національныхъ.

Церковь римская, которая пользовалась бы полною свободою, никогда не существовала. Пусть г. В. Соловьевъ не сомнёвается въ этомъ. И уже не наша вина, если онъ не знаетъ исторію той пресловутой вселенской Церкви, о которой говорить съ такимъ

энтузіазмомъ и которая существуетъ только въ его воображеніи.

Одновременно съ своими бездоказательными прославленіями Церкви, никогда несуществовавшей, г. В. Соловьевъ нападаетъ на православную Церковь русскую. По этому предмету онъ повторяетъ себя до пресыщенія, но не ссылается ни на какой документъ. Онъ долженъ однакоже понятъ, что страстныя и несправедливыя нападенія, какія онъ допускаетъ, не могутъ быть приняты по одному довърію къ его словамъ. Утверждая, будто русская Церковь находится въ рабствъ у гражданской власти, онъ думаетъ, что высказываетъ великую истину; но его истина есть ложь, которай не можеть быть подтверждена ничъмъ.

Церкви западныя болёе подчинены государству, чёмъ православная Церковь русская. Пусть противникъ этой уважаемой Церкви прочтеть только сочиненіе, написанное Де-Месромъ противъ Церкви галликанской, и онъ найдетъ тамъ доказательство, что галликанская Церковь, самая значительная часть Церкви римской, впала въ самое постыдное рабство въ отношеніи къ государству.

Только благодаря Боссюэту, клиръ въ 1682 г. не отдёлился оффиціально отъ папства. Боссюэть боялся раскола. Если бы онъ могъ предвидёть то, что сдёлало папство послё этой эпохи, то онъ одобрилъ бы отдёленіе, котораго боялся. Но онъ не былъ проровомъ и не могъ предвидёть будущаго. Немногаго недоставало въ 1682 г., чтобы Церковь французская сдёлалась Церковію православною. Шуазель, епископъ Турнэ, великій и ученый епископъ, не отступалъ и предъ этой перспективой, и не преклонился даже предъ геніемъ Боссюэта; но Боссюэтъ имёлъ на своей сторонѣ Людовика XIV; вотъ почему оффиціальное отдёленіе не состоялось. Стала ли отъ этого Франція болѣе религіозною? Она не отдёлилась отъ Рима, но она отдёлилась отъ христіанства, что не мѣшаетъ г. В. Соловьеву помѣщать ее въ воображаемой имъ Церкои вселенской

Въ седьмой главъ, г. В. Соловьевъ приводить упреки г. Аксакова противъ оффиціальной русской Церкви.

Первый упрека: іерархическія степени влира подведены подъ

*табель о разнахъ*, такъ что та или другая церковная степень соотвътствуетъ такой или иной степени гражданской или военной. Во Франціи безусловно существуетъ тоже самое.

Второй упрека: всё религіозныя распоряженія Св. Синода должим совершаться подъ надзоромъ правительства.

На западъ всъ распоряженія папскія и епископскія подчинены той же формальности, и каждое правительство имъеть право запрещать и осуждать ихъ.

Третій упрека: церковное управленіе приняло формы управленія свётскаго.

Тоже самое совершается въ Римъ, до самаго маленькаго западноевропейскаго епископства.

Четвертый упрекь: члены влира требують болье прямаго государственнаго содъйствія церковнымь дъламь.

Во Франціи, и въ другихъ западныхъ Церквахъ, тоже требують, чтобы правительство безусловно было подчинено папъ и влиру, и безусловно исполняло приказанія клира; чтобы содержало всъхъ духовныхъ и всъ Церкви; чтобы приводило въ исполненіе всъ принудительныя мъры папы и епископовъ; чтобы покровительствовало клиру, даже когда онъ предается безумію самаго необузданнаго фанатизма. Ему указывають даже на необходимость возстановленія Инквизиціи и ея костровъ.

Пятый упрека: Оберъ-Прокуровъ Св. Синода представляетъ императору отчетъ о церковныхъ дълахъ, которыя совершились въ тетеніе года, во время его управленія.

Министры вёроисповёданій, во всёхъ западныхъ государствахъ, кілаютъ тоже самое; только, вмёсто того чтобы обращаться къ юсударю, какъ верховному покровителю своей Церкви, они обращаются къ правительственнымъ учрежденіямъ (gouvernements), которыя рёшительно не занимаются церковными дёлами.

Г. В. Соловьевъ представляется оченъ неблагоразумнымъ, когда высказываетъ противъ русской Церкви упреки въ жестокости въ отношении къ изкоторымъ сектантамъ. Пусть же онъ прочтетъ историю западныхъ Церквей, группируемыхъ имъ въ Церкви все-

ленской, и онъ увидить, что всё страницы этой исторіи запят наны кровью. Тогда онъ устыдится нёкоторыхъ утвержденій, до пущенныхъ имъ противъ Церкви русской. Упреки, которые онг дёлаеть этой Церкви, еслибы они были столько же истинным и сколько ложны, могли бы быть обращены ко всёмъ безъ исключенія Церквамъ. Если даже г. Аксаковъ сказалъ все то, что заста вляеть его сказать г. Соловьевъ: то что отсюда надобно заключить? Г. Аксаковъ несомнённо былъ писателемъ серьезнымъ. не развё онъ не былъ православнымъ? Онъ, подобно многимъ другимъ, свободно могъ перемёнить Церковь. Если бы онъ былъ еще живъ, то счелъ бы не большою честью для себя быть приводимымъ г. В. Соловьевымъ, и, безъ сомнёнія, съ энергією возсталт бы противъ злоупотребленій, какія дёлаетъ этотъ писатель изъ нёкоторыхъ страницъ его произведеній.

С---въ.

(Продолжение будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

 $\mathbf{N}_{\mathbf{0}} \mathbf{2}$ 

ЯНВАРЬ.--КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Esp. XI. 3

Дозволено цензуров. Харьковъ, Января 31 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлое*в.

# Вторая книга Моисея «ИСХОДЪ»

ВЪ ПЕРЕВОДЪ И СЪ ОБЪЯСНЕНІЯМИ.

(Продолжение \*).

#### 0 праздникахъ (23, 13-19).

Ст. 13. Всего, что Я сказалт вамт, держитесь; и имени фугихъ боговъ не упоминайте; да не слышится оно изъ устъ мвоихъ. (14) Три раза въ году празднуй Мнъ. (15) Праздникъ опръсноковъ соблюдай; семь дней вин опръсноки, какъ поветыть Я тебъ, въ назначенное время мъсяца Авива; ибо въ ономъ вышелъ ты изъ Египта; и пусть не являются предълще Мое съ пустыми (руками); (16) и праздникъ жатвы первихъ плодовъ твоихъ работъ,—что посъешь ты въ поль: и праздникъ сбора при исходъ года, когда убираешь съ поля произведенія твои. (17) Три раза въ году будетъ являться весь мужескій поль твой предъ лице Владыки— Ісговы. (18) Не промивай на квасное кровь жертвы Моей и тукъ праздника Моего не долженъ оставаться до утра. (19) Начатокъ первыхъ плодовъ земли твоей приноси въ домъ Ісговы, Бога твоего. Не вари козленка въ молокъ его матери.

Ст. 13. Всего, что Я сказаль вамь, держитесь: въ точности всполняйте все, что Мною заповъдано вамь. Присоединение въ этимъ словамъ повелъния: и имени другихь боговь не упо-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра н Разумъ» 1890 г. № 24.

минайте, показываеть, что самая основная заповъдь заключается въ почитаніи единаго Ісговы. Има другихъ боговъ недолжно и слышаться изъ устъ еврея; они должны исчезнуть изъ памяти и ръчи народной. Неосновательно было бы придавать разбираемымъ словамъ тотъ узкій смыслъ, что будтобы ими воспрещается призывать въ клятвахъ имена другихъ боговъ.

- Ст. 14. Почитаніе единаго Ісговы должно найти для себя выраженіе не въ одномъ сердечномъ и устномъ исповъданіи Его Богомъ единымъ и истиннымъ, но и въ троекратномъ, въ теченіе года, празднованіи Ему.
- Ст. 15. Изъ трехъ праздниковъ упомянутъ на первомъ мѣстѣ и по времени установленія (Исх. гл. 12 и 13), и повремени года и по значенію, праздникъ опрѣсноковъ. Праздникъ этотъ установленъ прежде; потому о самомъ праздникъ говорится кратко. Нужно было дать повельнія только о томъ, чтобы въ этотъ праздникъ евреи являлись предъ лице Ісговы, то есть, въ то мѣсто, которое Онъ изберетъ святилищемъ для себя, и являлись не съ пустыми руками (ср. Исх. 3, 21), а наполненными приношеній Ісговъ.
- Ст. 16. Такъ же кратко сказано и о двухъ другихъ праздникахъ жатом и сбора. Постановленія объ этихъ праздникахъ даны поздніве (Лев. гл. 15, Числъ гл. 28); здівсь же только говорится объ обязанности евреевъ приходить на эти праздники предъ лице Владыки— Ісговы.

Праздника жаты первых плодова твоих работа— что послешь ты ва поль. Принесеніе первых плодовь состояло въ принесеніи двухъ кислых хлібовъ, испеченных изъ муки новаго урожая (Лев. 23, 17). Праздникъ именовался еще праздникомъ седмицъ (Исх. 34, 22), потому что долженъ былъ праздноваться черезъ семь седмицъ отъ перваго дня послів праздника опрівсноковъ (Лев. 23, 15; Втор. 16, 9); именовался онъ и праздникомъ начатковъ жатвы пшеницы (Исх. 34, 22), потому что должны были приноситься хлібом изъ новой пшеницы.

Третій изъ праздникокъ- празднико сбора при исходъ года. Онъ долженъ былъ начинаться въ пятнадцатый день седьмаго мѣсяца и продожаться семь дней (Лев. 23, 34; Числъ 29, 12). При исходъ юда, когда оканчивался годъ полевыхъ работъ, иначе, когда убираешь съ поля произведенія твои.

Ст 17. Три раза вт году будетт являться весь мужескій поль твой предт лице Владыки—Ісговы. Три раза вт году, то есть, въ три указанные праздника (ср. ст. 14 и Втор. 16, 16; Исх. 34, 23). Весь мужескій поль твой, можеть быть, начиная съ того возраста, въ которомъ мужчины входили въ погозовный счеть, то есть, съ двадцати лѣть (Числь 1, 2. 3). Изъ исторіи извъстно, что и женщины (1 Цар. 1, 3—5) и дъти (Лук. 2, 41. 42) не были лишены права приходить на эти праздники; мужчины же обязательно должны были приходить.

Предъ лице Владыки — Істовы. Прибавленіе слова Владыки асно указываєть на внутреннее значеніе троекратнаго въ годъ обязательнаго собранія мужчинь при святилиць: это было—асное исповъданіе владычества Істовы.

Ст. 18. Не проливай на квасное кровь жертвы Моей. Нельзя думать, что въ этихъ словахъ дается общее повельніе не соединять, какимъ бы то ни было образомъ, при какойбы то ни было жертвъ, крови жертвы съ кваснымъ приношеніемъ: для подобнаго повельнія не здысь нужно было бы искать мъсто. Правильнъе будеть искать связи между этимъ повельніемъ и предшествующею рычью о праздникахъ. Рычь о квасномъ дълается понятною, если поставимъ ее въ связь съ праздникомъ опресноковъ и изъяснимъ ее такъ: пасхальный агнець не должень быть закалаемь, когда въ домакъ вашихъ есть квасное (ср. Исх. 12, 19). Иначе сказать, дается повельніе приносить пасхальнаго агнца не иначе, какъ точно исполнивъ законъ объ удаленіи изъ домовъ всего кваснаго. Разуметь подъ жертвою Моею не всякую жертву, а вменно пасхальнаго агица, даетъ право и употребление единственнаго числа: ръчь идеть не о жертвахъ, но о жертвъ.

И тукъ праздника Моего не долженъ оставаться до утра. Въ праздники, въ которые должны были собираться къ святвлищу въ огромномъ количествъ приносители жертвъ, могло бы случиться, что по множеству жертвъ тукъ ихъ, то есть,

части ихъ, обязательно подлежавшія сожженію на жертвенникѣ, залежались бы до утра и не свѣжія вознесены были бы на жертвенникѣ Ісговы. Возможность такого не благоговѣйнаго отношенія къ жертвамъ и устраняется изъясняемымъ повелѣніемъ, которое, такимъ образомъ, имѣстъ ближайшее отношеніе и къ празднику пасхи и къ остальнымъ двумъ великимъ праздникамъ.

Ст. 19. Начатокъ первыхъ плодовъ земли твоей приноси въ домъ Істовы, Бога твоего. Разумъются тъ первые плоды, которые должны были приноситься въ праздникъ жатвы (ст. 16; ср. Лев. 23, 17); о принесеніи ихъ въ праздникъ седмицъ и дается повельніе, которое въ стихъ 16-мъ прямо выражено не было.

Не вари козленка въ молокъ его матери. Религіозное усердіе собправшихся на великіе праздники могло выражаться при принесеніи жертвъ желаніемъ употребить дучшіе способы приготовленія въ пищу тёхъ частей жертвенныхъ животныхъ, которыя по закону оставляемы были для употребленія, какъ представившихъ животное въ жертву, такъ и священниковъ. Евреи и сами опытомъ могли дознать и отъ иноземцевъ могли получить свъдъніе, что мясо, сваренное въ молокъ, особенно любимое мясо козленка (Быт. 27, 9; Суд. 6, 19; 13, 15; 1 цар. 16, 20), получаеть особую нежность. Въ большой праздникъ, при святилищъ, приготовить мясо наиболе вкуснымъ образомъ, побужденій было достаточно. Законъ и не воспрещаетъ варить мясо въ молокъ: онъ только воспрещаетъ употреблять для этого молоко матери козленка, потому что и естественное чувство можеть возмущаться употребленіемъ матерняго молока для наиболюе вкуснаго изготовленія ея дітеныша. Туть есть жестокость, оть которой невольно отвращается чувство, и которая не соотвътствуеть попечительности закона, простираемой и на животныхъ (Исх. 23, 12). По той же причинъ законъ воспрещаеть закалать корову или овцу въ одинъ день съ порождениемъ ея (Лев. 22, 28). И въ законъ о чистомъ и нечистомъ для ъды домашней (Втор. 14, 1--21) повторяется по тому же основанію воспрещение варить козленка въ молокъ его матери.

## Обътованіе Божіей помощи (23, 20-33).

Ст. 20. Вотъ Я посылаю предъ тобою ангела хранить тебя на пути, и ввести тебя вз то мьсто, которое приготовиль Я. (21) Блюди себя предъ лицемъ Его, и слушайся голоса Его: не будь Ему непокорень; потому что не простить Онь преступинія вашего; ибо имя Мое вт Немт. (22) А если ты будешь слушаться голоса Его и исполнять все, что скажу Я: то враым буду враговъ твоих и противником противников твоиля. (23) Когда пойдеть Ангель Мой предъ тобою и привежть тебя къ. Аморреямь, и Хеттеямь, и Ферезеямь, и Хананамь, къ Евеямъ и Іевусеямь, и истреблю ихъ: (24) не покланяйся богамь ихь, и не служи имь, и не дълай, какь дълають ни, но разрушь и сокруши столбы ихг. (25) И служите Іегот, Богу вашему, и Онг благословить хльбь твой и воду твою; удалю бользнь от тебя. (26) Не будеть не донашивающей в безплодной во земль твоей; число дней твоихо сдълаю полным. (27) Ужаст Мой пошлю предт тобою, и приведу вт смяпеніє всякій народз, на который ты пойдешь, и буду обращать жых враговъ твоихъ тыгомъ къ тебъ. (28) И пошлю шериней предз тобою, и прогонять они от лица твоего Евеевъ, Хажиневь и Xеттеевь. (29) He прогоню ихь оть лица твоего въ динг годг, чтобы не стала земля пустынею, и не умножились вротивъ тебя звъри полевые. (30) Мало по малу буду прогонять ихъ отъ тебя, пока размножишься и завладъешь землею. (31) И поставлю предълг твой отг моря Чермнаго и до моря Филистимского, и от пустыни до ръки, ибо предамь въ руку шину жителей земли, и прогонишь ихъ отъ лица твоего. (32) Не заключай завъта съ ними и съ богами ихъ. (33) Не должны они жить во земль твоей, чтобы имо не ввести тебя во гръхо противъ Меня, когда станешь служить богамь ихъ, когда бучеть (это) для тебя сътью.

Богъ объщаетъ евреямъ свою всесильную помощь и во время пути ихъ въ обътованную землю, и при завоеваніи са, и послъ водворенія въ ней.

Ст. 20. Вото Я посылаю предо тобою Ангела. Ангеломъ названъ здёсь, какъ и въ другихъ мёстахъ (ср. изъясненіе

- 14, 19; 13, 21; 32, 34; 33, 15;), столиъ облачный, служившій м'встомъ особаго присутствія и явленія Божія. И такъ самъ Богъ являющій Свое присутствіе въ столив облачномъ, будеть охранять народъ на пути и введеть въ то мьсто, которое Онъ приготовилъ, то есть, въ землю об'втованія (ср. 15, 17).
- Ст. 21. *Блюди себя предъ лицемъ Его*, то есть исполняй всѣ заповѣди, тебѣ данныя. Нарушеніе ихъ не будеть оставлено безъ наказанія; *ибо имя Мое въ немъ*, то есть, въ немъ Я самъ открываюсь тебѣ.
- Ст. 22. При неуклонномъ послушаніи Богу враги, съ которыми нужно будеть бороться народу, не страшны для народа, потому что Самъ Ісгова будеть ихъ врагомъ, то есть, Самъ будеть низлагать пхъ.
  - Ст. 23. О племенахъ хананейскихъ см. изъясняніе 3, 17.
- Ст. 24. Не дълай, како дълаюто они, то есть, не служи богамъ, какъ язычники, и не ставь идоловъ.

Сокруши ставимыхъ явычниками идоловъ.

Ст. 25. При неуклонномъ служеніи Богу Она благословита хлюба твой и воду твою, то есть, будеть давать теб'в обильно средства пропитанія (Исх. 3, 19).

Удалю бользнь от тебя: не наведу на тебя наказанія болізнями, какъ Я навель его на египтянь (15, 26).

Ст. 26. Не будеть не донашивающей и безплодной: Богъ благословить васъ дътьми (Лев. 26, 9: Втор. 7, 13: 28, 11).

Число дней твоих сдплаю полным: не будете умирать преждевременно (ср. 20, 12, Исх. 65, 20).

- Ст. 27. Ужась Мой пошлю предь тобою. Прежде чёмъ враги евреевъ будуть побиты, ими уже овладеть посланный Богомъ ужасъ (ср. 15, 14. 16; Втор. 2, 25; Інс. Нав. 2, 11), и они будуть обращать тыль, побёгуть отъ евреевъ.
- Ст. 28. Пошлю шершней предт тобою. Нападеніе докучливых жалящих насікомых приводить человіка въ такое состояніе, что онъ лишается возможности ділать надлежащее діло и старается только о томъ, чтобы какъ-нибудь укрыться отъ укушеній. Таково будеть и положеніе враговъ, еврей-

сыго народа (ср. Втор. Т. 44; 7, 20; Інс. Нав. 24, 12), они будуть укрываться бъгствомъ, какъ будто жалимые какими набудь шершнями, (въ родъ осъ или оводовъ).

Ст. 29 и 30. Всемогущій могь бы прогнать враговъ народа еврейскаго въ краткій срокъ: но это принесло бы вредъ самниъ евреямъ. Земля ихъ стала бы пустынею, то есть, стала бы во многихъ мъстахъ незаселенною, и въ ней развилось бы много дикихъ звърей Нуженъ немалый срокъ времени. пока размножатся евреи и въ состояніи будутъ занять саминъ дъломъ всю страну.

Ст. 31. Страна, предназначенная Богомъ для евреевъ (Быт. 15, 18), весъма велика: от Чермнаго моря, то есть, отъ предвловъ Египта, до моря Филистимского, то есть, Средивенаго, и от пустыни Аравійской до рики, то есть Евфрам. Племена, живущія въ этихъ предвлахъ, будуть преданы в руку евреевъ и прогнаны ими. Такія границы имъло Еврейское царство во времена Соломона (3, Цар. 8, 65).

Ст. 32. Не заключай зачьта ст ними и ст богами ихт: ни на какіе договоры, обезпечивающіе мирное существованіе зачниковъ и ихъ идолослуженія не входи (ср. 34, 12; Втор. 7. 2). Иное дъло—терпъть ихъ до времени; иное дъло обезпечить договоромъ ихъ безпрепятственное существованіе.

Ст. 33. Не должны они жить въ земль твоей: Временное оставление язычниковъ въ странъ (ср. ст. 29 и 30) не должно привести евреевъ въ забвени обязанности изгнать ихъ изъ своей страны. Забывъ эту обязанность, евреи вовлечены булть въ съть идолослужения, то есть, должны будутъ погибнуть.

# Возвращение Моисея съ горы и принесение жертвъ (24, 1-8).

24, 1. И Моисею сказаль Онь: взойди къ Іеговъ ты и Ааронъ, Надавъ и Авіудъ и семьдесять изъ старъйшинъ Израиля, и мклонитесь издали. (2) И пусть одинъ Моисей приблизится в Іеговъ, а они не должны приближаться, и народъ не взойдетъ с нимъ. (3) И пришелъ Моисей, и пересказалъ народу всъ сло-

ва Іеговы и вст права; и отвъчаль весь народь въ одинь голось и сказали: вст слова, которыя сказаль Іегова, будемь исполнять. (4) И написаль Моисей вст слова Іеговы, и всталь ранутромь, и устроиль жертвенникь подь горою, и двънадцат столновь, по двънадцати кольнамь Израиля. (5) И послалюношей изъ сыновъ Израиля, и вознесли они всесожженія и за клали тельцовь въ жертвы мирныя Іеговь. (6) И взяль Моисей половину крови, и влиль въ чаши, а половиною крови покропиль на жертвенникь. (7) И взяль книгу завъта. и прочель в слухь народа, и сказали они: все, что сказаль Іегова, будем исполнять и будемь послушны. (8) И взяль Моисей кровь, и покропиль на народь, и сказаль: воть кровь завъта, который заключиль Іегова съ вами, по всьмь тъмь словамь.

- 24. 1 и 2. Данное Моисею откровеніе (20, 22—23, 33 Господь заключиль повельніемь взойти къ Нему снова вт сопровожденіи Аарона, двоихъ сыновъ Аарона (6, 23) и семидесяти старьйшинь, при чемь Моисей одинь должень былт приблизиться къ мъсту явленія Іеговы, а спутники его должны были только издали совершить поклоненіе Богу. Остальной народъ не должень быль всходить на гору, а только ыт ляць своихъ представителей должень быль принести Богу свидътельство своего благоговьнія.
- Ст. 3. Монсей, возвратившись съ горы по получени повелънія (ст. 1 и 2), пересказаль народу всть слова Істовы и всп права (ср. 21, 1), соблюдение которыхъ народъ объщалъ единогласно. Десятословие уже слышалъ весь народъ, и оно, конечно, не было пересказываемо Монсеемъ.
- Ст. 4. Всё слова Ісговы были въ тотъ же день записаны и составили книгу завёта (ст. 7). На другой день Моисей раннимь утромъ устроилъ жертвенникъ и двёнадцать столповъ. Столпы замёнены въ греческомъ переводё камиями, можетъ быть, по вниманію 23, 24; Лев. 26, 1, чтобы избёжать кажущагося затрудненія. Столпы, конечно, каменные, должны были послужить и памятникомъ заключенія завёта между Богомъ и народомъ и памятникомъ единогласнаго желанія всёхъ колёнъ народа твердо хранить завётъ.
  - Ст. 5. На жертвенникъ, устроенномъ Моисеемъ, принесены

был всесожженія и мирныя жертвы изъ тельцевъ юнюшами израпльскими. Нётъ основаній разумёть подъ юнюшами, перьюродныхъ, или сыновъ Аарона. Моисей избралъ своими помощниками въ дёлё принесенія жертвъ молодыхъ, сильныхъ в. можетъ быть, непорочныхъ юношей, какъ наиболю пригодныхъ прислужниковъ при священнодействіи. Важнёйшую часть священнодействія, именно, кропленіе кровію, Моисей совершиль самъ. Жертвы всесожженія приносими были безъ остатка, цёликомъ; а изъ жертвъ мира большая часть мяса отдавалась приносящимъ (Лев. 7, 29, 30; 10, 14; Втор. 12, 7; 27, 7), и изъ нея устроялась пиршественная предъ Богомъ трапеза (Втор. 12, 18). Можно думать, что она имёла иёсто и въ настоящемъ случать. Въ жертвы принесены были тельцы, то есть молодые быки.

Ст. 6. Кровь жертвенныхъ животныхъ Моисей раздѣлилъ ва двѣ равныхъ части, и одною половиною крови кропилъ ва жертвенникъ, а другую половину влилъ въ чаши, чтобы потребить ее послѣ (ст. 8). Окропленіе жертвенника нужно понимать такъ, что вся половина крови употреблена была на чиоченіе ею жертвенника.

Ст. 7 и 8. Пересказанное сначала устно (ст. 3) и затъмъ записанное (ст. 4) Моисей прочелъ въ слухъ народа; народъ повторилъ объщание исполнять всъ слова Іеговы. Двукратное всенародное объщание твердо хранить завътъ завершено было священнодъйствиемъ кропления народа другою половиною жертвенной крови, собранною въ чаши. Кровь раздълена была поровну между жертвенникомъ Іеговы и народомъ еврейскиъ, иначе сказать, между двумя сторонами, вступившими въ завътъ: между Богомъ и народомъ; во свидътельство неразрывности завъта они окроплены единою жертвенною кровю и въ равной мъръ.

Монсей самъ пояснилъ народу значение совершеннаго имъ священнодъйствия, назвавъ кровь кровию завъта между Ботомъ и ими,—завъта, имъющаго своимъ предметомъ всъ выслушанныя ими заповъди, и обязательнаго для нихъ по всъмъ тъмъ словамъ.

# Поклоненіе Богу на Синайской горі (24, 9—11).

- 24, 9. И взошель Моисей и Ааронь, Надавь и Авіудь и семьдесять изь старыйшинь Израиля. (10) И видыли они Бога Израилева; и подъ ногами Его какь бы произведеніе изь сентлаго санфира, и какь бы самое небо по чистоть. (11) На избранныхь изь сыновь Израиля не простерь Онь руку свою; и видыли они Бога, и ыли и пили.
- Ст. 9. Послѣ священнодѣйствія торжественнаго вступленія въ завѣтъ съ Богомъ, Моисей, согласно съ повелѣніемъ Божівмъ (ст. 1), восходитъ на гору съ Аарономъ двоими сыновьями его и семидесятью старшинами для поклоненія Богу.
- Ст. 10. И видъли они Бога Израилева. Слово: видъли выражено такимъ еврейскимъ словомъ, которое болѣе означаетъ духовное созерцаніе, чѣмъ чувственное видѣніе: но несомнительно, что взошедшіе на Синайскую гору видѣли явленіе славы Божіей и своими тѣлесными очами. И рѣчь о поклоненіи Богу издали (ст. 1), и рѣчь о видѣ подножія (ст. 10), и рѣчь о сохраненіи въ живыхъ послѣ видѣнія (ст. 11), ясно свидѣтельствуютъ, что поклонившіеся Богу не духовно только созерцали Его, но видѣли славу и присутствіе Его и тѣлесными очами.

Въ греческомъ переводъ ясны слъды смущенія словами о видпніи Бога; по этой причинъ переводчики и вставили слова: мысто, идо стоям (Богь), а въ слъдующемъ стихъ (11) сдълали другую вставку: явились на мысть.

Образъ, въ которомъ явился Богъ, не указанъ, говорятъ, ни одною чертою. Напраснымъ было бы трудомъ изъяснять это молчаніе или несовершенствомъ видънія, отъ котораго не осталось въ душъ опредъленнаго образа, или заботливостію объ устраненіи народа отъ опасности увлечься желаніемъ чувственно изобразить видънный образъ Божества. Дъло проще. Все видънное взошедшими на гору указано въ послъдующихъ словахъ:

Подт ногами Его какт бы произведение изт свытлаго санфира. Взотедшие видъли только подножие въ томъ явления, въ которомъ открылось присутствие Божества. Подножие имъло

съдство съ произведениемъ изъ свътлаго санфира, и было как бы самое небо по чистотъ. Все видънное указано ясно, и уколчания никакого здъсь предполагать не нужно.

Ст. 11. На избранных из сынов Израиля не простер Она руку Овою. Избранные по повельнію Божію представители народа не были поражены смертію, хотя и удостоились вильть телесными очами явленіе Бога.

Видили они Бога, и пли и пили. Слова эти не то означають, что взоппедште поклониться Богу совершили на Синав пранезу изъ остатковъ отъ жертвъ мира, принесенныхъ подъ горою при заключения завъта съ Богомъ. Восходить на гору из поклонения Богу съ запасомъ для трапезы было бы совершенно неумъстно. Разбираемыя слова заключаютъ туже инсль, какъ и слова: не простеръ Онъ руку Свою, то есть, представители народа не были поражены смертію, продолжаля жить, всть и пить.

# Новое призваніе Моисея на гору Синайскую (24, 12—18).

Ст. 12. И сказаль Іегова Моисею: взойди ко Мню на гору, и будь тамь, и Я дамь тебь скрижали каменныя, и законь и эловьдь, которыя написаль Я въ наученіе ихъ. (13) И всталь Моисей и Іисусь, служитель его, и взошель Моисей на гору Божію. (14) А старьйшинамь сказаль онь: оставайтесь до нгсь эдьсь. пока невозвратимся къ вамь; и воть, Аиронь и Орь съ вами; кто имьеть дыла, пусть приходить къ нимь. (15) И взошель Моисей на гору, и покрыло облако гору. (16) И пустилась слава Іеговы на гору Синай, и покрывало ее облако шесть дней, и воззваль Онь къ Моисею въ день седьмой изъ среды облака. (17) И видъ славы Іеговы какъ огонь поядающій, на вершинь горы, предъ глазами сыновь Израиля. (18) И вошель Моисей въ средину облака, и взошель на гору; и быль Моисей на горь сорокь дней и сорокь ночей.

Ст. 12. По возвращени Моисея съ старъйшинами въ станъ, послъдовало повельние Божие Моисею снова взойти на гору. Скоро ли послъ возвращения Моисея съ горы послъдовало это новельние—не сказано.

И будь тамъ. Эти слова показывали, что пребывание Моисея на горъ будетъ продолжительно (ср. ст. 18).

Дамг тебъ скрижали каменныя, и законг и заповъдь, которыя написаль Я во наччение ихв. Число скрижалей, не указанное здъсь, указано въ другихъ мъстахъ (31, 18, 32, 15); ихъ было двф; онф были исписаны съ обфихъ сторонъ (32, 15). Сколько заповедей было написано на каждой стороне каждой скрижали, - не известно. Слова: и закона, и заповыдь едва. ли могуть означать: десятословіе, начертанное на скрижаляхь; оно обыкновенно называется откровением, словами завтта, десятословіемь (31, 18; 32, 15; 34, 28; 40, 20; Втор. 10, 4). Законо и заповъдъ могутъ относиться не къ словамъ десятословія, начертаннымъ на скрижаляхъ, а къ темъ законамъ и повельніямь, которые даны Богомь Монсею въ это пребываніе Моисея на горъ и изложены въ главахъ 25, 31. При такомъ разумения словъ: законо и заповъдь нужно дальнейшія слова: которыя написаль Я въ научение ихъ, относить только къ скрижалямъ. Въ такомъ случат дълается совершенно понятнымъ повельніе Моисею пребывать на горь; требовалось продолжительное время для принятія всёхъ тёхъ законовъ и повельній, которые изложены въ следующихъ семи главахъ.

- Ст. 13. Моисей пошель на гору съ Іисусомъ (ср. 17, 9), который и пребываль на горъ (32, 17; ср. 24, 14), котя (какъ можно заключать изъ 24, 2 и 33, 11) и не въ одномъ мъстъ съ Моисеемъ.
- Ст. 14. Прежде, чёмъ уйтв на гору, Моисей далъ повеление старейшинамъ, не избраннымъ семидесяти, которые восходили на гору съ Моисеемъ, а всёмъ вообще, оставаться здъсь, то есть, въ стане около горы, до возвращения Моисея и Іисуса. Ааронъ и Оръ, въ виду продолжительности отлучки Моисея (ст. 1 и 18), должны были заменить его при разборе важныхъ дёлъ.
- Ст. 15—17. Когда Моисей взошель на гору, тогда покрыло гору облако. Кром'в облака, видимымъ знакомъ особаго присутствія Божія на Синав было обнаруженіе славы Ісговы въ вид'в огия поядающаго, то есть, пылающаго. Облако покрывало всю гору. а огонь поядающій быль на вершин'в го-

ры, на виду у сыновъ Израиля. Шесть дней провелъ Моисей на горъ прежде чъмъ Богъ возвалъ къ нему. Эти шесть дней были для Моисея днями приготовленія къ принятію повельній Божіихъ.

Ст. 18. По вову Божію Монсей вошель ва средину облака и взошель на гору, то есть, ввошель на вершину горы, гдё было явленіе славы Ісговы. Монсей пробыль на горё сорокь дней и ночей, не вкушая хлёба и воды (Втор. 9, 9); столько же времени онъ пробыль на горё и вторично (Исх. 34, 28; Втор. 9, 18), послё поклоненія евреевь тельцу.

## О пожертвованіяхъ на устроеніе Скиніи (25, 1-9).

- Ст. 1. И сказалт Іегова Моисею, говоря: (2) скажи сынамт Израиля, чтобы они собирали Мнт приношенія; отт всякаго человтька, котораго склонить сердце его, берите приношеніе Мнт. (3) И вотт приношенія, которыя будете брать у нихт: золото, и серебро, и мыдь, (4) и голубую и пурпуровую, и червленую пряжу, и висонт, и козью шерсть. (5) и кожи бараньи красныя и кожи тахашт и дерева акаціи, (6) елей для свътильника. ароматы для елея помазанія и для куренія благовоннаго, (7) камни шогамт и камни вставочные кт оплечью и нагруднику. (8) И устроятт Мнт святилище, и буду обитать среди нихт. (9) Во всемт, какой Я показывают тебт образецт скиніи и образецт всяхт сосудовт ея, такт и сдълайте.
- Ст. 2. Святилище Іеговы должно было устроиться на добровольныя приношенія, къ участію въ которыхъ приглашался весь народъ. Обращеніе къ доброхотнымъ дателямъ на построеніе перваго святилища истинному Богу было такъ успѣшно, что послѣ оказалась нужда прекратить пріемъ приношеній (Исх. 36, 5. 6).
- Ст. 3. Въ числъ приношеній, потребныхъ для устроенія скиній. на первомъ мъстъ поставлены драгоцънные металлы. Золото извъстно было евреямъ и очищенное отъ примъси другихъ металловъ и не очищенное (ст. 11. 17). Стихъ третій говорить о золотъ, не прибавляя слова: чистое, и тъмъ

даетъ понять, что предметомъ приношеній могло быть и очищенное и не очищенное волото.

Ст. 4. Голубая, пурпуровая, то есть, свътло-красная, и червленая, то есть, темнокрасная, пряжа могуть означать и готовыя ткани и матеріаль для этихь тканей. Шерстяная или клопчато-бумажная цвътная пряжа, или и та и другая требовались для святилища, рышить этоть вопросъ нельзя по недостатку твердыхъ основаній.

Виссонъ—тонкое полотно. Матеріаломъ для этого полотна служили въ древности и ленъ и хлопчатая бумага. Виссонъ, обыкновенно. былъ бѣлый.

Ст. 5. Кожи бараны красныя — сафьянъ. Кожи та́хашъ отъ какого животнаго были добываемы, отъ дельфина ли, тюленя ли, морской ли коровы, или другаго какого, — неизвъстно. Ръшать этотъ вопросъ на основании существования въ Аравіи или у береговъ ея значительнаго количества, тъхъ или другихъ животныхъ было бы неправильно. Несомнительно одно, что эти кожи, предназначенныя служить верхнимъ покрываломъ для скиніи, должны были отличаться прочностію и непромокаемостію.

· Дерева акацій – той породы (Нильская мимоза, аравійская акація), которая распространена въ Африкъ и Аравіи и теперь, и которая достигаеть, значительной высоты и толщины.

- Ст. 6. Ароматы для елея помазанія, перечисленные 30, 23—25, и для куренія благовоннаго, перечисленные 30, 34, 35.
- Ст. 7. Камни шогаме ониксъ или аквамаринъ, по преданію, за върность котораго ручаться нельзя.

Камни вставочные. камни, которые нужно будеть вставить въ оправъ въ первосвященническое облачение (28, 17—20; 39, 10—13). Объ оплечьъ и нагрудникъ см. изъяснение 28, 6. 15.

- Ст. 8. Указаны: цъль сбора приношеній устроеніе святилища, и цъль самаго устроенія святилища особое благодатное присутствіе Бога во святилищъ.
- Ст. 9. Показываніе образца скиніи и сосудовъ ез не означаєть, что Моисею поданы были только словесныя наставленія относительно устройства скиніи и ез принадлежностей,

во прамо даетъ ту мысль, что Монсею показаны были самые образды скиніи и ея вещей (ср. 25, 40; Деян. 7, 44; Евр. 8, 5).

#### Объ устроеніи ковчега (25, 10-22).

Ст. 10. И сдпълай ковчет из дерева акаціи; два лактя ст помочного длина его, и лакоть съ половиного ширина его, и мкоть съ половиного высота его. (11) И обложищь его золомом чистыма; внутри и снаружи обложилиь его, и сдълаешь на немь вънець золотой, кругомь. (12) И выльешь къ нему четыре кольца золотых, и придълаешь надз четырьмя ножками его; два кольца на одной сторонь его и два кольца на другой сторонъ его. 13) И сдълаешь шесты изг дерева акацін. и обложинь их золотомг. (14) И вложинь шесты в кольца, по сторонам ковчега, чтобы носить на нихъ ковчега. (15) Вз кольцах ковчега будуть шесты; они не должны отниматься от него. (16) И положишь в ковчег открожне, которое Я дамъ тебъ. (17) И сдълаешь крышку изъ зома чистаго; два лактя съ половиною длина ея, и лакоть съ половиною ширина ея. (18) И сдълаеть двухг херувимовъ изг эмота; чеканною работою сдълаешь ихъ съ обоихъ концевъ **грышки.** (19) И сдълай одного херувима съ этого конца, а друию херувима ст того конца крышки; сдплайте херувимовт на обоих концах ея. (20) И будуть херувимы простирать крылья кверху, прикрывать крыльями своими крышку, и лица их другг к другу; ка крышки будута лица херувимова. (21) И положишь крышку на ковчего сверху, и во ковчего положишь откровеніе, которое Я дамь тебь. (22) И буду открываться тебъ тамъ и говорить съ тобою съ крышки, среди двухъ херувимовъ, которые надъ ковчегомъ откровенія, все, что заповъдаю чрезъ тебя сынамъ Израиля.

Повельнія, касающіяся устроенія скиніи, начинаются съ указанія, какъ нужно сдылать величайшую святыню скиніи— товчегь завыта.

Ст. 10 и 11. Ковчегъ, то есть, ящикъ долженъ быть сдъданъ деревянный, изъ акаціи, вершковъ въ двадцать пять длины и вершковъ въ пятнадцать ширины и высоты. Внутри и снаружи онъ долженъ быть обложенъ золотомя, то есть, волотыми листами; чистымя, то есть, безъ примъси другихъ металловъ. На немъ вънецъ золотой, кругомъ: на самомъ ли верху, или нъсколько ниже шелъ вънецъ, не сказано.

Ст. 12. Четыре литыхъ золотыхъ кольца должны быть придъланы надъ четырьмя ножками, то есть, повыше ножекъ, которыми ковчегъ становился на полъ. Кольца должны быть придъланы на двухъ сторонахъ, въроятно, на узкихъ, а не на длинныхъ (ср. 3 Цар. 8, 8).

Ст. 13—15. Въ кольца должны быть вложены шесты, сдъланные изъ акаціи и обложенные золотомъ; *чтобы носить на нихъ ковчегъ*, не прикасаясь къ ковчегу руками (Числъ 4, 15). Шесты должны быть всегда вдъты въ кольца, за исключеніемъ того случая, когда нужно было закрыть ковчегъ покрывалами передъ перенесеніемъ ковчега на другое мъсто (Числ. 4, 5. 6).

Ст. 16. Положишь вт ковчет откровеніе, то есть, дв'є скрижали (Исх. 31, 18, 34, 29), которыя будуть даны (Исх. 24, 12).

Ст. 17. Сдълаешь крышку. Нътъ основаній думать, что это была вторая крышка, положенная поверхъ крышки, принадлежавшей ковчегу; нътъ основаній и замънять слово крышка какимъ-либо другимъ переводомъ, указывающимъ на особое ея значеніе. Составляя великую святыню, престолъ или подножіе Ісговы, объщавшаго сему мъсту особое Свое присутствіе (ст. 22), она по отношенію къ ковчегу оставалась крышкою. Размъры ея длины и ширины были тъ же самые, какъ и у ковчега; она вся была изъ чистаго золота.

Ст. 18 и 19. Сдълаешь двухъ херувимовъ изъ золота—золотыя изображенія духовныхъ существъ, окружающихъ престолъ Божій. Точное значеніе слова херувимъ — неизвѣстно. Догадка, что херувимы на ковчегѣ завѣта были изображены въ томъ видѣ, въ какомъ созерцалъ ихъ пророкъ Іезекінлъ (гл. 1 и 10), не имѣетъ для себя достаточныхъ основаній. Херувимы были чеканной работы, то есть, ихъ изображенія были выбиты изъ золота, и внутри были пустыя, а не цѣльныя, не литыя. Мѣстомъ ихъ помѣщенія на крышкѣ были оба конца крышки, къ которой херувимы придѣланы были такъ, что составляли съ нею одно цълое. При переводъ 19-го стиха отдаемъ предпочтение тому чтению, котораго держались греческие переводчики.

Ст. 20. Крылья херувимовъ должны быть подняты кверху, но не въ прямомъ направленіи отъ крышки вверхъ, а въ косомъ, такъ чтобы крылья прикрывали крышку. Лица херувимовъ должны быть обращены одно къ другому, и въ то же время должны быть обращены внизъ къ крышкъ; слъдовательно, головы херувимовъ должны быть нъсколько наклонены внизъ къ крышкъ. Иначе сказать, лица херувимовъ были обращены къ тому, находившемуся среди херувимовъ, пространству крышки, которое было мъстомъ присутствія и откровенія Ісговы (ср. ст. 22). Никакихъ указаній на кольнопреклоненное положеніе херувимовъ Писаніе не даетъ.

Двукратное употребленіе слова: лица, безъ всякихъ поясненій. даетъ основаніе думать, что лица херувимовъ им'вли образъ лицъ челов'яческихъ.

- Ст. 21. Крышка должна быть наложена на ковчегъ по окончаніи устройства на ней херувимовъ и послѣ вложенія въ ковчегъ скрижалей откровенія.
- Ст. 22. И буду открываться тебъ тамъ. Переводя такъ, отлаемъ предпочтение тому чтению, котораго держались греческіе переводчики; при этомъ чтеніи дальнійшія слова стиха составляють пояснение выражения: буду открываться тебъ тамь. Дальнейшія слова поясняють именно, что откровеніе Бога будеть состоять въ сообщения Монсею всёхъ повелений, которыя народу нужно будеть исполнять, и что откровеніе *там* означаеть откровеніе съ крышки. Чтеніе же текста, дающее переводъ: буду сходиться съ тобою тамъ, имъетъ менъе связи съ послъдующими словами и представляетъ здъсь, какъ и въ другихъ мъстахъ (Исх. 29, 42. 43; 30, 6. 36), затруднение при решении вопроса о причинахъ употребления такого необычнаго способа выраженія очень простой мысли. Если Іегова будеть сходиться съ Монсеемъ: то слишкомъ уравняются отношенія между Богомъ в человінкомъ. Кромі того, в слово тама показывало бы, что Богъ будетъ сходиться съ Моисеемъ на крышкъ ковчега завъта среди двухъ херувимовъ.

Эти ватрудненія совершенно устраняются чтеніемъ, которымъ руководствовались въ своемъ переводъ греческіе переводчики.

#### Объ устроеніи стола въ святилище (25, 23-30).

Ст. 23. И сдълаешь столь изъ дерева акаціи; два лактя длина его, и лакоть ширина его и лакоть съ половиною высоти его. (24) И обложишь его золотомъ чистымъ, и сдълаешь у него вънецъ золотой, кругомъ. (25) И сдълаешь у него вязку въ ладонь, кругомъ, и сдълиешь вънецъ золотой на вязкъ, кругомъ. (26) И сдълаешь у него четыре кольца золотыхъ, и придълаешь кольца на четырехъ углахъ, которые у четырехъ ножекъ его. (27) У соединенія вязки будутъ кольца для помъщенія шестовъ, чтобы носить столъ. (28) И сдълаешь шесты изъ дерева акаціи, и обложишь ихъ золотомъ и будутъ носить на нихъ столъ. (29) И сдълаешь блюда, чашки, чаши и кружки, которыми возливать; изъ золота чистаго сдълаешь ихъ. (30) И будешь класть на столъ хлъбъ лица предо Мною постоянно.

Ст. 23—25. Столъ изъ акаціи, вершковъ въ двадцать длины, вершковъ въ десять ширины и вершковъ въ пятнадцать высоты, былъ обложенъ (ср. 37, 10—16) листами чистаго золота и имълъ золотой вънецъ. Этотъ вънецъ (то есть, золотое украшеніе, подобное вънку), шелъ, какъ можно думать, по кромкъ и торцу столовой доски. Подъ доской шла вязка, то есть, стънка, связывавшая ножки, не широкая, въ ширину ладони, украшенная такъ же золотымъ вънчикомъ. Непосредственно ли подъ верхней доской находилась вязка, или между нею и доской было пустое пространство,—не извъстно.

Ст. 26—28. Четыре кольца должны быть придѣланы на четырехъ углахъ, у четырехъ ножекъ стола; кольца были придѣланы въ тѣхъ мѣстахъ, въ которыхъ ножки стола были соединены вязкою. Для ношенія стола нужно было сдѣлать шесты изъ акаціи, обложенные золотомъ и вдѣвавшіеся въ кольца, повидимому, только на время ношенія стола.

Ст. 29. Названія сосудовъ, полагавшихся къ столу, не могуть быть переведены точно. Можно предполагать, что со-

суди, названіе которыхъ передаемъ словомъ: блюда, имѣли довольно большой размѣръ; потому что такой же сосудъ, пожертвованный Наассономъ, былъ въ тринадцать разъ тяжелье пожертвованной вмъ же чашки (Числъ 7, 13. 14). Вѣроятно, блюда назначались для того, чтобы класть на нихъ кльбы предложенія; въ такомъ случав ихъ должно быть не менье двухъ (ср. Лев. 24, 7). Чашки — небольшіе сосуды Числъ 7, 14), предназначенные, по указанію греческаго перевода, для вложенія въ нихъ куренія (ср. Лев. 24, 7; Числъ 7, 14). Чаши и кружки большіе в малые сосуды, предназначенные для вина. Всв эти сосуды были изъ чистаго золота.

Ст. 30. И будешь класть на столь хлибь лица предо Мною постоянно. Хлёбовъ нужно было класть двёнадцать (Лев. 24, 5), по числу колёнъ Израиля, въ два ряда (Лев. 24, 6), по шести въ рядъ, хлёбъ на хлёбъ (ср. Лев. 24, 7). Каждую субботу хлёбы замёнялись новыми (Лев. 24, 8). Хлёбы были большіе; на всё двёнадцать хлёбовъ выходило болёе полутора четвериковъ муки (Лев. 24, 5). Хлёбы называются хлёбами лица, потому что находились предъ лицемъ Ісговы и составляли приношеніе Ему отъ сыновъ Израиля.

#### Объ устроеніи світильника (25, 31—40).

Ст. 31. И сдплаешь свътильника иза золота чистаго; чеканного работою должно сдплать свътильника, подножіе и ствола его; чашечки его, яблоки его и цвътки его иза него будута. (32) И шесть стеблей выходята иза бокова его: три стебля свътильника иза одного бока его, и три стебля свътильника иза другаго бока его. (33) Три чашечки миндалевидныя на однома стебль са яблокома и цвъткома, и три чашечки миндалевидныя на другома стебль са яблокома и цвъткома; така у шести стеблей, выходящиха иза свътильника. (34) А на свътильникъ четыре чашечки миндалевидныха са яблоками его и цвътками его. (35) И яблоко пода двумя стеблями иза него и яблоко (еще) пода двумя стеблями иза него, и яблоко (еще) пода двумя стеблями иза него, у шести стеблей, выходящих из свътильника. (36) Яблоки их и стебли их из него будут; весь он одной чеканки из золота чистаго. (37) И сдълаешь семь лампадъ его, и поставишь лампады его, и будет свът на той сторонь его. (38) И щипцы его и лотки его — из золота чистаго. (39) Из таланта золота чистаго должно сдълать его со всею этою утварью. (40) И смотри, сдълай по образцу их, какой показанъ тебъ на горъ.

Ст. 31. Свътильникъ долженъ быть сдъланъ весь изъ чистаго золота, и въ подножіи своемъ, и въ стволъ, выходящемъ изъ подножія. Стволъ долженъ быть не гладкой однообразной формы, но долженъ состоять изъ цвъточныхъ чашечкъ, шарообразныхъ фигуръ, подобныхъ яблокамъ, и изъ цвътковъ. Чашечки, яблоки и цвътки должны составить не украшеніе, придъланное къ стволу свътильника, но одно цълое съ стволомъ, то есть, должны входить въ составъ ствола, по всей въроятности, въ томъ порядкъ, въ какомъ они исчислены: выходя изъ подножія, стволъ имълъ форму цвъточной чашечки, затъмъ шарообразную фигуру и наконецъ форму цвътка.

Ст. 32. Съ боковъ свътильника, неизвъстно на какомъ разстояніи отъ подножія, выдълялись стебли или вътви, по три съ каждой стороны.

Ст. 33. Каждый боковой стебль свётильника состояль изъ девяти фигуръ: сначала шла чашечка миндалевидная, то есть, цвётная чашечка, похожая на чашечку миндальнаго цвётка, затёмъ шарообразная фигура—яблоко и наконецъ шелъ цвётокъ. Три чашечки заставляютъ предполагать, что яблокъ и цвётковъ было также по три. Умолчаніе о томъ, что чашечки, яблоки и цвёты были различныхъ величинъ,—заставляетъ думать, что они были различны одинаковой; потому нижніе стебли, выходившіе изъ ствола, должны были оканчиваться въ своемъ верхнемъ концё не на одной высотё съ верхними стеблями, а значительно ниже ихъ, ниже на столько, сколько занимали высоты три фигуры: чашечки, яблока и цвётка.

Ст. 34 и 35. На свътильникъ, то есть, на стволъ его, четыре раза повторялись тъ же фигуры и въ томъ же порядкъ:

первый разъ чашечка, яблоко и цвётокъ были устроены на части ствола, выходившей изъ подножія: поверхъ цвётка выдёлялись два стебля, на одной высотё выходившей изъ ствола. Надъ стеблями шло повтореніе тёхъ же фигуръ, и затёмъ второй рядъ стеблей; за ними тё же фигуры и третій рядъ стеблей. Выше третьяго ряда стеблей, на стволъ свётильника, въ четвертый разъ шли изображенія чашечки цвёточной, яблока и цвётка. При такомъ устройстве свётильника стволь его долженъ былъ оканчиваться не на одной высоте съ двумя верхними стеблями, но выше ихъ на столько, на сколько уменьшалась высота верхнихъ стеблей, вслёдствіе ихъ уклоненія въ бокъ.

Ст. 36. Весь светильникъ былъ одной чеканки, то есть, цельный, а несоставный, и внутри полый, то есть, пустой, а не литой.

Ст. 37. Лампады, то есть, сосуды для масла и свътильни, должны быть сдъланы отдъльно, въ количествъ семи для шести стеблей и ствола.

И будеть свыть на той стороню, то есть, свыть будеть падать не по сю сторону святилища, не ко входу, а къ святому
святыхъ, къ мъсту пребыванія Іеговы. Такое паденіе свыта
въ одну сторону могло быть достигнуто особымъ устройствомъ
зампадъ. Лампада могла быть закрытою за ясключеніемъ горзышка, обращеннаго къ святому святыхъ; изъ этого горлышка
в могла выставляться горывшая свытильня. Подобнаго устройства лампады, съ горлышками, въ древности были употребительны. Цыль такого устройства освыщенія понятна. Лампады
должны были горыть не для освыщенія святилища; горывшій
въ нихъ елей быль и приношеніемъ Іеговы, и свядытельствомъ
благоговынія къ нему; а мыстопребываніемъ Іеговы и было
святое святыхъ, на которое падаль свыть лампадъ.

Ст. 38. Щипцы и лотки, устроенные изъ чистаго золота, нужны были, первые—для сниманія нагара съ свътиленъ и для тушенія ихъ; вторые—для складыванія нагара.

Ст. 39. Количество золота, нужнаго для устроенія свътильника, щипцовъ и лотковъ, опредълено въ одинъ талантъ, то есть, около двухъ съ половиною пудовъ. Изъ этого видно, что свътильникъ имълъ значительные размъры.

От. 40. Ср. изъясненіе 25, 9. Слово: смотри показываеть, что Моисею нужно обратить особое вниманіе на соблюденіе сходства между показанными ему образцами ковчега, стола и свътильника и этими же предметами въ предстоящемъ ему дъйствительномъ устроеніи ихъ. Слово: показанъ напрасно уносить мысль нъкоторыхъ толкователей къ какому то давнопрошедшему времени. При ръчи объ устроеніи ковчега показанъ былъ образецъ ковчега; при ръчи объ устроеніи стола показанъ былъ образецъ стола: совершенно правильно употреблено слово показанъ, а не показывается.

П. Горскій-Платоновъ.

(Продолжение будеть).

## ПРЕОБРАЗОВАТЕЛЬНАЯ ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ ПЕТРА ВЕЛИКАГО

n o

#### ЦЕРКОВНОМУ УПРАВЛЕНІЮ ВЪ РОССІИ.

(Окончаніе \*).

IV.

Возможность, необходимость и действительность.

Въ жизни западно-европейскихъ народовъ XVIII стольтія ны видимъ два направленія духовнаго развитія, два начала цвилизаціи-начало авторитета, преданія и начало свободы, духа изследованія. Въ области религіи эти начала выразились въ двухъ различныхъ исповеданіяхъ вёры: католичестве и протестантствъ. Съ различіемъ исповъданій, у католиковъ и протестантовъ были различные вравственные взгляды, различныя оридическія понятія, различные научные пріемы, различныя общественныя отношенія и т. д. Когда Россія волею Петра Великаго была вдвинута въ кругъ европейской жизни, то необходимо являлся вопросъ: на какую сторону она склонится, чью станеть усвоять цивилизацію — католичества или протестантства? Ръшеніе этого вопроса, очевидно. зависьло отъ воли правителя государства. И католики, и протестанты были заинтересованы этимъ вопросомъ: последніе решали его путемъ научнымъ, первые дълали прямыя попытки склонить на свою сторону Петра I.

На чью же сторону склонился преобразователь Россія? Въ

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» 1890 г. № 24.

католичествъ или протестантствъ нашелъ онъ область иде сродныхъ съ своимъ преобразовательнымъ духомъ?

Изъ всёхъ свёдёній о жизни и дѣятельности Петра Вел каго усматривается ясно, что всё его симпатіи направляли къ протестантству и противъ католичества.

Къ главъ католичества, папъ, Петръ относился непріязне но и съ язвительными насмъшками. Достаточно указать «всепьянъйшій соборъ», придуманный имъ, чтобъ убъдить въ сираведливости сдъланнаго нами замъчанія. Чинъ избр нія «князь—папы», чинъ посвященія, засъданія собора,— в дышало самой злой насмъшкой, пародіей на папство 1). І дружелюбно также Петръ относился и къ служителямъ па ства, къ католическому духовенству, особенно къ іезуитам Историкъ Бергманъ передаетъ, что Петръ въ 1698 году, в ходясь въ Вънъ, осматривалъ коллегіумъ іезуитовъ и гов рилъ: знаю я, что іезуиты большею частію ученые люди,



<sup>1)</sup> Въ 1725 году, по смерти внязь-папы Бутурлина, Петръ, пародируя в клавъ кардиналовъ, собирающійся въ Римь для выбора новаго папы, устрог следующую перемонію. Въ доме умершаго Бутурлина была приготовлена обисоломой зала, среди которой стояла бочка съ виномъ и кресло для папи. ствнамъ комнаты находилось 14 ложъ, съ соломенными перегородками для ко клава. Въ процессіи участвовали вельможи въ кардинальскихъ одеждахъ, съ и браженіемъ Бахуса на груди; туть были, между прочимъ, 16 занкъ, изображ шихъ папскихъ ораторовъ, 12 плетивнихъ носильщиковъ. После пиртества чле конклава была заперты въ ихъ ложахъ, двери залы запечатаны. Когда больш ствомъ голосовъ былъ избранъ новый папа, присутствовавшіе ціловали ему ту ли. (Голиковъ, Дели. Il. В., т. VI; Бергманъ, Исторія Петра Великаго, т. стр. 4-7). Подобныя церемонів устранвались всякій разъ при избранів нова князь-папы. См., напр., подробное описаніе по собственворучнымъ документа Петра Великаго, помъщенное въ Русск. Стар. за 1872 годъ, V: «Петръ Великій вакъ юморесть». Изъ этого описанія видно, что не только общій ходъ церем нін, но даже отдільныя слова и дійствія при избраніи «князь-кесаря» были 1 родіей на вікоторыя подробности взбранія палы. Упоминанія о «всешутійшем и «всепьянъйшемъ» появляются уже въ 1690 годахъ. Поэтому, можно, кажет справедино полагать, что эта выдумка Петра имела своею целію и униженіе за нія патріарха, которое считалось неприкосновенной святыней и которое онь сі ро хотель совсемь отменять. Основаниемь для этого предположения можетт с жить то, что «виль-папа» назывался Кокуйскимъ патріархомъ, и первый этомъ санъ Зотовъ, по волъ Петра Великаго, вступилъ въ бракъ, при чемъ пи ные гости на этой «потвшной» свадьов кричали: патріархъ женился! да здря ствуеть патріархь сь патріаршею! . См. Голивова, Деян. II. В., I, 276.

многихъ художествахъ искусные и ко всему способные, но не для меня: ибо я знаю также и то, что сколько они ни кажутся набожными, однако же въра ихъ служить только покровомъ въ обогащенію, равно какъ ихъ жилища и художества-орудіемъ къ проискамъ, услугамъ и выгодамъ папы и къ господствованію надъ государями 1). Въ 1705 году Петръ находился въ Польшт (во время похода противъ Карла XII). Забсь онъ осматриваль одинь уніатскій монастырь и хотель войти въ алтарь. Но монахи не пустили его въ святилище, какъ противника въры. Когда же на вопросъ его: «чей это образъ?» они отвътили ему, что это-изображение священномученика Іосафата (Кунцевича), котораго умертвили его единовърцы, онъ вельлъ схватить ихъ, а одного повъсить 2). Въ 1719 году Петръ Великій, наконецъ, выслаль іезунтовъ изъ своего царства. Ближайшимъ поводомъ къ этой высылкъ послужили непріятности между русскимъ и вінскимъ дворомъ, однако въ ней нельзя не видъть и личнаго нерасположенія Петра собственно къ іезувтамъ, какъ такимъ людямъ, которие, по выраженію указа о нихъ, любять вившиваться въ дъл политическія: «при духовности входять и въ другія діла, не принадлежащія имъ» 3). Не разъ Петръ принималь ивры противъ совращенія русскихъ въ католичество, не разъ обращался въ римскому двору съ требованіемъ, чтобы верховный понтифексь послаль въ Польшу кринкій указъ — не обвжать людей греческаго исповеданія въ противность трактатамъ, в далъ совъсти ихъ покой и свободу, ибо надъ совестію одинь Богь власть имфеть 4).

Совершенно иначе Петръ Великій относился къ протестантству, и къ основателю лютеранскаго въровсповъданія, Лютеру, паталъ уваженіе. Будучи въ Виттембергъ (въ 1712 году), онъ посътилъ церьовь, гдъ былъ погребенъ Лютеръ. Здъсь предъ памятникомъ, воздвигнутымъ въ честь его, онъ сказалъ: «сей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Петра В., т. І, стр. 276.

<sup>7)</sup> Соловьевь, Исторія Россів, т. XV, стр. 168-9.

<sup>3)</sup> Голиковъ, Деян. П. В., VII, 238, 431; Полн. С. З., V, № 3356.

<sup>4)</sup> Colobbers, Исторія Россів, т. XVIII, 92.

имжь подлинно заслужиль памятникь: онь для величайи пользы своего государя и другихъ князей, кон были поумн прочихъ, на папу и все воинство его столь мужественно : ступаль». По некоторыме известіяме, Петре заметиль да: что монументь для такого человака не достаточно великт блестящъ. А когда ему показали на стънъ чернильное пят и сказали, что оно произошло оттого, что Лютеръ броси когда-то •чернильницею въ явившагося ему дьявола, онъ см вхомъ произнесъ следующее: «неужели этотъ разумный му върилъ, будто можно видъть дьявола?» и въ память сво посъщенія написаль: «чернила новыя, и все сіе не правда» Петръ, какъ за границей, такъ и въ своей столицъ, люби бывать въ протестантскихъ киркахъ 2) и самъ пъвалъ нихъ 3); особенно онъ любилъ слушать протестантскія пр повъди. Такъ, онъ слушалъ, напримъръ, въ реформатск церкви проповъдь пастора Стумпфіуса при погребеніи Ј форта 4); любилъ слушать лютеранскаго пастора въ Ревелъ въ 1717 году слушалъ проповъдь одного знаменитаго прог въдника въ Данцигъ 6); въ томъ же году въ Саардамъ онъ шель вр мочечено меннонитовр; когда проповрдникр ихр канедры произнесъ только: «думай о добръ, говори о добръ твори добро, аминь». Петръ замътилъ: «я никогда не сл халъ проповъди болъе краткой и убъдительной» 7). Пет Великій расположень быль къ протестантскимъ пастора также и за ихъ частную, домашнюю трудовую жизнь 8). Хс преобразователь Россіи и мало обращаль вниманія на р личіе собственно въроисповъданій, о чемъ онъ заявиль

<sup>1)</sup> Голивовъ, Деян. П. В., т. V, 106.

<sup>2)</sup> Въ Москвъ въ Нъмецкой слободъ, находившейся между ручьемъ Кукуем ръчкою Яузою, были вирки. См. Устряловъ, Исторія Петра В., 1858 г., т. стр. 107 и слъд.

<sup>3)</sup> Русскій Арх., 1877 г., кн. 3, Анекдоты прошлаго столітія (изъ книгь III ра), стр. 376.

<sup>4)</sup> Устряловъ, тамъ же, т. III, стр. 265 и след.

<sup>5)</sup> Р. Арх., 1877 г., кн. 3, стр. 281.

<sup>6)</sup> Въ церковь онъ отправился тогда прямо съ дороги. Голиковъ, ibid., VI,

<sup>7)</sup> Бергманъ, Истор. П. В., т. VI, стр. 141.

<sup>8)</sup> Голиковъ, Дъян. П. В., VI, 245.

своемъ манифеств отъ 1702 года апръля 16 1), однако нельзя не заметить, что большинство близких в нему и любимых в виъ вностранцевъ (Лефортъ, Брюсъ, Минихъ, Остерманъ, де-Геннингъ, Веніусъ, Циммерманъ) были протестанты. Отвергая попытки католиковъ къ сближенію съ православными, Петръ самъ старался сблизиться нъсколько съ протестантами. Въ 1718 году онъ испросилъ у константинопольскаго патріарха разрѣшеніе не крестить обращающихся въ православіе кальвинстовъ и лютеранъ 2); въ 1721 году предложилъ Синоду объявить православнымъ безпрепятственное вступление въ бракъ съ иновърцами, въ частности съ протестантами 3). Что гасается до отношенія Петра Великаго къ протестантской пропагандъ, то основаниемъ для суждения объ этомъ предметъ ножеть служить дело лекаря Тверитинова, который отрицаль почетаніе святыхъ, мощей, креста, евхаристію, молитву за умершихъ, монашество и пр. и, благодаря своей ловкости и граснорфчію, успрать собрать около себя партію людей, пронекнутыхъ духомъ протестантизма, не только въ Москвъ межи придворными и духовенствомъ, но и за предълами ея. Когда было поднято дёло объ еретикахъ, Петръ посмотрёлъ 🕫 него съ точки зрвнія государственной. Для него важны быв не убъжденія еретиковъ и религіозный соблазнъ, но произведенный ими раздоръ въ народъ. Поэтому, когда Твератиновъ заявилъ о своей принадлежности къ православію, быть освобождень отъ суда.

Извістно, что при Петрів Великомъ два і ерарха занимали особенно видное місто въ русской церкви: Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Прокоповичъ. Петръ, какъ только замітиль в Яворскомъ врага протестантовъ, сталь замітно охладівнъ къ нему и не позволиль, чтобы быль напечатанъ его «Камень віры»; между тімъ къ Прокоповичу онъ всегда относился съ возрастающею благосклонностію и съ удовольствіемъ выслушиваль и пускаль въ ходъ его антипанскія воз-

<sup>1)</sup> HOLH. C. 3., IV, No 1910.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hoje. C. 3., τ. V, № 3225.

<sup>3)</sup> Ibid., T. VI, 3814.

зрѣнія 1). Такимъ образомъ, различное отношеніе Петра Великаго къ католичеству и протестатиству выразилось въ его различномъ отношеніи къ пастырямъ русской церкви, заявившимъ себя врагами того или другаго исповѣданія 2). Раскольники за нововведенія и приверженность къ иноземнымъ обычаямъ называли Петра Великаго антихристомъ, а совре-

<sup>1)</sup> Если не противоръчіемъ высвазанному взгляду, то страннымъ можетъ показаться, что Петръ, найдя въ Ософанъ Прокоповичь своего человъка, сподвижника, посвятившаго ему себя всябдствіе искренняго убъжденія, не возвель ето на первое место въ Духовной Коллегін, имъ созданной, а даль ему только третье на первое же мъсто возвель Стефана Яворскаго, представителя той партін, противъ которой была направлена в совершена реформа,---человъка, ясно вырадившаго свое неодобреніе ей. Эту странность Самаринь достаточно основательно объясняеть такъ. Подчиняя себъ церковное управленіе, Петръ Великій вовсе не хотыть оскорблять частных лиць, пользовавшихся уважениемъ и сочувствиемъ большей части духовенства и народа. Онъ долженъ быль желать и действительно желаль, чтобы реформа совершилась, какъ можно тише и безъ сильнаго перелома; поэтому, за тъмъ, кто занималъ въ нашей јерархіи первое ифсто до учрежденія Духовной Коллегів, онъ оставиль и подтвердиль это первенство. Далъе, присутствіе Стефана Яворскаго въ Сунодъ даже было необходимо. Исключивъ его, Петръ Великій въ его лиць исключиль бы цьлую партію въ нашей цервви и этимъ показалъ бы, что учрежденіе Духовной Коллегіи было дівломъ другой партів, следовательно, обличало бы его въ односторовности. Такъ оно и было; но Цетръ котълъ скрыть эту односторовность и представить преобразование церковнаго управленія, какъ дело всей церкви. Этотъ обманчивый видъ оно и получило всладствіе присутствія въ Сунода Стефана Яворскаго, который волейневолей изъявиль свое согласіе на всв новыя дела и учрежденія. Навонець, еслибы Петръ не ввелъ Стефана Яворскаго въ Сунодъ и не далъ ему первенства, то односторонность могла бы дойти до самых вредных врайностей; вводя же его въ Синодъ, Петръ Великій, можетъ быть, безсознательно полагалъ границы новому направленію. Въ Духовной Коллегін получили міста представители двухъ противоположных вачаль: Өеофань Прокоповичь и Стефань Яворскій; но посдідній вступиль въ нее, какь побіжденный; онъ не могь принимать въ ней ділтельнаго участія; преобразованіе и новое направленіе, предписанное духовенству, противоръчнио убъжденіямъ Стефана Яворскаго. Со времени учрежденія Сунода личность его постепенно исчезаеть за личностію Өеофана.

<sup>2)</sup> Другой близкій къ Петру Великому ісрархъ, пользовавшійся его расположеніемъ и довъріемъ, былъ Феодосій Явонскій, назначенный первымъ вице-президентомъ Сунода,—человъкъ, котораго современники обвиняли въ протестантствъ. Царевитъ Алексъй и его приближение считали Феодосія лютераниномъ и лютеранскимъ апостоломъ въ Россіи, врагомъ креста Христова. «Развъде батюшка за то его любитъ, говорилъ Алексъй, что онъ вноситъ въ народъ лютеранскіе обычан и разръщаетъ на вся?» А учитель царевича Вяземскій говорилъ, будто Феодосій не почитаетъ вконъ. Устряловъ, Исторія Петра Великаго, IV, страницы: 201, 245, 248.

неники его вообще обвинали его въ лютеранствъ, напригірь. за несоблюденіе постовъ, также за то, будто онъ хофы уменьшить число священныхъ изображеній въ церквахъ. ы сонць парствованія Петра I носился слухь, будто онъ меть оставить въ церквахъ только изображенія Спасителя, запятія в Божіей Матери. Слухи эти объ иконоборствѣ Петм вивле, надо думать, какой-нибудь поводъ. Изъ действимлянкь указовъ, которые могле бы дать поводъ къ обвивий Петра въ вконоборствъ, извъстны два: указъ, запревышій подв'яски къ вконамъ 1), и указъ, которымъ предиспратось «Браних» иконя и отливнихи не цртать в вр врквахъ не употреблять, кромъ распятій»; этимъ же укали запрещались символическія изображенія Інсуса Христа 1 Емигелистовъ 2). Какъ бы то ни было, несомивнио, что верь Велькій быль болье расположень къ протестантству, из къ католичеству. Это явление въ Петръ Великомъ было визтно и заже необходимо.

Еще при Никонъ своеволіе и испорченность представитеи ревнителей церкви привела къ возмущеніямь и мятеань противъ государственной власти. Послъ Никона пожихъ открытыхъ возмущеній не было; по крайней мірів, жи не обнаружанвались и не чувствовались такъ сильно. Въ III стольтін опать повторилось такое явленіе. Въ последшь годахъ этого стольтія, въ началь царствованія Петра, чатизмъ главнымъ двигателемъ партій. Царевна Софья польнам расположением умовъ; подъ ея руководствомъ стрельв в тайные приверженцы воззрвній католицизма (папства) чинсь въ одну партію, враждебную церкви и государству, <sup>1</sup> наполнили **М**оскву кровавыми сценами. Стръльцы, готовясь и убійства, служили молебны, носили иконы и святили вой какъ будто отправляясь на дело Божіе. Тутъ были и по-🖳 ходившіе впереди съ крестами въ рукахъ 3), в монахи.

¹) Полн. С. З. т. VI, № 3888.

¹ llose. C. 3., τ. VI, № 4079.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голиковъ, Дополн. въ дъян. П. В., т. V. Устряловъ, Ист. П. В., т. I и П.

разсылавшіе возмутительныя письма 1), поддёлывали мнен чудотворные образа, разносили слухи о чудесахъ и т. д. Въ такомъ видъ предстала Россія Петру Великому. Стра ныя сцены встрътили его еще въ колыбели и тревожили 1 томъ во всю его жизнь. Людей, называвшихъ себя защит ками православія, онъ вильль съ окровавленными рука съ оружіемъ и привыкъ смѣшивать набожность съ фанат момъ; въ числъ бунтовщиковъ на Красной площади ему пр ставлялись черныя рясы; до него доходили зажигательныя п повъди, и въ немъ зародилось непріязненное чувство къ 1 нашеству. Всв заговоры имвли характеръ религіозный, ст ились подъ предлогомъ блага церкви, и Петръ сталъ см ръть на нее, какъ на начало, враждебное государству, ка на силу, опасную для него, по самому существу ея. Потс то ему и казалось необходимымъ ослабить ея могущество: внъшней ея жизни, поставить ее въ подчиненное себъ ложеніе. Католическое вліяніе на Россію въ концъ XVII и въ началъ XVIII въка имъло характеръ политическій: с ди государства оно создало партію, враждебную государст Противодъйствіе было необходимо. Такъ какъ вліяніе бы характера политического, направлено было противъ госуд ства и происходило отъ односторонняго начала католицез: поэтому и противодъйствіе должно было совершиться со с роны унижаемаго государства и могло уклониться въ проч воположную крайность.

Предпринимая преобразованіе Россіи, Петръ Великій до жень быль имѣть власть неограниченную во всѣхъ сферажизни; ему нужно было безусловное повиновеніе всѣхъ поданныхъ безъ исключенія; церковь должна была содѣйсті вать, а не препятствовать ему въ его намѣреніяхъ; ина нельзя было ручаться за успѣхъ. Между тѣмъ онъ видѣ попытки папизма вездѣ, гдѣ можно, основать (церковное) годарство въ государствѣ и подчинить власть послѣдняго во ховной власти римскаго первосвященника. Изъ одного, в



<sup>1)</sup> Тамъ же, т. I.

<sup>2)</sup> Тамъ же, т. VII.

примъръ, «Введенія въ исторію европейскихъ государствъ», которое онъ прочиталь весьма основательно» 1), онъ могъ знать, какъ велика была власть папы надъ королями и народами 2), какъ онъ нападалъ на государей, низвергалъ ихъ съ престола 3), смъялся надъ ними, распространялъ возмутительныя ученія 4). Онъ видъль, далъе, и то униженіе, которое императоры испытывали предъ папами, какъ они преклоняли предъ ними кольна, цъловали ихъ ногу, давали золото въ знакъ преданности, держали стремя и узду ихъ коня, носили по городу, подавали имъ умывальницу и т. п. Словомъ, Петръ Великій понималь, что церковь или, точнъе, ен представители въ католичествъ имъли господство надъ государствомъ. Могъ ли онъ послъ этого не отвернуться отъ всего и не стремиться уничтожить все, что отзывалось духомъ католицизма? 5) Совершенно въ иныхъ чертахъ представля-

<sup>1)</sup> Когда Гаврівів Бужинскій представиль государю сділанный имъ переводъ вазванной книги, Петръ тотчасъ началь перелистивать его съ намітреніемъ отмскать какое-то місто. Но не находя его, онъ съ гибвомъ обратился къ переводтику: «глупець, что я приказаль тебів сділать съ этою книгою?» Перевести, отвічаль тотъ. «Развів это переведено?» возразиль Государь, указивая на статью о Россіи, откуда били випущени не совсімъ лестиме отзиви Пуффендорфа о русскихъ. «Поди, сказаль Петръ Бужинскому, и переведи книгу вездів, какъ она есть въ водлинників». Порфирьевъ, Исторія р. словесности, ч. 2.

См. въ переводъ Г. Бужинскаго, 1723 г., гл. 3 о Португалів, стр. 177—8;
 гл. 4—о Британів, стр. 217; гл. 5—о Галлів, стр. 397 и проч.; см. стр. 928 -933.

<sup>3)</sup> Въ главъ о Германіи, стр. 586, Петръ Великій могь читать слідующее: «Въ Римі», егда отъ Келестина Папи сідящаго Императоръ, преклонши коліна, діадиму восприняль, Келестинь вінець, на главі Августовой положенний, абіе ногою низверже: являющь, яко папа даровати и отимати государство власть имать». Въ гл. 4—о Британіи, стр. 257 и сл., Петръ Великій читаль также, что когда Елисавета ввела въ Англін реформатскую віру, папежники искали жизни королеви и учили, «яко власть височайщую надъ всіми королями папа ниать: подзаниме не должин того короля слушати, котораго за ересь папа прокланеть, и аще того короля кто убіеть, преславное и зіло памятное діло сотворить».

<sup>4)</sup> Тамъ же, гл. 2—о Гиппаніи, стр. 80—5 и др.: Климентъ VII, провлятіе Сикстонъ Елисавети; гл. 4—исторія Генриха VIII и папи Юлія II; гл. 8—о Германіи, исторія Генриха IV и т. д.

<sup>5)</sup> При перемънъ церковнаго управленія Петръ Великій прямо заявиль въ Дуковномъ регламентъ, что онъ отмъняеть на Руси власть патріарха затъмъ, чтоби не било подражанія римскимъ папамъ, примъръ каковаго явленія онъ видѣлъ въ Няковъ. См. Рус. Въст., 1864 г., Январь — «Разсказъ Петра Великаго о Никовъ патріархъ».

лось взаимное отношение государственной и церковной власти въ протестантскомъ міръ. Тамъ, наоборотъ, государство занимало господствующее положение, а церковь подчиненное. А такое отношение для Петра было самое желательное. Устройство протестантскихъ государствъ и деятельность ихъ государей онъ и взяль за образецъ для своей двятельности при устройствъ русскаго государства. Примъры были подъ руками. Въ одномъ «Введеніи» Пуффендорфа можно было найти ихъ нѣсколько. Королева Англійская Елизавета, введя въ своемъ государствъ реформатскую въру, запретила католикамъ отправлять богослуженіе, положила наказаніе на не бывающихъ въ недёльный день въ храмъ и клятвою обязала всъхъ признавать ем верховную власть и въ дълахъ церковныхъ 1). Также полновластно распоражался делами веры и церкви король Іаковъ I 2). Въ Галліи Францискъ I и Левъ Х постановили, чтобы высшихъ іерарховъ назначали короли 3). Даже самое отлученіе отъ церкви, по Пуффендорфу, должно быть поручено тому, кто имъетъ власть надъ государствомъ 4). Вообще, говоритъ Пуффендорфъ, «Лютеръ праведное дъло и на кръпкихъ причинахъ утвержденное воспріяль»; такъ что «чиствишаго благочестія свёть началь сіяти» въ государствахь тогда, «когда туда принесены были наука и писанія люторскія > 5). Примъры супрематіи и абсолютизма государства Петръ Великій видълъ и на дълъ собственными глазами. Смутное сначала намфреніе его подчинить церковное управленіе государственному, по мъръ знакомства съ наукой и жизнію Запада, прояснялось и переходило въ убъждение <sup>6</sup>). Оставалось вырабо-

<sup>1)</sup> Гл. 4, стр. 257.—Ср. присагу членовъ свиода и указы Петра Великаго объ исполнении христіанскаго долга.

<sup>2)</sup> Ibid., стр. 273—279. Іаковъ І, между прочимъ, для удаленія смуть между пурвтанами и епископалистами приказаль составить одну общую литургію.—Ср. діятельность П. В., въ частности указы о составленіи молитвъ и службъ церковныхъ.

<sup>3)</sup> Гл. 5, стр. 380.—Ср. постановленія Петра В. по этому предмету.

<sup>4)</sup> Гл. 13, стр. 858.—Ср. указъ Петра В. 1722 г., Апр. 29.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 910, 786.—Ср. отношение И. В. въ Лютеру.

<sup>6)</sup> См. нашу статью: «Ученія объ отношеніяхъ между церковью и государствомъ въ Западной Европѣ», теорія Пуффендорфа въ очеркѣ территоріальной системы. Замѣтимъ, что нѣкоторыя изъ основаній учрежденія Духовной Коллегіи были

тать общую систему административных реформь и уставы для новых учрежденій. Въ первомъ случав оказаль услугу Лейбницъ, представившій Петру проектъ устройства коллегій, а во второмъ помогли «уставы Датскіе и Шведскіе». Вотъ что Лейбницъ предложилъ Петру Великому.

- 1. Донынъ опыть показаль, что государства и страны не вначе могуть быть приведены въ лучшее состояніе, какъ только посредствомъ учрежденія коллегій.
- 2. Такія коллегін весьма справедливо могуть быть подізлены на главныя и второстепенныя.
- 3. Какъ въ часахъ одно колесо приводится другимъ въ движеніе, такъ и въ большой государственной машинѣ одна коллегія должна возбуждать другую, и если все будетъ находиться въ надлежащей соразмѣрности и строгой гармоніи, то стрѣлка мудрости будетъ указывать странѣ часы благоденствія.
- 4. Но какъ часы различаются тѣмъ, что одни требуютъ больше, а другіе меньше колесъ; такъ точно различаются и государства, и трудно опредѣлить непремѣнное число коллегій.
- 5. Для государства его царскаго величества можно сначала счесть необходимыми слъдующія девять коллегій: политическую, венную, финансовую, полицейскую, юстицъ-коллегію, коммерцъ-коллегію, ревизіонъ-коллегію, духовную и ученую.
- 6. Для каждой изъ этихъ коллегій необходимо особенное описаніе: а) того, что касается членовъ каждой коллегіи, б) что должно быть предметомъ ихъ занятій, и в) какую пользу изъ того получить его царское величество и страна его 1).

Изъ устава Сената, Генеральнаго регламента и изъ того, что было постановлено касательно сношеній по діламъ между коллегіями, ясно, что совіть Лейбница быль выполнень съ твердостію въ приміненіи и ясностію во взглядів. Первоначально и коллегій было учреждено числомъ девять. Если нівкоторыя изъ нихъ или тогда, или впослідствій получили иныя названія, иное разділеніе и иной кругь відінія, то

высказаны вочти словами Пуффендорфа. Ср., напр., его «Введеніе», стр. 33, съ в. 7 Дуж. рега., л. 6—7.

<sup>1)</sup> Ср. деленіе на три части Духовнаго регламента.

это зависѣло отъ обстоятельствъ времени, нуждъ и цѣлей го сударственныхъ  $^{1}$ ).

Обращаясь къ Духовной коллегіи, находимъ, что она былдовольно точной копіей съ лютеранскихъ консисторій и си нодовъ. Консисторія, по изображенію Шталя, суть постоян ныя королевскія учрежденія, посвящающія свою д'явтельност: предметамъ церковнымъ; онъ во всемъ подобны такимъ ж учрежденіямъ гражданскимъ государственнымъ. Законность і сила дійствій тіхъ и другихъ основана на авторитеті коро лей <sup>2</sup>). Русскій Синодъ, какъ постоянный соборъ русской цер кви и высшій органь церковнаго управленія, «подъ въдъніемъ монарха»; въ немъ, въ качествъ представителя свътской власти, присутствуеть оберъ-прокуроръ. Русскій Синодъ — учрежденіе государственное такъ же, какъ і всв другія коллегін - органы гражданскаго управленія; постановленія имфють силу по стольку, по скольку происходять съ въдома и утвержденія государя 3). Петръ Великій прямо заявиль, что онъ учредиль Синодъ подобно учрежденіямъ, существующимъ въ другихъ государствахъ-какъ древнихъ, такъ и пынфпінихъ 4). Число его членовъ и предметы его въдънія, измъняясь, по закону были опредъляемы волек верховной власти, подобно тому, какъ это происходило консисторіяхъ и синодахъ протестантскихъ. По ученію западныхъ юристовъ (протестантскихъ), въ христіанскомъ народі государство и церковь должны составлять одно целое, однакс такъ, чтобы последняя не теряла своего собственнаго организма, а сохраняла его «въ государствъ и для государства» 5). Русская перковь со времени Синода приняла именно такой виль и значеніе 6). Самое установленіе именно коллегіальнаго управленія церкви, на ряду съ другими коллегіальными формами управленія, было, какъ мы уже видели, произведено

<sup>1)</sup> Татищевъ и его время, Н. Поповъ, 1861 г., стр. 20 и след.

<sup>2)</sup> Stahl, cit, s. 188, 326-327, 332 ff.

<sup>3)</sup> Ayx. pera. 4. 1.

<sup>4)</sup> Tanz ze.

<sup>5)</sup> Stahl, cit., s. 219.

<sup>6)</sup> Cm. gyx. pers. q. 1.

Петромъ подъ вліяніемъ порядковъ запада. Обратимся къ тѣмъ гравамъ и обязанностямъ свътской власти въ отношеніи церы, которыя узакониль этоть преобразователь.

Прежде всего мы видимъ, что въ основании этихъ правъ д обязанностей принято главное положение епископалистовъ: magistratus est custos primae et secundae tabulae, n reopia «превиущественных» членов» 1). Изъ ученія епископалипоследовательно, необходимо-генетически развились жь другія теорін, а положенія: «magistratus est custos primae ч secundae tabulae» в «praecipuum membrum», были выработаны въ положение «cura ecclesiae» со стороны свътской масти, каковое положение выражало собою не другое что, ызвъстное «jus majestaticum» государства надъ церкогію <sup>2</sup>). Всв вытекающія отсюда и совивщающіяся въ «placetum regium» частныя права: jus reformandi, jus inspectioвь Supremae (jus cavendi), jus advocatiae ecclesiae, имъють чісто въ церковно-государственных постановленіях Петра Зеликаго. Онъ предпринимаетъ преобразование перковнаго **правленія и узаконяєть, чтобы ничего не д'влала власть цер**ва безъ «въдома и соизволенія» главы государства; даеть веркви и опредбляеть правила ея управленія; разграничицеть, что относится къ предметамъ въдънія собственно церия и что зависить отъ государственной власти; учреждаеть изжность оберь-прокурора синода, какъ блюстителя интереовъ государства предъ церковью и т. д. Впрочемъ, не слъцеть представлять дело перковной реформы Петра Великаго ъть. что государь по ней становился главою русской церкви ы всемъ, являлся національнымъ папою; всв права его въ пношеній къ церкви были лишь правами, по форм'я касаюмянся собственно вившней стороны ея — cjura majestatica тса Sacra»: явленіе, вызванное необходимостью времени. Іота государь и могь простирать свое вліяніе на внутреннюю

<sup>1)</sup> Си. наму вымеуказ. статью— «Ученія объ отношеніяхъ между ц. н гос. въ зат. Евроить», епископальная теорія. Ср. указъ объ учрежденія Синода и Духовцаго регламента часть 1-ю.

<sup>2)</sup> См. тамъ же, теорія енископальная и территоріальная. Stahl., cit., s. 185.

жизнь церкви, однако это было бы уже нѣкоторымъ видомъ злоупотребленія силою съ его стороны: Петръ Великій рѣшительно заявилъ, что онъ «не богословъ и въ дѣла церкви не вмѣшивается».

Права государя въ отношеніи къ церкви, узаконенныя Петромъ Великимъ, очень близко напоминають церковныя права князя, по теоріи епископальной. Власть государства и власть церкви совмъщаются нъкоторымъ обравомъ въ одномъ лицъ, правителъ государства, въ субъектъ, и различаются въ объектъ. Церковной власти подлежить сохранение чистаго ученія, наблюденіе за общественной пропов'ядью, р'вшеніе сомнъвій и споровъ относительно въры и догматовъ и т. п.; всвиъ этимъ завъдуютъ церковные предстоятели, государственной же власти во всемъ этомъ принадлежитъ надзоръ за точнымъ и правильнымъ исполненіемъ ихъ обязанностей. Глава государства учавствуеть въ церковной юрисдикціи и управленіи церкви съ согласія ся самой, т. е., онъ подлежить суду ея 1). Решеніе спорныхь церковныхь вопросовь государь, по праву, не можеть отнять у Сунода (на Западъ у консисторій) и присвоить себъ, хотя и наблюдаеть за нимъ: онъ владћетъ церковнымъ и государственнымъ управленіемъ съ различнымъ правомъ и въ различныхъ качествахъ. Но по существу своему, права государя въ ихъ общемъ, по Духовному регламенту, болбе сходны съ правами государственной власти, по теоріи территоріальной. Тогда какъ, по ученію епископалистовъ, церковная власть князя-potestas externaесть власть собственно церкви 2), -по постановленіямъ Петра Великаго церковное управленіе есть отрасль управленія государственнаго. Здёсь, какъ и въ ученіи территоріалистовъ 3), государство - пъль, а все остальное имъетъ значение средствъ. Государь есть блюститель въры; онъ заботится о благосостоянін и благоустройстві церкви такъже, какъ о благосостояніи и благоустройствъ государства; за все онъ долженъ будетъ

<sup>1)</sup> Въ делахъ верн.

<sup>2)</sup> См. вышеуказ. нашу статью, гл. 3. Теорія епископальная.

<sup>3)</sup> Тамъ же, гл. 4. Теорія территоріальная.

дать отв'ять предъ судищемъ Христовымъ. Онъ крайній судія представителей церкви: въ своихъ действіяхъ онъ свободенъ и не подчиняется никакой земной власти; только религія и нравственность, — совъсть человъка, — виъ области правъ государя, такъ какъ надъ ними одинъ Богъ власть ниветь. Для приведенія ихъ въ согласіе съ волей Бога, даны ниъ и средства - проповъдъ Евангелія и совершеніе таинствъ; они поручаются спеціально поставленнымъ для того лицамъ-церковнымъ предстоятелямъ, и не могутъ быть присвоены свътской власти. Но такъ какъ русскій государь все же есть сынъ церкви и оть нея получаеть даже освящение своей государственной власти, то въ этомъ отношении церковныя законоположенія Петра Великаго сходны съ положеніями коллегіальной теоріи; они сходны съ ней, въ отличіе отъ епископальной теоріи, еще и въ томъ, что «jura majestatica» какъ тамъ, такъ и здёсь — права не церковныя, а права собственно «государства предъ церковью» (Kirchenhoheit—не Kirchengewalt) 1). Наконецъ, въ-частности можно указать на сходство воззрвній Петра Великаго съ воззрвніяии западныхъ протестантскихъ церковно-юристовъ въ следующихъ пунктахъ: 1) во взглядъ его съ точки зрънія разума на святочтимые обычаи древности 2;, 2) въ отрицательномъ отношеніи его къ монашеству в), 3) въ его отношеніяхъ къ въръ, -- къ православію, иновърцамъ и невърію, -- въ его широкой въротериимости и, наконецъ, 4) въ его взглядахъ съ утилитарной-государственной точки зрвнія на религію вообще 4). Въ заключение следуетъ сказать, что такъ какъ вся реформа Петра Великаго была произведена имъ въ видахъ только политическихъ; поэтому, если и было что-либо усвоено имъ изъ церковной стороны теоретическихъ воззрвній, су-

<sup>1)</sup> См. тамъ же, гл. 5 Коллегіальная теорія.

У Кром'я приведенных выше, относящихся сюда указовъ Петра, см., напр., дух. регл., ч. 3.

<sup>3)</sup> Ср. въ нашей стать: «Ученія объ отношеніяхъ между церковію и государствомъ въ з. Европъ», теорію Пуффендорфа; особ. ero «Dissertationes de monstrosa republica», § 9, р. 482 ff., § 13, р. 491 ff.

<sup>4)</sup> Cp. тамъ же, §§ 5, 7, 8, 9.

ществующихъ на Западъ въ протестантствъ, что не мирится съ православіемъ, то какъ неизбъжная для него ошибка, какъ случайное, временное: многое, что со времени его внесено было въ наши государственные законы относительно въромсповъданія и церкви, можетъ быть давно уже, по върному замъчанію Самарина, совершенно справедливо изъ нихъ вычеркнуто.

П. Громовъ.

## ПИСЬМА КАТОЛИКА

# въ журналъ "L'Union Chretiénne"

съ отвътами на нихъ о. Владиміра Гетте.

(Продолжение \*).

Седьмое письмо.

Господинъ Редакторъ!

Въ настоящій разъ я хочу обратить ваше вниманіе на почитаніе мощей, которое нѣкогда процвѣтало въ нашей римской церкви, а теперь находится въ большомъ пренебреженіи.

Чудеса, совершавшіяся въ средніе въка при посредствъ мощей, были безчисленны; они стали уменьшаться по мъръ успъховъ невърія.

Предметы, которые принадлежали святымъ, тоже должны быль быть почитаемы. Въ Мюнхенѣ, напримѣръ, въ 1595 г. почитали волосы и гребень Святой Дѣвы и воздвигли часовно въ честь этихъ предметовъ.

Риза Христова, почитаемия въ Триръ, была причиной раскола священника Жана Ронжа, который основалъ германскій ново-католицизмъ. Этотъ свящевникъ былъ однакоже воспитанъ въ почитаніи мощей; если онъ измѣнилъ своему воспитанію, то почему сохранилъ названіе католика, которое не допускаетъ никакихъ перемѣнъ въ культъ, покрайней мѣръ

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разунъ», 1890 г., № 20.

во всемъ томъ, что торжественно опредълено общимъ собсромъ епископовъ?

Порицали не только культь, но и множественность (оди наковыхъ) мощей; говорили, что если бы всъхъ ихъ собрат во едино, то могло бы получиться огромное число тожде ственныхъ мощей.

Но на это злостное обвинение можно дать одинъ очень про стой отвътъ. Тотъ, Кто умножилъ хлъбы и рыбу, чтобы на сытить народъ, сбъжавшійся послушать слово спасенія, номогъ развъ совершить подобное же чудо и надъ почитаемы ми мощами? Это послъднее чудо имъетъ также и свою не обходимость, ибо если бы только нъкоторыя церкви имъл привиллегію храненія этихъ святынь, то очень мало върующихъ могло бы приходить, чтобы соверцать ихъ, поклоняться имъ и получать отъ нихъ чудесное исцъленіе. Поэтому число ихъ и было увеличено Господомъ для того, чтобы обогатити ими главныя католическія церкви во всъхъ областяхъ.

Это умножение мощей не есть, впрочемъ, болфе необыкновенное явление, чфмъ ихъ сохранение послф всфхъ тфхъ опустошений, жертвами которыхъ были церкви во времена непріятельскихъ вторженій, войнъ и расколовъ.

Всѣ предметы, освященные Церковью, какъ достойные почитанія, были нѣкогда охраняемы понятіями о святотатствѣ, благодаря покровительству законовъ.

Теперь же могутъ безнаказанно осквернять ихъ, профанировать ихъ, смѣяться надъ ними. Тѣ, которые порицаютъ крестъ, наказываются въ настоящее время по закону нѣсколькими днями тюрьмы и нѣсколькими франками штрафа, тогда какъ прежде это же преступленіе навлекало на хулителя пытки и ужаснѣйшія казни.

Вообще люди всегда мало расположены относиться съ большимъ почтеніемъ къ тому, чему законъ не оказываетъ покровительства. Поэтому въ настоящее время и мощи сильно потеряли въ своемъ значеніи въ глазахъ большинства.

Да и какъ не будутъ пренебрегать второстепенными предметами католическаго культа, когда пренебрежительно относятся къ главнымъ его требованіямъ? Мы видимъ, напр., что **легкомысліе**, съ которымъ приступають къ таинствамъ, часто равняется святотатству и что при такихъ условіяхъ лучше было бы совсёмъ воздержаться отъ нихъ.

Інсусъ Христосъ, посылая своихъ учениковъ наставлять и крестить всё народы, тёмъ самымъ призвалъ всёхъ людей, безъ исключенія, пользоваться благодіяніями божественной благодати. Св. Павелъ открыто сказалъ объ этомъ: «Послів крещенія ність боліве ни евреевъ, ни язычниковъ, ни обрівзанныхъ, ни необрізанныхъ, ни скиновъ, ни варваровъ, ни свободныхъ, ни рабовъ, ни мужчинъ, ни женщинъ, вы всів одно во Інсусі Христі».

Это значить, что очищенные отъ первороднаго гръха, они сдълались способными войти въ царствіе небесное, если будуть вести жизнь, сообразную съ дарованною имъ въ крещеніи благодатію.

Итакъ, крещеніе дёлаетъ христіанъ отв'єтственными предъ Богомъ и предъ Церковью въ отношеніи къ той благодати, къ какой она ихъ приводитъ.

Соборъ Тридентскій (въ 6 засъданіи) говорить, что гръхи, совершенные послъ крещенія, должны считаться болье тяжкими, потому что они совершены злою волею; тогда какъ совершенные до крещенія считаются допущенными по невъдънію; въ первомъ случать люди оскорбляють Духа Св., храмами котораго они дълаются, по словамъ Св. Иввла: «Вы есте храмъ Божій, и Духъ Божій живеть въ васъ; и если кто осквернять этотъ храмъ, то погубить его Богъ».

Когда Іисусъ Христосъ сказалъ: «кто увъруетъ и крещенъ будетъ, тотъ спасется, а кто не увъруетъ, будетъ осужденъ»: то этимъ Онъ поставилъ въру прежде религознаго освященія, т. е., прежде очищенія человъка отъ первороднаго гръха; вбо Онъ проповъдывалъ взрослымъ людямъ, а не дътямъ. Онъ наставлялъ ихъ для того, чтобы содълать ихъ своими учениками, и слово Его было какъ нъкое дуновеніе, которое, стирая съ ихъ душъ всякое пятно, проливало туда сверхъестественную благодать. Такимъ образомъ Христосъ установиль таинство крещенія для того, чтобы оно замъняло Его слово своими равносильными дъйствіями. Такъ какъ креще-

ніе было первымъ условіемъ спасенія, то Церковь распространела его послъ апостоловъ на всъхъ дътей язычниковъ и даже на дътей христіанъ схизматиковъ. Ибо таково святое ученіе, сохраняемое до нашихъ дней, что если язычники были крещены и потомъ уже сдёлались еретиками, схизматиками или въроотступниками, то дътей ихъ позволительно отнимать отъ нихъ и крестить, потому что они принадлежатъ Церкви по своему рожденію. Такъ Людовикъ XIV въ силу этого права повелёль похищать дётей реформатовь, чтобы воспитывать ихъ въ католической религіи. Со временъ революціи свобода въроисповъданій сдълала невозможнымъ исполненіе этого закона; но тъмъ не менъе Церковь должна требовать возвращенія ей этого права, какъ божественнаго и неотъемлемо принадлежащаго ея миссіи. Католикамъ, которые находять это право чрезмърнымъ, слъдуетъ напомнить, что дъти, рожденныя отъ еретическихъ родителей, находятся въ положеніи, которое отягчено и первороднымъ грфхомъ, и вфроотступничествомъ ихъ родителей, какъ свидетельствують объ этомъ угрозы самого Бога: «Я Богъ сильный и ревнивый, Который взыщеть грахи отцевь на ихъ датяхь до третьяго и четвертаго покольнія, съ техъ, кто Меня ненавидить». Потопъ, разрушеніе Содома, заразы, революців и т. п. нашихъ дней доказывають, что Онъ угрожаеть не напрасно. И если Онъ благоволиль послать Своего Сына, чтобы искупить людей отъ первобытнаго граха, то горе тамъ, кто далается недостойнымъ этого искупленія, горе тімь, кто пренебрегаеть обязанностями, налагаемыми на нихъ ихъ званіемъ христіанина. и кто недостойно пріемлеть церковныя таинства!

И что же! При видѣ легкомыслія и небрежности, съ которыми совершается таинство крещенія, легко подумать, что здѣсь дѣло идетъ только о семейномъ торжествѣ, о созваніи веселыхъ гостей или, еще чаще, объ исполненіи традиціоннаго обычая, съ которымъ сообразуются единственно для того, чтобы дѣлать такъ, какъ дѣлають другіе.

Одъваютъ новорожденнаго въ чепчикъ и въ вышитыя пеленки, богатство которыхъ зависитъ отъ степени состоятельности родителей, несутъ его въ ближайшую церковь и пригзащають священника; священникь отправляется къ алтарю вийстй съ воспріемникомъ и воспріемницей, предлагаєть имъ обычные вопросы, на которые отвічають хорошо или дурно; совершаєть надъ ребенкомъ таинственныя дійствія (passes), чтобы отогнать оть него демона; изливаєть на его голову воду, достаточно тепловатую, чтобы не простудить ребенка, кладеть въ его роть нісколько крупинокъ соли, которую крестная мать спішить вынуть обратно; читаєть наизусть короткія молитвы, провожаєть присутствующихъ въ ризницу, гдів записываєть фамилію и крестное имя ребенка въ метрическую книгу, и затімь ділу конець.

Семья, воспріемники и друзья возвращаются изъ церкви такъ же безпечно, какъ и вошли въ нее; и вотъ начинается для нихъ настоящее торжество, для котораго крещеніе служить не инымъ чёмъ, какъ только предлогомъ: поютъ, танцуютъ, раздаютъ конфекты; потомъ садятся за столъ, пьютъ за здоровье ребенка, прославляютъ воспріемницу и воспріемника, толкують обо всемъ за дессертомъ и, наконецъ, расходятся по домамъ, довольные проведеннымъ днемъ, но не имѣя никакого представленія о томъ религіозномъ актѣ, въ которомъ они принимали участіе. Никто не знаетъ того, что посвятили младенца Інсусу Христу, посвятили его тѣло и его душу, что отнынѣ онъ принадлежитъ Церкви болѣе, чѣмъ своимъ родителямъ, и что впослѣдствіи Церковь предъявитъ на него свои права.

Ибо вода крещенія, очищая оглашеннаго отъ первороднаго грѣха, возвращая ему благодать, которой лишены язычники, въ свою очередь обязываеть его, подъ страхомъ клятвопреступленія находиться всю свою жизнь въ повиновеніи повельніямъ Божівмъ и Церковнымъ: въчное блаженство или безконечныя мученія будуть вознагражденіемъ за его върность или наказаніемъ за его клятвопреступленіе. Въ виду равной возможности какъ того, такъ и другаго, почему воспріемники и воспріемницы, вмъсто того, чтобы радоваться, не содрагаются; почему, вмъсто того, чтобы пить и пъть, не молятся?

Въ самомъ дълъ, они принесли присягу, и присягу тор-

жественную: они поклялись за ребенка, что онъ откажется отъ сатаны, отъ его великольнія, отъ его дель; они объщали, что онъ будеть воспитань въ недрахъ католической, апостолической, римской Церкви. Были ли это пустыя слова? И самое крещеніе, наконець, было ли оно чистой формальностью, совершенной для того только, чтобы прибавить одно или два имени къ его семейному прозванію? Такъ можеть подумать всякій, видя, съ какимъ легкомысліемъ допускають детей къ купели крещенія.

Прежде требовали, чтобы воспріемникъ и воспріемница ділали свое имя достойнымъ того, чтобы его носиль другой, очистивъ себя предварительно въ источникъ покаянія, исповідавшись и причастившись св. таинъ; теперь же требуютъ только одного, чтобы они объявили себя принадлежащими въ католической, апостолической, римской Церкви.

Крещеніе, это бракъ души съ Іисусомъ Христомъ; и развъ этотъ бракъ не стоитъ человъческаго брака? А между тъмъ, для этого послъдняго требуютъ отъ брачущихся, хотятъ они того или нътъ, чтобы они прежде очистили себя покаяніемъ. И горе имъ, если они приближаются недостойно къ трибуналу почаянія!

Боссюэть, въ своихъ катехизическихъ объясненіяхъ (Avertissement sur le catéchisme), обращаясь къ священникамъ, говориль имъ: «Особенно не опускайте изъ виду возложенной на васъ обязанности испытывать тѣхъ, которые являются для совершенія исповѣди, для вступленія въ бракъ, для того, чтобы быть воспріемниками или воспріемницами, и не допускайте ихъ къ исповѣди, если они не знають своего катехизиза. Объясняйте чаще отцамъ и матерямъ семействъ, что они, какъ говорить Апостолъ, почти невърные, если не сообщають наставленій своимъ слугамъ; и отсюда заставьте ихъ понять свои обязанности въ отношеніи къ своимъ дѣтямъ».

Развъ это бездълица, въ самомъ дълъ, связать всю жизнь человъка ненарушимою клатвою? Призывая святого, котораго имя вы ему сообщаете, вы ставите ребенка подъ охрану этого святого; и если онъ будетъ недостоенъ этого покровитель-

117

ства, если онъ не сдержить обътовъ, которые вы сдълали за него и благодаря которымъ онъ получилъ божественную благодать, то вы будете виновны прежде его; ибо святотатственный образъ, съ которымъ вы посвятили это дитя Богу, уже самъ по себъ можетъ удалять отъ него благодать и отдать его во власть демона.

Какъ мало воспріємники знають о томъ, что они вмѣють болѣе обязанностей по отношенію къ своимъ крестникамъ, чѣмъ по отношенію къ собственнымъ дѣтямъ: «Ибо, по св. Амвросію, мы обязаны больше любить тѣхъ дѣтей, которыхъ крестимъ, чѣмъ тѣхъ, которыхъ рождаемъ по плоти».

Въ самомъ дѣлѣ, отецъ и мать рождаютъ дитя только для земной жизни; воспріемникъ же и воспріемница рождають его для жизни духовной. Поэтому до революціи имя воспріемника было равносильнымъ съ именемъ отца и налагало на него большія обязанности.

Причина, которая способствуеть уменьшенію въ настоящее время важности таниства крещенія, заключается въ торжественномъ признаніи принципа, изгоняющаго изъ нашихъ законовъ революціоннымъ путемъ наслѣдственность грѣха, порожденнаго преступленіемъ нашихъ прародителей, и всеобщую отвътственность, переходящую отъ поколѣнія къ поколѣнію, до страшнаго суда.

Такимъ образомъ крестятъ дътей для того, чтобы очистить ихъ отъ гръха, совершеннаго Адамомъ, болье 6.000 льтъ тому назадъ, и затъмъ посылаютъ ихъ въ школу изучать право, противоположное этому преданію, именно, право о равенствъ всъхъ предъ закономъ и о личной отвътственности за свои дъйствія.

Мы неоднократно уже отмъчали прискорбныя противоръчія между человъческими законами и откровенной религіей, между поведеніемъ католиковъ и ихъ върованіями.

Во всякомъ случав, крещение еще есть таинство наиболве уважаемое и совершаемое, и однакоже оно такъ мало цвинтся и последствия его такъ маловажны!

Католики, добрые или дурные, знають, что водою крещенія дитя будеть омыто оть первороднаго граха, т. е. исхи-

щено отъ ада. Какая отвътственность легла бы на тъхъ, которые лишили бы крещенія это любимое существо!

Но какъ далеки мы отъ того времени, когда небо, отвъчая на жалобы людей, являло свои чудеса, и когда, по свидътельству Григорія Турскаго, на Пасху, въ эпоху крещенія оглашенныхъ, купели сами собой наполнялись водою! И еслибы это чудо могло случиться въ наше время, то невърующіе сочли бы его благочестивымъ обманомъ.

Когда Іисусъ Христосъ исцёлиль одного больнаго, или разслабленнаго, то сдёлаль это не столько для того, чтобы возвратить его къ жизни, сколько для того, чтобы дать ему возможность раскаяться; и такъ какъ Христосъ нашель въ немъ добрую волю, то Онъ простиль ему и грёхи его, чтобы показать своимъ ученикамъ, что Онъ былъ не только Спаситель тёлъ, но также и Спаситель душъ. Исцёливъ разслабленнаго, Онъ сказаль ему: «Вёруй, сынъ мой, отпускаются тебѣ грёхи твои».

Вотъ откуда происхождение исповеди. Исповедь!... Что путаетъ нашъ слухъ при этомъ слове? Оно, вопреки человеческой гордости, требуетъ отъ человека, чтобы онъ унижался, становился на колени и открывалъ свои грехи другому человеку, хотя бы этотъ человекъ и былъ одаренъ божественною властію. Такимъ образомъ, исповедь составляетъ щекотливейшій предметъ изъ катехизиса для всехъ техъ, которые хотели бы иметь возможность отложить ее въ сторону, безъ ущерба однакоже для своего спасенія.

Пусть будеть такъ! Но всёмъ тёмъ, которые признають себя католиками, которые исполняють всё свои религозныя обязанности, кроме этой, я скажу: вы дёлаете меньше, чёмъ ничего; ябо вы являетесь предъ церковію, священникамъ, предъ Богомъ, въ греховномъ состояніи; вамъ следовало бы лучше удержаться отъ этого.

Если вы припоминаете элементарныя свёдёнія изъ катехизиса, если вы признаете повелёнія Церкви откровеніемъ Духа Святаго: то исполняйте ихъ, исповёдуясь въ своихъ грёхахъ, по крайней мёрё, разъ въ годъ, на Пасху. Неужели вы уклонитесь отъ этого кратковременнаго униженія, которое очищаеть вась оть всёхъ вашихъ прошлыхъ грёховъ и позволяеть вамъ приблизиться къ алтарю болёе достойно, чёмъ тому человеку, который не совершалъ грёховъ и потому не раскаявался въ нихъ? Разве это унизительное мгновеніе не имееть никакого значенія предъ любовію къ самому себе?

Многія женщины тщательно исполняють предписанія Церкви, какъ-то: совершеніе ежедневныхъ молитвъ, посъщеніе воскресныхъ богослуженій, пощеніе, воздержаніе и т. п., и въ то же время вслёдствіе ложнаго стыда отказываются открывать свою совъсть духовнику.

Но въ такомъ случав ихъ молитвы, ихъ воздержаніе, ихъ милостыни недостаточны, и когда онв предстанутъ предъ Госнодомъ, ихъ смертные грвхи составляють какъ бы густой занавъсъ, который скроеть ихъ добрыя дъла предъ Великимъ Судіей.

Другія уклоняются отъ исповіди единственно изъ снисхожденія въ темнымъ предположеніямъ ихъ супруговъ; эти послідніе опасаются того, что другой человість проникнетъ въ совість ихъ женъ, узнаетъ о томъ. что происходитъ въ семьів и будетъ распрашивать ихъ о чистоті ихъ собственнаго поведенія. Жена уступаетъ мужу, предпочитая согласіе въ семьів своему спасенію въ вічности. Вотъ система мира, чего бы это ни стоило въ религіозномъ отношеніи!

Но этоть человъкъ, котораго жена не дерзаетъ пренебречь авторитетомъ или противоръчить его требованіямъ, самъ осмълился однакоже возмущаться противъ власти государя, который царствуетъ надъ нимъ по милости Божіей. Подъ предлогомъ отрицанія произвола, тираніи, лихоимства, онъ сопротивляется декретамъ, которые отнимаютъ у него частицу его состоянія, лишаютъ его нѣкоторыхъ естественныхъ правъ, полноту его свободы, контроль надъ общественными расходами; и онъ разрушилъ тронъ королевскій, чтобы положить на его мѣстѣ хартію или конституцію, и въ то же самое время препятствуетъ своей женѣ обращаться къ распорядителю совъсти (духовнику), запрещаетъ дѣлать приношеніе на Церковь, пренебрегать, наконецъ, какъ говорится, ради обѣдни горшкомъ, поставленнымъ въ огонь.

Преданность супружеская можеть доходить до принесенія въ жертву любимому супругу своего счастія, своего благо-состоянія, своей жизни; но желать раздёлить съ нимъ адъ, это такая степень преданности, какую Церковь не можетъ признать; ибо она состоить въ предпочтеніи недостойнаго творенія предъ Богомъ, вопреки прямому повелёнію Іисуса Христа: «оставьте все, чтобы слёдовать за Мной».

Нѣкоторые приближаются боязливо къ исповѣдальнѣ, но повергають къ стопамъ исповѣдующаго лишь неполныя признанія, открывають грѣхи, такъ называемые, простительные, прегрѣшенія ежедневныя и т. п. и за тѣмъ думають, что могуть уже приближаться къ святой трапевѣ. Эти также обманывають: ихъ причащеніе есть святотатство.

Существовали нівкогда распорядители совівсти (духовники); но насмішки Буало и философовъ XVIII в. мало по малу уничтожили ихъ; теперь медикъ исполняетъ двойную обязанность — цілителя души и тіла; предъ нимъ не скрываютъ никакого нравственнаго страданія, какъ могущаго вліять и на физическое здоровье. Когда же идутъ къ священнику для исповіди, то предъ нимъ открываютъ только поверхность своей совівсти. Какъ же могутъ желать, чтобы онъ разрішилъ смертельные грівхи, когда сознаются ему только въ простительныхъ грівхахъ?

Жалуются также на злоупотребленія исповёдью. Исповёдь позволяєть священникамь вмёшиваться въ семейныя тайны, въ дёла и поведеніе каждаго. А почему же нёть? Развё Господь не возложиль на своихъ пастырей управленіе душами? Развё ихъ миссія ограничивается лишь тёмъ, чтобы выслушивать только то, что захотять имъ сказать, смотрёть только на то, что вахотять имъ показать? Нётъ. Надобно, чтобы пастыри изслёдовали души, какъ врачь изслёдуетъ тёла; надобно, чтобы они испытывали дёла и проникали въ мысли.

Что особенно отнимаеть въ наши дни важное значение у исповъди, такъ это слишкомъ большая легкость, съ какой получають доступъ къ трибуналу покаяния лица, дурно подготовленныя или совершенно неподготовленныя. Поэтому,

когда причащаются въ первый разъ, воть всё эти молодые люди, которыхъ приводять гуртомъ къ стопамъ исповедника, преклоняютъ колена предъ нимъ для произнесения клятвы, прочитываютъ списокъ греховъ смертельныхъ и простительныхъ, безпорядочно смешанныхъ, списокъ, который одинъ исповедникъ взялъ на себя трудъ составить за всёхъ; повторяютъ обычныя молитвы; исполняютъ свой актъ раскаяния безъ понимания его, получаютъ отпущение греховъ, возвращаются затемъ на свое мёсто и зубоскалятъ между собой о томъ, что они говорили на исповеди, и еще более о томъ, что у нихъ спращивали. И въ подобномъ то состояния они будутъ причащаться на Пасху!

### Отвътное письмо о. Владим гра Гетте.

## Милостивый Государь!

Вы начинаете ваше письмо жалобами противъ вашихъ единовърцевъ, которые не воздаютъ болъе мощамъ того почитанія, какое имъ слъдовало бы воздавать!

Я не раздъляю вашего мивнія. Конечно, слідуеть почитать мощи, но надобно, чтобы эти мощи были подлинныя. Въ римской же Церкви выставлено для поклоненія вірующихъ много ложныхъ мощей. Когда ихъ подложность была доказана, то, конечно, не могли уже боліве относиться къ нимъ съ уваженіемъ.

Возьмемъ для примъра ризы Христовы, выставляемыя въ различныхъ церквахъ. Не много ли было шуму по поводу ихъ? Вся
рейнская Пруссія сбъжалась въ Триръ, чтобы почтить пресловутую ризу. Окрестные жители Парижа сбъжались въ Аржантейль (Argentenil), чтобы поклониться ризъ, которую чтили
въ тоже время еще и въ другихъ мъстахъ. Но мало по малу
изслъдовали эти ризы и убъдились въ томъ, что всъ онъ
были подложныя: самая матерія, изъ которой онъ сдъланы,
свидътельствовала, что ихъ происхожденіе относится не далъе, какъ къ среднимъ въкамъ. Въ виду этого неопровержи-

маго доказательства, следовало бы отказаться выдавать за подлинное то, что не было таковымъ.

Къ слову, относительно этихъ ризъ, вы измыслили систему, которая, я вамъ въ томъ признаюсь, вызвала у меня по истинъ неудержимый смъхъ. Такъ какъ въ Евангеліи дъло идеть объ одной только ризв Христовой, о которой метали жребій Его палачи, и такъ какъ существуеть нъсколько ризъ. выставленныхъ для поклоненія върующихъ: то вы мив говорите, будто Інсусъ Христосъ могъ умножить число ризъ Своихъ, какъ умножилъ Онъ хлёбы, чтобы напитать тёхъ, кто последоваль за Нимъ въ пустыню. Я же вамъ отвечаю, что если бы Христосъ нашелъ благопотребнымъ умножать свои ризы, то ризы эти были бы подобны твить, какія Онъ Самъ носиль. А въ такомъ случат, какъ объяснить различіе матеріи въ техъ одеждахъ, которыя выставлены въ различныхъ церквахъ? Всв онв должны были бы быть изъ той же самой матеріи и того же самаго покроя. До васъ говорили, чтобы объяснить это умноженіе, будто Христосъ имівль по всей вівроятности несколько ризъ. Допустимъ, будто Онъ имель много одеждъ, что однакоже невъроятно; но въдь дъло только о той ризъ, которая была раздълена по жребію у подножія Его креста. Эта риза была одна. Прежде, чемь измышлять чудо умноженія, вы должны были бы, милостивый государь, освёдомиться о природе ризъ, выставленныхъ для поклоненія, и уб'йдиться, такъ какъ это очень легко, въ разницъ, какая существуетъ между ними. Тогда вы принуждены были бы отвазаться оть вашего чуда умноженія.

Въ настоящее время достаточно доказано, что риза въ Триръ есть только мистификація, и отказались даже отъ выставленія ея на поклоненіе върующихъ, не смотря на тъ большія суммы, какія приносила эта выставка. Въ одномъ изъ послъднихъ епископскихъ собраній, происходившихъ въ Триръ, только епископъ Люксембургскій Коппесъ (Коррезя) подалъ голосъ за возвращеніе святой ризъ прежняго ея почитанія, но его голосъ не былъ принятъ. Это достаточно доказываетъ, что риза въ Триръ, наиболье прославленная изъ всъхъ, не была признана подлинной даже епископомъ Трирскимъ и его собрать-

ин, исыючая только Копцеса, который, конечно, не былъ выболъе ученымъ среди нихъ.

Ви должны, милостивый государь, отказаться отъ вашей системи умноженія ризъ.

Что же касается среднев вковых в чудесь, то вы хотите, чтобы вы вврын. Вы требуете, милостивый государь, слишкомы иногаго оты в врын. Никто бол в не в вриты этимы чудесамы вы вашей Церкви; даже и тв, которые поды вліяніемы фанатизма или партійнаго духа говорять о нихы сы энтузіазмомы, в врыны столько же, какы и другіе. Вы наговорили очень иного вы ихы пользу: но ваша ревность безполезна.

Ви утверждаете, что въ средніе въка совершалось больше тулесь, чемъ въ настоящее время. Ваше утверждение нельзя назвать абсолютно истиннымъ. Въ наше время имъють по ыпреству столько чудесь, что въ этомъ отношении превосхоыть даже средніе въка. Развъ вы не принимаете въ разсчеть удесь въ Паре-ле-Моніаль (Paray-le-Monial), въ Ла-Салетть La Salette), въ Лурдахъ (Lourdes), въ Понтменъ (Pontmain) при многочисленныхъ пялигримствованіяхъ по святымъ містамь, где чудеса фабрикуются тысячами? Больные, нуждаюціся въ чудесахъ, снабжаются свидътельствами врачей, подверадающихъ ихъ бользнь. Близъ святых Купалень (saintes Piscines) существують другіе врачи, которые свидетельствуть уже о добромъ здоровью чудесно исцеленныхъ. Возмож-<sup>во</sup> ле не повѣрить чуду при такихъ условіяхъ? Но, милостивый государь, я вамъ скажу, что предосторожности, кото-MI принимаются, чтобы доказать существование чуда, докапрають мив. что его вовсе не было. Ренанъ сказалъ, что зовервать бы чуду, которое было бы признано коммиссией члены Института. Я быль бы болье недовърчивымь, чьмь Реань, и не повъриль бы чуду, для котораго понадобилось бы чие подтверждение. Чудо есть акть очевидный и неопровертиши по своей природу. Когда Христосъ вструтиль погребавное шествіе съ сыномъ вдовы Наинской, Опъ сказаль мершему: «Встань»; и умершій всталь предъ всёми тёми, то провожаль его въ могилу. Таково истинное чудо; всв его илть и никто не можеть его оспаривать. Тъ же чудеса, которыя надобно подтверждать научно или другимъ какимъ либо способомъ, не существуютъ.

Вы не найдете въ средніе въка и одного чуда въ родъ воскресенія сына вдовы Напиской. Все же то, что писали въ подтвержденіе ихъ подлинности, доказываетъ миъ только, что это спорныя чудеса. Не удивляйтесь же такъ, что въ вашей Церкви болье не върять имъ. Это прогрессъ у васъ, и этотъ прогрессъ долженъ распространиться и на пресловутыя современныя чудеса, о которыхъ ваши фанатики безпрестанно твердять намъ, котя сами не върять имъ.

При новъйшихъ священныхъ купальняхъ повторяется то, что происходило во времена язычества при минеральныхъ источникахъ. Всъ эти источники находились подъ покровительствомъ какого-нибудь бога, и теперь еще при нихъ находятъ надписи, въ которыхъ тотъ или другой человъкъ благодаритъ бога покровителя за чудо, совершенное надъ нимъ, для возвращенія здоровья ему самому или кому-либо изъ близкихъ его. Современное чудо есть копія съ чуда языческаго, и приверженцы чудесъ очень остерегаются обнародывать, что послъ извъстнаго напряженія, вызваннаго путешествіями по святымъ мъстамъ, чудесно исцъленные умирали отъ тъхъ же болъзней, отъ которыхъ они, повидимому, исцълились.

Не жалуйтесь же, милостивый государь, что въ вашей Церкви не надъются болье получить испъление отъ ложныхъ мощей и отъ ложныхъ чудесъ. Еслибы эта Церковь избавилась и отъ другихъ недостатковъ, еще болье тяжкихъ, мы могли бы только поздравить ее съ этимъ.

Вы переходите, въ вашемъ письмъ, къ жалобамъ на злоупотребленія, какія существують въ вашей Церкви, относительно крещенія и исповъди. То, что вы говорите, върно; но
отвътственность въ этомъ вы возлагаете только на върующихъ. Между тъмъ вы должны были подняться выше и упрекать въ этомъ вашу Церковь, которая сдълала изъ крещенія
церемонію, доходящую до смъшнаго. Какъ хотите вы, чтобы
върующіе смотръли на эту церемонію серьезно, когда священникъ, который совершаеть ее, не старается придать ей
никакой важности? Пробормотавши въ десять минуть поло-

женныя молитвы на латинскомъ языкв, которыхъ никто не понимаетъ, и исполнявши известные церковные обряды, совершаемые безъ достоинства, которыхъ тоже никто не понимаетъ,— онъ посившно отправляется въ ризницу для совершенія записей. Онъ дълается любезнымъ только тогда, когда воспріемница предложитъ ему коробку конфектъ, въ которой, какъ онъ предполагаетъ, положено еще и несколько монетъ. Съ техъ поръ, какъ обрядъ крещенія видоизмененъ и совершается безъ подобающаго достоинства, нечего удивляться, что верующіе не придають ему боле никакой важности. Не обвиняйте ихъ много въ этомъ, скоре обвиняйте вашу Церковь и ваше духовенство, которыя виновны въ злоупотребленіяхъ.

Что же касается исповеди, то вы хорошо знаете, милостивый государь, что благодаря исповедному требнику и казуистамъ она сдёлалась абсолютно безнравственной. Вёрующіе, вакъ вы говорите о нихъ, не принимаютъ ее серьезно; они совершають ее только лицемърно и порицають то, что имъ следуеть порицать. Почему ваша Церковь сделала изъ исповъди средство къ шпіонству? Почему она заставляетъ своихъ священниковъ предлагать кающимся нескромные вопросы о предметахъ, которые священникамъ, и въ особенности безбрачнымъ, следовало бы вовсе не знать? Можно сказать, что книги казуистовъ суть наиболе безправственныя изъ всъхъ существующихъ книгъ. Нътъ ни одной изъ нихъ, которую можно было бы вздать на народномъ языкъ, не подвергаясь опасности быть преследуемым судебною властію. Одинъ писатель, издавшій на французскомъ языкі сочиненіе Бувіе (Bouvier), бывшаго епископомъ Майнцскимъ, былъ пресавдуемъ и осужденъ. И однакоже это сочинение, которое мы въ семинарія называли: Поросенком Бувіе (Le petit cochon Mgr Bouvier) весьма сдержанно, въ сравнении съ сочинениями казунстовъ, или безиравственнымъ богословіемъ Лигуоріо. которыя оно вкратцъ повторяеть. Еслибы задумали перевести Санчеза, котораго језунты сделали святымъ, то были бы осуждены во всёхъ частяхъ свёта. Вотъ именно эти то руководства даютъ священникамъ, для указанія имъ вопросовъ, какіе они должны предлагать кающимся на исповёди.

Вы удивляетесь, милостивый государь, что въ вашей Церкви практика исповеди упала такъ низко? А я, я удивляюсь тому, что еще можетъ оставаться хотя бы то одинъ, уважающій себя римско-католикъ, который подчиняется ей.

И—нъ

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 3.

ФЕВРАЛЬ.--КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3

Дозволено цензурою. Харьковъ, Февраля 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Паслос*ь.

# ВМЪСТО ПРЕДИСЛОВІЯ

R3

## "Мыслямъ о воспитанін въ духѣ православія и народности".

Предлагаемыя вниманію читателей журнала «Вѣра и Разумъ» «Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и народности» принадлежать перу бывшаго попечителя Казанскаго учебнаго округа Петра Дмитріевича Шестакова, скончавшагося 24 ноября 1889 года.

Петръ Дмитріевичь Шестаковъ быль сынъ священника, родился 27 іюня 1826 года въ сел'в Алферьев'в, Масальскаго увзда, Калужской губерній. Петру Диитріевичу было всего восемь місяцевь, когда скончался его отець, оставивь семью, состоявшую изъ матери, съ четырьмя малолетними детьми, безъ всякихъ средствъ къ существованію. Къ счастію на помощь осиротъвшей семь ввился служившій въ тверской казенной палать дяля Петра Дмитріевича, родной брать матери, А. Я. Смирновъ. Онъ взяль всю семью къ себъ въ домъ и даль дътямъ воспитаніе. Первоначальное образованіе П. Д. получиль въ убадномъ училище, а затемъ въ тверской гимназін, по окончаніи курса въ которой, съ серебряною медалью, поступиль, по экзамену, на историко-филологическій факультеть Московского университета, на которомъ въ 1846 г. и окончиль курсь, съ ученою степенью кандидата историкофилологическихъ наукъ.

Послъ окончанія курса въ универоитетъ П. Д., всего двадцати лътъ отъ роду, быль назначенъ старшимъ учителемъ въ Смоленскую гимназію, откуда, по истеченій года, быль переведенъ учителемъ въ тверскую, а затъмъ въ 1849 г. въ четвертую Московскую гимназію. Въ 1852 г. онъ быль назначенъ уже инспекторомъ Смоленской гимназін, а въ 1855 г. сделался директоромъ последней. Въ 1860 году П. Д. былъ перемъщенъ и. д. инспектора студентовъ Императорскаго Московскаго университета, а въ 1861 г. занялъ должность инспектора казенныхъ училищъ Московскаго учебнаго округа, въ которой оставался до 1863 года. 17 апреля этого года онъ быль Высочайше опредёлень помощникомь попечителя Казанскаго учебнаго округа, а 5 февраля 1865 года, Именнымъ Высочайшимъ указомъ Всемилостивъйше назначенъ былъ попечителемъ этого округа. Въ последней должности онъ состояль до 1883 г. 18 іюня этого года. П. Д. согласно прошенію, быль Всемилостивайше уволень оть должности попечителя округа, которую онъ несъ безсывню въ теченіе восемналцати лѣтъ.

Не вдаваясь въ оцфику весьма продолжительной и плодотворной учено-литературной и педагогическо-служебной двятельности, которая, по общему голосу, была «высоко-мудрою и истинно блестящею» 1), мы скажемъ ивсколько словъ о редигіозно-нравственных убъжденіяхъ Петра Амитріевича. По своимъ возарвніямъ ІІ. Д. быль глубоко - убъжденный православный христіанинъ. Получивъ первоначальное религіознонравственное воспитаніе подъ руководствомъ замічательно набожныхъ матери и бабушки, П. Д. до конца своей жизим оставался непреклонно-върнымъ сыномъ Православной церкви. Стоя въ последние годы въ весьма блезкихъ отношенияхъ къ нему, мы лично были свидътелемъ его примърной христіанской жизни. Библія была для него настольною книгою въ полномъ смыслъ этого слова. Чтеніемъ ея онъ начиналь и вончаль день. Въ ней онъ находиль утвшение и во всвхъ трудныхъ обстоятельствахъ своей жизни. Не получивши спеціальнаго богословскаго образованія въ школь, онъ пріобрыль



<sup>1)</sup> Въ скоромъ времене наме будеть отданъ въ печать общирный «очеркъ жизин и педагогической дімтельности П. Л. Шестакова».

его путемъ чтенія дучшихъ богословскихъ сочиненій в журналовъ. Богословская и церковно-историческая литература интересовала его нисколько не меньше, чёмъ летература святская. Въ числъ его многочисленныхъ, могущихъ составить дерковно-историческаго характера. Такъ въ 1861 году онъ помъстиль въ «Православномо Обозръніи» «Матеріалы для жизнеописанія святителя Тихона, епископа Воронежскаго». Въ 1868 г. въ «Журналь Министерства Народнаго Просвищенія» напечаталь изследование о «Просветителяхь лопарей, архимандрить Феодорить и св. Трифонь Печенгскомъ», въ 1869 г. въ томъ же журналъ онъ сообщилъ «Нъкоторыя свъдънія о распространенія христіанства у калмыковъ» и сдёлаль обширный докладъ г. министру народнаго просвещения въ виде «Соображеній о систем' образованія инородцевь, обитающих въ губерніяхъ Казанскаго учебнаго округа». Въ 1868 году, въ «Ученых Записках Казанскаго Университета» Петромъ Дмитріевичемъ быль напечатань капитальный трудь о «св. Стефанъ, первосвятителъ Пермскомъ», а въ «Православнома Собестоникъ - «Житіе преподобнаго отца нашего Трифона, вятскаго чудотворца». Въ 1871 году въ Журн. Мин. Нар. Просе. позвилась его знаменитая статья «Чтеніе древнійшей зырянской надписи, единственнаго сохранившагося памятника времени св. Стефана Великоперискаго», стоившая ему громаднаго труда 2), а въ 1878 г. въ «Трудахъ IV Археологическаго Съпэда» была напечатана статья по вопросу о томъ, «Гдв книги, писанныя зырянскою или пермскою авбукою, составленною св. Стефаномъ Великопермскимъ.

Помимо трудовъ литературныхъ, П. Д. Шестаковъ служилъ Православной Церкви и другимъ путемъ. Въ 1867 году въ



<sup>1)</sup> Послѣ смерти Петра Дмитріевича осталось нѣсколько статей, совершенно приготовленных въ печати, и кромѣ того, его Автобіографія и Дневникъ почти въ 600 листовъ, которий онъ велъ въ теченіе 20 лѣтъ.

<sup>2)</sup> За чтеніе этой надписи бранись очень многіе, изийстний профессоръ Московскаго университета С. П. Шевиревъ († мая 1864 г.) въ своей Исторіи русской словесности съ грустью отмичаеть тоть факть, что зирянская надпись еще не разобрана.

Казани, при каоедральномъ соборѣ, было открыто православное церковное Братство, во имя святителя Гурія. П. Д. Шестаковъ былъ однимъ изъ главныхъ учредителей и организаторовъ этого Братства и первымъ его предсѣдателемъ. Время предсѣдательства П. Д. было самое оживленное и многоплодное. «Своими истинно-христіанскими ревностными трудами П. Д. принесъ огромную пользу Братству и въ матеріальномъ и религіозно-правственномъ отношенію 1. Въ его предсѣдательство въ Совѣтъ Братства поступало ежегодныхъ пожертвованій отъ 4½ до 6 тысячъ рублей; а школъ въ 2½ года было открыто столько (49), сколько почти открыто ихъ за всѣ другія 19½ лѣтъ 2.

Имън непосредственное отношение къ учебнымъ заведеніямъ министерства народнаго просвъщенія, П. Д. Шестаковъ относился всегда съ самымъ живымъ интересомъ и участіемъ и къ духовно-учебнымъ заведеніямъ. Учебно-воспитательная часть духовных училищь и семинарій подвергалась имъ неоднократной оцінкі въ его педагогических сочиненіяхь. А когда, въ конце пятидесятых годовъ, въ печати быль поднять вопрось о преобразованіи духовно-учебных заведеній, П. Д. напечаталь въ «Русской Ричи» 1861 г., особую статью «О преобразованіи духовных училищь», --- въ которой доказываль необходимость улучшенія постановки въ духовныхъ училищахъ и семинаріяхъ «общечеловъческаго образованія», находившагося тогда въ крайнемъ упадкъ. Въ бытность свою попечителемъ Казанскаго учебнаго округа, П. Д. всегда стояль близко къ духовной академіи и интересовался ея ученою дъятельностью. При его содъйствін установилась живая связь между униворситетомъ и академіей, благодаря чему для временнаго преподаванія наукъ, по вакантнымъ кабедрамъ, преподаватели академін приглашаемы были въ университеть, а университетскіе профессора читали лекціи въ академін <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Изъ рѣчи Высокопреосвященнаго Павла, архіеп. Казанскаго, произнесенной на общемъ собраніи Братства святителя Гурія, 3 декабря 1889 г.

<sup>2)</sup> См. рѣчь преосвящ. Сергія, епископа Чебоксарскаго, произнесенную на общемъ собранін Братства святителя Гурія, 3 декабря 1889 г.

<sup>3)</sup> См. Отчеть о состоянів Каз. Дуков. Академів, за 1889—1890 учебный г.

Кроив того, онъ не заврываль, по выраженію высокопреосвященнаго Палладія 1), дверей, ввіренной ему сферы управленія, передъ достойнъйшими изъ духовнаго происхожденія в воспитанія, выдающимся своими талантами, добросов'ястнымъ отношеніемъ къ делу и усердіемъ 2). Въ настоящее время жногія нев таких лиць, съ честію проходять службу въ университеть, гимназіяхь и занимають другія мьста и должноств въ учебномъ въдомствъ Казанскаго округа. За такое внимательно-сердечное отношение свое къ Казанской духовной академін, а также за свое «живое участіе въ діль просвіщенія Світомъ Христовой візры язычествующихъ и магометанствующихъ инородцевъ, и за свои духовно-литературные труды и просвъщенное сочувствіе къ успъхамъ и процвътанію отечественно-богословской науки», П. Д. Шестаковъ, въ 1875 году, по. единодушному соглашенію сов'ята академіи быль избранъ въ число ея почетныхъ членовъ.

Что касается характера служенія Петра Дмитріевича на поприців педагогическомъ, то это служеніе было основано на самомъ высокомъ и истинно-просвіщенномъ взгляді на воспитаніе. «Педагогическое исповіданіе Петра Дмитріевича, говорить одинь изъ его ближайшихъ сослуживцевъ, насколько могь я понимать, заключалось въ томъ, что непреложно въ основаніе воспитанія юношества надобно полагать краеугольнымъ камнемъ религіозное образованіе, которое животворно дійствуеть тогда только, когда основывается не на сухомъ формализмів, но возникаеть изъ тайниковъ сердца, исполненнаго любви всеоживляющей» з). Эти слова одного изъ сотрудниковъ Петра Дмитріевича могуть быть поставлены эпиграфомъ какъ къ его многочисленнымъ педагогическолитературнымъ трудамъ, такъ и ко всей вообще служебнопедагогической діятельности.

Написанныя Петромъ Дмитріевичемъ не задолго до его кончины «Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и на-

Digitized by Google-

<sup>1)</sup> Бившаго архіепископа Казанскаго, а теперь экзарха Грузін.

<sup>2)</sup> См. Объдъ 30 іюня Петру Динтріевичу Шестакову. Казань 1883. Стр. 18.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 29.

родности» не составляють исключенія изъ всёхъ его педагогическихъ трудовъ. Съ первой страницы «Мыслей о воспитаніи» видно уже, что эти мысли были мыслями глубоко-вѣрующаго и истинно-просвёщеннаго христіанина. Въ наше время, когда интересъ въ педагогическимъ вопросамъ день ото дня возрастаеть, является особенно сильная потребность въ серьезныхъ педагогическихъ трудахъ. Мысли Петра Дмитріевича о воспитаніи, по нашему мивнію, какъ нельзи лучше удовлетворяють этой потребности. Принадлежа перу опытнаго высокопросвёщеннаго и глубоко-върующаго педагога, онъ и по своему изложенію могуть быть отнесены въ числу выдающихся литературно-педагогическихъ произведеній.

А. Рождествинъ.

Казань, 1890 г. 27 ноября.

## МЫСЛИ

0

### ВОСПИТАНІМ ВЪ ДУХЪ ПРАВОСЛАВІЯ И НАРОДНОСТИ.

I

#### Передъ рожденіемъ ребенка.

По сих эке днех зачать Емисаветь жена его, и такиеся мысяць пять, магомощи: яко тако сотвори жнь Господь во дни, вы няже призры отвяти поношение мое вы человыщих. (Ев. оть Луки I, 24—25).

Н смишана окресть живущи и ужики ея, яко возвеминых есть Господь милость свою сь нею, и радоважуся сь нею. (Ев. отъ Луки I, 58).

Материнство— прирожденное чувство женщины. Вложенное въ нее природою, материнское чувство проявляется еще въ дътскіе годы. Дъвочка пеленаетъ, нянчитъ и нъжными именим воображаемымъ ребенкомъ, цълуетъ его, убаюкиваетъ на рукахъ, кормитъ и укладываетъ въ свою постельку. И все это дълается серьезно; крошка мамаша преисполнена важностію, лежащихъ на ней, материнскихъ обязанностей. Она обядится, если кто обратитъ въ шутку ея материнскія заботы, она горько заплачетъ, если у нея возьмутъ ея ребеночка. Конечно, въ этихъ дъйствіяхъ дъвочки, ивображающей мать, есть и подражаніе, которымъ вообще отличаются дъти; но въ основъ все же лежитъ, вложенное природою материнство. Это чувство съ особенною силою высказывается тогда, когда дъвица выходитъ замужъ и дълается женщиною. Съ какою едва

скрываемою радостію встръчаеть она первый признакь начинающейся беременности, съ какою гордостію носить свое пріятное бремя, съ какимъ особеннымъ, сладостнымъ чувствомъ ощущаеть первое біеніе сердца, первое движеніе своею уже горячо любимаго ею ребенка.

Въ семъв, ожидающей дорогого, благодатнаго маленькаго гостя, начались приготовленія. Выбирается матеріаль почище, побълве, понвживе, кроится и шьется бълье, которое украшается ленточками, бантиками, чтобы все было понарядиве, покрасивве; дълаются свивальники, чтобы бережно связывать ими хрупкіе, нвжные члены ребенка; изготовляется мягкое, теплое одвяльце, чтобы покрывать и защищать отъ холода забкое твльце; принимаются заботы объ устройствъ для малютки удобной кроватки, которая служила бы ему колыбелью и мъстомъ отдыха, отъ его неустаннаго движенія своими маленькими ручками и ножками.

Благоразумная будущая мать, чтобы сохранить ребенка, бережеть и себя, не позволяеть себё не только танцевь и прыжковь, но и слишкомъ быстраго движенія и всякаго утомленія физическаго и волненія душевнаго, перестаеть зашнуровываться, уже не думая о тонкой таліи.

Будущіе отецъ и мать оба внимательно еще разъ осматривають свое поміщеніе, чтобы найти для дитяти уголокъ посуше, потепліве и поудобніве, хотя бы это повело къ нівкоторому стівсненію самихъ родителей.

Такъ заботливо приготовляются будущіе родители къ пріему крошки—гостя. Такой гость достовнъ заботы. Не о немъ ли самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ говорить: «Аще не обратитеся, и будете яко дъти, не внидете въ царствіе небесное. Иже убо смирится, яко отроча сіе, той есть велій въ царствіи небесньять. (Ев. отъ Мато. XVIII, 3—4). Блюдите, да не презрите единаю отъ малыхъ сихъ: глаголю бо вамъ, яко Ангели ихъ на небестях выну видять лице Отца моего небеснаго. (Ев. отъ Мато. XVIII, 10).

Но всѣ эти заботы родительскія, о которыкъ мы говорили, касаются лишь физическаго здоровья ребенка. Какія же приготовленія дѣлаются будущими отцомъ и матерью, при ожи-

данів «Одного изъ малыхъ сихъ», въ видахъ нравственнаго здоровья в благосостоянія ожидаемаго крошечнаго, безпомощваго существа? Отцы и матери, кто ответить намъ на этоть вопросъ: какъ и чвиъ готовиися мы къ принятію этого чистаго гостя, Ангелъ котораго всегда видить лице Отца напего Небеснаго? Приготовляемъ ли мы и для души ребенка такой же безвредный, уютный кровь, такую же чистую, незапятнанную ничемъ невинную жизнь, которая могла бы служить ему образцемъ; такіе же крыпкіе свивальники въ нашихъ собственныхъ нравахъ, свычаяхъ и обычаяхъ, обхвативаемый которыми отовсюду ребенокъ могь бы роств и укръплаться духомъ, исполняяся премудрости? Заботимся ли мы удерживаться отъ нашихъ дурныхъ не только мыслей, желаній и увлеченій, но и отъ нашихъ дурныхъ дёдъ, поступковъ, привычекъ, которые могутъ соблазнять и растлевать чистую душу нашего маленькаго гости. Вспомнимъ Евангельское слово: И иже аще пріиметь отроча таково во имя мое, мене пріємлеть. А иже аще соблазнить единаю малыхь сихь върукиних въ мя, уне есть ему, да объсится жерново осельский на чи его, и потонств въ пучинь морстъй. Горе міру от собмэнз: нужеда бо есть пріити соблазномь: обаче горе человику мому, имже соблазна приходита (Ев. отъ Мато. XVIII, 5-7). Отцы и матери, не относятся ли эти слова и къ намъ? Не притодить ли къ нашимъ дътямъ соблавнъ отъ насъ самихъ? Если мадый изъ насъ отвътить на этоть вопрось по совъсти, то, думается намъ, многимъ придется отвътить:- горе намъ; мы принимаемъ рождающагося ребенка далеко не такъ, какъ слъдуеть; примъромъ своей собственной жизни мы представляемъ ему соблазнъ, своею прежнею жизнію полагаемъ ему препятствіе къ нравственному совершенствованію.

Признанный уже теперь наукою законъ наслёдственности указываеть намъ, что надлежащее приготовление къ принятию рождающагося на свёть дитяти должно начаться задолго до его рождения. Такъ какъ, по закону наслёдственности, и финеские и духовные недостатки родителей передаются дётив, то стало быть воспитаниемъ самихъ родителей обуслошивается тёлесное и душевное состояние дётей; слёдователь-

но приготовленіе къ принятію рождающагося ребенка воси дитъ ко времени воспитанія его родителей. А такъ какъ воспитаніе родителей обусловливается воспитаніемъ ихъ р дителей, то приготовленіе къ принятію новорожденнаго во ходить еще далъе, къ воспитанію его дъдовъ, прадъдовъ и т.

Понятно, что родители только что рождающагося ребен не могуть дъйствовать на своихъ предковъ, не могуть да совершенно истребить зла, унаслъдованнаго ими отъ них но они должны, по мъръ силъ, стараться по возможнос заглушать недобрыя съмена, посъянныя въ нихъ самихъ, давать имъ возрастать и проявляться наружу, особенно присутствіи своего ребенка. Они должны дать себъ объ постоянно наблюдать надъ собою, постоянно сдерживать се дурныя привычки, постоянно помнить, что предъ ними блюдать Господня, невинное дитя, которос они обязаны приять, хранить и лелъять во имя Божіе.

Девятимъсячный срокъ беременности будущей матери де женъ быть временемъ искуса и для нея. и для ея мужа, ( дущаго отца ребенка. Это время мужъ и жена обязаны в цело посвятить самообразованію, самовоспитанію, оставлен дурныхъ привычекъ, пріученію себя къ иному, лучшему разу жизни, который могъ бы служить руководствомъ и разцомъ для ихъ милаго дитяти. Въ это время будущимъ 1 тери й отцу следуетъ ознакомиться съ главныме основны правилами физическаго возращенія и духовнаго воспита ребенка, здороваго теломъ и духомъ, узнать, что можеть п нести дитяти пользу и что вредъ, чтобы, по рожденіи бенка, избъгать всего, что для него вредно и избирать ли полезное. Это, можно сказать, самый легкій трудь, предст щій будущимъ родителямъ: если у нихъ есть охота, они 9 мѣсяцевъ довольно основательно могутъ изучить теој дътскаго воспитанія, какъ вести ребенка въ первые годы жизни.

Но затёмъ предстоить для нихъ самое трудное дёло мовоспитаніе. Нётъ ничего труднёе, какъ постоянно, стр и бдительно наблюдать надъ самимъ собою и сдерживать мого себя. Побёда надъ собою есть самый труднёйшій п ить, самая блестящая поб'вда, одержать которую безъ поищи Божіей, безъ теплой молитвы къ Богу, невозможно.

Привыкла, напримітръ, молодая женщина сыпать цвітами ктроумія, шутить, смітяться надъ другими, злословить, приши потому, что такъ всі ділають, что ея острыя слова, щих и смітх возбуждали веселость въ обществів знакомыхъ, чля предметомъ одобренія людей близкихъ, семейныхъ. Сътість ля она отвыкнуть отъ этой своей привычки, которая примъ казалась ей достоннствомъ, а не недостаткомъ?

Привыкла молодая женщина легкомысленно вертиться въ руу колодежи, гулять по публичнымъ садамъ, часто посъшть театръ, концерты, вечера, балы, это доставляло ей не мью развлечение, но и удовольствие, твиъ болве, что она иці бивала съ мужемъ, котораго она искренно любитъ. Сумьеть ли она отказаться оть этихъ удовольствій и поние сидъть дома близъ колыбели своего дорогого ребенка? А вы ей придется отказаться отъ общественныхъ собраній, «Б многих» развлеченій, если она хочеть предохранить свое и от вреда, который можеть произойти съ нимъ въ ея тутствіе. Неужели она ради вечера и бала удалится отъ фето ребенка, когда простая, неразвитая мать татарка воть съ собою въ крытой повозочкъ свое дитя, даже на сель-🖻 работы? Воть для отвычки оть несвойственныхъ матери ривичеть, готовящаяся быть матерью и должна употребить 🚧 9-ти мъсячный искусъ, время ношенія ею сладкаго брени. Отвыкнуть отъ этихъ прежнихъ привычекъ необходимо и здоровья ея самой, и для благополучнаго разрышенія 🖰 бремени, и для здоровья будущаго ребенка.

Въ это время нужно, — нужда велить, отвыкать и отъ столь фенаго для здоровья корсета, и отъ черезъ мъру узкихъ патьевъ, и отъ слишкомъ высокихъ каблуковъ, и отъ изливестировеннаго одъванья, и отъ излишней, ни къ чему не едущей, кромъ какъ къ стъсненію мужа, роскоши, и отъ вупъренности въ ъдъ, — словомъ отъ излишествъ, лишь видио укращающихъ и услаждающихъ жизнь, въ сущности же фенщихъ физическому здоровью, а иногда отражающихся предоиъ и на духовной сторонъ человъка.

Еще болъе борьбы съ саминь собою предстоить будущему отцу, тъмъ болъе борьбы, чъмъ больше безполезныхъ и даже вредныхъ привычекъ усвоилъ онъ себъ во время холостой своей жизни.

Кутежи, попойки, веселыя оргін, прощайте, вамъ не місто у отца семейства. Если онъ имісль несчастную привычьу по временамъ напиваться допьяна, ему слідуеть бросить эту дурную привычку на всегда, потому что отцу семейства пить и напиваться допьяна не только не прилично, но и непростительно и грішно, такъ какъ онъ своимъ примівромъ заразить и своихъ сыновей, которые сперва изъ подражанія отцу, а тамъ по привычкі легко сділаются пьяницами. Считаемъ долгомъ оговориться, что страдающему запоемъ совсімъ не слідуеть жениться: діти алкоголиковъ, какъ показаль опыть, или предаются тому же пороку, или сходятъ съ ума, или подвергаются различнымъ болізвнямъ.

Будущій отецъ, привыкшій много курить, лучше сділаєть, если во время девятимісячнаго искуса бросить куреніе, иначе его діти тоже будуть отравлять себя никотиномь, пріобрітя оть отца безполевную и ничімь не вызываємую потребность къ куренію. Не отцы ли виноваты въ томь, что страсть къ куренію охватила даже отроковь, перелилась, къ сожалівнію, и въ женщинь,—а курящая, точно также какъ и пьющая водку, женщина представляєть жалкое, болівненное явленіе?

Картежнику, привыкшему играть въ карты съ увлеченіемъ, слёдуеть отстать отъ своей привычки: картежная игра занятіе самое безсмысленное, но могущее увлечь, отвлечь отъ серьезнаго дёла и даже испортить характеръ человёка до неузнаваемости.

Записной клубисть, взявшій привычку, будучи холостымъ, ежедневно проводить вечера въ клубъ, правственно обязанъ, уже ради жены, оставить эту холостую привычку, чтобы проводить вечера вмъстъ съ женою, а въ продолжение 9-ти мъсачнаго искуса ему положительно нужно отвыкнуть отъ частаго посъщения клуба, которое несовмъстно со званиемъ отца семейства, даже если не соединяется съ картежной игрой и попойкой.

Человъвъ съ небольшими средствами, если возымълъ привички гастронома, приготовляясь сдълаться отцемъ семейства, долженъ позабыть гастрономію, которая, укоренившись, можеть лишить его жену и дътей необходимаго изъ-за излишняго.

Неженатые люди нервдко въ холостой компаніи привыкають къ нескромнымъ и несдержаннымъ бесвдамъ, — таке разговоры неприлично вести и допускать у себя человту семейному, потому что такія рвчи чистый соблазнъ из двтей. Отецъ, дозволяющій при двтяхъ соблазнительны бесвды, — не воспитатель, а растлитель своихъ двтей. Отецъ семейства! «И словесемь твоимь сотвори высь и въру, и устамь твоимь сотвори дверь и затвору» (Свр. ШУШ, 29).

Если будущій отець не привыкь дома трудиться, не имветь привычки читать, то въ теченіе 9-ти мвсяцевь онь должень привыкнуть къ двловому труду и усвоить себв привычку къ ченію: обв привычки будуть благотворно двйствовать на ребенка, который изъ подражанія усвоить эти двв добрыя привычки, незамітно для него самого, а это послужить ему в пользів на всю жизнь.

Накогда въ присутствіи ребенка не слѣдуеть говорить неправду. Постоянно правдивое слово отца и матери воспитаеть правдивость и въ ребенкѣ, а это въ высшей степени важно, такъ какъ ложь есть болѣзнь не однихъ дѣтей, но, вожно сказать, болѣзнь нашего вѣка.

Никогда въ присутствии дитяти не должно дурно отзывать-

Если будущіе отецъ и мать сдёлали привычку спать долто и вставать поздно, нужно въ 9-мізсячное время искуса пріучиться раньше ложиться и раньше вставать,— такъ здоровье, и для умственной, и для всякой работы полезніве: «Сона здоровый отв чрева умпренна, говорить Інсусь, сынъ Сираховъ: воста заутра, и душа его са нима» (Премудр. гл. XXXI, 22). Недаромъ нізмцы сложили поговорку: Morgenstunde hat Gold im Munde (у утренняго часа во рту золото). Приготовляющіеся быть отцомъ и матерью должны носить Бога въ сердцѣ своемъ ежечасно; должны оказывать почтеніе своимъ родителямъ. Бояйся Господа почитает отца, и яко владыкамя послужитя родившимя его (Сир. гл. III, 7). Корень премудрости еже боятися Господа и вътвіе ея долгоденствіе (тамъ же гл. I, 20). Къ бѣднымъ и сирымъ будущіе отецъ и мать да будуть сострадательны, со слугами своими тихи, не гиѣвны. Не дъти бывайте умы, но злобою младенствуйте, умы же совершении бывайте (1. Корино. XIV, 20).

Навонецъ, пусть будущіе родители постоянно помнять слова Апостола Павла: *И аще раздама вся импнія моя, и аще предама тпъло мое во еже сжещи е, любве же не имама никакая польза ми есть* (1 Корино. гл. XIII, 3). Крвпкая любовь должна связывать будущихъ отца и мать на всю жизнь.

Тоть изъ молодыхь мужей, который во время холостой своей жизни, подобно мотыльку перелеталь отъ цвътка къ цвътку, долженъ забыть свою вътренность и помнить, что обязанность отца семейства требуетъ солидности и устойчивости въ сердечныхъ привязанностяхъ, что его святой долгъ бытъ върнымъ мужемъ матери своего ребенка, такъ какъ, измъняя женъ, онъ является вмъстъ съ тъмъ нарушителемъ отцовскихъ обязанностей и совершаетъ безсердечный, низкій, поворный поступокъ, отнимая у своего ребенка отца и оставляя его сиротою въ самый безпомощный возрастъ его жизни. Горе и общее презръніе тому, кто это дълаетъ. Сказанное нами сейчасъ относится и къ женъ, измъняющей своему мужу и оставляющей своего ребенка безъ матери. Емсе убо Бого сочета, человикъ да не разлучаетъ (Мар. Х, 9).

Горячею молитвою къ Богу, призвавъ благословение на свой семейный союзъ и приготовившись въ течение 9-мѣсячнаго искуса принять драгоцѣнный плодъ брачнаго союза, во имя Божіе, какъ подобаетъ истиннымъ христіанамъ, будущіе отецъ и мать могутъ съ веселіемъ въ душѣ ожидать прихода своего ангельчика, какъ народъ нашъ мѣтко называетъ ребенка.

#### II.

#### Рожденіе ребенка.

Человько живеть тройственного жизнію: растительного, животного и разумного или духовного. У него три отечества: чрево матери, земля и небо. Рожденієм вступаеть онь во второе отечество, смертію и воскресеніємь въ третье, вычное. Како дитя во чревь матери приготовляется къ земной жизни, тако душа съ помощію тела образуется во время земной жизни для вычности. Счастливь тоть, кто приносить въ свыть изг чрева матери хорошо образованные члеми, въ тысячу разь счастливые тоть, кто при смерти уносить хорошо образованную душу. (Іоаннъ Амосъ Коменскій Didactica magnu).

Есмь бо и азъ человых смертень, подобень всымь, и земнороднаго внукт первозданнаго. И во чревъ матерни изобразихся плоть, въ десятомъсячномъ времени согустився въ крови отъ съмени мужеска и услажденія сном сошедшагося. И азт рождень воспріяхь общаго аера и на подобострастную землю спадох $oldsymbol{x}$ , первый глас $oldsymbol{x}$  подобный вспм $oldsymbol{x}$  испустих $oldsymbol{x}$  плача. B $oldsymbol{x}$  пе ленах воскормлень есмь и сь (великимь) прилежаниемь; ни единь бо царь ино имъ рожденія начало. Единь бо входь встьма есть ва житіе, подобена же и исхода (книга премудрости Соломона гл. VII, 1-7). Такъ говорится отъ виени царя Соломона объ его рождении. Каждый изъ насъ, говоря словами книги премудрости Соломона, спадаетъ на землю, испуская первый голосъ плача. Ни одинъ царь не имълъ иного рожденія начала: одинъ входъ всёмъ въжизнь, одинъ и исходъ.

Въ болизнихъ родиши чада (кн. Бытія Моис. гл. III, 16), сказалъ Господь Богъ первой женв, по совершенія Евой и Аламомъ первороднаго грвха. Не мимо идетъ слово Господа... Страшныя муки ждутъ будущую мать, когда наступитъ часъ рожденія; невыносимыя нравственныя страданія—удвлъ будущаго отца въ эти тяжкія и скорбныя для нихъ минуты. Холодъ леденитъ сердце, трепетъ пробъгаетъ по жиламъ, когда мужъ видитъ внезапную перемвну въ лицв любимой жены,

видить это милое для него лице вдругь осунувшимся, блѣд нымь, съ потухающими очами, какъ будто послѣ перенесе нія долгой и тяжкой болѣзни. Съ ужасомъ, тщательно скры ваемымъ, смотрить онъ на это, столь не похожее на вчераш нее лице, и понимаеть, что наступаетъ истинная страдя для нихъ: для жены физическія муки, для него нравственнає пытка. И невольно мысленно обращается онъ съ теплою слезною мольбою къ Богу: «сохрани ее, Боже, для меня, для ребенка. Умилосердись надъ нами».

Тогда же слёдуетъ пригласить акушерку, не откладывая до послёднихъ минутъ. Между тёмъ въ первый разъ рождающая, на первыхъ порахъ еще спокойна, радостна, не предчувствуя того, что ее ожидаетъ...

Но ея радостное настроеніе продолжается не долго. Умножая, умножу печали твоя и воздыханія твоя» (кн. Бытія III— 16). Съ каждымъ часомъ боли усиливаются, съ усиленіемъ болей, лице ея еще болье худьеть, она дылается безпокойные ей уже не сидится на мъстъ... Она дълаетъ порывистыя движенія... пробуеть ходить, над'язсь движеніем ваглушить острыя бользненныя схватки. Напрасно... Боль все усиливается и усиливается до того, что у слабосильныхъ и слабохарактерныхъ вызываетъ даже крики, которые впрочемъ нисколько не помогають, не облегчають, лишь безъ нужды увеличиваютъ собственный страхъ родильницы и страхъ мужа и близкихъ ея... Исполняется глаголъ Господа: «жена, егда рождаеть, скорбь имать, яко пріиде годь ея!» (Ев. отъ Іоан. XVI 21). Но, вследъ за этимъ скорбнымъ словомъ, Господь Іисуст Христосъ сказаль и слово утвшенія: «егда же родить отроча, ктому не помнить скорби за радость, яко родися чело въкт вт мірт» (тамъ же)...

Вотъ раздался первый дѣтскій крикъ, или вѣрнѣе плачт новорожденнаго... и при этомъ крикѣ позабываются, выкупаются всѣ страданія... Посмотрите, что сдѣлалось съ матерью. Какъ преобразилось ея лице: за минуту искаженное тяжкими муками, оно теперь свѣтло и радостно, въ блестящих глазахъ сіяетъ по истинѣ не земная радость. «Покажите мнѣ его, покажите», проситъ она. Къ ней подносятъ ребенка.

«Сокровище мое, волотой мой», говорить она, осыпая попъ-**Јузин см**орщенное, красное личико. И сколько любви, скольво восторга въ ея лицъ и въ звукахъ ея голоса... Молодая женщина преобразилась совершенно, -- она глядить беззавътво любящею свое дитя матерью... А отецъ? Отецъ, при первомъ крикъ ребенка, со слезами радости благодарить Бога за его неизреченную милость, и снова молится-о сохраненін жизни двухъ дорогихъ для него существъ. Ему какъ то особенно легко и пріятно. Съ умиленіемъ смотрить онъ на просвътленное и сіяющее радостію лице жены, какъ будто сразу оживившееся и... и гордится тёмъ, что онъ — отецъ. Ла. велика, полна радости эта минута и за радость эту позабывается мучительная скорбь, только что перенесенная. И съ какимъ теплымъ чувствомъ благодарности возносять въ этоть часъ свои молитвы къ Богу новые отецъ и мать. Ахъ! Если бы мы всегда съ такимъ чувствомъ молились, если бы всегда такъ тепло, отъ всего сердца благодарили Бога за его постоянное къ намъ милосердіе, какъ бы хорошо это было.

Въ то время, когда отецъ и мать предаются молитвенному восторгу и переживають, можно сказать, самыя сладкія минуты своей жизни, возбудившій въ нихъ такое радостное настроеніе ребенокъ, спеленатый, спокойно лежить на подушть, почмокивая губами, какъ будто сосеть что-нибудь. На этомъ крошечномъ существъ, безсильномъ, безпомощномъ, крикливомъ, сосредоточиваются отнынъ всъ заботы, всъ помислы, всъ надежды матери.

Первыя заботы, конечно, о томъ, чтобы ребенку было тепло, сухо, чтобы онъ былъ сытъ. Его свиваютъ, перемъняютъ на немъ бълье, какъ только оно сыро, закутываютъ въ теплое одъяльце.

Но нужно ли ребенка свивать? Въ тѣ годы, когда всѣ и всюду толковали о свободѣ развитія, предоставили свободу и новорожденному, снявъ съ него свивальникъ и предоставивь ему свободно, по произволу, дѣйствовать своими маленьшин членами. «Такъ де ребенокъ разовьется свободнѣе, лучше». Тяжелый опытъ показалъ, что даже маленькому, невинвому, безвольному существу, излишняя воля и свобода при-

носять лишь вредъ: торчащія уши, кривыя ноги, глубокія царапины на лицв и на твлв и другія, иногда весьма тяжелыя, поврежденія были результатомъ предоставленія ребенку полной свободы двиствій. Не то ли же видимъ мы и на отрокахъ, и на юношахъ, и даже на совершенно взрослыхъ, которые скидывають съ себя свивальники закона и скачуть на полной свободь, какъ безъуздые кони? Въ виду нъжности и хрупкости членовъ новорожденнаго ребенка, предоставление ему полной свободы и оставление неспеленатымъ не должно имъть мъста. Въ самое последнее время свивальники, кажется, снова начинають получать прежнее право гражданства ко благу ребенка. Конечно, не следуеть пеленать туго. Во время пеленанія полезно на короткое время дать ребенку возможность продвлать маленькую гимнастику кроппечными ручками и ножками, что дети производять очень искусно, устремивъ при этомъ какъ будто внимательный, сосредоточенный взглядъ въ одну точку.

Благо тому ребенку, который кормится молокомъ матери. Это самая настоящая, естественная, самая здоровая пища ребенка. Но, къ сожалвнію, этою природною пищею питаются у насъ только дъти врестьянъ, а изъ городскихъ сословій лишь дъти несостоятельных родителей. Имъющіе хорошія матеріальныя средства родители, почти всегда беруть для всёхъ детей кормилицъ. Это-своего рода мода, о которой нельзя не скоровть, какъ объ одной изъ самыхъ вредныхъ модъ, и на которую поэтому нельзя не обратить особеннаго вниманія. Мать, изъ за одной прихоти, изъ лъни, или изъ моды, отказывающая своему ребенку въ самой здоровой пищъ, которая въ первое время должна быть единственной пищей дитяти, гръшитъ противъ природы, дълаетъ не проступокъ, а преступленіе противуестественное. Посмотрите на міръ животкаждая самка кормить своего дівтеныхъ млекопитающихъ, ныша своимъ молокомъ. Видали ли вы когда-нибудь, чтобы она отдавала его другой самкъ на прокориленіе? Милліоны крестьянокъ и бъдныхъ матерей всегда своей грудью кормятъ собственных детей, и делають это не по сознанію лишь долга и обязанности, - онъ кормять своего ребенка грудью съ

удовольствіемъ, съ наслажденіемъ, съ гордостію. Присущее женщенъ материнство влечетъ ихъ къ этому сладкому исполненію долга, - этого требуеть сама природа, потому что, когда ребенокъ сосетъ грудь матери, постоянно наполняющуюся молокомъ, онъ облегчаеть ее, освобождая ее отъ того, что назначено собственно для него и что служить обремененіемъ матери. Неужели же находятся матери, которыя, изъ-за пустой прихоти и моды, лишають ребенка его естественной пищи, даже во вредъ собственному здоровью? — Къ сожалънію, какъ много такихъ матерей! Испорченныя свётомъ и его удовольствіями, онф, чтобы не лишать себя этихъ удовольствій, чтобы не связать себя по рукамъ-по ногамъ обязанностію кормить грудью ребенка, еще до появленія его на свыть, принасають кормилицу, которая бы заступила ихъ ребенку мъсто матери и кормила его своею грудью. При выборъ кормилицы главнъе всего заботятся о томъ, чтобы она была здоровая женіцина и чтобы молоко у нея было хорошее; при этомъ кормилицъ отнюдь не позволяють оставлять при себъ собственнаго ез ребенка, -- она обыкновенно отдаеть его на прокормку роднымъ въ своей деревив. Вдумайтесь, какое неестественное дело совершается: одна мать богатая изъ-за богатства, изъ-за прихоти, изъ-за моды, оставыяеть своего ребенка другой бъдной матери, платя ей деньги за то, что та будеть кормить своею грудью ея ребенка, в принуждаеть ее при этомъ бросить ея собственнаго ребенка на чужія руки. Подумала ли богатая мать, что она сдівлама? Подумала ли она о томъ, что и у этой женщины, взятой въ вормилицы, есть ребеновъ, котораго она любитъ чувствомъ матери, который ей дороже всего на свете? Видела ли богатая мать, какими горькими слезами обливала свое родное дитя эта нанятая ею кормилица, какъ она причитывала вадъ своимъ милымъ дътищемъ, какими нъжными именами его называла, какъ прижимала къ сердцу, какъ целовала, и какимъ надрывающимъ сердце плачемъ рыдала? Нътъ, богатая мать, лежа на своемъ пуховикъ, на своехъ общитыхъ дорогими кружевами подушкахъ. не видитъ этой сцены прощанья кормилины съ роднымъ дътищемъ. А подумать, что и

вормилица - мать, что и ей дорого ея дитя и тяжело разставаніе съ нимъ, подумать, объ этомъ богатой матери когда же? Ей нужно подумать о многомъ болве важномъ: о туалетахъ прівзжающихъ къ ней дамъ, о томъ, какъ нарядить свое дитя, какъ принарядить кормилицу, чтобы всёмъ бросилась въ глаза, какъ бы не упустить вечера у однихъ, бала у другихъ знакомыхъ, какъ бы принять участіе въ концертв, спектакив или адлегри съ благотворительною цёлію и проч. Когда же ей думать о ребенкъ кормилицы? Да и какое ей дъло до него? У ней и безъ того много бедныхъ. А между темъ кормилица ея, разставшись съ своимъ «ангельчикомъ», разсвянно даеть чужому ребенку грудь съ молокомъ, отравленнымъ горечью тажелой материнской скорби. Она и поплачеть горьво где-нибудь въ уголке все о своемъ же миломъ детище. «Что-то онъ, мое сокровище, теперь делаетъ, думаетъ огорченная мать, не добстъ, не доспить. И приголубить-то его некому. А ты вотъ тутъ корми чужое дитя немилое, свое-то милое бросимши». Помнимъ мы, какъ бевутъшно плакала одна кормилица, получивъ изъ деревни извъстіе о смерти своего ребенка. Какъ она упрекала себя, какъ убивалась. Утвнется въ подушку, лежить и воетъ: «Ужъ такая-то красавица дъвчурочка-то была. Уморила я ее... экъ. доля моя горькая! И зальется, бъдная. Ея горе-- законное, естественное, спору нътъ, но горе не придаетъ вкуса и здоровья ея молоку. За что же, спрашивается, дитя, которое она нанялась кормить, отвъчало за ея горе? Кормилицу винить трудно: ее нужда гонить. Но что же гонить богатыхъ родителей брать кормилицу? Какъ же они не поймуть, что какую бы здоровую кормилицу они не взяли, у этой кормилицы есть свой ребенокъ, - двухъ ей кормить не дадутъ; следовательно, своего она должна оставить, - при себъ держать, ей его нельзя, такъ какъ она не удержится не покормить его грудью, стало быть, ей необходимо отправить его подальше отъ себя въ деревню, а такая разлука съ новорожденнымъ, понятно, для нея тяжела, прискорбна. Такое состояніе кормилицы не можеть не отразиться на ея молокъ. Тоска кормилицы по брошенномъ ею, по нуждъ, ребенкъ, портя молоко, несомнънно

вредеть тому дитяти. котораго она будеть кормить. Уже по этой одной причинъ родителямъ опасно передавать своего новорожденнаго ребенка кормилицъ. Рискъ при этой перелачь, какъ мы видемъ, не подлежить сомнънію, а польза весьма сомнительная: трудно ожидать физической пользы, трудно ожидать здоровой пищи отъ молока кормилицы, постоянно думающей и тоскующей о своемъ собственномъ дитяти. А можео ли ожидать нравственной пользы? Чтобы основательно отвътеть на этотъ вопросъ, необходимо вглядъться, какія женщини, кром' крестьянокъ-законныхъ матерей, большею частію поступають въ кормилицы. Въ кормилицы поступають въ большинствъ случаевъ матери не законнорожденныхъ дътей: солдатки, мужья которыхъ далеко на службъ, крестьянки, живущія безъ мужей, которые находятся въ отхожихъ промислахъ, дъвицы и вдовы, вступившія въ незаконную связь сь кемъ-нибудь. Для всехъ этихъ лицъ, ихъ новорожденные составляють бремя, избавиться отъ котораго приличнымъ и небеззаконнымъ способомъ даютъ возможность ищущія коривлиць богатыя матери. На эту, нравственную, или точиве безвравственную сторону кормилицъ, ищущіе и выбирающіе их не обращають ни малейшаго вниманія. Между темъ опитомъ дознано, что чрезъ молоко ребенокъ всасываетъ и вравственныя свойства своей кормилицы. На что же обремется новорожденный, которому въ кормилицы дають не отлизающуюся хорошею нравственностію женщину? Увы! Объ жовь им, родители, и не думаемъ. Намъ быль бы сыть ребеновъ да веселъ, а какіе соки, какіе правственные элементи войдутъ въ него чревъ молоко кормилицы, объ этомъ и в инслать нёть. Почему знать, можеть быть, развившаяся нинъ, подобно чумной заразъ, безиравственность, нарушение святости семейныхъ узъ, совершающееся открыто, не слёды ли этого кормленія дётей грудью безнравственных кормилиць? Невозможно проследить всё тончайшіе взгибы, которыми щеть вліяніе кормилицы на душу ребенка, невозможно поэтому даже предположетельно указать на результаты кормленія кормилицъ. Жанъ-Жакъ Руссо (род. 1712, ум. 1778) говорить: «Матери уже не кормять своихъ детей; кормилица раздёляеть любовь дитяти съ матерью, которая предается удовольствіямь. Эдёсь лежить главная причина разложенія всёхъ семейныхъ отношеній, всякой взаниной любви между членами семьи, — каждый думаеть лишь о себё и о своихъ прихотяхъ. Прелесть семейной жизни, — лучшій противовёсь дурнымъ правамъ».

Родитела говорять иногда: «у такого-то нашего ребенка была здоровая кормилица, и посмотрите, какой онъ здоровый вышель; или: это—ребенокъ хилый, у него были перемънныя или плохія, кормилицы». Говорять иногда и о нравственной сторонъ: «Коля—кроткій ребенокъ, у него была тихая, скромная кормилица; Вася—буянъ, въроятно отъ кормилицы перепло,—заноза была баба». Случалось намъ слышать и такіе отзывы о маленькомъ двухлътнемъ мальчикъ: «совствить дурачекъ, да и не мудрено: кормилица его была дура набитая». Вст эти отзывы показываютъ убъжденіе вътомъ, что кормилица, какъ полагаютъ, имъетъ вліяніе не только на физическую, но и на правственную и умственную сторону жизни вскормленнаго ею ребенка.

Истину этого убъжденія отрицать едва ли возможно. Поэтому выборъ кормилицы долженъ быть производимъ со всевозможною осторожностію. На самомъ дѣлѣ эта осторожность ограничивается освидѣтельствованіемъ врача: посмотрить онъ кормилицу и ея молоко изъ груди изслѣдуетъ, увидитъ, что баба— здорован, молоко хорошее и рекомендуетъ. Да эту-то внѣшнюю осторожность многіе ли наблюдаютъ? Большая часть ограничивается небольшимъ: посмотрятъ на кормилицу, спросятъ: «хорошо ли у тебя молоко», и берутъ. Если она прежде жила гдѣ нибудь въ кухаркахъ или въ горничныхъ, справятся, какова она, и получивъ отвѣтъ, что она не пьяница, не воровка, принимаютъ ее въ кормилицы.

На сколько такимъ осторожнымъ выборомъ обезпечивается не только нравственная сторона, но даже и физическое здоровье ребенка, говорить излишне. Сколько видъли мы примъровъ всяческой порчи дътей кормилицами. Только у самыхъ богатыхъ лицъ сверхъ кормилицы при ребенкъ состоитъ и бонна, на попечени которой находится ребенокъ, и которая

виветь хоть какое небудь понятіе объ уходь за дытьми. У большей части родителей кормилица и кормить ребенка и служеть ему нянькой, не имъя ни малъйшаго понятія о томъ даль, за которое она ввилась. Печальны бывають результаты ухода кормилицы за ребенкомъ. Мы внаемъ такой случай; кормилица, тихая и скромная деревенская женщина, здоровая, съ хорошимъ молокомъ, отличалась необыкновенною сонливостію и ротовъйствомъ. Несла она разъ на рукахъ дъвочку, которую кормила, мимо лестницы и, вероятно, ведремнула или зазъвалась на коду: ребеновъ выпалъ у нея изъ вукъ и скатился съ лъстницы. Захворало бъдное дитя, не жило. а прозябало, хилое и желтое до 5 леть. Въ одну ночь, безъ всакихъ видимыхъ причинъ, у малютки открылось кроветеченіе явъ горла, кровь шла цёлыми кусками... несчастная двочка утромъ умерла. Несомнвино причиною ея болвзни и ранней смерти было паденіе съ лістницы. Другой примівръ: нрелестною, дышущею здоровьемъ, свъжестью и красотою дъвочкой любовались всв, видя ее на рукахъ здоровой, красивой кормилицы. Имфвшіе детей завидовали родителямъ девочки, что у нихъ, такая славная кормилица и такой прелестный, здоровый ребеновъ. Пока жили въ городъ, зимой и весной, все шло прекрасно. Кормелицу одъвали тепло, и она и ребенокъ были здоровы. На лёто семья перевхала въ деревню. На чистомъ воздухъ, среди лъса, луговъ и полей, ребеновъ еще болъе разцвълъ. Но кормилида, среди сельской природы, возвратившись къ своимъ деревенскимъ привычкамъ, стала выходить рано по утрамъ, во время росы, босикомъ въ садъ, купаться во всякое время, и простудилась. Простуду замътили только тогда, когда съ нею сдълался сильный жаръ, и она слегла въ постель. Пригласили врача, по его совъту отвезли кормилицу въ городъ, тамъ она вылъчилась. Но прелестный ребенокъ, радость и утёха родителей, оставшись безъ кормилицы, захудёль, захирёль и умерь. Сколько можно бы привести прискорбныхъ случаевъ болезни, уродства и смерти детей на первомъ году возраста, когда они на рукахъ кормелицы, служащей имъ и кормилкой, и нянькой.

Вопросъ о томъ, полезно ли имъть кормилицъ, по наше-

му мивнію, весьма важный и существенный вопросъ, который едва ли можеть быть разрёшень въ пользу кормилицъ. По нашему убъжденію, выведенному изъ тысячи наблюденій, кормилицы более приносять вреда, чемъ нользы. Никто, конечно, не станеть и спорить, что если у матери достаточно молока, если мать можеть кормить ребенка, то она обязана кормить, какое бы высокое положение она ни занимала, какъ бы богата не была: не простительно изъ-за лёни, прихоти, а твиъ менве изъ-за моды отдавать ребенка на прокориленіе чужой женщинъ иного воспитанія, иныхъ взглядовъ, иного направленія, женщині вполні невіжественной, и въ большинствъ даже нравственно испорченной. Если же мать, по состоянію своего здоровья, рішительно не въ состояніи кормить своего ребенка, тогда что? Нанимать ли кормилицу, или вскармливать ребенка инымъ способомъ, рекомендуемымъ наукою? Въ виду огромнаго риска и прямой опасности отъ кормилицъ, мы стоимъ за кормленіе ребенка въ такихъ случаякъ суррогатами материнскаго молока. Къ счастію для дътей, люди науки достаточно поработали надъ вопросомъ о кориленіи ребенка, такъ что въ настоящее время есть полная возможность обойтись въ крайнихъ случаяхъ безъ кормилицъ, этого въ прежнее время необходимаго зла.

Какъ обставлять ребенка въ первый годъ его жизни? -- Какъ можно проще и отнюдь не наполнять дътской множествомъ разнообразныхъ предметовъ. Чъмъ проще будетъ обстановка ребенка, чъмъ менте въ ней будетъ роскоши и изысканности, тъмъ скорте, съ самыхъ пеленокъ, ребенокъ привыкнетъ къ простотт и умтренности, а такая привычка — лучшее жизненное пріобрттеніе: она избавить его впоследствіи отъ многихъ бъдствій, къ которымъ ведетъ изнъженность и излишество. Житье не по средствамъ, это болтань въка, подтачивающая благосостояніе отдъльныхъ лицъ и цълаго народа, не результатъ-ли воспитанія ребенка съ пеленокъ въ пуху, въ шелку, въ бархатт и кружевахъ, окруженія его встыми возможными прихотями и предметами излишества и роскоши. Къ излишеству и роскоши легко привыкнуть, какъ вообще легка привычка ко всему пріятному, доставляющему

удовольствіе, но каково отвыкать, если придется? Привычка га простотв и умфренности, лучшее наслъдство, которое родители могутъ дать своимъ датямъ.

#### III.

Первыя впечативнія, представленія и мысли ребенка.

Егда бълг младенець, яко младенець глаголахь, яко младенець мудрствовахь, яко младенець смышляхь. (Посл. въ Корине, I гл. XIII, 11).

Чувственныя ощущенія дають первый матеріаль дотских знаній; по этому слюдуеть эти впечатмнія доставлять имь вы надлежащемь порядки (Ж. Ж. Руссо).

«Первыя представленія и мысли, доступныя наблюденію, говорить Кавелина въ своихъ задачахъ психологів, сильно запечатавны субъективнымъ характеромъ». Это очевидиве всего обнаруживается на ребенкв. Для трехлетняго Вани непремівню всякій другой мальчикь, котораго онь видить, тоже Ваня: видить онъ нъсколько мальчиковъ и восклицаетъ: сотъ колько Ваневъ». Всякій чужой мужчина для него сдяда, а когда. Ваня быль меньше, дядей онъ называль не только людей, но и медвідя и волка. Всякое кушанье или питье, котораго ему не дають, для него «Ванъ Ванычь писать» (докторъ Иванъ Иванычъ прописалъ), т. е. лекарство, вещь непріятная, «бя». Папа и мама, тетя и дядя, лошадь и ворова, и все, что онъ видитъ, Ванино. На все, стало быть, онь смотрить съ чисто субъективной точки зранія, все его, в существуеть для него, потому въроятно, что прежде всего въ его сознани выдълился онъ самъ отъ всего окружающаго, или върнъе, самое его сознаніе начинается съ того момента, когда ребенокъ почувствовалъ свое собственное я. Потому то справедливо и то, что «представленія и мысли выдаляются изъ ощущеній, что первоначальный толчекъ, ихъ визивающій, впечатлівніе, а первоначальная почва-чувствительность». Съ тъхъ поръ какъ ребенокъ сталъ себя чувствовать, съ тёхъ поръ какъ онъ сталь выдёлять себя отъ всего окружающаго, еще не называя себя я, а говоря про себя въ третьемъ лицъ, называя себя по имени, онъ является передъ нами съ чисто субъективнымъ характеромъ, его представленія и мысли не раздівльны съ его дичными впечатл'вніями, съ его чувственными ощущеніями. Если къ ребенку всв ласковы, если онъ окруженъ средою, относящеюся къ нему съ любовію, то и онъ ко всёмъ и ко всему относится съ любовью и лаской; и не приглядный, черный трубочисть въ его глазахъ «милый черный дядя» и медвёдь милый, и ребенокъ съ любовію цёлуетъ картинку, изображающую медвъдя. Наоборотъ, если ребенокъ отовсюду кругомъ себя встръчаетъ суровыя лица, грозное слово и порой ударъ, въ его глазахъ все покрывается черной краской, всякаго онъ боится, отъ всякаго бъжить или отворачивается, если бъжать некуда, и много нужно умінья, чтобы привлечь къ себѣ такого запуганнаго ребенка, чтобы измѣнить его миросозерцаніе. На этотъ чисто и исключительно субъективный характеръ дътскаго миросозерцанія слъдуетъ обращать вниманіе при воспитаніи: громадную родь играють въ образованіи психической стороны человіка первоначальныя чатлвнія его детства.

На основанія этого очевиднаго вліянія среды на ребенка, поверхностнымъ наблюдателямъ привилось убъжденіе, что душа ребенка—tabula rasa, бълый листъ бумаги, что на ней напишешь, то и будетъ. Намъ кажется, что именно чистосубъективный характеръ первыхъ представленій и мыслей ребенка, напротивъ, -- одно изъ самыхъ убъдительныхъ доказательствъ, что душа ребенка-не tabula rasa. Что душа ребенка - не бълая бумага, это видно изъ того, что ребенокъ неръдко возмущается противъ несправедливаго, жестокаго обхожденія съ нимъ, хотя онъ никогда не видаль и не испыталь обхожденія мягкаго; что человікь, впитавшій вь себя въ дътствъ дурныя привычки, борется съ ними и иногда одолъваетъ ихъ. Стало быть, есть въ немъ вложенная отъ рожденія сила, которая служить противов всомъ вліянію среды и вившнихъ впечатленій, эта сила-душа живая, которую вдунулъ Богъ при сотвореній челов'вка, душа, одаренная прирожденными способностями. Какъ иначе объяснить тотъ зам'вчательный фактъ, что геніальный, воспитанный легкимъ

воздухомъ своей родины - Ареццо, Микель-Анджело настойчиво маралъ ствим отповскаго дома своими детскими рисунками, обличавшими присутствіе таланта въ ребенкъ, не смотра на то, что его часто бранили и даже жестоко били за его «маранія»? Что самостоятельный духовный организмъ присущъ ребенку при самомъ его рожденіи, это наглядно довазывають намь глаза ребенка, это веркало души. Всмотритесь по пристальные въ эти глаза, --- въ нихъ виденъ уже зачатовъ мысли, они не безжизненны, они одухотворены, а между твиъ ребеновъ, безспорно, еще не чувствуеть, не сознаеть себя. Что существують природныя духовныя способности, объ этомъ едва ли можно спорить: въдь многіе, вместе съ ребенкомъ Микель-Анджело, дышали вольнымъ воздухомъ Ареццо, а генізльнымъ живописцемъ сдівлался одинь онъ, не смотря на всь препятствія, полагаемыя ему семьею. Чэмъ какъ не прирожденными способностями, переходящими, такъ сказать, по наслъдству, объяснить фактъ существованія семейства, члены котораго отличаются въ живописи или музыкъ? Не одною очаровательною мъстностію Аппенинскихъ горъ объясняется появление смуглаго, съ темными волосами и глазами, прекрасными. открытыми и полными кротости и пріятности, съ граціозными и ніжными чертами лица, геніальнаго живописца Рафаэля, между предками котораго насчитывають четырехъ живописцевъ. Отецъ Рафаэля былъ недюжиннымъ живописцемъ, онъ быль первымъ учителемъ своего сына. Какъ человъкъ разсудительный и съ върнымъ взглядомъ, онъ зналъ, какъ важно не довърять чужимъ рукамъ ребенка, который ногъ бы перенять грубыя и низкія привычки, сродныя люмиъ безъ воспитанія. Поэтому онъ хотіль, чтобь его единственный сынъ кормился молокомъ матери и чтобы съ саимхъ первыхъ минутъ своей жизни привыкалъ къ обычаямъ родительского дома. Посреди честного семейства, въ привычкь къ труду, любимый нежною матерью, руководимый умнимъ отцомъ, росъ Рафаэль. Величественная природа оставида въ немъ неизгладимыя впечатленія и содействовала къ воспитанію въ немъ мистическаго восторга. Онъ многимъ быль обязань семьв, но, лишь благодаря своимь природнымь дарованіямъ, онъ переросъ отца славою и сдёлался знаменитымъ живописцемъ. Положимъ, что любовь Рафаэля къ живописи могла быть вложена въ него отцемъ, но кто могъ вложеть въ сына Холмогорскаго рыбака (Ломоносова) эту безпредъльную жажду къ знаніямъ, которая побудила его изъ дома отпа съ обозомъ, пешкомъ идти въ Москву? Не грубая же обстановка, которою онъ быль окружень, не сельскій же полуграмотный педагогь, у котораго онь учился, не угрюмая же природа съ своими великолбиными свверными сіяніями? Кто могь въ бъдномъ мальчикъ, который быль отданъ отцемъ въ магазинъ, гдъ продавали ваксу, и обреченъ на работу обертыванія банокъ съ ваксою, предугадать будущаго извъстнаго романиста Чарльза Диккенса? Кому изъ семинарскихъ товарищей Сперанскаго могло придти въ голову, что будеть время, когда Сперанскій, графъ и пользующееся довъріемъ Государя лице, станетъ ворочать судьбами государства, когда память его будеть чествоваться отдаленнымъ потомствомъ, какъ память знаменитаго государственнаго двятеля? Гдв въ дътствъ Сперанскаго зачатки для его будущей двятельности? Что могло послужить къ образованію и развитію въ немъ геніальныхъ способностей законодателя и адиинистратора? Какъ алмазъ своимъ яркимъ природнымъ блескомъ пробивается изъ подъ груды камней, такъ выбивается наружу природный таланть часто изъ грубой и невъжественной среды, не смотря на всё препятствія, на всё груды камней, лежащихъ поперегъ его дороги. Ни въ одномъ лицъ не выступаеть съ такою ясностію, какъ въ великомъ апостолъ языковъ Павлъ, душа, какъ особенный, такъ сказать индивидуумъ, который, всецъло поглощенный одною всезахватывающею цёлію, великими нравственными и духовными истинами, не поддается даже такимъ впечатлвніямъ внвшняго лица, которыя на другія натуры имели бы неотразимое вліяніе. Красота и величіе природы его родного города Тарса, --- его плодородная равнина, сивговыя горы, прозрачный, быстрый потокъ Кидна, не производили, какъ видно, вліянія на молодую душу Савла. «Можно вообразить, какъ для другой натуры онъ служили бы источникомъ постояннаго вдохновенія, какъ онв проникли бы въ самый внутренній складъ его мысли; какъ въ людныхъ городахъ и грязныхъ темницахъ, онв опять и опять предносились бы его внутреннему взору въ тяжкомъ уединеніи. Но апостолъ Павелъ ни однимъ стихомъ, ни даже единичнымъ выраженіемъ, во всёхъ своихъ посланіяхъ, не выдаетъ ни малёйшаго отблеска восторга или умиленія красотами природы». Фаррари. Жизнь и труды св. апостола Павла.

Воспитание много значить, но воспитаниемъ не зарожнаются таланть и геній, а только пробуждаются. Воспитаніемъ образовывается умъ, смягчается сердце, направляется воля; но воспитание безсильно для зарождения таланта. Еще древніе говорили poetae nascuntur, oratores, philosophi fiunt, хотя нельзя при этомъ не ваметить, что и великіе ораторы, и велекіе мыслители, точно такъ же, какъ и великіе поэты, музыканти, художники, актеры рождаются, т. е. делаются великими, не путемъ лишь развитія, а благодаря особымъ, прирожденнимъ способностимъ. Въдь и въ поэтическомъ, и ораторскомъ, и въ музыкальномъ, и въ художественномъ произведении, равно какъ и въ мастерской игръ актера, нельзя не признать и результатовъ мышленія, глубокой обдуманности, изученія, какъ и въ труде философа; а съ другой стороны, въ геніальнихъ трактатахъ философскихъ, въ математическихъ и историческихъ изследованияхъ нельзя не видеть великаго таланта, природной способности къ свътлому, ясному и глубокому мышленію, обобщенію и выраженію мыслей.

Итакъ, прирожденныхъ способностей нельзя отрицать. Душа наша не tabula газа. Да и можетъ ли быть ею живая,
безсмертная душа, вложенная Всемогущимъ Богомъ? Прирожденныя способности воспитатель долженъ развивать, не дать
имъ заглохнуть. Отецъ педагогіи Песталоцци (1746—1825)
такъ говоритъ: «садовникъ садитъ и поливаетъ, но Богъ возращаетъ. Не воспитатель вкладываетъ какую-нибудь силу въ
человъка, не онъ даетъ жизнь и дыханіе какой-нибудь способности человъческой, онъ заботится только о томъ, чтобы
никакое внъшнее вліяніе не задерживало и не нарушало естественнаго хода развитія отдъльныхъ духовныхъ силъ; онъ

заботится о томъ, чтобы развитіе каждой способности человіческой природы совершилось безпрепятственно, по законами природы».

Съ принятія впечатлівній и образованія представленій, хотя бы и грубыхъ, невърныхъ, начинаются психические дъйствія в процессы. Потому то на этоть, такъ сказать, эмбріональный періодъ психической діятельности и слідуеть обратить особенное вниманіе; потому что дальн в й пій правильный рость психическаго организма обусловливается правильнымъ ходомъ этого періода. Какъ для правильнаго и здороваго развитія физической природы ребенка въ начальное время пища должна быть выбираема согласно природъ, и лучше всего, если ребенокъ будетъ питаться молокомъ матери; такъ и для правильнаго развитія психической его стороны лучше всего, если впечатленія, воспринимаемыя имъ, будуть по возможности наиболъе просты и наименъе разнообразны. Сложные и разнообразные предметы развлекають внимание и препятствують сосредоточенности, а следовательно основательности, яркости и твердости впечатлъній. Это мы можемъ испытать на самихт себъ. Пройдитесь, напр. по эрмитажу въ С.-Петербургъ или по художественному музею въ Берлинъ разъ, другой. третій проведите тамъ по нъсколько часовъ сряду, но осматривайте каждый разъ все вдругъ, --вы не много вынесете впечатленій яркихъ, неизгладимыхъ, останется у васъ лишь смутное представленіе обо всемъ видінномъ, и усвоите вы только образі того, надъ чвмъ остановились подольше. Но если вы, вмъсто того, чтобы осматривать вдругъ весь эрмитажъ или музей ограничитесь каждый разъ однимъ небольшимъ его отдёломт и осмотрите внимательно предметы, находящіеся въ томъ отдівль, то впечатльнія, которыя вы вынесете, не будуть такт разнообразны, за то будутъ свътлы и тверды. Итакъ, взрослому развитому челов ку вредить излишнее разнообразіє предметовъ, то тъмъ болъе ребенку. Отъ того-то, быть можетъ, дъти богатыхъ семействъ, живущіе въ роскопи и разнообразів, не отличаются большею частію наблюдательностік и способны къ легкомыслію и верхоглядству; напротивъ, ребенокъ, выросшій среди лишеній, въ простой неприглядной

обстановкъ, котя и чуждъ изящества, за то способенъ къ вдумчивости, наблюдательности, глубокому вниканію и разнипленію. Простая обстановка рабочей, трудовой жизни, въ небогатой семь представляеть и ту важную выгоду для воспитанія ребенка, что пріучаеть его къ труду: на примъръ родителей онъ видить, что они постоянно работають, что все. то его окружаеть, добыто ихъ трудами, и онъ, какъ только становится въ силахъ, невольно вовлекается въ эту трудовую жизнь и по мфрф силь начинаеть помогать родителямъ, начинаетъ работать и на опытъ узнаетъ, какъ сладокъ отдыхъ после трудовъ, узнаетъ пріятность труда и отдыха. Лишнимъ считаемъ говорить о томъ, что богатое семейство легче можеть, если, конечно, обратить должное внимание, устроить для ребенка такую обстановку, при которой онъ будеть получать впечатлънія яркія, свытлыя, твердыя, при которыхь у него будуть образовываться и представленія ясныя и основательны. Но для этого необходимо, какъ мы уже прежде сказаль, чтобы предметы, окружающіе ребенка и производящіе на вего впечатление были сообразны съ природою, съ возрастомъ ребенка, были просты, не сложны, и чтобы не подавляли ребенка своимъ множествомъ и разнообразіемъ. Сначала его ситучеть окружить самыми простыми и весьма не многими предметами, но такими, между которыми было бы извъстное отношение, и взглядъ на которые невольно вызывалъ бы въ ребенвъ сравнение одного предмета съ другимъ. Къ такимъ предметамъ принадлежать: окружающіе ребенка люди большіе в маленькіе, образъ Спасителя, портреты Государя, отца, матерв, братьевъ, сестеръ и т. п.; большіе и маленькіе столы и стулья, кровати, комоды и изображенія этихъ предметовъ. Непремънное условіе, чтобы портреты и изображенія были савланы в врно и хорошо: къ безобразному и нев врному рисунку отнюдь не должно пріучать глазь ребенка. Если въ комнатъ ребенка стънные часы съ боемъ, то желательно, чтоби бой быль тяхій и мелодичный, а не ръзкій и скорый: оть резкихъ звуковъ нужно освобождать нежное ухо дитяти. Вспомнимъ, что у ребенка кромъ того предъ глазами стъны, печь, окна, полъ, и за тъмъ части всъхъ предметовъ, его

окружающихъ, движеніе людей, ихъ говоръ, качаніе маятника, тикъ-такъ и бой часовъ.

Ребенокъ въ первое время, какъ извъстно, большею частію спить, какъ бы набираясь силь и отдыха на предстоящую полную труда, движенія и борьбы жизнь, какъ бы сосредоточиваясь въ себъ для знакомства съ невъдомымъ для него внъшнимъ міромъ, преисполненнымъ разнообразія. Когда онъ начнеть бодрствовать, глазенки его быстро перебъгають отъ предмета къ предмету,—въ нихъ замътно удивленіе, они какъ будто спрашивають: куда это я попаль? Въ это время можно, пожалуй, послъдовать совъту Фребеля—повъсить надъ ребенкомъ разноцвътные мягкіе мячики, которыми дитя постепенно пріучается играть и при этой игръ совершается своего рода гимнастика, которая, впрочемъ, прирождена ребенку, потому что онъ, если не спить и если не спеленанъ, постоянно продълываеть разныя гимнастическія упражненія ножками и ручками.

Если предметовъ, окружающихъ ребенка, будетъ слишкомъ много, если эти предметы будуть безпрестанно меняться; то эти удивленные, вопрошающіе світлые глазки долго еще будуть вопросительно и удивленно перебытать отъ предмета къ предмету, не останавливаясь ни на одномъ изъ нихъ; а если и будуть эти предметы возбуждать впечатленія въ ребенкв. то впечатленія самыя смутныя, неустойчивыя, поверхностныя. При безпрестанной міні окружающих ребенка предметовъ, впечатленія и могуть быть лишь самыя неопределенныя н смутныя. Напротивъ, если предметовъ, окружающихъ ребенка, будеть немного, и если только эти одни предметы будутъ въ первое время окружать его, то бъгающіе глаза ребенка скоро перестають бъгать и начинають подолже останавливаться сперва на одномъ предметв, потомъ на другомъ. на третьемъ, снова и какъ бы съ удвоеннымъ любопытствомъ останавливаются еще дольше на первомъ предметь, потомъ на второмъ, на третьемъ. Продълывается при этомъ то же, что съ разсказываемою детямъ сказкою, которая сотни разъ выслушивается ребенкомъ и все съ большимъ и большимъ вниманіемъ, пона чуть не заучивается наизусть. Одно и то же не надобдаеть дътямъ такъ скоро, какъ взрослымъ, въроятно, потому, что дети только что начинають жить, -все

для некъ такъ ново, они, такъ сказать, запасаются матеріаломъ для жизни.

Въ этомъ періодъ остановки вниманія ребенка на одномъ предметь вы скоро увидите, что глаза его переходять оть ища матери, на которомъ онъ естественно раньше всего сосредоточиваеть свое вниманіе, къ ея портрету, отъ лица отща къ его изображенію, отъ окна къ окну, отъ большей кровяти къ маленькой и снова къ большой и т. д., слышится вопросительное: а? а? Это значить, что ребенокъ началь сравнивать, и чёмъ чаще онъ это делаеть, тёмъ лучше, тёмъ основательные становятся его впечатлёнія и представленія, тёмъ болье онъ привыкаеть къ наблюдательности.

Когда ребенокъ, по вашему наблюденію, достаточно овнаконыся съ окружающими его предметами, вы можете помъстить въ его комнать новый предметъ. Если онъ замътить его съ перваго раза и при ввглядъ на него, спроситъ: а? значитъ, 1) онъ дъйствительно хорошо ознакомился съ окружающими его предметами, 2) что наблюдательность въ немъ развивается, и 3) что стало-быть вы во время внесли въ его обстановку новый предметъ.

Постепенно комната ребенка можетъ населяться новыми предметами, постепенно кругъ его впечатлъній и представзеній будеть расширяться. При этомъ постепенномъ расширенів его домашняго кругозора, менёе вредны будуть, для асности и твердости его впечатавній и представленій, совершенно необходимыя для его здоровья, прогулки на чистомъ воздухъ: разнообразныя впечатльнія, получаемыя внъ дома, сначала большею частію будуть проходить безследно, а когда в ребенкъ разовьется правильная наблюдательность дома, тогда и на прогулкахъ онъ привыкнетъ останавливать вниманіе на особенно выдающихся чёмъ-нибудь предметахъ, и взь прогулокъ будеть выносить болье твердыя впечатльнія, кота все же не столь живыя, какъ впечатленія домашнія. Привыкнувъ дома къ внимательному и основательному разсматриванію предметовъ, къ отыскиванію въ нихъ сходства и различія, ребенокъ будеть останавливаться со вниманіемъ и на предметахъ вив дома, бросившихся ему особенно въ глаза, и на каждомъ шагу вамъ, предется встръчать его вопро-

сительный взглядъ, а когда онъ заговорить, то и обращаемые къ вамъ вопросы: что это? для чего это? Удовольствие съ какимъ онъ будетъ встръчать предметы, которые онъ видълъ дома, покажуть вамъ, что съ окружающими его дома предметами онъ не только ознакомился, но и сроднился, что ему пріятно и радостно видъть старыхъ знакомыхъ. При правильномъ развитіи наблюдательности въ ребенкъ, и строй его мышленія пойдеть органически, последовательно. Вамъ не представитси надобности навязывать ему знанія, напрашиваться съ своими объясненіями: вамъ придется лишь отвінать на его вопросы, объяснять ему, такъ сказать, его собственныя недоумвнія. Такимъ образомъ ребенокъ развивается самостоятельно: въ немъ самомъ возбуждается любовь къ знанію, пытливость, вы являетесь лишь лицомъ, удовлетворяющимъ его собственный аппетить, вы насыщаете его голодь, зародившуюся въ немъ потребность духовной пищи.

Постепенно возбудивъ самодънтельность и любознательность въ ребенкъ, вы можете удовлетворять этой возбужденной любознательности путемъ нагляднымъ — показываніемъ картинокъ, изображеній звърей, птицъ, рыбъ. При этомъ, чтобы внимание ребенка не развлекалось, лучше показывать отдельныя изображенія, начиная съ знакомыхъ ребенку, - лошади, кошки, собаки, пътуха, курицы и пр., потомъ переходить къ незнакомымъ. При показываніи такихъ отдільныхъ изображеній (а не ландшафтовъ, не группъ, -- это слишкомъ сложно для ребенка), вниманіе дитяти невольно останавливается на показываемой картинкъ, невольно возбуждается его вопросъ: что это? Какъ показывание и объяснение такихъ картинокъ занимаетъ и въ то же время развиваетъ ребенка, это мы видъли на первородной дъвочкъ одного семейства. Когда она была еще одна у родителей, на ней естественно сосредоточивались все ихъ вниманіе и заботы. У отца девочки было русское старинное изданіе «Видимаго Міра» Коменскаго. Эта книжка была перелистываема и пересматриваема матерью и ребенкомъ буквально до того, что обратилась въ лепестки. Малютка видимо развивалась по мітрів того, какъ растренывалась книжка. Девочка гораздо ранее, чемъ стала говорить, могла показываніемъ (пальцемъ) отвъчать на во-

просы матери: гдв левъ, гдв тигръ, гіена и т. п., не говоря уже о знакомыхъ животныхъ, т. е. ознакомилась хорошо съ изображеніемъ «Видимаго Міра» и отыскивала тъхъ звърей, птицъ и рыбъ, о которыхъ ее спрашивали. Изорванная въ лепестки книга Амоса Коменскаго положила прочный фундаменть, развитію дівочки. «Видимый Міръ» быль ея лучшивь учителемь, ему она обязана и развитіемь любознательности и сообразительности, и любовію къ книгамъ, которыми она зачитывается, съ тъхъ поръ какъ научилась читать! Очень можеть быть, что показываніемь и объясненіемь картинокъ сначала «Видимаго Міра», а потомъ другихъ дётскихъ книгъ образовалась въ нашей маленькой знакомкъ охота показывать картинки и толково объяснять ихъ другимъ детямъ, такъ, что она служила потомъ помощницей матери, занимая и развивая своихъ иладшихъ сестеръ и братьевъ объясненіемъ картинъ и разсказами.

Въ настоящее время не то, что прежде, детскихъ книгъ значительное число, такъ что есть возможность выбрать книги сообразно съ возрастомъ и степенью пониманія дітей и не ограничиваться однъми сказками, исключение которыхъ изъ дътской библіотеки мы то же не можемъ не признать непростительнымъ: сказка (разумбемъ хорошую) — весьма поучительна и темъ большее производить на детей впечатление. что, при своей поучительности, сохраняеть за собою характеръ игры, а игру дъти, какъ извёстно, любять больше всего, игра въ первые годы заступаеть для нихъ мъсто всякихъ уроковъ. На основаніи такого значенія игры, другь детей Фребель и устроиль свои детскіе сады (Kindergarten), и издаль свою педагогику игръ, постепенно развивающихъ ребенка. По замѣчанію Фридриха Августа Вольфа (1759-1824), «стихотворенія болье всего способствують хорошему образованію. До 7-го и 8-го года стихи должны быть главнымъ предметомъ (Hauptsache) ибо на этотъ возрастъ поэзія производить отличное действіе, дети не въ состояніи понимать высшей красоты прозы». Шестаковъ.

(Продолжение будетъ).

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Двёсти слишкомъ лётъ уже существующій на Руси расколъ старообрядства и во все это время. въ своихъ двухъ главныхъ развётвленіяхъ-безпоповщинё и поповщинё съ безчисленными толками того и другаго развътвленія, не перестающій жить въ болъе или менъе ръзкомъ самовольномъ отпаденіи отъ Церкви и отъ основныхъ началъ жизни государства, не одинъ милліонт насчитывающій въ числѣ своихъ послѣдователей, въ разное время своего двухсотлетняго существованія, встречаль весьма различное къ нему отношение со стороны правительства. Строгія къ нему отношенія последняго по началу (особенно при Цетрѣ I) были потомъ, въ силу разныхъ соображеній, значительно ослабляемы; а при Императрицъ Екатеринъ II, вообще руководившейся началами гуманности въ своей политикъ, раскольники получили многія права и привиллегіи, о которыхъ при Петръ не могли бы и думать. Въ то же время духовенству православной Церкви внушаемо было действовать на раскольниковъ не столько прещеніями, сколько убъжденіями и увізщаніями. Въ общемъ тіже мізры приміняемы были и при Императорахъ Павле и Александре I; а снисходительность последняго, какъ намъ известно, доходила даже до ніжотораго послабленія раскольникамъ. Отчасти въ согласін

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1890 г. № 13.

съ такими мърами и было въ 1801 году положено въ Москвъ начало единовърію, на основаніяхъ, наложенныхъ Московскимъ митрополитомъ Платономъ (Левшинымъ) и узаконенныхъ правительствомъ. Но въ общемъ и по большей части подобныя мёры служили только во вредъ православной Перкви и госудярству въ Россіи; ибо раскольники, въ самой основѣ ученія которыхъ лежить признаніе той и другаго со времени патріарха Никона царством Антихристовым и следовательно непримиримая вражда противъ коренныхъ интересовъ ихъ (Перкви и государства), этими мёрами пользовались для свонхъ же выгодъ и для большаго укрѣпленія своего положенія въ государствъ, составляя такинъ образонъ своего рода «государство въ государствъ (status in statu). Между прочимъ въ этомъ отношеніи большое значеніе въ исторіи раскола ималь (и до сихъ поръ имаеть) вопрось о священства, учрежденномъ самемъ Інсусомъ Христомъ. Въ началъ существованія раскола, этоть вопрось не ималь большаго значенія, естественно потому, что тогда еще было много священниковъ дониконовскаго посвященія. Но вскорй этоть вопрось потребоваль настоятельно того или инаго решенія. Последствіемь сего решенія и было разделеніе раскольниковъ на безпоповцевъ и поповцевъ, изъ коихъ первые утверждали, что расвольники могутъ существовать и безъ священства, а вторые, напротивъ, признавая священство необходимымъ и для ихъ общества, именуемаго у нихъ Церковію, признавали возможнимъ, на извъстнихъ условіяхъ, заимствовать священство отъ Церкви великороссійской. Нельзя не признать, что въ этомъ отношенін безпоповцы были послёдовательнёе поповцевь: они видержали и сохранили во всей строгости основное раскольническое учение объ антихристь, во времена котораго де не можеть быть истиннаго священства на земль 1). Довольствуясь только двумя тамиствами-крещенія и показнія, они считали возможнымъ предоставлять совершение ихъ мірянамъ, такъ называемымъ у нихъ «старикамъ» или «отцамъ». Переходящихъ

<sup>1)</sup> Срав. брошкору извістнаго знатока раскола, проф. Моск. дух. акаденія Н. Н. Субботина: О сущности и значеніи раскола ст Россіи, стр. 18. Спб. 1881.

къ нимъ, изъ такъ называемой ими, «Никоніанской ереси» или изъ другихъ христіанскихъ исповъданій, они перекрещивали. Подъ такимъ же условіемъ нѣкоторые изъ поповцевъ по началу принимали и священниковъ великороссійской Церкви: но потомъ, увидъвъ нелъпость такого чинопріятія, стали принимать ихъ «по второму чину», т. е. чрезъ муропомазаніе, а наконецъ и «по третьему чину», т. е. чрезъ одно лишь проклятіе ересей. По определенію такъ называемаго «Рогожскаго» или «Перемазанскаго» собора (т. е. бывшаго на Московскомъ Рогожскомъ кладбищѣ) 1779 года второй чинъ получилъ господственное, но все же не исключительное значение. Бъглыхъ поповъ всегда было много у раскольниковъ-поповцевъ, такъ какъ дорожа ими, послъдніе не обращали вниманіе на ихъ личныя достоинства и хорошо платили имъ за требы. Но все же многихъ изъ поповцевъ не оставляла тревожная мысль о будущности ихъ священства, и еще къ прошлому въку относятся ихъ попытки добыть и упрочить у себя свое собственное рукоположеніе, -- попытки исканія своего архіерея. Однако эти попытки, после нескольких неудачь, не имели практическаго значенія; а указъ 26 марта 1822 года, коммъ предписывалось не преследовать поповъ, уходившихъ отъ православной Церкви къ раскольникамъ, если только за ними не было уголовныхъ преступленій, еще болье ослабиль напряженіе этихъ попытокъ, какъ не нужныхъ при легкости полученія священниковъ въ силу сего указа. Но совствив иное последовало со времени вступленія Императора Николая на престолъ. Проницательный умъ его скоро увидёлъ весь вредъ не только для Церкви, но и для государства отъ послабленія расколу; а извъстная ръшительность его воли тотчасъ же выразилась въ соответствующихъ цели законоположеніяхъ. И прежде всего онъ издаль строгія законоположенія противъ чрезвычайно распространившагося ко времени его царствованія бъглопоповства. За тъмъ приняль и не переставаль далже принимать и другія, не менфе рфшительныя мфры противъ раскола, за которыя православная Церковь не только въ его царствованіе, но и послё того могла только радоваться и благодарить его благопопечительность о ней. Къ сожалвнію, да-

лево не вездѣ и всегда находились вѣрные исполнители мудрыхъ предначертаній и распоряженій Государя Императора Ниводая Павловича. Обладая огромными богатствами, благодаря которымъ можно было весьма легко привлекать на свою сторону продажное чиновничество, раскольники часто умёли парелизовать силу распоряженій правительства, касавшихся ихъ; при томъ подобными средствами заставляли нередко действовать въ свою пользу не только болфе или менфе значительнихъ чиновниковъ, но и лицъ, облеченныхъ высшею властію, какъ напр., нельзя не сказать того объ извёстномъ московскомъ генералъ-губернаторъ, графъ А. А. Закревскомъ. При всемъ томъ не всегда же, конечно, можно было обходить и законъ и прямыя распоряженія правительства. По этому-то раскольники, послё нёскольких неудачных попытокъ скловить правительство Императора Николая къ возстановленію, вишеупомянутаго указа 1822 года, возвратились къ прежней своей мысли объ изысканіи способовъ завести собственныхъ архіереевъ. Такъ какъ по строгимъ законамъ Николаевскаго времени завести архіерея и учредить архіерейскую канедру въ самой Россіи было не мыслимо, то раскольники (поповцы) обратили свои взоры на заграничныя земли, и остановились на Буковинъ (Австрійской провинціи), гдъ жили изъ старообрядцевъ липоване и гдъ, для осуществленія своей мысли, они надъядись на содъйствіе Австріи, всегда готовой исполнять то, что могло бы служить во вредъ Россіи. Изобретателемъ и всполнителемъ плана — учредить въ Буковинъ старообрядческую іерархію — быль старообрядческій инокь Павель Васильевь (въ пірь Петръ Великодворскій), действовавшій въ сотрудничестве съ двумя другими единомысленными монахами-Геронтіемъ и Алемпіемъ. А средства на осуществленіе этого плана доставили богатые купцы--петербургскій Громовъ и московскій Рахмановъ. Мёстопребываніе для будущаго архіерея они наши въ раскольничьемъ монастыръ, существовавшемъ въ липованскомъ селеніи, подъ названіемъ Білая Криница, въ той же Буковинъ. Движеніе дълу дано было 14 февраля 1840 г. Благодаря предупредительности австрійских властей и агентовъ правительственныхъ, а равно и покровительству самого

австрійскаго императора Фердинанда, въ Константинополь найдень быль одинь изъ бывшихъ, вследствіе капривнаго своеволія турецкаго правительства, не у діль архіереевь греческикъ, именно бывшій Босносараевскій интрополить Амеросій. который разными прельщеніями раскольниковъ, и увлеченъ быль въ занятію старообрядческой архіерейской каоедры въ Белой Криницъ. 12 октября 1846 года онъ сюда и прівхаль. а 6 января 1847 года поставиль раскольникамъ и перваго епископа Кирилла въ намъстники себъ. Такъ положено было начало пресловутой Бълокриницкой раскольнической ісрархів, подробную и основательно обработанную исторію которой можно читать въ известномъ сочинении почтеннаго профессора Московской духовной академіи Н. И. Субботина 1). Австрійскіе и иные друзья раскольниковъ, виёстё съ искателями архіерея для последнихъ, такъ искусно вели дело, что, не смотря на долговременныя и разнообразныя усилія ихъ привести это дівло къ желанному концу, наши дипломатические представители-въ Вънъ и Константинополъ, даже и не замътили, какъ наконецъ найденъ быль этотъ архіерей; и правительство русское вступилось въ это дело тогда, когда поправить его въ польку православной Церкви и Россіи уже было поздно. Темъ не менъе ръшительный Императоръ Николай, едва только узналъ о совершившемся событіи учрежденія раскольнической іерархів, какъ тотчасъ же повелель своему посланнику въ Вене обратиться за объясненіями по этому дёлу нь австрійскому правительству и настоятельно требовать отъ последняго, чтобы раскольническая архісрейская каседра была закрыта. Въ другое время австрійское правительство, по обыкновенію, не обратило бы вниманія на это требованіе; но тогда, тяжкіе годы Венгерскаго возстанія. Россія нужна была Австрін, и последняя поспешила удовлетворить требованія русскаго правительства. Амвросій быль предань суду и сославъ

<sup>1)</sup> Издано въ Москвѣ въ 1874 году. Срав. также изслѣдованія того же почтеннаго автора, писанныя частію въ сокращенное повтореніе, изложеннаго въ семъ сочиненія, сдѣлавшемся теперь библіографическою рѣдкостью, частію же въ продолженіе его, въ издаваемомъ имъ же Братиском Слото за 1885 (начиная съ № 13) и дальи. годы.

въ Штирію на заточеніе, а самый Бізлокриницкій монастырь закрыть. Однако главное дело уже сделано было раскольниками: . да и самая архіерейская канедра ихъ въ Білой Кривидь, по окончании Венгерской кампании, свова была открыта услужливымъ въ отношени въ расколу, но не благодарнымъ въ отношении къ России правительствомъ австрійскимъ. И наместникъ Амеросія, Кириллъ, утвержденный австрійскимъ правительствомъ въ достоинствъ митрополита, по указаніямъ вождей раскола, началь ставить не только визшее духовенство, но и архіереевъ, не только для жившихъ въ Австріи раскольниковъ, но и для раскольниковъ всёхъ мёстъ за пределами Австріи, что прямо противоречило даже декрету имвератора Фердинанда отъ 6 сенября 1844 года, коимъ учреждалась, на извъстныхъ условіяхъ, раскольническая архіерейская кансира въ Бълой Криницъ. Въ декабръ 1848 года, вскорв по вторичномъ открытіи этой каседры, Кириллъ постригъ въ монахи съ именемъ Софронія, а въ первыхъ числахъ января 1849 года и поставиль въ епископы, съ наименованіемъ Симбирскаго, нъкоего раскольника Степана Жирова, съ предоставленіемъ ему права ставить поповъ на всю Россію. З февраля 1853 года, имъже (Кирилломъ) быль поставлень во епископа Владимірскаго Антоній (въ мір'в Андрей Иларіоновъ Шутовъ) 1), который немедленно послѣ своего поставленія во епископа отправился въ Россію и въ Москвъ основалъ свое главное мъстопребывание. Такъ наконецъ и Москва, благодаря потворству высшихъ светскихъ властей ея, и укрывательству раскольниковъ, стала имъть своего раскольничьяго архіерея.

Естественно теперь спросить, какъ относился ко всёмъ этимъ явленіямъ въ раскол'є истинный, православный Московскій первосвятитель Филаретъ. Какъ истинный и весьма мудрий архипастырь, онъ, конечно, хорошо понималь, что если когда, то именно теперь, въ царствованіе Николая, настала пора действовать въ пользу Перкви противъ раскола не только



<sup>1)</sup> Это Антоній 1-й, весьма навівстиній своимь умомь и ловкостью, много послужившій процвітанію раскола и не очень давно скончавшійся. Послі быль поставлень Кириломь же для Россіи еще лжеепископь съ тімь же именемь (Антоній 2-й).

одними кроткими и мягкими мфрами увъщанія и наставлені но и болъе сильными мърами права, закона и обличенія, 1 выступая, разумбется, и въ последнихъ случаяхъ изъ пред ловъ архипастырскаго благоразумія и даже подобающей тоз же архипастырю кротости. Такимъ именно духомъ и дыша: всь мфропріятія и дъйствія святителя Филарета въ отношен къ расколу за все время этого царствованія, при томъ 1 только въ пределахъ московской епархіи, но и далеко за пр дълами послъдней; ибо Филаретъ, зорко слъдя за всъми бол! ими менте важными движеніями въ расколь, хотя имтвинел свои главныя гитадилища, по прежнему, на Рогожскомъ Преображенскомъ кладбищахъ въ Москвѣ, одноко простира: шемъ разветвленія свои едва не на всю Россію, и по звані и долгу члена Св. Синода и по чувству отеческаго располе женія ко многимъ православнымъ архипастырямъ, дъйствова: шимъ въ разныхъ мъстностяхъ Россіи, особенно же сильн зараженныхъ расколомъ, имълъ въ виду въ семъ отношені если можно такъ выразиться, всю площадь, все протяжені Россіи. Было бы слишкомъ долго исчислять всё его мёропр ятія и действія въ этомъ отношеніи, сохранившіяся для по томства въ недавно изданномъ Собраніи мниній и отзывов Филарета (Спб. и Москва, 1885—1888), въ изданныхъ в разное время письмахъ его къ разнымъ лицамъ и въ других письменных памятниках его мудрости и деятельности. Эт само по себъ могло бы составить общирное и весьма любо пытное изследованіе. Мы ограничимся лишь указаніемъ н важнъйшее и главнымъ образомъ, конечно, остановимся н проповёдяхъ святителя, по прежнему, въ хронологическом порядкъ. Въ 1834 году положено было святителемъ Филаре томъ начало его знаменитыхъ Бесподо ко глаголемому старс обрядцу о разныхъ спорныхъ между православіемъ и раско ломъ предметахъ, которыя настолько же важны для исторії и обличенія раскола, насколько и для исторіи пропов'єдниче ской дъятельности святителя. Какъ во всемъ, такъ и въ этих: Бестдах святитель въ полномъ свътъ обнаружилъ и свой ге ніальный, изобрътательный умъ, и свое глубокое знаніе исто рін раскола съ его лжеученіемъ, и свой весьма выдержанны

тактъ и величайщую умфренность свою и другія высокія качества, благодаря чему и въ этомъ, какъ въ другихъ отношеніяхь, явиль въ себь по истинь образа, да посльдуета стонамо его. А между темъ, если мы обратимъ внимание на исторію этихъ Бесльда, то мы опять не можемъ не удивляться тому, что начало имъ положено по не значительному, по видимости, и совершенно частному случаю, при томъ, даже не въ Москвъ, главномъ гнъздилищъ раскола и въ то же время епархіальномъ городъ самого Филарета, а въ Петербургъ. «Можеть любопытно будеть знать, —пишеть извёстный уже намъ А. Н. Муравьевъ, въ то время еще только начавшій свое знакоиство и свою переписку съ Филаретомъ, --- что первая бесыл къ глаголемому старообрядцу написана была владыкою по случаю сомнёній, которыя я изъявиль ему о такь называемой челобитной Соловецкой: что можеть быть она заключаеть въ себъ истину. На другой день, когда я пришелъ къ владыкв, онъ мив сказаль: я побоялся чтобы вы не сделались раскольникомъ и написалъ возражение > 1). При этомъ, разумъется первая «Бесёда къ глаголемому старообрядцу о поклоняемомъ нмени Інсуса и о истинной церковной древности», помъченвая 25-мъ марта 1834 года въ Петербургъ и напечатанная тогда же въ 1-й части Христіанского Чтенія за тоть же 1834-й годъ. Вскоръ послъ этой бесъды, именно 29 апръля, того же года въ С.-Петербургъ явилась и вторая бесъда «о супволь выры», напечатанная во 2-й части Христіанскаго *Чтенія* за тоть же годъ; а почти вслідь за нею, именно 4 ная, и третья - «о четвероконечномъ креств», напечатанная вь той же части Христіанскаго Чтенія за 1834 годь. За тімь, по возвращении изъ Петербурга въ Москву, епархіальныя, учебныя и другія дела отвлекли Филарета отъ занятія беседами, и только уже въ началъ слъдующаго 1835 года онъ написаль еще «дополнительную бестду о поклоняемомъ имени Інсусь», потомъ «беседу о стоглавомъ соборе и о истинномъ согласін съ православною Церковію, поміченныя первыми

<sup>1)</sup> Иисьма Филар. кв А. Я. Мур. стр. 15 Срав. начало 1-й бестды кв глагомному старообрядиу.

числами февраля и напечатанныя во 2-й части Христіанскаю Чтемія за 1835 годъ. Около того же времени святитель заготовиль также бесёду со благодати архіерейства и священства» и «дополненіе къ дополнительной бесёдё о имени Іс.», напечатанныя потомъ уже въ 3-й части Христіанскаго Чтенія за тоть же 1835 годь. Въ согласіи съ темь и въ боле подробное изъяснение причинъ и побуждений къ дълу составленія бесёды, святитель Филареть, оставшись на виму 1834-1835 года въ Москвъ, писалъ отсюда въ Петербургъ къ митрополиту Серафиму отъ 24 февраля 1835 года следующее письмо: «Высокопреосвященнёйшій владыко, милостивый архипастырь и благодетель! Заметивь, что раскольники изданныхъ для вразумленія ихъ отъ Святвишаго Сунода книгъ не читають, а некоторые изъ нихъ пишуть сочиненія противъ Церкви, и тайно распространяють, заключиль я изъ сего, что нужно вновь писать для вразумленія раскольниковъ, и при томъ такъ, чтобы сочинение по изложению предметовъ могло быть не затруднительно для всякаго читателя, и чтобы оно привлекало вниманіе любителей старины, указаніями на уважаемую ими самими старину, либо забытыми, либо не вамъченными. Посему, весною прошедшаго года, написаны мною три бесёды къ старообрядцу, которыя, по благословенію вашего высокопреосвященства, напечатаны были въ Христіанскоме Чтеніи, и въ немногихъ экземплярахъ особо. Другія занятія надолго отвлекли меня отъ сего діла. Между тімь: ваше высокопреосвященство, дали мий способъ открыть въ библіотекв Новгородскаго Софійскаго собора свидетельства противъ раскольниковъ, довольно важныя и до сихъ поръ ясно не указанныя 1). Напечатанныя же бесёды къ старообрядцу, приметно, возбудили внимание некоторыхъ раскольниковъ; нъкоторые преосвященные архіереи изъявили мет желаніе, чтобы сін бесёды были продолжаемы, и напечатаны были особою книжкою славенскими буквами; некоторые



<sup>1)</sup> Разумнотся свидительства о имени: *Iucycs*, которыя приведены Филаретомъ въ его «Дополнительной бесиди въ глаголемому старообрядцу о поклоняемомъ имени *Iucycs*». См. стран. 69 и дал. изд. 1835 г. и 70 (и дал.) стран. изданія 1850 года.

нят жителей московскихъ, ревнующіе о православіи, искали бесёдъ въ старообрядцу. Такимъ образомъ я побужденъ быль обратиться къ сему дёлу и, по мёрё того. какъ позволяли другія занятія, исправиль нёкоторыя мёста въ трехъ прежнихъ бесёдахъ; къ одной изъ нихъ написалъ дополненіе, и написаль дви новыя бесиды, и одно дополнение. Въ семъ видь представляя вашему высокопреосвященству бесёды къ глаголемому старообрядцу, покорнейше прошу и новыя, подобно прежнимъ, удостоить разсмотренія на тотъ конецъ, не признаете ли за благо предложить Святвишему Суноду о напечатанін всёхъ вмёстё въ московской сунодальной типографін, гдв я удобиве могь бы наблюсти за точностію печатанія выписокъ изъ старинныхъ рукописей > 1). Въ ответъ на это письмо-отношеніе, первенствующій членъ Св. Синода, митрополить Серафимъ, отъ 8 марта того же 1835 года писалъ Филарету: «высокопреосвященнёйшій владыко, милостивый архипастырь и благодфтель! Достопочтеннфишее отношение ваше н при немъ дополненія къ беседамъ къ глаголемому старообрядцу получиль я 4-го марта и въ сей же самый день предложиль Св. Суноду. Сунодь принявь оныя съ превеликимъ удовольствіемъ, какъ самый драгоцінный дарь вашь для Цервы Божіей, предположиль немедленно исполнить волю вашу, въ отношения томъ прописанную. Многіе пастыри вооружались противу раскола, хотя и съ большою ревностію, но съ успъхомъ малимъ. Причиною сего было то, что не тъмъ сражались оружіемъ, какимъ нужно было. Васъ и, скажу безъ всакой лести-васъ однихъ вразумилъ Господь сражаться съ рискольниками и поражать ихъ тёмъ самымъ оружіемъ, коимъ они мечтали не токмо защитить себя противу православныхъ, во и восторжествовать надъ ними. Теперь имбемъ мы основательную надежду, что обезоруженный вами расколь не можеть уже такъ сильно, какъ прежде сего, распространиться, и что останутся въ немъ одни токмо ожесточенные, противящіеся всякой истинъ, не потворствующей страстямъ ихъ. Подвизайтесь, владыко святый, въ семъ святомъ подвигъ болье и

<sup>1)</sup> Собр. миний и отзыв. Филар. т. донолн. стр. 584—585. Спб. 1887.

болье, въ коемъ да укрыпить васъ Пастыреначальникъ Св. Церкви Христосъ Господь благодатію Своею; о чемъ я со всьми православными моля благодать Его, есмь и пребуду съ совершеннымъ монмъ почтеніемъ и искренитишею преданностію» и пр. 1). Замічательное свидітельство о значеніи Бесподъ къ глаголемому старообрядцу. Въ томъ же смыслъ и въ отвътъ на Филаретово поздравление съ праздникомъ Пасхи, того же 1835 года. Серафимъ писалъ ему отъ 11 апреля, между прочимъ, слъдующее: «Прінмите владыко святый! и мое усердивите съ симъ же праздникомъ поздравленіе, соединенное съ искренивишимъ къ виновнику онаго моленіемъ: да для блага святыя церкви своея, которую вы, яко сильный словомъ, защищаете отъ ересей. а яко сильный дёломъ, назидаете и украшаете благочестіемъ своимъ, сохранитъ Онъ жизнь вашу въ вождельныйшемъ здравін, спокойствін и благоденствіи и продолжить ее далье самыхь желаній вашихь» 2). Въ виду столь высокаго значенія Бесподо ко глаголемому старообрядцу, для Церкви русской, св. Синодъ, опредъленіемъ отъ 4 марта—5 апрыля 1835 года, разрышиль напечатать ихъ въ московской сунодальной типографіи, одною книгою, въ 8-ю долю листа, церковнымъ шрифтомъ, на первый разъ въ количествъ 5000 экземпляровъ, которые, при циркулярныхъ указахъ 8 августа того же года, разосланы епархіальнымъ преосвященнымъ. А между темъ и въ связи сътемъ, святитель Филаретъ, отъ начала парствованія Николая Павловича и доселъ не касавшійся раскола въ своихъ проповъдяхъ съ церковной канедры, произнесенных собственно въ Москвъ, въ 1834 году, коснулся его и съ церковной канедры въ своемъ стольномъ градъ. Именно, говоря свое, во многихъ отношеніяхъ замічательное слово, по освященім храма Святителя Николая, что въ Толмачахъ, 25 ноября 1834 года, и въ немъ предлагая ученіе со всегдашнемъ присутствін въ Церкви бла-



¹) Письмо накодится въ рукописномъ видѣ въ библіотекѣ Моск. дух. академін, въ числѣ бумагъ митроп. Филарета, пакетъ № 2, бум. № 3. Письмо не собственноручное, но только собственноручно подписанное и исправленное.

<sup>2)</sup> Хранится въ рукописномъ виде тамъ же и въ томъ же пакете, № 4. Это письмо (краткое) все собственноручное.

годати, особенно тайно-действенной нашъ витія въ конце своей проповёди обращается къ слушателямъ съ такими словами: «не внимайте же клевещущимъ на Церковь, будто благодать въ ней истощилась, будто священноначаліе въ ней или совсемъ, или въ половину рушилось. Скажите чуждающимся архіереевъ: если корень изсохъ, то какъ могутъ быть свѣжія вътви? Если, - какъ они думають, или, точнъе сказать, не размысливъ, укоряютъ, — благодать архіерейства истощилась: то какъ можетъ продолжаться благодать священства, которое безъ архіерейства есть то же, что вітвь безъ корня? Но поелику они признають благодать священства: то какъ могуть отвергать благодать архіерейства, которое есть корень священства? А если не отвергаютъ благодати архіерейства: то почему чуждаются онаго? Эти слова направлены, очевидно, противъ раскольниковъ -- поповцевъ, еще успокоивавшихся въ то время на мысли о томъ, чтобы довольствоваться одними бытыми попами. Но вслыдь за тымь святитель- витія направляетъ свое слово и противъ другой половины раскольниковъ, противъ безпоповцевъ, говоря: «Скажите отвергающимъ всякое священство: если, по ихъ зломудрію, совсёмъ рушилось священство, то должно сказать, рушилась и Церковь, что врата адова одольли ей. Но если они скажуть и сіе, то явно возстануть не противъ насъ, смиренныхъ служителей Церкви, но противъ самого ея Основателя, Который сказаль, что врата адова не одольють ей. Если нътъ таинства тъла и крови Христовы: то Апостолъ сказалъ неправду, что оно будетъ совершаться, дондеже пріидеть Господь на судъ. Но если слово Апостольское ложнымъ быть не можетъ; если словеса Христовы не мимо идутъ, хотя бы прешли небо и земля: то есть и нынъ, и до скончанія въка будеть святое таинство тъла и крови Христовы; есть и будеть благодатное священство и священноначаліе; и противники сего ученія суть противники слова Апостольскаго и Христова» 1). Въ связи съ теми же работами по исторіи и обличенію раскола въ бесёдахъ къ глаголемому старообрядцу и съ церковной кафедры, святитель

<sup>1)</sup> Cou. Ous. III, 292.

Московскій дівтельно споспівшествоваль Церкви и Государству также по части законодательства относительно раскольниковъ, особенно въ виду только что вышедшаго предъ тъмъ въ свътъ Свода законовъ и въ виду совершавнихся работъ надъ продолженіями последняго. Именно къ 1835 году относится замфчательный по основательности и обстоятельности трудъ святителя Филарета, подъ заглавіемъ: «Мысли я предположенія о средствахъ къ уменьшенію расколовъ 1). Оправданіе и такого м'вропріятія (наряду съ беседами и поученіями) мы находимъ въ самомъ началъ этого труда. «Вразумаеніе въ истинномъ ученіи вёры со стороны православнаго духовенства, - говорить здёсь святитель, - безъ сомнёнія, есть самое свойственное орудіе для обращенія заблуждающих всякаго рода. Но сему общему средству обращенія противостоить почти столь же общее препятствіе, именно правило раскольниковъ особенно убъгать сношенія съ православнымъ духовенствомъ 2). И далъе предлагаются церковно-государственныя мёры относительно раскола, значительная часть которыхъ по всей справедливости не даромъ занесена на страницы законодательных в памятниковъ Россійской Имперіи 3). Сюда же относятся и многіе другіе подобные же труды святителя Московскаго, по разнымъ случаямъ составленные въ дальнъйшіе годы царствованія Николая и также полностію или въ большихъ или меньшихъ частяхъ своихъ, вошедшіе въ правительственние законодательные акты, вышедшіе и отдёльно въ Собраніе постановленій по части раскола, изданномъ отъ министерства внутреннихъ дёлъ 4). Но въ тоже время и согласно желанію весьма многихъ ревнителей православія святитель Филаретъ продолжалъ и свои Беспды ка глаголемому старообрядиу. Сверхъ вышепоименованныхъ, еще въ 1835 году бы-

Этотъ трудъ, хранящійся въ рукописномъ видѣ въ библіотекѣ Моск. дух. академін (бумагъ м. Филар. пак. № 3, докум. № 6), напечатанъ во 2-мъ томѣ Собрамія миний и отзывовъ Филарета (Спб. 1885), на стр. 364—372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 364.

<sup>3)</sup> См. тамъ же, стр. 372, примъч. 1-е.

<sup>4)</sup> См. Собр. мм. и отв. Филар. II. 402—407; 407—410; 452—454; III, 21—23; 62 и дал.; 91—93 и ми. др.; т. дополи. стран. 97—99; 188—192 и дал. и др.

ли написаны имъ въ Петербургъ бесъды со древнихъ рукописяхъ, и въ особенности объ Изборникъ Святослявовомъ и «о сложени перстовъ для крестнаго знамения и для блогословенія». напечатанныя — первая въ 3-й, а вторая въ 4-й части Христіанскаго Чтенія за 1835 годь. Затыть въ слыдующемь 1836 году были написаны въ Петербургъ же святителемъ Фидаретомъ «Отвѣты на вопросы глаголемаго старообрядца, по случаю бесёды о стоглавомъ соборё»; -- «Бесёда о второмъ сборник Святославовомъ»; - «Дополнение въ беседе о сложенін перстовъ для крестнаго знаменія и благословенія и «Бесъда о патипросфоріи и седмипросфоріи». Изъ нихъ «Отвъти» и последняя «Беседа» были напечатаны, по прежнему. въ Христіанскомо Чтеніи за 1836 годъ, а остальныя вошли въ составъ втораго изданія полиаго собранія всёхъ бесёдъ къ глаголеному старообрядцу, вышедшаго въ свёть въ 1840 году. Это собраніе было вторымъ, по отношенію къ помянутому раньше собранію изданія 1835 года; а какъ полное (т. е. дополненное вышедшими съ конца 1835 года бесъдами) оно было первымъ. Беспеды къ глаголемому старообрядцу имъли такія разнообразныя и высокія достоинства внутреннія и такъ соотвътствовали потребностямъ того времени, что, не смотря на весьма значительное число экземпляровъ собраній и 1835 в 1840 года, напечатанныхъ по указу Св. Сунода, въ следующемъ же 1841 году потребовалось второе, въ 1844 г. третье, а въ 1850 году и четвертое изданіе полнаго собранія ихъ 1). Всь эти изданія, по прежнему, напечатаны четкимъ церковнымъ шрифтомъ, столь чтимымъ раскольниками. Спрашивается теперь: имъли-ль и Бесповы ко глаголемому старообрядцу и другія міропріятія святителя Филарета, за разсматриваемое время, желанныя последствія и успехь? — Смело отвечаемь: несомивнию имвли. Онв не только «возбудили внимание ивкоторыхъ раскольниковъ», какъ съ обычною скромностію выражается о томъ самъ святитель Московскій, но им'йли съ



<sup>1)</sup> Только всябдствіе врайней недосужности Филареть не продолжаль далье желанимъ и вить саминъ и другими «Бестьдв» этихъ. О семъ см. его собственния слова въ Думен. Чтен. 1877, III, 531.

теченіемъ времени и тѣ благія последствія, на которыя возлагалъ «основательную надежду» митрополитъ Серафимъ, въ приведенномъ выше письмъ своемъ на имя Филарета, отъ 8 марта 1835 года. И прежде всего, благодаря возбужденію и усиленію вниманія раскольниковъ, произведенному появленіемъ Беспов на глаголемому старообрядцу, а также и въ согласіи съ духомъ правительственныхъ мёропріятій противъ раскола, святитель Филаретъ, время отъ времени, и съ церковной канедры вель болье прежняго смылую борьбу съ раскодомъ по различнымъ спорнымъ пунктамъ ученія, тёмъ болье. что теми же Бесьдами равнымъ образомъ весьма сильно возбуждено и напряжено было внимание и православныхъ. Такъ, кром'в упомянутаго выше м'еста, въ проповеди по освящении храма св. Николая въ Толмачахъ, мы находимъ значительное число и другихъ мъстъ въ произнесенныхъ позже той, проповъдяхъ нашего святителя касательно раскола. Сюда относится напримъръ, замъчательное мъсто въ началъ проповъди Филарета, говоренной въ Чудовъ монастыръ 20 мая 1837 года, въ день обрътенія мощей святителя Алексія. Воть это мъсто: «Мы воспоминаем» ныне Богомудраго наставника нашего, святителя Алексія, который какъ во все время святительства своего съ благодатною силою глаголалъ слово Божіе въ назиданіе словеснаго стада Христова, такъ особенно потрудился въ чистомъ изглаголаніи слова Божія, когда словенское преложение святаго Евангелія съ греческимъ подлинникомъ повърилъ, и отъ несовершенствъ стараго наръчія, и отъ описокъ невнимательныхъ переписчиковъ очистилъ и исправилъ. Сей подвигъ, -- говоритъ теперь святитель Филаретъ, -- важенъ. между прочимъ, потому, что чрезъ него Святитель, Богомъ просвъщаемый предварительно обличиль неправое мнъніе людей, явившихся послъ него, которые даже донынъ утверждають, будто въ священныхъ и церковныхъ книгахъ, и описку переписчика исправить, и непонятное слово перевода замънить понятнымъ, не позволительно и противно Православію. Они говорять: по старымь не исправленнымь книгамь спасались и спаслись извъстные святые; такія книги поправлять. значить, портить. Еслибы такъ разсуждаль святый Алексій:

то, конечно, не сталь бы онь ни повърять переводъ, ни поправлять рукопись Евангелія; а должень быль взять книгу Евангелія, какая въ его время находилась въ Успенскомъ соборъ, и сказать: по сей книгъ спасался и спасся святитель Петръ; нечего здёсь повёрять и исправлять. Но онъ повёряль и исправзяль: и потому, очевидно, не такъ разсуждаль, какъ новые ревнители не очень старой старины, а точно также, какъ и древле, и нып'в разсуждаетъ православная Церковь, то есть, что спасительная истина Христова и въ неисправленныхъ и исправленныхъ священныхъ и церковныхъ книгахъ одна; но что, для сохраненія и распространенія сей самой истины, исправная книга лучше неисправной. Какъ предначинание и оправданіе церковнаго изследованія и исправленія книгъ въ последовавшія времена, Провиденіе Божіе сохранило намъ изследованную и исправленную святителемъ Алексіемъ книгу святаго Евангелія: и она являлась очамъ вашимъ въ самое сіе священнослуженіе, бывъ несена діакономъ во святый олтарь». Не даромъ за темъ витія нашъ, въ видахъ перехода отъ вступленія къ самому изложенію пропов'єди, говорить, что **«отъ сего воспоминанія» о святител** В Алексіи мы «тотчасъ получили полезное для всей Церкви наставленіе > 1). Приведенное мъсто могло служить хорошимъ урокомъ не только для всёхъ раскольниковъ всёхъ толковъ, у которыхъ, при самомъ возникновеніи раскола, и весь сыръ-боръ-то, если можно такъ выразиться, загорёлся, какъ извёстно, отъ исправленія богослужебныхъ книгъ при патріархѣ Никонѣ, и это было причиною отпаденія ихъ отъ Церкви, но и состоявшихъ или считавшихся членами последней, въ числе коихъ были и те люди, которыхъ Филаретъ Черниговскій не даромъ навываль сраскольниками въ штанахъ»: 2) разумвемъ противниковъ заввтной мысли святителя Московскаго Филарета о переводъ Библін на русскій языкъ или, по крайней мірь, о исправленіи ея славянскаго текста и приближении его къ современной, об-



<sup>1)</sup> Соч. Фил. IV, 48-49. Срав. также стр. 482-483.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. письма Филарета Черниг. къ А. В. Горскому въ *Приб. къ Твор.. св. Отиц.* 1883, XXXI, 258; срав. 266. Названіе и относится къ печальному 1842 году.

щепонятной рычи. И, конечно, хорошо и мудро сдылаль святитель Московскій, что эту проповёдь 1837 года, во свидётельство истины, помъстиль не только на страницахъ Петербургскаго духовнаго журнала: Христіанское Чтеніе за 1838 годъ, но и въ собранія своихъ проповёдей 1844 и 1848 годовъ. Далве, въ 1840 году святитель Филаретъ, совершая небольшую повздку по епархін 1), 22 сентября освящаль храмь Воскресенія Христова въ изв'єстномъ селів Гуслицахъ, изобилующемъ раскольниками. По освященіи храма онъ счелъ нужнымъ сказать слово, и въ этомъ словъ, нарочито говоря съ особенною обстоятельностію о важномъ значеніи храма Божія и посъщенія послъдняго для участія въ молитвахъ и богослуженіи церковномъ, для причащенія св. Таинъ и т. д., поучаетъ между прочимъ: «Должно посъщать Церковь Божію съ върностію, ей неизмінною. Вопрошаль ніжогда пророкь Илія Изранлытяны: доколь вы храмлете на объ плеснъ ваши (3 Цар. 18, 21)? Сею притчею онъ укоряль ихъ за то, что они хотя совсъмъ отъ истиннаго Бога отрещись не дерзали, однако и Ваалу, по примъру язычниковъ, жертвы приносили. И между вами, Новый Израиль нътъ ли колеблющихся и непостоянныхъ, у которыхъ тогда, какъ истина и правая совъсть всдутъ ихъ путемъ Церкви, неправые внушенія и приміры, виды корыстные и нечистые, предомляють твердость, и измъняютъ направленіе; которые хотятъ, повидимому, быть учениками Евангелія, и между томь прилагаются во наученія странна и различна (Евр. 13, 9): то держатся освященнаго Собора церковнаго, то уклопяются къ собраніямъ неосвященнымъ и самочиннымъ, или ищутъ, сами не зная, чего, въ скопищахъ тайныхъ, гдф, какъ обличаетъ Апостольская прозорливость, тайна дтется беззаконія (2 Сол. 2, 7)? И на сихъ не падаетъ ли упрекъ Иліинъ: доколь вы храмлете на объ плеснь ваши? Не благопоспъшенъ въ пути храмляющій на объ плеснъ. Мужг двоедушент не устроент во вспхт путехт своих (Іак., 1, 8). Не такими стопами праведные идутъ къ Богу. Если желаете чрезъ святый храмъ достигнуть освя-



<sup>1)</sup> См. Письма Фил. къ Ант., I, 376.

щенія не отъемлемаго, и благодатною на земли Церковію, какъ лъствицею, взыти въ славную Церковъ небесную: то прилъпитесь къ Церкви искренно, постоянно, неизмънно, неколеблющеюся мыслію, нераздвоеннымъ сердцемъ. Держите, какъ учитъ Апостолъ, исповъдание упования неуклонное, не оставляюще своего собранія, то есть, Церкви Апостольской (Евр. 10. 23. 25). И далъе, въ особенности внушая слушателямъ возможно чаще пріобщаться святыни тела и крови Христовы, святитель-витія говорить еще: «не внимайте тых, которые говорять, будто можеть христіанинь обойтись и безъ сей святыни, или замізнить ее другимъ способомъ осв'вщенія. Небо и земля прейдеть, словеса же Моя не прейдуть (Марк. 13, 31), глаголеть Господь. Кто дерзнеть изменить непреходящее слово Божіе? Можно ли замінить установленіе и діло Божіе примышленіемъ и діломъ человіческимъ? > 1) Также и эту проповёдь, какъ въ назиданіе православнымъ, неръдко по простодушію или по какимъ либо корыстнымъ и другимъ видамъ оставлявшимъ Церковь и склонавшимся на сторону раскола, такъ и въ вразумленіе раскольникамъ и въ предостережение тъмъ изъ нихъ, которые совращають православныхъ въ расколъ или о томъ стараются, святитель Филаретъ допустилъ напечатать не только въ отдёльныхъ экземплярахъ, но и въ собраніяхъ проповедей изданія 1844 и 1848 годовъ. За темъ, въ 1845 году, когда, какъ намъ извъстно, раскольники не только въ Россіи, но и за границей, употребляли особенныя усилія къ укрѣпленію своего положенія и будущности раскола въ его отдъльности отъ Церкви всероссійской, -- когда, не смотря на строгія міры правительства, они, благодаря подкупамъ и другимъ неблаговиднымъ средствамъ, съ большею противъ прежняго ревностію продолжали свое самочиніе и, при оскуденіи даже беглаго поповства, употребляли еще болёе неблагообразные способы въ совершеніи молитвъ, богослуженія и таинствъ, святитель Филареть въ день святителя Алексія, 12 февраля, произносиль извъстное наиъ слово на текстъ: не мнози учители бывайте и пр.

<sup>1)</sup> Cov. O. IV, 141. 142.

Въ этомъ словъ, подобно какъ въ словъ на тотъ же текстъ, произнесенномъ въ 1825 году, упомянувъ о Діотреф'в церкви времень апостольскихъ, святитель между прочимъ говоритъ: «здёсь нётъ Діотрефа: но, къ прискорбію Церкви и священноначалія, вы можете не далеко отсюда встрётить боле, нежели одного Діотрефа, и при томъ имѣющаго послѣдователей, не смотря на то, что онъ давно обличенъ словомъ апостольскимъ. От наст изыдоше, но не бъща от наст, обличаетъ Апостоль Іоаннъ, отступившихъ отъ единства върованія и отъ послушанія Церкви. Не видимъ ли и нынъ людей сего рода? Отъ насъ получили они начало въры и таинствъ, --- от насъ изыдоша, но уже не хотять быть нашими. Безъ призванія, безъ благословенія, какъ кому вздумалось, поставляють себя учителями и, чтобы прикрыть неблагообразіе самочинія, отвергаютъ Церковь, отъ которой получили все, что имфють, или мнятся имъть. Первенстволюбець Діотрефь не пріемлеть наст.— Духъ явственно глаголеть, и предрекаетъ чрезъ Апостола Павла, о внемлющих духовом лестчим и ученіем бъсовским, въ лицемъріи лжесловесникъ, сожженныхъ своею совъстію, между прочими ложными ученіями и запов'єдями, возбраняющих з женитися (1 Тим. 4, 1-3). И, не смотря на сіе предварительное обличеніе, духи лестчіе являются, лжесловесники не стыдатся проповёдывать, будто въ нынёшнее время совсёмъ уже нътъ благословеннаго брака, будто теперь уже не Богъ печется о продолженіи рода челов'яческаго; возстають противь брака усильное, нежели противъ того, что осуждается закономъ брака, а иные противъ истинныхъ законовъ и брака и дъвства вооружаются не только лжеученіемъ, но и жельзомъ. Сколь ни ясны здёсь черты духово лестчихо и ученій бысовскихо: однако находятся внемлющие имъ. Многіе самопоставленные учители умножають толки лжеученій; а неразсудительные послёдователи умножають лжеучителей. Встрёчаясь съ тъми и другими, припоминайте, братія, для себя и для нихъ, предостережение Апостольское, столь бъдственно ими пренебреженное: не мнози учители бывайте, въдяще, яко большее осужденіе пріимемъ. Помните, что положи Богъ въ Церкви первъе Апостоловъ, второе пророковъ, третіе учителей. И никто же

самь себъ пріемлеть честь, но званный оть Бога, якоже и Ааронз (Евр. 5, 4), по Богопреданному чину. Только званные Богомъ учители вёрно приводять къ Богу. Аминь 1). Къ историческому разъясненію, особенно ніжоторых выраженій этой выдержки изъ проповеди сватителя Филарета, можетъ служить савдующее его донесеніе Св. Синоду отъ 28 апрыля 1844 г. «При кроткой и списходительной терпимости, -читаемъ мы въ этомъ донесеніи, ---которую законы его императорскаго величества оказывають заблуждающимь оть истинной вёры, раскольники, особенно начальствующіе на московскомъ Преображенскомъ кладбищѣ, вмѣсто того, чтобы съ благодарностію пользоваться спокойствіемъ, которое имъ предоставляется, действують не только къ нарушенію спокойствія православной Церкви, но и къ нарушенію законовъ и порядка гражданскаго и въ разрушенію нравственности. Свёдёнія о семъ открываются по случаямъ, частію при обращеніи ніжоторыхъ отъ раскола къ православію. Но большею частію не могуть быть приведены въ оффиціальный видъ, потому что и обращающіеся къ православію не отваживаются открыто поставить себя свидътелями противъ раскольниковъ, опасаясь мщенія, къ которому раскольники, при обширныхъ денежныхъ средствахъ, находять много способовь. До свёдёнія моего дошель списокъ съ такъ называемыхъ Отеческих завъщаній, которыя въ подлинникъ подписаны старшими попечителями Преображенскаго богадъленнаго дома, Алексъемъ Никифоровымъ и друг. Въ началь сказано: из книги пандекта; но это только подлогь, чтобы доставить уважение завъщаниямъ. Содержание же завъщаній состоить въ томъ, чтобы браковъ никакихъ не признавать; чтобы раскольниковъ, находящихся въ брачномъ союзъ съ лицами не принадлежащими къ расколу, разлучать отъ брачнаго союза: чтобы въ бракахъ христіанскихъ родства тѣлеснаго не признавать; что съ 1666 года устиновленная Боюм царская власть упразднися; что теперь Христіане брачущіеся суть зміино инъздище сатанино, и бъсовъ его прескверное дворище; что теперь о умножении рода человъческого про-

<sup>1)</sup> Cou. Ø. IV, 376-377.

мышляеть сатана, и къ зачатію младенца душа дается отъ діавоми. Не трудно усмотрівть, что сін правила ведуть и къ мятежу, и къ разврату, и къ детоубійству». И далее, въ подтверждение того же святитель ссылается еще на двъ книжки, присланныя святителю при отношеніи московскаго гражданскаго губернатора И. Г. Сенявина. Въ концъ одной изъ нихъ святитель встрътилъ такую приписку: «Сіе отща Серіія преданіе предлоги и возраженія на новоженскіе браки написаны вв Московь, оз Преображенском в богадъленном домь, при главном в настоятель Семень Кузмичь и попечитель Алексіи Никифоровичь, казначеь Андреь Ларіоновичь 1), въ льто 7350 (1842) мъсяца іюня въ 3 день многогрышнымъ настоятелемъ  $E.\ arGamma$ . (Егоромъ Гавриловымъ). Изъ сего, -- заключаетъ святитель Филаретъ, --- несомнительнымъ образомъ открывается, что раскольники Преображенского кладбища не просто следують старымъ погрѣшительнымъ мифніямъ, но и вновь составляютъ зловредныя правила, и распространяють ихъ, даже съ видомъ формальности, за подписаніемъ своихъ начальниковъ. Съ въроятностію полагать можно, что на распространеніе вредныхъ мньній особенно вліяніе им'й стъ Семенъ Кузминъ. Въ одной запискъ, писанной лицемъ, принадлежащимъ къ Преображенскому кладбищу, но начинающимъ сознавать тамошнія нелѣпости, сказано: «въ Преображенскомъ богадъленномъ домъ явились разные неизвъстные пришельцы, называющіеся старъйшинами и настоятелями, и разсъвающіе вредныя новизны. какъ главный настоятель Семенъ Кузминъ, отъ той мятежнической прежде бывшихъ здоровъ (sic) толпы оставшій членъ, разсѣвающій вредные толки ученія, какъ то, неповиновеніе властямъ и закону 2). Наконецъ, въ началъ февраля 1846 г. святитель Филаретъ приглашенъ былъ Бронницкими гражданами на освящение храма Пресвятыя Богородицы, въ честь иконы ея Іерусалимскія, въ городъ Бронницы, также изобиловавшій раскольниками, и уже даль согласіе на повздку ту-

<sup>1)</sup> Это-тотъ самый Андрей Ларіоновичь Шутовь, который потомь, съ именемь Антонія I, быль поставлень въ епископы въ Білой Криниців.

<sup>2)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. III, 107—109. Спб. 1885.

да, приготовивъ и проповъдь по предстоящему случаю. Освященіе храма назначено было на 3-е февраля. Но вмісто Бронницъ. Филаретъ въ этотъ день изъ Москвы писалъ къ намъстнику лавры Антонію следующее: «Я сегодня не въ Бронвидахъ, а дома. Поелику въ четвергъ надлежало решиться тать, или не тать, то въ среду я испыталь вытать изъ дома въ Москвъ, и въ слъдующую ночь получилъ зубную боль. Такъ недоумъніе кончилось. Отказаться было необходимо. Послать только вифсто себя слово, которое объщался прочитать архимандритъ > 1). По этому и въ началѣ этого слова болящій святитель-витія говорить: «хощу сдёлать, что могу: побесёдовать съ вами, если нельзя самолично, то хотя чрезъ другія уста» 2). Въ словъ своемъ, поучительность котораго, конечно, не уменьшилась отъ того, что оно не было произнесено самить Филаретомъ, последній, избравь темою его разсужденіе о томъ, «какое благо пріобрёли мы, когда пріобрёли освященний Храмъ Божій», и съ обычною основательностію и обстоятельностію доказывая эту мысль, подобно тому, какъ и въ Гуслицахъ въ 1840 году, обращаетъ опять отечески заботливые взоры свои на бывшихъ и въ Бронницахъсъего окрестностями глаголемыхъ старообрядцевъ въ ихъ отношеніи къ православію и къ православнымъ, говоря: «Нельзя при семъ не вспомнить съ сожалениемъ о техъ, которые или долго уклоняются отъ святаго храма, по нерадёнію, или совсёмъ умляются отъ онаго, потому что, вследствіе погрешительнихъ мивній, хотять молиться не въ святомъ храмв, но на месть, котораго Богъ не избралъ, и котораго никто не освятыль. Какихъ благъ лишають они сами себя! И какому отвъту подвергаютъ себя предъ Богомъ!—Удаляющіеся отъ святыни 3) Церкви говорять, что сіе делають они по старой верв. Удивительно, какъ люди могутъ извращать истину, если того пристрастно захотять. Гдъ нашли они старую въру безъ священноначалія и безъ освященных храмовь? Эта вера очень но-

<sup>1)</sup> Письма Ф. кв Ант. II, 236.

<sup>2)</sup> Cov. O. IV, 427-428.

<sup>3)</sup> Въ отд. изд. «святия».

вая; двухъ сотъ лътъ не прошло еще, какъ она возникла. Истинно старая въра отъ начала христіанства имъла и имъетъ непрерывное священноначаліе и освященные храмы»; при чемъ далье святитель - витія представляеть въ примъръ такого удаленія отъ храмовъ и священноначалія древнихъ самарянъ, которымъ, въ лицъ жены — самарянки, Спаситель Господь сказаль: вы кланяетеся, Его же не въсте: мы кланяемся, Его же въмы (Іоан. 4, 22): а въ заключение предлагаетъ надлежащее и прекрасное предостережение отъ увлечения симъ примъромъ 1). Посылая эту проповёдь, при письмё отъ 11 февраля, къ ректору Московской духовной академін архимандриту Евсевію (Орлинскому), святитель Филаретъ писалъ последнему: «есть ли хотите дать ей мъсто въ вашемъ изданіи: то напечатайте нёсколько экземпляровъ особо, для бронницкихъ гражданъ. Есть ли не хотите: то примите трудъ велёть снять списокъ, и процензоровать, и доставить мив. также для бронницкихъ гражданъ» 2). Конечно, проповъдь напечатана была и въ академическомъ изданіи (Творенія св. Отцева) и отдёльными оттисками, какъ занесена потомъ и въ собраніе изд. 1848 года. Благимъ последствіемъ всёхъ этихъ и подобныхъ 3) поученій съ церковной канедры касательно спорныхъ пунктовъ ученія между православными и раскольниками были неръдкіе случаи обращенія последнихъ въ православіе, - случан, о которыхъ, какъ мы видъли выше, упоминалъ и самъ святитель-проповъдникъ въ своемъ донесеніи св. Синоду отъ 28 апръля 1844 года 4). Но болбе всего мы въ этомъ отношении имбемъ въ виду расширеніе преділовъ единовпрія въ Москві, о которомъ, по этому, мы теперь и скажемъ, по прежнему, полагая въ основаніе пропов'єди Филарета.

И. Корсунскій.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Cov. Q. IV, 432-433.

<sup>2)</sup> Чтеміе въ общ. люб. дух. просв. 1882, III, 292 «Матеріалов» для исторіи русской Церкви».

<sup>3)</sup> Ибо и въ другихъ, кромф сейчасъ указанныхъ, проповъдяхъ своихъ Филаретъ касался раскола.

<sup>4)</sup> См. также письма его въ Виталію въ Прав. Об. 1887 г., I, 452 и др.

## О БОГОСЛУЖЕБНОЙ ПОЗЗІИ ДРЕВНЕЙ ГРЕЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ

до конца і въка.

Православное богослуженіе, разсматриваемое въ цёломъ составів, представляеть величественное, стройное твореніе. Въ немъ мы видимъ живое и полное выраженіе идеи истиннаго общенія и единенія съ Богомъ.— въ связи съ изображеніемъ всего домостроительства нашего спасенія. Для воплощенія этой идеи и соединенныхъ съ нею чувствъ и стремленій вітрующихъ, православная церковь воспользовалась всіми лучшими средствами искусства, насколько они соотвітствуютъ священной важности такой ціли. Вся обстановка православнаго богослуженія, а также большая часть изъ того въ немъ, что составляєть такъ называемую субъективную сторону, или—что относится къ выраженію внутреннихъ состояній вітрующихъ,—носить на себі печать художественнаго творчества. Здісь почти всі отрасли искусства принесли и несуть еще обильную дань.

Соотвётственно внутреннему величію, какимъ преимущественно отличается православное богослуженіе, изъ всёхъ истусствь, призванныхъ къ служенію литургическимъ цёлямъ, едвали не самое широкое приложеніе нашла здёсь себё позія. Это усматривается въ богатствё богослужебно поэтическихъ произведеній, или пёснопёній, въ обиліи мотивовъ ихъ содержанія и разнообравіи формъ,— хотя бы только въ области лирики,— выработанныхъ часто до высокой степени художественности. Такому усиленію богослужебной поэзіи въ

православной церкви, естественно, могло способствовать, помимо существенно важнаго значенія, какое имъетъ лиризмъ въ богослуженіи вообще, и помимо особыхъ историческихъ условій, между прочимъ, то, что она должна была развиваться—вмъсть съ пъніемъ—отчасти взамънъ и такъ сказать, на счетъ инструментальной музыки.

Какъ совокупность многочисленныхъ и разнообразныхъ произведеній, богослужебная поэзія православной церкви является плодомъ многовековой творческой деятельности. Поэтическое же творчество, проявившееся въ христіанской церкви, съ самаго начала его, въ примънении къ потребностямъ богослуженія, сосредоточивалось, главнымъ образомъ, въ церкви греческой и, усилившись преимущественно въ византійскій періодъ ея существованія, выразилось здёсь со всёми своими отличительными особенностями. При этомъ, во всемъ ходъ постепеннаго совершенствованія богослужебно-поэтическаго творчества здісь, расширенія области его произведеній и развитія формъ намъ открывается сложный процессъ, еще далеко недостаточно объизследованный. А между темъ въ немъ нужно искать объясненія многихъ сторонъ православно-богослужебной поэзім. Воть почему раскрытіе этого живаго процесса составляетъ весьма важную задачу научнаго изследованія разсматриваемой области. И въ этомъ отношении, прежде всего, обращаютъ на себя вниманіе первые моменты развитія богослужебной христіанской повзін--- тъ ступени, на которыхъ она находилась въ греческой церкви въ первые четыре въка.

Богослужебная поэзія первыхъ вѣковъ христіанства, отражающая въ себѣ, по близкой связи ея съ событіями церковной жизни, внутреннее состояніе церкви, можетъ интересовать собою изслѣдователя съ разныхъ сторонъ. Такъ, по произведеніямъ ея можно прослѣдить первоначальное развитіе христіанскихъ идеаловъ. Въ церковныхъ пѣсняхъ, прежде всего, должно было отразиться въ высшей степени живое впечатлѣніе принятія и усвоенія христіанства, впечатлѣніе, которое своею силою охватило, такъ сказать, все существо первенствующихъ христіанъ, какъ свидѣтельствуютъ памятники христіанской древности и величественный фактъ ея — мученичество.

Какъ важно это для характеристики явленій церковно-исторической жизни первыхъ вѣковъ христіанства—понятно само собою. Далѣе, церковные гимны этого времени могутъ служить вепререкаемою основою для богословскихъ выводовъ, которые касаются такихъ существенныхъ пунктовъ христіанскаго вѣроученія. какъ троичность лицъ въ Богѣ, божество Іисуса Христа и т. п.

Но главный интересъ изследованія богослужебной поэзіи первыхъ четырехъ вековъ христіанства, очевидно, историколитургическій. И съ этой стороны, она давно уже стала обращать на себя вниманіе ученыхъ. Кром' болье или менье обширныхъ литургическихъ и археологическихъ очерковъ, относящихся къ изследованію всей гимнографіи греческой церкви, она имъетъ въ своей литературъ даже цълыя спеціальныя сочиненія. Но значеніе ихъ опредёляется собраніемъ только матеріала, ожидающаго еще полной научной разработки, по программъ, какую диктуютъ современныя научныя требованія. Во всёхъ этихъ изследованіяхъ замёчается, между прочимъ, почти совершенное отсутствіе литературнаго анализа — внутренняго и особенно вижшняго характера произведеній богослужебной поэзіи, разсматриваемыхъ въ ихъ тёсной связи между собою; неть въ нихъ последовательнаго раскрытія генетической связи богослужебно-поэтическихъ формъ 1).

Обращаясь къ изследованію песнопеній греческой церкви, необходимо заметить, что они близко граничать съ обширною областью словесно-богослужебных произведеній, имеющих отчасти поэтическій характерь, — молитвами. Въ самомъ деле, молитвы имеють въ себе много лирическаго содержанія, выраженія порывовъ религіознаго воодушевленія, чтобы ихъ можно было, съ этой стороны, строго отдёлять отъ собственно



<sup>1)</sup> Впрочемъ, недавно вышедшее въ свътъ сочинение католическаго ученаго Питры, подъ заглавиемъ: «Німпоһгарһіе de l'Eglise Greque», представляетъ удачний опыть изследованія богослужебной поэзін греческой церкви въ новомъ направленіи. Заслуга Питры, сообщающая особую ценность его труду, состоять въ строго научной, серьезной постановкѣ вопросовъ, касающихся большею частію внышей стороны греческой гимнографіи византійскаго періода. Что же касается гимнографіи первыхъ четырехъ вековъ, то этотъ ученый, едва намечаетъ главные пункты изследованія ея.

богослужебно-поэтическихъ произведеній, каковы пізснопізнія. Поэтому, різкое разграниченіе между тізми и другими можно дізать только по отношенію къ внізшней форміз— стихотворному складу посліднихъ и отчасти— богослужебному употребленію ихъ. Впрочемъ, и съ внутренней стороны— характера— можно еще усматривать различіе въ томъ, что въ пізсняхъ церковныхъ съ особою силою выступаетъ идеальный элементъ, — то, что нельзя высказать простымъ, обыкновеннымъ языкомъ, что остается какъ бы недосказаннымъ и вмізстіз непосредственно говорящимъ сердцу каждаго; тогда какъ въ молитвахъ выражаются болізе простые отзывы сердца, указываются или обозначаются и какъ бы только перечисляются внутреннія состоянія, возбуждаемыя религіозными предметами.

Если, поэтому, выделить изъ области богослужебно-поэтическихъ произведеній молитвы, то окажется, что богослужебная поэзія греческой Церкви до конца IV віка, по составу пъснопъній, имъетъ весьма тъсный объемъ, ограничиваясь только незначительнымъ количествомъ извёстныхъ церковныхъ пъсней. Не смотря на это, изследователю не легко оріентироваться въ ней. Такъ, первые вопросы, съ которыми встръчается здёсь онъ. — о первоначальномъ появленіи песнопеній. равно какъ о богослужебномъ употреблении тёхъ или другихъ изъ нихъ -- обрекаютъ его лишь почти на одни гаданія и попытки, не приводящія къ положительнымъ результатамъ. А это, очевидно, слишкомъ неблагопріятно должно отзываться на раскрытін хода последовательнаго развитія песнопенія древне-греческой церкви. Вотъ почему, при настоящемъ знакомствъ съ богослужебными произведеніями ея, являвшимися до конца IV въка включительно, остается пока довольствоваться, главнымъ образомъ, характеристикою общаго состоянія богослужебной поэзін этого времени и ограничиться общимъ взглядомъ на происхождение тъхъ или другихъ формъ ея. При этомъ можетъ имъть мъсто, впрочемъ, нъкоторая группировка песнопеній, на основаніи особенностей известныхъ формъ внёшняго построенія ихъ; а при ней, можеть быть, не будеть слишкомъ смелою и попытка - изследовать ихъ генетическую связь.

I.

Всемірная апостольская миссія на первыхъ порахъ нашла себъ пріемъ у людей единоплеменныхъ первымъ провозвъстникамъ христіанскаго ученія. Этому благопріятствовало то, что ко временя пришествія Спасителя іуден успѣли уже разсѣяться по всёмъ извёстнымъ концамъ тогдашняго міра, — разселиться всюду съ своими редигіозными учрежденіями, сосредоточивавшимися въ синагогъ, которую апостолы избирали первоначальнымъ поприщемъ для своей проповъди. Весьма естественно, поэтому, что первыми христіанами въ странахъ языческихъ являлись іудеи. Отсюда понятно и то, что христіанское богослужение съ перваго время распространения здъсь христіанства должно было совивщать въ себв многія особенности богослуженія іудейскаго. Одною же изъ важнѣйшихъ составныхъ частей последняго было псалмопеніе, которому Інсусъ Христосъ своимъ примъромъ сообщилъ высшее освашеніе.

Нужно ли говорить, что христіане изъ язычниковъ съ благоговъніемъ приняли въ богослужебное употребленіе это священное наследіе? И это принятіе такого сокровища библейской поэзін, какъ псалмы, было тёмъ болёе естественно, что обусловливалось общечеловеческими характероми ихи, по которому въ псалмахъ можно находить выражение самыхъ возвышенных состояній человіческой души, чистійших -- глубокихъ и сильныхъ движеній сердца изъ области чувствъ религіознаго и нравственнаго, и по которому, какъ говоритъ св. Аванасій Александрійскій 1), въ нихъ «измітрена и обнята вся жизнь человъческая». Само собою разумъется, что это священное достояніе не могло не иметь благотворно обаятельнаго дъйствія на христіанъ изъ язычниковъ, напр., грековъ. Извъстныя міста свящ. Писанія Новаго Завіста и свидітельства отцовъ церкви относительно употребленія псалмовъ первенствующими христіанами съ очевидностью указывають на то, какъ они проникались священною силою библейской поэзіи, какъ иска-

<sup>1)</sup> Въ вн. въ Маркеллину.

ли въ нихъ и находили источникъ религіознаго воодушевленія и религіозно-творческаго вдохновенія.

Не смотря на близость этихъ библейскихъ гимновъ сердцу каждаго, на эту приспособленность ихъ къ общеловъческимъ состояніямъ, не смотря на новость ихъ для христіанъ изъ язычниковъ, -- употребленія въ первенствующей перкви однихъ этихъ священныхъ пъсней было недостаточно. Дъйствительность, въ которой очутились первые христіане, представляла слишкомъ много сторонъ, возбуждавшихъ новыя состоянія въ области религіозной жизни, которыя требовали живаго выраженія, творческаго воспроизведенія. Если собрать всв черты того оживленнаго, одушевленнаго чувствами, связанными съ илеею возрожденія того восторженнаго состоянія, въ какомъ находились первые христіане, то можно представить, приблизительно, какое богатство самыхъ возвышенныхъ и пламенныхъ чувствъ, какое обиліе вдохновенныхъ образовъ должно было вторгаться въ душу каждаго проникавшагося христіанствомъ. Стоитъ, въ самомъ дълъ, мысленно перенестись въ это, безспорно, высоко-поэтическое состояние полноты радостныхъ и скорбныхъ, вызывавшихся видомъ почти постоянной борьбы и страданій за святость новых религіозных убъжденій, чувствъ, — чтобы быть увъреннымь въ необъятно-богатомъ источникъ религіозно-поэтическаго вдохновенія.

Съ другой стороны, болье чымъ выроятно, даже несомным по то, что время постоянной, продолжавшейся цылые три выка борьбы и страданій вовсе не было благопріятнымъ для стройнаго и гармоническаго выраженія религіозныхъ чувствъ, приспособленнаго къ цылямъ богослуженія. Не смотря на это, впрочемъ, отъ христіанской древности сохранились свидытельства о выраженіи христіанами первыхъ трехъ выковъ невольныхъ порывовъ религіозно-поэтическаго вдохновенія въ церковныхъ пісняхъ,—и, вообще, такія данныя, на основаніи которыхъ можно заключать о существованіи и даже о содержаніи и характеры чисто-христіанскаго пыснопынія въ эту быдственную эпоху для церкви. Эти данныя, правда, скудны, отрывочны и нуждаются еще въ научной разработкы, почему изслыдователю разсматриваемой области приходится жаловать-

ся на недостаточность ихъ для характеристики состоянія богослужебной поэзіи въ древнъйшій періодъ ея развитія.

Недостаточность этихъ данныхъ Мюнтеръ объясняетъ темъ, что большая часть христіанских гимновъ, составленных въ это время и хранившихся въ церковныхъ книгахъ, подвергались преследованію и, виесте съ этими книгами, уничтоженію со стороны гонителей, и - что количество этихъ пъсней было не велико, потому что религіозно-поэтическая производительность тогда еще немогла имъть благопріятныхъ условій 1). Къ этимъ объясненіямъ Августи присоединяетъ еще то, что «disciplina arcani», принятая у христіанъ первыхъ въковъ по отношенію къ таинствамъ, простиралась и на церковныя пъсни, особенно относящіяся къ Троицѣ и лицу Інсуса Христа 2). Сюда же, кажется, нужно отнести указанія на употребленіе при богослуженін импровизированных пісней, которымь, разумвется, трудно было сохраниться. О существованіи же обычая употреблять импровизированныя песни свидетельствуеть, по общепринятому мивнію, св. ап. Павель въ 1 Корине. XIV, 26 (ἔχατος ύμῶν ψαλμὸν ἔγει). Совершенно ясно и отчетливо указываеть на эту импровизацію Тертулліанъ - въ описаніи вечери. «Когда умоють руки и зажгуть свечи, говорить онь, каждому предлагается выйти и пропёть что-либо во славу Божію, или-что можеть от себя» 3). Многіе ученые, даліве, какъ напр., Августи и Гарнакъ, находять намекъ на импровизацію перковных песней въ 59 правиле Лаодикійскаго собора, которымъ, между прочимъ, запрещается христіанамъ пыть въ перкви собственные псалмы.

Въ IV въкъ, съ извъстнымъ измѣненіемъ условій церковной жизни, въ частности,— условій отправленія богослуженія, гимнографія церкви греческой является на новой ступени развитія. Но отсутствіе памятниковъ и скудость свидътельствъ, относящихся къ ней, крайне не благопріятствуютъ болье или менье полной и точной характеристикъ этого со-

<sup>1)</sup> Ueber die älteste christliche Poesie.

<sup>2)</sup> Denkwürdigkeiten... T. V, 266-267.

<sup>3)</sup> Apolog., c. 39.

стоянія богослужебной поэзіи того времени. Это обстоятельство заставляеть прибъгнуть къ пріему косвеннаго заключенія о степени развитія пъснопънія въ греческой церкви IV въка, — судить о состояніи богослужебной поэзіи здъсь въ это время, въ частности, объ отдъльныхъ произведеніяхъ ея, по извъстнымъ постороннимъ современнымъ памятникамъ, болъе или менъе близкимъ къ оригинальнымъ—церковнымъ. Пріемъ этотъ, впрочемъ, можетъ имъть мъсто и въ изслъдованіи богослужебной поэзіи греческой церкви и перваго періода.

Первымъ свидътелемъ того, что еще въ впостольское время христіане не довольствовались употребленіемъ при богослуженіи однихъ только библейскихъ піснопівній, а составляли, по требованію новыхъ духовныхъ нуждъ, свои вдохновенныя пъсни, - является св. апостолъ Павелъ - строитель церковнаго богослуженія. Въ двухъ извістныхъ многознаменательныхъ параллельныхъ мёстахъ его посланій-къ Ефес. гл. V, ст 19 и къ Колосеян.—111, 16-раздёльно представляются три различныя формы церковныхъ пъснопъній: исалмы (фадрог), пънія (ύμνοι) и пъсни духовныя (ωδάι πνευματικάι), долженствовавшія служить къ назиданію върующихъ. Что здёсь нужно видіть обособленныя формы богослужебных півсней, а не разные виды псалмовъ или свойства ихъ, какъ наприм., думаетъ блаж. Іеронимъ, -- въ пользу этого говоритъ то весьма важное обстоятельство, что между пъснями заимствованными первенствующею церковью отъ іудеевъ, особый видъ ихъ представляли, какъ извъстно, такъ называемыя торжественныя пъсни Израиля 1), импровизированныя, по разнымъ историческимъ случаямъ, вдохновенными лицами. Въ силу этого, Апостолъ, говоря о псалмахъ, не могъ не упомянуть объ этихъ песняхъ гимнахъ, весьма сродныхъ имъ, также служащихъ къ назиданію и принятых въ богослужебное употребленіе. Прямое осно-



<sup>1)</sup> Таковы: торжественная пѣснь Моусся (Исх. XV); обличительная пѣснь—его же (Второз. XXXII); побѣдная пѣснь—Девворы (Суд. V); пѣснь трехъ отрововъ (Дан. III) и др. Изъ новозавѣтныхъ библейскихъ пѣсней имъ соотвѣтствують—пѣсни: Св. Дѣвы (Лук. I, 46), Захарін (Лук. I, 68), Сумеона (Лук. II, 29).

ваніе видіть это упоминаніе ихъ въ слові «ощующь» заключается въ томъ, что разсматриваемыя песни называются гимнами, какъ напр., у Сираха въ XLIV, J. Если, теперь, слово «гимнъ» означало импровизированную библейскую пъсню, а не песнь, входящую въ составъ Псалтири, то веть ничего невероятнаго, что съ этимъ именемъ подобнаго рода песни употреблялись въ апостольское время и что въ указанныхъ мѣстахъ посланій св. ап. Павла говорится объ этихъ именно чтинахъ отцевъ». Такое понимание термина чтимнъ» по отвошенію къ употребленію его въ данномъ случав признается за безошибочное почти всёми изслёдователями древнёйшаго песнопенія греческой церкви. Установленіе же этого пониманія имфеть для нась весьма важное значеніе: оно ведеть въ тому заключенію, что «пёсни духовныя», которыя апостоль ставить наряду съ «гимнами». представляють, какъ и эти последніе, особый видъ песнопеній, употреблявшихся въ апостольскій віжь въ церкви. Заключеніе это согласуется съ характеристикою ихъ, какъ произведеній новозавѣтной, христіанской богослужебной поэзіи, — содержащеюся въ названіи «шоди пувуратихди». Эпитеть «пуворатихос» какъ нельзя болье ясно, кажется, указываеть на христіанскій характерь третьяго вида упоминаемых в апостолом в Павлом в песней, потому что «недуховных» псалмов», какъ говорить преосвященный Филареть, недуховныхъ гимновъ-не знала церковь іудейская, отъ которой приняты псалмы и гимны христіанскою церковью, и потому, что имъ обозначается то свойство христіанскихъ пъсней, по которому онъ - «плодъ обновленнаго духа и проникнуты духомъ благодати» 1).

Свидътельство св. ап. Павла объ употребленіи въ первенствующей церкви собственно христіанскихъ пъсней, для насъ становится болье очевиднымъ, при указаніяхъ ближайшихъ къ апостольскому времени христіанскихъ писателей. Изъ нихъ св. Игнатій Богоносецъ, ученикъ апостольскій, весьма ясно и опредъленно указываетъ на существованіе этихъ пъсней и богослужебное употребленіе ихъ въ одномъ изъ своихъ посла-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. обзор. пѣсн., стр. 16.

ній, говоря: «старайтесь, составляя лики, въ единеніи любви, восиввать отпа въ Інсусъ Христъ 1). Не менъе убъдительно говорять о томъ же «Акты мучениковъ», въ которыхъ между прочимъ, сообщается о пъніи върными, по случаю кончины св. Игнатія, гимновъ - въ продолженіе нъсколькихъ ночей. Эти свидътельства дають основание думать, что область христіанскаго п'ясноп'янія еще въ первомъ в'як'я далеко не ограничивалась ветховавътными пъснями, а представдяла въ себъ и пъсни новозавътныя, притомъ не только въ честь Христа, но даже мучениковъ — героевъ христіанства. Какое важное значеніе им'ти первоначальныя христіанскія п'тсни въ богослужени первенствующихъ христіанъ-можно видъть изъ того, что этою стороною обратили на себя внимание правителя-язычника, Плинія младшаго, который въ письм'в къ Траяну, какъ характерную черту новаго религіознаго общества выставляеть то, что члены его - «христіане собираются до разсвёта, чтобы пёть между собою пёснь Христу, какъ Богу... Степень употребленія христіанскихъ пісней и сила уваженія къ нимъ въ конце II века возрасли до того, что ихъ можно было представлять непререкаемымъ выраженіемъ ученія церкви о божестві лица Інсуса Христа. Евсевій въ своей исторіи приводить письмо неизвістнаго лица, направленное противъ монархіанина Артемона, въ которомъ дляподтвержденія истины почитанія Христа, какъ Бога, съ первыхъ поръ христіанства, признается неноколебимымъ то основаніе, что христіане съ самаго начала своего появленія прославляли его въ псалмахъ и пъсняхъ, какъ Бога: «Сколько существуетъ псалмовъ и песьме, говорится въ этомъ письме, которые от начала написаны върующими и богословски воспѣваютъ Христа, какъ Божіе Слово» 2). Такую же важность и силу для доказательства употребительности и особеннаго значенія въ первенствующей церкви христіанскихъ церковныхъ песней имеетъ известное обстоятельство, о которомъ сообщаеть тоть же Евсевій въ своей исторіи. Въ приведен-



<sup>1)</sup> Посл. въ Римл., 2.

<sup>2)</sup> Письмо это обывновенно приписывается пресвитеру Каю, ж. въ III в.

номъ имъ здёсь посланіи епископовъ и пресвитеровъ Антіокійскаго собора къ Діоннсію римскому говорится, что Павелъ Самосатскій (ІІІ в.) запретиль въ своей (антіохійской) церкви древніе псалмы въ честь Іисуса Христа, которые употребляемы были въ церкви со времени св. Игнатія,—какъ новые (ώς νεωτέροι και νεωτέρων ἀνδρῶν συγγράμματα), но на самомъ дѣлѣ, какъ такіе. которые противорѣчили его монархіанскимъ заблужденіямъ 1).

Достовърность существованія богослужебных христіанских з пъсней въ первые въка христіанства устанавливается, впрочемъ, не одними приведенными свидетельствами. Мы обладаемъ еще несомнънно върнымъ ручательствомъ за нее, которое находимъ въ нфкоторыхъ именахъ поэтовъ первыхъ вфковъ христіанства. Правда, этихъ именъ очень немного, что объясняется, можетъ быть, характеромъ общенародности древнихъ церковно-поэтическихъ произведеній и импровизированіемъ ихъ во время богослуженія, -- особенностями, весьма мадо благопріятствовавшими сохраненію въ памяти именъ ихъ составителей; но и они, эти немногія имена, вмёстё съ свидетельствомъ о написаніи въ первые века верующими богословскихъ гимновъ, показываютъ, что въ средъ первыхъ христіанъ были вдохновенные люди, которые обнаружили поэтическій дарь въ составленіи духовно-поэтическихъ произведеній, приспособленныхъ къ общенародному употребленію въ церкви, при богослужении.

Первымъ въ ряду извъстныхъ именъ этихъ поэтовъ, кажется, нужно поставить имя св. Іустина мученика († 166 г.), которому Евсевій <sup>2</sup>) и Іеронимъ <sup>3</sup>) приписываютъ книгу, подъ именемъ «пѣвецъ» (ψάλτης), не дошедшую до насъ. Положимъ, что слово φάλτης, прежде всего, — напоминаетъ намъ фаλτήριον и указываетъ собственно только на собраніе ветхозавѣтныхъ псалмовъ. Но, какъ замѣчаетъ преосвященный Филаретъ <sup>4</sup>), уже то, что ψάλτης поставленъ въ ряду собствен-

<sup>1)</sup> Hist. E. VII, C. 30.

<sup>2)</sup> H. E. IV, 18.

<sup>3)</sup> De vir. Mustr.

<sup>4)</sup> Истор. обозр. пѣсн., стр. 43.

ныхъ сочиненій св. Іустина, а особенно то обстоятельство, что слово фадиос прилагалось не только къ псалмамъ псалтири въ первые въка, но обозначало всякую христіанскую пъснь, составленную самими христіанами, - можетъ служить надежнымъ основаніемъ къ въроятному заключенію, что φάλтус-собраніе христіанскихъ песней. Действительно, обозначеніе словомъ фадиос христіанской пісни было допускаемо христіанами первыхъ въковъ, притомъ съ особымъ намъреніемъ, именно - во избъжание употребления слова опрос, сдълавшагося для христіанъ ненавистнымъ вслёдствіе приложенія его къ пъснямъ въ честь боговъ языческихъ. И эту замъну слова билос словомъ фадиос можно усматривать во всехъ почти писаніяхъ мужей апостольскихъ и апологетовъ, изъ которыхъ Августи 1), въ данномъ отношеніи, указываетъ особенно на Іустина мученика. — Затёмъ, съ большею опредёленностью выступаетъ имя Непота, епископа Пентапольскаго (III в.), какъ христіанскаго поэта, составившаго. «множество духовныхъ пъснопъній». Указаніе на духовно-поэтическую дъятельность лица съ этимъ именемъ мы находимъ въ одномъ изъ сочиненій Діонисія Александрійскаго, направленномъ противъ хиліастическихъ заблужденій, въ которомъ онъ, между прочимъ, говоритъ: «сколько ни одобряю и ни люблю я Непота за все прочее, - за въру и трудолюбіе, за его ревностное занятіе писаніемъ, за множество духовных пъснопъній, которыми и донынъ услаждаются многіе изъ братій..., но остина дороже всего» 2). Болже того, что говорится здёсь о Непоть, какъ составителъ духовныхъ пъснопъній, за неимъніемъ данныхъ, однако ничего нельзя сказать, такъ какъ отъ всей его поэтической личности осталось только одно имя. -- Извъстиве этихъ двухъ древне-христіанскихъ поэтовъ-Аоиногенъ, какъ вдохновенный творецъ. обыкновенно приписываемой ему хвалебно-благодарственной пъсни — «Свъте тихій». Хотя главное, такъ сказать, коренное свидътельство, относящееся къ поэтической дъятельности Аоиногена, не только не говоритъ въ

<sup>1)</sup> Denkwurdigk. V, 248.

<sup>2)</sup> Ap. Evseb., 171, 24.

пользу того, что имъ создана эта вдохновенная пъснь, а напротивъ, скорфе служить къ отрицанію такого мифнія, -- темъ не менње оно не оставляеть сомнинія, что носитель этого имени принадлежить къ сонму древне-христіанскихъ пъснопавцевъ. Свидетельство это, на основании превратнаго толкованія котораго песнь «Свете тихій» усвонется Аоиногену 1), ваходится въ книгъ Василія Великаго — «о святомъ Лухъ». Въ немъ содержится указаніе на двѣ древне-духовныя пѣсни, именно,—на «Свъте тихій», но какъ на пъснь, принадлежащую неизвестному поэту, и на другую, какъ на песнь Аоиногена, выражающую мысль о св. Духв. Вотъ слова св. Василія Великаго, свидётельствующія о неизв'єстности происхожденія древней богослужебной пісни -- «Світе тихій»: «Отцы наши не хотъли въ молчаніи принимать благодать вечерняго свъта, но тотчасъ, какъ онъ наступалъ, приносили благодареніе. Хотя мы не можемъ утвердительно сказать, кто быль творцемъ тёхъ хваленій, которыя читаемъ во время свётильничныхъ; впрочемъ, народъ повторяетъ древній голосъ, и никому не представлялось еще, что хулу произносять, когда говорять: поемь Отца, Сына и святаю Духа 2). Если последнія слова заимствованы изъ пісни «Світе тихій», --- въ чемъ едвали можно сомнъваться, -- и если происхождение ея въ свидетельстве св. Василія В. не связывается съ какимъ-либо опредъленнымъ именемъ поэта, то-съ одной стороны--для отрацанія принадлежности этой п'всни Авиногену, -- съ другой-для признанія въ лицъ его древне-христіанскаго поэта, создавшаго особый гимнъ, сродный съ теми хваленіями, о которыхъ говоритъ св. Василій, — имфетъ силу дальнейшее сопоставленіе съ предъидущимъ, следующихъ словъ того же Василія Великаго: «Еслибы кто зналъ и гимнъ Афиногена, который онъ, поспъшая уже къ высшему дъйствію, какое совершается чрезъ огонь, оставилъ предстоявшимъ, какъ сладостное привътствіе: тотъ узналь бы и мысль мучениковъ о

<sup>1)</sup> Такъ, въ греческомъ часословѣ «Свѣте тихій» имѣетъ слѣдующую надпись: «Гимиъ св. Аонногена мученика, а не Софронія, патріарха Іерусалимскаго, какъ вѣкоторме несправедливо думаютъ; свидѣтель Василій».

<sup>2) 0</sup> св. Духв, гл. 29.

Духѣ <sup>1</sup>). Здѣсь пѣснь св. Аеиногена, содержащая мысль о св. Духѣ, очевидно, представляется отличною отъ гимна «Свѣте тихій», происхожденіе котораго, какъ видно изъ предъидущаго свидѣтельства, тѣмъ же св. Василіемъ В. признается неизвѣстнымъ. Впрочемъ, еслибы можно было доказать, что творцомъ этого гимна былъ Аеиногенъ, то это еще болѣе усилило бы основаніе, по которому онъ считается однимъ изъ древнѣйшихъ христіанскихъ церковныхъ поэтовъ.

Имена поэтовъ, действовавшихъ въ первые три века христіанства, свидітельствуя о существованіи въ это время церковной поэзін, отчасти даже о степени проявленія поэтической деятельности въ Церкви, почти вовсе не даютъ возможности характеризовать внутреннее состояніе богослужебной повзін въ первомъ періодъ ся развитія. На основанін приведенныхъ здёсь свидётельствъ можно составить развё только нъкоторое понятіе о самомъ общемъ содержаніи и характерь поэтическихъ твореній, принадлежащихъ лицамъ, носившимъ этв имена. Но они имъютъ значение для характеристики этого предмета въ связи съ сохранявшимся отъ первыхъ въковъ христіанства памятниками богослужебно-поэтическаго творчества - извъстными, сродными между собою по характеру, церковными пъснями, изъ которыхъ, по указаніямъ авторитетныхъ изследователей 2), многія относятся даже ко времени апостольскому. Изъ пъсней, несомнънно принадлежавшихъ богослужебному употребленію въ разсматриваемый періодъ нужно указать, какъ на более важныя по своему значению. на

Встань спящій, И воскресни изъ мертвыхъ, И освітить тебя Христось;

Или—во II Тим., II гл., 11 и 12 ст., послѣ словъ: «вѣрно слово» ....

.... Если съ Нимъ умерли, Съ Нимъ и оживемъ;

•Если терпимъ, То и царствовать будемъ съ Нимъ и т. д.; а также—1 Тиме. III, 16. Или: Апокал. V, 9—10; VII, II; XI, 17; XV. 3—4 и др.

<sup>1)</sup> Tans me.

<sup>2)</sup> Такъ Мюнтеръ, Михарлисъ, Гейманъ и др. во многихъ містахъ новозавітнихъ книгъ находять отрывки духовнихъ пісней, какъ напр., 14 ст. V гл. посл. къ Ефес., послів словъ «посему сказано»:

девижения ферковныя пъсни: «Слава въ вышнихъ Богу» и «Тебь подобаеть пъснь Богу» — въ высшей степени характервыя и по содержанію и способу выраженія мыслей. Къ последней изъ этихъ хвалебныхъ церковныхъ песней весьма тьсно примыкаеть столь же древняя и еще болье краткая песь, известная подъ именемъ «малаго славословія», --- «Слава Отцу и Сыну и Святому Духу». Она имъетъ простую фориу возгласа, какъ въ такъ называемыхъ доксологіяхъ св. ап. Павла (Рим. XI, 36; Ефес. III, 21 и т. п.) и представляетъ изь себя самую первоначальную формулу прославления Св. Тронцы 1). Глубокая древность и богослужебное назначение первых двухъ пъсней не подлежать сомнёню, такъ какъ онъ проводятся въ Постановленіяхъ Апостольскихъ 2); что же касается «малаго славословія», то о немъ свидетельствуютъ Св-Ириней 3), и Тертулліанъ 4), какъ о пісни общеупотребительной вы ихъ время, а св. Василій Великій в), вы доказательство того, что въ пъсни этой прославляется Св. Троица, ссылается на употребление ея въ этомъ смыслъ св. Климентомъ римскимъ, ученикомъ апостольскимъ, и др. Кромъ этихъ хвалебныхъ пъсней въ разсматриваемую группу памятниковъ богослужебнопоэтическаго творчества, безъ сомнёнія, входить, какъ можно думать на основаніи данныхъ, представленныхъ выше, и «Вечерній Гимнъ» - «Свъте Тихій».

Всё эти остатки богослужебной поэзіи, сохранившіеся отъ временъ священной древности, такъ извёстны намъ, что извише было бы входить въ подробное разсмотрёніе ихъ солержанія и литургическаго значенія. Достаточно, кажется, ограничиться лишь опредёленіемъ общаго характера ихъ, какъ первоначальныхъ церковно-поэтическихъ произведеній. Съ этой

<sup>1)</sup> Въ первые въка слововиражение въ ней било не одинаково. Такъ, извъстви, напр., слъдующие варианты: «Слава Отцу и св. Духу въ въчность»; «Слава Смиу со Отцемъ чрезъ Духа отъ въчности къ въчности». Окончательно уставовиасъ употребительная имиъ формула только въ IV в. Aschbach. Allgem. Kirchen-Lexicon., Т. II.

<sup>2)</sup> Lib. VII, c. 47-48.

<sup>3)</sup> Contr. haer., lib. 1.

<sup>4)</sup> De Spect.; c. 25.

<sup>5)</sup> De Spir. S., c. 29.

стороны они представляются простымъ и естественнымъ проявленіемъ религіозно-поэтическаго творчества въ весьма сильномъ и витств краткомъ выражении чувства благоговения предъ Богомъ. Въ самомъ дъдъ, всъ почти указанныя пъсни состоять какь бы изъ однихъ восклицаній и весьма близко подходять къ роду поэтическихъ произведеній безъискусственныхъ Изъ нихъ только «Свъте Тихій» имъетъ въ себъ черты художественности, которыя можно находить, напр., въ яркой образности представленія иден-пришествія Інсуса Христа «въ исполнении временъ», въ истинно изобразительномъ выраженіи впечатленія, полученнаго человечествомъ отъ христіанства, которымъ оно поражено было, прежде всего, со стороны просветительнаго вліянія на людей, въ лице Виновника-Присносущнаго Света; въ стройномъ, наконецъ, расположенін мыслей. И нужно сказать, что, благодаря этимъ художественнымъ чертамъ, «Вечерній гимнъ» занимаетъ видное мъсто въ ряду высоко-поэтическихъ произведеній греческой гимнографіи.

По художественному характеру и отчасти даже по аналогичному содержанію, къ «Вечернему гимну» близко стоитъ «І'имнъ Христу Спасителю», которымъ заканчивается III книга «Педагога», Климента Александрійскаго. Произведеніе это можетъ быть отнесено къ области богослужебной поэзіи разсматриваемаго періода — по следующимъ соображеніямъ. Ему предшествуеть въ указанномъ сочинени молитва, которая прв жизни Климента была, какъ можно думать, въ церковно-богослужебномъ употребленіи. Для насъ молитва, пом'вщенная въ «Педагогв» предъ «Гимномъ», не настолько важна сама по себъ, чтобы останавливаться на ръшеніи вопроса, возбуждаемаго ею въ изследователяхъ, — о томъ, составлена она авторомъ Педагога, или же заимствована изъчисла молитвъ, употреблявшихся при церковномъ богослужении въ его время. Но решение вопроса о происхождении этой молитвы является совершенно необходимымъ по неразрывной связи его съ вопросомъ о богослужебномъ употребленіи «Гимна Христу Спасителю». Это потому, что разсматриваемая заключительная часть Педагога служить какъ бы вступленіемъ къ «Гимну»;

звачить, установленіемъ взгляда на предшествующую ему молетву, какъ на имъвшую богослужебное значеніе, обусловливыется решение вопроса о богослужебномъ употреблении и «Гимна». Вникая теперь въ связь между тою и другимъ, мы находимъ, что въ пользу богослужебнаго употребленія молитви, пом'вщенной предъ «Гвиномъ», а вивств и того, что этотъ Гимнъ, какъ и молитва, внесенъ Климентомъ изъ Церкве-неоспоримо-говорить переходь оть первой къ последнему, заключающійся въ следующих в многозначительных в словать: «Поелику Наставникъ ввелъ насъ въ Церковь (èкс түр еждувач — богослужебное собрание) и соединиль насъ съ Собор - словомъ, которое ччитъ, надъ всемъ надзираетъ, - то прилично намъ здъсь вознести хвалу и благодарение Господу, юстойныя Его попечительности». Что Климентъ только внесъ «Гимнъ Христу Спасителю» въ свое сочинение, какъ извъстный в употреблявшійся въ современной ему практикв, а не самъ составиль его, — такъ основаніснь этому заключенію можеть служить и то, что въ началь следующей за нимъ молитвы въ Педагогу отъ лица автора (Климента) сочиненія, которое носить это названіе, содержится такое воззваніе: «И я Тебъ, лобрый Наставникъ, приношу ввнецъ молитвъ. Здёсь. въ этонь воззваніи, дичность автора молитвы, заключающей собою «Гимпъ Христу», очевидно, ясно противополагается, такъ сказать, коллективной личности, чувства которой выражаются въ самомъ «Гимив». -- Впрочемъ, если бы даже мы предположын. что «Гимнъ» «Педагога» составленъ самимъ Климентомъ, то все-таки должны признать и богослужебный характеръ в вазначение, его для перковнаго употребления, которые видны взь того, что авторъ находить приличным свознести хвалу», содержащуюся въ немъ, въ Церкви.

Содержаніе этого богослужебно-поэтическаго произведенія можно выразить въ слёдующихъ общихъ чертахъ: подъ симвоинческими образами Пастыря, Кормчаго, Свёта, Пути и т. п., въ немъ прославляется величіе, сила и «попечительность» Іисуса Христа въ отношеніи къ вёрующимъ—ангцамъ, птенцамъ, рибамъ, дётямъ Его, которые, въ надеждё на Его благость, шутъ со всею теплотою дётскаго чувства, съ дётской нёж-

ностью Его покровительства, водительства. Особенно характерна последняя строфа, наполненная самыми нежиными изліяніями сердца, тронутаго представленіемъ близости къ Учителю, -чувствами, которыя трудно передать простымъ прозаическимъ явыкомъ. «Небесное млеко, --говорится вдёсь, -- ивъ сладкихъ сосцовъ Дъвы благодатной -- Мудрости Твоей источенное! Мы Твои дети! Нежными устами вскормленные, нежнымъ дыханіемъ материнской груди исполненные, п'есни простыя, гимны невинные Христу-Царю въ награду святую за ученіе жизни поемъ всё вмёсте, -- поемъ просто Отрока державнаго». И вся эта песнь, проникнутая такою нежностью и задушевностью, представляеть выражение сильныхъ и живыхъ порывовъ христіанской души къ Спасителю подъ вліяніемъ сознанія близости къ Нему. Въ «Гимий Христу Спасителю», поэтому, можно видъть яркое и живое отражение впечативнія отъ христіанства, или, точніве дібіствія, произведеннаго последнимъ на христіанъ первыхъ вековъ представителей обновленнаго человъчества. Такимъ образомъ, и этотъ «Гимнъ», подобно «Гимну вечернему» является звучнымъ отголоскомъ одного общаго религіознаго настроенія, въ какомъ находились христіане первой эпохи христіанства. Кром'в того, по нему съ достаточнымъ основаніемъ можно заключать о степени развитія вкуса, по отношенію къ религіозной повзіи, у александрійскихъ христіанъ къ стройному, художественному выраженію религіознаго чувства въ гармоничныхъ стихахъ, каковы стихи «Гимна Христу Спасителю», состоящіе изъ анапестовъ, спондеевъ и отчасти дактиловъ, столь привычныхъ слуху грека.

Представленными прямыми и положительными данными относительно состоянія церковной поэзім перваго періода развитія, еще не исчерпывается все, служащее къ характеристикъ его. Кромъ разсмотрънныхъ свъдъній о первоначальномъ греческомъ церковномъ пъснопъніи, а также памятниковъ его, мы имъемъ нъкоторыя, такъ сказать, побочныя данныя—свидътельства и памятники, которые косвенно указываютъ на существованіе и употребительность, отчасти даже на внъшній и внутренній характеръ православныхъ греческихъ богослужебныхъ пъснопъній нервыхъ в'вковъ. Таково, наприм., сказаніе Филона о жизни осраневтовъ, находящееся во II кн. исторіи Церкви Евсевія, въ которомъ, между прочимъ, описываются богослужебные обичан, заимствованные ими, по замівчанію историка 1), отъ христіанъ. Въ этомъ изображеніи жизни осрапсвтовъ встрічается весьма, важное для насъ свидетельство, что сони.не только занимаются созерцаніемъ, но и составляють пёсни и гинны во славу Божію, въ разныхъ размёрахъ и напёвахъ. Обращаясь къ подробностямъ, разсматриваемаго сказанія, касающимся песнопенія осрапсьтовь, и поставляя ихъ въ связь съ христіанскими свидётельствами о песнопёніи древней Церкви, можно, пожалуй, согласиться, что они косвенно характеризують последнее. Воть какъ представляется въ сказаніи песнопение осрановтовъ: «Вставши предъ собраниемъ, онъ (начальникъ кора) первый поетъ гимнъ во славу Бога, составленный имъ самимъ или заимствованный у древнихъ поэтовъ. Когда начинаетъ начальникъ, всё слушаютъ съ глубокимъ внинавіемъ и не возвышають голоса даже въ концѣ гимна. Потомъ поютъ гимны въ честь Бога, составленные различными истрами и стихами, сперва обыкновеннымъ тономъ, потомъ выше» еtc. Не принимая всего этого за обычаи христіанъ перваго въка всецъло, какъ напримъръ, пънія гимновъ, принадлежащихъ древнимъ поэтамъ, нельзя кажется, удержаться оть весьма вероятного заключенія, что некоторыя черты изъ сказаннаго здёсь относятся къ пёснопёнію первенствующихъ тристіанъ, какъ-обычай употребленія древнихъ гимновъветхозавётныхъ и особенно обычай импровизировать новыя песни во время богослужебных собраній.

Еще опредълените знакомите насъ съ первоначальныме греческимъ богослужебныме пъснопъніемъ и имъетъ болье важное, потому, значеніе для характеристики его—извъстный памятникъ христіанской древности, представляющій изъ себя образецъ древне-христіанскаго религіозно-подтическаго пронзведенія,— «Пиръ десяти дъвъ», приписываемый Св. Месолію Тирскому. Въ цъломъ—это произведеніе и по содержанію,

<sup>1)</sup> H. E., L. II, c. XVII.

и по характеру можно назвать прототипомъ религіозно-христіанской аллегорической драмы, получившей впоследствін названіе «аутоса». Действительно, «Пиръ десяти девъ» имфетъ видь драмы, или, точнее, діалога, при чемь действующія лица и вся обстановка действія имфють аллегорическій смысль. (Садъ, обращенный на Востокъ, наполненный благоуханіями, съ фонтанами, разливающими живую воду по каналамъ и питающими ею растенія--- Церковь, въ которой обитають добродътели -- Арета, Агапія, Өекла и др.). Для насъ этотъ памятникъ древне-христіанской поэзіи особенно важенъ потому, что въ немъ драма-діалогъ заканчивается «Песнью Девъ Христу Богу», состоящею изъ 24 частей - стиховъ, съ такимъ же количествомъ припевовъ. По карактеру содержанія, особенно по тону восторженно-хвалебному, а также по внёшнему виду-членораздъльному, 24 частному составу-песнь эта напоминаеть собою акаеисть и является какь бы одною изъ первоначальных формъ его. По связи съ діалогомъ, каждый стихъ ея, представляя отдёльную пёснь, влагается въ уста одной изъ дъвъ, а припъви – всего лика дъвъ. Вотъ для примъра нъкорые изъ стиховъ-песней съ припевомъ:

«Свыше, о, дъвы, раздается гласъ», пость одна изъ дъвъ, «пробуждающій мертвых». Онъ велить всёмъ вмёстё идти, въ блистательныхъ одеждахъ и со свётильниками, на сретение Жениху, къ Востоку. Встаньте, чтобы предупредить приходъ Царя въ дверяхъ. Припъвъ: «Невъста,я сохраняю себя чистою для Тебя и, держа севтозарный севтильникь, встрвчаю Тебя Женихъ». Пъснь одной дъвы: «Омывающій толим людей въ водахъ чистительныхъ Предтеча Твой, за любовь къ чистотъ, доведенъ до смерти беззаконникомъ; но, окропляя землю кровію. взываль предъ Тобою, блаженный ... Песнь одной девы: «Твоя родительница жизни, благодатная, недоступная, непорочная дева, нося въ безсвменномъ чревв плодъ чистый, подпала подозрвнію въ невврности; но къ Тебв, блаженный, взывала Она»; припъвъ: «Тебъ посвящаю себя чистою» и пр. Послъдняя пфснь: «О, блаженный, живущій въ чистыхъ селеніяхъ небесныхъ, все содержащій вічною Силою, вотъ мы предстоимъ предъ Тобою: прими насъ, Отче, съ Сыномъ Твоимъ въ двери жизни въчной».

Удерживаясь пока отъ въроятнаго заключенія о церковномъ употребленін разсматриваемыхъ песней, какъ бы впесенныхъ въ «Пиръ Х Девъ» уже готовыми, можно однако допустить, что эти столь стройныя христіанскія п'ясни составлены по известнымъ, подобнымъ имъ, богослужебнымъ образцамъ. которыхъ, къ сожальнію, христіанская древность не сохранила для насъ. Если признать это за достоверное, то по представленнымъ образцамъ песней св. Менодія можно судить о подобнаго рода песняхъ греческой церкви врсмени около III в. Во всякомъ случав, замвчательно то, что эти ивсни по формв и по характеру представляются сходными съ пъснопъніями указанной выше формы, явившимися въ богослужебномъ употребленін греческой церкви въ сравнительно повдивищее время (VII в.). Поэтому, въ вопросв о происхождении родовъ и формъ церковныхъ пъснопъній греческой перкви «пъсни Дъвъ» «Пира» имъютъ несомивнио важное значеніе.

Наконецъ, важнымъ памятникомъ, по которому приблизительно можно судить о вначительномъ развитіи песнопенія греческой церкви первыхъ въковъ, представляется пълая совокупность богослужебно-поэтическихъ произведеній-гностическихъ. Взвъсить важность и значение данныхъ относительно гностической гимнографіи для общей характеристики пъснопвнія православнаго въ періодъ его первоначальнаго развитія не трудно. Нужно только взять во вниманіе то весьма важное обстоятельство, что гностициямъ носить на себв печать несомивниваю заимствованія отъ христіанства, между прочимъ, богослужебныхъ элементовъ, -- чтобы видёть боле или мене полное отражение въ гимнографии его господствовавшихъ формъ первоначальной православно-христіанской гимнографіи, при помощи которыхъ гностики первыхъ въковъ старались проводить возарвнія своихъ доктринъ. Если такъ, то оставить безъ разсмотрвнія гностическую гимнографію— значить допустить очевидный пробъль въ общемъ изображение состояния православно-христіанскаго пъснопънія перваго періода.

Насколько заняты были гностики даннаго времени гимнографіей, и какъ велико количество гимновъ, составленныхъ ими, это можно видёть изъ многочисленныхъ свидётельствъ о нихъ и частію остатковъ ихъ. Одинъ изъ характерныхъ образчиковъ религіозно-поэтическаго творчества гностиковъ откры-

вается намъ въ «Песни» Офитовъ, сохранившейся въ сочиненіяхъ Оригена 1). Она состоить изъ семи строфь съ такимъ же количествомъ припевовъ. О стров и характере этой песни можно судить по сабдующей, напримёрь, строфё съ припевомъ къ ней: «Привътствую Тебя, единаго царя, узы мрака, первую силу, сохраненную духомъ провиденія и мудростью; потомъ остаюсь чистымъ, причастнымъ Сыну и Отцу и такъ, бдагодать да будеть со мною, Отче, да будеть со мною > 2). Въ книгъ «Адамъ», изданной Норбергомъ, есть подобный гимнъ съ прицевомъ, три другихъ песни съ строфами, расположенными въ алфавитномъ порядкъ, три гимна о блаженныхъ ангелахъ свъта, о въстникъ непорочномъ и т. п. Далъе, между достопримѣчательностими въ фідософочьема 3), остающимися еще неизследованными, есть гимны Оомы къ Маріи, приписываемые Наассеніанамъ. Потомъ, Климентъ Александр. и Тертулліанъ говорять о псалмахъ Валентина 4). Къ этой группф принадлежать восемнадцать псалмовъ Соломона, изданныхъ Ла-Цердою 5) Августинъ въ одномъ изъ своихъ писемъ передаетъ интересный отрывокъ изъ апокрифическаго гимна, который быль въ употреблении у Прискилліань и Творцемъ котораго они признавали Самого Інсуса Христа. Наконецъ, извъстны, по упоминанію ихъ писателями первыхъ въковъ христіанства и отчасти по отрывкамъ, нѣкоторые изъ гимновъ: Василида, Вардесана <sup>6</sup>), Манеса и Маркіона <sup>7</sup>).

При взглядѣ на гностическую гимнографію, въ ней замѣчается та, особенно выдающаяся и весьма важная для характеристики формъ христіанскаго пѣснопѣнія общая черта, что всѣ пѣснопѣнія, входящія въ составъ ея являются въ одной формѣ—гимна, который, въ большинствѣ изъ нихъ,

<sup>1)</sup> Contra Cels., Lib. VI, p. 31.

<sup>2)</sup> Легво замътить, что приведенная строфа по своему внутреннему строенію весьма близко подходить къ строфамъ «Пъсни Дъвъ». Сходство это, при близости одной пъсни къ другой по времени появленія, конечно, нельзя считать случайнимъ. Естественнъе предположить, что форма построенія той и другой пъсни была уже готовов, упогребительною въ религіозной поэзіи первыхъ въковъ христіанства, а отсюда въ богослужебной поэзіи греческой церкви.

<sup>3)</sup> P. 182.

<sup>4)</sup> Strom. II, III. De Carn Chr. 17. 20.

<sup>5)</sup> Münter, Die älteste Chr. poes.

<sup>6)</sup> Sosom. III, c. XVI.

<sup>7)</sup> Evseb. H. E., IV, c. VII; Clem. Alex. Strom. III, p. 1106.

для сближенія съ христіанскими богослужебными півснями, называется псалмомъ. И съ этой стороны гностическая гимнологія, какъ увидимъ ниже, близко соприкасается съ православно-христіанскою. Само собою понятно, что сходство ихъ относится только къ общей формъ.

Собранныя въ этомъ обзорѣ состоянія богослужебной поэзіи въ первые три вѣка данныя позволяютъ заключать о сравнительно значительномъ развитіи ея. Это, конечно, слишкомъ общій взглядъ, который требуетъ болѣе или менѣе подробнаго раскрытія. Чтобы не растеряться въ частностяхъ, которыя, при томъ, оказываются мѣстами не совсѣмъ точными и, пожалуй, сбивчивыми, постараемся обобщить ихъ и какъ бы въ выводѣ представить общую ларактеристику основнаго типа греческаго пѣснопѣнія перваго періода его развитія.

Самая главная черта, составляющая отличительную особенность первой ступени развитія греческой церковной гимнографіи, прежде всего останавливающая на себ'в вниманіе изслідователя та, что всів почти произведенія ея, какъ по содержанію, такъ и по характеру своему, суть хвалебныя пісни, преимущественно—славословія. Съ этою особенностью содержанія въ нихъ соединяются, хотя не во всіхъ, столь близкіе между собою элементы, какъ благодареніе и прошеніе — въ благодарственныхъ и молитвенно-просительныхъ обращеніяхъ. Все это содержаніе воспроизводится въ употребительнійшей богослужебно-поэтической формів первыхъ віковъ—гимна, псалма.

Главнымъ и общимъ предметомъ прославленія въ гимнахъ жого періода является Богъ во святой Троицѣ. Но всего болье вдохновеніе церковныхъ поэтовъ возбуждалось созерцаніемъ божественнаго Искупителя. представленіемъ Его великаго, необъятнаго дѣла спасенія рода человѣческаго. Пѣсни, являвшіяся плодомъ этого вдохновенія, — суть изліянія глубокаго благоговѣнія, соединеннаго съ благодарностью къ Воплотившемуся Богу—Искупителю. Еще св. ап. Павелъ заповѣдалъ, чтобы всѣ пѣснопѣнія христіанъ проникнуты были мислію о Христѣ. Св. Игнатій Богоносецъ увѣщеваетъ воспѣвать Отца въ Сынѣ. Плиній младшій свидѣтельствуетъ, что христіане «поютъ пѣснь Христу, какъ Богу». Особенно Кай своимъ указаніемъ на пѣсни θεολογούντες даетъ понять, какъ

часто Інсусъ Христосъ быль предметомъ благоговъйнаго прославленія въ пъсняхъ дерковныхъ. Значеніе этихъ хвалебныхъ прсней вр первие врка, именно около III в., возрасло до того, что онъ стали служить родомъ символическаго выраженія живой въры въ божественное достоинство Искупителя для людей, посвященныхъ въ тайны христіанства. И нужно ли, при этомъ, доказывать, какъ естественно было религіозно-поэтическому творчеству сосредоточиваться въ то время на этомъ предметь подъ вліяніемъ постоянно живыхъ впечатльній принятія новой віры-религіи, Основатель которой-Інсусъ Христосъ — съ одной стороны, съ другой — въ виду мучительной борьбы за Христа съ язычествомъ, а также борьбы съ ересями. Въ этихъ обстоятельствахъ и нужно, кажется, искать причины, почему форма гимна-псалма, унаследованная отъ ветхозавётной церкви, какъ самая общая является господствующею, даже болбе- почти исключительною въ первые три въка, между темъ, какъ другія частныя формы, съ выраженіемъ частныхъ сторонъ христіанства - какъ онъ (формы) сложились въ позднъйшее время - являются теперь только въ самомъ зачаточномъ видъ, на что мы находимъ, впрочемъ, слишкомъ отладенные и темные намеки. Въ особенности--эта наиболже доступная и выработанная форма (гимна) могла быть удобною и пригодною для выраженія, такъ сказать, символическаго содержанія, для того, чтобы твердо запечатльть основныя истины вёры Христовой и имёть въ произведеніяхъ этой формы оплоть при противодействіи неправославному ученію. Это символическо-полемическое значение гимновъ, такъ называемыхъ деодогостес определенно выразилось въ извёстномъ дёлѣ Павла Самосатскаго. Впрочемъ, полемическое направленіе богослужебной поэзіи въ первые три въка еще не получило развитія, было слишкомъ частнымъ, случайнымъ, притомъ более пассивнымъ, чемъ активнымъ. Открытое противодействие неправославному ученію въ богослужебныхъ песняхъ, прямое полемико-дидактическое направление богослужебной поэзін является во всей силь уже въ IV знаменитомъ въкъ христіанства. Александръ Снегиревъ.

(Продолжение будетъ).



# ВЪРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

. 1891.

 $N_0$  4.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. ХІ. 3

Дозволено цензурою. Харьковъ, Февраля 28 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

# О ПРИЧИНАХЪ ОТЧУЖДЕНІЯ ОТЪ ЦЕРКВИ

### нашего образованнаго общества.

(Чатано Преосващеннымъ Амвросіемъ Архіепископомъ Харьковскимъ въ собраніи С.-Петербургскаго Братства Пресвятыя Вогородици 5 феврала 1891 года).

Прошу позволенія у почтеннаго собранія предложить размышленіе по одному очень важному современному вопросу, требующему не только тщательнаго обсужденія, но и немедленнаго практическаго разрѣшенія. Нынѣ замѣтно у насъ весьма утѣшительное стремление въ объединению и самостоятельному направлению нашей народной жизни промышленной и политической. Мало замътно только вниманія и заботы объ уничтоженіи той розни, или того разрыва, который давно начался и существуеть досель между нашимъ такъ называемимъ образованнимъ обществомъ и православною церковію. Правда, есть у насъ избранники, подъ вліяніемъ семейныхъ преданій и подъ покровомъ Божіей благодати сохранившіе при высокомъ научномъ образованіи цёльность и теплоту въры и любовь въ церкви; но ихъ немного. Большинство же нашего образованнаго общества, исключая духовенство, издавна составляють: мыслители разныхъ направленій, заимствованныхъ взъ Западной Европы, естествоиспытатели и спеціалисты на матеріалистической философской подкладкь, но главнымь образомь недоученые либералы, которые, при скудости отвлеченныхъ знаній и слабости мышленія, съ самомичніемъ и дерзостію все относящееся въ въръ и церкви отрицають и перетолковывають, не упуская случая своимъ поведеніемъ показать пренебреженіе къ ея уставамъ и преданіямъ. Между тъмъ, что значить образованное общество въ народъ и государствъ? Это отборная часть его—мыслящая за него и руководящая; это направители народной жизни. Куда же такіе образованные люди способны направить наши молодыя покольнія и нашь простой народъ, ищущій образованія? Ужъ конечно не къ утвержденію его въ въръ и послушаніи церкви христовой, а слъдовательно и не къ нравственному преуспъянію. Стало быть, на всъхъ нашихъ соотечественникахъ, понимающихъ опасность этого положенія, лежитъ обязанность принять мъры къ охраненію отъ умственнаго и нравственнаго растлънія нашего православнаго народа, обладающаго всъми духовими силами и всъми задатками для правильнаго и плодотворнаго развитія.

Но несомивно, что найти такія міры трудно, а привести ихъ въ исполненіе и еще трудніве. Трудно лічить многія тисячи больных застарівлою духовною болізнію, при томь и не признающихь себя больными, и еще въ виду врачей, которыхь не легко привести къ согласію во взглядахъ на болізнь и въ способахъ врачеванія. Изъ мыслящихъ и власть иміжющихъ людей, воспитанныхъ подъ разными вліяніями, одни скажуть, что туть ніть вовсе никакой болізни, а только тяжелый рость нашего молодого передового общества; другіе — что это разногласіе науки съ христіанствомъ и церковію уладится само собою путемъ взаниныхъ уступокъ при дальнійшемъ развитіи народа; третьи, наконець, столько предложать разнообразныхъ и противорічныхъ міръ, при господствующей у насъ розни въ воззрініяхъ, что по слову Спасителя, послюдняя будуть для насъ горше первыхъ (Лук. 11, 26).

Но изъ опасенія трудности діла бездійствовать грішно. Многіе утішають себя тімь, что есть признави поворота нашего общества въ лучшему сравнительно съ его направленіемь въ шестидесятыхъ и семидесятыхъ годахъ, но эти признави такъ слабы

и неопредёленны, что ихъ справедливо называють «вёяніемъ», которое не въ силахъ надуть паруса нашего тяжелаго корабля и двинуть его на прямой путь. Многія тисячи людей, пропитаннихъ ложными воззрёніями, разошлись по землё нашей и заняли разныя общественныя положенія въ наукѣ, литературѣ и въ жизни; передёлать ихъ невозможно. Ждать ли, пока они сойдуть со сцены, какъ сошли нѣкогда энциклопедисты екатерининскаго времени? Но они, какъ и тѣ, оставять по себѣ глубокій слѣдъ въ молодыхъ поколѣніяхъ, и эти послѣднія не будутъ имѣть твердой почвы подъ собою, если мы не приготовимъ ее заранѣе. Трудное и печальное положеніе.

Не поможеть ли намъ въ этомъ случат пріемъ, употребляемый путниками, заблудившимися въ дремучемъ лъсу? Чтобы не забраться въ непроходимую чащу, они стараются воротиться назадъ и отыскать то мъсто, откуда они уклонились съ прямого пути. Поищемъ и мы того пункта, гдт сбились съ дороги, или постараемся отыскать причины, сбившія насъ съ прямаго пути, по которому тысячу лъть шелъ нашъ великій православный народъ.

Глубоко лежать эти причины, и потому именно мы въ свое время и не досмотръли ихъ гибельнаго вліянія на наше образованіе. Ихъ надобно искать 1) въ исторіи нашихъ реформъ за два посльднія стольтія, 2) въ тъхъ отношеніяхъ, въ вакія мы поставили знаніе, или науку, къ въръ, и 3) въ нравственной практической жизни нашего образованнаго общества.

I.

Всёмъ извёстно, что со времени Петра Великаго первыми учителями нашими въ области просвещенія, какъ и во всёхъ другихъ родахъ общественной деятельности, были главнымъ образомъ протестанты разныхъ національностей. Они прибыли къ намъ изъ Европы еще возбужденные горячею борьбою, какую они на родинъ вели съ римскою церковію и главою ея, римскимъ папою. Справедливо негодуя на то порабощеніе, въ какомъ держатъ папа и его духовенство христіанъ западной церкви, и замітивь внішнее сходство въ учрежденіяхъ нашей церкви съ западною, они вообразили, что мы находимся въ такомъ же порабощении. Ревнуя освободить насъ отъ азіатскаго нев'яжества, они позаботились освободить насъ и оть вліянія нашей церкви. Наше духовенство. въ то время малообразованное, наше богослужение, обряды, обычан, - все стало предметомъ ихъ порицанія, а часто и глумленія. Современники Петра, вызванные имъ въ образованію, и ближайшія къ его времени покольнія бросились какъ дъти на первые красивые илоды просвещенія, и переменяя внешній строй общественной жизни, сложившійся подъ вліяніемъ церкви, и свои обычан на европейскіе, они начали чуждаться и своей православной церкви. Имъ втолковали, и они повърили, что въ лицъ духовенства того времени, возмущавшагося чужеземными обычаями, сама церковь задерживаеть успёхи просвёщенія. Это временное и случайное явленіе было признано за существенное и внутреннее свойство нашей церкви. Съ тъхъ поръ засъла и доселъ жива въ головахъ многихъ изъ нашихъ ученыхъ людей идея объ отдъленін церкви отъ государства, идея, которая и теперь имбеть силу на Западъ, гдъ еще продолжается борьба протестантства и свътской власти съ папою, но которая у насъ не имбетъ никакого приложенія. Предви наши по простоть своей этого не замьтили. но намъ-то, теперь-то и грешно и стыдно не понять этой грубой несправедливости по отношенію къ нашей церкви. Воть гдъ первый пункть, съ котораго мы пошли кривымъ путемъ. Остановимся на немъ.

Для многихъ изъ нашихъ мыслящихъ людей вопросъ объ отношеніи цервви нашей въ государству рѣшается, кавъ было и при Петрѣ Великомъ, однимъ несчастнимъ примѣромъ Патріарха Никона. Затѣмъ они не берутъ на себя труда сравнить историческія и каноническія основанія и черты православной церкви съ отличительными чертами церкви римской. У насъ нѣтъ папы въ смыслѣ намѣстника Христова на землѣ, непогрѣшимаго главы церкви, однимъ своимъ словомъ отверзающаго двери рая, верхов-

наго завонодателя и властителя надъ душами человъческими и надъ царствами земними; у насъ нъть директоровъ совъсти, вавъ въ римскомъ духовенствъ, порабощающихъ себъ умы и воли върующихъ въ своихъ личныхъ видахъ нравственныхъ и политическихъ. У насъ итъ запрещенія читать и изучать священное нисаніе, заниматься науками, слёдить за современными успёхами пивилизацін. Мы не разділяемь церкви на управляющую и управляемую, или на духовенство властвующее и мірянъ порабощеннихъ. Нашу церковь составляеть вся совокупность върующихъ, управляемыхъ главою-Христомъ, просвёщаемыхъ и освящаемыхъ Духомъ Божінмъ, руководимыхъ пастырями, действующими не произвольно, а на основаніять-надревле единообразно и неизмінно понимаемаго и изъясняемаго, - слова Божія и церковнихъ каноновъ, установденныхъ святыми апостолами и соборами. Итакъ, началомъ управленія со стороны нашихъ пастырей служитьотвритая всёмь для уразуманія—воля Божія, а началомь послушанія со стороны вёрующихь—страх Божій. У насъ духовенство не приказиваеть думать такъ, или иначе, делать то, или другое; а предлагаетъ, совътуетъ и убъждаетъ. Свобода мысли у нась определяется словомъ Спасителя: испытайте писаній (Іоан. 5, 39) и словами апостола Павла: «все испытывайте, хорошаго лержитесь» (1 Сол. 5, 21); а начало свободы выбора по отношенію къ закону правственному хранится въ православной церкви еще изъ Ветхаго Завъта, со временъ Моисся, который, давши завонъ Израилю, свазалъ: «жизнь и смерть предложилъ я тебъ, благословение и провлятие; избери жизнь, дабы жиль ты и потомство твое» (Втор. 30, 19).

Теперь спрашивается: въ вакомъ же смыслё мы могли бы искать отделенія церкви отъ государства, или высвобожденія государства изъ подъ власти, церкви? Остается одинъ смыслъ: стараться, чтобы и наша власть государственная и народъ русскій пересмали быть христіанскими. По милости Божіей, наша верховная власть, какъ недоступная ни для какихъ случайныхъ вліяній, въ лицё боговёнчанныхъ и самодержавныхъ царей нашихъ была

и есть христіанскою, но за-то наше образованіе истинно освободилось отъ церкви, т. е. изъ года въ годъ уклонялось отъ началъ христіанскихъ. Ложныя понятія о нашей церкви у большинства нашихъ образованныхъ людей перешли въ убъжденія, неблагоговъйное отношеніе въ ней обратилось въ привичку, а наука и образованіе, какъ сначала пошли, такъ и теперь идутъ совершенно отдъльно отъ церковной жизни.

Но въ исторіи уклоненія отъ церкви нашего образованнаго общества оказалась особенность, которой сначала не было и въ самомъ протестантствъ. Протестанты, отдълившись отъ римской церкви, образовали изъ себя особыя религіозныя общины, которыя впоследствии разделились на безчисленныя секты. У насъ, по милости Божіей, этого несчастія не случилось, но за-то случилось другое, не менъе тяжкое. У насъ образованные люди просто отвернулись отъ церкви и повели наше просвъщение на свободныхъ, самостоятельныхъ началахъ. Это направленіе, разумбется, обнаружилось не вдругь. Слишкомъ крепко въ теченіи восьми въковъ вибдрены были въ души русскихъ людей начала христіанства, чтобы вдругь значительною частію народа они могли быть отвергнуты. Это начали единицы, потомъ десятки и сотни передовыхъ людей, изучавшихъ по внигамъ и посёщавшихъ Европу. Отчуждение отъ церкви они обнаружили на первыхъ порахъ съ внъшности, съ пренебреженія церковныхъ временъ, богослуженій, постовъ, благочестивыхъ обычаевъ, т. е. именно съ того, съ чего начинается подрывъ всякаго раціональнаго принципа, всегда получающаго у людей какое-либо вившиее облачение, которымъ онъ и держится на виду и укръпляется въ народномъ сознаніи и памяти. Путемъ подражанія людямъ образованнымъ широко распространились и свободныя воззрѣнія на уставы церкви и новые европейскіе обычан. Съ практическимъ отрицаніемъ церковной обрядности шло рядомъ исважение и отрицание и самыхъ принциповъ, или догматической и канонической стороны церкви. Образованіе, до Петра Великаго им'євшее строго церковный характеръ, стало пріобрётать харавтеръ свётскій. Что-же это значить? Отвернувшись отъ церкви православной и не образовавъ, по подобю протестантовъ, какого-либо иного исповъданія върм, наши поборчики европейскаго просвъщенія очутились вмъсто началъ христіанства на началахъ разума, т. е. стали на почву знанія естественнаго, внъоткровеннаго, языческаго.

По историческому ходу событій мы видимъ, что дъды и прадъл наши, при самомъ возникновении у насъ европейскаго образованія, все свое вниманіе сосредоточили не на религіозной борьб западныхъ народовъ, не на изученіи христіанства съ цѣлію отисканія истины и утвержденія въ исповеданіи своей перкви. з на успъхахъ наукъ и такъ называемаго свътскаго образованія. Науки безразличныя, т. е. не имжющія прямого отношенія къ религін, какъ математика, физика, географія, естественная исторія, науки военныя и пр., шли къ намъ въ широко растворенныя лвери, и ни въ комъ не возбуждали опасеній. Но крипкіе православные люди скоро почувствовали, что съ протестантскими воззрвніями прониваеть въ намъ философская свобода мысли. Наши шюли, имъвшія прежде церковный и общенародный характеръ. вагь кіевскія и древлемосковскія, скоро разділились на духовныя я свътскія. Науки богословскія, какъ и вообще книги христіанстаго содержанія, были признаны спеціальностью духовенства. Вст учрежденія и распоряженія по дтлу просвъщенія шли помимо церковной іерархіи, которой голось въ дёлё народнаго образованя сталь представляться уже вмёшательствомь въ чужое дёло, я ся межнія иногда спрашивали только изъ въжливости. Образцы дія устройства учебныхь заведеній стали заимствоваться цёлиготь изъ за-границы. Наукъ нанесли такое множество и такъ раздробили ихъ на спеціальности, что въ головахъ учащихся для пожинения полныхъ и основательныхъ познаний въ предметахъ въри не оставалось мъста. Затъснивъ христіанское ученіе большимъ воличествомъ свътскихъ наукъ, мы по внутреннему ихъкачеству ын философскому направленію обратили ихъ рёшительно противъ христіанства. Какъ мы до этого дошли? Тъмъ же путемъ, такить пошли сначала, т. е. рабскимъ последованиемъ за проте-CTAHTAMH.

Здёсь нужно оговориться. Я не разсматриваю вліянія французской литературы на наше образованіе, потому что послё увлеченія идеями энциклопедистовъ, которое окончилось въ началё текущаго столётія, французское вліяніе обнаруживалось у насъ въ развращеніи нашихъ нравовъ и въ политическихъ воззрёніяхъ, не касаясь прямо отношеній нашихъ къ православной церкви, развё въ духё общаго невёрія, или въ немногихъ случаяхъ совращенія нашихъ аристократовъ въ католичество.

Изъ исторіи европейскаго образованія мы знаемъ, куда повели христіанскій міръ принятыя протестантами свободныя начала толвованія священнаго писанія и пренебреженіе къ преданіямъ церкви. За критикою спорныхъ мъстъ священнаго писанія, составлявшихъ предметь полемики между католиками и протестантами, у последнихъ появилась критика всего текста священнаго писанія, потомъ критика самыхъ книгъ священнаго писанія; затёмъ критика догматовъ божественнаго откровенія, потомъ критика самой религіи христіанской, и, въ заключеніе всего, опыты философовъ въ изъясненін происхожденія посл'єдней изъ религій и философскихъ ученій до-христіанской, т. е. языческой древности. На мъстъ христіанства въ наукъ водворилась философія. Всъ эти переходы, или ступени ниспаденія науки изъ области вёры въ область философіи отразились и у насъ. Доколъ держались въ Европъ философскія системы Лейбница. Вольфа, Декарта и другихъ, сохранившія уваженіе въ христіанству, наше просвёщеніе ограничивалось равнодушіемъ въ православной цервви, не обнаруживая въ ней враждебности; но со времени появленія новъйшихъ системъ Шеллинга, Гегеля, потомъ эмпиристовъ и позитивистовъ всёхъ націй и, наконецъ, матеріалистовъ, на нашу церковь обрушились изъ ученаго міра свойственное язычникамъ недоброжелательство и гоненія. Вспомнимъ, между прочимъ, какъ увлекались наши образованные люди Штраусомъ, Фейербахомъ и даже Ренаномъ, и сколько сыпалось на нашу церковь порицаній и обвиненій въ буквализмі, неподвижности, мертвенности и враждебности въ просвъщенію. 0 глумленіяхъ надъ церковію нашихъ ярыхъ матеріалистовъ и говорить нечего; это мы видимъ своими глазами и слышимъ собственними ушами.

Върность или ложность извъстнаго принципа, или начала жизни, всего лучше доказывается наблюденіями за последними результатами его развитія. Иначе сказать, каждое направленіе наиболье обнаруживается въ особенно рёзкихъ случаяхъ своего проявленія. До какихъ крайностей дошли мы въ рабскомъ последовании европейской наукт, это мы увидимъ изъ двухъ взятыхъ на выдержку примъровъ послъдняго времени, изъ которыхъ одинъ раціоналистическаго, другой матеріалистическаго характера. Молодой философъ князь Сергей Трубецкой издаль въ прошедшемъ году книгу: «Метафизика въ древней Греціи». Цёль этой книги-изъяснить происхождение христіанской религіи. Откуда же онъ ее произволить? Вообще, по слъдамъ Гегеля, изъ древнихъ языческихъ религій и философскихъ ученій. Въ частности, ученіе о воплощеніи Сина Божія онъ производить изъ языческихъ миновъ о превращенін боговъ, почитаніе Божіей Матери-отъ чествованія Афродити и Венеры, святыхъ-оть боготворенія героевъ, христіанскіе храмы—отъ языческихъ, иконы—отъ идоловъ, богослуженiе—отъ языческих в культовъ, таинства — отъ мистерій \*). Разумбется, онъ не обращаеть должнаго вниманія на божественное откровеніе Веттаго Завъта, составляющаго первыя основанія христіанской религіи.

А вотъ и другой примъръ направленія матеріалистическаго. Профессоръ Кіевскаго университета Тихоміровъ прочель 13 сентября прошедшаго года студентамъ медицинскаго факультета вступительную, т. е. руководящую лекцію о происхожденіи человіка отъ обезьяни (ученіе, осужденное уже и въ Европі). Выставить для научнаго сравненія скелеты человіка и гориллы, профессоръ съ особенною подробностію остановился на анатомических доказательствахъ того, что на тілі человіка нівогда быль ченъ, долженствовавшій составлять для него особое украшеніе, — какой бы вы думали? — хвость! Въ области религіи, на мість свять,



<sup>&</sup>quot;) Разборъ этой книги см. въ журналѣ "Вѣра и Разумъ" 1890 г. Декабръ, цикка первая и др."

по слову Спасителя, за беззаконія человіческія можеть появиться мерзость запустынія (Мат. 24, 15), т. е. отсутствіе благодати Божіей и вселеніе темнихъ силь; но мы видимъ, что и въ благородной области человъческого знанія можеть быть своего рода мерзость запустънія, т. е. утрата здраваго смысла и сознанія человъческаго достоинства съ стремленіемъ приложиться скотом в несмысленным и уподобиться им, что, по слову псалмоивыа, явлаеть человыть во чести сый (Пс. 48, 13), между прочимъ надмевающійся и своею ученостію. Къ какой категоріи нашихъ мыслителей отнести гр. Л. Толстого, я ужъ и не знаю. У него все есть: и возмущение противъ Господа Бога съ отверженіемъ догмата о личномъ бытін Его, и искаженіе Христова Евангелія, и вражда противъ церкви, и хула на таинство Евхаристіи, и извращение коренного принципа христіанской нравственности о борьбъ со зломъ, и упразднение въками утвержденныхъ общественныхъ отношеній, и разрушеніе семейной жизни, и пр. Это движние сатанинскою гордостію полное отрицаніе всякой истины и христіанской, и философской. Исторія нашего просвъщенія этой личности, воплотившей въ себъ всъ роды лжи нашего времени, пріищеть подобающее названіе. Говорять, что сочиненія гр. Л. Толстого съ восторгомъ принимаются въ Европъ и Америвъ. Что же изъ этого: это не мъщаеть намъ имъть о немъ свое митніе, и видъть въ немъ злъйшаго врага церкви. Развъ мало нинъ, въ нашъ въвъ невърія, геніальныхъ лжеучителей и безиравственныхъ писателей, которые пользуются всемірною изв'єстностію?

II.

Всмотримся ближе, какъ мы последовательно дошли до такого печальнаго положенія. Насъ привели къ нему два нашихъ заблужденія, или два ложныхъ, отчасти уже нами самими установленныхъ, взгляда: во-первыхъ, на значеніе христіанскаго ученія въдъть научнаго знанія и образованія, и, во-вторыхъ, на значеніе философіи какъ вообще въ области знанія, такъ и въ отношеніи ея въ христіанству.

Ми не можемъ пожаловаться на невниманіе нашей школи къ дъзу преподаванія христіанскаго ученія подъ именемъ Закона Божія. У насъ составлени по этому предмету общирния программи, напечатано много разнообразныхъ учебниковъ, установлени строгіе экзамени, въ способнихъ законоучителяхъ ибть недостатка; а между тъмъ надлежащаго вліянія втры на образованіе, особенно высшее, мы не видимъ, такъ какъ невъріе распространяется. Отчего же это?-Оттого, во-первыхъ, что мы слишкомь позаботились заключить учение Христово въ школьныя форими и сделать его предметомъ буквальнаго изученія; оттого, тто отъ заучиванія, репетицій (угрожаемыхъ худыми баллами) и жаменовъ у учащихся не остается времени для чтенія и разимпленія; оттого, что мы не вводимъ, по слову пророка Исаін (Ис.  $55,\ 1$ ), жаждущія души на источники водъ, не напаяемъ ихъ  $\partial y$ гоме и силого слова Христова (Іоан. 6, 63), благодатными внупеніями и наставленіями святых отцевь и учителей церкви (заключивъ всъ свъдънія о нихъ въ немногія краткія школьныя біографін); оттого, что не вводимъ ихъ въ свётлый міръ подвижниовь и мучениковь Христовыхь, открытый намь въ принятыхъ церковію «житіяхъ святыхъ» (замбинвъ ихъ искаженнымъ переводомъ съ славянскаго языка и сокращеніями). Здёсь пренебрежены непремънныя условія воспитанія христіанскихъ дътей въ духъ втри и благочестія. Затемъ, мы усвоили себе мысль, что христіанское ученіе только и нужно почти для одного дътскаго возраста, принявъ за истину извъстный афоризмъ: «религія есть діло сердца». Мы упустили изъ виду, что религія христіанская вибеть две стороны, что она есть не только дело веры, но н височайшее раціональное ученіе, объемлющее всв области человъческаго знанія и мышленія, и проникаеть всь отношенія и проявленія нашей жизни. Нёть вопроса метафизики, который не подлежаль бы сужденію съ христіанской точки зрвнія и на началахъ христіанскихъ; нетъ отрасли въ ученіи о праве и въ законодательствъ, которая не нуждалась бы въ провъркъ христіанскимъ взглядомъ; нътъ положенія въ политической экономіи. ко-

торое не имъло бы соприкосновенія съ христіанскою жизнію; нъть области въ исторіи и отдела въ наукахъ естественныхъ, которые не могли бы быть освёщены христіанствомъ. Въ народе христіанскомъ христіанскія воззранія должны лежать въ основаніяхъ каждой науки, имъющей предметомъ вопросы разумной человъческой жизни. Отсюда понятно, что всв наставники въ христіанскихъ училищахъ должны быть прежде всего глубоко просвъщенными и разумно убъжденными христіанами, потомъ уже спеціалистами по каждой отдельной отрасли знанія. Если не успело христіанское училище положить въ основание сообщаемаго имъ образованія началь христіанскихь, то на місто христіанства непремінно вторгается философія съ своими началами знанія, потому что тольво эти двъ науки съ высшаго взгляда обнимають всъ области знанія. Такъ какъ у насъ нётъ двухъ, или нёсколькихъ умовъ, изъ которыхъ каждый шель бы своею дорогою, не мёшая другому, а одинь умъ; то этотъ единственный разумъ, которымъ обладаемъ, оказывается въ дёлё висшаго знанія или вёрнымъ божественному откровенію, или изм'вняеть ему и идеть на распутіе философскаго знанія со встин его крайностями и опасностями. Это мы у себя и вндимъ. Въ одномъ высшемъ учебномъ заведении на каоедръ философии у насъ сидить крайній раціоналисть, а въ другомъ крайній матеріалисть, и ни тоть, ни другой не знають, какъ должно, христіанскаго ученія. Юношамъ предоставлена свобода усвоивать себъ тъ, или другія возгрѣнія и свободно относиться къ христіанскому ученію. При обладаніи въ последнее время позитивныхъ и матеріалистическихъ возэрбий, преподаватели изъ ревностныхъ пропагандистовъ новыхъ идей, прежде сообщенія слушателямъ содержанія своей частной науки, въ обширномъ введеніи стараются дать ей философскую постановку. И мы увидёли философію исторіи по системъ прогрессивнаго саморазвитія человъчества, съ устраненіемъ ученія о Промыслі Божіемъ, управляющемъ судьбами міра: философію физики по системъ эволюціонизма, т. е. образованія всей природы самой изъ себя, безъ участія силы творческой; философію права по систем' мозговаго развитія и нервныхъ

рефлексовъ, пълающихъ человъка неотвътственнымъ за преступленія: философію геологіи и антропологіи по системв первичнихъ формацій, представляющихъ будто бы доказательство происхожленія человіва изь царства животныхь, вопреки христіанскому ученію о созданін человтка по образу Божію. Всёми этими противу-христіанскими взглядами проникаются юноши со всбуъ сторонъ. Что же туть сделаеть одинь законоучитель, при томъ -ваполозовный людьми науки въ бездоказательности и легендар ности своего ученія и своей исторіи? Его положеніе сходно съ положениемъ апостола Навла въ Аоннскомъ Ареопатъ. Пова апостоль говориль ученымъ язычнивамъ о невидимомъ Богъ, они его слушали, потому что имъли сами различныхъ боговъ и, вакъ философы, искали начала бытія; но когда апостоль сталь говорить о воскресеніи мертвыхъ, т. е. объ одномъ изъ высшихъ догматовъ христіанства, усвояемихъ вёрою, ему отвёчали: «объ этомъ послушаемъ тебя въ другое время». Результаты этого направленія мы видимъ всякій день. Укажу на два случая. Одинъ чолодой человівь, получившій въ благочестивой семьй христіанское настроеніе, утратиль его разомъ въ высшемъ учебномъ заведенін. Какнить образомъ? При одномъ разсужденіи съ наставникожь онъ привель историческій факть изъ Библін. Наставникъ посмотраль на него съ глубовимъ сожалениемъ и свазалъ: «вы все еще этому върите?» «Одно это слово, говорилъ молодой человіть, какь отрізало наь моей жизни все мое прошедшее, когда я жыль поль благотворнымь вліяніемь вёры». Іругой случай. Прошедшимъ лътомъ пришла во мнъ вдова мъщанва, и плачетъ горькими слезами. «Что съ тобой?» спросилъ я. «Вступитесь, влалико, въ мое горе. Я осталась вдовою съ двумя мальчиками и сь самыми скудными средствами. Душу свою я въ нихъ положила: работала для нихъ, учила ихъ молитвамъ, водила въ церковь; чальчики были добрые, кроткіе, послушные. Но я отдала ихъ въ гимназію; другой годъ они тамъ учатся, -и когда приходять домой, такъ они кощунствують и богохульствують, что мив и страшно, и горько, и я не знаю, что съ ними дёлать; поговорите вы съ ними». «Ну, голубушка, отвъчалъ я ей; мит такъ же это горько, какъ и тебъ, а помочь нечъмъ: мое слово туть не поможетъ».—Ясно, что духъ невърія заразиль наши учебныя заведенія отъ высшихъ до нисшихъ. Долго намъ придется, какъ говорятъ наши ученые, нелюбящіе выражаться по русски, дезинфицировать ихъ.

Изъ сказаннаго видно, что мы пострадали въ дёлё нашего образованія оттого, что уклонились изъ области вёры въ область разума, или философін. Спрашивается: какъ мы допустили это уклоненіе и дошли до отрицанія въры? Странно; это уклоненіе усиливалось наиболье тогда, когда и самаго имени философіи у насъ почти не было слышно, когда изъ самой классификаціи университетскихъ факультетовъ исключено было лаже имя философсваго. Но именно тогда, вогда мы думади, что изгнали эту вловредную науку за предълы нашего отечества, она и работала у насъ во всю силу, только подъ другимъ именемъ. У насъ пошло въ ходъ имя «наука». «Наукою признано, наукою решено», вотъ фразы, которыми у насъ обозначалась всякая новая мысль, отличная отъ христіанскихъ, н даже противоположная имъ. Мы думали, что всё эти мысли заимствуются изъ точныхъ, на неоспоримыхъ фактахъ основанныхъ, наукъ естественныхъ, а между тёмъ это идеи философскія. Самыя любимыя мысли нашихъ ученыхъ: о свободе совести и печати, о равенстве передъ закономъ, о равноправности гражданъ, о невменени преступленій, объ оптимизмъ и пессимизмъ, о происхожденіи и цъли міра, и пр.--всъ эти мысли изъ какихъ наукъ естественныхъ могутъ быть виведени? Изъ физики, химін, анатомін, физіологін, зоологін? Нътъ это мисли философскія. Это, не говоря о внутреннемъ качествъ мыслей, видно даже изъ того, что всё онё существовали въ философіи разныхъ временъ и народовъ за долго до того развитія наукъ естественныхъ, какое видимъ мы нынъ. Онъ только перемъщаны, или привязаны въ предметамъ естествознанія въ качествъ общихъ началь, или общихъ выводовъ. Итакъ, подъ именемъ всеобъемлющей «науки» н въ сопровождении частныхъ наукъ положительныхъ, прокрадыва-

лась въ намъ философія разныхъ системъ во все время наибольшаго распространенія у насъ образованія. Правда, мы нехотя призвали и отврыли канелры по ивкоторымъ частнымъ отраслямъ философін, каковы: догика, философія права, или этика, исторія философін: теперь у нась въ модё психологія, разбавленная гипнотизмомъ и спиритизмомъ: но наша ошибка состояла въ томъ. что им не призначи отврито философіи (иселючая духовния академів), въ качествъ науки самостоятельной, съ опредъленіемъ ея содержанія, источниковъ ся познаній, способовъ изследованія разнихъ ея системъ, а главное, отвергли метафизику, столь близкую въ содержанію христіанскаго ученія, по разсматриваемымъ ею вопросамъ. Если бы мы все это удержали изъ въками испытанной системы образованія, не только зрёдые дюди, но и наши оноши узнавали бы, какого направленія иден идугь къ намъ изь за-граници, чёмъ оне отличаются отъ прежде бывшихъ, какія въ нихъ достоинства и недостатки, гдѣ кроется ложь и вавъ съ нею бороться. Къ увеличенію нашего несчастія, мы вообразили, что молодымъ людямъ и по философін, какъ по друпить наукамъ, довольно послушать девцій наставниковь и приготовить въ окончанію курса на видержку разборъ какого-нибудь отдъльнаго трактата изъ древней, или новой философіи; им вообразили, что можемъ воспитать сильныхъ мыслителей безь упорнаго, многолфтияго труда въ составленін, подъ руководствомъ опитнихъ умовъ, собственнихъ самостоятельнихъ сочиненій по предметамъ философін. Отсюда и произошла эта легкость, удобопреклонность и непоследовательность нашихъ молодихъ умовъ последняго времени. Отсюда и произошли у насъ философы въ родъ внязя Трубецкого или Владиміра Соловьева, который началъ своеобразными философскими трактатами о богочелов вчеств в, продолжаль изследованіями о развитіи христіанскихь догматовь, а вончиль увъщаніями русскому народу соединиться съ католиками и подчиниться римскому папъ. Еще горе: при безусловной въръ во всестороннее превосходство европейскаго образованія, мы поставили закономъ лучшихъ нашихъ молодыхъ людей посылать въ Европу иля окончательного образованія, не вооруживъ ихъ дома искусствомъ строгаго мышленія, основательнымъ знаніемъ философіи и особенно православнаго богословія, которое, скажемъ встати, одно можеть установить правильныя отношенія христіанскаго ученія къ философін, такъ какъ католичество ее гонить, а протестантство ей полчиняется. Воть эти-то мололые ученые привозили намъ изъ Европы важдое десятильтіе последнія философскія возэржнія новъйщихъ мислителей, и безъ разбора и критики награждали ими наши учебныя заведенія и общество. Теперь наша свободная пресса въ разныхъ трактатахъ и художественныхъ пронаведеніяхъ толчеть и мелеть эти разнообразния ученія и мелении дозами раздаеть ихъ нашему православному народу. Последнее зло, которое водворилось у насъ отъ недостатка основательнаго раціональнаго образованія, это анархія умова, т. е. неспособность людей ограниченныхъ и мало развитыхъ признать превосходство надъ собою умовъ первоклассныхъ и подчиниться ихъ руководству. У насъ вев мислители, всв писатели, всв въ праве обо всемъ говорить и всвиъ учить. Отчего это происходить? Оттого, что пікола не сортируеть воспитанниковъ по силъ мышленія, а только по количеству набранныхъ свъденій и по детскому аттестату зредости. Кому въ школъ не дали повять, что онъ недалеко по силь разумбній въ сравненін съ лучшими своими сверстивами, тотъ весь въгъ свой будеть думать о себъ больше, чвиъ следуетъ. Это особенно замётно у насъ въ авторстве и инсательстве. Кто у насъ не считаетъ себя способнымъ быть корреспондентомъ даже редакторомъ газеты или журнала? На дняхъ приходить ко мит юноша и просить походатайствовать о разръщении ему издавать въ Харьковъ еженедъльный сборникъ свъдъній по разнымъ отраслямъ промышленности. Спрашиваю его: где вы окончили образованіе?—Отвётъ: въ уёздномъ училищё. Воть какъ мы уронили значение писателя и издателя, который предназначается быть рувоводителемъ общества!

Теперь мы подошли къ самому трудному вопросу. Философія для христіанскаго народа при движенін его къ просвёщенію, какъ ни видёли, наука необходимая и нензбёжная, но она же наука в крайне опасная, какъ мы видимъ по своему горькому опыту. Можно ли, и какъ можно согласить ее съ христіанствомъ и сдёмать истинно полезною? Можно, и не трудно, если мы возвратимся къ руководству и преданіямъ православной церкви, которыя забыли и которыми пренебрегли. Для этого нужно усвоить взглядъ древней вселенской церкви на отношенія философіи къ христіанской религіи и воспользоваться наставленіями и примёрами нашихъ святыхъ отцевъ.

Перковь съ самаго начала своего устройства строго различала 183 міра.—превній, языческій, или, какъ нынё говорять, классическій, и новый, христіанскій. Въ первомъ она указывала б'ядственное положение человичества, жившаго съ однимъ своимъ поврежденнымъ разумомъ и погибавшаго въ заблужденіяхъ и порокахъ; во второмъ-она съ торжествомъ усматривала возрождение человъчества върою Христовою и призвание его въ истинному свъту богооткровеннаго знанія и благодатнымъ началамъ жизни. Но въ то же время, по убъждению, что и въ міръ языческомъ были Богомъ же дарованныя человёку при сотвореніи силы разума, способнаго въ высшему знанію, -- иначе этоть мірь не быль бы призванъ въ въръ во Христа, -- цервовь относилась съ уважениемъ гь великимъ умамъ міра классическаго и честному стремленію миогихъ изъ нихъ иъ исканію истины. Но твердо хранились въ цериви два принципа: въ мірѣ языческомъ она признавала неограниченную и для него неизбъжную свободу мысли, въ христіанскомъ, напротивъ, требовала безусловнаго владичества въры. Иначе и быть не могло безъ опасности разрушенія самой церкви. Древніе христіане въ самыя просвіщенныя времена церкви были убъедены, что спасеніе и всякое духовное совершенство человъческое могло быть достигаемо только въ лонъ церкви. Были пренія, была борьба съ еретиками, но не было слышно между христіанами вопросовъ, какіе нынё слышимъ:--почему тому, или другому въ церкви нужно върить только по ученію Христа и свильтельству Его апостоловъ; не было мижній, что надо въ догматахъ въры сначала убъдиться, силою философскихъ доводовъ и доказательствъ: что въ дёлё вёры каждому позволительно имёть свое мивніе: а не быдо всего этого потому, что не было признано за разумомъ права призывать въ своему суду догматы и тайны втры и дтла церкви. Все это имтло мтсто только у невтрующихъ, желавшихъ принять христіанство и убъдиться въ его Притомъ, и при вступленіи невърующихъ въ церковь, главную силу убъжденія имъли благодатния дарованія, чудесныя знаменія и чистая жизнь христіанъ, а не доводы разума. рожденныхъ же въ христіанствъ, крещенныхъ, удостоенныхъ общенія съ вірными въ молитвахъ и таинствахъ съ дітства, тольцерковь была признана безопаснымъ мъстомъ воспитанія: прежде всего ея ученіе и наставленія были сообщаемы дітямъ. и ея уставами они были руководимы съ раннихъ лътъ жизни. Это и было осуществление завъта Самого Основателя церкви Іисуса Христа: «создажъ церковь Мою; устрою дворъ овчій, соберу въ него овецъ Монхъ, которыя будуть слушать гласа Моего; удалю отъ него волковъ и наемниковъ. Я насадилъ виноградникъ, н оплотомъ оградилъ его, и ископалъ въ немъ точило». А міръ влассическій быль за оградою церкви; оть него защищали родители и учители юныхъ членовъ церкви. Всякій, кто вредиль цівльности и чистотъ въры молодыхъ умовъ, быль признаваемъ тъмъ соблазнителемъ, воторому, по слову Христову, лучше было бы съ камнемъ на шет потонуть въ пучинт морской. Легко усвоялось умомъ возрожденнаго человъка и ложилось на его сердце ученіе христіанское, Вдохновительно на него действовали примеры добродътелей Самого Господа, мучениковъ и подвижниковъ. Ревность по въръ и жажда совершенства становились душею молодыхъ повольній, упражненіе въ христіанскихъ добродьтеляхъ-молитвь, послушанін, воздержанін, терпізнін, самоотверженін, очищенін сердца, и затемъ сознание внутренней силы, духовной цельности. мира сердца и радости о Дусв Святв становились для молодыхъ людей оправданіемъ и доказательствомъ Христовой истины и благотворности христіанскихъ началъ жизни. Тогда гоноша становился

человъкомъ убъжденнымъ. Языческіе мнеы (предметь уваженія современныхъ ученыхъ) остоственно представдялись ему баснями: суевтрія были ему противны; гордость философовъ была для него признакомъ невъжества; противоръчія въ ихъ системахъ--- довазательствомъ ихъ неспособности въ познанію истины: плотскія языческія удовольствія были для него омерзительны; онъ становился недоступнымъ обольщенію, соблазну и совращенію. Тогда тольво онъ могь смёло и безпристрастно смотрёть на хорошія сторони міра влассическаго и находить въ немъ и оцібнивать произведенія великих умовъ. Поэтому мы постоянно читаемъ въ біографіяхь великихь писателей и учителей церкви: «онь быль рождень оть благочестивыхъ родителей, обученъ въ домё ихъ божественному писанію и добродітели, потомъ отданъ быль въ авинское, антіохійское или александрійское училище, или въ ритору для обученія философіи, медицинъ, адвоватуръ, или врасноръчію». Христіанскіе наставники снабжали юношей указаніями, какъ они должны были пользоваться языческими писателями. Такъ учились въ Аоннахъ два друга — Василій Веливій и Григорій Богословъ, посещавшие во время ученія только школу и храмъ христіанскій. Такъ Іоаннъ Златоустъ учился краснорфчію у языческаго ритора Ливанія, — и всё они, и подобныя имъ свётила церкви, принесли ей въ даръ, на служеніе и на защиту, пріобрътенія человъческаго ума и знанія. Воть законныя отношенія въры въ философіи и человеческой науки къ церкви.

То ли мы видимъ теперь въ нашемъ образованномъ обществъ? Въ его сознаніи совстмъ нтъ различія двухъ не соединимыхъ міровъ, — выссическаго и христіанскаго. Міръ языческій вторгся въ него со всти своими свойствами и принадлежностями. Философскія влен перепутались съ христіанскими и возобладали надъ ними. Послъ буквальнаго изученія Закона Божія въ школт, о пріобртеніи болте глубокихъ познаній въ ученіи и исторія христіанства, путемъ чтенія и размышленія никто не заботится. По самымъ существеннымъ вопросамъ нравственной и общественной жизни разномысліе невообразимое, и гордость непомърная. Языческіе

удовольствія и порови овладёвають молодыми людьми съ самыхъ раннихъ лёть; о христіанскихъ подвигахъ и помину нёть. Чего же можеть ожидать церковь оть такого общества? Она для нихъ не нужна, и они для нея потеряны.

Но мив скажуть, что ученихъ, враждебно расположенныхъ къ церкви, у насъ немного, что большинство образованныхъ людей считаеть себя расположеннымь въ церкви, и исполняеть многія христіанскія обязанности. Такъ, но посмотрите, какой духъ господствуеть въ этомъ большинствъ? Какое настроение обнаруживается въ умственной деятельности этихъ образованныхъ людей? Сознаніе принадлежности ихъ въ цервви, какъ дому Божію, гдъ все установлено властію божественною, гдъ, по Апостолу, они должны быть чадами послушанія (1 Пет. 1, 14), отвуда онн должны ждать себъ духовнаго озаренія и нравственнаго руководства, -- это сознаніе въ нихъ затемнено, или совсёмъ утрачено. Они господственно относятся въ цервви. Они считаютъ себя въ правъ въровать по выбору, какъ въ книги слова Божія и въ христівнскіе догмати, такъ и въ силу церковнихъ уставовъ. Они предъявляють во всему въ церкви сомивнія и возраженія; на предметы въры требують доказательствъ не догматическихъ, преподанныхъ Христомъ Спасителемъ и апостолами и представляемыхъ исторією въры и церкви, а философскихъ, т. е. основанныхъ на началахъ разума. Они требуютъ въ церкви реформъ, согласныхъ съ духомъ времени и примънительно въ порядвамъ свётской жизни. Ихъ главный характеръ-любопрительность отрицаніе. Утративъ опру Божію (Мар. 11, 23), т. е. даруемую возрожденному человъку благодатію Святаго Духа, потерявъ тонкій слукъ и уши еже слышати гласъ Господа и Спасителя изъ людей духовных, по слову Апостола, они стали людьми душевными, которые не пріемлють яже Духа Божія и силы въры не могуть разумюти (1 Кор. 2, 14). Итакъ, это большинство образованныхъ людей, сомнъвающихся, спорящихъ, самомнительныхъ и своеводьныхъ, ость враждебная сила, разлагающая нашу жизнь церковную и народную; и чёмъ больше растеть это общество (а оно растеть быстро), чёмъ глубже проникаеть оно въ народныя массы, тёмъ вреда отъ него и опасности больше.

Отсюда видно, что христіанскимъ юношамъ съ самаго начала раціональнаго образованія ихъ наставнивами должно быть объяснено. ЧТО при единствъ предметовъ, которыми занимаются христіанское ученіе и философія, есть между ними существенное различе въ источникахъ и способахъ пріобретенія познаній, въ качесткахъ и сумив познаній, пріобрітаемихъ изъ техъ и другихъ источниковъ. Христіанскому юнош'в должно быть внушено, что познанія міра классическаго заслуживають вниманія и уваженія, а въ познаніямъ христіанскимъ должно относиться съ благоговфнісмъ, что первый міръ есть міръ человъческій, земной, преисполненний всяваго рода недостатвами, второй — міръ божественний, обладающій величайшими совершенствами и руководящій бъ повнанію истины вічной, небесном. Такимъ образомъ юноша, какъ философствующій христіанинь, будеть знать, что рышающій голось въ высшихъ вопросахъ знанія принадлежить христіанству, но философіи принадлежить голось вспомоществующій, -- чрезъ въяснение естественных законовъ природы и жизни человъческой, - разумному и отчетливому усвоению учения божественнаго откровенія. Итакъ, скажуть, философія лишается свободы мысли, должна быть порабощена христіанству и быть, какъ думали чъ средніе въка. служанкою богословія (ancilla theologiae)? Нъть; философія своевольна, ее поработить нельзя, но следить за нею и пользоваться ею можно. Философъ — христіанинъ, всегда сповойний и миролюбивый, стоящій въ средині между ученіемъ віры в усиліями философіи, въ прав'в и можеть и долженъ, по Апостолу, все испытывая, удерживать только доброе. Философія всегда можеть представить ему цённые матеріалы знанія природы и жизни человъческой по вопросамъ, которыхъ не касается божественное отвровеніе, и уяснить самые способы сближенія ихъ съ тристівнствомъ. Результаты этого сближенія и составляють сумму, им систему христіанской философіи, — содержательную и самостоятельную, признанную православною церковію и въ ней существующую. Такіе философы (а они у насъ есть, только поставлены въ тъни), для православной церкви и нужны, и желательны столько же, сколько нынъ существующіе у насъ философы-язычники и не нужны, и вредны. Философы христіанскіе, превосходя силою умственнаго развитія легко образованное и полуообразованное общество, и сами не будуть и другимъ не позволять глумиться надъ православною церковію, или относиться къ ней легкомысленно. И это умственное отчужденіе отъ церкви нашего образованнаго общества, о которомъ мы теперь разсуждаемъ, пройдеть. какъ временное бользненное явленіе.

#### III.

Но нигдъ такъ ясно не обнаруживается отчужденіе большинства нашихъ образованныхъ людей отъ церкви, какъ въ ихъ правтическихъ отношеніяхъ къ ся уставамъ и правиламъ жизни. Какъ въ области ученія въры они привывли обращаться съ священными догматами только какъ съ религіозными мыслями, которыя могуть быть обсуждаемы и видоизмёняемы по произволу: такъ и на православную церковь они смотрять какъ на религіозное учрежденіе, какихъ въ мір'є много, и подагають, что къ ней можно относиться свободно, т. е. какъ вздумается. Въ догматы они върять по выбору, а къ уставамъ церкви относятся по своему вкусу. Но вто вбруеть по Сумводу, тоть знаеть, что исповъдание и усвоеніе священныхъ догматовъ вёры есть пріобрётеніе, по выраженію апостола, ума Христова (1 Кор. 2, 16), т. е. техъ истинныхъ понятій о Богь, мірь и человькь, которыя сообщиль напъ Сынъ Божій, какъ Онъ Самъ сказаль: ося, елика слышах от Отца Моего, сказахо вамо (Іоан. 15, 15). Такъ же и вёрующій во святую, соборную и апостольскую церковь знаеть, что она есть градь Божій, емуже художника и создатель Бога (Евр. 11, 10), что здёсь человъкъ духовно раждается, воспитывается и приготовляется въ въчной жизни, что здъсь единая власть и распоряженія Домовладыви-Христа. Здёсь все дынеть и живеть Духомъ Божінмъ; въ каждомъ установленін и упражненін сокрыта Его благодать, освящающая и животворящая върующую дуну. А цёль всёхъ церковнихъ установленій и дійствій—ввести насъ въ любовь Христову и союзь со Христомъ, даби, но апостолу, вселился Христост впрою ва сердил наши (Еф. 3, 17), чтобы мы могли жить Его жизнію, быть сильными Его силою, по слову Его: безт Мене не можете творити ничесоже (Іоан. 15, 5). Потому церковь и именуется нашею матерію и руководительницею, направляющею каждый шагь нашъ въ нравственной жизни по божественному порядку духовнаго воснитанія. Все это наши образованные люди слышать въ урокахъ закона Божія, но на практикі именно такъ относятся къ церкви наполібе наши неучение, простые люди, усвоившіе эти отношенія путемъ тысячелітняго преданія, и на опыті извідавшіе силу и благодатное дійствіе на души ихъ церковныхъ уставовъ и учрежденій. Ими руководить величайшая сила убіжденія—духовный впыть, котораго наши образованные люди знать не хотять.

Что такое духовный опыть? -- Опыть вообще есть исполнение на дълъ нашей мысли или желанія, сопровождаемое сознаніемъ и ощущеніемъ того состоянія, въ которое мы при этомъ приходимъ. Таково напр. онгущение довольства и подкрапления сыль по принятін пинци, таково ощущеніе страданія при полученномъ ударть, или паленіи. Это опыты тёлесные. Опыты душевные:---гнёвъ по поводу оспороленія, радость при обращенныхъ въ намъ выраженіяхъ любви и дружбы, наслажденіе при созерцаніи природы и произведеній искусства и т. под. Сколько мы имбемъ опытовъ въ продолженіи дня, столько же проходить въ нашемъ тёлё и сердцё развообразныхъ ощущеній. Повтореніе опытовъ производить влеченіе въ предметамъ пріятнымъ и отвращеніе отъ непріятныхъ. Частое повтореніе производить навыкь, или привычку; а добран привичка, облегчающая трудъ и поддерживающая постоянство въ двятельности, обращается въ добродетель. Эта азбука практичесвой жизни, по общности законовъ, действующихъ во всей природъ нашей, имъетъ полное приложение и въ нашей духовной, христіанской жизии. Торжество духа при побёдё надъ страстію и по совершенін нодвига воздержанія, утішеніе въ скорби послі

усердной молитвы, усповоение совъсти послъ исповъди, умиление при воспоминаніи страстей Христовихъ, восторженная радость въ светлое воскресенье, - это опыты духовные. Кто съ ними знакомъ, тоть имбеть понятіе о духовной жизни; кто ихъ часто повторяеть, тотъ входить въ эту духовную жизнь и получаеть въ ней влеченіе; кто ее полюбиль, тоть сталь на путь духовнаго усовершенствованія и спасенія. Воть нравственный путь, которымъ и при недостатвъ научнаго образованія тысячу лёть идеть нашъ православный народъ. Вотъ почему онъ любить храмы, терпъливо выносить продолжительный молитвенный трудъ и байніе; воть почему онъ чтить своихъ пастырей, какъ руководителей въ его духовныхъ, упражненіяхъ, и врживо хранить свои благочестивые обычан. Человъку, утратившему склонность къ духовнымъ упражненіямъ, онъ говоритъ: ты Бога забылъ, ты церкви Божіей не знаешь. Этимъ простымъ словомъ онъ выражаеть ту психологическую истину, что кто духовныхъ опытовъ чуждается, кому они тяжелы и противны, тотъ чуждъ жизни духовной, тотъ плотской человъкъ.

Вотъ эту то духовную грамоту и забыли наши образованные люди. У нихъ установились свои преданія, свои обычан, свои вкусы и свои взгляды на наши церковныя учрежденія.

Три главныя учрежденія существують въ нашей православной церкви для религіозно-нравственнаго воспитанія чадъ ея: богослуженія, праздники и посты. Ко всёмъ имъ своеобразно относится большинство нашихъ образованныхъ людей.

Отъ богослуженія отдёлило ихъ прежде всего заимствованное у иностранцевъ распредёленіе дня, не соотв'ютствующее часамъ, назначеннымъ церковію для богослуженій утреннихъ и вечернихъ. Это отступленіе отъ нашихъ древнихъ обычаевъ само по себ'ю не им'єетъ особенной важности, но оно дало поводъ къ оправданію уклоненій отъ богослуженій. «Мы не усп'єваемъ ко всенощной, мы въ это время об'єдаемъ; мы не усп'єваемъ къ литургіи, потому что поздно ложимся спать и поздно встаемъ». Что въ этомъ слышится? Предпочтеніе житейскаго обычая нравственному

завону, нежеланіе хотя бы для нівскольких дней въ году сділать уступку изъ порядка домашняго въ пользу порядка церковнаго и общенароднаго, а главное, нехотение понулить свою плоть-принести жертву въ пользу духа. И этотъ предлогъ къ уклоненію оть богослуженія производить гибельныя последствія. Всенощныя бавнія (мы не говорнить уже о заутреняхъ) наша публика совстиъ оставляеть, довольствуясь рёдкимь посёщеніемь литургій, вотория совершаются въ угоду ей чуть не послё полудня. А уклоненіе оть всенощнихъ сопровождается величайшимъ нравственнымъ ущербомъ. На этихъ богослуженіяхъ въ умилительныхъ пёснопёатидоходи кохидиком имано иминаохуд тредъ духовными очами молящихся проходить вся исторія домостроительства нашего спасенія. Здёсь, согласно съ праздинками, воспъвается дивное чудо милосердія Божія, явленное въ воплощении Сына Божия, подвиги и страдания, подъятие Имъ въ земной жизни для нашего спасенія, чудеса Его всемогущества и дела Его божественной любви въ человечеству, снисхожденія и жалости въ грешнивамъ, торжество Его истины и правды, Его таинственное уничижение и крестныя страданія, слава Его воскресенія и торжество поб'єды надъ смертію и адомъ. И все это сопровождается умилительными, Духомъ Божінмъ внушенними святымъ отцамъ нашимъ, изъявленіями и выраженіями любви и благодарности, печали о гръхахъ нашихъ, и радости о дарованномъ намъ спасеніи. Въ этихъ богослуженіяхъ воспевается божественное лостоинство и добродътели пресвятой и пренепорочной Дъвы Чарін и подвиги святыхъ угодниковъ, съ призываніемъ ихъ небеснаго взора на бъдственную жизнь нашу и участія въ нашихъ нуждахъ в печаляхъ. Понятно, сволько благодатныхъ впечатленій, самыхъ живыхъ и разнообразныхъ, сколько добрыхъ мыслей и побужденій въ теченін года получаеть посъщающій эти богослуженія, и сколько теряеть тоть, кто ихъ не знаеть, и время для нихъ опредъленное отдаеть своимъ тълеснымъ потребностямъ, или просто-лъни и праздности. Какъ горько слышать: «мы въ это время объдаемъ». Но, что особенно жалко: дътей лишають этихъ богослуженій, столь могущественно действующихъ на чистыя детскія сердца. Кого изъ

нась родители въ детстве брали съ собою въ церковь въ утренямъ, или всенощнимъ, тъ по старости съ любовію хранять воспоминанія о дітскихъ впечатлівніяхъ, пакія они испытывали въ праздники Рождества Христова, Крещенія, Вербнаго Воскресенья, страстной седмицы, святой Пасхи и другіе. Но что знають и чёмъ пользуются дети простыхъ людой, того лишають своихъ детей родители образованные. У последнихъ готово въ этомъ оправданіе въ видъ мысли, занятой у протестантовъ: «наши дъти мали, они еще не понимають богослуженія. Ихъ родители сами неиспытали, потому и не знають, что дъти первоначально принимають вліянія вёры не въ познаніяхь, а по действію благодати Божіей на души ихъ, силою религіозныхъ впечатлёній. Эти впечатавнія не будуть иметь места въ душахь детей и много понимающихъ, но уже успавшихъ отдать свое сердце другимъ склонностямъ и свою любовь инымъ впечатленіямъ. Когда Господь говориль родителямы: «пустите ко Мий детей и не препятствуйте имъ», Онъ не для уроковъ и толкованій зваль ихъ къ Себъ, а обнималь и благословляль ихъ. А вто объяснить силу этого божественнаго объятія и благословенія?

«Мы бываемъ у объдни, говорять образованные люди, но у насътавъ дурно поють, что невозможно молиться». Эти слова опять обличають утрату духовнаго въдънія и опыта. Правда, стройное пъніе благотворно дъйствуеть на душу при богослуженіи, сопровождая музывальными мотивами духовное содержаніе пъснопъній, когда не заврывають словъ фугами и руладами. Но, вто знаеть, что теплая молитва есть даръ Божій, что молитва есть духовный трудъ и движеніе въ общенію съ Богомъ, что отъ веливаго таниства, совершаемаго въ литургіи, исходить небесный свъть, озаряющій души молящихся; вто знаеть все это, тоть не поставить посъщеніе литургіи въ зависимость отъ искуснаго пънія. Ето только для него ходить въ церковь, тоть на пути въ превращенію богослуженій въ музыкальныя собранія, вавъ это бываеть въ храмахъ западныхъ христіанъ. Но, вто за литургіею, занявъ въ церков скромное мъсто, не смотря по сторонамъ, молится въ

дугь интаря: Боже, буди мню милостиев грышнику, тоть вы-10дить и изь деревенскаго храма утёшеннымь, хотя бы литургію совершалъ престарблий священникъ и пблъ за него одинъ псаломщикъ. Но мы видимъ, что отбившимся отъ церкви христіанамъ и хорошее пъніе не помогаеть. Можно ли безъ душевнаго страданія видіть напр. такую картину, какая представляется въ храмахъ въ високоторжественние дни за литургіею, совершаемою даже и епископомъ, разумъется, при стройномъ пъніи? Передняя часть храма передъ алтаремъ очищена оть простого народа н ограждена решетвою; поль устлань воврами, ожидаются избранние люди въ литургін и молебствію. Прочитали Евангеліе, пропали Херувимскую паснь, совершено таниство, нать никого, или есть два-три добрыхъ человъка. Только во время ивнія причастнаго стиха собирается избранное общество. Начинаются привътствія и разговоры, которые не прекращаются и во время молебна. Поговорили и ушли, не сотворивъ на себъ, какъ должно, н крестнаго знаменія.

По отношеніямъ нашей публики къ богослуженіямъ можно уже судить и объ ен взглядъ на праздники. Богослужение составляеть главную часть праздника; если къ нему нёть вниманія, то можеть ли быть забота о проведеній цёлаго праздника по запов'єди, вагь дня, посвященнаго Богу? Мы справедливо скорбимъ, что простой народъ предается въ праздники излишествамъ и разгулу; но ни одинъ крестьянинъ не скажеть, что онъ правъ въ этомъ отношенін, и что онъ не гръшить, осворбляя празднивъ. Но пстинно современный человъкъ уничижаетъ праздники съ сознаніемъ, по принципу. Онъ признаеть ихъ совствъ лишними; время, посвящаемое праздникамъ, считаетъ потеряннымъ для народнаго хозайства, и желаетъ, если не совершеннаго уничтоженія ихъ (такъ вавъ де за нихъ врбпво держится суевбрный народъ), то по врайней мъръ сколько возможно большаго уменьшения числа ихъ. этогь крайній взглядь современныхь мыслителей, можеть быть, и безсознательно раздёляется и осуществляется обществомъ и не доходящимъ до крайнихъ воззраній, но утратившимъ сознаніе христіанскаго полга. И какъ нарочно, какъ бы съ издівательствомъ, въ самые священные часы наиболже великихъ праздинковъ имъ устраиваются разнообразныя увеселенія, оскорбляющія христіанское чувство. Мы знасмъ приміры устройства спектаклей въ навечеріе Воздвиженія Креста Господня, баловъ наканунѣ Богоявленія, приглашенія цёлаго общества большого города изъ церкви въ свътлый день на разговънье тотчасъ послъ заутрени, когда уже начиналась ранняя литургія. А кому неизвестно это обычное бъснование подъ новый годъ въ разныхъ собранияхъ, эти самоуверенныя восклицанія о прогрессе и грядушемъ благоленствін, эти шумныя благожеланія безь мысли о Богь, въ рукь Котораго жизнь наша, безъ страха можеть быть грядущаго на насъ гитва Божія за гртхи наши, объ избавленіи отъ котораго въ новольтие такъ горячо молится церковь. Но недавно въ служебномъ міръ явился новый обычай, оправдываемый новымъ предлогомъ въ уклонению отъ христіанскаго препровожденія дня Господня. Говорять: «мы въ будни много работаемъ на службъ; намъ только и отдохнуть въ праздникъ. И, не разбирая дня, наванунъ праздниковъ (такъ какъ въ самые праздники неудобно, потому что на утро надо идти на службу) раскрываются зеленые столы и начинаются всенощныя попойки.

Легкій взглядь нашего образованнаго общества на посты мы всё знаемь. Каждаго въ нарушеніи церковныхъ правиль относительно постовъ судить своя совёсть. Мы отмётимъ только, какъ подъ вліяніемъ протестантскихъ воззрёній умалено и уничтожено въ сознаніи нашего общества истинное значеніе постовъ. Толкуютъ только о томъ, что мясной бульонъ легче для желудка, чёмъ жирные постные пироги и красная рыба; какъ будто церковь въ учрежденіи постовъ имѣла въ виду только гигіеническія условія пищеваренія, а сами православные, изобрѣтающіе въ посты тяжелыя блюда, какъ будто правы передь закономъ. Но о благоговѣйномъ препровожденіи поста въ духѣ покаянія и собранности мыслей, объ отреченіи отъ удовольствій и суеты мірской для благочестивыхъ занятій, о борьбѣ со страстями плоти, о послушаніи церкви, о единеніи

со всёми ея членами въ общемъ подвигё для взаимнаго ободренія и ограненія отъ соблазновъ, — и рёчи нётъ. Посмотрите, какъ въ великій постъ въ обществё людей образованныхъ плоть, по народному выраженію, и рветь и мечетъ, стёсняемая церковными и гражданскими постановленіями: «зачёмъ, говорятъ, закрыты театры, что въ нихъ грёшнаго? Надо устраивать по крайней мёрё домашніе спектакли, или живыя картины, пригласить на концерти лучшихъ пёвцовъ и музыкантовъ; а балы съ благотворительною цёлію ужь рёшительно доброе и христіанское дёло». Однимъ словомъ, тёсно и душно привыкшимъ къ развлеченіямъ людямъ въ тишинё и молчаніи и въ благочестивомъ трудё, требуемомъ православными постами. Тёсно и духу подъ этимъ давленіемъ плоти. Изъ сдёланнаго нами краткаго обозрёнія пути, которымъ пошло сначала и доселё идетъ наше образованіе, видно, гдё мы сбились съ дороги.

- 1) Им забыли, что намъ надо быть народомъ не только христіанскимъ, но и православнымъ. Превращеніе народа христіанскаго въ языческій не оправдаетъ предъ исторією человъчества никакое человъческое мудрованіе; а утрата воззрѣній православнихъ есть утрата воззрѣній истинно христіанскихъ.
- 2) Предки наши допетровскаго времени спасли насъ отъ покушени римскаго папы и порабощении насъ католичеству, но послъ Петра мы не умъли охранить себя отъ протестантства, которое въ міръ христіанскій растворило двери необузданной свободѣ разума, а съ нею вивств и языческимъ воззрвніямъ и нравамъ. Теперь наша очередь отодрать отъ всѣхъ нашихъ христіанскихъ понятій прилипшія къ нимъ заблужденія протестантства.
- 3) Им отдёлили науку отъ вёры, вопреки завёту единаго намего учителя Христа и Его апостоловъ, научающихъ насъ при вёрт и чистоте сердца быть мудрыми яко змія (Мат. 10, 16) во всёхъ движеніяхъ мысли и жизни, и не быть дотоми по уму (1 Кор. 14, 20); слёдовательно сопровождать вёру всякаго рода полезными знаніями, а не отдавать ее въ порабощеніе наукъ человіческой.

- 4) Мы не усвоили себв отъ великихъ учителей церкви того взгляда на христіанское просвещеніе, по которому на христіанство намъ указано смотрёть съ лвухъ сторонъ: какъ на положительное ученіе, хранящееся въ его писанныхъ законахъ и памятникахъ, и какъ на живое воплощеніе его въ умахъ вёрующихъ каждаго вёка и поколёнія. Въ первомъ видё оно хранитъ основанія вёры, во второмъ живыми умами оно примёняетъ ученіе вёры ко всёмъ видонамёненіямъ каждаго вёка и его особенностямъ, одобряя всякую истину и отвергая всякое заблужденіе. Заставляя дётей и молодыхъ людей изучать буквально писанныя наставленія и законы вёры, мы не заботились о воплощенів вёры въ душахъ ихъ въ качествё полнаго христіанскаго міросозерцанія. Оттого ученіе христіанское остается у насъ мертвою буквою, а наука и за нею жизнь идуть, какъ говорить апостоль, по направленію всякаго опетра (Еф. 4, 14).
- 5) Мы забыли изрѣченіе нашей народной мудрости: «свой умъ царь въ головъ». Мы набиваемъ головы юношества реякими нужными и ненужными познаніями, не заботясь поставить имъ во главѣ многознанія врѣпкій разумъ, развитый самостоятельнымъ мышленіемъ и упражненіями. Только такой разумъ можеть владѣть познаніями и упорядочивать ихъ. Онъ можеть по пріобрѣтенной имъ любознательности и по окончаніи школьнаго ученія пополнять для себя то, чего не успѣла дать ему школа, но безъ него готовыя познанія, какъ наслѣдственныя деньги, употребляются безъ толку и растрачиваются со вредомъ для ихъ обладателей.
- 6) Бросая въ народъ всякаго рода ложныя мысли путемъ школы и безнадзорной печати, мы отравляемъ его, забывая грозное слово Спасителя о соблазнителяхъ. Мы, увѣровавъ въ механическій прогрессъ человѣчества, поддались заблужденію, что и нашъ народъ, требующій еще ученія, самъ будетъ выбирать для себя истину изъ множества сообщаемыхъ ему мыслей противорѣчивыхъ и ложныхъ, а не тѣ, которые призваны быть его попечителями п руководителями по своему общественному положенію. Кто эти руководители? Разумѣется не вся эта нынѣ пишущая братія, а

люди избранные и приготовленные, о которыхъ говорили мы выше. Ни полиція, ни цензура не сдёлають того, что сдёлають истинные христіане-философы силою своею авторитета и слова, если будеть для нихъ расчищено поприще д'ятельности отъ толпы не прошенныхъ просв'єтителей народа. Ихъ мало, это правда. Но скажемъ современнымъ языкомъ: когда рынокъ заваленъ дряннымъ товаромъ, а требуется лучшій, и когда посл'єдняго мало, улучшають и усиливають фабричное производство.

7) Наконецъ мы опустили изъ виду, что дурные примѣры вредять народу еще больше, чѣмъ ложныя мысли, и забыли, какое строгое наблюденіе за общественными правами имѣли наши допетровскіе предки. Хотя бы совѣтъ нашего любимаго отечественнаго мудреца послужиль намъ въ пользу: «тамъ словъ не тратить по пустому, гдѣ надо власть употребить».

## Критическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева:

## «РОССІЯ И ВСЕЛЕНСКАЯ ЦЕРКОВЬ» \*).

(Продолжение ").

Мы следовали шагъ за шагомъ за г. В. Соловьевымъ и потому можемъ утверждать, что въ его сочинении нельзя найти никакой последовательности въ идеяхъ. Авторъ владетъ известнымъ числомъ положеній, более или мене верныхъ, и провозглащаетъ ихъ, смотря по обстоятельствамъ, въ различныхъ выраженіяхъ, постоянно твердя одно и тоже. Все то, о чемъ онъ говоритъ, обнаруживаетъ чрезвычайную поверхностность его знаній, а апломбъ, съ какимъ говоритъ онъ, не можетъ вводить въ обманъ серьезнаго человека.

Мы подошли къ восьмой главъ, въ которой г. В. Соловьевъ говоритъ объ отношеніяхъ между русской Церковью и греческой, Болгаріей и Сербіей.

Онъ не придаеть никакого значенія объективному союзу двухъ Церквей; онъ даеть о въръ понятіе сбивчивое и неопредъленное и не хочеть видъть, что въра имъеть въ основъ своей *опрованіе*, т. е. ученіе признанное и исповъдуемое. Поэтому для него не имъеть никакого значенія, что двъ Церкви были соединены откровеннымъ ученіемъ, которое онъ получили, какъ наслъдіе, отъ апостоловъ и первенствующей Церкви. Понятно, что онъ не смъеть

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 1.

утверждаться на этомъ основанів; онъ предпочитаеть пустословать о въръ субъективной, которая не можеть существовать, такъ зта послъдняя не имъеть въ основъ своей откровеннаго ученія, всегда признаваемаго и исповъдуемаго.

Чтобы отыскать разницу между русской Церковью и греческой, онь вынуждень быль сослаться на вопрось о западномъ крещеніи (презь воздіяніе), которое было допускаемо (въ извёстныхъ случанть), какъ законное, въ Россіи и отвергнуто Греціей. Въ дёйствительности этой разницы между русской и греческой Церквами не существуеть. Все, что могь сказать г. В. Соловьевь объ этомъ предметъ, такъ это то, что въ греческой Церкви существуеть богословская школа, которая признаетъ законнымъ крещеніе, совершенное только чрезъ троекратное погруженіе въ воду. Однако эта школа признаетъ, что крещеніе чрезъ возліяніе дъйствительно въ извъстныхъ случаяхъ, какъ, напр., въ бользненномъ состояніи, когда невозможно бываетъ погруженіе въ воду.

Рядомъ съ этой школой тамъ же существуетъ другая, которая признаетъ, какъ законное, крещеніе чрезъ возліяніе, признаваемое въ римской Церкви, если законность духовенства сохранена.

Ни первая, т. е. богословская, ни вторая школа не представляють собою всю греческую Церковь. Греческая Церковь приничаеть такое же крещеніе, какъ и русская Церковь, и предоставляєть (изв'ястную) свободу признавать или отвергать крещеніе чрезь возліяніе.

Чтобы привость доказательство въ подтверждение своей мисли, г. В. Соловьевъ дёлаетъ указание на одного англичанина, Вилліяма Пальмера, который нашелъ въ Россіи и въ Константинополё два различнихъ взгляда по поводу своего собственнаго крещения. Русскіе присоединили его къ православію, давъ ему только миропемазаніе, тогда какъ въ Константинополё его хотёли перекрестить. Ми можемъ замётить, съ своей стороны, что и въ самой римской Церкви существуютъ двё богословскія школы относительно протестантскихъ крещеній. Нёкоторые отвергають эти крещенія, какъ совершенныя способомъ не достаточно серьезнымъ,

чрезъ окропленіе, такъ какъ окропленіе можеть быть было исполнено небрежно протестантскими сектами, которыя не вёрять въ дъйствительность таинствъ. Другіе признають протестантскія крещенія, но дёлають въ то же время различіе между тёми, которыя были совершены извёстными сектами.

Можно ди заключить отсюда, что римская Церковь разаблена по вопросу о врещения? Если г. В. Соловьевъ не признаеть этого относительно римской Церкви, то почему же онъ упреваеть греческую Церковь въ этомъ раздёленін, когда здёсь оно существуеть не въ большихъ размерахъ, чемъ въ римской Церкви? Почему упреваеть онъ русскую и греческую Церкви въ этомъ разделеніи, когда всё знають, что русская Перковь согласна въ этомъ отношенін сь богословской школой, наиболье логичной и наиболье многочисленной? Но г. В. Соловьевъ спёшить оставить теологическую область, чтобы кинуться въ бездну политическихъ разсужденій объ отношеніяхъ русской Церкви въ Константинополю, Авинамъ, Румыніи и Сербін; при этомъ онъ доказываетъ, что не существуеть нивакой религіозной связи между этими различными Церквами, называемыми православными, и что при малейшемъ толчит онт распадаются до такой степени, что ничего не останется оть православной Церкви.

Но въ этомъ случай г. В. Соловьевъ самъ себя изобличаетъ во лжи, говоря о спорахъ, которые имёли мёсто въ православныхъ Церквахъ въ послёднее время. Въ дёйствительности при этихъ спорахъ дёло шло только о политике или о Церковномъ управленіи. Былъ ли поднятъ тогда хоть одинъ вопросъ о православномъ ученіи? Нашъ авторъ не можетъ указать ни на одинъ подобный вопросъ, а потому и спёшитъ перейти къ сётованіямъ, боле или мене основательнымъ, на религіозный индифферентизмъ, который господствуетъ, по его мифнію, въ православныхъ странахъ. Вийсто того, чтобы разсуждать объ этихъ странахъ вообще, онъ долженъ былъ бы,—если бы г. В. Соловьевъ хотёлъ быть справедливымъ,—ограничиться лишъ извёстнымъ классомъ людей, которые получили воспитаніе во Франціи и въ Германіи

н принесли въ свое отечество системы анти-религіозныя. Если бы г. В. Соловьевъ не былъ фанатикомъ папизма, то ему можно было бы замътить, что религіозный индифферентизмъ, о которомъ онъ говорить, является исключеніемъ въ православныхъ странахъ, между тъмъ, какъ въ папистской Церкви, предъ которой онъ преслоняется, индифферентизмъ этотъ составляетъ какъ бы основу общественнаго духа и открыто исповъдуется неизмъримымъ большинствомъ людей.

Но для него все хорошо, что служить къ порицанію православнихь Церквей, и онъ порицаеть ихъ съ такою слёпотою, что не замічаеть даже того, что тіми же ударами поражаеть и свою дорогую папистическую Церковь.

Въ десятой главъ своей книги г. В. Соловьевъ говорить объ одномъ совершившемся пророчествъ и критикуетъ цезаро-папизмъ. Это его любимый конекъ (дада), и нечего удивляться, что онъ садится на него такъ часто.

Пророчество, о которомъ онъ говорить, было впервые высказано г. Георгіємъ Самаринымъ, другомъ Аксакова. Мы знали Георгія Самарина въ Парижъ. Мы встрътили его вторично въ Москвъ. Это одинъ изъ замъчательнъйшихъ людей, какихъ мы только встръчали; въ то же время онъ быль искреннимъ православнымъ, какъ и Аксаковъ и ихъ общій учитель Хомяковъ. Эти постинъ достойные люди вовсе не были бы польщены тъмъ злоупотребленіемъ, какое дълаеть г. В. Соловьевъ изъ нъкоторыхъ ихъ выраженій.

То, что г. В. Соловьевъ называетъ пророчествомъ Георгія Самарина, было извлечено имъ изъ одного письма, которое Самаринъ апресовалъ въ 1871 г. г.жъ Смирновой. Онъ говорилъ въ этомъ письмъ: «Панскій абсолютизмъ не убилъ жизненности католическаго духовенства. Это должно заставить наст задуматься, ибо не сегодня, завтра у насъ провозгласятъ непогръщимость Царя, наче говоря, непогръщимость Г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода, такъ какъ Царь не касается этой области.... Въ тоть день найдется ли у насъ коть одинъ епископъ, или одинъ монахъ, или одинъ священникъ, который сталъ би протестовать! Я сомивваюсь въ этомъ. Если уже кто решится протестовать, то, конечно, это будетъ мірянинъ, вашъ покорный слуга, и Иванъ Сергевнить (Аксаковъ), если только ми будемъ существовать тогда на этомъ свете; между темъ наше жалкое духовенство, которое ви находите более несчастнимъ, чемъ виновнимъ (и ви бить можетъ прави) останется безгласнимъ».

Я не узнаю въ этомъ отривкъ здравомислія Георгія Самарина. Я хотёль бы видёть его письмо цёликомь, ибо г. В. Соловьевь уже пріучиль нась въ подлогамъ. Если Георгій Самаринь в'вриль въ жизненность духовенства, тако называемаго ватолическаго, по причинъ нъкотораго протеста, висказаннаго этимъ духовенствомъ во Франціи и Германіи противъ ложнаго догмата о непогръщимости, то онъ долженъ быль изменить свое о немъ мивніе, видя, вавь эти минмые противники догмата становятся отступниками и унижаются предъ идоломъ Ватикана. Всъ, не исключая и епискона Штроссмайера, покорились новому догмату, противъ котораго они протестовали, и оппонентовъ напілось не болбе, какъ лишь нёсволько совёстливыхъ священниковъ, между которыми и мы заявляемъ притязаніе на одно м'єсто и воторые сдівлались жертвами своей вёры и своей испренности. Все остальное духовенство покорилось, когда епископы, а за ними и всё западныя Церкви простерлись предъ нагальванизированнымъ трупомъ, который возсёдаеть на ватиканскомъ троне, и покорелись унизнтельнъйшему деспотизму.

Исполнилось ли пророчество Георгія Самарина? Г. В. Соловьевъ отвъчаетъ утвердительно и выражается слъдующимъ образомъ: «Я счастливъ, что могу привесть его слова, ибо я не знаю другихъ пророчествъ, которыя совершились бы съ такою точностью. Провозглашеніе цезаро-папистскаго абсолютизма, глубовое молчаніе и полная покорность духовенства, наконецъ, изолированный протесть одного свътскаго лица, все это совершилось такъ, какъ предсказалъ Самаринъ».

Ничего изъ всего этого не совершилось, кромъ изолированнаю

протиста г. В. Содовьева, который возстаеть противъ всего православія и въ то же время утверждаеть, что онъ православний, между тёмъ какъ онъ только вёроотступникъ и ісзунтъ.

На что опирается г. В. Содовьевъ, чтобы доказать, будто цезаро-пашизить быль провозглащень въ Россін? На одинь отрывовъ из правиль о государственных экзаменах для юридическаго факультета.

Вишишемъ у него нёсколько словъ:

«Въ 1885 г. одинъ оффиціальный документь, исходящій отъ русскаго правительства, объявиль, что православная Церковь отвазалась отъ своей власти и передала ее въ руки Царя. Немногіе замітили это объявленіе. Самаринъ уже съ годъ, какъ умеръ. Аксакову оставалось прожить не боліве нізсколькихъ міссяцевъ, тімь не меніре онъ напечаталь въ своемъ журналії «Русь» протесть одного світскаго писателя, который не принадлежаль, впрочемъ, къ группії славянофиловъ. Этотъ одинокій протесть, не вийвшій за собою ни авторитета, ни поддержки ни отъ кого изъ представителей Церкви, своею изолированностью, только лучше доказаль плачевное положеніе віры въ Россіи». Кто быль этотъ світскій писатель, который протестоваль въ журналії Аксакова? Не быль ли это самъ г. В. Соловьевъ, писавшій подъ собственнию или вымышленнымъ именемъ? Но это, впрочемъ, не важно.

Въ своемъ сочиненіи Русская идея (Іде́е russe) г. В. Соловьевъ уже говориль о своемъ пресловутомъ текстъ. Читая его, мы были убъщены въ его лживости, но мы хотъли увъриться въ томъ болъе точнымъ образомъ. Съ этою цълью мы обратились въ Росси въ одному человъку, ученъйшему и наиболъе компетентному въ данномъ вопросъ, чтобы попросить у него текстъ, на который ссилался г. В. Соловьевъ. Этотъ текстъ былъ намъ присланъ съ нъкоторыми примъчаніями. Присланное мы помъстили въ l'Union chrétienne; оно доказывало, что г. В. Соловьевъ ссылался на ложний текстъ, въ которомъ мють ни слова, на основаніи чего онъ могь дълать свои заявленія.

Какъ могло случиться, что нослё столь решительного опровер-

женія, подобнаго тому, какое мы дали, нашъ авторъ снова осмівлился сослаться на текстъ, который быль подділань въ первый разь въ его Русской идет? Быть можеть онь скажеть, что не унижается до того, чтобы прочесть l'Union chrétienne. Мы же ему отвітимь на это, что онъ не унизился бы, читая сочиненіе человіка, который, не хвастаясь, можеть назвать себя боліве знающимь, чіть онь; оть этого онъ много даже выиграль бы, потому что тогда онъ не подвергся бы тому, что говорять о немъ теперь, называя его лишь лукавымо (mauvais foi) исказителемо текстово.

Текстъ, на которомъ г. В. Соловьевъ старался основать свое мнимое провозглашение непогръшимости Царя, не существуетъ; какъ же можетъ онъ удивляться послъ этого, что никто изъ членовъ русскаго духовенства не протестовалъ противъ этого провозглашения? Нельзя протестовать противъ того, что не существуетъ, и тотъ свътский писатель, о которомъ онъ говоритъ и который протестовалъ въ журналъ Аксакова, могъ быть только бъднымъ господиномъ, столь же невъжественнымъ, и столь же страстнымъ, какъ и г. в. Соловьевъ, если это не былъ самъ г. В. Соловьевъ.

Мы не станемъ терять времени на разборъ тёхъ выводовъ, которые нашъ авторъ дёлаетъ изъ своего ложнаго положенія и которые не опираются ни на какія данныя ни историческія, ни богословскія. Онъ плаваетъ посреди идей, изъ которыхъ одна ложнёе другой и которыя доказываютъ только одно: его незнаніе исторіи Церкви и не достаточность его логики. Все ученіе, которое онъ развиваетъ, сводится къ слёдующему: Інсусъ Христосъ обладаетъ всякою властію на небё и на землю; на землё Онъ назначиль Себі намёстника, который есть папа. Поэтому, если главы государства захотятъ покоряться Христу, то они должны покориться папё, который есть непогрёшимый самодержецъ всей вселенной. Вслёдствіе этого, нётъ національныхъ Церквей, а есть единая Церковь, стоящая на колёняхъ предъ римскимъ епископомъ. Римскій епископъ есть центръ единенія, и именно онъ, въ

качеств' преемника св. Петра, обладаетъ истинною монархическою властію въ Церкви.

По этому новоду, г. В. Соловьевъ не могь удержаться, чтобы не сослаться на образныя вираженія, висказанния Христомъ, на воторыхъ основана вся Цервовь. Мы часто спорили противъ неправильнаго пониманія словъ: «ты еси Петръ (Pierre), и на семь камию (pierre) созняду Церковь Мою». Мы не станемъ повторять того, что говорили раньше по этому поводу, но мы можемъ предложить г. В. Соловьеву маленькое замъчаніе. Въ бесёдъ, которая происходила между Христомъ и Его апостолами, вопросъ шелъ о божественности Спасителя. Петръ съ силою исповъдалъ Его божественность: тогда Христось сказаль ему: на семь камию моей божественности будеть основана Церковь. Слова: сей камень относились очевидно въ вопросу, о воторомъ шла рачь между Христомъ и Его апостолами. Слова же: «говорю тебъ, Петръ» составляють только побочную фразу, не относящуюся въ этому камню божественности, который составляль сущность бесёды. Въ язикахъ, въ которихъ слово Петро сходно со словомо камень находять игру словь, которая не встрёчается въ другихъ языкахъ; и на этой то игръ словъ, недостойной серьезности Христа, воздвигли цёлыя подмостки папства.

Это очень matroe основание 1).

Тёмъ не менёе г. В. Соловьевъ навлекъ отсюда цёлую кучу мистико-теософическихъ разсужденій, которыя онъ развиль въ первихъ трехъ главахъ своей второй книги. Минуя эти мистическія теорів, которымъ нельзя придавать никакого значенія, мы разсмотримъ лишь иёкоторыя его положительныя утвержденія. Г. В. Соловьевъ не основываетъ ихъ ни на какихъ доказательствахъ, но ми хотимъ все-таки отвётить на нихъ. Онъ утверждаетъ, между



<sup>1)</sup> Въ десятой главъ своей первой книги г. В. Соловьевъ выдумаль, будто въ вравославной Церкви имъли намъреніе основать папство или въ Константинополь или въ Іерусалимъ. Это утвержденіе ложь; воть все, что мы можемъ отвътить ему на это.

прочимъ, что въ истинной Церкви всегда признавали монархію св. Петра, перешедшую по наслёдству къ епископамъ Рима.

Истина же утверждаеть противоположное. Во весь первоначальный періодъ существованія христіанской Церкви, представляемый семью вселенскими соборами, за римскимъ епископомъ признавали только титулъ перваго патріарха; и его виёшательство въ общіе вопросы, которые разсматривались всею Церковью, никогда не было виёшательствомъ главы или монарха, непогрёшимаго представителя Христа.

Со времени седьмого собора римскіе епископы, преобразовавшісся въ папъ по милости франкскихъ королей и въ особенности Карла Великаго, пытались утвердить абсолютную власть во всей Церкви; но на Востокъ, какъ и на Западъ отказивались подчиниться этому ихъ притязанію. На Востові отвазь этоть быль безусловний; на Западъ же признали за римскимъ епископомъ, какъ за патріархомъ, извёстния прерогативи, но не безусловний авторитеть, который онъ хотёль утвердить за собою. Римскаго еписвопа объявили подчиненнымъ цервовнымъ постановленіямъ, и соборъ быль облечень высшей властью, чёмь его. Г. В. Соловьевъ, воторый не знасть исторіи западной Церкви, какъ не знасть и исторіи восточной Церкви, утверждаеть, будто никакой вселенскій соборъ не можеть собраться безь паны. Межну тімь четыре первые вселенскіе собора, которые св. Григорій Великій чтиль вавъ четыре евангелія, происходили такимъ образомъ, что римскій патріаркь ни собираль ихь, ни председательствоваль на нихъ, ни утверждалъ ихъ. Мы могли бы то же самое сказать и относительно остальныхъ трехъ соборовъ.

Но даже и въ самой западной Церкви признавали, что вселенскій соборъ могъ собраться безъ папи, даже противъ его воли и для осужденія его. Въ самомъ дёлё, эту цёль имёлъ въ виду Констанцкій соборъ, на который на Западё смотрятъ, какъ на вселенскій. Претенденты на римскій престоль были здёсь осуждены и низложены; и соборъ избраль новаго папу.

Все это мы доказали уже раньше въ некоторыхъ нашихъ сочи-

неніяхъ, въ особенности же въ Схизматическомо папство (la Papauté schismatique) и въ Исторіи Церкви (l'Histoire de l'Eglise). Если бы г. В. Соловьевъ опровергь наши повъствованія, опираясь на историческіе документы, то мы могли бы еще спорить съ ничь; но такъ какъ онъ довольствуется лишь тёмъ, что сыплеть на голову своихъ читателей массу положеній безъ всякихъ доказательствъ, въ которыхъ одив данныя такъ же ложны, какъ и другія, то и мы удовольствуемся тёмъ, что пригласимъ его обратиться къ нашимъ прежнимъ сочиненіямъ, такъ какъ мы не можеть ради него перепечатывать ихъ вторично, ибо они уже налодятся во власти печати.

То, что вытекаеть изъ пустословій г. В. Соловьева, такъ же далеко отъ западныхъ преданій, какъ и отъ восточныхъ. Оно имфетъ отношеніе только къ доктринамъ, принятымъ въ папской Церкви со временъ мнимаго ватиканскаго собора, т. е. лътъ двадцать точу назадъ. Соборъ этотъ соединилъ все, что только изобръли самие фанатическіе ультрамонтане въ пользу новой папской систечи и, при своемъ незнаніи исторіи Церкви, онъ выдаетъ, какъ сущность своего ученія, фантастическія положенія, которыя отвергли всъ западные богословы, такъ же точно какъ и восточные.

Замётниъ еще, что г. В. Соловьевъ забылъ то, что онъ долженъ быль разсмотрёть, какъ основной вопросъ, а именно: какимъ образомъ мнимая абсолютно-монархическая власть перешла отъ св. Петра къ римскимъ епископамъ? Римскіе епископы не суть преемники св. Петра, потому что ихъ престолъ, основанный св. апостоломъ Павломъ, былъ занятъ учениками св. Павла еще до того времени, когда св. Петръ пришелъ въ Римъ съ единственной цёлью, чтобы тамъ умереть, какъ говоритъ св. Григорій Великій.

Но г. В. Соловьевъ, паря въ высяхъ туманной философін, не унижается до подобнихъ мелочей. Онъ создаетъ свое собственное положеніе; онъ имѣетъ въ своемъ распоряженіи три или четыре ложния идеи, къ которымъ возвращается безпрестанно, и попираетъ ногами всё восточныя и западныя преданія, какъ пустыя, и разсматриваетъ ихъ съ высоть своего генія.

Боссюэть не быль православнымъ; но еслибъ въ его руки попала такая негодная книжка, какъ книжка г. В. Соловьева, то онъ съ презрѣніемъ бросилъ бы ее на землю и отшвырнулъ бы ее ударомъ ноги далеко отъ своей библіотеки. Всѣ великіе западные богословы поступили бы съ ней такимъ же образомъ. Но г. В. Соловьевъ пользуется одобреніемъ журнала l'Univers. Это то и должно служить для него еще большимъ униженіемъ, чѣмъ ударъ ноги Боссюэта.

Въ IV главъ своей второй вниги г. В. Соловьевъ утверждаетъ, что Церковь, будучи обществомъ узаконеннымъ и основаннымъ Богомъ, должна имъть два качества въ превосходной степени: 1) Религіозныя иден, которыя она исповъдуетъ, должны быть непогръшимо върны; 2) Ея учрежденія должны соединять величайшую устойчивость съ величайшею силою дъйствій.

Мы могли бы освободиться отъ тумана, которымъ г. В. Соловьевъ любить себя окутывать, и попросить его быть на столько любезнымъ, чтобы прежде всего опредёлить природу религіознаго общества. Но ультрамонтанинъ столь высокаго положенія не унижается до такихъ ребяческихъ вопросовъ. Между тѣмъ, если Церковь есть только духовное общество, то къ нему не могутъ быть приложимы тѣ законы, какіе имѣетъ мірское общество. Это, кажется, ясно и очевидно. Но г. В. Соловьевъ не согласенъ, что это должно быть такъ. Онъ смѣшиваетъ духовное съ мірскимъ, примѣняетъ къ тому и другому свои законы, которые, на его взглядъ, неоспоримы, и исходя изъ этихъ законовъ, идетъ далѣе, не заботась о томъ, что могутъ сказать люди, не принимающіе тѣхъ началъ, какія принимаетъ онъ.

Церковь, говорить онъ, есть прежде всего общество, основанное на истинъ. Опредъление это сбивчивое потому, что въ каждой религи могуть принять это опредъление, утверждая однако, что истина находится только въ ней одной. Для христіанской Церкви, очевидно, истина заключается въ ученіи, исповъдуемомъ этой Церковью. Допустимъ, что это ученіе въ общемъ сводится къ единству божественнаго и человъческаго во Христъ, Сынъ Божіемъ; но отсюда слъдуеть ли дълать тъ выводы, какіе дълаеть г. В. Соловьевъ? Въ смыслё чисто объективномъ, говорить онъ, камиемъ Церкви есть Самъ Христосъ, воплощенная истина; но, прибавляеть онъ, чтобы быть дёйствительно основанной на истинё, Церковь, какъ человъческое общество, должна быть соединена съ этой истиной опредёленнымъ способомъ. Какой это опредёленный способъ? Туманный Соловьевъ отвёчаеть: «Истина не имбетъ существованія непосредственно очевиднаго и внёшне обязательнаго въ этомъ мірѣ вёроятностей. Человъєъ можетъ соединиться съ ней только чрезъ въру, которая объединяеть насъ съ внутренней субстанціей вещей и представляеть нашему духу все то, что внёшнимъ образомъ не видимо».

Безъ сомивнія, наши читатели не поняли этого. Мы не упрекаемъ ихъ за это, потому что и мы сами не болве ихъ поняли; чи увърены даже, что и самъ г. В. Соловьевъ понимаеть это не больше нашего.

Съ нашей точки зрвнія истина есть совокупность ученія, открытаго Христомъ, возвівшеннаго апостолами, принятаго и сохраняемаго всею совокупностью вірующихъ, которыхъ называютъ Церковью; и віра есть внутреннее принятіе этого ученія, принятіе, основанное на божественномъ свидітельстві, сохраняемомъ, какъ драгоційное наслідіе, во всі віка Церковію, неизмінной и вірной въ своемъ проповіданіи. Віра не есть актъ чисто субземивный, какъ то утверждаеть г. В. Соловьевъ, но есть принятіе ученія проповізданіи віры.

Эта теорія, принятая всёми великими христіанскими богословами, не удовлетворяєть нашего новаго богослова. Онъ дёлаєть изь вёры нёчто чисто субъективное, чтобы вывести отсюда систему, которая приводить прямо къ папизму. Вёра чисто субъективная можеть вести къ заблужденію, что весьма часто доказывалось исторієй религи. Но этого мало. Чтобы быть истинно соединеннымъ чрезъ вёру съ абсолютною истиною, нужно сообразоваться (conformer) съ этой истиной. Самый строгій ультрамонтанинь согласится съ этимъ. Но и это не все. Предметъ истини-

ной религи (?) необходимо универсаленъ. Следовательно истинная вёра можетъ принадлежать только всему человёчеству.

Но вёдь все человёчество раздёлено многими религіями; гдё же можно найти предметь истичной религіи, которая должна быть универсальна? Нашъ мощный писатель не говорить объ этомъ; но онъ утверждаеть, что предёлы ограниченной индивидуальности и природнаго этоизма должны быть разрушены любовью.

Поняли ли вы, любезный читатель? Нѣтъ? И я не понялъ. Посмотримъ, не объяснится ли нашъ глубовомысленный писатель: «Любовь должна преобразовать разрозненныя части человѣческаго рода въ дѣйствительное и живое единство».

Этого я тоже не понимаю. По воть что я начинаю уже понимать: любовь субъективная должна сдёлаться объективной. Она создаеть семью, потомъ городъ, государство, націю: наконецъ, Церковь, которая имбеть предметомъ совокупность человеческаго рода. Но чтобы это совершилось, надобно, чтобы любовь сдёлалась актомъ, подчиняющимъ частную волю воле вселенской. А чтобы вселенская воля не сдёлалась фикціей, надобно, чтобы она всегда реализовалась въ опредпленномъ бытіи. Понимаете ли вы, какъ вселенская воля можеть быть реализована въ опредпленномъ бытіи?

Что васается до меня, то я этого не понимаю. Это, безъ сомижнія, слишкомъ превыспренно.

Но то, что я понимаю хорошо, такъ это то, что, какъ утверждаеть г. В. Соловьевь, вселенская воля невозможна, и надобно, чтобы каждый преклоняль свою волю предъ волей одного человъка; и только такимъ образомъ можно стать участникомъ во оселенской отръ. Такимъ образомъ вселенскость слёдуеть изъ уничтоженія всёхъ воль предъ одной волей. Напа, вотъ лучшая вселенскость, которая составляеть предметъ мечтаній г. В. Соловьева. И онъ сдёлалъ достаточно обходовъ, чтобы достигнуть этого блистательнаго вывода.

Ну, а если этотъ единственный представитель вселенскости случайно измёнить отвровенной истинё?

Нашъ величественний ультрамонтанинъ не можетъ, повидимому. савлать себв подобнаго возраженія. Савдовательно всв папы были непогръшнице? Тогда вакъ объяснить ихъ разногласія и анавемы, которыми они столь щедро поражали другь друга? Безъ сомивнія, авторъ не отрицаетъ того, что были папы, предававшіе одинъ пругаго анасемъ; онъ достаточно знасть исторію, чтобы оспаривать самые неоспорымые факты. Но всегда можно спрашывать. вакить образомъ возможно проявлять свою любовь ка Церкви посредствомъ постояннаго подчиненія (adhésion) ея воль и воль живой партіи людей, выражаемой въ публичных актах верховных церковных главт? Зная же исторію папь, обязани утверждать, что римскій престоль постоянно быль склонень покровительствовать заблужденію противъ истины; что большинство техъ людей, которые занимали этоть престоль, были люди дурной нравственности и что деньги были главнымъ двигателемъ папскихъ діяній. Какъ же можно утверждать послі этого, что папа, вообще, есть воплощение христіанской истины и представитель Церкви? Но г. В, Соловьевъ хочеть видёть любовь въ Церкви только въ любви въ папъ; безъ папи Церковь не существуеть, и православіе, которое признаеть, какъ основу Церкви и христіанской истини, древнія преданія, предлагаемыя семью вселенскими соборами, опирается только на археологическія воспоминанія. Это богохульство совершенно естественно слетаеть съ пера г. В. Соловьева, который въ то же время упорствуеть въ наименовании себя православнымъ. Немного болже чистосердечія для него далеко не быдо бы излишнимъ. До сихъ поръ увъренность въ откровенной истині проистевала изь постояннаю и всеобщаю свидітельства Церквей, которых вепископы были представителями и отголосками. Всь богословы восточные и западные признали это ученіе. Но г. В. Соловьевъ возстаетъ противъ него и утверждаетъ, что вселенская нстина непогращимо опредпывется голосомо одного, «папы». Это абсурдная теорія, результатомъ которой является отверженіе всяваго разума и уничтожение христіанской истины, есть одно изъ величайшихъ богохульствъ, какія только когда либо были произносимы человъческими устами. Однако г. В. Соловьевъ не сомнъвается въ этой теоріи и такъ заключаеть свою главу:

«Выразимъ въ нѣсколькихъ словахъ предыдущія размышленія. Вселенская Церковъ основана на истиню, утвержденной върою. Такъ какъ истина едина, то и истинная въра тоже должна быть единой. И это единство въры, не существующее нынъ и непосредственно въ совокупности върующихъ, (потому что не всѣ единодушны въ тоть, что касается религіи), должно покоиться на законной власти единаго главы, охраняемой божественнымъ соприсутствемъ (assistance) и принятой любовью и довъріемъ всъхъ върующихъ. Воть тоть камень, на которомъ Христосъ воздвить свою Церковь и при которомъ врата адовы не одолѣють ее»

Все это, очевидно, заимствовано изъ эпилептической теологін; эта система можеть существовать только въголовъ, отръшенной отъ всявихъ церковныхъ знаній. Если христіанская истина принята не всею совокупностію върующихъ, то следовательно несколько Церквей остались вит этой истины. Какія же это Церкви? Исторія указываеть, что это западныя, или папистскія Церкви и что папы всегда были врагами христіанской истины. Не одиж восточныя Церкви утверждають это; большія западныя Церкви, также указывая на это, отдёлились отъ папы, потому что папы измёнили христіанской истинъ. Предъ лицемъ этихъ великихъ Церквей, восточныхъ и западныхъ, которыя обвиняють папъ въ цервовномъ раздёленін, основываясь на историческихъ данныхъ, нанменъе спорныхъ, г. В. Соловьевъ указываетъ намъ на папу, вакъ на единаго обладателя и непограшимаго толкователя христіанской истины! Несчастный человыкь. Онь не могь представить болъе яснаго доказательства своего невъжества въ богословіи и въ церковной исторіи.

Но г. В. Соловьевъ, какъ геніальный человівть, можетъ, при изложеніи своего предмета, обходить самые положительные факты. Его геній господствуеть надъ богословіей и исторіей. Богъ есть Богъ и г. В. Соловьевъ есть Его проровъ.

V глава второй книги озаглавлена такъ: Ключи Царствія Небеснаго. Приведенъ сначала то, что свазалъ Христосъ Петру по поводу влючей: «И дамъ тебъ влючи царства небеснаго: и что свяжешь на земли, то будетъ связано на небесахъ; а что разръшишь на земли, то будетъ разръшено на небесахъ». (Мате. XVI, 19).

А теперь приведемъ то, что сказалъ Христосъ всёмъ апостоламъ: «Истинно говорю вамъ: что вы свяжете на земли, будетъ связано на небеси; и что разрёшите ка земли, будетъ разрёшено на небесъ. (Мате. XVIII, 18).

Въ последнемъ текстъ г. В. Соловьевъ видитъ метафору; мы не оснариваемъ этого; но онъ не хочетъ признать, что въ такомъ случав та же метафора заключается и въ словахъ Спасителя, обращенныхъ къ Петру. Почему онъ не хочетъ согласиться съ этихъ? Потому, что выраженію Спасителя предшествуютъ слова: Дамъ тебъ ключи царства небеснаго». А ключи даются не для того, чтобы связывать и разрёшать, но чтобы открывать и закрывать. Отсюда, слёдуетъ, будто Петръ получилъ власть высшую и инаго рода, чъмъ прочіе апостолы. И такъ какъ православные богословы—полемисты не видятъ этой разницы, то онъ упрекаетъ ихъ въ томъ, будто они усвояютъ словамъ Інсуса Христа невърный смыслъ (сопіте-sens) и нелъпую метафору.

Еслибы г. В. Соловьевъ прочель хоть нёсколько страницъ изъ сочиненій западнихъ богослововъ и толкователей, то зналъ бы, что всё они были согласны съ тёми, которыхъ онъ называетъ православными полемистами. Конечно, для столь геніальнаго человіка, какъ г. В. Соловьевь, ничего не значитъ фактъ согласія въ этомъ ученыхъ людей; но для всёхъ обыкновенныхъ людей, свідущихъ и разумныхъ, это совсёмъ другое дёло. При всемъ нашенъ смиреніи, мы осміливаемся однако же замітить нашему вдохновенному генію, что онъ забывается немного, говоря о невърнома смыслю и нельпой метафорю, которые приняты всёми учеными толкователями. Обращаясь къ св. Петру, Христосъ даеть сну ключи царства небеснаго. Вслідствіе этого онъ могь открывать и закрывать дери царствія небеснаго; но для кого открывать ихъ и для кого закрывать? Для тёхъ, конечно, кому были

отпущены или удержаны ихъ грёхи. Обё идеи непосредственно слёдують одна за другой и выводятся одна изъ другой. Такъ всегда понимали этогъ текстъ на Западё, такъ понимають его и на Востоке; но г. В. Соловьевъ, не смотря на свои врожденныя знанія и свой геній, этого не понимаетъ. Онъ утверждаетъ, что въ снлу словъ: «Дама тебъ ключи» Христосъ даровалъ св. Петру, а чрезъ него и папамъ, высшую власть въ Церкви. Между тёмъ приведенныя слова Христа вовсе не имёютъ этого значенія, а если бы даже и имёли по отношенію къ Петру, то все-таки высшая власть въ Церкви не могла бы перейти къ римскимъ епископамъ, такъ какъ они не могли быть его преемниками; ибо св. Петръ никогда не былъ римскимъ епископомъ.

Мы подошли къ VI главъ, гдъ нашъ мощный писатель, кать выражается Штроссмайеръ, разсуждает объ управлении универсальною Церковію единымъ центромъ.

Начнемъ разборъ этой главы напоминаніемъ, что универсальной Церкви нѣтъ и что поэтому не существуетъ управленія, котороє было бы въ ней единымъ центромъ. Въ самомъ дѣлѣ, нѣтъ тождества частныхъ Церквей въ какой то универсальной Церкви, которая и сама поэтому не существуетъ.

Это не мѣшаетъ однако г. В. Соловьеву утверждать, будто универсальная Церковь должна существовать и будто она должна имѣтъ единий центръ въ своемъ управленіи. Его желанія можеть быть и хороши, но, повторяемъ еще разъ, его универсальная Церковь не существуеть и нѣтъ управленія единымъ центромъ, какъ не существуетъ и воображаемое имъ единство. Нашъ выспренній писатель не хочетъ спуститься къ столь маленькимъ соображеніямъ и на крыльяхъ херувимскихъ возносится въ эфирныя страны, гдѣ трудно услѣдить за нимъ тому, кто не имѣетъ херувимской помощи.

Онъ сравниваетъ Церковь и ея управленіе съ евхаристіей. Ми приведемъ это его сравненіе дословно; місто это стоить быть выписаннымъ, оно дасть представленіе о слогів нашего писателя:

«Когда дёло идеть о привитін (de rattacher) ко христу инди-

видиальнаго бытія человіческого, религія не довольствуется причащеніемъ (communion) невидимымъ и чисто духовнымъ: она хочеть, чтобы человыть пріобщался Богу всымь своимь существомь, даже чрезъ физіологическій акть питанія. Въ этомъ таниственномъ, но реальномъ пріобщенін, вещество таинства не просто уничтожается и разрушается, но пресуществляется, то есть, внутренняя и невидимая сущность хлеба и вина возносится въ сферу обожествленной телесности Христа и поглощается ею, тогда кагь феноменальная действительность, или вившній видь этихъ веществъ остаются безъ всякой ощутительной перемёны, чтобы сообщить возможность действію наь въ данных условіяхь нашего физическаго существованія, соединяя нась сь божественнымь таломъ. Точно также, когда дело ндеть о коллективной и общественной жизни человъчества, то и она тоже должна быть таннственно пресуществлена, вполнъ сохраняя однаво внъшній видо, ни формы земнаго общества: эти формы, имъ же самимъ уставовленныя и религіею освященныя определеннымъ образомъ, должны служить реальною основою и видимымъ орудіемъ соціальной дъятельности Христа въ Ero Цервви».

Такими то эксцентрическими выраженіями наполнено все сочиненіе г. В. Соловьева. Въ сочиненіи этомъ вы встрётите громкія фрази, эксцентрическія иден, смёшныя сближенія между предметами, которые не имёють между собой никакой связи; но не встрётите ни на одной изъ его страницъ ни положительнаго доказательства, ни здраваго разсужденія.

Удовольствуемся же приведеніемъ лишь нѣкоторыхъ положеній нашего возвышеннаго богослова. «Единая и универсальная Церковь есть совершенная, вслѣдствіе согласія и единодушія всѣхъ своихъ членовъ».

Гдѣ видѣлъ онъ такую Церковь? Его папистская Церковь полна раздоровъ, борьбы, разногласій. Она не есть ни единая, ни универсальная, хотя и имѣетъ своего папу. Съ каждымъ днемъ, вмѣсто того, чтобы приближаться къ универсальности, она дѣлается все вевѣе и менѣе распространенной.

Церковь нуждается въ единомъ центръ для своего бытыя. Прекрасно, но существуеть ли этотъ центръ въ папахъ, которые были причиною всёхъ раздъленій? По истинъ удивительно встръчать людей, которые отказываются отъ всякой очевидности и унорно добиваются устроить центръ единенія въ учрежденіи, всегда бывшемъ только центромъ раздъленія; которые изъ этого учрежденія создаютъ условіе существованія самой Церкви, хотя Церковь прожила восемь въковъ безъ него, при большемъ единствъ, чъмъ какое явилось съ тъхъ поръ, какъ папство стало добиваться власти надъ всею Церковію.

Г. В. Соловьевъ оставляеть богословіе, чтобы углубиться въ исторію. Углубимся же и мы въ нее вмість съ нимъ.

Для насъ было бы невозможно слёдить за всёми мистическими разсужденіями г. В. Соловьева, которыя онъ прилагаеть къ исторіи, какъ онъ могъ бы приложить ихъ и ко всякому другому предмету. Всё эти мистическія соображенія изложены языкомъ еще болье мистическимъ и по большей части совершенно непонятнымъ. Приведемъ для примёра фразу, которая въ его системё есть основная: «Въ то время какъ священный (sacrée) народъ приготовилъ естественное тёло индивидуальнаго Бого-человёка, мірскіе (profanes) народы выработали соціальное тёло коллективнаго Бого-человёка универсальной Церкви». И подобныя вещи встрёчаются на каждой страницё книги г. В. Соловьева....

Сказавъ о монархіяхъ, указанныхъ въ пророчествѣ Даніила, онъ утверждаетъ. что греческая монархія «не обладала историческою основою, достаточною для христіанскаго единства». Между тѣмъ исторія говорить намъ, что христіанское единство существовало только въ греческой Церкви и что всѣ православныя Церкви, которыя однѣ только и соединены, происходять отъ греческой Церквви. Г. В. Соловьевъ не хочетъ видѣть этого факта, который бросаетъ неотразимый свѣть на всю исторію; онъ хочетъ видѣть начало единства только въ одномъ маленькомъ камию, который былъ брошенъ Богомъ въ исторію среди греко-варварскаго міра Востова; этимъ маленькимъ камнемъ былъ маленькій городъ, котораго

истинное имя было неизвъстно, но который поразиль колосса на сминяных ногахъ и сдёлался потомъ большой горой и реальнымъ центромъ объединенія для всего языческаго міра. Маленькій городз—меленькій камень—это Римъ, при посредствъ котораго образовалась монархія, охватившая Востокъ и Западъ, монархія, по истинъ международная и универсальная. Можно было бы представить много возраженій противъ этой теоріи г. В. Соловьева. Въ самомъ дёлъ, едва христіанство возсёло на императорскомъ тронъ, какъ Константинъ создаль изъ Византіи Константинополь, изъ Бонстантинополя сдёлаль греческую столицу своей имперіи и оставать Римъ, который въ весьма короткій періодъ времени пересталь быть столицей греко-романской имперіи Запада, такъ какъ имперія эта была разрушена вторженіями варваровъ.

Г. В. Соловьевъ, сдълавъ изъ языческаго Рима центръ единства ли всего міра, утверждаеть однако, что это единство могло осуществиться только въ эпоху, когда была основана сдуховная власть церковной монархіи, основанной на истинъ и любви». Но здъсь лучше привесть выдержку изъ сочиненія самого г. В. Соловьева, который по своему старается истолковать переходь языческаго единства въ единство христіанское: «если простонародное имя Рима означало, по гречески, силу (force), то граждане въчнаго города, читая это имя по семитически, думали открыть здёсь его истинвое значение: Любовь; и античная легенда, возобновленная Виргилень, соединяла римскій народь и династію Цезаря въ частности съ матерью Любви и чрезъ нее съ высшимъ богомъ. Но ихъ лобовь была слугою Смерти и ихъ высшій богь быль отцеубійцей. Римское благочестіе, главное право Римлянъ на славу и причина ихъ величія, было чувствомъ, обращеннымъ къ ложнымъ принципамъ. Дъло шло преимущественно о перемънъ самыхъ принциповъ. Дъло шло объ откровеніи истиннаго Рима, основаннаго на истинной религіи. Замвняя безконечныя тріады боговъ отцеубійць одной божественной Троицей, единосущной и нераздёльной, нужно было положить въ основание универсальнаго общества, виесто властвованія Силы, Церковь Любви. Было ли действіемъ

чистаго случая то, что, желая провозгласить Свою истинную универсальную монархію, основанную не на раболёнстве подданныхъ и произволё смертнаго властелина, но на свободномъ обращенів вёры и любви человёческой въ истине и благодати Божіей,—Інсусь Христось избраль моменть, когда прибыль вмёстё со своими учениками въ границамъ Цезарен Филиппійской, того города, въ которомъ рабъ Цезарей приносиль жертвы гемію своего властелина? Было ли также действіемъ случая и то, что для дарованія послёдняго освященія своему основному дёлу, Інсусь избраль окрестности Тиверіады и, въ виду памятниковъ, говорившихъ о существовавшемъ властелинё ложнаго Рима, посвятиль будущаго властителя истиннаго Рима, открывъ ему мистическое имя вёчнаго города и высшій принципъ Своего новаго Царства: «Симона, сына Іонина, ЛЮВИШЬ ли ты Мена болье, чюма они?».

Мы просимъ извиненія у нашихъ читателей, что предложили имъ этотъ образчикъ логики и слога того, кого г. Штроссмайеръ осмълился назвать могучимъ писателемъ. Неужели на томъ основанін, что Інсусъ Христосъ сказалъ Петру: «любишь ли ты Меня?» Онъ далъ ему понять, что дёло идетъ о Римё, котораго Петръ будетъ монархомъ? Неужели потому, что Христосъ сдёлалъ ему этотъ вопросъ близъ Тиверіады, Онъ далъ ему понять, что Петръ замёнитъ Цезарей Рима? Надобно согласиться, что такія сопоставленія могутъ зарождаться только въ головѣ весьма плохо упорядоченной (équilibrée). Такимъ образомъ г. Соловьева надобно помёстить въ рядъ тёхъ мистиковъ, которые предаются страниѣйшимъ иллюзіямъ и которые сами не понимаютъ того, чему хотятъ учить другихъ.

Легко предположить, что мы не станемъ оспаривать эту странную теорію перехода отъ Рима языческаго къ Риму христіанскому, и теорію основанія христіанской монархів Рима въ лицѣ св. Петра. По словамъ св. Григорія Великаго, патріархъ г. Рима, св. Петръ приходиль въ Римь только для того, чтобы тамь умереть, по повелѣнію языческаго императора. Языческій Римъ существоваль нѣсколько вѣковъ послѣ смерти св. Петра. Исторія свидѣтель-

ствуеть, что Петръ не быль римскимь епископомь и что римскіе епископы не были его преемниками. Но г. В. Соловьевъ возносится превыше исторіи и утверждаеть, что близь Тиверіады Інсусь Іристось установиль новую династію и что «династія Цезаря была замінена династіей Симона Петра, верховнаго первосвященника и слуги слугь Божінхь».

И все это многоэтажное зданіе ложных и смёшных теорій утверждается на слёдующей основе: Інсусь Христось свазаль св. Петру близь Тиверіады: «Симонь, сынь Іонинь, любишь ли ты меня!» А это означаеть, по мнёнію г. В. Соловьева: Петрь, ты замёнишь Цезарей и станешь монархомъ Рима, каковое названіе, по своему подлинному значенію, означаеть Любовь. Пускать въ обращеніе подобныя теоріи могуть лишь тё, которые имёють намёреніе посмёнться надъ обществомъ или, по крайней мёрё, потеряяи всякій здравый смысль.

Переходимъ въ VIII главъ: Сынг человъческій и камень.

Камень—это св. Петръ. Доказательствомъ этого у г. Соловьева служить то, что Інсусъ Христось сказалъ: «Я тебъ говорю, что ты еси Петръ (камень)». Г. В. Соловьевъ, переводя подобнымъ образомъ слова Інсуса Христа, сообщаетъ имъ неразумный смыслъ (сопте-sens). Дёло шло не о св. Петръ, — какъ о камиъ, въ той бесъдъ, которую Інсусъ Христосъ имълъ со своими учениками и которая передана св. Матејемъ, но о божественности Спасителя, какъ мы на то указывали уже и раньше. Когда св. Петръ исповъдаль эту истину, Інсусъ Христосъ сказалъ ему: «эта божественность будетъ скалою Церкви, и Я говорю тебъ объ этомъ поточу, что ты стяжалъ имя Петра ради твердости своей въры». Но г. В. Соловьевъ допускаетъ ультрамонтанское неразуміе и утвержаеть, что св. Петръ былъ камнемъ, о которомъ предсказывалъ Даніилъ и который долженъ былъ сдълаться горою, поврывающею весь міръ.

Воть все, что онъ свазаль на двухъ страницахъ своей восьмой глави. Онъ забилъ сдёлать въ ней одно маленькое объясненіе. Именно, если св. Петръ билъ горой, которая наполнила весь міръ,

если эту гору слъдуеть назвать универсальною Церковью, то универсальная Церковь должна же существовать. Гдъ же она? Г. В. Соловьевъ этого еще не показалъ.

Его IX глава озаглавлена такъ: Митрополитъ Филаретъ Московскій, св. Іоаннъ Златоустъ, Давидъ Штраусъ и Пресансе о первенствъ Петра.

Надобно признаться, что въ этой главѣ собрана странная смъсъ (salade). Ученіе г. Пресансе занимаетъ первое мѣсто въ ряду названныхъ писателей. Пресансе отрицаетъ первенство св. Петра. Всѣмъ извѣстно, что протестанты вовсе не паписты, что они отвергаютъ не только папское самодержавіе, но и первенство, которому придаютъ разнообразный смыслъ и которое паписты преобразуютъ въ абсолютную автократію.

Затъмъ слъдуетъ Штраусь, авторъ Жизни Іисуса, который защищалъ первенство св. Петра противъ протестантовъ. Какъ понималъ онъ это первенство? Г. В. Соловьевъ объ этомъ не говоритъ ничего.

Почему на третьемъ мёстё стоитъ Филаретъ Московскій? Какъ понималь онъ первенство? Г. В. Соловьевъ остерегается говорить объ этомъ. Онъ знаетъ хорошо, что Филаретъ не билъ папистомъ ни въ какой степени. Если бы онъ былъ таковымъ, то не предложилъ бы датъ намъ докторскую степень илавнымъ образомъ за сочиненіе, которое мы обнародовали подъ заглавіемъ Схизматическое папство (Papauté schismatique).

Г. В. Соловьевъ приводитъ, наконецъ, маленькую видержку изъ св. Іоанна Златоуста. А затъмъ объявляетъ, что не хочетъ вдаваться въ болъе продолжительную полемику. Если г. В. Соловьевъ хочетъ узнатъ истинный смыслъ текстовъ св. Писанія и Отцевъ Церкви о св. Петръ, то мы позволяемъ себъ порекомендовать ему обратиться къ нашему сочиненію, котораго заглавіе мы только что привели и которое было одобрено не только Филаретомъ, но и другими ученъйшими епископами различныхъ православныхъ Церквей.

Тамъ онъ найдетъ доказательства того, что папизмъ не имъетъ

своего начала въ св. Петрё; исторія покажеть ему, что это начало никогда не появлялось и никогда не развивалось въ Церкви и что мнимая универсальная Церковь никогда не существовала и никогда не будеть существовать.

Но воть мы подощие въ X главъ: "Апостоль Петрь и папство".

«Св. Апостоль Петръ обладаеть первенствомъ власти». Это не върно. «Если признать въ универсальной Церкви основную и верховную власть, установленную Інсусомъ Христомъ въ лицъ св. Петра, тогда надобно признать также и то, что эта власть существуеть гдъ-либо».

А если не допускають въ Церкви подобной власти, то имъють ин надобность искать мъста ея существованія? И воть мы согласно съ св. Писаніемъ, съ св. Отцами Церкви и вселенскими соборами утверждаемъ, что власть, о которой говорить г. В. Соловьевъ, не существуеть, что она есть только изобрътеніе римскихъ епископовъ уже восьмого въка и что ясно была формулирована только въ одиннадцатомъ въкъ паною Григоріемъ VII.

Не возможно помъстить мнимую власть св. Петра гдъ-либо, кроив Рима, прибавляеть г. В. Соловьевъ.

Ми же утверждаемъ, что ее нельзя помъщать ни въ Римъ, ни въ другомъ мъстъ, потому что она не существуетъ.

«Она всегда являлась, говоритъ г. В. Соловьовъ, какъ центръ церковнаго единства».

И это не върно.

Надобно помъстить ее въ Римъ, прибавляеть нашъ авторъ, потому что нельзя помъстить ее ни въ Константинополъ, ин въ С.-Петербургъ.

Еще разъ, эта власть не существуеть; поэтому безполезно домогаться помъщенія ея гдъ-бы то ни было. Для г. В. Соловьева факть, который онь доказываеть, очевидень; а мы, мы объявляемь, что не существующій факть, не можеть быть очевиднымь.

Затемъ следують избитмя места, которыя г. В. Соловьевъ повторяеть до пресыщения и которыя оть этого не делаются более астинными. Запасемся же терпениемъ, слушая его, и прочтемъ тъ страницы, которыя въ его книгъ суть главнъйшія, въ которыхъ онъ пускается въ доказательства и приводить историческіе. доводы.

«Никавими разсужденіями нельзя опровергнуть очевидности того обстоятельства, что вив Рима существують только національныя Церковь (какова, напримёрь, армянская Церковь, греческая
Церковь), государственныя Церков (какъ-то: русская Церковь, англиканская Церковь) или же секты, созданныя чрезь обособленіе
(каковы лютеране, кальвинисты, ирвингіане и т. д.). Только римская католическая Церковь не есть ни національная Церковь, ни
государственная Церковь, ни секта, основанная человёкомъ. Это
единственная Церковь въ мірё, которая сохраняеть и утверждаеть
принципъ соціальнаго и универсальнаго единства противъ эгонзма
индивидуумовъ и партикуляризма націй; это единственная въ мірё Церковь, которая охраняеть и скрёпляеть свободу духовной
власти противъ государственнаго абсолютизма; словомъ, это единственная Церковь, которую не одолёли врата адовы».

«По плодамъ ихъ узнаете ихъ».

«Въ области религіознаго союза плодами католицизма (для тёхъ, воторые остались ватоливами) являются единство и свобода Цервви; а плодами восточнаго и западнаго протестантизма для техъ, вто присоединился въ нему, - являются раздёление и рабство: раздъленіе въ особенности для западныхъ протестантовъ и рабство въ особенности для восточныхъ. Могуть думать и говорить о римской Церкви или о панствъ все, что угодно. Мы и сами весьма далеки отъ того, чтобы видъть и искать въ ней полнаго совершенства, уже осуществленнаго идеала. Мыдзнаемъ, что камень Церкви не есть еще Церковь, что фундаменть не есть зданіе, что средство не есть цёль. Но все то, на чемъ мы настанваемъ, состоить лишь въ томъ, что панство есть единственная церковная власть, международная и независимая, единственная основа, действительная и постоянная, для универсального дела Церкви. Это неоспоримый факть, и его достаточно, чтобы признать въ папъ единаго хранителя власти и преимуществъ, которыя св. Петръ

получить отъ Інсуса Христа. А такъ какъ дёло идеть объ универсальной церковной монархіи, которая должна пресуществить универсальную политическую монархію, не уничтожая ее совершеню: то развё не естественно, чтобы внёшній престоль для этихъ двухъ параллельныхъ монархій оставался одинъ и тотъ же? Если, какъ мы уже говорили, династія Юлія Цезаря должна была, въ нав'єстномъ смисле, быть зам'єнена династіей Симона Петра—цезаризмъ папствомъ,—то папство не должно ли было утвердиться въ реальномъ центр'є универсальной монархіи?

«Перенесеніе въ Римъ верховной церковной власти, основанной Христонъ въ лицъ св. Петра, есть факть, ясно засвидътельствованный преданіємо Церкви и оправдываемый логикою вещей. Что же касается вопроса объ определенін того, како и въ какихъ формахъ власть Петра была передана епископу Рима, то это составляеть уже историческую проблему, которая, за неимпніемъ документовъ, не можетъ быть ръшена научнымъ образомъ. Мы втринъ православному преданію, хранящемуся въ нашихъ литургическихъ книгахъ, которое утверждаетъ, что св. Петръ, прибывши въ Римъ, окончательно основалъ тамъ свой престолъ, и предъ смертію самъ назначиль себ'ї преемника. Впослёдствін папы были избираемы христіанской общиной города Рима до техъ поръ, пова настоящій образь избранія ихъ коллегіею кардиналовь не утвердился окончательно. Сверхъ того, мы имбемъ отъ втораго въта (въ сочиненіяхъ св. Иринея) достовърныя свидътельства, воторыя доказывають, что римская Церковь была уже вз то время признаваема всъмъ христіанскимъ міромъ, какъ центръ единства, и что римскій епископъ постоянно пользовался верховной мастью, хотя формы, въ какихъ выражалась эта верховная власть, должны были неизбёжно измёняться по временамъ, дёлаясь болёе определенными и более вліятельными по мере того, какъ соціальное строеніе Церкви вообще все болёе и болёе осложнялось, разнообразилось и развивалось.

«Въ самомъ деле, говорить одинъ историяъ, вритивъ и раціо-

налисть, —въ самомъ дёлё, въ 196 году предстоятели (chefs), избранные Церквами, пытались установить церковное единство: одинь изъ нихъ, предстоятель римской Церкви, казалось достигь исполнительной власти въ нёдрахъ общины и присвоялъ себё званіе верховнаго первосвященника» 1). Но дёло касалось не одной только исполнительной власти; тотъ же писатель немного далёе дёлаетъ слёдующее признаніе: «Тертулліанъ и Кипріанъ кажется привётствовали въ римской Церкви главнёйшую Церковь и, въ извёстной мёрё, хранительницу и указательницу (régulatrice) вёры и чистыхъ преданій» 2).

«Монархическая власть универсальной Церкви въ первоначальномъ христіанстве была только въ зародыше, едва приметномъ, но полномъ жизни; во второмъ веке этотъ зародышъ раскрылся видимымъ образомъ, какъ о томъ свидетельствуютъ акты папы Виктора; въ третьемъ веке—акты папы Стефана и св. Діонисія и въ четвертомъ веке—акты папы Юлія 1-го. Въ следующемъ затемъ веке мы видимъ уже этотъ авторитетъ и эту монархическую власть римской Церкви выросшими, подобно разросшемуся кустарнику,—при папе св. Льве 1-мъ,—и, наконецъ, об девятомъ опъкъ папство является уже величественнымъ и могучимъ деревомъ, покрывшимъ христіанскій міръ тенью своихъ вётвей.

«Вотъ гдё совершилось веливое событіе, величайшій фавтъ, объясненіе, явленіе и историческое исполненіе божественныхъ словъ: ты Цетръ и т. д. Этотъ всеобщій фавтъ возникъ изъ Божественнаго права, тогда какъ факты частные—касательно перехода верховной власти, папскаго избранія и т. д., чисто человъческаго происхожденія».

Такимъ образомъ, по мижнію г. В. Соловьева, божественная власть св. Петра перешла, неизопестно какимъ образомъ, въ папамъ. Онъ дёлаетъ намевъ на текстъ св. Иринея, который между

<sup>1)</sup> B. Aubé Les chrétiens dans l'Empire Romain de la fin des Antonins au milieu du troisième siecle, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ib. p. 146.

темь повазываеть противное тому, что утверждаеть г. Соловьевъ; онь делаеть намень на некоторыя историческія обстоятельства, которыя ровно ничего не доказывають. Онъ при этомъ ссылается на одного свободнаго мыслителя, который инчего не понимаеть въ фактахъ, о которыхъ говоритъ; вотъ и все, что г. В. Соловьевъ находить въ пользу своего положенія со временъ Христа и до девятаго въка. Между тъмъ эти только что приведенныя нами страницы суть въ то же время и наиболье сильныя въ сочиненіи г. В. Соловьва. Мы такъ часто, и въ особенности въ нашей  ${\it Hc}$ mopiu Церкви (Histoire de l'Eglise), отвъчали на все то, что утверждаеть г. В. Соловьевъ, что не имжемъ никакой надобности возвращаться въ этому еще разъ. Читатели l'Union chrétienne достаточно знакомы съ этими вопросами, чтобы съ перваго взгляда могли видеть, какъ бъдны знанія г. В. Соловьева. Онъ ничего не доказаль изъ того, что предположиль доказать, и, не смотря на то, продолжаеть разсуждать о своей теоріи, какь о неоспоримомь историческомъ фактъ. Онъ пытается даже подтвердить ее правосмоныма преданиема. Это последнее обстоятельство приводить намъ на память брошюру о. Гондини, старавшагося найти следы папства въ литургическихъ внигахъ Востока и собиравшаго съ этою цёлію то, что въ этихъ книгахъ говорится о св. Петрё. Мы же ему доказали, что всё названія, данныя въ этихъ книгахъ св. Петру, равнымъ образомъ усвояются и другимъ апостоламъ и даже святымъ, которые не принадлежали въ лику апостоловъ. Что же въ такомъ случав доказывають эти названія?

Что васается похваль, какія г. В. Соловьевь дёлаеть папистской Церкви, то тё, которые знають ее и судять о ней безпристрастно, знають и то, что похвалы эти никонить образомъ не могуть относиться къ ней. Мы весьма часто давали изображеніе этой Церкви, поэтому не имбемъ надобности возвращаться къ этому предмету. Нась удивляеть только то, что г. В. Соловьевъ, который имбеть столь высокое понятіе о римской Церкви и который безпрестанно влееместь на православныя Церкви и въ особенности на русскую

Церковь, въ то же время называеть себя православнымъ и не принимаеть папизма оффиціально. Такъ какъ онъ по своимъ убъжденіямъ паписть, то пусть заявить это самъ, и тогда его оставять спокойно твердить тв двв или три идеи, которыя составляють всю основу его богословскаго знанія.

С—въ.

(Окончаніе будеть).

## ВЪРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

1891.

No 5.

мартъ.--книжка первая



XAPЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, Марта 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Паслос*ь.

# СЛОВО

## в день восмествія на Престоль Влагочестиввинаго Государя Инператора Александра Александровича.

О лжеученій графа Л. Н. Толстаго.

O, дабы отсъчени были развращающій вась! (Гал. V, 12).

Мы собрались, бл. сл., въ этотъ св. храмъ, чтобы въ общей единодушной молитвъ съ одной стороны вознести благодарене Господу за дароване намъ нашего Благочестивъйшаго Государя, а съ другой — просить продленія къ Нему всевышней милости и въ будущемъ, укръпленія Его особенными благодатными силами, необходимыми для управленія великимъ государствомъ и милліонами подданныхъ. Эта молитва тъмъ болье близка должна быть нашему сердцу, что она есть вмъстъ съ тъмъ молитва и о благоденствіи всего нашего отечества, молитва о нашемъ собственномъ благосостояніи.

Великія обязанности и тяжелую отвътственность возложиль Всевышній Царь царей на нашего возлюбленнъйшаго Госуларя! Выполненіе этихь обязанностей невозможно безъ сверхъестественной помощи. Отвътственность предъ Богомъ несравнима съ отвътственностію ни предъ живыми людьми, ни даже предъ судомъ исторіи: люди видятъ только дъла царей, а отъ очей Всевидящаго не сокрыты и ихъ намъренія. Благочестивъйшему Государю нашему Господь вручилъ судьбу мночестивъйшему Государю нашему Господь вручилъ судьбу мно-

гихъ милліоновъ Его подданныхъ. На Него возложена обязанность заботиться не о внъшнемъ только благосостояній подданныхъ, но и о правильномъ развитіи ихъ духовной жизни. Онъ неусыпно печется не объ армін только, которан бы защищала насъ отъ внешнихъ враговъ, не о процестани только торговли и промышленности, не объ улучшении только путей сообщенія, не о безопасности только жизни и имущества подданныхъ, но и объ улучшении условий ихъ духовной жизни: объ ихъ умственномъ просвъщении и религиозно-нравственномъ усовершенствованіи. Последнее еще важнее перваго. Умственное невъжество народа, а еще хуже-извращенность его понятій, господство среди него ложныхъ ученій п теорій, увлеченіе разрушительными лжефилософскими міровозарвніями, -- хотя не сразу, а постепенно, вреднве отвывается на народной жизни, чёмъ даже неурожай, эпидемін. пожары и другія общественныя бъдствія; упадокъ общественной народной нравственности гибельнъе упадка промышленности, паденія курса, военныхъ неудачъ...

Къ сожалвнію, наше время особенно нуждается въ попеченіяхъ о духовной жизни народа. Если когда, то именно въ наше время въ русское общество вторгаются самыя превратныя идеи, самыя разрушительныя теоріи, самыя зловредныя ученія, самыя чудовищныя міровоззрівнія, волнующія не только верхніе, но и низшіе слои общества, отторгая нашъ народъ отъ союза съ Православною Церковію, потрясая въковыя върованія, стремясь поколебать твердыя основы народной жизни, извращая истинныя понятія, развивая отрицательно-критическое только отношение къ существующему порядку и разстраивая единство народной мысли и народныхъ идеаловъ. И что прискорбиве всего, такъ это то, что каждый лжеучитель, развращающій наше общество, старается принять видъ апостола Христова, проповъдуетъ свое ученіе, крайне враждебное христіанству, не иначе, какъ съ Евангеліемъ въ рукахъ. Пашковъ отторгаетъ отъ Церкви наше высшее общество, указывая на Евангеліе; распространителя: штундизма ведуть къ погибели нашъ простой народъ, обѣщая ему здъ или ондъ показать Христа. Соловьевъ, также во

пия будто-бы Христа, убъждаетъ насъ, всъхъ православныхъ русскихъ людей, отречься отъ Православной Церкви и торжественно идти по его стопамъ въ Римъ для лобызанія папской туфли, которая будто-бы одна всесильна освободить нашу Церковь отъ измышленнаго имъ государственнаго гнета. Но ни для кого не тайна, что больше всъхъ волнуетъ умы русскаго образованнаго и необразованнаго общества графъ Л. Н. Толстой, также желающій войти въ самую среду русскаго народа не иначе, какъ съ посохомъ апостола Христова.

На этомъ-то последнемъ зле, съ неимоверною силою врывающемся въ наше общество и грозящемъ разрушить вековыя начала народной жизни, мы и намерены остановить ныве ваше особенное вниманіе, бл. сл.!

Многіе изъ насъ съ увлеченіемъ читають многочисленныя сочиненія графа Толстаго какъ дозволенныя цензурою, такъ в воднольныя, но совершенно свободно и открыто распространяемыя среди нашего общества; многіе изъ насъ съ горачностію защищають идеи Толстаго, не ваміная, конечно, вхъ разрушительной силы и раставвающаго характера; многіе взъ насъ съ преступнымъ хладнокровіемъ смотрять на то, какъ наша молодежь---наши сыновья и дочери -цёлыя ночи проспаживають надъ перепискою на короткое время добытой у знакомыхъ «Крейцеровой Сонаты», — этого нескладнаго, гразнаго и безиравственнаго разсказа, который неблагоразумно было бы даже читать въ присутствіи молодыхъ людей. Но ии увърены, что изъ всей массы почитателей Толстаго лишь очень и очень немногіе знають, въ чемъ собственно состоить его ученіе. Въ его сочиненіяхъ - такое множество противорічій, что по нямъ почти нельзя составить себ'в правильнаго представленія о его міровозарвнін. Личное сношеніе съ нить также еще не даеть намъ полнаго ручательства за то, то ин ножемъ узнать, такъ сказать, самую душу его ученіз. Нужно замітить, что Толстой вообще крайне сдержанъ въ своей откровенности. Ею пользуются только немногіе испытанные ученики его. Вотъ почему, получивъ возможность ознавомиться съ самымъ остовомъ этого ученія, чревъ ближайшаго ученика и наперсника Толстаго, и провъривъ сообщенное намъ по самымъ сочиненіямъ этого лжеучителя, мы рѣшаемся, бл. сл., раскрыть его предъ вами здѣсь въ сжатомъ видѣ и безъ всякихъ прикрасъ, но во всей, такъ сказать, наготѣ его, дабы тѣ, которыхъ еще не оставило благоразуміе, могли съ надлежащею осторожностью относиться къ сочиненіямъ Толстаго, во множествѣ распространяемымъ въ послѣднее время, а тѣ, которые уже увлечены Толстымъ безвозвратно, по крайней мѣрѣ, увидѣли бы, если только захотятъ видѣть, имѣя очи, куда ихъ ведутъ и какая пропасть ожидаетъ ихъ. Человѣколюбецъ Господь силенъ спасти и этихъ несчастныхъ людей, даже на самомъ краю пропасти, какъ спасъ Онъ разбойника, уже повѣшеннаго на крестѣ, быть можетъ, за нѣсколько минутъ до его кончины...

Итакъ. — въ чемъ же состоитъ учение Толстаго? Въ своихъ подпольных сочиненіях в 1) Толстой совершенно отрицает в бытіе личнаго Бога, не признаеть Промысла Божія, зло издъвается надъ христіанскимъ догматомъ о Троичности Лицъ въ Богъ, отвергаетъ учение Церкви о Боговоплощении и искуплении, первородномъ грвхв, не допускаеть возможности сверхъестественнаго откровенія и чудесь; Господа нашего Іисуса Христа признаетъ обыкновеннымъ, но только «умнымъ человъкомъ»; а его последователи уже не признають даже существеннаго различія между Христомъ и самимъ Толстымъ; мало того, они утверждають даже, что Толстой выше Христа, такъ какъ, живя въ болве просвещенный векъ и будучи болъе одаренъ отъ природы, онъ будто бы глубже вникаетъ н яснъе понимаеть задачи міровой жизни. Далье. - Толстой не признаеть ни Церкви, ни таинствъ, ни догматовъ, ни молитвы 2), ни постовъ, -почитание Богоматери, святыхъ, иконъ, креста и мощей называеть даже идолопоклонствомъ. Напоминаніе человіку о Богі, по его ученію, только развращаєть и самаго развратнаго. «За то, что ты мив про Бога помянуль. говорить у него разбойникъ 3), я завтра лишнихъ двухъ лю-

 <sup>«</sup>Въ чемъ моя въра?» «Исповъдь», «Церковь и государство» и «Евангеліе».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Толстаго, т. XII, стр. 213—221.

<sup>3)</sup> Соч. Толстаго т. XII, стр. 207.

дей убью». И дъйствительно, кто становится послъдователемъ Толстаго, тотъ прежде всего разрываетъ всякую связь съ Православною Церковью и не присоединяется ни къ какой другой, выбрасываетъ изъ своего дома иконы, грубо сожизя ихъ, перестаетъ совсъмъ молиться и исполнять релипозныя обязанности.

Невъріе и безбожіе Толстаго очевидны для каждаго, — и въ этомъ отношеніи Толстой ничего не сказаль новаго: безбожние безумцы существовали еще даже во времена Давида. Чъмъ же привлекательно ученіе Толстаго? Его послъдователи били, безъ сомнънія, людьми невърующими и до знакомства своего съ его воззръніями; но теперь они хватаются за его безбожныя книжки лишь потому, что думають найти въ нихъ оправданіе своего невърія и безбожія, надъясь этими книжыми примирить съ собою свою непокойную совъсть; этимъ несчастнымъ людямъ любезно міровоззръніе Толстаго, очевидно, лишь потому, что оно потакаетъ человъческимъ слабостямъ, старается оправдать дурное поведеніе людей. Но каєъ послъ этого жалокъ поэтъ, когда онъ не нашелъ никаюто лучшаго употребленія для своего таланта, кромъ оправданія людскихъ пороковъ и недостатковъ!

Въ жизни и дъятельности Толстой предлагаетъ руководствоваться своимъ послъдователямъ только двумя правилами, которыми, собственно, и исчерпывается вся его мнимая философія.

1. Первое изъ этихъ правиль гласить такъ: Не противься глу! 1) Если ты видишь (учить лжеапостоль), что твоего ближняго имфетъ постигнуть какое-либо горе, ты не старайся отвратить его самъ и даже не предупреждай о томъ своего друга; иначе это горе, встрътивъ на своемъ пути сопротивленіе, вызоветь другое, еще большее горе. Это безиравственное, не христіанское, даже не человъческое правило жизни Толстой поясняеть 2) наглядными примърами. «Крестникъ» — герой одного изъ его народныхъ разсказовъ — уви-

<sup>1)</sup> Cou. Toucraro, t. XII, ctp. 55-65, 192-212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сот. Толстаго, т. XII, стр. 198—200.

дълъ, что воръ крадетъ снопы съ поля его отца; желая воспротивиться этому злу, онъ указаль на него отпу; отепь повхаль въ поле, созваль мужиковъ, которые избили вора, связали и повели въ острогъ; въ острогъ воръ просиделъ цълый годъ, научился тамъ всёмъ влодёйствамъ и началъ жежестоко мстить отцу «Крестника»: сначала угналь двукь лошадей его, а потомъ сжегь и дворъ. Но воть примерь еще разительное. Увидоль тоть же «Крестникь», что въ избу, въ которой спала его мать, влёзъ разбойникь и сталь сундукъ ломать; мать проснулась в закричала; увидевь ее, разбойникъ выхватилъ топоръ, замахнулся на мать и хотвлъ ее убить; не сдержался «Крестникъ», какъ пустить жезломъ въ разбойника, прямо въ високъ ему попалъ и убилъ на мъстъ. И воть за этимъ следуеть новое зло: плачеть мать о своихъ гръхахъ, кается, говорить: дучше бы меня тогда разбойникъ убиль, -- не наделала бы я столько греховь. Этихь бедствій не было бы, по словамъ новаго лжеучителя нашего, если бы «Крестникъ» не противился злу. Пусть же воръ похищаетъ труды твоего ближняго, --ты не говори ему: «не крадь»! Не предупреждай и друга твоего о причиняемомъ ему злъ. Пусть разбойникъ на твоихъ глазахъ убиваетъ твою родную мать, ты вопреки голосу твоей природы, вопреки требованіямъ всего существа твоего, будь только безучастнымъ врителемъ этого несчастія, но не мъшай ему, не проявляй никакого чувства любви въ своей матери. И это безиравственное учение Толстой еще выводить, какъ бы въ глумленіе, изъ Божественныхъ словъ Спасетеля, заповедавшаго намъ даже жизнь свою полагать "за други своя", дабы только предотвратить отъ нихъ зло!

«Не противься злу, чтобы оно не повлекло за собою еще большаго зла!» Въ какое глубокое, непримиримое противоръчіе съ самимъ собою здъсь впадаетъ графъ Толстой! Для чего же онъ такъ усердно старается о распространеніи своего лжеученія, если онъ не думаетъ пресъчь имъ мнимое, самонямышленное зло? Или онъ желаетъ вызвать зло большее существующаго?

«Не противься злу, чтобы оно не повлекло за собою еще большаго зла!» Какъ будто бы злу неизбъжно противиться

только зломъ! Какъ будто бы пожаръ тушатъ однимъ масломъ! Какъ будто бы христіанская любовь безсильна—то или другое временное зло безвредно прекратить въ самомъ его зародышъ!

«Не противься злу, чтобы оно не повлекло за собою еще большаго зла! Какая возмутительная ложь заключается въ этомъ ужасномъ совъть! И не думайте, бл. сл., чтобы въ этомъ совъть сообщалось намъ что-либо новое для насъ и не слыханное: напротивъ, -- это житейское руководство слишкомъ старо, мы съ нимъ свыклись, имъ-то, къ сожаленію, и управляется наша не христіанская жизнь; если же многіе изъ насъ ниъ еще увлекаются въ настоящее время, то, во-первыхъ, лишь потому, что его высказаль со всею возмутительною откровенностію Toxcmou, а во-вторыхъ, потому, что въ той формв изложенія, которую даль ему этоть лжеучитель, оно оправдываетъ наше дурное поведеніе, котораго мы до сихъ поръ стыдились въ самой глубинъ своей совъсти, и потакаетъ нашимъ страстямъ. Собственно говоря, и безъ Толстаго мы жиле в живемъ по Толстому, вопреки голосу нашей совъсти. Ми и такъ не противемся злу изъ боязни новаго зла, котя бы то даже только въ видъ какой-либо для насъ непріятности. Мы видимъ злоупотребленія людей, но боимся указывать на нихъ кому следуетъ, чтобы не нажить себе непріятностей, и при этомъ думаемъ еще вступать въ сдёлку съ своею совъстію, наивно увъряя себя, что "это-не наше дпло". Мы видимъ на улицъ человъка, которому наносять ужасные побон, и обыкновенно убъгаемъ отъ этого уличнаго скандала, чтобы даже не попасть только въ число свидетелей, и еще успоканваемъ свою непокойную совъсть, ложно примъняя къ себъ слово Писанія: "уйди от зла и сотвори благо". "Уйди от зла"-ото значить: самъ не дълай зла, а не то, что--- «не противься злу». Мы избътаемъ оказывать серьезную помощь каждому несчастному потому именно, что съ этимъ могуть соединаться некоторыя непріятности для насъ самихъ. Но живя по Толстому даже и безъ его совътовъ, живя, не противясь действительно злу, можемъ-ли мы сказать, что чрезъ эту жизнь нашу зло въ мірѣ уменьшается? Отвѣтъ на это дають намь наши тюрьмы и арестантскія роты, ежегодно переполняющіяся преступниками и постоянно увеличивающіяся въ своемъ количествь; отвъть на это самымъ яснымъ образомъ представляеть намъ наша совъсть, нашъ ежедневный опыть; послъ ихъ свидътельства намъ нъть даже надобности указывать ни на Сибирь, ни на Сахалинъ! Нътъ, бл. сл., зло въ міръ можеть быть уменьшаемо только одною христіанскою жизнію, христіанскою любовію, нашимъ подражаніемъ Христу, Который и на землю сошелъ для того именно, чтобы побъдить зло и насъ научить противиться ему,—Который не боялся того, что Его обличенія зла въ книжникахъ, фарисеяхъ и даже цъломъ народъ еврейскомъ повлекуть для Него самую позорную и ужасную крестную смерть.

2. Второе правило, которымъ Телстой совътуетъ руководствоваться въ жизни, можеть быть выражено такъ: Не содийствуй злу! Правило это, повидимому, не противоръчить не ученію Христа, ни здравому смыслу человівческому. Но это только-повидимому. Ибо знаете ли вы, ол. сл., что Толстой разумветь подъ словомъ зло? По его міровоззрвнію, есть вообще всякая ассоціація, пожирающая, попирающая и уничтожающая личность каждаго отдельнаго человека, требующая отъ каждаго липа принесенія ей въ жертву собственныхъ интересовъ. Поэтому, коренное зло, какъ источникъ всякаго вообще зла и всёхъ бедствій народныхъ, по Толстому, есть государство, потому, что оно есть высшая ассоціація, а отсюда -- и всв отрасли государственной жизни суть только проявленія зла: войско и военная служба 1)зло, потому что онв содвиствують государству, этой высшей ассоціаціи, этому сильнійшему злу; школа 2) во всіхть ея видахъ и проявленіяхъ-отъ народнаго училища до академін наукъ-зло по той же самой причинъ; торговля и промышленность <sup>8</sup>), фабрики и заводы, гражданская администрація в суды, даже самыя благотворительныя общества 4), человъко-

<sup>1)</sup> Соч. Толстаго т. XII, стр. 239, 147, 331, 153 и др.

<sup>2)</sup> Ibid. ctp. 350, 372-445, 236-237.

<sup>3)</sup> Ibid. 330--332, 154.

<sup>4)</sup> Cou. Touctaro t. XII, ctp. 256.

любивыя заведенія 1), больницы и богадівльни, пріюты и воспитательные дома, всё виды общественнаго самочиравленія.суть зло по той-же самой причинь, по тому-же самому отношенію къ государству. Церковь Православная, по ученію Толстаго 2), есть даже сугубое зло, ибо съ одной стороны она сама есть ассоціація, а съ другой-она много содвиствуеть усиленію высшей государственной ассоціаціи. Жлзнь семейную, бракъ христіанскій, какъ корень жизни общественной, какъ первоначальную основу государства, Толстой также объявляеть зломъ и потому не скорбить ни сколько, если бы прекратилось даже и продолжение рода человъческаго 3). Посль этого ясно для каждаго, какъ нужно понимать наставленіе Толстаго: не содпиствуй злу. Т. е., не содвиствуй вообще усиленію государства, въ частности - не содійствуй могуществу отечественнаго войска, не содействуй школе и народному образованію, не содійствуй торговай и промышленности, не поддерживай государственной власти и администраціи, не поддерживай благотворительных учрежденій, не слушайся наставленій Православной Церкви, не дорожи семейною жизнію, христіанскимъ бракомъ...

Но «кто не за насъ, тотъ противъ насъ!» «Не содъйствуй развитію государственной жизни» не тоже ли, что — «стремись къ разрушенію ея!» И Толстой не скрываеть, что именно такъ нужно понимать его ученіе. Онъ уже нарисоваль 4) намъ и новый идеаль, къ которому мы должны стремиться; онъ уже указаль намъ и на то, что должно быть на мъстъ нашего нынъшняго государства, которое, по его ученію, подлежить уничтоженію. Что же это такое? Парламентаризмъ?— Нътъ! — Республика? — Опять — нътъ! Что же, наконецъ? Простите, бл. сл., что мы не можемъ избъжать здъсь языка, которымъ говорить съ нашимъ народомъ самъ Толстой. На мъстъ теперешняго благоустроеннаго нашего государства Толстой

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Соч. Толстаго «Церковь и Государство».

<sup>3)</sup> Соч. Толстаго «Крейцерова Соната».

<sup>4)</sup> Cou. Touctaro v. XII, ctp. 131-166.

хотвль бы видеть лишь «парство дураков» 1), царствобезъ религін, царство-безъ церкви, царство--безъ власти и государственной администраціи <sup>2</sup>), царство — безъ городовъ и школъ, царство -- безъ торговли и промышленности в), царство-безъ денегъ и банковъ 4), царство-безъ войска и законовъ 5), царство-безъ умственнаго труда и техническихъ улучшеній <sup>6</sup>) царство—безъ искусственныхъ путей сообщенія, парство-безъ права личной собственности 7), однимъ словомъ-царство безъ царства. Правда, въ этомъ царствъ какимъ-то непонятнымъ образомъ отводится еще мъсто царю, но лишь въ Толстовскомъ смысле, ибо царь этого царства не имъетъ надъ своими подданными никакой власти и никакого значенія, кром'в одной собственной мускульной силы. Онъ можеть повельвать своимь подданнымь лишь въ той мфрф, въ какой его собственная физическая сила можеть ручаться ему ва осуществление его распоряжений. Но если мускульная сила подданнаго превосходить силу царя, послёдній теряеть всякое значеніе. Чтобы попасть въ число подданныхъ этого царства, Толстой сов'туеть 8) своимъ последователямъ обратиться сначала въ дурожовъ, отказаться отъ «изученія грамматики, географіи, юридическихъ наукъ, стиховъ, повъстей и романовъ, французскаго языка, фортепіанной игры, философскихъ теорій, военныхъ упражненій», всёхъ этихъ, по его ученію, «праздных» и развращающих» душу занятій», п взяться за соху, посвятить себя одному физическому труду...

Едва-ли нужно указывать на то, какал ужасная ложь лежеть въ основъ этого взгляда и какъ разрушительны эти иден, проповъдуемыя Толстымъ. Ассоціація или правильно организованное, на нравственныхъ началахъ поставленное общество не только не есть зло само по себъ, а напротивъ

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 152.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. crp. 159.

<sup>4)</sup> Ibid. ctp. 151—159.

<sup>5)</sup> Ibid. crp. 158.

<sup>6)</sup> Ibid. crp. 159-164.

<sup>7)</sup> Ibid. crp. 151.

<sup>8)</sup> Соч. Толстаго т. XII, стр. 427.

есть единственная сфера, среди которой только и возможна нравственная, духовная жизнь человъка. Безъ общества себв подобныхъ человъкъ жить бы не могъ, онъ одичаль бы, онъ существоваль бы разве въ виде какого-то автомата. «Не добро быти человъку единому» -- эти слова Божін лежать и въ глубинъ самаго существа нашего, это - основной психологическій законъ нашего развитія. Даже до-христіанскіе мыслители, изучавшіе человъческую природу, прекрасно знали эту истину, почему и самаго человъка опредъляли, какъ «существо общественное» (Аристотель). Христосъ возвысилъ вравственное значеніе общества, указавъ на служеніе ему, какъ на высшее выполнение заповъди о любви къ ближнему, и заповъдавъ намъ ради служенія обществу забывать свои личные интересы, свои эгоистическія стремленія. Правда, эта заповъдь Христа тяжела для нашей природы, испорченной грахомъ. Нашъ эгоизмъ не дозволяеть намъ съ истиннымъ самопожертвованиемъ служить государству. Въ этомъ отношенів опять справедливо будеть сказать, что и безъ Толстаго ин живемъ по Толстому. Поэтому-то его міровоззрѣніе такъ и аюбезно нашему сердцу: оно потакаетъ нашимъ эгоистическимъ стремленіямъ, оно оправдываеть дурное поведеніе людей. Нётъ порока, нётъ преступленія, котораго сталь бы страшиться человъкъ, усвоившій себъ это міровозарьніе. Казнокрадство, банковскія хищенія, земскія растраты, преступное равнодушіе государственныхъ чиновниковъ къ своимъ обязанностямъ, -- все это теперь находить для себя оправдавіе въ ученіи Толстаго. И до Толстого были казнокрадства; но тогда, по крайней мъръ, казнокраду не давала покоя его совъсть; а теперь онъ съ хладнокровіемъ стоика можеть сказать ей: «Что ты терзаешь меня, неспокойнам? Ты спроси Толстаго: въдь не зло, а добро я дълаю, расхищая казну и такимъ образомъ обезсиливая государство, это сильнъйшее вло въ мірѣ!... А у Толстаго самъ царь успокавваетъ совасть вора словами: «Ну, чтожъ, что укралъ! значитъ, - ему Вужно» 1).

<sup>1)</sup> Cou. Touctaro, t. XII, ctp. 151.

Дитя малое пойметь, вакими ужасными бедствіями, какими страшными разрушеніями грозить это ученіе нашему обществу; а мы смотримъ на него безучастно; мы не противнися этому злу, какъ того и хочеть отъ насъ Толстой. Гдв же причины этого преступнаго нашего равнодушія, даже болвенашего увлеченія идеями Толстаго?--Причины эти заключаются, какъ мы видели, прежде всего въ томъ, что міровоззреніе Толстаго потакаеть нашимь слабостямь, оправдываеть наше дурное поведеніе; затімь — въ отсутствін въ нашемь обществъ истинной свободы мышленія; въдь наша мысль еще и теперь находится въ ужасномъ рабствъ: говорить Толстой, общепризнанный великій поэть (хотя самый незначительный мыслитель), и мы внимаемъ ему, какъ пророку; но кто станеть отридать, что если бы тоже самое заговориль кто-либо пругой, не завладъвшій еще нашими умами, не кръпостникъ нашей мысли, — мы его не стали бы и слушать? А между темъ Толстой знаетъ, что делаетъ. Сказать правду,---онъ даже и не особенно интересуется людьми мыслящими, которые бы могли сознательно относиться къ его ученію. Онъ знаеть, какъ неустойчивы взгляды и нравственные принципы нашей «интеллигенціи»; онъ знасть, что достаточно бросить ей какую-нибудь «Крейцерову Сонату», чтобы окончательно потрясти ея и безъ того расшатанную семейнную жизнь; онъ знаеть, что достаточно дать нашимъ такъ называемымъ «мыслящимъ людямъ» въ руки такую книжку, какъ «Въ чемъ моя въра?» или лже- «Евангеліе», чтобы они, и безъ того никогда не имъвшіе живой въры въ Бога и привязанности къ Церкви, пошли за нимъ безотвътною толпою; людей же. мыслящихъ действительно самостоятельно, Толстой вообще не любить и, повидимому, не надвется даже имъть ихъ когда либо въ числъ своихъ послъдователей.

Въ минуту откровенности онъ даже печатно заявилъ <sup>1</sup>), что ему нужны последователи не мыслящіе, а народная масса, «полусознательно, полу-на-веру» и даже «только на веру признающая» его ученіе. Онъ вообще не ценить умственной

<sup>1)</sup> Соч. Толстаго т. XII, стр. 455-456.

силы 1), ему нужна сила физическая, сила стихійная, способная слъпо идти за своимъ вожакомъ и безотчетво разрушать все, попадающееся ей на пути. Онъ гоняется не столько за ветеллигентными людьми, сколько за простымъ народомъ. Объ этомъ ясно говорить все и въ его деятельности, и въ самыхъ пріемахъ его пропаганды. Зачемь, напримерь, онъ надель на себя и на своихъ апостоловъ крестьянскій армякъ и простые сапоги и взялся за крестьянскій топоръ или соху? Исымочетельно - для сближенія съ простымъ народомъ! Для болье удобнаго вербованія его!... Свои идеи онъ распростравяеть также не въ ученомъ изложения, а главнымъ образомъ -- въ видъ простонародныхъ сказовъ и легендъ 2), доступныхъ вполнъ для понеманія крестьянъ, и своимъ художественнымь изложениемь усыпляющихь у читателей способность различенія добра отъ зда. Онъ подходить къ нашему народу съ истинно сатанинскою хитростію.

Чтобы не испугать его всею мерзостію своего міровозарівнія, его разрушительною силою, онъ не раскрываеть его сразу во всей его наготъ и очевидности, а вводитъ его въ сознаніе нашего общества лишь по частямь, съ перерывами,-въ одной сказкв проведеть одну мысль, въ другой-другую, въ подпольномъ изданіи — третью; а чтобы сбить съ толку своихъ читателей, онъ иногда издаеть и разсказцы, написанние въ христіанскомъ духв в), такъ что человъкъ, прочитавшій только одни эти разсказы, будеть даже недоумввать, за что можно нападать на Толстаго. Обладая змёчною хитростью, Толстой начинаеть свою пропаганду не прямымъ указаніемъ на государство, какъ на корень зла, какъ на источникъ всехъ бъдствій, постигающихъ крестьянина, а лишь указаніемъ на зло, временно проявляющееся въ урядникахъ, становыхъ приставахъ, исправникахъ, священникахъ, войнв 4) и воинской повинности 5), государственныхъ податяхъ 6), крупномъ зе-

<sup>1)</sup> Ibid. ctp. 160—164, 268—351, 372—457.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Coa. Toucraro 7. XII, crp. 121-167, 188-221.

<sup>3)</sup> Coq. Touctaro, t. XII, ctp. 3-114.

<sup>4)</sup> Ibid. стр. 289, 147 и др.

<sup>5)</sup> Ibid. ctp. 156, 157, 158.

<sup>6)</sup> Ibid. crp. 151.

млевладъніи 1), раздъленія труда 2), убъждаеть не бояться суда и наказаній, такъ какъ ссылка на поселеніе является благодъяніемъ будто бы даже и для самыхъ министровъ 3) и т. д. Чтобы завлечь только простой народъ Толстой вступаеть иногда даже въ явное противоръчіе съ своимъ собственнымъ міровозэрівніемъ; такъ, овъ объявиль, что "деный зло сами по себп " 4) поэтому казалось бы, что подати, какъ избавление отъ этого "зла", слъдовало бы признать добромъ, имъющимъ право на существованіе; но Толстой, зная, какъ народъ тяготится этою обязанностію, объявляеть подати зломъ, которое не должно имъть мъста 5).-У народа еще сильна въра во Христа, Церковь, слово Божіе, -- и Толстой не говорить ему сразу, что, по его ученію, Христосъ -простой человъкъ, а Церковь - зло; напротивъ, - онъ подступаетъ въ нашему простому народу съ истинно адскою лестію. Подобно діяволу, искушавшему Хрпста въ пустынъ, онъ даетъ въ руки народа свои сказки и легенды не иначе, какъ съ длинными эпиграфами изъ Св. Писанія 6), а самый разсказъ ведеть даже какъ бы въ духв церковнаго благочестія. Удивительно ли послъ этого, что народъ толпами идетъ за нимъ; а онъ старается лишь о томъ, какъ бы этихъ несчастныхъ вэрослых ммоденцево завести подальше въ пустыню, изъ которой для нихъ уже не было бы возврата?

Но что ожидаеть, бл. сл., наше отечество, если это зло не будеть пресвиено нынь, а разольется, какъ море, по всему общирному пространству Россія? Сколько бідь принесеть оно? Какія разрушенія оно произведеть! Но да не будеть этого! Милосердый Господь не прогнівается на нась до конца!

Благочестивъйшій Государь нашъ есть основаніе нашей надежды, что это зло будеть пресъчено своевременно. Его

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 190.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 372-445, 350.

<sup>3)</sup> Ibld. ctp. 444.

<sup>4)</sup> Coq. Tolctaro, t. XII, ctp. 344-346, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) lbid. стр. 160.

<sup>6)</sup> Ibid crp. 5, 35, 55, 69, 192, 213, 221.

горячая въра въ Бога, Его преданность Православной Церкви, Его любовь къ своему народу извъстны не намъ только, Его върноподданнымъ, но всему образованному міру, - и этито свойства Его духа служать для насъ ручательствомъ, что блага нашего отечества вручены Господомъ въ могучую десницу. Но и мы всъ не можемъ оставаться равнодушными къ развращенію нашего народа лжеученіями противными Церкви и государству. На обязательность и силу клятвы не распространяется никакая давность; а въ этотъ именно день мы давали торжественную клятву Богу быть верными слугами своего Государя, ревностными исполнителями Его державной воле и мудрыхъ предначерганій. Поэтому и мы всё должны вступить въ единодушную борьбу со зломъ, угрожающимъ нашему отечеству. Какъ христіане, мы не можемъ считать себя не подготовленными или застигнутыми врасплохъ лжеученіями, подобными лжеученію Толстаго. О нихъ предсказаль своимъ последователямь еще Господь нашъ Інсусъ Христосъ. Именно, - незадолго до Своей смерти Онъ говорилъ Свовыт ученикамъ: "если кто скажето вамо: вото здъсь Христось, или тамь, не върьте. Ибо возстануть лжехристы и жепророки... чтобы прельстить, если возможно, и избранныхъ" Ме. XXIV, 23-24). Подобно сему наставляеть насъ и апостоль Христовъ, св. Павелъ, говоря: "лжеапостолы, лукавые пыштели, принимають видь апостоловь Христовыхь. И неудивительно; потому что самь сатана принимаеть видь анила свъта. А потому не великое дъло, если и служители его принимають видь служителей правды" (2 Кор. XI, 13—15). "Но если бы даже мы, или ангель съ неба сталь благовъствочать вамь не то, что мы благовъствовали вамь, да будеть анавема. Какт прежде мы сказали, такт и теперь еще говорю: кто благовъствуетъ вамъ не то, что вы приняли, да будетъ анавема" (Гал. I, 8, 9). -- Аминь.

Свящ. Т. Буткевичъ.

# МЫСЛИ

o

## ВОСПИТАНІИ ВЪ ДУХЪ ПРАВОСЛАВІЯ И НАРОДНОСТИ.

(Продолжение \*).

IV.

#### Детскіе годы.

Бола бойтеся, Даря чтите (Пос. Петр. I, 11—17) Болися Господа, приметь наказате (Кн. Премур. Інс. сына Сирах. XXXII, 17).

Rсяка премудрость имя  $\Gamma$ оспода и съ нимъ есть во въки. (Тамъ-же I, 1).

Страхъ Господень, яко-рай бланословеныя (Тамъже XL, 28).

Въ дътскіе годы полагается основаніе для здоровья ребеньа физическаго и духовнаго.

Для физическаго здоровья необходимы: чистый воздухъ, здоровая пища, теплое и сухое помѣщеніе, купанье, чистота, движеніе, даже бѣготня. Такъ какъ о физическомъ воспитаніи и о гимнастикѣ много писано, то мы не станемъ дѣлать выписокъ и повторять столько разъ говоренное, тѣмъ болѣе, что физическое воспитаніе вѣрнѣе назвать возращеніемъ, а не воспитаніемъ.

Мы обратили вниманіе лишь на самое главное и существенное для здоровья ребенка. Присоединимъ къ этому желаніе, чтобы дѣтей одѣвали свободно, не въ узкіе костюмы, сообразно полу, возрасту и времени года, чтобы не слишкомъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ» 1891 г. № 3.

увлекались развившимся въ последнее время стремленіемъ пріучать детей къ холоду, водя ихъ чуть не съ голыми ногами. Нашъ суровый климать требуеть большаго береженія. большей теплоты. Не нужно слишкомъ укутывать детей, что, конечно, располагаетъ въ простудъ, но не слъдуетъ и слишкомъ раздевать ихъ даже въ холодное время. Во всемъ нужно соблюдать мфру, а при возращении нфжнаго детскаго органезна соблюдение мъры болъе всего необходино. Нельзя же вь суровомъ климать одърать дътей такъ, какъ одъвають въ Италін; а нельзя не сознаться, что костюмы нашихъ дётей въ холодные вътренные осенніе дни порою производять невольную дрожь: на нихъ смотря, холодно становится, а каково-то имъ, бъдняжкамъ. И все дълается ради моды, чтобы какъ нибудь не погращить противъ этой властительницы надъ слабостями человъческими. Посмотрите: холодный осенній день, резкий ветерь такъ и продуваетъ насквозь, благоразумние люди надъвають теплое пальто съ мъховымъ воротникомъ, а крошку девочку ведуть въ коротенькомъ, можеть быть и ватномъ, платьицъ, въ чулочкахъ, чуть не ажурныхъ, и туфляхъ на высокихъ каблукахъ, а съ ней идетъ мальчикъ, одътый почти дівочкой и также легко, воздушно. Посинівли біздныя дётки, а идуть чинно, подъ надзоромъ, не допускающей ничего шокирующаго, англичанки.

Не кутайте ребенка, но одъвайте его тепло, сообразно съ временемъ года и съ климатомъ мъстности, гдъ вы живете, вотъ правило здравой педагогики.

«Рано ложиться, рано вставать, спать не болье 8 часовъ. Дъти должны спать на матрацахъ, а не на перинахъ. Не съъдуетъ пичкать ихъ лекарствами, особенно предохраняющими отъ бользней. Не съъдуетъ призывать врача изъ за всякой мелочи» (Локе. 1632—1704 г.).

Не лишнимъ считаемъ сдёлать замётку относительно хожденія ребенка. Здёсь, по нашему мнёнію, не должны имёть мёста искусственные способы, въ родё самокатокъ, которыя передвигаютъ ребенка сами. безъ усилія съ его стороны. Едва ли такіе способы пріучать къ хожденію способствуютъ здоровью ребенка. Пусть лучше дитя выучивается ходить само

указанными природѣ способами, которые составляютъ естественную дѣтскую гимнастику; при этомъ нужно только наблюдать за ребенкомъ и остерегать его благовременною помощію отъ тяжелыхъ паденій. Естественнымъ путемъ научившійся ходить ребенокъ гораздо тверже держится на ногахъ и смѣлѣе ходитъ.

А какое удовольствіе родителямъ доставляють первая улыбка ребенка, первый лепеть дорогихъ для отца и матери словъ: папа и мама и первое его самостоятельное хожденіе. И съ какимъ удовольствіемъ самъ ребенокъ пользуется пріобрътеннымъ имъ умѣньемъ ходить, и какъ осторожно какъ-то подобравшись, сложивши рученки крѣпко-крѣпко, какъ будто держась ими за себя самого, совершаетъ дитя свое первое кругосвѣтное путешествіе по комнатъ.

Съ какимъ нетерпъніемъ ждуть родители этихъ важныхъ въ жизни ребенка моментовъ.

Теперь обратимся къ нравственному воспитанію.

Для каждаго человъка дорого свое родное, съ чъмъ онъ сжился съ пеленокъ. Для каждаго народа дороги тъ особенности, которыя составляють его самобытность и самостоятельность, его народность, которыя укръпляются въ народъ, переходя отъ покольнія къ покольнію. Каждый народъ воспитывается въ духъ своей народности. Римское воспитаніе, сообразно духу народному, велось иначе, чъмъ воспитаніе греческое: у грековъ дъти Іонійскаго племени воспитывались иначе, чъмъ дъти племени Дорійскаго.

Въ душв человвческой, кром в общихъ всвит людямъ свойствъ, есть свойства частныя, изъ совокупности которыхъ и слагается народность. Намъ, русскимъ, дорога наша чистая въра, источникъ нашего здравомыслія, дорога наша воспитательница и руководительница православная церковь со всею еа богослужебною обстановкою; нашимъ сердцамъ пріятны и близки и колокольный звонъ, и священныя пъснопънія, и даже церковно-славянскій языкъ, хотя нашъ теперешній языкъ и далеко отступилъ отъ него, —со всёмъ этимъ мы сжились, сроднились съ дётства.

Воспитаніе русскаго ребенка должно стоять твердо на

всконныхъ народныхъ началахъ. Православная Русь наша есконе была богобоязненною и царелюбивою. Этими принципами она была кръпка и могуча, эти принципы спасли ее оть сильныхъ враговъ вивинихъ и внутреннихъ. После тяжсихъ бъдствій она, много страдальная, выходила, благодаря этимъ свойствамъ народа, цёлою и невредимою, возрождалась изъ пепла своихъ городовъ какъ фениксъ. Богобоязненность в царелюбіе -- основныя русскія начала; на нихъ в должно сознаться воспитание русского ребенка. Бога бойтеся, Царя чиние, вотъ что должно быть основнымъ правиломъ русскаго воспитанія. Страхъ Господень и беззавітную любовь и преданность Царю следуеть положеть въ основу воспетанія: въ этихъ народныхъ началахъ следуетъ вести русскаго ребенка твердо и неуклонно съ самыхъ пеленокъ до лътъ возмужалости. Русскому сердцу дороги святыя иконы, переходящія отъ отца къ сыну, изъ рода въ родъ, какъ лучшее драгоценное наслъдіе; намъ дорого крестное знаменіе, съ которымъ чисто русскій человіжь приступаеть ко всякому ділу; мы съ любовію привыкли смотреть на изображеніе русскаго царя, этого, по русскому исконному вфрованію, помазанника Божія.

Поэтому первыми предметами въ дътской комнатъ должны быть образъ Спасителя и портретъ царствующаго государя; первыми словами, которымъ обязана учить его мать, какъ только ребенокъ станетъ говорить, должна быть соединенная съ крестнымъ знаменіемъ молитва: «Спаси, Боже, Царя, папу и маму».

Богъ всевидящій, для Котораго нётъ тайны, Который знаетъ не только всё наши дёла, но и помышленія, и Царь дорогой, любимый, который любить насъ и мы его, вотъ съ кёмъ прежде всего долженъ быть ознакомленъ ребенокъ, вотъ къ кому должны быть обращены первыя его мысли, вотъ кто долженъ быть регулятивомъ его дёйствій. Богъ долженъ стоять передъ ребенкомъ, какъ живое лице, въ ореолё святости, всевёдёнія и всемогущества. Рано ребенокъ долженъ узнать, что Богъ сотворилъ все и всёхъ, и все, что живетъ и движется, держится Его всемогущею силой, обо всёхъ и обо всемъ Онъ нечется, всёхъ и все Онъ знаеть, отъ Него скрыться нельзя:

Онъ вездъ присутствуетъ и все видитъ. «Богъ увидитъ, Богъ узнаетъ», вотъ что должно останавливать ребенка отъ лжи, скрытности, отъ всего дурного, что запрещено ему отцемъ и матерью, которые, конечно, должны требовать отъ ребенка одного и того же, -- это непремънное правило воспитанія. Царь да стоитъ передъ ребенкомъ, какъ живой, свътлый образъ отца, любящаго свой народь, котораго всв его подданные, отъ мала до велика, должны любить отъ всего сердца, ежедневно утромъ и вечеромъ молиться объ его здоровьи, и котораго вев, и старъ, и малъ, обязаны безпрекословно слушаться, -- такъ повельть Богь, и такъ велить любовь къ Царю. «Ты любишь и слушаенься напу и маму, а напа и мама любять и слушаются Царя, и ты долженъ любить и слушаться Царя всемъ и молиться о немъ каждый день, утромъ и вечеромъ. Слово Царя законъ, вотъ что доджно быть внущаемо ребенку словомъ и примъромъ родителей. Доступно ли ребенку такое внушеніе? Въ отвътъ на этотъ вопросъ приведемъ фактъ изъ дътской жизни. Ребенокъ, очень любящій, какъ и всъ дъти, слушать сказки, приходить въ комнату отца и проситъ: «папа. разскажи сказку». Отецъ, въ это время сидъвшій за письменнымъ столомъ, отвъчаетъ: «нельзя миъ тебъ разсказывать сказки, мой мылый: Царь (указываеть на портреть Царя) приказаль мив писать; за это Царь даеть мив жалованье, деньги, на которыя я покупаю мам'в и теб'в (пересчитывается для наглядности, что именно). Какъ же я не послушаю Царя, брошу дело и стану сказывать тебе сказки? Царя нужно слушаться. И ребенокъ, внимательно выслушавъ слова отца, уходить оть него серьезный, идеть къ мам'в, и когда мать спрашиваетъ. - Что папа? - дитя отвъчаетъ съ полнымъ убъжденіемъ: «папа пишеть, ему Царь писать велёль».

Иные полагають, что мысль о Богь—слишкомъ отвлеченная мысль для ребенка.—Выводь изъ такого положенія ясень; стало быть, говорять они, о Богь ребенку говорить не следуеть. Какъ они ошибаются. Для ребенка все живеть, дышеть, чувствуеть и говорить. Его живое воображеніе влагаеть жизнь даже въ бездушные предметы, и онъ увърень, онъ даже видить, что они живуть, и обижается, если большіе

не видять того, что онъ видить. Памятенъ мив одинъ случай. Бойкій и живой трехлітній мальчики неустанно болгаль ногами, сидя верхомъ на стулъ, онъ, видите, ъхалъ въ Москву. Но вдругъ замолкъ на минуту, на лицъ его изобразилась серьезная дума.. Онъ бъжить въ дътскую, приносить оттуда большой гуттаперчевый мячикъ, снова садится верхомъ на стуль, береть въ одну руку веревочку, которою онъ еще раньше освалаль стуль, другою рукою сь силою бросаеть мячь на полъ, мячикъ запрыгалъ, а дитя съ восторгомъ посматриваль на него и, подергивая веревку, покрикиваль но-но. «Что это, Ваня, у тебя мячикъ-то упаль на поль», замътиль отецъ. Мальчикъ остановился, съ укоромъ посмотрвлъ на отца, н чуть не со слезами въ голосъ сказаль: «мячикъ, какой мячикъ, папа, это жеребенокъ прыгаетъ за своей мамой». Изъ отвъта ребенка ясно, что онъ живо вообразилъ, что стулъ дъйствительная лошадь, а мячъ-жеребенокъ, прыгающій около своей мамы, вообразиль сцену, которую такъ часто случалось ему видъть въ деревнъ. При такомъ живомъ воображения, ребенку все доступно, для него всякая бездушная вещь, всявое отвлеченное, повидимому, понятіе облекается въ плоть и кровь, дышеть, живеть и движется. Что отвлечениве, повидимому, понятія о всевъдъніи Божіемъ, а оно доступно ребенку, доступно въ самой живой, образной формв. Приведу въ примъръ сценку изъ дътскаго быта. Малютка брать 21/2 леть и сестра 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> сидять на маленьких стуликах около маленькаго дътскаго столика, передъ ними игрушечный чайный приборъ. Сестра наливаеть брату будто бы чай, а въ сущности, какъ они сами говорятъ, пустую чашку. Братъ серьезно беретъ чашечку и пьетъ. Выпиваетъ онъ одну чашку, дру-.гую. Хочешь еще? спрашиваеть сестра, былокурая, необыкновенно бойкая и предпріничивая дівочка. Хочу, отвінаєть братъ, серьезный, несколько неповоротливый мальчикъ, дай. Но въ это время на бойкую девочку стихъ нашель: она, говоря ен словами, распакизничала: «не дамъ, отвъчаетъ она брату». Маша, дай, просить тоть. «Не дамь, говорю, не дамь, полно. Мальчикъ горько заплакалъ и пошелъ жаловаться матери: Мама, Маша мив чаю не даетъ. Маша, обращается къ

дъвочкъ мать, что ты не даешь чаю Өедъ? Маша нашла причину: «онъ у меня ведерко взиль». Нътъ, мама, это мое ведерко, оправдывается мальчикъ. Маша свое ведерко потеряла. «Нътъ, ты потеряль свое, а мое взялъ, возражаетъ сестра и при этомъ схватываетъ ведерко, это мое ведерко». «Мама, вели ей отдать ведерко», снова заплакалъ Өедя. Маша, отдай ему ведерко сейчасъ, строго говоритъ мать, въдь это его ведерко. Маша съ ведеркомъ въ рукъ вдругъ выступаетъ два шага впередъ къ образу и, поднимая рученку съ ведеркомъ вверхъ, говоритъ твердымъ убъжденнымъ голосомъ: «Богъ видитъ, Богъ знаетъ что это мое ведерко. На, возъми». И отдаетъ ведерко брату.

Другой примъръ тонкости пониманія ребенка. напа знакомка Маша съ своимъ папой рука въ руку по саду и осыпаеть отца вопросами: то (указывая на дерево), откуда? То (указывая на цвътокъ), откуда? То (указывая на траву), откуда? и т. д. На всв вопросы получаеть одинь отвівть: отъ Бога -- Богъ создалъ. «Все Богъ создалъ» ? спрашиваетъ дъвочка. -- Все. - «А свъть кто, а солнце?» И свъть, и солнце Боть создалъ. А было когда-нибудь, что свъта не было, солнца не было? Да, было такое время. Маша вдругъ блёднеть, и съ испугомъ вскрикиваетъ: «Папа, да что-жъ это такое было тогда-пракъ, ужасъ. Вотъ до какой мысли, до мысли о хаосв, предшествовавшемъ созданію міра, можеть додуматься ребенокъ. Какъ ему можетъ быть недоступно понятіе о живомъ, всевъдущемъ и всемогущемъ Богъ, если величавый образъ этого живого Бога съ раннихъ дней поставять предъ нимъ, если каждое утро и каждый вечеръ ребенокъ видитъ, какъ отецъ и мать съ сердечною молитвою благоговъйно обращаются къ этому Богу, если каждое утро и каждый вечеръ его учать складывать рученки и молиться этому всемогущему Богу, Который все создаль, все подаеть, безъ творческой силы Котораго не было бы ни этихъ светлыхъ ввезаъ съ луною, ни этого яснаго, голубого, безоблачнаго неба, ни этого ярко блестящаго солнда, ни этихъ привлекающихъ вворы зеленыхъ деревьевъ и травъ, ни этихъ пестрыхъ, красивыхъ, благоуханныхъ цветовъ, а быль бы только «мракъ н

ужасъ. Ни одна идея не близка такъ сердцу ребенка, какъ идея о Богъ Творцъ, все сотворившемъ и все въ своей рукъ содержащемъ.

Дътская въра -- самая чистая, не затуманенная никакимъ размышленіемъ вівра. Эта вівра, о которой такъ глаголеть Господь: «Импейте втру Божію. Аминь бо глаголю вамь, яко, иже аще речеть горь сей: двигнися и верзися въ море: и не разсмыслить въ сердив своемь, но въру иметь, яко еже илагометь бываеть будеть ему, еже аще речеть (Ев. оть Марка, гл. XI, 23). «Сего ради глаголю вамь вся, елика аще молящеся просите, въруйте, яко прівмлете, и будеть вамь (тамъ же, 24). Не даромъ народъ нашъ говоритъ: дътская молитва доходна въ Богу. Что идея о Богв доступна дътскому, если не разуивнію, то сердцу, это, по нашему мнвнію, несомивино и изъ стъдующихъ словъ Спасителя: Аще не обратитеся и будете жо дъти, не внидете въ царствіе небесное. Иже убо смирится жо отроча сіе, той есть велій во царствіи небесньмь» (Еванг. оть Mato. гл. XVIII, 3 -4). «Блюдите, да не презрите единаго отъ малых сихв: глаголю бо вамь, яко ангели ихв выну видять лиие отида моего небеснаго» (тамъ же, 10). Ангелъ ребенка, всегда видящій лице Отца нашего небеснаго, в'вруемъ, влагаетъ въ душу ребенка живой образъ Божій, такъ что ребенокъ скорве варослаго уразумветь сердцемь чистымь и смиренвинъ, «яко очи Господни тмами темъ кратъ свътлъйшіи солнца суть, прозирающій вся пути человьческія и разсматряющій въ тайных эмпьством. Прежде неже создана быша вся, увъдъна ему» (Кн. Премудр. Інсуса сына Спрахова гл. XXIII 27--30).

Итакъ, отецъ и мать, смъло и постоянно говорите ребенку своему о Богъ милосердомъ, всемогущемъ и всевъдущемъ: ребенокъ воспріиметъ ваши слова и глубоко въ сердиъ своемъ сохранитъ ихъ на всю жизнь. Помните: корень премудрости, еже боятися Господа, и вътви ез долгоденствіе. (Кн. Премудр. Інсуса сына Сирахова, гл. I, 20).

Родители желають, конечно, чтобы ребенокъ ихъ былъ уменъ, а «всякая премудрость от Господа и съ Нимъ есть во въкъ» (Івс. сынъ Сирах., гл. I, 1). Потому-то и Соломонъ прежде всего и паче всего просилъ у Бога разума и премудрости.

«Сего ради помолихся, и дант бысть мнь разумь; призвахь, и приде на мя Духь премудрости. Предсудихь ю паче скиптровь и престоловь и богатство ничто же вмынихь къ сравненю тоя. Ниже уподобихь ея каменю драгоцынному, яко все злато предъ нею песокъ малый, и яко бреніе вмынится предъ нею сребро». (Кн. Премудр. Соломона гл. VII, 8—10). Просите и вы, отецъ и мать, для ребенка своего разума и премудрости, которая предохранить его отъ всякаго зла и дасть ему долгоденствіе.

Съ самаго начала следуетъ вести ребенка систематически и строго, чтобы не его воля преобладала надъ волею отца и матери и руководила ихъ поступками, а наоборотъ, чтобы воля и приказанія отца и матери были закономъ для ребенка. Онъ долженъ привыкнуть безпрекословно повиноваться волъ родителей, и всё свои поступки и дёйствія сообразовать съ ихъ волею. Для этого нужно, чтобы руководила ребенка одна воля, чтобы онъ велся въ одномъ направленів. А для этого совершенно необходимо, чтобы воля отца была и волею матери, чтобы приказаніе матери было и приказаніемъ отца, чтобы отнюдь не было ни малъйшаго противоръчія въ распоряженіяхъ отца и матери. Между отцемь и матерью ребенка должно быть все заранъе условлено относительно того, какъ вести дитя и чего отъ него требовать, и ихъ взаимное условіе должно быть свято всегда соблюдаемо. Главнымъ и непремъннымъ правиломъ разумнаго воспитанія должно поставить безпрекословное послушание ребенка отцу и матери. «Сынг бо быхг и азг отцу послушливый и любимый предтамцемъ матере, иже глаголаша и учиша мя: да утверждается наше слово въ твоемъ сердир: храни заповъди, не забывай, стяжи премудрость, стяжи разумь: не забуди, ниже презри реченія моих усть, ниже уклонися от глаголь усть моихь». (Книга Притчей Соломоновыхъ гл. IV, 3—5). «Слушай, сыне, отца твоего наказанія, да мудрт будеши вт послюдняя твоя». (Кн. Притч. Солонон. гл. XIX, 20). «Чада, послушайте своих родителей о Господъ: сіе бо есть праведно. Чти отца твоего и матерь, яже есть заповъдь первая въ обътованіи: да благо ти будеть и будеши долгольтень на земли». (Ап. Пав. къ Ефес. гл. VI, 1-4).

«Не должно всполнять прихоти дътей, говорить Локе, а слъдуеть прежде всего пріучить ихъ къ безусловному повиновенію, а потомъ, съ годами, къ свободь, такъ чтобъ они изъ послушныхъ дътей сдълались друзьями». Родители, которые изъ любви къ ребенку, дозволяють ему все, что его душенькъ угодно, которые хвалятся темъ, что сдитя у насъ деспоть въ домф, что хочеть съ нами, то и делаеть», такіе родители угліе огненное собирають на главу свою и на главу своего ребенка. Себъ они воспитывають деспота и мучителя, ребенку приготовляють самую плачевную участь. При первомъ шагь изъ родного дома ребеновъ, деспотъ родителей, рискуеть получить не только противориче своей воль, но и прямое противодъйствіе своимъ прихотямъ, а это для негогоре и слезы. И сколько горя и слезъ ждетъ такого ребенка въ его дътствъ. Какое жалкое, несчастное существо выйдетъ изъ него впоследствін! Много приходилось намъ, на своемъ въку, видъть подобныхъ избалованныхъ родителями до-нельзя дътей. Они по истинъ были печалью родителей и въ тягость себь саминь. «Конь неукротимый свирьпъ бываеть, и сынь самовольный продерза будеть». (Кн. Премудр. Інсуса сына Сирахова гл. ХХХ, 8). За примърами далеко ходить нечего: они у всякаго передъ глазами: къ сожаленію, баловство родителей-не ръдкость. Избалованныя дома, дъти п въ школу вносять нежелательные элементы. Они постоянно недовольны и начальниками, и учителями, и товарищами, жалуются родителями, которые, привыкши смотръть глазами и слышать ушаин своихъ милыхъ деточекъ, подымаютъ иногда дымъ короинсломъ, всею силою своего несправедливаго негодаванія обрушиваясь на мнимую виновницу — школу, которая у нихъ всегда и во всемъ виновата, а дъти ихъ правы. Не найдя школы по себъ, баловни - юноши остаются недорослями весь свой въкъ и входять въ ряды такъ называемыхъ неудачниковъ, вредныхъ и для семьи, и для общества, и для государства.

Баловство дѣвочекъ принимаетъ еще иную, обусловливаемую поломъ, окраску. Кромѣ исполненія всѣхъ прихотей своей «красавицы дѣвочки». баловники родители всѣ силы

употребляють на то, чтобы понаряднее, повычурнее, поизящиве одъть своего милаго ребенка. Модные журналы перелистываются тщательно состоятельными родителями, подбираются лучшіе, подороже костюмы, болве выставляющіе на погляденье былое, ныжное тыльце ребенка, и вы такихы костюмахъ ребенокъ вывозится на гулянья, на дътскіе вечера, елки, балы и даже въ театры, въ эту совершенно несоотвътствующую ему сферу, гдв нервдко бедный ребенокъ засыпаетъ въ своемъ богатомъ нарядъ. Не понимаютъ, повидимому, родители, какимъ растабвающимъ путемъ ведутъ они воспитаніе своей любимой дівочки, какія вредныя сімена тіпеславія, себялюбія, гордости, страсти къ непомірной роскоши влагають они въ душу ребенка, отравляя темъ жизнь его навсегда. «Димерь, говорить Інсуст сынь Сираховъ (глава XLII-9), отиу сокровенно бдиніе, и попеченіе о ней отгоннеть сонь: въ юности своей да не когда презръеть, и сожительствующи съ мужемъ да не когда возненавидъна будетъ». Отгоняеть ли отъ васъ сонъ, отцы и матери, сокровенное бдъніе и попеченіе о дочеряхъ вашихъ? Или вы заботитесь лишь о томъ, какъ бы понаряднее и пооткровеннее одеть ихъ.

Не отъ слабаго ли, потворствующаго детямъ и съ младыхъ ногтей извращающаго ихъ воспитанія происходять тъ безотрадныя явленія, которыя мы такъ часто видимъ въ настоящее время. Вотъ молодой человъкъ, въ глазахъ всъхъ, отъ всего, повидимому, сердца выражаеть и взорами, и словами, и безпрестаннымъ прилежнымъ ухаживаніемъ любовь къ молодой девице, — и наконецъ успеваеть. Они уже обвенчались, не прошло года, у нихъ и дитя связываеть ихъ союзъ. Полно, связываеть ли? Къ сожальнію вськь благомыслящихъ людей, молодой мужъ открыто оставляеть жену и ребенка и поселяется въ номерахъ, безсовъстно выставляя на двери занимаемаго имъ номера карточку со своей фамиліи и съ фамиліей дівицы, съ которою онъ близко сошелся. Что это такое? Не возмутительно ли такое открытое, напоказъ, какъ бы съ похвальбою, производимое нарушение святыхъ семейныхъ узъ?

Вотъ молодая женщина, супруга и мать несколькихъ де-

тей, вдругъ, безъ всякихъ уважительныхъ причинъ, оставляетъ мужа единственно потому, что онъ не имветъ средствъ одвъвать ее богато, сообразно ея красотв, клопочетъ о разводъ, и вступаетъ въ бракъ съ человвкомъ, который и лицемъ не красивъ, и умомъ не великъ, но за то богатъ. Ради нарядныхъ платьевъ и брилліантовъ, бросить мужа и двтей, отъ него навязаться на шею другому, богатому мужу—-можно ли назвать этотъ поступокъ нравственнымъ?

Прискорбныя это явленія; существованіе ихъ обличаеть нашу глубокую общественную язву, подтачивающую весь организмъ. Не воспитаниемъ ли порождается эта язва? Не воспитаніемъ ли неправильнымъ влагается въ души сыновей и дочерей легкомысліе, выходящее изъ предідовъ, готовое на всяческія излишества? Тяжело вспоминать объ этой бол'взни нашего въка-о разрушенія семьи, основы общества и государства. Можно ли не ожидать вредныхъ последствій оть ослабленія семейных узъ, освящаемых церковію, которая словомъ Апостола, приглашаетъ мужей: «кійждо свою жену сице любить, якоже и себе», (Павл. къ Ефес. гл. V, 33), которая смотрить на мужа и жену, какъ на едину плоть, и називаеть великою тайну брачнаго союза. «Сего ради оставить человых отца и мать и прилыпится къ жень своей и будета два въ плоть едину». (Павл. къ Ефес. V. 31 — 32). Основатель и Глава церкви христіанской, Господь нашъ Інсусъ Христось такъ отвъчаеть на вопросъ: «аще достоить жену пустити:-Еже убо Бог сочета, человько да не разлучаеть (Ев. оть Марка гл. Х, 9). «Иже аще пустить жену свою и оженится иною, прелюбы творить на ню: и аще жена пустить мужа (своего) и посягнеть за иного, прелюбы творить». (Ев. отъ Марка гл. Х, 11-12).

Христіанинъ, внемли слову Господа твоего, подумай и о грозномъ предостереженіи: «А иже аще соблазнить единаго малыхъ сихъ впрующихъ въ Мя, уне есть ему, да объсится жерновъ осельскій на выи его, и потонеть въ пучинъ морстый» (Ев. отъ Мато. гл. XVIII, 6).

Итакъ, ребенка слъдуетъ наставлять и поучать, требум отъ него послушанія и повиновенія. «Наказуй, говоритъ Соломонъ, сына твоего, тако бо будеть благонадежень» (Кн. Притчентл. XIX,—10). Воспитывайте чадь вы наказании и учении Господни». (Къ Ефес. гл. VI, 5).

Не позабывайте, родители, ежедневно, прощаясь вечеромъ съ дѣтьми, осѣнять ихъ крестнымъ знаменіемъ; не забывайте наблюдать, чтобы вашъ ребенокъ правильно и съ полнымъ благоговѣніемъ полагалъ на себя крестное знаменіе.

Въ ребенкъ должно воспитывать хорошія привычки <sup>1</sup>). Ребенка слъдуеть пріучать къ простоть и воздержности.

Не могу не привести здёсь выдержки изъ посмертныхъ записокъ Виктора Гюго о бесёдё его съ королемъ Луи-Филиппомъ. «Она (г-жа де-Жанлисъ, воспитательница Луи-Филиппа), разсказывалъ король, воспитывала жестоко меня и сестру. Зиму и лёто мы вставали въ 6 часовъ утра, питались только молокомъ, жареною говядиною и хлёбомъ, никогда никакого лакомства, ничего сладкаго. Притомъ работы много, удовольствія никакого. Она же пріучила меня спать на голыхъ доскахъ и заставила научиться разнымъ ремесламъ, включая ремесло цирюльника. Я пускаю кровь не хуже Фигаро. Я и столяръ, и плотникъ, и конюхъ, и кузнецъ. Она была систематична и строга. Когда я былъ маленькимъ, то боялся ее. Я былъ мальчикъ слабый, лёнивый и трусъ: боялся мышей. Она же сдёлала изъ меня довольно смёлаго и храбраго человёка».

Выкинувъ жестокость, холодность, которая, впрочемъ, свой-



<sup>1)</sup> О свять привычекъ такъ говоритъ французскій писатель Erckmann Chatrian въ Histoire d'un sous-maitre: Les trois quarts et demi des hommes ne vivent que par habitudes; selon qu'ils ont pris ou reçu des habitudes bonnes ou mauvaises dans leur enfants,—habitudes d'agir, habitudes de penser, habitudes de raisonner ou de croire, — ils continuent de même sans interruption et sans pouvoir changer jusqu'à la fin de leurs jours. C'est l'habitude de l'enfance qui fait les hommes laborieux ou faincans, sobres ou ouvragues, dépensiers, economes, entreprenans, timides, honnètes, gueux, francs, hypocrites, soumis, re voltés etc. Oui, c'est de l'habitude, que vient presque tout, car bien peu d'hommes ont le courage et la persévérance necessaires pour changer leurs mauvaises habitudes, lorsqu'ils s'en арегсоivent. Поэтому-то и следуеть себе усванвать путемъ воспитанія и образованія хоромія привычки, чтобы онь вошли въ плоть и кровь нашу, сдылансь нашею второю природою.

ственна только чужой воспитательниць, а не воспитательниць—матери; выбросивъ спанье на голыхъ доскахъ, представляющее уже крайность, и замънивъ спаньемъ на матрасахъ, нельзя не отнестись сочувственно къ простой и трудовой жизни, къ которой пріучала г-жа де-Жанлисъ своего царственнаго воспитанника, къ систематичности и строгости воспитательницы.

Четая выписанныя строки изъ записокъ Виктора Гюго, невольно припоминаемъ наставленіе Іисуса, сына Сирахова, о воспитаній сына: «Угождаяй сыну обяжеть струпы его, и о всякомь вопли возмятется утроби его. Конь неукрошень свирьпы бываеть; и сынь самовольный продерзы будеть. Ласкай чадо, и устрашить тя, играй сы нимы, и опечалить тя. Не смыйся сынымы, да не поболиши о немы, и напослыдовы стиснеши зубы твояь (Кн. Премудр. Іисуса сына Сирахова, гл. ХХХ, 6—10).

Къ простой и умфренной жизни пріучать ребенка слідуеть, воспитаніе должно быть систематично и строго; но строгость должна быть растворяема любовію. А для этого необходимо, чтобы воспитаніе вела сама мать, которую материновое чувство не допустить до тіхь крайностей, до той жестокости, какую вводила воспитательница Луи-Филиппа въ свою систему воспитанія. Безъ любви правильное и раціональное воспитаніе ребенка не мыслимо: для ребенка теплая любовь нужна, какъ світь, какъ теплота нужны для каждаго. А такою любовью богата мать, которую сама природа назнатила быть кормилицею и воспитательницею своихъ дітей.

V.

### Детская подражательность.

Вънець старых в чада чадь; похвала же чадом отны ихъ. (Кн. Притч. Соломон. гл. XVII, 6).

Момо же васт, подобни мню бывайте, яко же азг Христу. (Къ Корино. 1 гл. IV, 16).

Въ природъ дътской самая выдающаяся черта--- подражательность, желаніе подражать большимъ, даже играть роль большого, дълать все, что большіе дълають. На этой то чертъ дътской натуры основывается то воспитальное положеніе, которое выражается латинскимъ изреченіемъ: Longum iter per

praecepta, breve et efficax per exempla. (Длиненъ путь при посредствъ наставленій, кратокъ в въренъ при посредствъ примфровъ). Дъйствительно, одними словесными наставленіями не скоро добьетесь до желанныхъ результатовъ въ деле воспитанія ребенка, да едва ли и добьетесь, какъ одними теоретическими правилами не научите ребенка писать правильно. Единственный и върный путь воспитать ребенка-приивръ родителей и окружающихъ его. Примъры научають, а не одни правила. Ребенокъ зорко смотритъ, внимательно, котя и незаметно наблюдаеть и быстро перенимаеть. Поэтому семейная жизнь должна быть устроена и идти такъ, чтобы она была хорошинъ образценъ для ребенка; тогда и въ немъ мало по малу укоренятся добрые нравы и привычки, и на немъ отразится образъ дъйствія родителей и окружающихъ его лицъ.-Опыть показываеть, что даже вившнія, мелкія привычки родителей, въ родв морганія глазами, сморщиванія носа, подергиванія плечами, усваиваются дътьми и неръдко остаются на всю жизнь. Понятно, что и болье крупныя, выдающіяся свойства и действія родителей входять въ привычку детей, съ усердіемъ следящихъ за каждымъ шагомъ отца и матери и всвми силами старающихся подражать имъ. Памятенъ мнъ одинъ случай: двухлътній мальчикъ, вследствіе дурно сложившейся семейной жизни, остававшійся совершенно безъ призора, смотрівшій дикимъ и неразвитымъ, большею частію молчавшій, а если и говорившій, то очень мало и несвязно, разъ, играя съ братомъ, вдругъ кръпко ударилъ кулачкомъ по столу и закричалъ громко, выразительно, съ особенной интонаціей: «водки дай». Слова эти онъ часто слышаль отъ своего отца, прекраснаго, добраго, кроткаго человъка, но страдавшаго запоемъ и въ это время бушевавшаго. Подражаеть ребенокъ равно охотно и хорошему, и дурному. Видя, что мать и отецъ подають просящему милостыню, онъ, при первомъ случав, увидя беднаго и говорить: «папа дай копъечку подать бъдненькому». Привывнувъ къ тому, что родители его ходять въ церковь каждый праздникъ, ребенокъ, какъ только услышитъ ударъ въ коловолъ, бъжить въ отцу или въ матери и кричить: «пойдемъ ко всеношной (или къ объднъ), -- ввонять , при чемъ не позабудетъ попросить копфечку въ тарелочку положить. Присущею ребенку подражательностію съ одной стороны облегчается, съ другой и не мало затрудняется дёло воспитанія. Повидимому, стоить только родителямъ такъ устроить жизнь въ семьй, чтобы ихъ ребеновъ видвлъ и усвоивалъ лишь добрые, нравственные приміры, -- и воспитаніе пойдеть быстро, успівшно; самъ ребеновъ безсовнательно своею подражательностію будеть помогать родителямъ, какъ такъ-же безсознательно, по инстинкту, своимъ движеніемъ онъ помогаль матери при своемъ рожденів. Но легко сказать: следуеть устроить семейную жизнь такъ, чтобы ребенокъ видёлъ лишь добрые, достойные подраканія приміры, такъ, чтобы отець и мать могли сказать своему датата: «Даждъ ми, сыне, твое сердие, очи же твои моя пути да соблюдають» (Кн. Притч. Соломон., гл. XIII - 26); а вакъ трудно въ дъйствительности достигнуть этого семейнаго совершенства. Какое строгое, неуклонное, ежеминутное самонаблюденіе требуется отъ родителей, чтобы не пограшить въ присутствія ребенка ни единымъ словомъ, ни единымъ движеніемъ, чтобы не подать ему ни малъйшаго соблазна. Если даже отецъ ■ мать добросовъстно, въ предстоявшій передъ рожденіемъ ребенка 9-ти мъсячный искусъ, готовились къ принятію дорогого мајенькаго гости и многое въ себъ самихъ исправили и улучшили путемъ самовоспитанія; то за ними стоять длинные годы протекшей жизни, въ нихъ лежатъ иногла несмываемые слъи ихъ собственнаго, далеко не столь обдуманнаго, какъ слъдуеть, воспитанія. Это прошлое порою можеть обнаруживаться и при ребенкъ и оставлять въ душъ его недобрый слъдъ, а ребеновъ все видитъ, все слышитъ даже тогда, когда, повидамому, не смотрить и не слушаеть. Положимъ даже, что отець и мать ребенка съ такимъ тщаніемъ будуть следить за своими словами и дъйствіями, что будуть подавать своему датати приміры, дійствительно достойные подражанія. Но въ семьъ, кромъ отца и матери, могутъ быть другія лица--бабушки, дедушки, братья или сестры отца или матери, наконець, прислуга. Воть оть этихъ то постороннихъ вліяній какъ оградить ребенка? Какъ уберечь его отъ впечатлъній и примъровъ виъ дома, въ сообществъ съ другими дътьми? Единственное средство сохранить ребенка подъ руководствомъ отца и матери и уберечь отъ постороннихъ, нервдко вреднихъ, вліяній, —имвть его по возможности постоянно на глазахъ, а для этого, конечно, требуется отреченіе не только со стороны матери, но и отца, отъ развлеченій и удовольствій внъ дома, посвященіе себя на первыхъ порахъ всецьло дому и ребенку и кромъ того -окруженіе себя лицами испытанной честности и нравственности, которыя, если не могутъ научить и наставить ребенка словомъ и примъромъ, то по крайней мъръ и не испортять его.

Наблюденіе за ребенкомъ и сохраненіе его нравственной чистоты преимущественно, конечно, лежить на обязанности матери, такъ какъ отецъ часто отвлекается службою или другими занятіями, которыми онъ пріобрѣтаетъ средства для жизни семьи. Мать естественная воспитательница своихъ дѣтей. На ней лежатъ всѣ обязанности по воспитанію ребенка, на нее ложится и нравственная отвѣтственность. Отецъ долженъ помогать ей въ дѣлѣ воспитанія, по мѣрѣ силъ и возможности, и въ свободное отъ занятій время не оставлять ее одну коротать часы съ ребенкомъ, не давать ей повода отвлекаться отъ заботъ о ребенкъ, безпокойствомъ о мужѣ.

Какъ устраивается жизнь въ хорошей русской семьв.

Еще когда ребеновъ въ колыбели, онъ видить ежедневно отца и мать предъ образомъ молящихся и дѣлающихъ крестное знаменіе. Какъ только ребеновъ проявляетъ сознаніе, мать пріучаеть его складывать пальцы для крестнаго знаменія и молиться, причемъ немногосложныя слова дѣтской молитвы произносить сама мать, пока ребеновъ не заучить этихъ словъ.

«Въ этомъ, главнымъ образомъ, періодѣ дѣтской жизни полагается начало божественнаго чувства и молитвъ. Это также происходитъ путемъ подражайія, но возбуждающая религіозно-молитвенная сила родственнѣе для души ребенка, доступнѣе и дѣйствительнѣе. Нужно только, чтобы божественное и религіозное чувство въ ребенкѣ возбуждалось дѣйствительнымъ, искреннимъ, изъ глубины души исходящимъ религіознымъ чувствомъ и расположеніемъ взрослыхъ, ибо чѣмъ глубже и сильнѣе эти чувства и расположенія, тѣмъ явственнѣе выразятся они въ голосѣ и положеніи лицъ». (Н. И. Ильминскій. Бесѣды о народной школѣ). День въ корошей семь выпланенся и оканчивается моштвою. Молятся отдъльно каждый, мать всегда въ спальнъ въ присутстви ребенка, который, если онъ первый, спить въ спальнъ родителей, чтобы мать могла слышать каждый крикъ двтати.

Въ старое время въ русскихъ семействахъ утренняя и ве черняя молитва совершалась цёлою семьею, и домочадцы (прислуга) участвовали въ общей молитве. Читалъ молитву отецъ семейства. Начиналась молитва моленіемъ о Царё и Царской семьё. Хорошій и трогательный то былъ обычай, соединявній и хозяевъ, и слугъ въ одну семью, ежедневно молявшуюся о Царё и о мирномъ, безмятежномъ жительстве. Нельзя не пожалёть, что усложненіе семейной жизни повело въ отмёнё этого патріархальнаго обычая — общей молитвы, совершавшейся съ подобающимъ благочиніемъ и благоговёніемъ.

Передъ праздникомъ отецъ и мать идуть въ церковь ко всенощной, а во время праздника къ объднъ. Когда ребенокъ начнаетъ ходить, его тоже беруть съ собою въ церковь. Такимъ образомъ постепенно воспитывается любовь къ церкви православной, нашей «воспитательницъ и руководительницъ», дукомъ которой мы, по словамъ преосвященнъйшаго Харьковскаго Амвросія, (Слово въ день тезоименитства Государя Императора, за Августъ 1888 года) «кръпки», «въ ея указаніяхъ и наставленіяхъ имъемъ свътлый, чистый, истинный идеалъ могущественнаго и благоустроеннаго народа».

Каждая семейная трапеза начинается и оканчивается молитвою, — наложеніемъ на себя крестнаго знаменія. Въ постіднее время это, къ прискорбію, считается излишнимъ; на публичныхъ об'ёдахъ только одно духовенство наше свято соблюдаеть этотъ исконный обычай старины.

Ребенка следуеть пріучать къ умеренной пище. Само собою разумется, что родители должны ему подавать примерь умеренности. Неумеренность и пристрастіе къ излишествамъ развили, столь распространенную въ настоящее время, жажду къ пріобретенію во что бы то ни стало. Мы не можемъ быть довольны малымъ, намъ все подавай больше и больше. Отсюда преобладаніе меркантилизма. Воспитаніе должно подавлять эти адчные инстинкты, или върнъе, вовсе не возбуждать ихъ въ ребенкъ. А къ этому върнъе всего ведетъ пріученіе дитяти къ простой, воздержной, умъренной жизни.

Давать ребенку деньги на сласти или на какін-нибудь зрѣлища, по нашему мнѣнію, совершенно непедагогично. Можно и должно давать ребенку для двухъ цѣлей—положить въ тарелочку въ церкви и подавать бѣдному, а когда онъ подростетъ—на хорошія книги. Хорошая книга — лучшій и наиболѣе цѣлесообразный подарокъ въ день ангела и въ день рожденія: подаренная книга возбуждаеть желаніе прочитать ее, а прочтеніе книги принесеть пользу несравненно больтую, чѣмъ даримыя обыкновенно дѣтямъ сласти и игрушки.

Пріученіе къ сладостямъ заслуживаеть не одобренія: сладости вредять желудку и составляють излишество, котораго должны избъгать благоразумные родители. Зналъ я одну мать, которая сама очень любила сладкое и дътямъ своимъ каждый день давала «посластиться». Ея младшій сынокъ съ самаго начала имълъ отвращеніе къ сладкому. И что же? Она до того усердно потчивала малютку, что наконецъ пріучила, и онъ сдълался страстнымъ сластеной, такъ, что такъ и смотрълъ, гдъ бы и чъмъ бы, говоря языкомъ матери, посластиться.

Время между молитвою и трапезою должно быть посвящено труду: отецъ занимается своимъ дѣломъ, мать своимъ. Ни
отецъ, ни мать не проводятъ время въ праздности. Свободное отъ занятій время отдыха—прогулкѣ и чтенію. Любовь
родителей къ труду и чтенію благотворно дѣйствуетъ на ребенка, который будетъ въ первое время дѣлать то же изъ
подражанія, а потомъ трудъ и чтеніе обратятся ему въ привычку, сдѣлаются его второю природою, предохраняя его отъ
пустыхъ и вредныхъ развлеченій. Чтеніе разовьетъ его умъ
и обогатитъ его знаніями.

Въ число работъ матери входять и работы для бёдныхъ. Посильная помощь бёднымъ, забота о нихъ служатъ къ смягченію сердца ребенка, который, видя оказываемую родителями помощь бёднякамъ, безмолвно, но крёпко впитываетъ въ себя самое лучшее христіанское чувство—милосердіе.

Никогда ни отецъ, ни мать не позволяютъ себъ осуждать

другихъ и говорить о другихъ худо въ присутствіи ребенка. Някогда не позволяють себъ читать вслухъ такія провзведенія, которыя могутъ соблазнять дитя. Въ этомъ случать, да не утъшають себя родители тою мыслію, что ребенокъ малъ, не пойметъ. Многое можетъ понимать ребенокъ не умомъ, а тонкимъ дътскимъ чутьемъ, сердцемъ.

Не можемъ не разсказать нашей собственной ошибки, сдезаной нами при обучени письму—чтеню нашего пятилетняго сынка. Когда онъ сталъ уже довольно хорошо разбирать и могъ читать связно, мы взяли для упражненія въ чтенів первую попавшуюся намъ въ руки книгу и взяли именно стихотворенія Пушкина, чтобы привлечь ребенка изяществомъ и красотою стиха. Намъ открылась поэма «Цыгане», и им, ничто же сумняся, увёренные, что въ тонкости мысли ребенокъ входить не въ состояніи, заставили его читать. Когза онъ дошель до того мёста, гдё Земфира, пропёвъ пёсню:

> «Старый мужъ, грозный мужъ, Презираю тебя. Я другого люблю, Умираю любя».

#### Спрашиваетъ Алеко:

Такъ поняль пѣсню ты мою?

II на его восилицание «Земфира» прибавляетъ:

«Ты сердеться волень,— Я пъсню про тебя пою»,

напъ малютка вдругъ заволновался и спросилъ насъ: «Папа, ова шутитъ это?» Читай дальше, говорю я. Прочитавъ то мъсто, гдъ Земфира измъняетъ своему мужу, мой мальчикъ совершенно возмутился: «Скверная какая», проговорилъ онъ съ сердцемъ и оттолкнулъ книгу. Тогда только мы поняли, что сдълали непростительную ошибку, давъ ребенку чтеніе ве по лътамъ.

Вообще, какъ при выборъ сказокъ и разсказовъ, такъ и ври выборъ перваго чтенія, нужно соблюдать большую осторожность. Не всякая сказка, не всякій разсказъ и не всякое пвлотвореніе хорошо для ребенка. Осторожно нужно выбимы сюжеть для разсказа и чтенія, потому что ребенокъ мень любить слушать и разсказъ. и чтеніе, весь обращается

въ слухъ и върно и живо схватываеть суть разсказа и прочитанной статьи. Весьма занимають ребенка разсказы изъ жизни дътей; даже описаніе собственной ихъ обстановки и жизни дъти выслушивають весьма охотно и не скучають повтореніями одного и того же. Слушаеть ребенокъ разсказъ про себя самого и фотографическое описаніе своей обстановки, слушаеть внимательно и оглядываеть свою комнату и по временамъ приговариваеть «такъ», или повторяеть названіе предмета, о которомъ идеть ръчь.

Съ большимъ удовольствіемъ выслушиваютъ дѣти разскази изъ священной исторіи. Жизнь Іосифа, проданнаго братьями иноземнымъ купцамъ, производитъ на ребенка сильное впечатлѣніе, иногда вызываетъ слезы. Не подумайте утѣшать его такими, якобы принаровленными къ дѣтскому возрасту, утѣшеніями: «Не плачь, я скажу братьямъ, чтобы они не продавали Іосифа». На это вы рискуете получить такой отвѣтъ: «Да, какъ же! Кому ты скажешь, книгъ-то»?

Чрезвычайно интересують ребенка разсказы басень. Быль я свидетелемь, какъ мать разсказывала своему трехлетнему мальчику басню Крылова: «Фортуна и Нищій». Ребенокъ слу**шалъ съ увлеченіемъ**, у него духъ захватывало при разсказѣ о томъ, какъ нищій при каждой новой горсти золота, которую фортуна всыпала въ его суму, все просилъ прибавить еще горсточку, хотя зналь, какія пагубныя послёдствія могутъ быть отъ переполненія сумы тяжелымъ золотомъ: фортуна объявила нищему, что она будетъ класть въ суму золота сколько онъ ни попросить, но что если сума прорвется, то все пропадеть, и онъ опять останется бъдненькимъ, нищимъ. Не смотря на это предостережение, нищій все просиль: «прибавь еще горсточку». При каждой такой просыбъ нищаго, ребенокъ горестно вскрикиваль: «Опять! Экій какой!» Очевидно, онъ боялся за нищаго, чтобъ не прорвалась его сума. А нищій продолжаеть опять свое, разсказываеть мать. прибавь еще горсточку. «Экій какой! Ну, а она?» — Она еще всыпала горсть волота. «Ну? А нищій» ... Опять запросиль? волнуется ребенокъ. -- Да, нищій снова: прибавь еще горсточку. - «А она»? -- Она всыпала еще горсть золота... а сума-то и прорвалась; «ну воть», воскликнуль ребенокъ. И

сколько горечи, сколько неподдёльнаго, искренняго сочувствія къ нищему было въ томъ дётскомъ восклицаніи.

Разумно веденные разсказы и чтеніе приносять ребенку громадную пользу, а возбужденная въ годы дітства любовь къ чтенію ділается драгоцінными достояніеми всей жизни человіка.

Въ присутствии ребенка, въ первые особенно годы, слъдуеть ръшительно избъгать пировъ, соединенныхъ съ попойкой и картежной игрой. Нёть ничего вреднее, какъ, ради удовлетворенія прихоти ребенка, желающаго подражать большвиъ. давать ему пить наливки, доппель-кюммелю, кръпкаго вина. Къ питью пріучиться легко, но отстать отъ него трудво, а когда страсть къ спиртнымъ напиткамъ овладъеть человъкомъ, то онъ становится рабомъ своей страсти и териетъ мало-по-малу лучтія человъческія чувства. «B вингь, говорить Іисусь, сынъ Сираховъ (Кн. Премудр. гл. ХХХІ, 29), не мужийся, многих в бо погуби вино». Отъ такого огненнаго напитка следуеть всячески остерегать детей, чтобы не сжегь ихъ огонь. «Не упивайтеся виномь, во немо же есть блудъ» (Павла къ Ефесеемъ гл. V, 18). «Всякт бо піяница и блудникъ обнищаетъ и облечется въ раздраная и въ рубища всяка сонливый» (Кн. Притч. Соломон. гл. XXIII. 21).

Къ картежной игръ тоже пріучать дътей не слъдуеть, ни къ коммерческой, ни къ азартной: нъть время препровожденія болье безсмысленнаго, какъ игра въ карты. И сколько на нее теряется времени, которое, употребленное съ пользою, послужило бы къ значительному возвышенію нравственности, благосостоянія и богатства народнаго.

Отецъ и мать смёло могуть выказывать взаимную любовь другь къ другу предъ лицемъ ребенка. Это и поучительно и даже пріятно дитати, которое часто, по собственному влеченію, соединяеть руки отца и матери, сближаеть ихъ голови, обнимаеть ихъ дётскимъ сердечнымъ объятіемъ, цёлуеть поперемённо то одного, то другого. Дитя съ веселымъ, радостнымъ смёхомъ смотритъ на взаимныя ласки отца и матери. Видно, что такое отношеніе родителей другъ къ другу ему по душё. Напротивъ, недобрыя, или, чего Боже сохрани, враждебныя отношенія нагоняють недётскую грусть

на лице ребенка, отравляють его детское спокойствие и беззаботность.

Доброта, скромность, вѣжливость и другія хорошія качества передаются ребенку въ наслѣдіе и утверждаются въ немъ путемъ подражанія родителямъ, то же замѣчаемъ мы и съ обратными качествами.

Старательно должны сдерживать себя отецъ и мать, если кто-либо изъ нихъ слишкомъ боится грозы, коровъ, собакъ, кошекъ, мышей и т. п.: эта боязнь очень легко переходитъ и въ дётей. И часто мы видимъ въ одной семь дётей смелыхъ и трусливыхъ: къ первымъ перешла смелость отъ отца, ко вторымъ боязливость и трусость отъ матери. А такая перешедшая по наследству или усвоенная подражаниемъ трусость иногда ставитъ взрослаго человека въ пренеприятное положение.

Одинъ храбрый и предпріимчивый полковникъ, пріобрѣтшій себѣ литературную и политическую извѣстность, въ одномъ домѣ, при разговорѣ объ очень важномъ предметѣ, вдругъ поблѣднѣлъ, затрясся и, съ дрожью въ голосѣ, спросилъ хозяина: «у васъ есть кошка?!» Да, отвѣчаетъ удивленный такимъ неожиданнымъ и неумѣстнымъ вопросомъ хозяинъ, есть маленькій котенокъ. «Ради Бога, умоляю васъ, прикажите его убрать... Если я его увижу... со мной обморокъ сдѣлается».

А сколько прим'вровъ боязни предъ грозою, боязни, доходящей до странностей. Одинъ педагогъ ветеранъ, строгій и стойкихъ правилъ, до того боялся грозы, что нарочно устроилъ себъ спальню во внутренней, совершенно темной комнатъ, куда и уходилъ онъ стремительно при первомъ ударъ грома, ложился въ постель и укрывалъ голову подушками. Въ такомъ положеніи оставался онъ во все время грозы.

Воспитаніе можеть смягчить и даже совершенно уничтожить наслідственную боязнь. Припомнимь слова Луи-Филиппа: «Я быль мальчикь слабый, літнивый и трусь: боялся мышей. Она (его воспитательница г-жа де-Жанлись) сділала изъ меня довольно смітлаго и храбраго человійка». Вся тайна этого воспитанія заключалась въ двухъ словахъ - систематичность и строгость. Въ чемъ же состоить строгость воспитанія, не въ наказаніяхъ ли?

VI.

### Наказанія, награды, похвалы, порицанія, ласки.

Не преставай младенца наказывати; аще бо жезломь біеши ею, не умреть (имя тою). Ты бо побіеши ею жезломь, душу же ею избавиши оть смерти. (Кн. Притч. Соломон. гл. ХХІП, 13—14).

Наше старое воспитаніе, которое изложено въ Домостров я которое до сего времени имфетъ силу въ крестьянскомъ быту, опирается на наказаніи, не въ смыслѣ древнемъ поученія, а въ смыслъ нанесенія боле телесной. Въ Домостров дословно приводятся слова изъ книги премудрости Інсуса, сына Сирахова. А въ книгъ премудрости Іисуса, сына Сирахова, говорится такъ: «Любяй сына своего участить ему раны, да возвеселится въ послъдняя своя. Наказуяй сына своего насладится о немь, и посредь знаемыхь о немь похвалится. Учай сына своего раздражить врага, и передь други о немь возрадуется. Умре отецъ его, и аки неумре: подобна бо себе остави по себъ». (гл. XXX, 1 --5). «Угождаяй сыну обяжеть струпы его, и о всяком вопли возмятется утроба его. Конь неукрощень свирыпь бываеть, и сынь самовольный продерзь будеть. Ласкай чадо, - и устрашить тя, играй съ нимь,--и опечалить тя. Не смъйся съ нимг, да не поболиши о немт, и напослъдокт стиснеши зубы твоя. Не даждь ему власти въ юности и не презри невъдънія его. Сляцы выю его въ юности и сокруши ребра его, дондеже младъ есть, да не когда ожестьет, не покориттися» (гл. ХХХ, 7--13).

Соломовъ въ квигъ притчей также совътуетъ наказывать младенца: «Безуміе висить на сердить юнаго, жезль же и наказанье далече (отгонить) оть него» (гл. XXII, 16). «Не преставай младенца наказывати: аще бо жезломь біеши его, не умреть (оть него). Ты бо побіеши его жезломь, душу же его избавиши оть смерти» (XXIII, 13—14).

Не только древняя педагогика, но и поздившая сильно стояла за розгу и вообще за наказаніе твлесное. Тротцендорфъ (1490—1556) въ третьемъ школьномъ законъ, въ числъ наказаній указываетъ розгу. И Лютеръ не хвалитъ родителей,

щадящихъ тёло своихъ учениковъ. Лютеръ, называвшій Соломона истинно царственнымъ школьнымъ учителемъ, такъ говоритъ: «Но ложная кровная любовь (Naturliebe) ослёпляетъ родителей, такъ что они болёе щадятъ тёло (das Fleisch) своихъ дётей, чёмъ душу».

Мы очень хорошо помнимъ беседу нашу за границей съ германскими педагогами въ 1862 году. Они съ похвалою отзывались о проектв устава гимназіи, составленномъ при министръ народнаго просвъщенія А. В. Головнинъ, но ръшительно всв были противъ отмвны твлеснаго наказанія. По ихъ мненію, такъ какъ дети имеють душу и тело, то, действуя на душу, не нужно забывать и твла, и отъ времени до времени закръплять нравственныя внушенія тълесною болью, иначе придется многихъ выгонять изъ учебныхъ заведеній. Къ сожальнію, опасенія германскихъ педагоговь оправдались: розги изгнаны изъ нашихъ гимназій, но въ то же время изгонялись цёлыми десятками ученики, даже младшихъ классовъ, такъ что родителямъ пришлось жалъть объ изгнаній розги. Мы лично такъ много видёли злоупотребленій при употребленіи телеснаго наказанія въ школахъ, что решительно стояли за уничтожение этого наказания въ учебныхъ заведеніяхъ и теперь стоимъ. Исключенія учениковъ десятками, имъвшія мъсто въ последнія 20 льть, мы приписываемъ не уничтоженію тілеснаго наказанія, а другимъ причинамъ, о которыхъ когда нибудь поговоримъ отдъльно.

Въ германіи въ 1862 году намъ случалось даже въ дѣтскихъ садахъ видѣть, какъ дѣтскія садовницы (Kindergartneri nnen) давали колотушки дѣтямъ; а въ одномъ изъ среднихъ учебныхъ заведеній, въ присутствіи нашемъ, учитель географіи безъ церемоніи отвѣсилъ ударъ кулакомъ по спинѣ ученика за то, что онъ при перечисленіи самостоятельныхъ мелкихъ германскихъ государствъ пропустилъ одно изъ нихъ.

Въ нашемъ домашнемъ воспитаніи въ большинствѣ тѣлесное наказаніе существуетъ въ видѣ розги, или въ видѣ дранья за уши за волосы, ударовъ по щекѣ, по рукамъ и т. п. Можно съ увѣренностію сказать, что семьи, въ которыхъ ребенка и пальцемъ не тронутъ, рѣдкость и могутъ, по справедливости, считаться исключеніемъ изъ общаго правила.

Представляется вопросъ: следуетъ ли допускать телесное наказание въ домашнемъ воспитания съ детьми до школьнаго возраста?

Присматриваясь къ дътямъ, мы замъчаемъ, что ребенокъ, для котораго достаточно одного нравственнаго воздъйствія, чуть ли не составляеть исключенія, и вспоминаются слова Соломона: Безуміе висимъ на серив юнаю; такъ что страхъ наказанія едва ли не необходимая принадлежность строгаго воспитанія.

При систематичности и благоразумной строгости воспитанія, растворяємой любовію, можеть быть, и придется ограничнься страхомъ наказанія, что, конечно, и желательно.

Если и допустить въ домашнемъ воспитаніи тёлесное наказаніе, то лишь какъ необходимое зло, въ самыхъ рёдкихъ в крайнихъ случаяхъ, примёнять его не въ минуту вспышки гнёва на ребенка и любовію смягчать наказаніе.

Въ Новомъ Завѣтѣ мы читаемъ уже такія указанія относительно обращенія съ дѣтьми. «И отцы, не раздражайте чадз своихъ, но воспитывайте ихъ въ наказаніи и ученіи Господни» (Къ Ефес. гл. VI, 4). «Отцы, не раздражайте чадъ вашихъ, да не унываютъ». (Къ Колос. гл. III, 21).

Самая любовь родительская не допустить родителей до жестокой ручной расправы надъ родными дътьми. Такая расправа поэтому является только какъ печальное исключеніе, и преимущественно въ такихъ семьяхъ, гдв отецъ и мать расправляются съ ребенкомъ тотчасъ подъ вліяніемъ гийва и личнаго раздраженія. Родительская любовь влечеть къ снисхожденію, къ тихости, къ мягкости, и самый гибвъ, растворенный любовію родительскою, почти всегда чуждъ жестокости. Наказывать детей должно не иначе, какъ съ кротостію, чтобы они видёли, что наказующая рука милуетъ ихъ, что и въ наказанів проявляется теплота сердечная. Наказаніе ребенка, производимое не съ гифвомъ и яростію, а съ печалію и тихостію действуеть вдвое сильнее и оставляеть въ наказываемомъ ребенкъ не ожесточение, а раскаяние въ проступкъ, поведшемъ къ наказанію. А чтобы такъ наказывать, необходимо дать время остыть гивву на ребенка, а отнюдь не приступать въ наказанію въ раздраженіи.

Какъ и чъмъ наказывать? Конечно, не палкой, не такимъ орудіемъ, которымъ можно причинить ребенку вредъ, не кулакомъ, употребленіе котораго уже указываеть на раздраженіе и гнъвъ. Слъдуя совъту Домостроя, ни по уху, ни по видънью (т. е. по глазамъ) не бить, не бить также по головъ, такъ какъ отъ такихъ ударовъ можетъ быть поврежденъ слухъ, зръніе и нанесенъ вредъ не только тълесному здоровью, но и умственнымъ способностямъ.

Во всякомъ случать къ ттлесному наказанію нужно прибъгать какъ можно ртже: часто употребляемое ттлесное наказаніе притупляетъ чувствительность и теряетъ силу. Ттлесное наказаніе не должно производить при другихъ, это непремтиное правило.

Честь и слава родителямъ, которые постоянною бдительностію надъ своимъ ребенкомъ, постоянною твердостію и строгостію, соединенною съ любовію, постоянною справедливостію и разумною требовательностію достигнутъ того, что ребенокъ будетъ послушенъ и исполнителенъ, и въ твлесномъ наказаніи ни разу не представится надобности. Избаловать ребенка и безъ всякаго наказанія легко, но воспитать какъ слъдуетъ, въ страхъ и ученіи Господни великое и нелегкое дъло, заслуживающее полнаго уваженія и могущее быть признано идеаломъ воспитанія.

Много нужно ума, твердости характера и умѣнья владѣть собою, а главное много нужно любви, чтобы если не достигнуть идеала воспитанія, то хоть приблизиться къ нему. По нашему, идеаль воспитанія состоить въ томъ, чтобы воспитать ребенка послушнымъ, нравственнымъ, честнымъ, добрымъ и религіознымъ, и во время воспитанія не только не допускать тѣлеснаго наказанія, въ какомъ бы то видѣ ни было, хоть бы оно даже заключалось въ стояніи на колѣняхъ, но и грубаго, оскорбительнаго слова, которое тяжело падаетъ на душу оскорбленнаго ребенка и оставляеть въ ней недобрый слѣдъ.

«Слово жестоко воздоизает типвы», говорить Соломонь (Кн. Притч. Соломоникь гл. XV, 1). Иное слово оскорбить сильные удара «Суть иже глаголюще уязвляють яко мечи». (Кн. Притч. Соломон. гл. XII, 18). И не только оскорбляеть и



уязвляеть бранное слово, во гифвф сказанное, сколько злая и холодная насившка. Грубыхъ и оскорбительныхъ словъ родетели должны избъгать и потому, что такія слова раздражають дътей и портять ихъ карактерь, и потому, что дъти, по своей переимчивости, скоро усванвають эти слова. Стонть пожить въ деревив, чтобы убъдиться, какъ скверная руготня родителей усванвается детьми: мальчики 5 — 6 леть ругаются между собою тою скверною бранью, которая, къ сожальнію, такъ часто употребляется русскимъ народомъ, что ей придается даже название «русской брани». Если бы родители и вообще взрослые не ругались такъ при дътяхъ, изь уваженія къ ихъ чистотъ и невинности, такъ эта брань не переходила бы изъ поколънія въ покольніе, какъ нъчто унаследованное отъ отцевъ и дедовъ. Что Інсусъ, сынъ Сираховъ, говорить относительно сына наказаннаго, т. е. воспитаннаго въ страхъ Божіемъ, то же можетъ быть примънено къ сыну, которому дурная жизнь и дурное слово отца постоянно служили соблазнительнымъ примъромъ: «умре отеца ею и аки не умре: подобна бо себъ остави по себъ» (Кн. Преиулр. Інсуса, сына Сирахова гл. ХХХ, 4). Какъ добрыя и хорошія діти утітеніе и слава родителей, такъ и честные, хорошіе родители-отрада и честь для дітей. Впинець старых чада чада, говорить Соломонь, похвала же чадом отцы ихв. (Кн. Притч. Соломон. гл. XVII, 6).

Признавая тёлесное наказаніе необходимымъ зломъ, которое можно допускать лишь въ крайнихъ случаяхъ и безъ котораго лучше было бы обходиться при воспитаніи, такъ какъ тёлесное наказаніе—орудіе обоюдоострое, приносящее и пользу и вредъ, смотря потому, кёмъ, съ кёмъ, когда и какъ оно употребляется; признавая, что грубыя, оскорбительныя слова и особенно злая, ядовитая насмёшка должны быть совершенно выкинуты, какъ пособія при воспитаніи,—мы вмёстё съ тёмъ не можемъ не обратить вниманія родителей и на награды и похвалы, на которыя иные родители смотрять, какъ на полезнёйшее орудіе воспитанія, и излишествомъ которыхъ нерёдко злоупотребляють.

По нашему мивнію, награды не должны иметь места въ системь домашняго воспитанія, мы не въ состояніи даже понять. какой такой особенный, исключительный, васлуживающій награды подвигь можеть сделать ребеновъ? Если онъ любить отца и мать и, покоряясь голосу любви, старается дълать все, что пріятно и угодно родителямъ, то за это съ избыткомъ награждаеть его любовь матери и отца, заботливо охраняющая его дътскіе годы. Если онъ кротокъ, послушенъ, съ готовностію исполняеть приказанія отца и совъты матери, то это плоды той же детской любви, которая смотрить въ глаза родителямъ, угадываетъ ихъ желанія и співшить исполнять ихъ. Награждать какими-нибудь матеріальными наградами за эти проявленія любви умістно ли? И чімь награждають детей? Дорогими игрушками. Детямь, какъ показываеть опыть, такія игрушки доставляють лишь минутное удовольствіе, а затемъ забываются, ломаются.... И где награда?... Въ какомъ жалкомъ видъ! Награждаютъ дътей лакомствами. Это одинъ изъ самыхъ вредныхъ способовъ наградъ: лакомства портять ребенку и зубы, и желудокь, и даже отчасти правственность, дёлая его лакомкой, сластеной. Награждать деньгами, какъ дёлають иные родители, самый вредный видъ награды, воспитывающій въ дітяхъ мысль, что за хорошій поступокъ, въ родъ ли выучки наизусть даннаго стихотворенія, усвоенія евангельскаго разсказа, різшенія заданной задачи, непременно следуеть денежная награда. Привыкнувь въ дётстве ждать награды или платы за каждый исполненный долгь, за каждое хорошее дело, онъ впоследствия не будеть ли ждать платы за каждый свой шагь? Не воспитываются ли такими наградами люди, стремящіеся, въ продолженін всей своей жизни пріобратать и пріобратать? Не усилится ли этимъ способомъ воспитанія и безъ того сильно развитая въ настоящее время страсть къ стажанію во что бы то ни стало, страсть пагубная, замораживающая всв теплыя побужденія души?

Лучшая и единственная награда для дътей — ласковый взглядъ, доброе, ласковое слово родителей.

Следовательно, спросять насъ, награда должна быть замениема похвалою? Да, похвалою, одобрениемь. За хорошій поступокь, за добросовестное исполнение долга достаточно похвалить ребенка. Но следуеть хвалить за дело, за то, къ чему при-



ложенъ быль трудъ ребенка, а не за то, что дано ему самою природою. Можно похвалить ребенка за хорошо усвоенный урокъ, за чистоту и опрятность; но не за способности, не за красоту. Осипать ребенка похвалами за его таланты къ живописи, къ музыкъ, къ математикъ, восхвалять его геніальность, представыть его другимъ, какъ замъчательнаго поэта, хвалиться его стихами, рисунками, — по меньшей міру, неблагоразумно со стороны родителей. Такія похвалы съ малольтства надмевають ребенка, заставляють его думать о себъ высоко; и большею частію, если не всегда, изъ такого чуда ребенка выходить въ концъ концовъ самая жалкая посредственность, невзифримо, до смфшнаго, высоко о себф мечтающая. Такую себялюбивую, смёшную, заносчивую ничтожность воспетывають неумфренныя похвалы. За примфрами ходить далеко, думаемъ, нечего. Примъры, къ сожальнію, у всъхъ передъ глазами. Вотъ, напримъръ, молодой человъкъ, способный, обладающій даромъ слова, но, къ сожалівнію, возмнившій о себів съ дътства, что онъ артисть, поэть, геній. Еще будучи мальчикомъ, онъ пописываль стишки, гдв воспвваль съ детскимъ увлеченіемъ «царицу души своей», дебелую деву, которая ему, тощему и худому, очень нравилась, онъ просилъ у ней сочувственнаго отклика на его любовь, не то грозилъ: умру, си предадутъ меня гробамъ». Любящая и нъжная мать была въ восторгв отъ своего Лели, всвиъ показывала его стихи, всьмь, въ его присутствии, съ убъждениемъ твердила су мена Леля-геній». Сделавшись студентомъ, онъ пристрастился къ театру, вообразилъ, что онъ великій актеръ, что никто въ мірь не понималь еще геніальных драматурговь такь, какь поняль онь, и никто не въ состояніи такъ вфрно передать на сценъ характеры главныхъ дъйствующихъ лицъ ихъ провзведеній, какъ онъ. Такъ какъ двумъ господамъ въ одно время нельзя служить, то посвятивши себя театральному искусству, нашъ геніальный молодой человъкъ не могь въ то же время съ увлеченіемъ служить наукъ, и потому вышель изъ университета не геніально, а какъ самый рядовой, средней руки студентъ. Поступилъ на службу... Но гдъ же для генія найти служебное положение по душъ? И службу оставилъ... Напечаталь свои стихотворенія, въ которыхь по преимуществу воспъвалъ луну, свидътельницу его мечтаній, зефиры, вътерки, души его царицъ... но и стихотворенія не только не прославили его, а возбудили лишь смъхъ. Пробовалъ онъ себя и въ драматическихъ роляхъ, но и на сценъ онъ оказался такимъ же актеромъ, какимъ вышелъ поэтомъ, словомъ вышелъ изъ геніальнаго Лели неудачникъ въ полномъ смыслъ этого слова.

Неумъстно хвалить ребенка за его прирожденныя способности, за то, въ чемъ нътъ ни капли его труда, его заслуги; но еще непростительные расхваливать красоту ребенка. А какъ многіе родители и знакомые и даже незнакомые гръшны въ такомъ расхваливаніи... «Ахъ, какое прелестное дитя! Какой красавчикъ! слышимъ мы нередко при появлении красиваго ребенка. Эти похвалы чистый ядъ. Слышащій ихъ часто ребенокъ невольно не разъ засматривается въ зеркало, любуясь собою, невольно прихорашивается, начинаетъ особенно заботиться о прическъ и платьъ, посматриваеть, глядять ли на него, прислушивается, говорять ли о немъ; если видить, что шепчутся, воображаеть, что рёчь идеть о немь, что его хвалять. Тля мелкаго себялюбія и тщеславія крфико западаетъ въ душу ребенка подъ громомъ похвалъ его красотъ. Все это внимание обращено на наружность, о развити душевныхъ способностей мало заботы, и выйдетъ изъ ребенка дъвочки тщеславная, красивая кукла, всъ мысли которой сосредоточены на вечерахъ, балахъ, театрахъ и нарядахъ, "которая окажется дурною женою и матерью; изъ ребенка - мальчика красивый франть, пшютикь, который изощряется въ придумывании оригинальныхъ разноцветныхъ костюмовъ, чтобы рельефиве выставить въ нихъ свою красивую фигуру, который оригинальничаеть тымь, что появляется на велосипеды въ публичныхъ садахъ, стъсняетъ, чуть не давитъ гуляющихъ, желая поразить своей красотою, который отличается предъ «золотою молодежью», если онъ принадлежить къ ней по рожденію и средствомъ, красивыми женщинами, съ которыми онъ показывается всюду, который наконецъ, когда средства его истощатся отъ безумно расточительной жизни, не задумается сделается альфонсомъ богатой старухи.

Хвалить ребенка слъдуетъ за дъло, но умъренно, частая



похвала теряеть свою цёну и обращается въ захваливанье, которое всегда вредно.

Вредно захваливанье, портящее и надмевающее ребенка; но не менъе вредно и чрезмърное порицаніе и осужденіе, лимающее ребенка всякой бодрости и энергіи и доводящее его нногда не только до унынія и отчаянія, но даже в до ндіотства. Къ сожальнію, въ большихъ семействахъ, гав много дътей, не редкость встръчать любимыхъ и нелюбимыхъ дътей. Любимыя дъти представляются гостямъ и рекомендуются родотелями, какъ умныя, красивыя, талантливыя, даже геніальныя. О нелюбимыхъ или молчать, какъ бы игнорируя самое ихъ существованіе, или, что еще печальнье, прямо говорять о нихъ: «это у насъ глупое, не смысленное дитя, это у насъ дурачекъ, идіотъ». Какъ тяжело въ большой семьъ видеть. что все дети какъ дети, веселы, ласкаются къ родителямъ, играютъ, - только одинъ ребенокъ прижмется гдв-нибудь въ уголкъ тихо, робко, смотритъ какъ-то дико, пугливо, не смъетъ вифиваться въ игры своихъ братьевъ и сестеръ. Точно отверженный, сидить онъ въ одиночествъ. Спросите такого ребенка: ты хорошее дитя? «Нътъ, отвътить онъ вамъ грустно, я не хорошій, глупый, меня никто не любить». Разъ такой ребенокъ отвътилъ намъ даже такъ: «Нътъ, я скверный... идіотъ, меня никто терить не можеть». Конечно, говоря это, ребеновь не понималь вполев, что значить слово «идіоть», но съ тяжелымь чувствомь догадывался, что этимь словомь выражается півчто очень дурное, что это даже хуже, чівмъ скверный.

Тажкую ответственность принимають на себя родители, унижая и отталкивая оть себя такимъ образомъ одного изъ своихъ детей. Сколько оскорбленій приходится вынести, сколько соленыхъ слезъ приходится проглотить преследуемому родителями ребенку! Всёмъ детямъ въ его глазахъ даются мягкіе сдобные сухари, ему почти бросають, какъ собаченкъ, кусокъ вчерашняго белаго хлеба; всёхъ одёляютъ новыми дорогими игрушками, ему съ пренебреженіемъ даютъ старую, изломанную кемъ нибудь изъего братьевъ; всёхъ наряжають, какъ куколокъ и выводятъ къ гостямъ на поглядёнье. чтобы похвастаться ими, а онъ. одётый незавидно, прячется гдё-

нибудь, чтобы его не замътили, чтобы не получать оскорбленія словомъ или пинка. Хорошо еще, если въ семьв есть нянька или кто нибуть изъ прислуги, которая пожалветъ обднаго, обижаемаго всвми, ребенка и приголубить его отъ времени до времени; хорошо, когда найдутся постороннія теплыя сердца, которыя откликнутся сочувственно на горе ребенка и постараются облегчить его правственныя страданія. А то бывали примъры, что такой забитый ребенокъ доходиль, двиствительно, чуть не до идіотизма. Бывали примъры, что такой ребенокъ; въ порывъ отчаянія, покушался на свою жизнь: такъ невыносима была для него эта незаслуженная печать отверженія.

И зд'всь, такъ-же какъ при захваливаній, важную роль играетъ наружность ребенка. «Это у насъ красавчикъ, умница, а этотъ уродъ, не знаемъ, въ кого уродился. идіотъ какой-то». И б'вдный некрасивый ребенокъ пресл'вдуется насм'вшками и язвительными укорами... за то, что при рожденій не получилъ красиваго лица.

Знали мы и такіе прим'вры, что изъ нелюбимаго, отверженнаго родителями ребенка, благодаря счастливой его природ'в, или благодаря тому, что находились чужіе люди, смягчавшіе своею внимательностію тяжелое семейное положеніе ребенка, выходиль челов'вкъ д'вльный, благородный, стойкій; что онъ, при печально изм'внившихся обстоятельствахъ родителей, д'влался подпорою ихъ старости, ихъ единственною отрадою и утвіпеніемъ, тогда какъ ихъ прежніе любимчики частію довольно равнодушно относились къ ихъ участи, частію, избалованные съ д'втства, поступали въ разрядъ неудачниковъ. Какое чувство должны были испытывать старики—родители, съ любовію поддерживаемые ихъ прежнимъ отверженцемъ.

Нѣкоторые родители и любять своихъ дѣтей, но, подъ вліяніемъ мнѣнія, что ласкать ребенка значить портить его, удерживаются отъ показанія дѣтямъ своей любви, надѣвая на себя въ сношеніяхъ съ ними маски строгости и суровости. Ребенокъ видить, что родители ласковы и нѣжны другъ съ другомъ, ласковы къ чужимъ дѣтямъ, но къ нему всегда холодны, котя и доставляють все, для него нужное, — никогда не прижмуть его къ своему сердцу, никогда не поцълують, только и позволяють ему цъловать свою руку. А между тъмъ они хвалять его, дають ему хорошіе подарки, награждають его за прилежаніе книгами и деньгами. Но для ребенка всего этого, недостаточно, — колодомъ въеть отъ всъхъ тъхъ похваль, подарковъ, наградъ. Сердце ребенка требуетъ теплоты, ласки.

Для добраго, хорошаго ребенка дороже всякихъ наградъ и похваль ласка родителей, которую онь ценить, которую онь поменть всю жизнь, когда эта ласка идеть оть чистаго, любящаго сердца. На такую родительскую ласку всегда готово откликнуться чуткое и отзывчивое сердце ребенка. Никакія ласки кормилицы и нянекъ, боннъ и гувернантокъ не могутъ заменить ребенку ласки отца и матери. Лишать ребенка этой ласки, къ которой стремится онъ всемъ сердцемъ, более чемъ жестоко. А неть ли отцовь, которымь и въ голову не приходить приласкать ребенка, которые такую ласку считають взаишнею нежностью? Неть ли матерей, которыя, вполне отдавшись светскимъ удовольствіямъ, не находять времени приласкать своего ребенка, жаждущаго ласки? Неть ли отцовъ и матерей, которые и видять своего ребенка только тогда, когда его приводять къ нимъ наемныя бонны и воспитательницы, чтобы сказать отцу и матери bon jour и bon soir и поцеловать у нихъ ручку? А ребенку, вмёсто этого холоднаго привътствія, такъ котелось бы кинуться въ объятія отца и матери, приникнуть къ ихъ груди горячей головенкой и получить отъ нихъ сердечный поцелуй. Все свои богатыя, разнообразныя игрушки, которыя такъ часто покупають ему родители, видящіе его только по утрамъ и вечерамъ, онъ охотно отдаль бы за одну теплую родительскую ласку.

Шестаковъ.

(Окончаніе будеть).

## ПИСЬМА КАТОЛИКА

## въ журналъ "L'Union Chretiénne"

съ отвътами на нихъ о. Владиміра Гетте.

(Продолжение \*).

Восьмое письмо.

Г. Редакторъ l'Union chrétienne,

Я пересталь на некоторое время писать вамь. Не думайте, что это произошло отъ того, что я не оцениль ваши отвёты. Неть, я почувствоваль къ вамъ глубочайшее почтеніе, и ваши письма пролиди мне свёть на многіе вопросы. Позвольте мнё написать вамъ въ настоящее время о злоупотребленіях з интеллектуальною культурою. Я буду очень радь, если узнаю, что въ православной Церкви раздёляють тё же убёжденія, какъ и въ римской Церкви, истинное учёніе которой я хочу изложить въ своихъ письмахъ.

Інсусъ Христосъ сказалъ своимъ апостоламъ: Ite et docete omnes gentes; идите и научите всв народы. Такимъ образомъ Онъ возложилъ на Церковь обязанность напоминать върующимъ Его слова и Его заповъди и распространять среди язычниковъ крещеніе и евангеліе.

Католическая же Церковь, по благодати Іисуса Христа, есть истинная наставница человъческаго рода, и никто не имъеть

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1891 г., № 2.

права, не возставая противъ власти самого Бога, присвоять себъ преподаваніе внъ церковнаго надзора.

Каждое дитя, рожденное въ нѣдрахъ церкви, принадлежитъ ей болѣе, чѣмъ своимъ родителямъ; крещеніе отдаетъ дитя Церкви, обученіе подчиняетъ его ей.

Это неизмѣнное правило, такъ какъ оно есть божественное, было почитаемо до послѣдняго столѣтія, т. е. до той эпохи, когда философія и революція попытались уничтожить его.

Но оно не могло быть отмънено. Вселенскій соборъ, подъ предсъдательствомъ папы или по его уполномочію, одинъ только имъль бы право на это. Но никто не собрался бы на этоть соборъ, развъ только для того, чтобы протестовать противъ той узурпаціи, которая продолжается до настоящаго времени, не смотря на непрерывныя заявленія епископата.

Католическія націй, каковы, наприміврь, Франція, Бельгія, Пьемонть, смиренно признали нравственное и религіозное первенство Церкви и, не смотря на то, по странному противорічно, оні отняли у ней общественное преподаваніе, первоначальный пункть этого первенства, подъ предлогомъ свободы совісти, какъ будто эта свобода у католика состоить въ чемъ-то иномъ, а не въ выборі лучшихъ средствъ познанія божественной воли; кто же лучше Церкви можеть ихъ указать?

Разсмотримъ результаты свътскаго преподаванія.

Дъти рабочихъ или врестьянъ посыдаются въ общинныя школы, гдъ ихъ обучаютъ катехизису въ нъсколько страницъ; потомъ ихъ ведутъ къ первому причастію, какъ на праздникъ, о чемъ они будутъ вспоминать послъ, нотому что они были одъты тогда въ новое платье и получили поздравленія отъ своихъ родителей.

Сдълавшись взрослыми людьми, они припоминають о томъ, что они католики лишь въ ръдкихъ случаяхъ, когда, напр., хоронятъ родителей или товарищей, когда ихъ приглашаютъ на свадьбу, на крестины, на храмовой праздникъ; они мало безпокоятся при этомъ, какъ бы не совершить святотатственнаго дъйствія, появляясь въ Церкви въ непочтительной по-

зъ. съ разсъяннымъ взглядомъ и съ полнъйшимъ равнодушіемъ.

Городскіе рабочіе получають въ нѣкоторомъ родѣ особенное обученіе, обученіе мастерскихъ, совершенно противоположное религіи, ибо тамъ происходить вѣчная смѣна идей; рабочій привыкаеть тамъ къ чтенію сочиненій или журналовъ съ направленіемъ философскимъ или революціоннымъ; это антикатолическая пропаганда, которой не можетъ положить предѣла ревность духовенства, безъ дѣятельнаго содѣйствія со стороны абсолютнаго правительства.

Что касается до именитых дѣтей (fils de famille), какъ говорится, т. е. рожденныхъ отъ богатыхъ или достаточныхъ родителей, то ихъ рано запираютъ въ пансіонъ или коллегію, гдѣ вѣра заглушается класснымъ преподаваніемъ. По совершеніи перваго причастія, ихъ болѣе не принуждаютъ къ религіознымъ упражненіямъ, тѣмъ не менѣе названіе это даютъ періодическимъ духовнымъ собесѣдованіямъ, которыхъ они не слушаютъ, повторенію перваго причастія, которое совершаютъ машинально, утреннимъ и вечернимъ молитвамъ, молитвамъ предъ трапезою и послѣ трапезы, предъ классами и послѣ нихъ и т. п. (въ количествѣ нѣтъ недостатка), которыя профессора и ученики исполняютъ не для того, чтобы сосредоточиться внутри себя, но уступая лишь обычаю, освященному классной традиціей. Даже и эти упражненія уничтожены въ настоящее время.

Образцовыя произведенія древнихъ временъ, литературныя и философскія, составляють основу обученія, и если нѣкоторые духовные авторы, какъ Боссюэть, Фенелонъ, Бурдалу, проскользають между этими языческими писателями, то лишь по своему краснорѣчію и прекрасному слогу они получають здѣсь право убѣжища; но такъ какъ духовные писатели говорять менѣе молодому воображенію, чѣмъ Виргилій, Горацій, Тибуллъ, то ихъ очень скоро откладывають въ сторону, за исключеніемъ развѣ Телемака, книги языческой. И послѣ этого удивляются, что изъ коллегій выходять столь ничтожные философы и столь скороспѣлые ученые, которые, едва вступая въ свѣтъ, спѣшатъ приложить это свое знаніе къ рѣшеніямъ, противорѣчащимъ откровенному преданію.



Въ прежнихъ университетахъ, управляемыхъ духовенствомъ, элементъ религіозный преобладалъ и уравновъшивалъ классическое преподаваніе; однакожь большее число учениковъ, по раціоналистическому направленію, больше предавались изученію произведеній древнихъ писателей, чѣмъ твореній Отцевъ Церкви; таковы были энциклопедисты, воспитанные въ коллегіяхъ іезуитовъ. Іезуиты, слишкомъ расширяя обученіе, подвергали, да подвергаютъ и теперь молодые умы опасности быть уловленными въ сѣти новыхъ идей.

Нѣкоторые знаменитые проповѣдники нашихъ дней, получившіе подобное воспитаніе, горячо защищаютъ языческихъ писателей. Это и понятно; они не находили ни въ Писаніи, ни у Отцевъ Церкви того великолѣпія въ слогѣ, тѣхъ цвѣтовъ краснорѣчія, которыми они усыпаютъ свои рѣчи и которые привлекаютъ толпу свѣтскихъ слушателей, жадныхъ до красивыхъ фразъ и ораторскихъ движеній.

Нѣкоторые епископы поднимають робкій голось, для возвращенія себѣ неотчуждаемаго права Церкви на общественное преподаваніе; но эти одинокіе протесты лишь еще болье оттъняють общее оцъпененіе, въ которомъ закоснъли католическіе народы по вопросу о преподаваніи и которое проникаеть даже въ самое духовенство. Дѣятельнъйшее сопротивленіе преобладанію раціоналистическаго обученія исходить оть одного лишь свътскаго лица, г. Вейло (Veuillot), и l'Univers своею ежедневною полемикою сдълаль больше, чъмъ всъ епископы съ ихъ пастырскими увъщаніями.

Еслибы однакоже члены епископата вновь вооружились мужествомъ, которое Іисусъ Христосъ заповъдалъ своимъ апостоламъ и ихъ преемникамъ, то они могли бы, въ силу своего божественнаго права, въ силу своего непогръшимаго полномочія, смъло выступить предъ лицемъ католическихъ правительствъ и сказать имъ: «Во имя Бога, отъ Котораго берутъ начало всъ власти земныя, во имя Сына Божія, божественность Котораго вы признали, во имя святой Церкви католической, апостолической, римской, предъ Которой вы преклоняетесь въ торжественные дни, мы требуемъ возвращенія нашего неизмъннаго и неотчуждаемаго права обучать

юношество и отлучаемъ отъ таинствъ тѣхъ, кто будетъ получать воспитаніе отъ свътскихъ лицъ, не уполномоченныхъ къ тому Церковію».

Конституціонныя правительства отвічають, что руки ихъ связаны въ ділів свободы преподаванія и связаны существеннымъ членомъ (articles) ихъ конституцій. Пусть такъ; но свобода обученія проистекаетъ изъ свободы візры, вслідствіе чего родители имівють право воспитывать своихъ дітей въ своей религіи. Еврей воспитываетъ своихъ дітей у раввина, протестантъ у пастора; а католикъ развів въ правів воспитывать своихъ дітей у протестантскаго учителя или философа, т. е. у врага своей религіи? Нітъ ибо эти діти, по благодати крещенія, принадлежатъ Церкви, и у ней не могуть похищать душъ, о которыхъ она обязана дать отчетъ Богу.

И воть поэтому коллегіи и факультеты преизобилують профессорами еретиками или вольнодумцами, которые напитывають своимь невъріемь учениковь, ввъренныхь ихъ наставленіямь; а когда епископы жалуются на это, то всъ поднимають крикъ о преобладаніи духовной власти надъ свътской, и тъ не считаются католиками, которые кричать наименье громко. Они боятся, по словамь ихъ, того, чтобы эти протесты епископовъ не внесли смятеніе въ сознаніе, не нарушили бы общественное спокойствіе, не увеличили бы числа противниковъ католицизма. Но этимъ слишкомъ боявливымъ умамъ можно отвътить слъдующимъ полустишіемъ:

La foi qui n'agit pas, est-ce une foi sincère?

(Въра, которая не проявляется въ дъйствіяхъ, искренняя ли это въра?).

Тщетно Св. Престолъ поражаеть запрещеніем» (l'index) сочиненія нікоторыхъ профессоровь; средство это хуже, чімь плохое; оно способствуеть лишь большему привлеченію кынить слушателей и большей распродажів ихы книгь.

Если даже и истинному католику приходится быть свѣтскимъ преподавателемъ, то и онъ лишается полной возможности посвятить религіозному воспитанію все то усердіе, какого оно требуетъ; его свѣтская жизнь, его мірскія занятія



отвлекають его обыкновенно отъ благочестивых упражненій въ которых онъ долженъ подавать примёръ своимъ ученикамъ. Съ другой стороны, между начальниками учебных заведеній установился родъ конкурренціи въ стремленіи дать 
своему преподаванію возможно большую широту и такимъ 
образомъ поймать родителей на удочку обширныхъ знаній; а 
въ этомъ не малая опасность для религіи.

Свътское преподаваніе поміщаєть на школьных скамьяхь рядомь другь съ другомь католиковь и еретиковь, вслідствіе чего первые подпадають опасности слышать оть вторыхь, если не внушенія къ отступничеству, то по крайней мірів наблюденія, обмівнь идей, разсужденія, способныя поколебать ихъ віру; а профессора, съ своей стороны щадя всіхь, располагають свои уроки такимь образомь, чтобы сділать ихъ доступными для различных віроисповіданій; отсюда возникаєть система безпристрастія, которая скоро превращается въ религіозное равнодушіе.

Ученики, привыкшіе къ постоянному сообщенію мифній иновфрцевъ, строго логическимъ путемъ приходять къ тому заключенію, что если католическая религія и истинна, то все-таки ен истинность не имфетъ характера такой безусловности, чтобы она не могла приноравливаться къ враждебному сосфдству другихъ религій, и не на столько совершенна, чтоби не могла заимствовать кое-чего и изъ раціоналистическихъ разсужденій.

Нѣкоторые епископы возставали противъ подобнаго смѣшаннаго обученія.

Странно, что газеты, заявляющія притязаніе на названіе католическихъ, могли присоединиться въ этомъ отношеніи къ ереси и нечестію и требовать уваженія къ конституціоннымъ законамъ.

Единственнымъ врачевствомъ въ этомъ ложномъ положенів было бы возвращеніе къ старымъ законамъ, т. е. ко внутреннему (intime) согласію (accord) между Церковью и госуларствомъ; ибо какъ первая имъетъ право связывать и разрышать гръхи, такъ и государство имъетъ власть измънять гражданскіе законы, чтобы лучше сообразоваться съ канони-

ческими постановленіями; одна обладаеть словомь, другое мечемь; одну должно слушать, другому повиноваться.

Но законъ божескій и законъ человіческій одинаково смотритъ. какъ на соучастниковъ во злъ, на всъхъ тъхъ, кто. имъя возможность воспрепятствовать влу, допускаеть однако же ему совершаться. Итакъ, тъ, которые управляють людьме по милости Божіей, обязаны дать Богу отчеть въ своемь столь высокомъ призваніи. Они испрашивають у Бога благословенія на ихъ скипетръ; они просять у Него сохраненія ихъ династіи. Поэтому, въ свою очередь, они обязаны полною покорностью Его повельніямь и повельніямь Его Церкви; они должны, следовательно, согласовать учрежденія своихъ государствъ съ откровенными законами, воспитывать юношество въ принципахъ чистъйшаго правомыслія; а если встрътять сопротивление этому со стороны своихъ подданныхъ, то развъ они не обладають всъми матеріальными средствами для того, чтобы принудить ихъ къ молчанію? Съ Божью помощію діятельность государства въ этомъ направленіи приведеть къ чему-либо хорошему.

Говорять, что правомысленное учение не согласуется болье съ современною наукою; тъмъ хуже для науки; ибо, если она противоръчить священному преданію, то ее должно, *а priori*, объявить ложною и негодною (avenue).

Я продолжу р'вчь объ этомъ предмет'в въ моемъ будущемъ письм'в.

#### Отвътъ на восьмое письмо католика.

### Милостивый Государь,

Въ своемъ послъднемъ письмъ вы ставите такой вопросъ: въ случаяхъ, когда Библія и наука находятся въ противоръчіи, не должно ли отдавать предпочтеніе Библіи? Вы говорите, что таково мнѣніе римской Церкви и спрашиваете у меня, какъ думаетъ относительно этого православная Церковь?

Я вамъ отвъчу прежде всего, милостивый государь, что я никогда не выдавалъ себя за голосъ (organe) православ-

ной Церкви. Я защищаю отъ себя самого оффиціальное ученіе православной Церкви; я противополагаю его ложному ученію римской Церкви; я стараюсь въ особенности доказать, что только православная Церковь есть Церковь первоначальная, ученіе которой она сохранила съ священною тщательностію. Но я всегда остерегался принисывать ей мивнія или върованія, которыхъ она не признаеть. У ней ивть маніи, подобно римской Церкви, создавать новые догматы; она довольствуется сохраненіемъ залога, ввъреннаго ей первенствующею Церковію. Но въ этомъ залогъ мы не находимъ никакого члена въры относительно вопроса, предложеннаго вами.

Ваша римская Церковь, милостивый государь, не высказывалась съ такою силою въ пользу ученія, которое вы ей приписали и которое вы должны будете изложить яснёе. Безъ сомнёнія, Св. Писаніе, въ случаё противоречія его съ наукою, должно отвергать ее; но для этого нужно сначала, чтобы смыслъ Писанія быль установленъ неоспоримо и чтобы научныя данныя равнымъ образомъ были неоспоримы. Но легко ли установить истинный смыслъ библейскихъ текстовъ? Мы отвёчаемъ, что это, напротивъ, очень трудно. Мы можеть найти этому доказательства въ многочисленныхъ толкованіяхъ на св. Писаніе во всё христіанскіе вёка. Всё толкователи работали подъ наблюденіемъ Церкви, и ихъ всегда скорёе одушевляли, чёмъ останавливали въ ихъ ученыхъ работахъ.

Такимъ образомъ надобно признать два положенія: во-первихъ то, что позволено толковать Библію, во-вторыхъ, что наука имѣетъ право предаваться всевожнымъ изслѣдованіямъ, которыя только подлежатъ ея вѣдѣнію. И дѣйствительно, въ самой Библіи можно читать, что Богъ предоставилъ міръ человъческимъ изслъдованіямъ. Это тотъ міръ, изслѣдованіемъ Котораго собственно и занимается наука, наблюденія которой, повидимому, находятся въ противорѣчіи съ извѣстными фактами и извѣстными библейскими текстами. Такъ какъ Богъ позволилъ изслѣдованіе по этому предмету, то слѣдовательно Онъ не установиль точнаго смысла Библіи объ этихъ фактахъ и объ этихъ текстахъ, и нельзя поэтому противопоставлять ихъ на-

учнымъ выводамъ. Следуетъ лучше толковать ихъ такимъ образомъ, чтобы уничтожить всякое противоречие между ними и наукою. Такъ поступали наиученейшие Отцы Церкви. Некоторые изъ нихъ принимали, напр., шесть дней творения и устроения міра не за шесть обыкновенныхъ дней, а за неопределенныя эпохи. Ведь можно же давать этимъ эпохамъ какое угодно протяжение, не противореча темъ Библіи. Наука свободна въ этомъ отношения въ своихъ изследованияхъ.

Я думаю, милостивый государь, что вы не въ правъ быле высказываться такъ ръшительно объ отношеніяхъ религіи и науки, разъ вы не имъете необходимыхъ знаній, чтобы установить точный смыслъ библейскихъ текстовъ. Даже ваша римская Церковь не высказывалась такъ положительно, какъ вы, и оставляеть извъстный просторъ для тъхъ, кто хочеть заниматься изслъдованіями. Даже богословы позволяли себъ высказываться въ пользу мифній, противоположныхъ вашямъ.

Мое же мивніе, милостивый государь, состоить въ томъ что благочестивые люди должны поступать съ величайшимъ благоразуміемъ, когда дёло идеть объ опредвленіи смысла библейскихъ текстовъ, и должны показывать себя друзьями науки. Такъ будеть лучше, чёмъ подвергать науку подозрёнію и противопоставлять ей тексты, очень часто худо понятые. Поступая такимъ образомъ, не придется отвёчать на вашъ вопросъ; ибо религія и наука не находятся въ противоручіи; да не придется и выбирать между той или другой. Истинная наука и истинная религія всегда находятся въ согласіи между собою.

И—нъ

(Продолжение будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

1891.

**№** 6.

мартъ. – книжка вторая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемь.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензурого. Харьковъ, Марта 31 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

## Вторая книга Моисея «ИСХОДЪ»

въ переводъ и съ объясненіями.

(Продолжение \*).

### Объ устроеніи скиніи (гл. 26).

26, 1. Для скиніи сдплаешь десять покрываль изь виссона крученаю, и юлубой, и пурпуровой и червленой пряжи; херувимовт искусной работы сдълаешь на нихт. (2) Длина одного покрывала — двадцать восемь лактей; ширина одного покрывала четыре лактя; мъра одна всъмъ покрываламъ. (3) Пять покрываль будуть соединены одно съ другимь, и пять покрываль соединены одно съ другимъ. (4) И сдълаешь петли голубой пряжи на кромкть одного покрывала, крайняго изъ соединенных ; такъ сдълаешь и на кромкъ покрывала крайняго изг других соединенныхг. (5) Иятьдесять петлей сдълаешь у одного покрывала, и пятьдесять петлей сдълаешь на покрываль, крайнемь изъ фуних соединенных; петли должны сходиться одна съ другою. (6) И сдълаешь пятьдесять крючковь золотыхь, и соединишь одно покрывало съ другимъ крючками, и будетъ скинія — одно. (7) И сдълаешь покрывала изъ козъей шерсти, для шатра скиніи; одиннадцать покрываль сдълаешь такихь. (8) Длина одного покрывала тридцать лактей, а ширина одного покрывала че-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра н Разумъ» 1891 г. № 2.

тыре лактя; мъра одна для одиннадцати покрывалъ. (9) И соединишь пять покрываль особо, и шесть покрываль особо; и вдвое сложишь шестое покрывало къ передней сторонъ скиніи. (10) И сдълаешь пятьдесять петлей на кромкть одного покрывала, крайняю из соединенных, и пятьдесять петлей на кромкъ покрывала (крайняго) изъ другихъ соединенныхъ. (11) И сдълаешь пятьдесять крючковь мыдныхь, и вложилиь крючки вы петли, и соединишь шатерь, и будеть одно. (12) А свъшивающійся излишент у покрывалт шатра, -половина свъшивиющагося излишка покрывала - на заднюю сторону скиніи. (13) Лакоть съ одной стороны и лакоть съ другой стороны, отъ излишка въ длинъ покрываль шатра, будеть свъшиваться по бокам скиніи ст той и другой стороны, чтобы прикрывать ее. (14) И сдълаешь покровъ для шатра изъ кожъ бараньихъ красных и покров из кож тахаш, сверху. (15) И сдълаешь брусья для скиніи изъ дерева акаціи, стоячіе. (16) Десять лактей длина бруса, и лакоть съ половиною лактя ширина одного бруса. (17) Два шипа у одного бруса, на разных другь съ другомъ концахъ; такъ сдълаешь у всъхъ брусьевъ скиніи. (18) И сдълаешь брусьев для скиніи: двадцать брусьев для стороны полуденной, къ югу; (19) и сорокъ подставъ серебряных сдълаешь подъ двадцать брусьевь, дви подставы подъ одинь брусь для двухт шиповт его, и двъ подставы подт другой бруст для двухъ шиповъ его; (20) и для другаго бока скиніи, для стороны спверной, двадцать брусьевь, (21) и для нихь сорокь подставь серебряных, двъ подставы подъ одинъ брусъ, и двъ подставы подъ другой брусъ. (22) И для задней стороны скиніи, къ западу, сдплаешь шесть брусьевь, (23) и два бруса сдплаешь для угловъ скиніи на задней сторонь. (24) И будуть они двойные снизу, связанные. двойные до верха своего, въ одно кольцо, такіе будуть оба они, будуть на обоихь углахь. (25) И будуть восемь брусьевт, а серебряных подставт ихт шестнадцать подставь; двъ подставы подъ одинь брусь, и двъ подставы подъ другой бруст. (26) И сдълаешь засовы изт дерева акиціи, пять для брусьев одной стороны скиніи, (27) и пять засовов для брусьевт другой стороны скиніи, и пять засововт для брусьевт задней стороны скиніи на западь; (28) и засовь середній, по

срединь брусьевь, замыкаеть сь конца до конца. (29) Брусья обложинь золотомь, и кольца ихь, — вмъстилища для засововь, одълаень из золота, и обложинь засовы их золотом. (30) И поставищь скинію по уставу для нея, какой показант тебъ на горь. (31) И сдълаешь завъсу, изт голубой, пурпуровой и червленой пряжи и крученаго виссона; искусного работою нужно сдълать на ней херувимовь. (32) И возложить ее на четыре столба изъ акаціи, обложенные золотомь, съ крючками из золота, на четырех подставах серебряных. (33) И положишь завъсу на крючкахъ, и внесешь туда, за завъсу, ковчегъ откровенія; и будеть у вась завъса служить раздъленіемь между святилищемь и святымь святыхь. (34) И возложишь крышку на ковчего откровенія во святомо святыхо. (35) И поставишь столь выт завъсы, и свътильникь на противь стола, на южной сторонь скиніи, а столь поставишь на съверной сторонь. (36) И сдълаешь занавъст у входа вт шатерт изт голубой, пурпуровой и червленой пряжи и изг крученаго виссона, узорчатой работы. (37) И сдълаешь для занавъса пять столбовь изг акаціи, и обложишь ихь золотомь; и крюки ихь изь золота; и выльешь для нихъ пять подставъ мъдныхъ.

Давъ Моисею повельнія относительно устроенія важивишихь священныхъ вещей, которыя должны были находиться въ скиніи, Богь даеть теперь повельнія относительно устроенія самой скиніи. Рычь начинается съ покрываль скиніи.

- Ст. 1. Нижній, внутренній покровъ скиніи долженъ состоять изъ десяти отдівльных покрываль. Ткань покрываль была разноцвітная, составленная изъ крученыхъ бізлыхъ нитей виссона (см. изъясненіе 25, 4) и изъ пряжи голубой, пурпуровой и червленной. Должна была выходить не просто пестрая, разноцвітная ткань, но съ вытканными изображеніями херувимовъ (ср. изъясненіе 25, 18), искуснаго мастерства.
- Ст. 2. Длина каждаго отдёльнаго покрывала была въ двадцать восемь лактей, то есть, аршинъ въ шестнадцать съ четвертью; а ширина каждаго покрывала была въ четыре лактя, то есть, аршина въ два съ половиною.
  - Ст. 3. Цять покрываль должны быть соединены между со-

бою; какъ соединены,—не сказано; въроятно, сшиты. Изъ каждой сшитой половины десяти покрывалъ должно было выйти большое покрывало, аршинъ въ шестнадцать съ четвертью длины и аршинъ въ двънадцать съ половиною ширины.

Ст. 4—6. На кромкъ, то есть, на боку послъдняго изъ сшитыхъ вмъстъ пяти покрывалъ были петли изъ голубой пряжи, числомъ пятьдесятъ; у другой половины такъ же. Петли должны были приходиться совершенно одна противъ другой. Въ петли должны были вкладываться золотие крючки, соединяющіе одно большое составное покрывало съ другимъ такимъ же. Нужно думать, что эти петли не пришиты были къ кромкъ, а сдъланы были въ самой кромкъ, то есть, въ кромкъ проръзаны были дырочки и выложены или общиты голубою пряжею. И будетъ скинія—одно, то есть, составится одинъ цъльный покровъ для всей скиніи.

Ст. 7 и 8. Второй рядъ покрывалъ, поверхъ нижняго покрова, состоялъ изъ одиннадцати отдъльныхъ полостей, сдъланныхъ изъ козьей шерсти. Каждая полость была длиною въ тридцать лактей, то есть, аршинъ въ девятнадцать безъ четверти, а ширины такой же, какъ и нижнія покрывала, то есть, аршина въ два съ половиною.

Ст. 9. Пять полостей были соединены, то есть, сшиты въ одно покрывало, а остальныя шесть полостей были сшиты въ другое покрывало. Такъ какъ ширина каждой отдъльной полости была одинакова съ шириною каждаго изъ нижнихъ цевтныхъ покрывалъ: то шестая полость составляла излишекъ противъ величины нижнихъ покрывалъ по ихъ ширинъ. Этотъ излишекъ раздъленъ такъ: половина излишней полости (въ аршинъ съ четвертью) загнута у передней стороны скиніи, такъ что здъсь послъдняя полость была сложена вдвое; другая половина излишней полости пущена на заднюю сторону скиніи (ст. 12), то есть, она на аршинъ съ четвертью спускалась ниже цвътнаго покрывала скиніи.

Ст. 10 и 11. На кромкъ послъдняго изъ сшитыхъ вмъстъ пяти покрывалъ и на кромкъ послъдняго изъ сшитыхъ вмъстъ шести покрывалъ сдълано по пятидесяти петлей, которыя должны были, какъ и въ нижнихъ покрывалахъ (ст. 5).

приходиться совершенно одна противъ другой. Изъ чего были сделаны петли, - не сказано (ср. ст. 4); это даеть основавіе думать, что въ кромкахъ полостей просто сдёланы были дирочки, ни чемъ не общитыя. Въ петли должны были вкладываться міздные крючки. И соединишь шатерь и будеть одно, то есть, составится одинъ цёльный покровъ для всего шатра. Ст. 12. Половина лишней, шестой, полости должна была спускаться по задней сторонъ скиніи на аршинъ съ четвертью неже цевтнаго поврывала. А на длинныхъ, то есть, на съверной и южной сторонахъ скиніи, покровъ изъ полостей долженъ быль спускаться на лакоть, т. е., вершковъ на десять, ниже цвътнаго покрова. Итакъ, нижній цвътный покровъ, по соединеніи отдёльныхъ покрываль въ одно цёлое врючками, составляль собою покрышку въ сорокъ лактей дины (10×4) и въ двадцать восемь лактей ширины. Будучи наложенъ на брусья скиніи, онъ закрываль верхъ скиніи (вивышій по длинь тридцать лактей) и заднюю ея сторону (десять лактей). Съ задней стороны онъ не доходиль до зеши, потому что изъ длины покрывала нужно вычесть ту часть, которая приходилась на толщину брусьевъ задней стороны скинін. М'всто соединенія двухъ половинъ цв'ятнаго покрова крючками приходилось надъ завъсою, отдълявшею святое святихъ отъ святилища, потому что первая половина покрова, въ двадцать лактей (5×4=20), закрывала только святилище, имъвшее двадцать лактей длины. Своею шириною (28 лактей) нажній покровъ закрываль верхъ скиніи (10 лактей) и бока

Въ покровъ изъ полостей мъсто — соединенія двухъ его половинъ крючками приходилось на два лактя, то есть, вершковъ на двадцать, далье того мъста, на которомъ соединялись лев половины нижняго покрова. Всей длины верхній покровъ имълъ, по соединеніи двухъ половинъ, сорокъ четире лактя. Та половина его, которая состояла изъ шести

(10×3=30) нижнимъ покровомъ.

ея, не доходя до земли болье, чыть на лакоть, потому что, не считая толщины брусьевь сыверной и южной стороны скиніи, верхы скиніи по ея ширины (десять лактей) и бока (по десяти лактей каждый) не могли быть совсымь закрыты

отдёльныхъ полостей, имёла двадцать четыре лактя  $(6 \times 4 = 24)$ . Одна изъ шести полостей этой половины была сложена вдвое; вся длина покрова изъ полостей составляла сорокъ четыре лактя (11×4=44). Первая половина покрова была длиною въ двадцать четыре лактя ( $6 \times 4 = 24$ ). Вычтя изъ двадцати четырехъ два лактя, составляющіе половину ширины одной полости (ст. 9), получимъ двадцать два лактя. Изъ нихъ двадцать лактей приходятся на святилище, а два лактя переходять на святое святыхъ; потому мъсто соединенія полостей крючками приходилось на два лактя далве того мъста, въ которомъ соединены были крючками двъ половины нижнихъ покрывалъ. Затъмъ на покрытіе остающихся 4/5 святаго святыхъ, на пространство, занимаемое столбами задней стороны по ихъ толщинъ, и на заднюю сторону скиніи приходилось двадцать лактей покрывала изъ полостей, такъ что вся задняя стъна скиніи была покрыта этимъ покрываломъ до земли, и даже оставался отъ покрывала остатокъ, около лактя длиною. Въроятно, этотъ остатокъ былъ такъ же загнутъ, какъ и на передней сторонъ скиніи (ст. 9), то есть, сложенъ вдвое.

Ст. 13. Такъ какъ каждое отдъльное нижнее цвътное покрывало было на два лактя короче каждой отдёльно взятой полости, ибо полости имъли тридцать лактей длины, а цвътныя покрывала -- двадцать восемь: то цвътныя покрывала, будучи соединены въ одно общее покрывало и изменивъ такимъ образомъ свою длину въ ширину (длина 40 лактей, шврина 28), не могли закрывать всю скинію, то есть, не могли закрывать десять лактей высоты скиніи съ южной стороны и десять лактей ширины скиніи. Полости верхняго поврова, будучи на два лактя длиниве, спускались на одинъ лакоть ниже цветных покрываль и по северной и по южной сторонъ скиніи, и такимъ образомъ прикрывали ту часть столбовъ скинів, для покрытія которой цвётныя покрывала оказывались короткими. Эта короткость была, конечно, намфренная; не следовало ткани съ изображеніями херувимовъ спускаться по ствнамъ скиніи до самой земли и пылиться или мараться землею.

Думать, что скинія закрывалась покрывалами не просто

сверху, то есть, что покрывала не просто накладывались на сыню, нътъ достаточныхъ основаній. Соображеніе, что если нижнее цвътное покрывало накладывалось сверху на скинію. то внутренность святилища и святаго святыхъ представляла, за есключеніемъ потолка, голыя золоченыя стѣны, не заключаеть въ себв ничего, вынуждающаго думать, что будто золоченыя станы непреманно были закрыты внутри святилища завъсою. Соображение, что не къ чему было дълать на завъсъ изображенія херувимовъ, если эти изображенія оставутся невидимыми и для вступившаго во святилище, потому что оне шли по наружной сторонъ стънъ скиніи, невидимыи в для подходящаго къ скиній, потому что они закрыты другими покрывалами, не имъетъ силы. Херувимы видны быле на потолкъ скиніи. Можеть быть, только на этомъ пространствъ покрывалъ они и были вытканы. Если бы они быле вытканы и по всей длинъ покрывалъ: то положение херувимовъ не стало бы не умъстно отъ того, что они скрытно отъ взоровъ человъческихъ окружали бы жилище Іеговы. Кромъ того, если бы нажнее цвътное покрывало спускалось по внутреннимъ стънамь скиніи: то для этого нужны были бы многія приспособленія, въ родъ крючковъ, цетлей, колецъ ны шестовъ. Ни о какихъ подобныхъ приспособленіяхъ книга Исхода не упоминаетъ; не упоминаетъ она ни однимъ словомъ и о томъ, что бы была какая нибудь разность въ способъ закрыванія скиніи покровомъ цвътнымъ и покровомъ взъ полостей, а между тъмъ разность въ способахъ закрыванія была бы весьма существенною. Еще: если бы цвътное покрывало спускалось по внутреннимъ стънамъ скиніц: то въ углахъ скиніи образовались бы такіе мішки или сумы, о приведении которыхъ въ приличный, неотвисшій видъ въ книгь Исхода даны были бы какія нибудь указанія. Наконець, слова книги Исхода объ излишкахъ у покрывала изъ полостей (ст. 12 и 13), совершенно понятныя въ томъ случав, вогда эти излишки составляють лишнее въ сравненіи съ цвётными покрывалами, дёлаются совершенно непонятными, особенно въ стихъ тринадцатомъ. Нельзя же думать, что и покрывала изъ полостей спускались такъ же по внутренней, а не по вившней ствив скиніи.

Ст. 14. Покровъ изъ кожъ бараньихъ красныхъ, то есть, сафьянный, былъ третьимъ покровомъ скиніи. Онъ не дѣлился на отдѣльныя покрывала. Нужно, на основаніи умолчаніи о дѣленіи этого покрова на составныя части, думать, что изъ кожъ былъ сшитъ одинъ общій покровъ для еѣверной, западной и южной сторонъ скиніи и для ея верха.

Четвертый кожаный покровъ быль сдёлань изъ кожъ неизвёстнаго животнаго (см. изъяснение 25, 5).

О деревянномъ остовъ скинія даны подробныя указанія въ стихахъ 15—29.

Ст. 15 и 16. Деревянный остовъ скиніи состояль изъ брусьевъ, сдёланныхъ изъ акаціи. Брусья должны быть поставлены стояками. Длина брусьевъ аршинъ шесть съ четвертью, инрина вершковъ пятнадцать. Толщина не указана. Вёрно ли показаніе Іосифа Флавія, что брусья были толщиною въ четыре пальца, судить объ этомъ нётъ основаній. Боле позднія показанія о толщинъ брусьевъ вершковъ въ десять едва ли имёють для себя какія нибудь основанія. Брусья вершковъ по десяти толщины, вершковъ по пятнадцати ширины, в слишкомъ по шести аршинъ длины, были бы очень неудобны для переноски и едва ли могли бы быть добыты на Синайскомъ полуостровё.

Ст. 17. Брусья имѣли по два шипа, на разных друго съ другомъ концахъ. Этотъ переводъ основанъ на такомъ чтеніи текста еврейскаго, которое, повидимому, дало основаніе и для греческаго перевода этого мѣста. На концахъ, а не около средины нижняго торца, каждаго бруса сдѣлано было по шипу.

Ст. 18—21. Для длинныхъ, то есть, южной и съверной, сторонъ скиніи было назначено по двадцати брусьевъ. Такъ какъ ширина каждаго бруса была полтора лактя: то изъ приставленныхъ кромками другъ къ другу двадцати брусьевъ долженъ былъ выходить совершенно плотный заборъ, потому что длинныя стороны скиніи были по тридцати лактей длины, а  $20 \times 1^{1}/2 = 30$ .

Подъ каждымъ брусомъ должны быть двѣ серебряныхъ подставы, для каждаго шипа по одной подставѣ, изъ чего видно, что шипы находились у бруса на значительномъ раз-

стоянін одинъ отъ другаго (ср. ст. 17). Подставы были значительныхъ размівровъ, потому что на каждую пошло пуда по два съ половиною серебра (Исх. 38, 27). И изъ этого видно, что шипы были на довольно далекомъ разстояніи одинъ отъ другаго. На сіверной и южной сторонахъ скиніи должны были лежать по сорока подставъ. Толщина и ширина ихъ не указаны.

Ст. 22-25. На задней сторон'в скиній должны быть поставлены шесть брусьевъ одинаковые съ остальными, а два, ди угловъ скиніи, особенные. двойные снизу до верха, то есть, во всю длину составленные изъ двухъ брусьевъ, связанные, то есть, прочно скрвпленные между собою, во одно кольцо, то есть, не плоскіе, а имінощіе форму кольца, округзенние или проще: круплые столбы. Къ такому разумвнію разбираемыхъ словъ даетъ достаточное основание следующее соображеніе. Кром'в угловыхъ брусьевъ, на задней сторон'в скиніи стояли шесть обыкновенныхъ брусьевъ; при ширинъ важдаго изъ нихъ въ полтора лактя всв они занимали пространство въ девять лактей. Присоединивъ къ нимъ два угдовыхъ бруса такой же ширины, получимъ занятое брусьями пространство въ двънадцать лактей; а между тъмъ скинія нивла ширины только десять лактей. Если же угловые брусья были круглыми столбами: то при скругленіи ихъ часть нхъ ширины была обрублена; расширять размфры скиніи намъ уже не будеть нужды. Такое устройство угловыхъ столбовъ дывло ихъ болюе прочными и устойчивыми. Въ угловые круглые столбы могли упираться и брусья западной ствы скинів в брусья южной и стверной ствиъ.

Всѣхъ брусьевъ, считая и два угловые столба, скинія имѣза сорожъ восемь, а серебряныхъ подставъ для нихъ девяносто шесть.

Ст. 26—28. Брусья своими нижними концами не могли сдвинуться съ назначеннаго мъста; этому препятствовали шипы, входившіе въ подставы. Чтобы брусья не расшатывались и въ своемъ верхнемъ концъ, для этого нужны были особыя скръпленія. Такими скръпленіями были засовы. Засовы были деревянные, изъ акаціи, обложенные золотомъ.

Нужно думать, что они были круглые, а не четвероугольные; потому что для вкладыванія ихъ сділаны были кольца, а не скобы. Для трехъ сторонъ скиніи вельно сдылать по пяти васововъ. Середній засово, то есть, находившійся между верхнимъ и нижнимъ засовами и, въроятно, шедшій по срединъ разстоянія между верхнимъ и нижнимъ вонцемъ брусьевъ. должень быль замыкать брусья ст конца до конца. Эти слова могуть означать и то, что середній засовь быль цёльный; но могуть и не означать этого, потому что и составный засовъ. скрыпленный въ томъ мысты, гды онъ составлень, могь проходить съ конца и до конца и представлять собою средство скрвпленія совершенно надежное. Предположеніе, что онъ не быль цельнымъ, можеть опираться и на мысли о неудобствахъ переноски во время путешествія по пустынѣ засововъ длиною почти въ девятнадцать аршинъ, и на мысли о затрудненіяхъ найти подъ рукою матеріалъ, пригодный для выдълки такого длиннаго засова. Слова: съ конца до конца дають основание думать и то, что остальные четыре засова не проходили по ствнамъ скиніи съ конца и до конца, а скрыпляли, каждый, только половину брусьевь той или другой стороны.

Кольца, черезъ которыя проходили засовы, были золотыя. Ст. 30. И поставишь скинію по уставу для нея, какой по-

Ст. 30. И поставищь скинію по уставу для нея, какой показант тебь на юрь. Въ заключеніе рѣчи о брусьяхъ дается повельніе уставить ихъ — этоть остовъ скинія, — такъ, какъ показано Моисею на горѣ (ср. 25, 40).

Ст. 31—33. Скинію должно было завѣсою раздѣлить внутри на двѣ части: святилище и святое святыхъ, при чемъ двѣ трети скиніи (двадцать лактей) занимало святилище, а одну треть,— западную,—въ девять лактей длины, занимало святое святыхъ. Завѣса была изъ такого же матеріала и такой же работы, какъ и нижнія покрывала (26, 1). Завѣса должна висѣть на четырехъ столбахъ изъ акаціи, обложенныхъ золотомъ, поставленныхъ, каждый, на серебряномъ подножіи; къ столбамъ придѣланы были золотые крюки, на которые и навѣшивалась завѣса.

Внесешь туда, за завъсу, ковчего откровенія. Зав'яса д'ялила

скинію; потому къ рѣчи о завѣсѣ прибавлено указаніе, что должно быть поставлено за завѣсою, и что передъ нею (ср. ст. 35).

Ст. 34. *И возложищь крышку на ковчеть откровенія*. Эти слова не то означають, что по внесеніи ковчега за завѣсу Монсей долженъ будеть положить на него крышку, а означають то, что ковчегь не одинь, но съ крышкою должень быть почёшень за завѣсою.

Ст. 35. Вип завпсы, то есть, въ святилищъ будетъ стоять столъ, а напротивъ стола свътильникъ; столъ—на свверной сторонъ, иначе сказать, на право, а свътильникъ на южной сторонъ, на лъво отъ входящихъ во святилище. О поставиени въ святилищъ жертвенника для приношения курений здъсь не упомянуто, потому что о жертвенникъ не было ръчи въ предшествующей главъ, а объ устроени стола и свътильника уже было сказано (гл. 25).

Ст. 36. И сдълаещь занавъст у входа въ шатеръ. Еврейское названіе этой входной завъсы не то, какое имъетъ внутренняя завъса, отдълян щая святое святыхъ: и намъ, пользуясь богатствомъ своего языка, можно отличить одну завъсу отъ другой особымъ для нея словомъ. Занавъсъ имълъ то отличіе отъ завъсы, что на немъ не были вытканы изображенія херувимовъ и что онъ былъ узорчатой работы. Какіе были узори на занавъсъ, -- опредълить нельзя.

Ст. 37. Занавъсъ золотыми крючками прикръплялся къ пяти столбамъ изъ акаціи, обложеннымъ золотомъ. Подставы подъ этими столбами были не серебряныя, а мъдныя.

### Объ устроеніи жертвенника (27, 1-8).

Ст. 1. И сдълаешь жертвенникт изт дерева акаціи пяти митей длины и пяти лактей ширины, —квадратный будетт жертвенникт; и три лактя высота его. (2) И сдълаешь у него рога на четырехт углахт его, —изт него будутт рога; и обложишь его мъдью. (3) И сдълаешь кт нему тазы для пепла его, и мопатки его, и кропильныя чаши его, и вилки его, и уголь-

ницы его; всъ веща къ нему сдълай изъ мъди. (4) И сдълаешь къ нему ръшетку мъдную, съткою, и сдълаешь на съткъ четыре кольца мъдныхь на четырехъ углахъ ея. (5) И положишь ее по окружности жертвенника снизу, и будетъ сътка до половины жертвенника. (6) И сдълаешь шесты для жертвенника, шесты изъ дерева акаціи, и обложишь ихъ мъдъю. (7) И будутъ вкладывать шесты его въ кольца и будутъ шесты на двухъ бокахъ жертвенника, когда нести его. (8) Полый, изъ досокъ, сдълаешь его; какъ показано тебъ на горъ, такъ сдълаютъ его.

Получивъ повелѣнія относительно устроенія скиніи и ея вещей, Моисей получаеть теперь повелѣнія относительно устроенія жертвенника и дворца скиніи, на которомъ долженъ быть поставленъ жертвенникъ.

- Ст. 1. Жертвенника здёсь не вмёсть прибавленія слова: всесожженія, отличающаго этоть жертвенникь оть жертвенника для куреній, потому что о посліднемь еще не было різчи (ср. 30, 28). Жертвенникъ велено сделать изъ акаціи, именно изъ досокъ этого дерева (ст. 8); ияти лактей въ длину и ширину, то есть, аршина въ три, вершками съ двумя. Слово квадратный поставлено въ подтверждение и пояснение указанной пятилактевой міры; ибо другія вещи, напримірь, ковчегъ и столъ не представляли квадратной поверхности, хотя и были четырехъугольными. Высота жертвенника -три лактя, аршина два вершковъ безъ двухъ. Для удобнаго дъйствованія на жертвенникъ такой высоты, то есть, для поворачиванія горъвшихъ жертвъ и дровъ, для варенія мяса, для собиранія пепла и тому подобныхъ действій нужно было всходить къ жертвеннику (ср. Лев. 9, 22). Для восхожденія нельзя было сдълать ступени, потому что это было запрещено (Исх. 20, 26). Нужно думать, что съ одной стороны жертвенника была сдълана насыпь (ср. 2 Пар. 4, 1; Ies. 43. 17).
- Ст. 2. И совлаещь у него роги на четырехт углахт его. Рога—не просто столбики, но подобія роговъ животнаго, въроятно, вола. Составляя верхнюю, выдающуюся выше всего, часть такого священнаго предмета, какимъ былъ жертвенникъ, рога его имъли великое священное значение и составляли

столь важную принадлежность его, что название ихъ замѣвлеть собою название всего жертвенника (Псал. 117, 27), что сокрушение роговъ жертвенника означаетъ то же, что и ниспровержение самаго жертвенника (Ам. 3, 14), что искавшие спасения жизни при жертвенникъ ухватывались за рога жертвенника (3 Цар. 1, 50; 2, 28). Нужно думать, что рога быи сдѣланы изъ мѣди, которою былъ обложенъ и весь жертвенникъ. Рога должны составлять одно цѣлое съ жертвенникомъ, изъ него, то есть, на углахъ жертвенника мѣдные листы, которыми онъ обложенъ, должны подниматься кверху въ формѣ роговъ.

Ст. 3. Мъдные тазы нужны были для складыванія въ нихъ пепла сгоръвшихъ жертвъ; здъсь разумъется пепель не отъ дровъ, ямьющій для себя особое названіе, но собственно пепель отъ сгоръвшаго тука жертвъ. Лопатки нужны были для очищенія жертвенника отъ пепла; кропильных чаши нужны были для собиранія въ нихъ крови, которою совершалось окропленіе. Вилки, въроятно съ тремя зубцами (ср. 1 Цар. 2, 13), нужны были для поворачиванія сжигаемыхъ частей жертвы и для выниманія мяса изъ горшковъ, въ которыхъ оно варилось. Угольницы нужны были для ношенія угольевъ съ жертвенника на другой жертвенникъ. на которомъ совершалось куреніе. Всё эти вещи должны быть мъдныя.

Ст. 4 и 5. Вокругъ жертвенника должна была идти мѣдная рѣтетка, сдѣланная по подобію сѣтки, то есть, съ однообразним небольшими отверстіями. Она шла не во всю вышину жертвенника, а только до половины ея, начиная снизу. Между сѣткою и жертвенникомъ, вѣроятно, было пустое пространство, на что указываетъ названіе сѣтки рѣшеткою. Это отдѣленное рѣшеткою пространство у нижней части жертвенника давало удободное мѣсто для крови, выливаемой къ подножію алтаря, охраняло нижнюю часть жертвенника отъ присосновенія ногами и давало возможность устроить поверхъ рѣшетки удобный ходъ для священниковъ вокругъ жертвенника. Переходя съ насыпи на рѣшетку, священникъ могъ обойти весь жертвенникъ кругомъ, и при томъ на такой высотѣ, на которой ему удобно было и поправить горѣвшія

жертвы, и взять угольевь, и вынуть мясо изъ горшка и очистить пепель. Еврейскій тексть даеть основаніе думать. что рішетка, окружавшая жертвенникь, не касалась только земли, но нісколько и входила въ нее, углублялась, иначе сказать. была ниже нижняго досчатаго звена жертвенника, и такимъ образомъ отділяла землю при подножіи жертвенника отъ остальной земли, окружавшей низъ рішетки. •

Къ этой рѣшеткѣ или сѣткѣ, а не къ самому жертвеннику, придѣланы были кольца, нужныя для ношенія жертвенника. Изъ этого видно, что рѣшетка была крѣпко придѣлана къ досчатому срубу жертвенника.

Ст. 6 и 7. Шесты для ношенія жертвенника, сділанные изъ акаціи и обложенные мізью, должны быть употребляемы въ дізо только тогда, когда нужно было переносить жертвенникъ.

Ст. 8. Полый, то есть, пустой внутри должень быть жертвенникь, а срубъ его изъ досокъ. Пустая внутренность этого сруба, въроятно, наполнялась землею или камнями (ср. 20. 24. 25).

## Объ устроеніи двора скиніи (27, 9-19).

Ст. 9. И сдълаешь дворъ скиніи: съ полуденной стороны, къ югу, завъсъ для двора изъ крученаго виссона сто лактей длины по одной сторонъ. (10) Столбовъ на ней двадцать и подставъ для нихъ двадцать, изъ мъди. а крючки у столбовъ и скръпы ихъ изъ серебра. (11) Такъ и по длинъ стороны съверной завъсъ сто (лактей) длины, и столбовъ на ней двадцать, и подставъ для нихъ двадцать, изъ мъди, а крючки у столбовъ и скръпы ихъ изъ серебра. (12) А по ширинъ двора, къ сторонъ западной, завъсъ пятьдесять лактей; столбовъ на ней десять и подставъ для нихъ десять. (13) И ширина двора съ передней стороны, къ востоку, пятьдесятъ лактей. (14) Пятнадщать лактей завъсъ къ (одному) боку; столбовъ на немъ три, и подставъ для нихъ три. (15) И для другаго бока пятнадщать (лактей) завъсъ; столбовъ на немъ три и подставъ для нихъ три. (16) А для воротъ двора завъса въ двадцать макъ

тей из полубой и пурпуровой и червленой пряжи и из кручению виссона, узорчатой работы; столбов къ ней четыре, и подставъ для нихъ четыре. (17) Всъ столбы двора кругомъ связаны скръпами изъ серебра, и крючки ихъ изъ серебра, а подставы изъ мъди. (18) Длина двора сто и сто, ширина-пятьдесятъ и пятьдесятъ, высота—пять лактей; виссонъ—крученый, а подставы—изъ мъди. (19) Всякія вещи скиніи для всякой потребы, и всъ колья ея, и всъ колья двора—изъ мъди.

Ст. 9-11. Дворъ скиніи должень быть отдёлень завёсами изъ крученаго виссона; на длинныхъ сторонахъ, южной и сверной, завъси имъли по сту лактей длины въ общей сложности, а каждан отдельная завеса была, надобно думать, квадратная, пяти лактей и въ ширину и въ вышину (аршина по три съ двумя вершками). Столбовъ, на которыхъ должны были висъть завъсы, было и съ южной и съ съверной сторонъ по двадцати, такъ что на каждые пять лактей приходилось по одному столбу. Изъ чего сделаны были столбы, не сказано: въроятно, они были деревянные, и при томъ изъ акаців (ср. 25, 5). Подъ каждымъ столбомъ было по одной подставв изъ мвди. Какъ соединялся столбъ съ подставою, не сказано; въроятно, столбы имъли шипы, какъ и брусья скинів. Верхи у столбовъ были серебряные (38, 17. 28). Крючки на столбахъ были также серебряные. Они служили и для навъшиванія завъсъ, и, въроятно, для поддерживанія серебряныхъ скрвпъ, связывавшихъ столбы между собою. Эти серебряныя скрыпы, связывая столбы, выроятно, служили и тому, чтобы къ нимъ, такъ же, какъ и къ столбамъ, подвёшивались завёсы при помощи такъ же крючковъ. Какой формы били столбы, круглые или четыреугольные, не сказано. Не сказано и то, какой видъ имъли серебряныя скръпы: въ виль зи полось онь были сделаны, или въ виде прутьевъ, или въ витъ шестовъ.

И съверная и южная стороны двора имъли длины по сту зактей, то есть, аршина по шестидесяти по два съ половиною.

Ст. 12. Западная сторона двора, противоположная входу во дворъ, была длиною, какъ и сторона восточная, съ которой входили во дворъ, въ пятьдесять лактей, то есть, въ трид-

цать одинъ аршинъ съ четвертью. На западной сторонъ было десять столбовъ, у каждаго столба своя подстава; на всей сторонъ, въроятно, было десять же и завъсъ.

Ст. 14 и 15. На входной, восточной, сторон'й двора съ каждаго бока пространство въ пятнадцать лактей (въ девять аршинъ съ шестью вершками) было закрыто такими же завъсами, какъ и на остальныхъ сторонахъ. На этомъ пространствъ было по три столба.

Ст. 16. Посрединѣ восточной стороны пространство въ дваддать лактей (въ двѣнаддать съ половиною аршинъ) было закрыто завѣсою изъ такого же матеріала и такой же работы, какъ сдѣланъ былъ занавѣсъ, закрывавшій входъ со двора во святилище (26, 36).

Всъхъ столбовъ двора было шестьдесятъ (20+20+10+10=60). Счетъ столбовъ нужно производить такъ: начавъ его съ какой угодно стороны, первымъ нужно считать тотъ столбъ, который будетъ первымъ послъ столба угловаго, и послъднимъ—угловой столбъ. Тогда придутся на каждую длинную сторону по двадцати столбовъ, а на каждую короткую сторону по десяти столбовъ; на входную завъсу двора придется пространство между пятью столбами, а на боковыя отъ входа завъсы придется пространство между четырьмя столбами, для каждой стороны въ пятнадцать лактей.

Ст. 17. Здёсь поясняется, что скрёны должны связывать всю столбы двора *кругом* всего двора и повторяется, что скрёпы и крючки должны быть серебряные, а подставы—-мёдныя.

Ст. 18. Для точности повторены измѣренія всего двора, причемъ съ полною ясностію выражено, что обѣ длинныя стороны должны имѣть по сту лактей, короткія—обѣ по пятвдесяти, а высота вездѣ должна быть по пяти лактей. Переводя: сто и сто, руководствуемся указаніемъ того чтенія еврейскаго текста, какое имѣли передъ собою греческіе переводчики. Повторено и повелѣніе употребить для завѣсъ виссонъ непремѣнно крученый, изъ котораго ткань была прочнѣе, а для подставъ употребить мѣдь.

Ст. 19. Всякія другія вещи скинін, не поименованныя прежде, и всё колья какъ скинін, такъ и двора, велёно дёлать

нзъ мѣди. Упоминаніе о кольяхъ скиніи и двора даетъ видѣть, что для прикрѣпленія въ землѣ верхнихъ поврововъ скиніи и для укрѣпленія столбовъ двора требовались колья, а бъ нимъ и веревки (Числъ 3, 37; 4, 26. 32; Исх. 35, 18; 39. 40). Къ числу вещей скиніи для всякой потребы, конечно относились и различные инструменты, нужные при поставленіи и разборкѣ скиніи и ея двора.

## 0 приношеніи елея (27, 20. 21).

Ст. 20. И заповъдаешь ты сынамъ Иэраиля, чтобы они приносили тебъ для освъщенія елея масличнаї о чистаго, выбитаго, чтобы зажигать свътильникъ всегда. (21) Въ скиніи собранія у наружной стороны завъсы, которая передъ откровеніемъ, будутъ заправлять его Ааронъ и сыны его, (чтобы горъль) съ вечера до утра, предъ лицемъ Іеговы,—законъ въчный въ роды ихъ, отъ сыновъ Израиля.

Къ описанію устройства будущей скиніи присоединено повельніе относительно доставленія елея для свытильника. Безполезно было бы изъяснять появленіе предписанія объ елеь на этомъ именно, а не на другомъ мысты, словами, что это повельніе составляеть переходо оть рычи объ устроеніи святилища къ рычи о назначеніи священнослужителей къ святилищу. Правильные думать, что елей во святилищы должень составлять такую же необходимую принадлежность святилища, какъ в составныя части, изъ которыхъ слагалась самая свинія, и какъ священныя вещи скиніи.

Ст. 20. Обязанность приносить елей возложена на всёхъ сыновъ Израиля; это была жертва отъ сыновъ Израиля (ср. ст. 21).

Елей должень быть приготовлень изъ маслинь; должень быть чистый, то есть, безъ отстоя, безъ примъси, безъ сора; должень быть выбитый, то есть, не выжатый гнетомъ, а стекшій изъ растолченныхъ маслинъ. Такой же елей требовалось приносить и при ежедневномъ утреннемъ и вечернемъ жертвоприношеніи (Исх. 29, 40; Числъ 28, 5). Лампады оправля-

лись и наливались елеемъ въ утреннее время, а зажигались вечеромъ и горъли до утра (Исх. 30, 7; Лев. 24, 3).

Ст. 21. Точно указано мѣсто употребленія елея и назначеніе его: въ скиніи собранія у наружной стороны завъсы, которая передъ откровеніемъ; объ устроеніи свѣтильника было сказано Моисею (25, 31—39): для этого именно свѣтильника и требовался елей; онъ долженъ былъ горѣть передъ откровеніемъ, то есть, предъ ковчегомъ, въ которомъ находились скрижали откровенія и съ котораго открывался Іегова (ср. 25. 22), но не за завѣсою, а передъ нею. Оправленіе свѣтильника должно быть совершаемо Аарономъ и сынами его, то есть, первосвященникомъ и священниками, а не другими низшими лицами, не левитами.

Ст вечера до утра: подразумвнается -- долженъ горыть свытильникъ

Законт вычный вт роды ихт. Эти слова относятся и къ приношенію елея сынами Израиля и къ употребленію приносимаго елея, то есть, всегда сыны Израиля должны доставлять это приношеніе Ісговъ и всегда оно должно быть употребляемо указаннымъ способомъ.

П. Горскій-Платоновъ.

(Продолжение будеть).



## О БОГОСЛУЖЕБНОЙ ПОЭЗІИ ДРЕВНЕЙ ГРЕЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ

до конца і Въка.

(Окончаніе \*).

II.

Въ IV въкъ, съ торжествомъ христіанства надъ язычествомъ, въ Церкви греческой началось движеніе, которое мало-по-малу должно было обнять всв ея стороны. По мврв того, какъ содержание христіанской религія, въ основныхъ, существенныхъ чертахъ, получало опредбленное, вполнъ устойчивое выраженіе, начинало раскрываться и формулироваться, — вившняя сторона ея — богослужение, перенесенное нзъ душныхъ и мрачныхъ катакомбъ и другихъ сокровенныхъ часть въ великоленные, изащно украшенные храмы, естественно, стало принимать болье опредыленныя, стройныя, соотвътствующія неисчерпаемому обилію внутренняго содержанія христіанства, формы. Величіе и торжественность общественнаго богослуженія, соотв'єтствовавшія тогдашнему состоянію Церкви, при этомъ, ближайшимъ образомъ, конечно, должны были обусловливаться процевтаніемъ лирической стороны его-пъснопънія, одной изъ существенно-важныхъ составныхъ частей всякаго богослуженія. Действительно, искусство, призванное къ услугамъ церкви въ это время уступило весьма видное мъсто поэзіи. Богослужебная поэзія въ IV въ-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 3.

къ, съ котораго начинается періодъ ея процвътанія, получила новый полеть въ своемъ развитіи, благодаря стараніямъ предстоятелей Церкви, способствовавшихъ ея успъху въ новомъ направленіи.

Разсматриваемое со стороны благоустройства и благольнія, соотвътствовавшаго требованіямъ вкуса современнаго хрестіанскаго общества, богослуженіе IV вѣка представляеть весьма важныя преобразованія, касающіяся построенія в расположенія главивишаго вида его-литургін. Они произведены какъ извъстно знаменитыми предстоятелями греческой церкви-св. Василіемъ Великимъ и св. Іоанномъ Златоустомъ и состоять въ измънении объема древней литургии, именно-въ сокращенін, по которому ихъ литургін представляють двъ редакців ея. Діло въ томъ, что составъ литургів, сначала простой, къ IV въку весьма усложнился внесеніемъ въ нее многихъ длинныхъ молитвъ. Этихъ молитвъ, благодаря риторической производительности предстоятелей, пользовавшихся правомъ произвосить свои импровизированныя молитвы, накопилось столько, что почти вся древняя литургія, какъ напримъръ, приведенная въ VIII кн. Постановленій апостольскихъ. представляла длинный рядъ молитвъ. Само собою понятно, что, при такомъ однообразіи состава литургіи, она инъла монотонный характеръ, утомляла вниманіе предстоящихъ и нуждалась въ сообщени ей разнообразія и гармонів. Этимъ требованіямъ почти единовременно задались удовлетворить, особенно въ виду того, что продолжительностью литургін тяготился народъ 1), чуткіе къ духовнымъ нуждамъ его, просвъщеннъйшіе пастыри. Св. Василій Великій въ одномъ изъ своихъ сочиненій очень ясно выразиль мысль, которая руководила его при этомъ, мысль-что «при однообразін душа скучаеть и разсвявается, и, напротивъ, когда чтеніе и псалмоп'яніе перем'яннотся и разнообразятся, тогда жаръ ея усиливается и возобновляется» 2). Дъйствительно, разнообразіе и стройность литургіи въ редакціяхъ Василія Ве-

<sup>1)</sup> Procli. De liturg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Op. s. Bos. t. IV, p. 226.

нкаго и Іоанна Златоуста опредъляются соразмърностью частей и частою смъною священныхъ дъйствій. Строго говоря, литургів Василія Великаго и Златоуста представляють возврать къ прототипу ихъ - литургів апостольской, особенно относительно пъснопъній, которыя, судя по нъкоторымъ указаніямъ 1), остались тъже, что и въ послъдней, съ прибавленіемъ одной только, не встръчающейся въ ней, краткой и виъстъ многосодержательной пъсни: «Тебе поемъ, Тебе благодаримъ, Господи, и молимся Тебъ» 2).

Такимъ образомъ, измѣненіе вида литургій въ IV вѣкѣ соединено было съ удовлетвореніемъ, между прочимъ, требованю времени -- дать надлежащее, болье видное мьсто въ богосужении півнію и вмівстів съ этимъ, вообще, лирической сторонъ его. И св. Златоусть, какъ извъстно, проявляль особую заботливость о стройномъ церковномъ панів. что видно, напримфръ, изъ устроенія имъ правильно организованнаго хора првинкъ, съ короначальникомъ во главъ. Устроение пънія въ церкви, по близкой, родственной связи его съ поэзією, естественно, должно было способствовать развитію и этой области. Это не замедлило обнаружиться въ ближайшемъ времени. По свидътельству Созомена, нъкоторые пъвцы был вибств и составителями новыхъ церковныхъ песней. Такъ, придворный учитель пенія, заправлявшій Константинопольскамъ церковнымъ хоромъ слагалъ новыя и сноп внія 3). Самъ Іовинь Златоусть, столь ванятый возвышеніемь песнопенія Церковнаго, составляль тексть для пенія и быль творцомъ песней въ новомъ роде. Эти новыя песни, предназначенныя дія «всенощнаго бавнія» и введенныя самимь Златоустомь въ богослужебное употребленіе, изв'встны были подъ именемъ *тропарей* 4). На основанія всего этого, а также принимая, во вниманіе упоминанія Златоуста въ его Бесьдахъ объ сутреннихъ и вечернихъ гимнахъ» и объ «утреннихъ гимнахъ» современника его, Епифанія, какъ вновь составленныхъ, мо-

<sup>1)</sup> Полнаго описанія литургін Василія Вел. не осталось.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) І. Злат. Бесёд. на Ме. 25.

<sup>3)</sup> Co3om., RH. II, P.L. 8.

<sup>4)</sup> Goar. Euchol., p. 35.

жно, кажется, съ увъренностью утверждать, что число богослужебныхъ пъсней въ греческой церкви IV въка значительно увеличилось.

Еще прежде, правда, чемъ возвысилось песнопеніе въ Церкви Константинопольской, въ другомъ центръ христіанскаго греческаго просвъщенія, въ Александрін, обращено было особенное вниманіе на эту сторону богослуженія, обнаружено стремленіе къ усовершенствованію ея. И здісь начато было тоже съ улучшенія церковнаго п'інія. Такъ, положительно извъстно, что св. Аовнасій Александрійскій прилагаль самыя двательныя усилія къ благоустройству богослужебнаго півнія, и усилія эти, по свидътельству Августина 1), увънчались полнымъ успъхомъ. И здъсь, какъ въ Константинополъ, весьма естественно, опять, было улучшенію пінія благотворно отразиться на гимнографів. Къ сожальнію, мы такъ бъдны даяными относительно александрійской гимнографіи IV въка, что трудно сказать о ней что-либо болве или менве положительное и определенное. На основаніи только некоторых отрывочныхъ указаній можно заключать, что она обогатилась новыми пъснопъніями, приспособленными къ разнымъ временамъ дня и года. Такъ, св. Асанасій въ одномъ изъ сочиненій о дівстві требуеть, чтобы дівственницы утренніе часы посвящали молитвъ, пънію псалмовъ и пъсней. Ософиль Александрійскій говорить, что при св. Асанасіи п'вли гимны во славу воскресшаго Господа 2). При этомъ указаніи имъеть также особую силу свидетельство Аванасія Александрійскаго, по которому съ достаточнымъ основаніемъ можно заключать объ употребленіи особыхъ пъсней въ Александрійской церкви, предназначенныхъ для поста, какъ видно изъ следующаго мъста: «шествуя къ ней (паскъ), начнемъ постъ псалмами и пъснями духовными» 3).

Помимо обыкновенных условій историческаго процесса развитія, усовершенствованію поэтической стороны богослу-

<sup>1)</sup> Conf. lib. X, c. 34.

<sup>2)</sup> Biblioth. P., t. VI, 849.

<sup>3)</sup> Migne. Patr., XXVI, 1443.

женія въ IV віжь способствоваю случайное обстоятельствонеобходимость противодействовать путемъ песнопеній пропагандъ еретическаго ученія. Оно же, какъ легко понять, бывыною того, что богослужебной поэзіи этого времени усвоенъ быль чуждый ей элементь-полемико-дидактическій. Діло въ томъ, что еретики IV віка суміли какъ нельзя боле воспользоваться двеженіемъ, возбужденнымъ въ массъ богословскими вопросами того времени, чтобы склонить ее къ ръшенію, согласному съ ихъ лжеученіемъ. Средство избрано было самое действительное для грека — поэта въ душь, - это облечение сухнять, отвлеченныхъ разсуждений въ взящную и живую поэтическую форму-- пъснопънія. Поэзія быза для грека жизненною потребностью; поэтому, не удивительно, что эти новыя, художественныя по своей вившней формъ, пъсни имъли самое обаятельное дъйствіе на него. Возможность действовать на народъ религіозными песнями съ отвлеченнымъ, чисто прозавческимъ содержаніемъ, благодаря сообщенію ему увлекательной поэтической формы, обусловливалась, между прочимъ, тъмъ еще обстоятельствомъ, что въ греческой поэзіи этого времени господствовало дидактическое направленіе, которое особенно усилилось въ аовиской школф. Не ръдкостью было въ свътской литературъ того времени появление приму научных трактатовь во стихахь, со содержаніемъ, относящимся, напримітрь, къ области промышленности 1). Поэтому, не было чёмъ нибудь необыкновеннымъ приложение этого направления къ религиозной области 3), въ частности-къ области богослуженія, богослужебной поэвін. Виновникомъ внесенія въ последнюю дидактическаго содержанія является ересеархъ - Арій, первый еретическій півснописецъ IV въка. Для проведенія въ массу народа своего лжеученія онъ написаль звучными, изящными стихами множество духовныхъ пъсней, соединивъ ихъ въ сборникъ подъ

Такъ, Оппіонъ въ стихахъ описалъ нівкоторые роды рыбъ, нкъ свойства и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Грегорій Назіонзенъ, воспитанникъ Афинской школы, написанъ стихотвореніе со каноническихъ и неканоническихъ книгахъ Св. Писанія».

названіемъ Өалін (Өадеа—пиршество) и, по свидётельству Филосторгія 1), назначивъ ихъ для богослужебнаго употребленія. Подобно ему, Аполлинарій составилъ сборникъ духовныхъ же пёсней, подъ именемъ Новой Псалтири (фадетрю хагоо), въ стихахъ, заключающихъ въ себё изложеніе своего лжеученія. Это собраніе духовныхъ пёснопёній пользовалось особенныхъ уваженіемъ и было въ большомъ употребленіи, по свидётельству Григорія Назіонзенскаго 2), который въ насмёшку назваль его «Третьимъ Завётомъ аполлинаристовъ». Македоняне, наконецъ, также переложили въ стихи Новый Завётъ, съ соотвётствующими ихъ лжеученію искаженіями.

Усивхъ процаганды еретическихъ мивній въ стихотворныхъ ивснопвніяхь приняль такіе внушительные разміры, что визваль предстоятелей Церкви къ изысканію средствъ для противодъйствія ему. Особенно сильнымъ и угрожающимъ чистотъ православнаго ученія было вліяніе пъснопънія Аріанскаго, которое такъ увлекало правовърныхъ, что, во избъжание соблазна, нужно было правослановному правительству запретить богослужение аріанъ въ самомъ Константинополь, съ дозволеніемъ однако совершать его за городомъ. Лишившись храмовъ, а вийсти съ тимъ возможности отправлять богослуженіе въ нихъ по установившимся чинопоследованіямъ, аріане, естественно, еще съ большимъ рвеніемъ начали отдаваться пъснопънію, какъ богослужебному дъйствію, болье другихъ удобному для открытыхъ мъстъ и наиболье соотвътствовавшему ихъ цъли-привлечь внимание православныхъ.ставшему, потому, существенною, чуть-ли не единственною частью аріанскаго богослуженія. Воть что разсказываеть Созомень о богослужени приверженцевь аріанской ереси того времени, когда закрыты были ихъ храмы:... «они сходились ночью въ народные портики; раздёлившись на лики, пёли пъсни на два хора, припъвы же приспособляли въ своему ученію, а поутру, возглашая ихъ всенародно, отходили въ назначенныя міста и тамъ устрояли церковныя собранія.



<sup>1)</sup> H. E., lib. II, c. 2.

<sup>2)</sup> Greg. Nasions. op. T. 1, p. 175.

Такъ поступали они во всѣ значительные праздники, равно такъ въ первый и послѣдній день седьмицы и въ заключеніе (богослужебныхъ собраній) допускали оскорбительные (для православныхъ) стихи: «гдѣ говорящіе, что три суть одна свла? вносили въ свои пъсни и другое подобное» 1).

Съ закрытіемъ аріанскихъ храмовъ, богослуженіе аріанъ, въ видъ пъснопънія, а виъсть и лжеученіе, получило еще болве популярности, такъ что чрезъ ивсколько времени оно совершенно почти овладъло вниманіемъ толпы. Дальнъйшія насильственныя міры отвлечь ее оть аріанскаго півснопінія уже не могли имъть мъста. Поэтому, при настоятельной нуждъ въ противодъйствіи аріанской гимнографіи и ея вліянію на народъ, ревнителямъ православія не оставалось другаго средства, какъ бороться съ нею такимъ же оружіемъ, тъмъ болве, что средство, какимъ пользовались аріане, само по себъ свято, а испытанная сила его была на-лицо. Употребить это средство въ услужение истинъ выпало на долю знаменитому строителю церковнаго богослуженія - Св. Іоанну Заатоусту. Великій пастырь, воспользовавшись тогдашнею благосклонностію двора къ нему, обнаружиль всю силу своей святой энергіи къ этому дёлу. Аріанскимъ «литіямъ» и процессіямъ онъ противопоставиль соотвѣтствовавшія имъ, но болтье стройно организованныя «всенощныя бдёнія» и «крестные ходы». Существенною частію ихъ является то же пъснопвніе--пвніе пвсней съ припввами въ символическо-полемическомъ духв, изъ которыхъ съ того времени и вошелъ въ постоянное богослужебное употребление въ греческой церкви извъстный припъвъ Св. Троицъ: «Слава Отцу и Сыну и Св. Духу». Едва ди можно сомнъваться въ томъ, что это пъсне новыя, съ противуаріанскимъ содержаніемъ. Составленіемъ ихъ занимались люди, спеціально призванные къ этому делу, какъ, напримеръ, это известно относительно прославившагося въ то время гимнографа, въ лицъ придворнаго учителя пінія, заправлявшаго хоромъ, евнуха царской супруги, Бризона <sup>9</sup>). Что это за пъсни были, какую форму, построеніе,

<sup>1)</sup> Her. Cos., RH. VIII, rg. 8.

<sup>2)</sup> Co3., RH. II, ra. 8.

объемъ имфли онф, -- опредълить трудно. Единственное свфдвніе, относящееся къ формв ихъ, указываеть на то, что это были тропари; но что это за форма ивснопвнія того времени-по нему судить трудно. Во всякомъ случав эти песни отличались такимъ же искусствомъ построенія, какъ и аріанскія, потому что введеніемъ ихъ въ православное богослуженіе вполит достигнута была цёль- противодействіе аріанскому пъснопънію. Насколько сильно было дъйствіе этихъ противуаріанскихъ пъсней, или тропарей, которые распъваемы были во время «всенощных» бдёній» и крестных» ходовъ, это видно изъ того, что успѣхъ ихъ послужилъ причиною кровопролитнаго столкновенія между аріанами и православными, которое побудило правительство запретить аріанамъ публичное распъвание ихъ тенденціозныхъ пъсней, что, конечно, не могло не способствовать возвышенію на счеть ихъ православныхъ песнопеній 1).

Судя по всемъ этимъ условіямъ развитія богослужебнаго пъснопънія въ греческой церкви IV въка, можно думать, что, съ накопленіемъ новихъ пъсней, приспособленныхъ даже къ разнымъ богослужебнымъ временамъ и случаямъ, само собою должны были вырабатываться новыя формы богослужебной поэзін. Одна изъ такихъ формъ, кажется, дается намъ въ тропаръ, -- въ богослужебно-поэтической формъ, первое образованіе или, по крайней мірів, введеніе въ церковно-богослужебное употребленіе которой относится къ IV въку. Насколько распространена была эта новая форма пъснопънія въ греческой церкви, и какое движение произведено было ею въ IV въкъ, это можно видъть изъ нъкоторыхъ данныхъ, приведенныхъ Питрою въ его «Гимнографіи Греческой Церкви». Онъ передаетъ, напримъръ, разсказъ объ одномъ молодомъ египетскомъ монахѣ, ученикѣ Памвы 2), который, прибывъ въ Александрію для продажи корзинь, въ продолженіе двухъ дней посъщаль одну изъ здъшнихъ церквей. Необычайно пораженный благоустройствомъ хора, пустынникъ особенно плъ-



<sup>1)</sup> Sos. H. E.

<sup>2)</sup> Нитрійскій пустынножитель начала IV в.

ныся песнопеніемъ, -- новымъ для него, -- тропарями. Сказаніе это, по замізчанію Питры, даеть видіть, что употребленіе тропарей въ Александрійской церкви времени, къ которому относится оно, было деломъ новымъ. Нововведение это проникло и въ Каппадокію (кесар.), где Св. Василій Великій допустиль его въ своей церкви, чемь вызвань быль со стороны нёкоторыхъ ропотъ. Питра приводить затёмъ еще повъствованіе, которое съ очевидностью указываеть на враждебное отношение накоторыхъ отшельниковъ IV вака къ богослужебному употребленію тропаря, какъ формы новой, притомъ искусственной. Въ немъ, между прочимъ говорится, что когда персы опустошили Капподокію, одинъ авва, по имени Павель, бъжаль въ Константинополь, потомъ въ Александрію в, наконецъ, въ Нитрію, въ келью старца -- анахорета. Послф ифкотораго времени онъ явился къ настоятелю и просвль отдельной кельи, потому что онъ не могь жить со старцемъ. При этомъ пришлецъ, уже освоившійся съ богослужебными обычанми церквей — Каппадокійской, Константинопольской и Александрійской, указывая на уклоненія отъ нихъ, допускаемыя этимъ старцемъ, какъ и другими, особенно жаловался на то, что ему не дозволяють п'вть «каноны» и «тропари», которые составляють обычное песнопение всехь. «Брать, сказаль ему игумень, возвратись въ свою келью и живи со старцемъ, если ты хочешь спасти свою душу». Объяснивъ потомъ, что у нихъ свой уставъ, который имфетъ особенности, онъ продолжаль: «Что же касается тропарей и каноновъ, то прилично это мірскимъ священникамъ и прочимъ иірянамъ: но для монаховъ, которые живутъ вдали отъ волненій міра, подобная вещь причиняеть много вреда: подобно тому, какъ рыболовъ червякомъ уловляетъ рыбу, -точно также діаволь посредствомь тропарей низвергаеть въ ровъ тщетной славы человъческой, изысканности, любви къ наслажденіямъ. Поистинъ, чуждо все это искусственное (модулярное) пъніе монаху, который хочеть спастись  $^{-1}$ ).

Общій выводь, какой можно сділать на основаніи пред-



<sup>1)</sup> Himnographie del' E. Gr.

ставленныхъ данныхъ относительно состоянія богослужебной

поэзій греческой церкви въ ІУ вікі, тоть, что съ этого времени она начинаетъ развиваться въ новомъ направленія. Такъ, въ IV въкъ особенно выступаетъ на видъ искусственность построенія формъ пъснопънія. Къ сожальнію, памятниковъ произведеній въ этихъ формахъ, принадлежащихъ собственно греческой церкви, отъ этого времени не сохранилось. такъ что при изследованіи состоянія богослужебной поэзіи въ IV въкъ приходится довольствоваться почти одними голословными свидътельствами, которыя и могутъ приводить только къ общимъ выводамъ. Утрата богослужебныхъ песнопеній IV въка на первый взглядъ представляется загадочною, особенно при обращении вниманія на богатство дошедшихъ до насъ отъ IV въка памятниковъ въ другихъ родахъ церковной письменности. Но она легко объясняется при взглядь, по указанію свидітельствъ, на содержаніе и характеръ большей части утраченных песнопеній. Если развитіє православной греческой богослужебной поэзіи въ IV въкъ обусловливалось, между прочимъ, противодъйствіемъ еретической гимнографів. то весьма естественно. что общее содержание ея должно было определяться самою борьбою: православная гимнографія должна была служить выражаніемъ оспариваемыхъ истинъ. Значить, многія п'всноп'внія IV в'вка, по своему содержанію полемико-дидактическому, могли имъть только временное значеніе. Что же касается тіхь богослужебныхь пісней, которыя обязаны своимъ появленіямъ не оппозиціоннымъ, а чисто богослужебнымъ целямъ, каковы, наприм., указанные выше утренніе и вечерніе гимны, пасхальныя пісни и др., - такъ исчезновение ихъ можеть быть объяснено, съ одной стороны, -недостаточною опредъленностью, неустойчивостью тогдашняго богослужебнаго чина, съ другой-неповсемъстною распространенностью этихъ новыхъ пъснопъній и, можеть быть, враждебнымъ отношеніемъ къ нимъ современниковъ ихъ появленія. Какъ бы то ни было, это почти совершенное отсутствіе

Какъ бы то ни было, это почти совершенное отсутствіе памятниковъ богослужебной поэзіи греческой церкви IV въка отнимаетъ возможность научнаго изслъдованія ея въ частныхъ чертахъ. Впрочемъ, для полноты характеристики ея могуть

нибть значеніе многія творенія IV в., по содержанію, характеру и даже по форм'є близко примыкающія къ области богослужебной поэзін, такъ что по нимъ можно н'єкоторымъ образомъ судить о произведеніяхъ посл'єдней даннаго времени. Таковы, наприм., отдёльныя м'єста н'єкоторыхъ пропов'єдныхъ словъ и н'єкоторыя стихотворенія св. Григорія Назіанзена, напоминающія собою церковныя п'єсни.

Будучи поэтомъ отъ природы, Григорій Назіанзенъ отдался религіозно-повтической дівательности преимущественно въ концъ своей жизни. Но и прежде еще, когда онъ преданъ былъ пастырской, а вывств съ темъ духовно-ораторской двятельности, овладъвая умами и сердцами слуппателей для покоревія ихъ истинамъ въро-нравочченія, -- въ его возвышенномъ ораторствъ слышались иногда истинно поэтическія ноты, какъ невольное изліяніе светлаго восторга, порывовь высокаго поэтическаго вдохновенія. Такихъ поэтическихъ м'ясть въ разныхъ проповъдяхъ Св. Григорія, особенно на дни великихъ церковныхъ праздниковъ, очень много. Но что всего замъчательнъе, такъ то, что нъкоторыя изъ нихъ по тону и характеру содержанія подходять къ пъснямь церковнымь, почему знаменитый церковный поэтъ последующаго времени (І Дамаскинъ) могъ сдёлать ихъ достояніемъ греческой гимнографін. Возьметь, наприм., хоть следующіе отрывки: «Вотьдень воскресенія», восклицаеть восторженный ораторъ-поэть въ началъ своего слова на Пасху, «начало блаженное: простимся торжествомъ, обнимемъ другъ друга; скажемъ -- братія»; далье: «вчера я погребался вывсть съ Тобою, Христе, теперь встаю вывсть съ Тобою»; или въ конць втораго слова на Пасху: «О. Пасха велія в священная, Христе! о, мудрость и сила» и пр.; подобными же восклицаніями начинается слово вдохновеннаго проповъдника-поэта: на Рождество Христово «Христосъ рождается-славьте» и пр.

Во многихъ своихъ стихотвореніяхъ св. Григорій Назіанзенъ отдаль дань своему времени — внесеніемъ въ нихъ догматическаго содержанія, почему ихъ безспорно можно отнести къ роду богослужебно-полемической гимнографіи IV въка. Во всякомъ случаь, они служатъ несомнъннымъ отголоскомъ ея.

Напрасно, поэтому, мы стали бы некать въ этихъ произведеніяхъ поэтическаго содержанія, - они плодъ рефлексіи, а не живаго чувства. Поэтическій элементь въ нихъ является только во вившнихъ формахъ выраженія. Словомъ, въ большей части стихотвореній, прикрывая существенное содержаніе-богословствующую мысль -- поэтическими формами, св. Григорій, при всёхъ стремленіяхъ къ повзін, и здёсь все-таки является богословомъ. Богословіе его въ этомъ, такъ сказать, переводь на поэтическій языкь заключено въ нъсколькихъ погматическихъ стихотворныхъ трактатахъ, иногда на одит темы съ проповъдями, какъ напр., «о Сынт», «о вочеловъчени», и т. п. «Прежде всего, прославимъ Сына, чтя кровь-очищение нашихъ немощей»..., такъ начинаетъ богословствующій поэть свое стихотвореніе «о Сынь» и прославляеть Его затыть раскрытіемь ученія о Немь, направленнымъ противъ современныхъ еретиковъ. «Ничего не было прежде великаго Отца, - говорить онъ далве, -- потому что Онъ все имъетъ въ Себъ. И Его знаетъ неотлучный отъ Отца, Отцемъ рожденный, безлетный Сынъ, великаго Бога Слово, Образъ Первообраза, Естество-равное Родителю. Ибо слава Отца-великій Сынъ. А какъ явился Онъ отъ Отца,знаетъ Единый Отецъ и явившійся отъ Отца... Впрочемъ, то несомивню извъстно и всякому человъку, и мив, что божеству нельзя приписывать моего рожденія, т. е. теченія, безславнаго съченія... А слова: нерожденный, рожденіе отъ Отца не равнозначительны слову-божество. Иначе, кто произвель бы сін два рода божества. Въ отношенін къ Богу оба они не входять въ понятіе Сущности; естество же, по моему разумвнію, не разсвиаемо... Если же ты, суемудрый, желая возвеличить божество Отца, отринуль рожденіе, и Христа низводишь въ рядъ тварей, то оскорбилъ ты божество обоихъ: Отепъ лишенъ у тебя Сына, и Христосъ-не Богъ, если только Онъ сотворенъ 1). То же отвлеченное разсуждение содержится, напр., и въ стихахъ Григорія Богослова «о святомъ



<sup>1)</sup> Творенія Григ. Бог., ч. IV, 218-219. 1844 г.

Дукв», начало которыхъ только отзывается лиризмомъ. «Что мединиь, душа моя? Воспой и славу Духа», — такъ начинаетъ онь это стихотворение и потомъ, какъ и въ предъидущемъ. богословствуеть далве: «не отдвляй въ Словв Того, Кто не вскиюченъ по естеству. Съ трепетомъ чтимъ великаго Луха: Онъ мой Богъ. Имъ позналъ я Бога, Онъ Самъ есть Богъ. н меня въ той жизни творитъ Богомъ; Онъ жизнеподатель, свить на превознесенномъ престолв, исходить отъ Отца. Онъ не Сынъ, но Онъ и не вив невидимаго божества, а равночестенъ... Въ трехъ свътахъ одно естество. Въ божествъ единица, но тричислены Тъ, которымъ принадлежить божество» 1). Стихотвореніе «о вочелов'йченіи» отличается сравнительною краткостью и стройностью, хотя и въ немъ нъть признаковъ поэтическаго творчества. «Не разуменъ тоть, полемизируетъ ревнитель Православія въ немъ съ Аполлинаріемъ, кто Царю, присносущему Божію Слову, не воздаетъ равно-божеской чести съ Пренебеснымъ Отцемъ; не разуменъ н тоть, кто Царю-Слову, на землё явившемуся въ образъ чедовъческомъ, не воздаеть равно-божеской чести съ небеснымъ Словомъ, но отделяетъ или Слово отъ великаго Отца, или оть Слова челов'вческій образь и нашу дебелость. Отчее Слово было Богъ, но стало человъкомъ, чтобы, соединившесь съ земными, соединить съ нами Бога. Оно обоюду-единый Богъ» 2). Таковы же по складу содержанія и дидактическо-догматическія стихотворенія Св. Григорія какъ: «о началахъ», «о мірв», со промысле», собъ умныхъ сущностяхъ», на которыхъ намъ нать нужды останавливаться, потому что эти произведенія, по преобладанію въ нихъ нравственно-философскаго, а не догнатико-полемического элемента, не выбють такого близкаго отношенія къ богослужебной поэзіи IV въка, какъ только что разсмотрънныя, связь которыхъ съ нею, судя по приведеннымъ выше свидетельствамъ, тесная, родственная.

Если еще требуются некоторыя усилія для того, чтобы ви-

<sup>1)</sup> Tam., 220-224.

<sup>2)</sup> Твор. Гр. Бог., Москва, 1847, 44-

льть бливость отношенія догматико-полемическихъ стихотвореній Григорія Богослова къ такимъ же піснопівніямъ греческой церкви IV въка и по нимъ судить о послъднихъ, то въ другихъ стихотвореніяхъ его-лирическихъ, близость эта въ богослужебной поэзів вообще, безъ временныхъ особевностей ея, является очевидною. Эти произведенія носять на себъ явные слъды поэтического вдохновенія, хотя не свободны отъ догматического элемента. Изъ нихъ богослужебных характеромъ особенно отличается «Гимнъ Богу», который представляеть собою древиййшую форму пъснопънія—славословіе. Первая строфа этой хвалебно-молитвенной цісня состоить изъ однихъ почти краткихъ восклицаній — выраженія восторженнаго благогованія ка необъятному предмету паснословія. «О. Ты, Который превыше всего», восклицаеть въ началь влохновенный поэть. «Ибо что иное позволено мнь изречь о Тебъ? Какъ воспъснословить Тебя, Слово? Ибо Ты не изрекаемъ никакимъ словомъ. Какъ воззрить на Тебя умъ? Ибо Ты не постижимъ никакимъ умомъ. Тебъ воздаетъ честь все-и одаренное и неодаренное разумомъ! Къ Тебъ устремлены общія всёхъ желанія; о Теб'є болевнують все сердца; Тебъ все возсылаетъ моленіе; Тебъ все уразумъвающее Твон мановенія изрекаеть безмольное піснословіе. Тобою Единым все пребываеть. Къ Тебъ все въ совокупности стремется. Ты конецъ всего; Ты единъ и все; Ты ни единъ, ни единое, ни все... Будь милосердъ, о, Ты, Который превыше всего... Дай воспеснословить, дай прославить Тебя, нетленнаго, единодержца, Царя, Владыку! Тобою песнь и хвала, и ангельскіе лики. и нескончаемые въки; Тобою сіяеть солнце, Тобою путь луны и вся красота звъздъ; Тобою человъкъ, отличенный честію, какъ разумное животное, получиль въ удёль мысль о божествъ. Ты создаль все, каждой вещи указываешь ея чинъ и все объемлешь Своимъ Промысломъ. Ты изрекъ слово- п совершилось дело. Ибо Слово Твое есть Богъ Сынъ, единосущный и равночестный родившему. Онъ привель все въ устройство, чтобъ надъ всемъ царствовать. А всеобъемлющій святый Духъ-Богъ хранетъ все своемъ промышленіемъ... Будь милостивъ ко мнъ, Отецъ! Да обръту у Тебя милость и благодать, нотому Теб'в слава и благодареніе въ безмітриме в'вки» 1).

Не нужно вдаваться въ подробный анализъ этой величественной пъсни, чтобы видъть богослужебный характеръ ея. По существенному, отличительному свойству содержанія, по возвышенно-торжественному тону и даже по общему плану построенія, «Гимнъ Богу» совершенно подходить къ роду хвалебно-молетвеннаго пъснопънія, или, точеве, славославія, -стало быть, той, такъ скавать, первичной формв его, которая сложелась еще въ первые въка христіанства. Въ составъ его ведна общая схема «велекаго славословія», по которой взліяніе чувствъ хвалы, благоговінія, благодаренія Богу предшествуетъ испрошенію милостей Его. Далье, не смотря на лирическое содержаніе, въ немъ ніть того субъективизма, которымъ проникнуты прочія лирическія произведенія Грагорія Назівнзена, отражающія его мистическо-меланхолическую дичность. Въ этой особенности «Гимна» едва ли не болфе всего сказывается богослужебный характеръ его и вывств съ твиъ близость отношенія къ существовавшимъ при появленів его пъснопъніямъ этого рода.

Употребительность пъсней церковныхъ, подобныхъ «Гимну» Св. Григорія, или распространенность ихъ въ IV въкъ можно считать явленіемъ, недопускающимъ сомнънія. Стоитъ, напримъръ, только обратить вниманіе на замъчательный фактъ появленія подобнаго же гимна въ западной церкви, почти одновременнаго съ написаніемъ «Гимна Богу», привести въ связь одно съ другимъ,—чтобы со всею ясностью видъть особенное вниманіе и уваженіе къ этому роду пъснопънія въ

<sup>1) «</sup>Гимиъ Богу» стоить не одиновимъ въ ряду лирическихъ пѣсней Св. Григорія. Къ нему тѣсно примиваетъ другой, совершенно сродный по основному характеру и тону,—«Пѣснь Христу, послѣ безмолвія, въ Пасху». Въ немъ, послѣ обращенія въ Отчему Свѣту, Образу безсмертнаго Отца,—1. Христу, прославляется творческая и промислительная сила Его и воплощеніе—въ словахъ: «Твоя става—человъвъ, вотораго поставилъ Ты здѣсь ангеломъ, пѣснословцемъ сілнія Твоего, о, безсмертный Свѣтъ и вновь родившійся для смертнаго, безплотная Высота, напослѣдовъ же, чтобы избавить отъ гибели смертныхъ, Плотоносецъ». Полобнимъ образомъ воспѣваются далѣе искупленіе и воскресеніе І. Христа. Твор. Гр. Б., IV, 358.

IV въкъ. Гимнъ этотъ-Те Deum laudamus (Тебе-Бога-хвалимъ), обыкновенно приписываемый Св. Амвросію Медіоланскому и называемый даже его именемъ. Онъ заключаеть въ себъ много сходнаго по мыслямъ, выражению и особенно по построенію съ «Гимномъ» Св. Григорія. Сходство это такъ значительно и такъ очевидно, что при взглядѣ на эти произведенія, естественно, является вопрось; въ какомъ отношенів стоять они другь къ другу со стороны провсхожденія, в какъ относятся къ богослужебной поэзіи Греческой Перкви? Весьма благовидный отвёть на этоть вопрось мы находимь у преосвященнаго Филарета (Черниговскаго), который безовсякаго колебанія назваль одинь изъ разсматриваемыхъ гимновъ, именно гимнъ св. Амвросія, заимствованнымъ. Сравнивая эти двъ столь сходныя пъсни, онъ, между прочинъ, говорить: «поельку св. Григорій писаль свои гимны въ усдиненіи въ 382 г., а гимнъ Амвросія относится къ 386 году, и поелику несомивнно, что св. Амвросій обыкновенно весьма многое заимствоваль въ свои сочиненія изъ писаній отцевъ восточныхъ; то не остается никакого сомивнія, что хвалебный гимнъ св. Амвросія есть въ собственномъ смысль гимнъ Греческой Церкви IV въка» 1). Само собою понятно. следуеть далее добавить, что подражаниемъ гимну св. Григорія онъ быть не могь уже потому, что разстояніе времени между составленіемъ гимна св. Григорія и появленіемъ гимна, приписываемаго св. Амвросію, слишкомъ незначительно. чтобы первый успёль получить извёстность и распространиться, темъ более, что онъ написанъ быль въ то время. когда авторъ его находился въ уединеніи. Случайность же совпаденія во времени появленія этихъ произведеній, конечно, не могла имъть мъста и, при такомъ разительномъ сходствъ ихъ, представляется невъроятною. Естественнъе, кажется, предположить, что объ эти сродныя пъсни - не оригинальны, а представляють изъ себя не что иное, какъ подражаніе, -- въ основ'в, -- одному какому-то греческому образцу, даже болье, - какъ двъ почти одновременныя редакців его.

<sup>1)</sup> Истор. Обозр. песноп., 135.

На этомъ предположеніи и останавливаются ученые въ изслідованіи отношенія между разсмотрівными гимнами <sup>1</sup>). А при такомъ предположеніи близость ихъ къ греческой церковной гимнографіи IV віка становится очевидною, что даетъ возможность судить по нимъ о состояніи півснопівнія Греческой Церкви этого времени, какъ достигшаго сравнительно высокой степени развитія.

Всв представленные доводы и соображенія относительно состоянія богослужебной повзін Греческой Церкви въ IV в., вакъ бы оне ни были состоятельны, даютъ только общія, притомъ отрывочныя понатія объ особенностяхъ его. Не смотря на значительное-вообще - количество ясныхъ и опредвленвыхъ свидътельствъ относительно движенія въ области пъснопвнія Греческой Церкви въ данное время, усиленнаго сравнительно высокаго развитія гимнографіи въ ней, - при отсутствін памятниковъ, невозможно представить болбе или полную и цільную характеристику греческой богослужебной поэзіи знаменитаго христіанскаго въка. Этотъ недостатокъ оригинальнихъ памятниковъ обезоруживаетъ изследователя на пути къ точнымъ, положительнымъ выводамъ относительно разсматриввемой области. Тъмъ не менъе, такіе близкіе къ богослужебнымъ произведеніямъ по содержанію, харктеру и строю изложенія памятники, какъ разобраные, въ извістной мірів, восполняють этоть недостатокь, представляя, такъ сказать, въ отраженномъ, но ясномъ свътъ многія характерныя черти своихъ образцовъ.

## III.

Въ изследовании состояния богослужебной поэзи Греческой Церкви въ первые четыре века, содержания, характера и формъ принадлежащихъ ея области произведений, уже освещается одна изъ самыхъ темныхъ сторонъ ея—историческое происхождение песнопений. Такъ, многознаменательный фактъ связи появления некоторыхъ церковныхъ песней съ теми или другими историческими обстоятельствами, въ которыхъ на-

<sup>1)</sup> Напримъръ, Рамбахъ.

ходилась Церковь, свидётельствуеть, что гимнографія Греческой Церкви первыхъ четырехъ въковъ обусловливалась, особенно въ отношении формъ, известными вліяніями. При существующихъ данныхъ, н'втъ, однако, возможности, какъ мы видели, проследить весь ходъ развитія ел въ связи съ этими вліяніями, осизательно представить генетическую связь и, вообще, взаимное отношение между произведениями ея, взятыми въ пълой совокупности. Но отказаться отъ попытки-уяснить болье или менье, осмыслить главные моменты развитія, подъ вліянемъ образцовъ, формъ богослужебной поэвін Греческой Перкви въ первые четыре въка-значило бы допустить очевидный пробълъ въ изследовани ея. - Само собою понятно, что прежде всего обращаетъ внимание на себя, при этомъ. самое возникновеніе этихъ формъ, а затімъ постепенное измъненіе ихъ вида и осложненіе. Для раскрытія же этой стороны въ нашемъ предметъ важную услугу можетъ оказать анализъ изложенія извъстныхъ намятниковъ богослужебной поэзін, -- средство, путемъ котораго можно придти къ болве или менте точнымъ выводамъ; при помощи его безъ затрудненія мы можемъ найти, прежде всего, первоначальныя формы, которыя служили прототипами первыхъ и ближайшихъ къ нимъ пъснопъній Греческой Церкви.

При самомъ первомъ пробужденіи религіозно-поэтическаго творчества у христіанъ Греческой Церкви, они имѣли уже двѣ готовыя выработанныя формы выраженія религіознаго чувства—ветхозавѣтные псалмы и гимны языческіе, рѣзко различавшіеся между собою, кромѣ, конечно, содержанія, по способамъ выраженія мыслей. Миоическое содержаніе гимновъ языческихъ, напримѣръ, орфическихъ, напоминавшее аттрибуты языческаго культа, на первыхъ же порахъ, отталкивая отъ себя первенствующихъ христіанъ, естественно, должно было внушать нерасположеніе и къ самымъ формамъ ихъ, какъ это мы видѣли. Взамѣнъ ихъ вполнѣ естественно было имъ отдаться обаятельному вліянію священной лиры—псалмовъ. Постоянное благоговѣйное употребленіе псалмовъ въ первенствующей церкви греческой, способствовавшее усвоенію духа библейской поэзіи, вмѣстѣ съ этимъ сообщало въ глазахъ

върующихъ грековъ какое-то высшее освящение выражению, вебшнему складу поэтическому ихъ--ритму. Это, конечно, не могло не отразиться и, действительно, отразилось соответствующимъ образомъ на первоначальныхъ произведеніяхъ христіанской поэвін. Въ самомъ дёлё, въ цёлой группё пёснопъній первыхъ въковъ видны явные слъды библейскихъ псалмовъ; въ нихъ такъ характерно повторяются существенныя особенности еврейскаго поэтическаго построенія духовныхъ пъсней, что последнія легко признать прототипами первыхъ. Благодаря этому, открывается полная возможность опреженить ихъ взаимное отношение, т. е. указать близкое, непосредственное вліяніе однихъ на другія, ихъ родство между собою, разумъется, посредствомъ анализа извъстныхъ паматниковъ христіанской поэвім первыхъ временъ, направленваго къ выводу относительно генетическаго происхожденія ихъ изъ псалмопънія.

Въ библейской ветхозаветной повый, идея, какъ обыкновенно выражаются, всюду преобладаеть надъ формою. Способы выраженія въ священно-поэтическихъ произведеніяхъ ветхаго завъта истиннаго, вдохновеннаго лиризма, далеко не соответствують силь, живости и разнообразію мотивовь содержанія его, приближаясь, по б'ёдности музыкальнаго строя р'ёчи, болье къ формамъ выраженія прозаическимъ. Здысь внутреннее - выше, совершенные внышняго, духовный элементы имъеть перевъсь надъ матеріальнымъ, звуковымъ, между тъмъ, какъ въ древне-греческой, напримъръ, поэзіи художественно оформлена самая вившияя сторона ея, и прекрасная, такъ свазать, наружность выражаеть собою красоту внутренняго содержанія, находясь въ обаятельно-гармоническомъ неуловимомъ равновъсіи съ нимъ. Не смотря, однако, на неразвитость библейско-ветхозавътныхъ словесныхъ формъ лирическаго выраженія, річь поэтическая въ ветхозавітныхъ книгать, по свидетельству изследователей, резко отличается оть прованческой, особенно въ мъстахъ, заключающихъ въ себъ валіяніе сильно возбужденнаго чувства, являясь, по требованію движенія тоновъ, съ особымъ мірнымъ построеніемъ въ

болве или округленной и законченной формв стиха-такъ называемаго -- ритмическаго. И эта музыкальность рёчи въ священной поэзіи, стихъ, все-тави отличается попреимуществу характеромъ, такъ сказать, духовности: это ритмъ мысли, обнаруживающійся въ симметрическомъ расположенів цвлыхъ предложеній и даже періодовъ, въ гармоническомъ соотношеній частей, или членовь, отдівльных стиховь пругь къ другу. Этотъ родъ свободнаго ритма въ своей своебразной формъ называется параллелизмомъ членовъ (parallelismus membrorum), съ помощію котораго поэть, при наплывѣ стремительныхъ чувствъ и мыслей, то ускоряеть, то задерживаеть теченіе выраженія ихъ, поставляя во взаимное соотв'ятствіе. какъ положение и противоположение, причину и следствие в т. п. Нътъ нужды намъ формулировать всъ слишкомъ разнообразныя частныя комбинаціи отношеній между членами параллелизма разныхъ видовъ. Для нашей цвли достаточно указать на три общіе вида, сущность которыхъ выражается въ самыхъ названіяхъ ихъ, каковы параллелизмы: синонимеческій, антитетическій и синтетическій (въ последнемь члены сопоставляются не какъ синонимы или противоположенія, но какъ предложенія, постепенно раскрывающія и усиливающія мысль, или же, вообще, находящіяся въ какомъ-либо соотношеніи между собою, кром'т указанныхъ). При этомъ необходимо отметить ту весьма важную особенность ритмическаго построенія річи по способу параллеливма въ библейскихъ книгахъ, что въ нихъ нельзя или редко можно найти, чтобы тотъ или другой видъ параллелизма проходилъ по целому болье или менье обширному отделенію стиховь или правильно чередовался съ другимъ видомъ, или же, вообще, связанъ быль правильнымь возвратомь однородныхь комбинацій, независимо отъ свойства содержанія предложеній. Ніть, ветхозавътный поэть, увлеченный потокомъ святыхъ мыслей и чувствъ, не стесняется строгими требованіями закономерности выраженія ихъ и, смотря по ихъ теченію, то быстрому, порывистому, то плавному и спокойному, выражаеть ихъ въ постоянной смёнё стройно соединенных параллельных стиховъ со стихами, колеблющимися въ ритмъ и даже почти лишенными его, близко подходящими къ прозаическому построенію річи.

Нужно ли говорить, что эти выдающіяся черты библейской поэтической ръчи особенно характерно выступають въ ветхозавътных пъснопъніяхъ, именно въ псалмахъ, естественно ставшихъ по духу и содержанію, высокими, единственными образцами для христіанскихъ (церковныхъ) пъсней въ первенствующей церкви. И нътъ ничего удивительнаго, повторимъ опять, что, благогов'вйно пронекаясь содержаніемъ и духомъ исалмовъ, христіане первыхъ временъ греческой церкви незамътно, какъ бы механически усвоили логическій ритиъ ихъ, этоть особенный строй поэтическаго выраженія, который вскоры должень быль съ выдающимися, отличительними чертами отразиться на собственных ихъ пъснопъніяхъ церковныхъ. Возможность такого вліянія священно-поэтическаго склада еврейской рычи на складъ греческой рычи не отридается твиъ, что оно должно было произойти при посредствъ перевода, потому что логическія особенности языка могуть удерживаться въ переводахъ и что, въ частности, въ греческомъ переводъ ветхозавътныхъ книгъ параллелизмъ членовъ сказывается съ особенною сидою.

Въ подтверждение сказаннаго о вліяніи библейскаго паралделезма на строй выраженія лирическаго содержанія въ пѣснопѣніяхъ греческой церкви первыхъ вѣковъ, намъ слѣдовало бы обратиться къ анализу ихъ. Но прежде, чѣмъ приступить къ нему, не излишне, кажется, войти въ объясненіе по поводу отрицанія параллелизма, какъ исключительной особенности построенія еврейской (ветхозавѣтной) поэтической рѣчи. Этотъ отрицательный взглядъ проведенъ почтеннымъ нашимъ ученымъ, проф. А. Олесницкимъ, въ его статьѣ: «Риемъ и метръ ветхозавѣтной поэзіи» 1). Доказывая несостоятельность теоріи библейскаго параллелизма, отрицая ритмъ, какъ особенность поэтической ветхозавѣтной рѣчи, онъ, въ видѣ уступки, указываетъ на то, что если даже и признать въ параллелизмѣ своеобразный способъ поэтическаго построе-

<sup>1)</sup> Тр. Кіев. Д. А., окт., ноябр. и дек. 1872 г.

нія річн, то, во всякомъ случай, способъ этотъ не есть исключительная принадлежность священной еврейской поэзін, но вообще всей поэзіи древняго востока и даже не-восточных націй позднійшихъ времень; что основа этой особенности коренится въ глубинъ человъческаго духа, и потому она имъетъ общечеловъческій характеръ. Въ приложеніи къ представленнымъ нами доводамъ, относительно усвоенія первоначальнымъ христіанскимъ пъснопъніемъ параллелизма, какъ существенной, отличительной особенности священной еврейской поэзін, взглядь этоть, очевидно, имфеть значеніе косвеннаго отрицанія ихъ, чемь собственно и вызываеть необходимость объясненія съ нашей стороны. - Безспорно, что способность, выражаясь неточно, попарнаго возникновенія мыслей и выраженія ихъ въ симметріи, подобной параллелизму членовъ, есть достояніе общечелов вческое; на ней-то и основывается возможность усвоенія подобнаго способа сочетанія однимъ-народомъ у другого. Мы не затруднимся нисколько принять также, что разсматриваемая особенность склада поэтической рфчи получила усиленное развитіе у всёхъ почти культурныхъ народовъ древняго востока, что, следовательно, не составляетъ принадлежности только священной еврейской поэзіи. Можно сказать, пожалуй, даже, что она, эта особенность поэтической рвчи, у евреевъ была продуктомъ вліянія поэтическихъ образцовъ египетскихъ-какъ тому благопріятствуютъ открытые памятники, -- и что уже послъ заимствованія, въ періодъ самобытности евреевъ, ей дано было у нихъ такое широкое приложение и развитие, какъ ни у одного изъ древнихъ восточныхъ народовъ. Только мы прибавимъ къ этому, что данный способъ поэтическаго выраженія представляеть собственно элементарную все-таки форму, свойственную восточнымъ народамъ, подобно другимъ особенностямъ ихъ поэзіи. У грековъ же мы не видимъ даже зачатковъ развитія общеловіческой «способности» къ поэтическому параллелизму, какъ къ элементарной форм'в выраженія: другіе общечелов'вческіе элементы поэтическихъ формъ изящнаго выраженія, ставшіе, вследствіе высокаго развитія эстетическаго вкуса, національными, какъ у евревъ параллелизмъ, особенностими поэзіи, не

дали ивста сбоводно-ратинческой, этой, строго говоря, не художественной форм'в речи. Воть почему, замечая очевидные следы свободно-ритмического ветхозаветно-библейского выраженія мыслей въ первоначальных христіанских посноповіяхь, мы съ достаточнымь основаніемь можемь утверждать. что они составлены были подъ непосредственнымъ вліяніемъ ветхозавътныхъ псалмовъ и состоять въ самомъ близкомъ. органическомъ родствъ съ ними по происхожденію. Что касается, далбе, сущности приведеннаго отрицательнаго взгляда, — что параллелезмъ нельзя признать своего рода размъромъ стихосложенія или заміною его, -- съ этимъ трудно не согласиться. Но что есть все-таки въ библейской ветхозавътной поэзіи особый складъ різчи, который носить въ себі, такъ сказать, логическій размірь, извістное симметрическое сочетаніе мыслей, отличающее, какъ особенность, построеніе річи ветхозавітно-библейской поэтической, и отразившееся. какъ увидимъ на первоначальномъ христіанскомъ пъснопънія, -- это факть, всв усилія къ отриданію котораго были бы напрасны. Существуеть ли помимо параллелизма внёшній размітрь библейской поэтической рівчи, — это иной вопросъ, который не касается нашего изследованія.

Обратимся теперь къ анализу изложенія—построенія древне-тристіанскихъ церковныхъ пъсней, сложившихся подъ вліяніемъ библейскихъ пъснопъній. Одна изъ древнъйшихъ церковныхъ пъсней, въ которой параллелизмъ членовъ является очевиднымъ и которая допускаетъ самое отчетливое разложеніе состава до мелчайшихъ частей, --это Υμνος εωθινός (Утренній гимнъ), начинающійся словами: «Слава въ вышнихъ Богу (Δόξα ἐν ὑψίστοις). Первые три стиха ея представляють трехченный параллелизмъ, при чемъ первый членъ по отношенію къ остальнымъ двумъ стоить въ антитетическомъ отношенія, второй къ третьему — въ синднимическомъ. Эти отношенія можно формулировать такимъ образомъ: а b c; въ пъсни они представляются такъ:

Слава въ вышнихъ Богу, И на земли миръ, Въ человъцъхъ благоволеніе. Далье следують пять синонимических членовь, связанных съ следующимъ— шестымъ синтетически (причинно). какъ: а b c d e f

Хвалимъ Тя,
Благословимъ Тя
Кланяемтися,
Славословимъ Тя,
Благодаримъ Тя
Великія ради слави Твоея

Вслідь затімь идеть новое, впрочемь, нівсколько сбивчивое чередованіе членовь, составляющихь продолженіе начатаго періода, за нимь слідуеть потомь строго выдержанный синонимико-синтетическій параллелизмь, члены котораго могуть быть представлены въ отношеніяхь: abc def g

Господа, Боже, Агнче Божій, Сыне Отечь, Вземляй грёхи міра— Прівми молитву нашу, Сёдяй одесную Отца--Помилуй насъ.

Рядомъ съ «Великимъ славословіемъ», такъ близко подходящимъ, по своему характеру и построенію членовъ рѣчи, къ ветхозавѣтнымъ пѣснопѣніямъ, въ Постановленіяхъ апостольскихъ помѣщена другая, болѣе краткая, пѣснь, библейско поэтическій ритмъ въ которой сказывается съ такою же свлою, какъ и въ разсмотрѣнной. Родственная связь со псазмами видна въ ней съ перваго же разу. Эта пѣснь начинается даже первыми стихами хвалебнаго псалма (СХІІІ, 1) и является какъ бы подражательнымъ отвѣтомъ на нихъ. Схема расположенія членовъ въ ней: а b с d e f

Хвалите, отроцы, Господа, Хвалите имя Господне! Тебѣ подобаетъ хвала, Тебѣ подобаетъ пѣніе, Тебѣ слава подобаетъ Богу и Отцу.

Вслёдъ за этими церковными пёснями, съ строгимъ закономёрнымъ логическимъ построеніемъ, соответствующимъ тре-

бованіямъ парадлелизма, нельзя не обратить вниманіе на одну столь же древнюю, какъ и разобранныя, песнь, -- такъ называемий «Вечерній Гимнъ» ("Гимос вотгрімос), начинающійся словами: «Свёте Тихій». Въ ней библейскій параллелизмъ оставиль самый слабый, правда, слёдь, и то не въ соотвётствіи между отдёльными членами-стихами, а въ прямомъ синтетическомъ соотношении между періодами, представляющими родъ строфъ. Строго говоря, здесь всего естествение видать то свободно ритмическое построеніе, которое господствуеть вообще въ псалмахъ, напоминая собою торжественную, величавую прозу, хотя и весьма удобно разделить на стихи, какъ это мы находимъ у Даніеля 1). При очевидной раздельности этой церковной песни въ отношени построенія, съ перваго раза, однако, какъ-то слишкомъ ръзко бросается въ глаза неравномърность періодовъ, -- то, что не соблюдена въ нихъ количественность періодическаго построенія, какъ бы это требовалось отъ песни съ ритмомъ. Но чтобы увариться въ употребительности такого деленія, достаточно, важется, заметить, что неравномерность періодовъ - строфъ нервако встрвчается и въ ветхозаветныхъ песняхъ, какъ напримъръ, въ псалмахъ: XVII, XXX, XXXII, и что главное въ

<sup>1)</sup> Thesaur. himnol., Т. III. Считаемъ недилинимъ привести въ подлинномъ видъ эту въснь съ такимъ стихообразнымъ построеніемъ:

Φῶς ίλαρὸν άγίας δόξης, 'Αθανάτου, πατρὸς οὐρανίου, 'Αγίου,---μάχαρος, 'Ισου χριστε, 'Ελθόντες ἐπί τὴν ήλιον δύσιν Ιδόντες φῶς ἐσπερινὸν, 'Υμνοῦμεν πατερα κὰι υίον Κὰι ἄγιον πνεῦμα θεὸν

Άξιον σε εν πάσι Καιροῖς υμνεισθαι φοναῖς Όσίαις, υιε θεοῦ Ζοὴν ο διδοὺς διό Ὁ χοσμος σε δοξάζει.

ветхозавѣтной поэзіи--ритмъ мысли, который благопріятствуеть свободному расположенію частей содержанія.

Кром'в этого періодо-строфическаго построенія, христіанскимъ богослужебнымъ п'всноп'вніямъ не чуждъ былъ, какъ можно съ основаніемъ, кажется, утверждать, судя по одному памятнику христіанской древности, и другой еще своеобразный способъ м'врнаго расположенія частей, усматриваемый въ библейскихъ поэтическихъ произведеніяхъ ветхаго зав'вта, въ частности,—въ псалмахъ,—расположенія алфавитнаго. Въ самомъ д'вл'в, для насъ представлялось бы совершенно загадочнымъ появленіе алфавитно-псалмообразнаго построенія п'всней, съ разд'вленіемъ на 24 части—строфы, по числу буквъ греческаго алфавита, какъ мы находямъ это въ «Пир'в десяти д'ввъ Св. Меводія Тирскаго,—если не предположить, что этотъ родъ расположенія частей въ псалмахъ нашелъ себ'в приложеніе въ богослужебныхъ христіанскихъ п'всноп'вніяхъ въ первыхъ в'вкахъ.

Такимъ образомъ, при взглядѣ на эти разобранные памятники, едва ли можно сомнѣваться въ употребленіи библейско-поэтическаго построенія въ произведеніяхъ богослужебной греческой поэзіи первыхъ временъ христіанства. А отсюда, естественно, является мысль, что произведенія эти слагались подънепосредственнымъ вліяніемъ ветхозавѣтныхъ пѣснопѣній в. потому, находятся въ родственной связи съ ними.

Выходя изъ этого взгляда на происхождение первоначальныхъ богослужебныхъ пъснопъній греческой церкви и руководствуясь тымь же анализомъ, можно, кажется, теперь понытаться проникнуть, такъ сказать, въ самое начало богослужебно-поэтическаго творчества, уловить первое появленіе возникновеніе зачатковъ богослужебной поэзіи въ ней. Такъ прилагая начала ритмическаго строя частей, уже легко расширить область богослужебной поэзіи первой ступени ея развитія въ греческой церкви отнесеніемъ къ этой области тъхъ мъстъ Св. Писанія Новаго Завъта, которыя, по своему поэтическому складу, отзываются богослужебными пъснями, въ духъ псалмовъ ветхозавътныхъ. Въ нъкоторыхъ изъ такихъ мъстъ, представляющихся, по взгляду изслъдователей, отрыв-

ками церковныхъ пѣсней, близость ихъ къ разсмотрѣннымъ пѣснопѣніямъ, по параллелизму, очевидна. Въ нихъ съ точностью можно указать этотъ параллелизмъ, какъ напр., въ отрывкѣ:

Востани, спяй, И воскресни отъ мертвыхъ, И освътить та Христосъ 1).

Здёсь синонимическое отношеніе между первыми двумя членами и синтетическое—между ними, взятыми вийстй, и последнимь выступаеть отчетливо, какъ: а b с. Это, какъ извёстно, самая простая и употребительная форма параллелизма въ библейскихъ пёсняхъ. Боле сложный и вполит выдержанный параллелизмъ членовъ встречается въ другомъ отрывът, где соотвётствие въ членахъ можно раздёльно представить такъ: а b с d e f

Аще (бо) съ нимъ умрохомъ, То съ Нимъ и оживемъ; Аще терпимъ, Съ Нимъ и воцаримся; Аще отвержемся, И той отвержется насъ 2)

Изъ всёхъ поэтическихъ открывковъ, которые, по мнёнію изслёдователей, находятся въ книгахъ новаго завёта, большею цёльностью и характерностью свободно-ритмическаго построенія отличается извёстная «Пёснь Агнцу», заключающаяся въ XV главё Апокалипсиса. Общій строй параллелизма въ этой пёсни замёняется здёсь свободнымъ теченіемъ рёчи, безъ искусственнаго сопоставленія членовъ, съ нёкоторымъ только оттёнкомъ параллелизма, въ чемъ узнается свободноритмическое построеніе гимновъ (кантикъ) Моусея. Воть эта «Пёснь», которая въ стихотворномъ видё представляется такъ:

Велія и дивна дѣла Твоя, Господи, Боже, Вседержителю! Праведни и истинни путіе Твои, Царю Святыхъ. Кто не убоится Тебе, Господи,

<sup>1)</sup> Eφ. V, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II Te. II, 11—13.

И прославить выя Твое? Яко единъ преподобенъ еси: Яко вси языцы пріндуть И поклонятся предъ Тобою, Яко оправданія Твоя явишася.

Не нужно, кажется, вдаваться въ анализъ этого отрывка, чтобы видъть въ немъ пъсненный складъ, съ одной стороны, и сродство съ ветхозавътными пъснями—съ другой,—замътить, какъ все звучитъ здъсь торжественною ветхозавътною пъснію. Такъ и видно, что «Пъснь» эта вылилась изъ сердца. которому слишкомъ близокъ былъ восторгъ, обнимавшій ветхозавътныхъ поэтовъ при видъ чудесныхъ явленій. Замъчательно, что Св. ап. Іоаннъ Богословъ какъ бы намъренно сближаетъ приведенную имъ «Пъснь» съ подобнаго же рода ветхозавътными, прямо сопоставляя ее съ торжественною пъснію Моусея, воспътою имъ по переходъ черезъ Чермное море. Дъйствительно, въ «Пъсни Агнцу» слышенъ отголосокъ даже болъе—видно подраженіе, если не сокращеніе, пъсни Моусея.

Послѣ разсмотрѣнія такихъ характерныхъ образцовъ пѣсней, находимыхъ въ книгахъ новозавѣтныхъ, нѣтъ, кажется, необходимости разбирать подобнымъ же образомъ и всѣ прочіе отрывки, на которые указываютъ какъ на остатки христіанскихъ пѣсней апостольскаго времени. И въ нихъ въ высшей степени ясно представляются тѣ общія черты, которыми первоначальная гимнологія христіанская тѣсно связывается съ ветхозавѣтною богослужебною поэзіею,—тѣ черты, которыя съ очевидностью изобличаютъ происхожденіе первыхъ христіанскихъ пѣснопѣній,—показывають, что они прямо выродились изъ пѣсней ветхозавѣтныхъ.

Съ этимъ последнимъ выводомъ открывается новая, дальнейшая сторона въ вопросе о происхождении первыхъ христіанскихъ песнопеній, выступаетъ новая задача—уловить первоначальный моментъ возникновенія ихъ подъ вліяніемъ ветхозавётныхъ песней. Но задача эта, по недостатку нрямыхъ данныхъ для выполненія ея, выводить насъ изъ предёловъ научнаго изследованія въ область предположеній, которымъ,

впрочемъ, нельяя отказать въ весьма важномъ значенів для болве или менве яснаго представленія первоначальнаго способа происхожденія христіанскаго піснопівнія. - Вникая въ условія и строй богослуженія апостольскаго и блажайшаго къ нему времени, можно съ основаниемъ предполагать, что первыя христівнскія півсни были плодомъ богослужебной импровизацін, которая входила, какъ уже мы видели, въ составъ богослужебныхъ дъйствій въ первенствующей церкви. Это випровизирование вдохновенныхъ пъсней освящено примърами ветхозаветной Церкви. Извёстно, какое значение вмёло оно въ веткомъ завете, и какъ часто допускалось, что видно изъ богатства импровизированныхъ, приведенныхъ нами више, гимновъ, или кантикъ, занесенныхъ въ ветхозавътныя кияги. Нужно замётить, правда, что въ ветхозавётное время чаще импровизировались молитвы, но такія молитвы, которимъ не доставало только исполненія въ пъніи, чтобы стать піснями, -- столько въ нихъ лирическаго содержанія. Въ этой-то форм' представляются намъ и поэтическія изліянія религіознаго чувства вдохновенныхъ лицъ евангельской и апостольской исторіи, которыя въ своемъ импровизированіи, конечно, следовали обычаю, освященному въ ветхомъ завете. Въ самомъ льть, пъсни – Дъвы Маріи, Захаріи и Симеона -- и по содержанію, и по характеру, и по форм'в могуть быть названы, кагь и называють ихъ изследователи, кантиками. Къ кантикамъ относять импровизированный-первый, по мийнію изсатдователей, гимнъ христіанскій, принадлежащій апп. Петру я Іакову (Діян. Апост. IV, 24—30). Наконецъ, апостолъ Паветь прямо указываеть на импровизирование псалмовъ, какъ на употребительный способъ выраженія въ Церкви благоговъйнаго настроенія.

Съ третьяго въка въ Греческой Церкви появляются пъсни, по строенію стиховъ неподходящія подъ складъ библейскопоэтическаго построенія, отразившагося на гимнологіи предъндущаго времени. Въ нихъ видны начала искусственнаго разштра, а вмъстъ съ тъмъ — слъды инаго вліянія — произведеній свътской греческой поэзіи. Вліяніе это весьма ощутительно сказывается въ характерномъ образцъ церковныхъ

пъсней этой группы, какимъ является «Гимнъ Христу Спасителю», Климента Александрійскаго. Въ немъ мы находимъ метрическое стихосложение, въ которомъ соединяются анапесты, иногда дактилы съ спондеями. Впрочемъ, съ перваго взглада въ немъ можно замътить недостатокъ правильнаго чередованія ихъ. Мало того, и въ этомъ видѣ они проходять не по всему гимну, а, хотя и ръдко, оставляють промежутки въ стихахъ, въ которыхъ теряется закономфрность стопъ, какъ напримъръ, въ началъ первой строфы-во второмъ и третьемъ стихахъ 1). Нужно сказать, однако, что всв остальныя строфи «Гимна» въ начальныхъ стихахъ представляютъ взаимослъдованіе анапеста и спондея въ различныхъ комбинаціяхъ, что уклоненіе отъ точнаго разміра встрічается только въ послідующих стихахъ 2). Эта пестрота стихосложенія, являющаяся всявдствіе несоблюденія закономврности стопъ въ стихахъ, усиливается еще неравном врностью количества стопъ въ няхъ, что видно отчасти изъ приведеннаго въ нашей выноскъ текста стиховъ. Господствующимъ размъромъ въ стихахъ «Гимна» является двустопный метръ, по которому каждый стихъ состоить или изъ одного анапеста и одного спондея, или изъ двухъ анапестовъ, или двухъ спондеевъ. Между твиъ по всему стихотворенію разсвяны стихи, явно нарутающіе общую міру,— трехстопные, напримірь, какъ это видимъ въ первой строфъ.

Не смотря на всё эти погрёшности противъ правильнаго греческаго стихосложенія, общій виёшній видъ «Гимна» осязательно показываеть, что онъ, заключая въ себё метрическое

<sup>1)</sup> Στομίον | πώλων | άδαῶν Πτερὸν ὀρνίθον ἀπλανῶν \*Οιαξ νηπίων ἀτρεχῆς Ποιμὴν | ἀρνῶν | βασιλιχῶν

<sup>2)</sup> Βασιλεῦ | ἀγιῶν Λόγε παν | δαμάτορ Πατρὸς ὑ | ψίστοι . . . . . . . . Σῶτερ Ἡησον Ποιμὴν | αροτηρ

стихосложение, следовательно, удовлетворяя, по своему выраженію содержанія, требованіямъ музыкальности, открываеть собою для насъ новый родъ и всней древне-греческой церкве-съ ясною печатью вліянія греческихъ, конечно, свътских образцовъ. Что разсматриваемый «Гимнъ», действительно, явился подъ этимъ, начинавшимся тогда, вліяніемъ,--это факта; но связать его, для объясненія, съ другимъ, предпествовавшимъ, равно какъ указать самые образцы непосредственнаго вліянія на его форму выраженія, оказывается почти невозможнымъ. Здёсь, такимъ образомъ, мы встрёчаемся съ весьма страннымъ явленіемъ, -- темъ, что происхожденіе самых первых богослужебно-поэтических произведеній греческой церкви, относящихся къ первому роду, объяснить гораздо легче, чёмъ появление позднёйшихъ- съ классическими формами построенія. Мы не можемъ указать ни на одинъ родъ классическихъ гимновъ, къ которымъ бы можно было поставить, напр. «Гимнъ» Климента 1), въ болве или менве блазкое отношеніе, какъ къ образцамъ (по построенію), по-106но тому, какъ находили образцы для памятниковъ съ чертами вліянія библейскаго. Это затрудненіе въ объясненіи внесенія формъ классической метреки въ церковную поэзію можно, пожалуй, преодолёть, если только допустить гипотетическую мысль, что первоначальное появление метрическихъ піснопівній вызвано было, можеть быть, силою отрицательною - гностическою гимнографіею. А гностики, какъ извъство, - подобно тому, какъ вносили въ свое учение элементы языческие въ смъси съ христіанскими, подражая господствовавшей въ первыхъ вркях общей сосослужесно-поэтической форм'я (гимна-псалма) христіанской, вм'яст'я съ тёмъ усвои-<sup>18</sup> обгослужебному песнопенію искусственные размеры ствхосложенія. Весьма возможно, что, въ противовъсь гностическимъ гимнамъ, стали вводить метрическіе размівры и въ православную гимнографію. Стало быть, вліяніе св'ят-

Августи находить, впрочемъ, возможнымъ видёть въ стихахъ этого гимна родство съ стихами Орфическихъ гимновъ. Denkwüvdigk. V, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр., Вардесанъ.

скихъ поэтическихъ образдовъ александрійскаго періода на церковныя песнопенія этого времени, въ роде «Гимна» Климента Александрійскаго, было посредственнымъ, почему естественно, что, при утратъ этихъ посредствующихъ образцовъ. теряется совершенно связь ихъ съ первыми. Во всякомъ случат, по крайней мтрт, «Гимнъ» Климента нельзя признать прямымъ подражаніемъ классическимъ образцамъ. По своеобразнымъ особенностямъ стихосложенія, удаляющимъ его. отъ чисто классическихъ образцовъ, въ этомъ произведени можно находить только отголось вліянія классическаго. Ми не осмеливаемся распространять это заключение на все церковныя пъснопънія съ метрическимъ стихосложеніемъ, являвшіяся до IV віка включительно, потому что въ эту группу. какъ можно судить по представленнымъ выше указаніямъ. входить противуаріанская гимнографія, сложившаяся подъ вліяніемъ новыхъ обравцовъ. близко подходящихъ, по формамъ стихосложенія, къ классическимъ. Положительнымъ в весьма нагляднымъ основаніемъ такому соображенію служать для насъ величественные памятники стройнаго, вполнъ законом'врнаго, чисто классического метра въ стихотвореніяхъ св. Григорія Богослова. Такъ, его "Гичос віс Хоіζоч написанъ строго выдержаннымъ трехстопнымъ размъромъ, состоящимъ изъ анапеста и ямба. Но особенно замъчательно то, что тавіе сложные древне-классическіе разміры, какъ гекзаметры и пентаметръ являются у него во всей ихъ цълости и врасотъ, напр., въ извъстномъ стихотвореніи, подъ заглавіемъ « Υμνος ἐις Χρισίον μετα την σ ιωπήν, ἐν τω πασλα».

Эти характерные образы метрическаго стихосложенія въ церковно-поэтическихъ греческихъ произведеніяхъ четвертаго въка даютъ твердое основаніе заключать о томъ, какъ къ этому времени гимнографія Греческой Церкви непоколебнио усвоила родную метрику стиха, и какъ, слъдовательно, время съ его особыми условіями успъло побороть царившее до того предубъжденіе къ ней. Съ этой точки зрънія «Гимнъвъ Педагогъ, Климента Александрійскаго, представляетъ какт бы одинъ изъ первоначальныхъ моментовъ, одну изъ первыхъ такъ сказать, несмълыхъ попытокъ такого усвоенія. Какъ бы

посредствующею, затъмъ, ступенью въ процессъ постепеннаго внесенія въ гимнографію греческой церкви звучной. нзящной греческой метрики является, скажемъ къ слову, грандіозний памятникъ освященія формъ искусственнаго стихосложенія для богослужебной поэзін — гимнографія Сирской Церкви, -- имъвшей столь близкое общение съ Церковью греческою, --особенно же гимны св. Ефрема Сирина. Съ внъшней стороны пъснопънія св. Ефрема представляють своего рода подражание греческому стихосложению, незадолго внесенному въ спрскую метрику гностиками, особенно Армоніемъ, синомъ Вардесана. Примъръ этотъ долженъ былъ еще болъе возвисить прямыя, законныя права этого художественнаго насібдія грековъ на служеніе греческой церкви, которыя, какъ им видьли, и начали входить въ-силу къ концу четвертаго выка. Съ этой поры стройность и гармоничность—становятся принадлежностью, украшеніемь и вивств высокимь достовиствомъ звуковъ греческой церковной лиры.

Александръ Снегиревъ.

### ВОСПОМИНАНІЯ

## СВЯЩЕННИКА ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ Д-ра о. Владиміра Гетте,

ВЫВШАГО СВЯЩЕННИКОМЪ РИМСКОЙ ПЕРКВИ.

(Продолжение \*).

### · X.

Епископъ Мордо, преемникъ Сибура на Парижской ванедръ. - Его прежим жизнь.-Онъ возбуждаеть Дижонскую аристократію легитимистовь противь преосвященнаго Рея, перваго епископа, назначеннаго Людовикомъ-Филиппомъ.-Преосвященный Морло оставиль свои преврасные политические принципы, но остався върнымъ прекрасному полу. — Его епископскія привязанности въ Орлеанъ.-Онъ дълается епископомъ Турскимъ и кардиналомъ. — Епископское собраніе 🛤 1848 году.—Онъ назначается архіспископомъ Парижскимъ.—Преосвященный Буке, первый главный викарій, совітуєть ему загладить несправедливость архіси скопа Сибура въ отношения ко мив. — Овъ внушаетъ журналу Ami de la Reisson укорять меня въ янсенизмъ. — Овъ внушаетъ также аббату Лавижери укорят меня въ своемъ Курсъ Сорбонни.— Аббатъ Сиссонъ, редавторъ журнала L'Ade la Religion признается въ томъ, что его журналь потерпъль поражение.-Онъ желаеть со мной примириться отъ имени архіепископа.—Объщанія Морло.-Какъ онъ ихъ выполняетъ. — Аббатъ Лавижири пораженъ. — Онъ принужден прекратить свои чтенія о янсенизив. — Нъкоторыя подробности объ этихъ чтем яхъ.—Архіспископъ желасть отомстить за журналь Ami de la Religion и за 🕷 бата Лавижери.—Онъ пытается изгнать меня изъ Парижа посредствомъ полнців.-Завонь о рабочих, не имиющих работы. - Я смыюсь надь его интригами. - Вс то, что двиаети Морио противъ меня было внушено ему Дарбоа.--- Морио проводилъ время съ красивыми кринолинами. - Маленькая исторійка.

Возвратимся ко двору архіепископа Парижскаго.

Не знаю исполниль ли бы архіспископъ Сибуръ данны имъ мнѣ обѣщанія. Мнѣ кажется, что онъ исполниль бы вхт въ томъ случаѣ, если бы убѣдился, что Римъ издѣвался над нимъ и что его не сдѣлаютъ кардиналомъ. Впрочемъ, это дл меня не важно, и я не сожалѣю о томъ, что ушелъ изъ та кой церкви, гдѣ долженъ былъ принимать всеобщія заблужденія противныя моей совѣсти. Разорвавъ отношенія съ этой цер

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1890 г., № 19.

вовью, я получиль свободу, которой и воспользовался для до-

Преемникомъ архіепископа Сибура быль архіепископъ Турскій Морло (Morlot). Онъ быль сыномь Дижонскаго пирожника. Въ дъйствительности онъ долженъ былъ остаться такимъ же пирожникомъ какъ и его отецъ, и продавать круглие пряники (Nonnette). Но его помъстили въ семинарію и онъ сдвлался священникомъ. У него не было никакихъ способностей, а нравомъ онъ былъ весьма смиренъ въ отношенів въ начальству. Эти два достоинства обезпечивали его повишеніе, потому что французскіе епископы, въ большинствъ случаевъ весьма ограниченные, не любять окружать себя людьин способными, мугущими затмить ихъ. Такимъ образомъ мало по малу Морло савлался каноникомъ и главнымъ викаріемъ. Овъ выказываль себя крайнимъ легитимистомъ, что возбуди-10 къ нему симпатію всей дижонской аристократіи. Его приглашали на всв праздники большаго света; онъ чувствовалъ себя особенно хорошо среди наиболее декольтированныхъ женщинъ, и не думалъ при этомъ предлагать имъ подобно Тартюфу свой платокъ, говоря:

Cachez, cachez ce sein que je ne saurais voir 1).

Когда революція 1830 года низвергла Карла X и возвела на тронъ Людовика Филиппа, то онъ заявиль себи отчаяннимъ легитимистомъ. По смерти дижонскаго епископа, Людовикъ Филиппъ назначилъ на его каседру преосвященнаго Рея (Rey). Это былъ первый епископъ, назначенный Людовикомъ Филиппомъ. Морло и вся аристократія возстали противъ бъднаго епископа и относились къ нему какъ къ зараженной овцъ. Морло, при помощи аристократіи, поступаль съ нимътакъ низко, что тотъ принужденъ былъ подать въ отставку.

Морло мучился желаніемъ сділаться епископомъ. Онъ в его пріятельницы изміняли политическимъ принципамъ, и такимъ то способомъ, пользуясь покровительствомъ узурпаторскихъ правительствъ, Морло прекрасно строилъ свою карьеру и сначала сділался Орлеанскимъ епископомъ, а по-

<sup>1)</sup> Скройте, скройте эту грудь, которую и не въ состоянія видёть.

томъ архіепископомъ Турскимъ и кардиналомъ. Чёмъ же онъ доказаль свои способности? А темь, что написаль маленькое предисловіе къ молитвеннику, составленному одной дамой: потомъ взялъ на себя трудъ преподавать катехизисъ, составленный Кутюрье (Couturier) и выбросиль изъ него вопросы, которые мъшали бъглому чтенію. Не думаю, чтобы эти прекрасныя литературныя діннія могли побудить правительство назначить его епископомъ, но у него были покровительницы, которыя скоро возвысили его. Мив непонятно усердіе этихъ дамъ въ польву такого любимца, который не отличался не красотой, ни умомъ. Но онъ былъ чрезвычайно любезенъ в прекрасно умълъ давать хорошенькимъ кающимся разръшеніе ихъ привычныхъ грівшковъ! Повидимому, онъ и самъ совершаль подобные же гръхи и знатныя дамы были благосклонны къ сыну пирожника. Объ этомъ говорили въ Орлеанъ, когда Морло быль назначень туда епископомъ, и, какъ мив говорили, у него была съ одной дамой очень интересная переписка. Дама эта умерла, не уничтоживъ этой переписки, которая осталась въ наследство одному протестантскому судье. Одинъ старый священникъ, изъ числа моихъ друзей, знавшій о существованіи этой переписки, быль принять въ семью протестантскаго судьи. Онъ говориль о ней и употребиль всв усилія для того, чтобы ему дов'врили ее. Но судья не по желалъ выпустить ее изъ своихъ рукъ, подъ предлогомъ безполезности производить соблазнъ. Я не знаю, что потомъ случилось съ этою перепискою. По истинъ достойно сожальнія, что столь прекрасное литературное произведение погибло.

Морло быль архіепископомъ въ Турѣ въ 1848 году.

Въ то время возбуждено было множество церковныхъ вопросовъ, и второстепенное духовенство, подъ вліяніемъ революціонной эпохи, затрогивало много такихъ вопросовъ, которые неінравилисъ епископату. Преосвящ. Фабръ де Эссаръ просилъ меня написать замівчанія (memoire) по поводу этихъ вопросовъ, и отправился въ Туръ для того, чтобы переговорить объ этомъ съ преосвящ. Морло и преосвящ. Бувье, епископомъ Мансскимъ (Mans). Сочиненіе мое было слишкомъ либерально, чтобы могло быть принятымъ въ настоящемъ

своемъ видъ. Положенія были приняты, но все въ нихъ было настолько смягчено, что кавалось все совершалось навлучшимъ образомъ въ наилучшемъ изъ міровъ. По возвращеній въ Блоа, преосвящ. Фабръ де Эссаръ велълъ перенисать сочиненіе маленькаго Турскаго собранія и напечатать автографи у моего типографа. Было строго условлено, чтобы напечатать только опредъленное число экземпляровъ. Типографъ опечаталъ одинъ для меня, и и его сохранилъ до сихъ поръ. Изъ содержанія его ясно видно, что епископы знали какъ нужно было поступать, но въ интересахъ сохраненія своей власти, было лучше оставить вещи въ томъ, видъ какъ онъ существовали прежде и ограничиться нъсколькими словами, чтобы отвътить на домогательства своего клира.

Все это не такъ легко уладилось бы, если бы сыну Верюэля в королевы Гортензіи не пришла въ голову фантазія убить республику, которой онъ клялся въ върности, и короновать себя подъ именемъ Наполеона III. Епископы вздохнули свободно и всё поверглись передъ новымъ монархомъ, который съумълъ бы укротить ихъ клиръ въ случаѣ, если бы клиръ возсталъ противъ ихъ деспотизма. Морло, легитимистъ, который воскурялъ Людовику Филиппу, кадилъ и ложному Наполеону и кадилъ такъ хорошо, что былъ назначенъ парижскимъ архіепископомъ, сенаторомъ, членомъ частнаго совъта в т. д. и т. д. и получалъ ежегодный доходъ въ нъсколько сотъ тысячь франковъ.

Между тымы, г. Буке, первый парижскій главный викарій, рышися сказать ему, что архіепископъ Сибуръ совершиль противыменя несправедливость, которую слёдовало бы исправить по прівздів его въ Парижъ. Но въ архіепископскомъ дворів быль другой главный викарій, который вскорів сділался довіреннымъ лицомъ и совітникомъ Морло. Это быль Дарбоа. Эти два человіна были созданы для того, чтобы понимать тругь друга. Дарбоа, который такъ смиренно просиль моей дружбы, сділался врагомъ моимъ за то, что я сказаль ему вісколько словь правды. Онъ повліяль на Морло, и послідній вийсто того, чтобы оказать мий справедливость, согласился съ Дарбоа, чтобы мучить меня.

Дарбов воспользовался идеею о. Лёкё и обвиниль меня въ янсенизмъ. Онъ сошелся съ аббатомъ Сиссономъ (Sisson), въ то время редакторомъ журнала Ami de la Religion, и этотъ журналь напечаталь противь меня несколько статей. Дорбоа сошелся также съ аббатомъ Лавижери (Lavigerie), который теперь представляеть изъ себя высокую особу кардинала-архіепископа Алжирскаго и Кареагенскаго. Онъ въ то время быль молодымь аббатомь, кокетливымь и занятымь собою. Хотя онъ и не имълъ никакого права и никакой ученой степени, чтобы быть профессоромъ въ Сорбониъ; тъмъ не менъе его сдълали профессоромъ, благодаря Парижскому архіепископскому двору. Было условлено, чтобы онъ прервалъ свой курсъ исторіи церкви въ Сорбоннъ, и занялся обсужденіемъ янсенизма. Я быль уведомлень объ этомъ. Я отправился на его курсь, который должень быль продолжаться два года. Съ первой же лекціи я уб'вдился, что курсъ этотъ не продлится столько времени. Невозможно было быть боле высокомърнымъ и въ то же время болье жалкимъ, чъмъ аббатъ Лавижери, въ отношении къ тому предмету, который былъ назначенъ ему для чтенія. Съ первой же лекціи я сталь дізлать замътки и замъчаль найболье грубыя ошибки профессора. Мит хотилось помъстить свое опровержение въ жури. Observateur catholique съ подписью Парена дю Шателе; но этотъ прекрасный человъкъ счелъ нужнымъ, чтобы мои опроверженія появлялись каждую недёлю, въ тоть самый день. когда аббатъ Лавижери будетъ читать свою лекцію. Такъ было и сделано. Итакъ каждую неделю, по приходе своемъ въ Сорбонну, профессоръ могъ прочитывать опровержение предъидущей своей лекціи. Онъ находиль это опроверженіе на своемъ письменномъ столъ въ своемъ кабинетъ, а одинъ книгопродавецъ раздавалъ его всвиъ твиъ, кто приходилъ на лекцію. Сначала число посътителей лекцій было не многочисленно, но какъ только узнали о томъ, что я намфренъ опровергать лекців каждую недьлю, то число слушателей настолько увеличилось, что они наполнили всю залу. Каждый изъ нихъ, слушая профессора, читаль мое опровержение и нисколько не стеснялся заявленіемъ, что профессоръ не въ силахъ бороться со мною.

Виставленныя мною грубыя ошибки профессора чрезвычайно занемали публеку. Когда профессоръ входилъ въ залъ, то въ немъ ясно обнаруживалось нервное раздраженіе. Однажды я быль такъ занять своими бумагами, что забыль снять шляпу. Онъ тотчасъ же заметиль мий это дрожащимъ голосомъ. Я сняль шляпу и поклонелся профессору самымъ почтительнимъ образомъ. Однажды меня окружило нёсколько молодыхъ людей, друзей аббата Лавижери. Они наклонялись почти до монхъ плечей, для того чтобы прочесть делаемыя мною отивтки. На это я имъ сдвлалъ следующее замечаніе: «Не затрудняйте себя, подходя такъ бливко ко миф, я вамъ передамъ свои замътки. и тогла вы можете читать ихъ сколько вамъ будетъ угодно». Они сконфузились, оставили меня въ поков и не садились болве такъ близко возлв меня. Однажды аббать Лавижери вообразиль, будто бы имълось намърение произвесть безпорядокъ во время его чтеній. Когда слушатели прашли, то увидели всё приготовленія къ защите (un vrai déploiement de forces). Это возбудило сивхъ, и всв подумали, что храбрый профессорь быль бы въ восторгь, если бы могь дъйствительно сослаться на небольшой безпорядокъ, чтобы этниъ способомъ прекратить чтенія по тому предмету, за который онъ взялся слишкомъ легкомысленно. Но его противники были люди миролюбивые, найболве миролюбивые изъ его слушателей. Хотя Паренъ дю Шателе и подписывалъ мон опроверженія, но всь говорили, что я быль ихъ авторомъ. Какъ только я входиль, то всв взоры устремлялись на меня. Въ ожиданіи профессора, я приготовляль свою тетрадь для отчетокъ, не говоря ни слова съ кемъ бы то ни было.

Мои рецензій были серіозны и учтивы, но, несмотря на это, профессоръ, во время второй же лекцій сталь утверждать съ раздраженіемъ, что онъ будеть держаться сообщеннаго имъ понятія о янсенизмѣ, не смотря на оскорбленія и несправодмивости съ чьей бы то ни было стороны. Я отвѣчалъ: «Г. аббать былъ слишкомъ взволнованъ, произнося эти слова. Мы очень огорчены, если причинили нашему профессору какую бы то ни было непріятность, но пусть онъ не считаетъ, будто им желали оскорбить его чѣмъ-нибудь, или же были къ

нему несправедливы. Развъ мы упрекали его за то ученіе, которое онъ не признаеть? Нать, потому что онъ заявиль, что будеть защищать свое, не смотря на наши замъчанія. Развъ мы оскорбили свое? Не думаемъ этого. Если бы было хоти одно какое-либо оскорбление въ нашихъ первыхъ замъчаніяхъ, то мы тотчасъ готовы были бы его взять обратно. Итакъ, аббатъ Левижери долженъ смотреть на насъ не какъ на враговъ, а какъ на серіозныхъ слушателей, которые считають позволительнымь противопоставлять свои изследованія его изследованіямъ. Онъ же, вероятно, не иметь претензіи на непогръшимость, и потому обсуждение его курса дозволительно. Такъ какъ курсъ его публичный, то слъдовательно и обсуждение то же можеть быть публичнымъ; а потому не должно существовать никакого раздраженія, никакихъ грубыхъ выраженій въ отношеніи къ нашимъ замічаніямъ, которыя всегда будуть спокойныя, солидныя и умеренныя. Именно этотъ характеръ нашихъ замъчаній, навърно и приводиль въ раздражение профессора. Онъ попытался отвичать на наши замъчанія въ маленькомъ листкъ, гдъ заявиль, что не будеть болье отвъчать намъ. Онъ, дъйствительно, и не отвъчаль ничего; но такъ какъ онъ казался сильно разгиъ. ваннымъ, то я окончилъ рецензію второй лекціи следующимъ пебольшимъ замъчаніемъ: «Мы сдълаемъ все возможное, чтобы сберечь нервную систему г. аббата, который ясно обнаружиль аудиторіи свою раздражительность. Мы были бы въ отчаяній, если бы подали ему поводъ къ нарушенію приличій и той скромности, которая такъ идетъ молодому духовному лицу».

Въ этихъ "Воспоминаніяхз" я не могу останавливаться на богословскихъ и философскихъ вопросахъ, которые аббатъ Лавижери желалъ преподавать, самъ не зная ихъ. Я ограничусь только указаніемъ на нѣкоторыя частности, по поводу которыхъ я смирялъ иногда молодого профессора. Въ началъ моей рецензіи на четвертой лекціи я говорилъ слѣдующее: «Г. аббатъ Лавижери все сильнѣе и сильнѣе выясняется въ своемъ Курсѣ изъ церковной исторіи. Невозможно обнаружить большихъ историческихъ и вѣроисповѣдныхъ заблу-

жденій, какъ это сділаль онъ въ своей четвертой лекціи. По встині прискорбно слышать какъ молодой священникь, во имя Церкви, нападаеть на основные принципы католическаго ученія и причисляєть къ янсенизму самое чистое ученіе св. Августина, св. Оомы, Боссюэта и всіхъ великихъ учителей Церкви. Молодой профессоръ излагаеть вамъ самую чудовищную ересь съ полнымъ спокойствіемъ, которое производить подавляющее впечатлівніе на серіозныхъ людей, слушающихъ его».

Это сожальніе затронуло его самолюбіе и его столь мало оправдываемыя претензіи. Въ своей пятой лекціи онъ съ раздраженіемъ упомянуль о наших оскорбленіях и нашей клежеть. Но при этомъ не могъ указать ни на одну изъ нихъ. Между тьмъ, на своей пятой лекціи онъ роздаль брошюры своей третьей и четвертой лекціи, значительно сокращенныя и исправленныя авторомъ. Онъ обратиль вниманіе на большую часть моихъ замьчаній, хотя и не согласился съ нями.

Въ началъ монхъ замътокъ на сельмую лекцію, я убъдился, что съ каждой неделей профессоръ становился все раздражительнее. Я сказаль: «Прежде чемъ начать наши замечанія по поводу седьмой лекцін г. Лабижери, мы должны обратить внимание на то, что молодой профессоръ дълается все болве рызвимь и менье безпристрастнымь, по мырь того какъ мы его опровергаемъ; движенія его становятся болье оживленными, а слова произносятся более громко. Его всимики не могутъ устрашать ни знаменитую школу Поръ-Руаяля, не насъ самихъ. Но, на последней лекціи, мы поистине сожалъли о его письменномъ столъ; пусть же онъ будеть сострадательные къ несчастному столу; зачымь онъ быеть его такъ сильно и такъ часто? Никто не можетъ сомнъваться въ невинности этого стола. Можеть быть, г. Лавижери желаеть наказать его за свои ошибки въ отношении къ истории, справедливости и любви къ ближнему? Подобный поступокъ былъ бы не честиће поступковъ Людовика XIV, который, по словамъ герцога Сенъ-Симона, каялся въ своихъ прелюбодъяніяхъ на спинахъ янсенистовъ и протестантовъ.

Для составленія исторів Поръ-Руаяля, Лавижери исключи-

тельно руководствовался самыми отвратительными памфлетами језунтовъ. Намъ весьма легко было протевупоставить ему сочиненія васлужившія довірія; это раздражало его, и чімь болье онъ чувствоваль себя разбитымь, тымь болье выходиль изъ себя. Наши рецензіи иміли свойство доводить его почти до эпиленсів. Онъ прекратиль свои воображаемыя лекців о янсенизмъ, и заявилъ объ этомъ въ началъ своей десетой лекцін. Между тімь профессорь расчитываль продолжать этоть курсь въ теченіи двуха льтв. Но онъ не вывль въ виду нашихъ рецензій. Начиная съ десятой лекців онъ ограничиль свой курсь изследованіемь о Паскале. Я продолжаль свои реценвіи. Лавижери пытался отв'язать мив въ небольпой запискъ, розданной слушателямъ въ началъ его одинналиатой лекців. Онъ и въ этой запискі, также какъ и въ предыдущихъ, скрылъ мои рецензіи и смягчилъ слишкомъ выдававшіяся заблужденія. Его отвіть абсолютно не рішаль ничего. Только въ началъ своей одиннадцатой лекціи онъ заявиль, что не обращаеть никакого вниманія на мон рецензін. потому что: «Только ничтожные люди могуть обращать вниманіе на мелкія статьи». Значить аббать Лавижери причисляль себя нь великиме людяме. Но достигь ли онь этого? Позволяемъ себъ отвъчать отрицательно. Лавижери можеть назваться великимъ человфкомъ, лишь въ томъ случаф, когда это название будетъ присуждаться интриганамъ, пользующимся всякимъ сдучаемъ, чтобы выставить себя на показъ и заставить говорить о себъ,- и честолюбцамъ, которые во всю свою жизнь заботятся о томъ, чтобы обращали на нихъ вниманіе, но которые въ сущности не сделали ничего полезнаго.

Курсъ Лавижери, который долженъ былъ продолжаться два года, продолжался всего только тринадиать недъль. Тринадиать лекцій, прочитанныхъ имъ, были только плохо обработаннымъ сокращеніемъ положеній ісзуитскихъ памфлетистовъ объ ученіи и происхожденіи янсенизма.

Парижскій Архіепископъ, направившій Лавижери противъ меня, поспѣшилъ остановить его, когда увидѣлъ, что тотъ основательно опровергнутъ.

Архіепископъ поступилъ такимъ же образомъ и съ жур.

Ami de la Religion и его главнымъ редакторомъ, аббатомъ Сиссономъ. Условлено было, чтобы журналъ, издаваемый аббатомъ Сиссономъ, а также и самъ аббатъ Сиссонъ преслъдовали меня по поводу янсенизма.

Первымъ въ этомъ дълъ выступилъ аббатъ Жаже (Jager). Я зналъ этого невъжественнаго и грубаго господина.

Я бы никогда не унивился, чтобы отвъчать на его глупости, списанныя съ іезунтскихъ намфлетовъ; и протестоваль только вообще противъ обвиненія въ янсенизмѣ. Аббатъ Сиссовъ желалъ высказать свое мнѣніе по поводу этого предмета; и я воспользовался имъ для того, чтобы дать жур. Ami de la Religion заслуженный имъ урокъ.

Я уже несколько разъ говориль о янсенияме, но читателямь монхь «Воспоминаній» нензвестень, вероятно, этоть старый вопрось. Они скоро поймуть его, читая мою полемику съ жур. Ami de la Religion. Этоть журналь быль основательнее журнала Univers, который при посредстве Дюлака умёль говорить мнё одно только то, что я бунтовщикь, потому что не подчинялся Индексу, и который принималь мои отвёты только съ помощью судебнаго пристава. Аббать Сиссонь быль серьезнёе; онъ старался изо всёхъ силь оспаривать богословскіе вопросы, и ни одинь судебный приставъ не быль посредникомъ между нами.

Я протестоваль противъ обвиненія въ янсенизмѣ, навязаннаго мнѣ Жаже, и предложиль этому духовному лицу найти въ моихъ сочиненіяхъ хотя бы одно янсенистское положеніе.

На этотъ вызовъ, взялся отвъчать аббатъ Сиссонъ: «Аббатъ Гетте, говорилъ онъ 1), протестуетъ противъ обвиненія въ янсенизмѣ, и мы его съ этимъ поздравляемъ. Но почему же онъ съ такимъ жаромъ защищаетъ и поддерживаетъ мнѣніе тѣхъ людей, которые держались этого заблужденія, и защищаетъ книги, содержащія это заблужденіе? Для того, чтобы избавить себя отъ столь тяжкаго обвиненія, недостаточно отвергать ученіе пяти (янсенистскихъ) положеній, а нужно еще: 1) призвать вмѣстѣ съ Перковью. что ученіе это дойствительно



<sup>1)</sup> Ami de la Religion. 23 IDBs 1857 roga.

заключается въ сочиненіяхъ Янсеніуса и Кеснеля; 2) признать догматическую обязательность папскихъ булль: Vineam Domini sabaoth и Unigenitus».

Аббать Сиссонъ не опредъляеть смысла этихъ буллъ. Онъ желаетъ, чтобы онъ были признаны въ обширномъ смыслъ (manière générale), подъ страхомъ быть обвиненнымъ въ янсениямъ. Онъ желаетъ вромъ того, чтобы вопросъ о фактъ былъ признанъ въ томъ же смыслъ, какъ и вопросъ о правъ, подъ страхомъ обвиненія въ янсениямъ. Наконецъ, подъ тъмъ же самимъ страхомъ не позволительно защищать людей, которые держались янсенияма и тъхъ книгъ, которыи содержатъ это ученіе. Онъ утверждаетъ, кромъ того, что подобное ученіе и подобныя постановленія носять печать божественной непогрышимости. Всть католики, добавляетъ онъ, единогласно признають все это.

Оставимъ въ сторонъ побочные вопросы, которыми аббатъ Сиссонъ сопровождаетъ свои соображенія, и займемся здъсь только обвиненіемъ въ янсенизмъ, направленнымъ противъ меня.

Вотъ мой отвѣтъ ему, помѣщенный въ жур. Ami de la Religion (№ отъ 30 іюня 1857 года).

«Парижъ, 23 іюня 1857 года.

### «Господинг аббатг,

«Въ сегодняшнемъ нумеръ вашего журнала вы серьозно предложили мнъ нъсколько вопросовъ, на которые спъшу немедленно отвътить.

«Вы говорите, что въ моемъ отвътномъ письмъ г. Жаже, я дурно поставилъ вопросъ и не понялъ истичнаго смысла статей этого духовнаго лица, предложивъ ему отыскать хотя одно янсенистское положение въ моихъ сочиненияхъ. Мнъ кажется, милостивый государь, что если я въ своихъ сочиненияхъ придерживаюсь янсенияма, то слъдовательно его легко тамъ и найти, и если его тамъ находятъ, то легко бы можно было бы извлечь отдъльныя фразы, янсенистскаго характера; потому что я могу писать и учить только посредствомъ фразъ. Мнъ кажется поэтому, что я очень точно поставилъ вопросъ.

«Если только я васъ понялъ какъ слѣдуеть, то въ моихъ сочиненіяхъ нѣтъ ничего благопріятнаго ученію пяти предложеній, т. е. собственно Янсенизму: но во 1) я буду съ жаромъ поддерживать и защищать людей, которые высказали это заблужденіе, и книги которыхъ содержать его; во 2) для того, чтобы очиститься отъ обвиненія въ янсениямѣ, не достаточно, по вашему мнѣнію, отреченія отъ пяти положеній, а нужно еще подчиненіе булламъ Vineam Domini и Unigenitus. Итакъ, милостивый государь, по вашему мнѣнію можно стать янсенистомъ тремя способами. Вы соглашаетесь, что я не признаю ученія о принудительной благодати (la grâce nécessiante), содержащагося въ пяти положеніяхъ, осужденныхъ Иннокентіемъ Х; думая такимъ образомъ, вы правы, милостивий государь; и не признаю этого ученія не только какъ католивъ, но и какъ философъ.

«И воть вы сами облегчили меня, отъ наиболе тяжелой части янсенизма, потому что вы не можете отвергать, что ересь о принудительной благодати въ действительности не была учениемъ, известнымъ подъ этимъ именемъ.

«Вы обвиняете меня въ янсенизмъ за то, что я защищалъ людей державшихся этого заблужденія и книги, заключающія его. Но, милостивый государь, въ этомъ пунктъ вы заблуждаетесь. Прежде всего, нельзя быть еретикомъ, защищая моей, каковы бы они ни были, а можно имъ стать лишь въ томъ случав, когда упорно признаеть ученіе, осужденное церковью. Къ тому же, милостивый государь, я и не могъ защищать людей державшихся янсенизма, на томъ простомъ основаніи. что не встрічаль совсімь въ исторіи людей державшихся этого ученія. Было много такихъ, которыхъ обвинями въ янсенизмъ, но которые всегда заявляли, что они не признають ереси о принудительной благодати. Возьмемъ следующій примерь: я защищаль въ своей Исторіи французской церкви память доктора А. Арнольда. Арнольдъ считался главою янсенизма, а между темъ, я читалъ въ его сочиненіяхъ, что онъ всецівло придерживался буллы Иннокентія Х противъ ученія пяти положеній. Я обратиль вниманіе на то, что онъ писалъ по поводу благодати противъ отца Малебранша, по просъбъ Боссюэта; и на то, что сочинение

F

Арнольда о благодати, посл' строгаго разсмотрвнія въ Рим', не было тамъ осуждено, тогда какъ сочиненія его противника, котораго никогда не считали еретикомъ, подверглись осужденію. Я увналъ, что папа Иннокентій XI любилъ Арнольда и велъ съ нимъ переписку, чрезъ посредство своего министра, кардинала Сибо (Cibo), и что эти знаменитыя лица не упрекали его ни въ чемъ, относительно его ученія; и что они, вм' сто того чтобы пресл' довать его, напротивъ, хвалили его за его мужество и терпівніе.

«Изъ всёхъ этихъ фактовъ, и еще многихъ другихъ, о которыхъ для краткости не упоминаю, я вывелъ заключеніе, что *знаменитый глава* янсенизма не былъ вовсе янсенистомъ; что онъ никогда не былъ обвиненъ въ этомъ; и что его сочвненія о благодати считались правомысленными даже римскими конгрегаціями.

«Я тогда счель возможнымь высказаться въ пользу этого человъка, котораго Боссювть назваль великимъ, который вистъ съ Николемъ написалъ Непрерывность впры (Perpétuité de la foi), въ своемъ изгнаніи написаль великольпную Апологію католиковъ (Apologie des catholique), которую кардиналь Мори считаеть образцомъ величайшаго красноръчія, и наконецъ, который издаль болье ста сочиненій, гдъ нашли только два положенія; изъ нихъ одно принадлежало ему самому; но и оно было объясняемо имъ въ духъ чистоты въроученія.

«Итакъ, я защищалъ Арнольда только съ точки зрѣнія чистоты вѣроученія. Могу сказать то же самое и относительно другихъ, которыхъ я хвалилъ въ своемъ сочиненіи. Никто изъ нихъ не былъ лично обвиненъ въ янсенизмѣ, никто изъ нихъ не придерживался янсенизма; всѣ они, напротивъ, утверждали, что осуждаютъ эту ересь. Я хвалилъ только ихъ добродѣтели и таланты. Я не могу понять, какъ могу назваться янсенистомъ за то, что говорю истину относительно этихъ двухъ пунктовъ.

«Но развѣ эти талантливые и добродѣтельные люди не утверждали, что пять положеній не существовали у Янсеніуса? Да, они утверждали это; т. е. они заявили то, что прочитавъ Августинуса (Augustinus), имъ показалось, что эту книгу можно было толковать не уклоняясь отъ чистоты вѣроученія, что

это даже надлежало сдёлать изъ уваженія къ Янсеніусу, который быль весьма благочестивымъ и ученымь епископомъ, а который представиль доказательства чистоты своего вёроученія своими другими сочиненіями, такъ напр. Комментаріями на Пятокнижіе и Евангелія.

«Но, говорите вы, именно въ этомъ-то и состояла ихъ ересь, потому что церковь опредълила смыслъ Августинуса. Она была непогръшима въ своемъ ръшеніи, и Августинуса нельзя толковать какимъ-либо инымъ способомъ, не впадая при этомъ въ ересь.

«Я долженъ вамъ замѣтить, милостивый государь, что вашъ образъ разсужденій, если онъ даже и въренъ во всъхъ пунктахъ, можетъ доказывать только слъдующее: что нужно найта другое названіе, я не янсенизмъ. для хактеристики ереси гъхъ лицъ, которыя будутъ толковать Августинуса въ духѣ чистаго въроученія; потому что, развѣ не будетъ злоупотребленіемъ наименованіе янсенистами тѣхъ лицъ, которыя не желаютъ видѣть ереси, называемой янсенизмомъ, даже въ самомъ Янсеніусѣ? Для точности выраженія, это названіе налобно усвоять только тѣмъ лицамъ, которыя упорно держались этой ереси. Церковь всегда признавала еретиками только тѣхъ, которые открыто и упорно держались ученія противнаго откровенному и опредѣленному догмату. Но очевидно, что тѣ, которые искали въ Августинусть чистаго въроученія, не держались ученія пяти положеній и упорно не отстаивали ереси.

«Но, говорите вы, они по крайней мёрё могуть назваться еретиками за то, что не подчинились буллё Vineam Domini, которая поражаеть однимь и тёмь же ударомь какь почтительное молчаніе, такь и тёхь, которые онутренно не вёрять тому, будто пять положеній находятся въ книгѣ Янсеніуса. Вь этомъ состоить вашь аргументь, доказывающій и мою мнимую принадлежность къ янсенизму и осуждающій всёхъ тёхъ, которые оспаривають непогрёшимость церкви при опредёленіи догматическихъ фактовъ.

«При внимательномъ чтеніи монхъ сочиненій, милостивый государь, вы убъдитесь въ томъ, что я не болье порицаль буллу Климента XI саму въ себъ, какъ и буллу Урбана VIII, Инновентія X и Александра VII. Въ качествъ историка, я

только утверждаль и доказываль, что желали злоупотреблять и дёйствительно злоупотребляли этими буллами. Признавая охотно эти докутенты, историкь имфеть полное право доказывать злоупотребленія ими той или другой партіей. На основаніи же утвержденія о злоупотребленіяхь, выводить заключеніе о не признаніи самихь булль, это значить впадать въ паралогизмь, ни на чемь не основанный.

«Итакъ, я охотно признаю буллу Vineam Domini; но, милостивый государь, не навязывайте ей не существующаго въ ней смысла, утверждая, что тоть еретикъ, кто не въритъ, на основаніи этой буллы, непогрёшимости церкви при опредёленін догматических фактовъ. Вы считаете вопросъ, какъ бы ръшеннымъ; между тъмъ Клименть XI и не упоминаль даже о немъ въ своей булдъ; онъ въ ней лишь просто заявляетъ, что должно подчиняться апостольскимъ (т. е. папскимъ) постановленіямъ, не только вибшнимъ, но и внутреннимъ образомъ. даже въ вопросахъ относительно фактовъ. Изъ этого Жаже вывель следующее заключение:- что папа определяль непогрешимость апостольскихъ постановленій. А это онъ утверждаеть на томъ основаніи, что только одна непогрѣшимая власть можеть требовать внутренняго согласія (adhesion). Это заключеніе кажется ему ясныма кака день, и онъ прибавляеть, что самый плохой изъ семинаристовъ можетъ доказать намъ его справедливость.

«Мнѣ кажется, милостивый государь, что Боссюэть имѣль по крайней мѣрѣ столько же проницательности, какъ и наше семинаристы настоящаго времени. И Боссюэть требоваль всего того, что требуеть булла Vineam Domini. еще до обнародованія этой буллы; но онь совсѣмь не вѣриль въ непогрѣшемость церкви при опредѣленіи догматическихъ фактовъ (faits). Клименть XI прежде, чѣмъ издать свою буллу, въ бревѐ отъ 12 февраля 1703 года, объявиль постановленіе, сходное съ тѣмъ, которое заключалось въ буллѣ. Боссюэть охотно приняль это бревѐ, какъ свидѣтельствуеть объ этомъ аббатъ ЛеДьё въ своемъ Журналь. Между тѣмъ, несомнѣнно то, что Боссюэть признавалъ заблужденіемъ непогрѣшимость церкви при опредѣленіи догматическихъ фактовъ, и порицалъ Фенелона и Годе-де-Маре за то, что они раздѣляли это мнѣніе. Если же Боссюэть требоваль внутренняю принятія (adhésion)

даже въ отношенія къ постановленіямъ не непогрѣшимымъ, потому что чисто внѣшнее подчиненіе казалось ему зараженнымъ лицемѣріемъ; то, по его прекрасному выраженію, онъ требовалъ только изъявленія покорности, искренняго почтенія къ инѣніямъ вождей церкви, но не акта выры (acte de foi), какъ это требуется относительно опредѣленій самой Церкви.

«Заключеніе, которое вы выводите изъ буллы Vineam Doміні въ пользу непогрѣшимости при догматическихъ фактахъ, вовсе не столь ясно, какъ это хочетъ доказать Жаже. Къ тому же, это ни болье, ни менье какъ заключеніе. Но законодательный документъ долженъ быть принимаемъ такимъ, какимъ онъ есть; никто не имъетъ права выводить изъ него того, что въ немъ въ дъйствительности не находится. Вы только на основаніи своего частнаго толкованія приписываете буллъ Климента XI ръшеніе спорнаго вопроса, но не на основаніи самой буллы, гдъ о немъ совствиъ даже и не упоминается. Но, милостивый государь, толкованіе ваше не неоспоримо, и не ясно, какъ это доказываетъ примъръ Боссюэта, который, безъ сомитнія, не лишенъ былъ ума. Къ тому же оно не принадлежитъ къ членамъ въры.

«Итакъ, милостивый государь, вы не имфете права называть еретиками тъхъ людей, которые не согласны съ вами относительно буллы Vineam Domini. Я могу еще прибавить, что толкованіе ваше, не будучи членомъ въры, даже совершенно ошибочно; потому что только откровенный догмать можеть быть предметомъ догматического определения. Но вопросъ о фактъ въ отношеніи къ книгъ Янсеніуса, развъ можно признать откровеннымъ? Вы же, въроятно, не воображаете себъ, будто Інсусъ Христосъ открылъ то, что въ этой книгъ находятся пять положеній; церковь же совстив не опредъляла, да и не могла опредълить этого вопроса какъ чень віры; она вовсе не поставляла своей непогрівшимости въ подобныхъ вопросахъ. Климентъ XI даже и не упоминаль о немъ въ той буллъ, на которую вы опираетесь; вы не можете, не впадан при этомъ въ опибку, выводить изъ этой буллы заключенія, которое можеть, по меньшей мірів, поколебать самыя основы христіанской віры.

«Итакъ, я не могу назваться еретикомъ за то, что не приз-

наю вашего толкованія буллы Vineam Domini и не могь назваться и янсенистомь, потому что вопросы о янсениямь и о непогрышимости Церкви не имыють ничего общаго между собою. Слыдовательно меня никакимь образомь нельзя обванить въ янсенизмь.

«Что касается до буллы Unigenitus, то я думаю. что выказаль почтеніе къ папскому престолу, доказавь то, что іезуиты злоупотребляють этимъ документомъ, толкуя его по своему
и считая его какъ бы освященіемъ (consécration) молинизма.
Я опирался при своей оцвикв на прежнія постановленія
всвят папъ и самаго Климента XI, который опредвлиль, что
ученіе св. Августина о благодати принадлежить и папскому
престолу. Но Молина представиль свое ученіе, какъ противоположное ученію св. Августина, и лучшіе богословы, а въ
частности и Боссюэть, были объ этомъ такого же мивнія,
какъ и самъ Молина. Изъ этого я долженъ заключить, что
булла Unigenitus осуждала, подобно булль In Eminenti только ученіе о принудительной благодати. Я быль согласенъ съ
ними въ этомъ смысль, и порицаль только злоупотребленія
этой буллой, интриги и насилія порожденныя ею.

«Всѣ тѣ, которые читали мою книгу, не могутъ сомнъваться, чтотаково есть мое истинное мнъніе о буллъ Unigenitus.

«Вы сказали, милостивый государь, то, что я высказался за янсенистскія книги. Будьте тавъ добры, уважите мив хотя на одну изъ нихъ. Можетъ быть вы имъли въ виду книгу отца Кеснеля. Прошу вась заметить, милостивый государь, что вопросъ о фактъ не былъ возбужденъ по поводу Иравственных размышленій (Réflexions morales): что ни церковь, ни папы не дълали постановленія объ осужденів ста одного положенія ет смысль автора. Такъ что, на основанін даже вашихъ принциповъ, можно толковать книгу отца Кеснеля въ иномъ смыслъ, чъмъ въ какомъ она была осуждена буллой Uniquenitus. Вы знаете, что въ теченій многихъ літь, книга эта считалась глубово назидательной всемъ духовенствомъ Франціи, что самъ кардиналъ Бисси, бывши епископомъ Тулскимъ (Toul), совътовалъ ее своему духовенству; что Боссюэть защищаль ее противь автора Церковной проблемы. Мемуары и Журналь аббата Лё-Дьё заключають въ себѣ по этому предмету драгоцѣнныя свѣдѣнія. Я упоминаю о всемъ этомъ для того, чтобы дать вамъ понять странное преувеличеніе тѣхъ лицъ, которыя думаютъ, будто о книгѣ Кеснеля можно говорить только, порицая память автора, и что о ней нельзя отзываться хорошо, не будучи янсенистомъ.

«Изъ всёхъ вашихъ замёчаній, я вывель заключеніе, что вы, милостивый государь, совершенно неправильно обвиняете меня въ томъ, будто я не признаю власти церкви, и будто я не осуждаль янсенизма вмёстё съ церковью и именно такъ, какъ дёлаеть это церковь. Этотъ вопросъ, по вашему прекрасному выраженію, имёстъ чрезвычайную важность; по этому-то и желательно, чтобы вы болёе вникли въ мои сочиненія, прежде чёмъ бросать мнё въ лице обвиненія подобныя изложеннымъ вами.

«Примите, и т. д.

Аббать Гетте,

«Авторъ Исторіи французской церкви».

Письмо это, по моему мивнію, выражало весьма категорическія убіжденія: нельзя считаться янсенистомъ, доказывая, что эти люди держались праваго ученія; нівть янсенизма, когда такую или иную книгу толкують въ правильномъ смыслів. Церковь. толкуя въ смыслів иновірія осужденную ею книгу, не обязала всібхъ вірующихъ, подъ страхомъ ереси, видіть ересь тамъ, гдів она ее видить сама. Можно принимать въ общемъ смыслів апостольскія (т. е. папскія) постановленія, придавая этимъ документамъ то толкованіе, которое было бы найболіве вірнымъ и найболіве почтительнымъ въ отношеніи къ папамъ, если только эти послівдніе сами не установили особеннаго толкованія.

Ученіе это согласно съ бреве Иннокентія XII. Оно, впрочемь, есть только следствіе следующаго католическаго начала: для того, чтобы быть признаваемымъ действительнымъ еретикомъ, нужно упорно и открыто держаться ученія противоположнаго откровенному и установленному догмату. По этому-то Иннокентій XII такъ ясно и повелёлъ называть янсенистомъ только того, кто открыто и письменно придерживается какого-нибудь изъ пяти положеній, осужденныхъ Ин-

нокентіемъ X, какъ содержащихъ въ себѣ янсенизмъ, т. е. ученіе о принудительной благодати.

Аббать Сиссонъ не обратилъ вниманія на это распоряженіе. Онъ установиль разныя категоріи янсенистовъ, не взирая на запрещеніе того же самаго папы.

Аббатъ Сиссонъ не нашелъ нашъ отвътъ на его замъчанія ни достаточно яснымъ, ни достаточно точнымъ. Онъ сопровождалъ его слъдующими замътками:

- «1) Онъ (аббатъ Гетте) упрекаетъ насъ въ томъ, что мы понимаемъ подъ именемъ янсенизма ученіе, отличное отъ ученія о принудительной благодати. На это мы отвѣтимъ что янсенизмъ есть цѣтая система заблужденій, которыя развилались постепенно и опирались одно на другое. Такимъ то образомъ Кеснель былъ осужденъ за его ученія о церкви, такъ же точно, какъ и за ученія относительно благодати, свободной воли и всего естественнаго порядка. Слово янсенизма вообще означаетъ всю совокупность этихъ заблужденій, и оно правильно введено во всеобщее употребленіе.
- «2) Мы охотно соглашаемся съ аббатомъ Гетте въ томъ, что нельзя обвинять кого бы то ни было въ ереси, только за защиту человъка, даже и еретика. Мы не говорили и не намекали ни на что подобное. Мы только хотъли сказать, и въ этомъ всъ согласятся съ нами, что стараясь защитить, какъ это дълаетъ аббатъ Гетте, чистоту въроученія признанныхъ учителей янсенизма, можно законнымъ образомъ быть заподозръннымъ въ сочувствіи къ ихъ заблужденіямъ.
- «3) Мы не имѣли желанія, и не имѣемъ его и теперь, спорить о мнѣніяхъ Арнольда и многихъ другихъ замѣчательныхъ людей, державшихся янсенизма. Все это относится къ частностямъ, и при томъ слишкомъ второстепеннымъ, чтобы могло затруднить насъ въ нашемъ дѣлѣ. Мы ограничиваемся Янсеніусомъ и Кеснелемъ, книги которыхъ торжественно осуждены церковію.
- «4. О. Гетте говорить намъ о томъ мнѣніи, которое Боссюэть могь имѣть по вопросу о непогрѣшимости въ догматическихъ фактахъ. Но мы здѣсь не занимаемся ни Боссюэтомъ, ни другимъ чьимъ либо частнымъ мнѣніемъ. Дѣло касается того, чему вѣрить и что признаеть церковь. Мы должны

впрочемъ замѣтить, что Боссюють и не могь даже толковать о буллѣ Vineam Domini и выводить изъ ней какое бы то нибило заключеніе, потому что онъ умеръ двумя годами ранѣе появленія этой буллы 1).

«Займемся теперь существенной частью.

«Ованчивая нашу статью 23 іюня, мы предложили аббату Гетте следующій вопросъ:

«Порицаеть и осуждаеть-ли аббать Гетте ученія и книги янсенизма, какъ ихъ порицала и осудила Церковь, и въ въ особенности какъ порицали и осудили ихъ буллы Vineam Domini sabaoth и Unigenitus?»

«Мы повторяем», что именно въ этомъ отношении мысль аббата Гетте изложена не въ точныхъ выраженияхъ. Онъ говорить самымъ неопредъленнымъ образомъ, въ какомъ отношения онъ не признаетъ вышеупомянутыя буллы; но достаточно не разъясняетъ, въ какомъ же смыслъ онъ признаетъ ихъ постановления. Во всякомъ случать, мы не видимъ какимъ образомъ тъ убъждения, которыхъ онъ держится, могутъ согласоваться съ торжественными заявлениями, заключающимися въ буллахъ. Разсмотримъ послъдовательно постановления той и другой буллы...

«Въ какое положение поставляетъ себя въ настоящее вреия аббатъ Гетте относительно ръшений первой буллы?

«Аббать Гетте увъряеть насъ, что нисколько не отвергаеть эту буллу саму по себъ, в охотно признаеть ее; но когда мы желаемь отыскать смыслъ и примъненіе этихъ неопредъленнихъ словъ, то ръшительно ничего не находимъ; напротивъ, им видимъ, что аббать Гетте старается доказать, будто единственный приеципъ, въ силу котораго папа Климентъ XI могь требовать, подъ страхомъ анавемы, внутренняго подчиненія булламъ своихъ предшественниковъ, былъ принципъложный. Но еще гораздо болье важно то, что когда онъ зачвляеть, какъ это дълаеть онъ въ своемъ письмъ, будто онъ искогда не встричаль въ исторіи людей державшихся янсенизма в по истинъ никто изъ воображаемыхъ янсенистовъ не



<sup>1)</sup> Но вопросъ о догматических фактахъ быль возбуждень ранве появленія этой булин, а Босскотъ жиль въ 1703 году, когда вопросъ этотъ быль возбужлень письмомъ Климента XI. О. Сиссонъ, вёроятно, забиль объ этомъ.

держался этого заблужденія, и когда восхваляєть школу Поръ-Руанля за то, что она полагала, будто можно и даже должно толковать Августинуса въ дух в чистаго в вроученія, то разв в всёмъ этимъ онъ открыто не отвергаеть буллы Vineam Domini, которая однако, поражаеть анавемой всёхъ тёхъ, кто какимъ нибудь способомъ думаетъ или намекаеть, будто книга Янсеніуса не содержить въ себ веретическаго ученія, осужденнаго въ ней Иннокентіемъ X?

«Мы съ большой скорбью пишемъ эти строки; но мы должны выполнить свой долгь, и умоляемъ аббата Гетте обдумать то ужасное положение, въ какое ставитъ его, при его обособленности, этотъ апостольский приговоръ, столь торжественный, ясный и безпрекословный.

«Къ вопросу о буллъ Vineam Domini sabaoth присоединяется еще вопросъ о непогръшимости Церкви въ догматическихъ фактахъ. Въ самомъ дълъ, очевидно, что безъ этой непогръшимости, высокій документъ признанный всею церковью, посредствомъ котораго Климентъ XI требовалъ, подъ страхомъ анавемы, внутренняго совершеннаго и искренняго присоединенія къ исповъданію Александра VII, могъ бы назваться документомъ тирайнческимъ и не выносимымъ, столь же оскорбительнымъ для церкви, какъ и противоръчащимъ святости Бога.

«Между тъмъ, развъ Клименть XI своею буллою Vineam Domini утвердилъ эту непогръшимость, или была ли эта непогръшимость съ того времени торжественно проповъдуема учащею церковію?

"Мы никогда не говорили ничего подобнаго. Непогрѣшимость церкви въ отношеніи къ догматическимъ фактамъ никогда не была предметомъ прямаго и отдѣльнаго постановленія. Но изъ того, что этому ученію не достаетъ окончательнаго утвержденія, слюдуетъ ли то, что оно не составляетъ части ученія церкви предлагаемаго обыкновеннымъ путемъ. Пусть аббатъ Гетте раскроетъ богословскіе трактаты, преподаваемые въ семинаріяхъ всего католическаго міра, и пусть онъ посовѣтуется со всѣми знатоками вѣры. Что касается насъ самихъ, то мы не знаемъ ни одного авторитетнаго оогослова, который бы не доказывалъ этого положенія, теперь совершенно освобожденнаго отъ первоначальныхъ сомнѣній, какъ не

знаемъ также ни одного епископа католическаго міра, который бы не провозглашаль этой истины, безъ чего, по свидѣтельству непрестаннаго противодѣйствія янсенистамъ, не существовало бы истинного подчиненія апостольскимъ опредѣленіямъ, авторитеть церкви сталь бы предметомъ насмѣшки, а ересь нашла бы покровительство для своего преобладанія (Климентъ XI).

«Мы вовсе не желаемъ ръшать здъсь вопроса о томъ, надобно ли опредъленія въ отношеніи къ догматическимъ фактамъ считать божественными или церковными. Во всякомъ случав, существуетт непогрышимость божественнаго права; и кто держится противнаго мивнія, тотъ, по словамъ ученаго и благочестиваго Либермана, хотя и не можетъ назваться еретикомъ въ точномъ смыслю этого слова, впадаетъ однакоже въ заблужденіе и безразсудство, заслуживающія по справедливости тахъ наказаній, которыми церковъ поражаетъ непокорныхъ.

«Мы будемъ очень кратки, относительно буллы Unigenitus.

«Аббатъ Гетте принимаетъ ее въ томъ смыслѣ, что она осуждаетъ голько ученіе о принудительной благодати. Этого слишьють мало. Этотъ папскій документъ, имѣющій догматическій характерь, обязательный для всей церкви, осуждаетъ цѣлую систему заблужденій, заключающихся въ нравственныхъ размышленіяхъ (Réflexions morales) Кеснеля. Именно поэтому, не говоря уже о заблужденіяхъ относительно церкви, мы въ ней находимъ также осужденіе большаго числа заблужденій, касающихся силъ свободной воли и естественнаго порядка вообще. Кто принимаетъ эту буллу, тотъ долженъ признать всѣ безъ исключенія, заключающіеся въ ней осужденія.

«Аббатъ Гетте говоритъ намъ, что вопрост о факти не билъ возбужденъ по поводу Нравственных размышленій, и что вслъдствіе этого, на основаніи нашихъ собственныхъ принциповъ, всякій вправъ толковать книгу отца Кеснеля не въ томъ смыслъ, какой осужденъ буллой Unigenitus.

«Эти утвержденія удивляють нась. Наши принцицы совсвиь не допускають подобной свободы толкованія. Осуждая различеніе права и факта относительно Августинуса, Клименть XI осудиль его для всёхъ подобныхъ случаевъ. Онъ осудиль его на основаніи общихъ причинъ, независимо оть частныхъ обстоятельствъ янсенистской ереси. Достаточно вспомнить приведенныя имъ причины и тѣ рѣзкія выраженія, которыми онъ заклеймиль ее, и которыми тоже клеймиль ее, пестьдесять лѣть тому назадъ. папа Пій VI. Достаточно, наконецъ, прочесть самый текстъ буллы Unigenitus, чтобы убъдиться въ томъ, что никто не импетъ права толковать въ смысли чистаго впроученія сто одно положеніе, осужденныя іп globo (въ цѣломъ). Послѣ перечисленія сдѣланныхъ имъ замѣчаній и въ особенности послѣ заявленія о томъ, что они (т. е. положенія) возобновляють ереси, осужденныя въ пресловутыхъ положеніяхъ Янсеніуса и возобновляють въ томъ самомъ смыслю, въ какомъ эти посльднія подверглись осужденію, знаменитый папа прибавляеть:

Mandantes omnibus utriusque sexus Christi fidelibus, ne de dictis propositionibus sentire, docere, praedicare aliter praesumant, quam in hac eadem nostra constitutione continetur; ita ut quicumque illas, vel illarum aliquam conjunctim, vel divisim, docuerit, defenderit, ediderit, aut de eis, etiam disputative, publice, aut privatim tractaverit, nisi forsitan impugnando. ecclesiasticis censuris, aliisque contra similia perpetrantes à jure statutis poenis ipso facto absque alia declaratione subjaceat.

«На основаніи всего вышесказаннаго мы можеть уже заключить, что аббать Гетте не разсматриваеть и не осуждаеть янсенистскія ученія и книги такъ, какъ ихъ разсмотрѣла и осудила церковь, а въ особенности, какъ ихъ разсмотрѣла и осудила булла Vineam Domini и Unigenitus.

«Мы далеки отъ той мысли, чтобы огорчать его и нарушать его спокойствіе! Богъ свидътель что мы совершили этотъ
трудъ подъ гнетомъ глубокой скорби. Пусть аббать Гетте
повъритъ нашему искреннему признанію и нашей сильней
скорби о томъ, что онъ находится въ не согласіи съ церковью и съ преемникомъ того, о которомъ церковь воспъваетъ
въ настоящее время во всемъ католическомъ мірѣ: «Tu es
Petrus et super hanc petram acdificabo ecelisiam meam. Tu es
pastor ovium, princeps apostolorum, tibi traditae sunt claves
regni coelorum».

На эту статью аббата Сиссона мы отвътили слъдующимъ письмомъ.

К.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**No** 7.

АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XАРЬКОВЪ. Типографія Губерисваго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, Апръля 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*з.

# Сибирекіе архіепископы: Макарій, Нектарій, Герасимъ

(1625 г.—1650 г.).

Вторымъ сибирскимъ архіепископомъ былъ Макарій. Онъ происходилъ изъ дворянъ Кучиныхъ и до полученія архіепископской каседры былъ игуменомъ въ Костромскомъ Богоявленскомъ монастыръ 1). Объ игуменской его дъятельности мы не имъемъ свъдъній и потому ничего не можемъ сказать о томъ, чъмъ руководились царъ Михаилъ и патріархъ Филаретъ, поручая ему управленіе сибирской епархіей, еще мало устроенной и нуждающейся въ пастыръ твердомъ и энергичномъ. Судя же по его десятилътней дъятельности въ Сибири, можно сказать, что выборъ сдъланъ не вполнъ удачно: онъ ни чъмъ ве напоминалъ своего предшественника Кипріана.

Посвященный въ санъ архіепископа 19 дек. 1624 г., Макарій скоро отправился въ далекое путешествіе и прибылъ въ Тобольскъ 1 апр. слёдующаго года <sup>2</sup>).

Онъ сначала остановился въ мужскомъ знаменскомъ монастиръ, находившемся въ подгорной части Тобольска, а на слъдующій день имълъ торжественный входъ въ самый городъ. Въ старину шествіе на гору сибирскихъ преосвященныхъ сопровождалось особой церемоніей, заведенной, какъ думаетъ прот. А. Судоцкій, именно вторымъ сибирскимъ архіеп. Макаріемъ. На сколько это мнъніе върпо— трудно судить; мы

<sup>1)</sup> Apeen. Pocc. Buss. v. III, cmp. 143.

<sup>2)</sup> А. М. Ю. Ден. Ст. № 11 801 л. 306 смотр. отписку Макарія.

знаемъ, что и архіеп. Кипріана московское правительство приказывало воеводамъ встръчать самымъ торжественнымъ образомъ. Но несомитино, что какъ Макарій, такъ и ест послъдующіе архіепископы, прибывъ къ Тобольску, останавливались сначала въ знаменскомъ монастыръ и непремънно на другой день, если не мъщали какія нибудь случайныя обстоятельства, торжественно входили на гору, въ городъ; такой обычай существоваль около 200 льть, и первый архіепископь, отказавшійся отъ него, быль Амвросій I (1806 г.). Упомянутый пр. Сулоцкій въ своей стать в «Встреча въ старину архіереевъ въ Тобольскъ такъ описываетъ эту церемонію. «Въ назначенный день и часъ начинается въ соборъ благовъстъ въ большой колоколь; туда собиралось все городское духовенство и, по облаченіи, со крестами и хоругвями, шло въ знаменскій монастырь. По приходъ его, владыка входиль въ монастырскую церковь, облачался иногда въ полное, а чаще въ малое облаченіе, принималь пастырскій жезль, выходиль изь церкви и, освнивъ собравшійся на монастырской оградв народъ, начиналъ шествіе на гору совершенно походившее на самый торжественный крестный ходъ: на колокольняхъ соборной, монастырской и всёхъ градскихъ церквей звонили во всё колокола, пъвчіе пъли приличныя случаю священныя пъсни, священники шли попарно, младшіе впередъ, дыяконы съ кадилами. впереди ихъ несли кресты и хоругви; предъ процессіей и позади процессіи шель и по сторонамь толиился народь всёхь званій и возрастовъ и обоихъ половъ; многіе изъ народа старались принять отъ архипастыря благословеніе и облобызать его десницу. Поднявшись на гору, нфкоторые изъ преосвященныхъ на площади передъ соборомъ служили благодарственный молебенъ, и затъмъ уже вступали въ соборъ и тамъ слушали литургію, говорили вступительное въ управленіе епархіей слово, а по окончаніи служенія, со славою провожаемы были въ архіерейскій домъ 1).

Второму архіспископу не было уже нужды много заботиться о хозяйственных ділахъ дома Софіи Прем. Бож.: онъ прівхаль уже на готовое гніздо; его предпественникъ



<sup>1)</sup> Чтенія въ Общ. Ист. и Др. кв. III, стр. 55.

Кипріанъ оставиль ему вполн' устроенное хозяйство и, можво даже сказать, богатое. Въ 1625 г. царь Михаилъ Оедоровичь приказаль Тобольскимъ воеводамъ переписать въ Тобольскъ въ соборной церкви С. Пр. Б. всякое церковное строеніе, и колокола, и на архіепископскомъ дворъ въ хоронахъ образы, въ казит деньги, и судки оловянные и мъдвие, погребные и поваренные, и всякое домовое строеніе, въ жетницахъ хлёбные всякіе запасы, и на конюшенномъ дворъ всякую животину и въ тобольскомъ и въ тюменскомъ убядахъ Софійскія домовыя села и деревни и пр. 1) Изъ этихъ переписныхъ книгъ, дошедшихъ до насъ, оказывается, что софійскій домъ въ Тобольскі, благодаря заботамъ Кипріана, быль полной чашей всякаго добра: въ изобиліи домовая, кухонная и погребная утварь, домашнее бълье, конюшенная сбруя, всякая одежда и пр. Большинство изъ этихъ предметовъ жалованы Кипріану царемъ Михаиломъ Оедоровичемъ и цатріарломь Филаретомъ. Такъ въ переписныхъ книгахъ значится чтосударской дачи»: разные судки, мисы, блюда, сковороды, коты, скатерти, мантіи, рясы, шапки и пр.: дачи патріарха Фидарета 2 мантін, каптырь песцовый опушенный бобромъ, ковшъ обложенный серебромъ, дачи инокини Марфы -- шуба соболья. Кромъ того и самъ Кипріанъ делалъ «софійскою казной» мантін, ряски, шапки и пр. Часть изъ этого добра Кипріанъ взядъ съ собой при отъбзде въ Москву, а остальное доставалось его пріемнику. Далье Макарій унаслыдоваль двь слободы и несколько деревень съ громаднымъ количествомъ жили и съ 68 крестьянами, 133 «кабальных» записей въ деньгахъ и хлебев, по которымъ нужно было взыскать довольво крупную по тому времени денежную сумму 1405 р. и болье 300 ч. хльба. Житницы софійскаго дома не были пусты: въ однихъ тобольскихъ житницахъ къ пріфду Макарія находилось до 1200 ч. разнаго хажба, а сколько его было еще въ слободахъ и деревняхъ? 2).

<sup>1</sup>) Р<u>. И. Б</u>. т. 8, стр. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. врестьянами Тавдинской слободы въ 1624 г. собрано до 900 копенъ разнаго хиъба, пятал часть этого сбора шла въ архіеп. домъ. А. М. Ю. Сиб. Пр. кн. № 7; Матеріалы для исторів города Тобольска Найденова.

Словомъ пріемникъ Кипріана могъ жить вполнъ прилично. Но самъ второй сибирскій архіепископъ далеко не былъ такимъ хозяиномъ, какъ его предшественникъ. Хотя онъ пробыль на канедръ болъе десяти лъть, но хозяйство софійскаго дома при немъ не особенно расширилось, какъ можно было ожидать. Ему уже не было надобности увеличивать поземельную собственность, которой и безъ того было слишкомъ много, а всё его хозяйственныя заботы должны были клониться къ усиденію рабочихъ рукъ въ софійскомъ хозяйствъ. Между тъмъ при немъ четыре деревни, основанныя Кипріаномъ, совершенно запустъли и крестьяне разбрелись. Макарій успъль основать только одну деревню на «старой Сибири», да и то только съ однимъ крестьянскимъ дворомъ. Въ Тавдинской слободъ при немъ прибавилось два крестьянина, но Усть-Ницынская слобода обязана этому архіепископу увеличеніемъ своихъ жителей на 32 человъка. Кромъ того, Макарій пріобръль въ домъ Софіи Пр. Б. оброчныхъ крестьянъ въ Тюмени 16 и 17 въ Тобольскъ; да при немъ въ Софійскій домъ заложилось 14 посадскихъ людей 6 въ Туринскъ и 8 въ Тобольскъ 1). Эти пріобретенія за 10 леть должны казаться ничтожными, если взять во вниманіе тъ средства для расширенія архіепископскаго хозяйства, которыя оставиль Макарію Кипріанъ. Старые слуги последняго даже возмущались не вниманіемъ новаго архіепископа къ хозяйству софійскаго дома и жаловались на это царю. Такъ казначей Савватій въ своей челобитной объ отпускъ изъ Сибири пишетъ: «волочился я нищій въ софійскомъ дому во всякихъ службахъ при Кипріанв архіеняскопъ и при Макарьъ; а нынъ я не мощенъ и въ службахъ волочиться не могу, и видя неправду и неустроение въ дому софійскомь, что все идеть не прибыли» 2). Эта челобитня была уважена и Савватій получиль отпускь въ Москву. Въ то же самое время-именно въ іюнъ 1626 г., послана царю и патріарху жалоба на Макарія отъ боярскихъ дётей, служившихъ Кипріану «Будучи въ Сибири, писали они, у вашего государ-

<sup>1)</sup> См. мое изслед. «Заселеніе Сибири» стр. 125.

<sup>2)</sup> Р. И. Б. т. 9, л. 348.

сваго богомольца, у архієнископа Кипріана, ваше государское хивоное и денежное жалованье получали все сполна, кромъ его придачъ, и всякую нужду и скорбь съ нимъ терпъли вмъств. пашни раздирали и огороды и хоромы ставили своею силою, а вашего государскаго повеленія ни въ чемъ не ослушались, и мятежа будучи у Соф. Пр. Б., никакого не поднимали, а какъ пріфхаль въ Сибирь архіепископъ Макарій, то началъ дълать намъ притесненія, налоги и насилія, хлюбнаго и денежнаго жалованія съ самаго своего прівзда и по сіе время намъ холопамъ вашимъ не давалъ и впредь давать не хочетъ, а голодомъ и наготою насъ моритъ и говоритъ намъ: ни одинъ де мив человвкъ не нуженъ, которые при архіепископъ Кипріанъ изъ Москвы пришли, я де привезъ своихъ людей; и тъмъ, государи, людямъ даетъ денежное и хлъбное жалованье, которое намъ указано по вашему государскому окладному списку, а насилія и гоненія архіепископа Макарія надъ нами известны всякихъ чиновъ людямъ въ Тобольске и во всей Сибири. А бывшій, государи, казначей Герасимъ предъ новздкою въ Москву, отмърилъ архіепископу Макарію хлъба 1905 ч. на лицо, кромъ нашей пахаты и работы. А съ той земли, которую мы раздирали при арх. Кипріанъ, обмолотили въ 1625 г. болве 2 т. ч. разнаго хавба и въ житницы всыпали и тому клібо у него трата великая. Пашня, которую при Кипріан'в раздирали своими людьми, вся заложена и впредь пахать не хочеть же. А сколько крестьянъ и отъ крестьянъ хабба и сколько въ казнъ денегъ, и лошадей и рогатаго... и то все въ отписную книгу не написано и вамъ великимъ государемъ не показано, ради своей корысти. А что, государи, денегъ нашелъ въ казнъ и тъ деньги не всъ записаны и казначея Савватія заставиль посильно руку приложить, что будто после арх. Кипріана нашель денегь только 30 р. > 1). [Эта челобитная выставляеть новаго сибирскаго архіепископа не только плохимъ хозяиномъ, но и жестокимъ человъкомъ и даже корыстолюбивымъ, что онъ, не радъя объ архіепископскомъ хозяйстві, въ то же время преслідуеть свои

<sup>1)</sup> Р. И. Б. т. 8, дл. 345—346.

личные матеріальные интересы и притомъ въ ущербъ хозяйству софійскаго дома. Но Макарія нельзя назвать корыстолюбивымь: между другими сибирскими архіепископами онъ ръзко выдълялся, между прочимъ, темъ, что не любилъ докучать царю просительными челобитными; въ то время какъ другіе ежегодно, а иногда въ годъ по нъскольку разъ писали слезныя прошенія царю, - то объ увеличеній денежнаго и хлебнаго жалованія, то объ увеличенім поземельной собственности софійскаго дома, отъ Макарія мы не встрътили ни одной подобной чедобитной. Совершенно справедливо, что этотъ архіепископъ не быль такимь хозяиномь, какь его предшественникь Кипріань, но боярскимь дітямь нечего было скорбіть объ этомь: они получали за свою службу определенное жалованье и лично нисколько не были заинтересованы въ успъхахъ софійскаго хозяйства. А если боярскія дёти жаловались на Макарія, то настоящая причина этихъ жалобъ лежала совствъ въ другомъ; на нее указываетъ также челобитная боярскихъ дътей: Макарій привезъ въ Тобольскъ своихъ слугъ и пожелаль отдълаться отъ техъ, которые служили его предшественнику. Такъ онъ старца Савватія лишилъ должности казначея, старца Герасима должности эконома при софійскомъ домѣ, назначивъ на ихъ мъста старцевъ, привезенныхъ имъ изъ Руси, а боярскимъ дътямъ пересталъ давать денежное и хлъбное жалованье н тъмъ принудилъ ихъ проситься на иную службу 1).



<sup>1)</sup> Совершенно ложно боярскія діти обвиняють Макарія въ неправильномъ составленіи переписанныхъ книгь; перепись производилась особыми дозорщиками по выбору воеводь и архіепископъ на это діло не вміль никакого вліянія. Такъ перепись софійскаго имущества въ самонъ Тобольскі по назначенію воеводы Ю. Сулешова съ товарищами производиль письменный голова Гр. Зловидовъ и подъячій С. Полутовъ; въ тавдинской слободі по назначенію преемниковъ Сулещева производили перепись боярскія діти Павлоцкій и Лутовновъ, а въ Усть-Ницинской слободі боярскій сынъ Толбузинъ. Одинъ экземплярь этихъ переписныхъ книгь воеводы послади въ Москву, и другой вручили самому Макарію. Что же касается наличныхъ денегь въ Софійской казні, оставшихся послі Кипріана, то документы вполні оправдывають показаніе Макарія, что оныхъ было къ его прійзду только 36 р. Самъ казначей Савватій въ своей жалобі на Макарія ничего не говорить о томъ, что будто-бы этотъ архіепископъ насильно заставних его приложить руку къ отчету, какъ утверждають въ своей челобитной боярскія діти. А «роспись расходовь денежной казны дома С. Пр. В. старца Савватія казначея»,

#### II.

Чтоже сказать объ архіепископской діятельности втораго сибирскаго архіепископа? Матеріаль, которымь мы располагаемь довольно скудный, чтобы обстоятельно можно было отвінть на этоть вопрось; но тімь не менізе мы постараемся струппировать здізсь ті данныя о его діятельности, которыя намь удалось найти въ архиві. Макарій прибыль въ Тобольскъ даже безь наказа, которымь онъ должень быль руководиться при управленіи своей епархіей; таковый ему прислань только вы іюні 1625 года. Наказь предписываль ему відать не только церковныя діза въ Сибири, но иміть высшій надзорь и за дізами гражданскими: кругь его обязанностей стольже общерень, какъ и перваго сибирскаго архіепископа Кипріана 1).

нопедшая до насъ, свидѣтельствуеть, что дѣйствительно въ Софійской казнѣ Макарій вашель наличныхь денегь только 35 р 23 а. Въ этой росписи Савватій пипеть, что онъ получиль 1624 г. мая 7 дня на разные расходы 303 р. 26 а. 4 д.,
кът этихь денегь онъ выдаль по окладу годовое денежное жалованье протопопу
съ братіей, дворовымъ и приказнымъ людямъ; уплатиль годовымъ работникамъ, наияпиль въ софійской домъ съ перваго Воскресенья послѣ великаго дня 1624 г. по
тоже Воскресенье 1625 г. 29 р. 28 а. 4 д., нанялъ дровосѣковъ 15 челов. на
лень по 2 а. человѣку; купиль кобылицу буланую за 4 р. 13 а. 2 д.; коня ворового за 4 р. 25 а., купиль лошадь въ кабалу соф. пакі. крестьяннну за 4 р.; накаль на сѣнокосъ 20 человѣкъ ярыжныхъ на три недѣле за 27 р. н. пр. Если
сложить всѣ расходы, упоминаемые въ этой росписи и вычесть изъ денежной сумчи полученной Савватіемъ, то дѣйствительно въ остаткѣ получится только 35 р.
23 а см. А. М. Ю. Денеж. ст. л. № 11801 108.

1) Изъ наказовъ, данныхъ московскимъ правительствомъ сибирскимъ архіепи стопанъ, важется, только наказъ Макарію дошель до насъ; а потому въ виду особевной важности этого документа, им считаемъ нужнымъ напечатать его здёсь буквањио: «Ибта 7133 февр. 8 д. по государеву, цареву и великаго князя Митавла Ослоровича всел Русін указу и по благословенію великаго государя святышаю патріарка Филарета Никитита и всея Русін, память архіспископу Мака-Рис Сибирскому и Тобольскому. Какъ же дасть Богь прівлеть въ первый сибирсый городь на Верхотурье, и ему вельти себя за городомъ встратить со вресты в томъ же мъсть, гдь была встрыча первому архіспископу Кипріану, и итти въ соборную церковь, и пъти молебин, и молити Бога о иногольтномъ здоровін вели-<sup>като</sup> государя, царя в великаго квизи Миханда <del>О</del>едоровича, и отца его государева, великаго государя святьйшаго патріарха Филарета Никитича Московскаго вся Русін, в матери его великой государыни инокини Мароы Ивановны в согранени града до того дни. У соборные церкви архіепископу Макарію и объди служить. А вакь съ Верхотурья пойдеть въ Тобольскъ, и пройдеть въ Ту-Ренскій острогь, а изъ Туринскаго острогу въ городъ Тюмень и ему потомужъ в тахъ городъхъ вельти себя за городомъ встрътить со врести въ тъхъ же изНо положение Макарія было несравненно лучше, чёмъ его предшественника и въ нравственномъ отношеніи: тогдашнимъ тобольскимъ воеводой былъ Ю. Сулешовъ, который здраво понималъ свои воеводскія обязанности, съ уваженіемъ относился

стахъ, гдъ была встръча прежнему архіепископу Кипріану и, вшедъ въ соборную церковь, пъти молебны, и въ тъ дни, какъ придеть, въ соборныхъ церквахъ и обедни служити потомужь, какъ на Верхотурьъ. А какъ придеть въ Тобольскі, и ему потомужь вельти себя встрътить со врести за градомъ всему народу туть же, какъ была встръча прежде архіеп. Кипріану в, пришедъ во градъ, и иття въ соборную церковь и пъти молебны съ звономъ, и молети Бога о многолътномъ здоровь в великаго государя, царя и великаго киязя Михаила Осодоровича всея Русів, и отца его государя, великаго государя святвинаго патріарха Филарета Нивитича Московскаго и всея Русіи, и матери его великаго государя, инокинь Марен Ивановны и вода святить, и объдня служить и, будучи, архимадритовь в нгуменовъ, и протопоповъ, и поповъ, и діаконовъ поучати во благочинів в пребывати по божественнымъ правијамъ также, и народъ весь поучати, чтоби жил въ исправленіи закона христіанскаго по запов'єдямъ Божівиъ и св. Апостолов и св. отецъ; и архимандритовъ, и нгуменовъ, и протопоповъ, и поповъ, и діавоновъ, и чтецовъ и весь причтъ церковный судити во всякихъ духовныхъ дълахъ, а боярину и воеводамъ, князю Д. Тим. Трубецкому съ товарищи, въ то не вступатися; такоже и мірскихъ людей во всявихъ духовныхъ ділахъ судити и исправляти по божественнымъ канонамъ, а боярину и воеводамъ и дъякамъ у него въ то потомужъ не вступатися. А которые татарове похотять креститца своею волею, а не изъ неволи, и ему, архіспископу, тахъ татаръ велати крестити, и лузшихъ держать у себя во архіепискупь и поучать всему крестьянскому закону, в повонти вхъ, вавъ мочно, а иныхъ раздавати врестить въ монастырь. А вавъ новокрещенные изъ подъ начала выйдуть, и архіепископу ихъ звати къ себь ъсти по часту и ихъ покоити. А которые татарове учнуть къ нему челомъ ударити приходити, и тъхъ потомужъ велъти кормити и поити, какъ мочно, и говорить съ ними кротостію, и приводити ихъ во крестьинскому закону, разговаривати съ ними тихо, со умиденіемъ, а жесточью съ ними не говорить. А которыхъ татаръ учнутъ врестить и техъ надобе платье переменить новое и о томъ посыдати ему, архіспископу, къ боярину воеводамъ и къ дьячкамъ. А будетъ, учнуть во врещенію приходить многіе люди, и архіепископу о томъ писать ко государю царю и веливому князю Миханлу Өеодоровичу и святьйшему патріарху Филарет Невитичу и ихъ государевъ увазъ, чемъ ихъ пожаловати, о томъ въ нему будеть тотчасъ. А который татаринъ дойдеть до вины и убъжить въ нему, архіенископу отъ опали, отъ вакови не будеть, опричь измени, и похочеть креститись, и ему тахъ тахаръ прінмати и держати у себя бережно, и о томъ писати во государю царю и великому князю Миханлу Өедоровичу всея Русіи и въ отцу ево . . . . Филарету Никитичу Московскому и всел Русіи; подлинно, кто отъ какови ввиц прибъжить, а до ихъ государ. указу тъхъ не врестить; а того татарива бозрину н воеводамъ и дьявамъ до увазу нивого не отдавати. А котораго татарина 🗈 ваков'т вин'ть, опричь большія изміны, велять бояринъ и воеводы и дьяки казнить, а придутъ объ немъ въ архіепископу иные татарове бити челомъ о печадованье, и архіспископу тіхть посылати опрашивать, и по совіту болрина и вокъ архіепискому сану и сознаваль, что только при согласной діятельности духовной и світской властей и возможно будетъ поднять нравственное состояніе распущеннаго сибирскаго населенія и устроить общественный порядокъ въ этой «далекой

еюдь и дьяковъ имати техъ людей за себя, коть и будеть и преститца не покотать, и ихъ къ тому не волею не нудить; а на смерть ихъ боярину и воеводамь и дынкамъ не выдавать, а держати ихъ у себя архіспископу въ крипости до государева указу, да о томъ иноали въ государно цари Миханду Осодоровнчу и сытышему патріарху Филарету Никитичу всея Русін. Да держати архісинскопу зъ болриномъ и воеводами и дъяки совътъ о великихъ государевыхъ дълахъ, опризь вровныхъ и убійственныхъ діль. А на которыхъ татаръ у нихъ будеть обала не великая, а похотить которыхь острастить казнію, а до казни не дойлеть, и очибъ, бояринъ и воеводи и двики о техъ сказивали ему, архіепископу, в ему отъ нихъ техъ отъ вины отпрашивати, хотя будеть, о комъ и челобитья не будеть. И всявими обычан, какъ возможно, такъ архіепископу татаръ къ себъ пріучати, и приводити ихъ ко крещенію съ любовію, а страхомъ и жесточью ко крещемир никакъ не приводити. А услышить архіспископъ, какое безчинство въ сибирскихъ людехъ въ детяхъ боярскихъ и въ посадскихъ во всякихъ людехъ, ни въ самихъ бояринъ и воеводахъ и въ дъякахъ какое безчинство къ закону христіанскому увидить, и архіспископу ихъ о томъ поучати со умиленіемъ, а не учнуть слушати, и архіопископу имъ говорити зъ запрещеніемъ, а не уймутца за его поучение и запрещение, и архиенископу тогда писати о такъ ихъ безчинствахъ во государю царю и великому внязю Миханау Өеодоровичу всея Русін и во отцу его государя, великому государю святьйшему патріарху Филарету Никитичу Московскому и всея Русін въ Москвъ. А о которыхъ будеть о государевих и всявих дунных делах учнуть съ нимь, архіспископомь, бояринь и восводы и дьяки совътовати и архіспископу о томъ съ ними совътовати, и мысль своя выть во всякіе дела давати, опричь убійственных в кровавых всяких дель, а тон боярскіе и воеводскіе мысли ни какъ ни съ къмъ не говорити, а боярвну в воеводамъ квизю Д. Тимофевичу Труб. съ товарищи, въ государеве наказе о томъ писаножъ. А о бережень вархіепископу, боярину и воеводамъ и дьякамъ говорити по часту, что бы они отъ огня в отъ корчемъ держали береженье великое, и въ ночи жъ дъти боярскіе и всякіе люди съ огнемъ не сидъли, и съъз-10въ би у нихъ ночныхъ корчемнаго питья не было, и въ день бы жили смирно, не бражничали и по городу и въ воротахъ держали потомужъ береженье великое. А увадаеть архіепископь у боярина и воеводь и у дьяковь въ городъ какое небереженье и дюдемъ отъ кого насильство и надоги неподально и архіепископу о томъ боярину и воеводамъ и дьякамъ говорити дважды и трижды, чтобъ однолично они того берегли, и было бъ у нихъ береженье и людинъ насильства и налоги не было; а не послушаетъ бояривъ и воеводы и дьяки архіенископа, а архіспископу о томъ писати ко государю царю и великому князю Миханлу Өедоровну всел Русін и ко ево отду Филарету Никитовичу . . . . . . . въ правду, какъ са-что делаетъ. А подлиниой государевъ указъ за приписью дъяка Ив. Грязевъ. Такову привежь Верх. сынъ боярскій Андрей Перхуровь въ 133 г. Іюня въ 17 день см. «Отписаніе госуд. архива стар. Дѣль». П. Иванова М. 1850 г.; А. М. Ю. Ден. Ст. № 11,801.

вотчинъ московскаго государя». Онъ не только не возбуждаль служилыхь людей противь архіепископа, какъ это делаль воевода Годуновъ относительно Капріана, но санъ подаваль Макарію челобитныя на нихь 1). Такія отношенія главнаго сибирскаго воеводы къ архіепископу должны были поднять въ Сибири нравственный авторитетъ последняго и улучшить отношенія другихъ сибирскихъ воеводъ къ представителямъ церковной власти. Вслёдствіе этого при Макарін мы не видимъ ни столкновеній этого архіепископа съ воеводами, ни мятежей противъ него служидыхъ людей какъ было при Кипріанъ. Напротивъ Сибирскіе воеводы даже заискивають архіепископа, стараются заслужить его вниманіе в показать предъ нимъ «свои службы государю». Такъ напр.: верхотурскіе воеводы въ 1627 г. прислали къ Макарію «роспись службъ своихъ и прибылей, какія они учинили государю» съ просьбой довести объ этомъ до сведенія царя Михаила Оедоровича 2). Оулешова теперь уже не было въ Тобольскъ, на мъсто его въ 1626 г. присланъ другой бояринъ, но видно, что здравыя отношенія, установленныя имъ къ архіепископской власти въ Сибири продолжались и при его преемникахъ до самой смерти Макарія; по крайнъ мъръ мы уже не встречаемь въ документахъ жалобъ отъ этого архіепископа на вмешательства воеводъ въ духовныя дела, какъ это было при Кипріанъ. Впрочемъ и самъ Макарій, какъ человъкъ спокойный и мало деятельный, менее подаваль поводовъ къ столкновеніямъ съ воеводами, чёмь его энергичный предшественвикъ. Но и второму сибирскому архіепископу приходилось столь же часто жаловаться царю и патріарху то на недостатокъ священниковъ и дьяконовъ въ Сибири, то на распущенность правовъ въ его епархіи, какъ и Капріану. Русскія владънія въ Сибири годъ отъ году все болье и болье развивались, населеніе увеличивалось, основывались по разнымъ містамъ новые острожки и слободы, въ нихъ строились церкви, а въ священнослужителяхъ чувствовался прежній недостатокъ. Виб-

<sup>· 1)</sup> P. H. B. T. 8 J. 329.

<sup>2)</sup> A. M. IO. CHO. Hp. CTOAG. No 5 a. 71.

сть съ архіепискомъ Кипріаномъ получили отпускъ изъ Сибири и нъсколько священниковъ, а новыхъ московское правительство не присылало и замънить выбывшихъ было совсъмъ не квиъ. Такъ, что, когла Макарій прибыль въ Тобольскъ, то оказалось, что даже въ этомъ городъ нъкоторыя церкви не нивли священниковъ и оставались, по тогдашнему выражению, обезъ пънія». И вотъ новый архіепископъ въ первыхъ же грамотахъ въ царю и патріарху бьеть челомъ «о попахъ для многихъ церквей» 1). Правительству трудно было удовлетворить подобныя челобитныя— что видно уже изъ того, что онъ повторялись почти ежегодно. На Руси мало было охотниковъ поновъ жхать въ Сибирь, а изъ тёхъ, которые посылались «по указу» одинъ убъжить неизвъстно куда, другой вслъдствіе особеннаго ходатайства въ Москвъ скоро получить отпускъ. а нной священникъ такъ «заворуетъ», что его несмотря на крайній недостатокь въ духовенствъ, приходилось или на цълые ивсяцы сажать въ тюрьму на цень, или совсемъ лишать священническаго сана; немногіе изъ этихъ присыльныхъ были истинными служителями церкви. Между том изъ городовъ, и ионастырей-шлють Макарію челобитныя о білых и черных в попахъ и дыяконахъ. Даже въ тобольскомъ знаменскомъ монастыръ сравнительно богатомъ, чувствовался недостатокъ съ священнослужителяхъ: такъ въ 1625 г. игуменъ этого монастыря просиль другаго чернаго попа, а въ девичій Успенскій-білаго попа, дьячка и пономаря 2). Изъ Монгазеи въ 1629 г. писали, что тамошніе жители построили храмъ во имя Усп. Пр. Б., а святить оный не къмъ-- нътъ дыякона, а храмъ уже три года стоить безъ пѣнія 3).

Въ 1634 г. архіспископъ Макарій послаль слёдующую грамоту къ царю Михаилу Осдоровичу: «Въ прошломъ, государь, и въ нынёшнемъ году пишуть ко мнё, богомольцу твоему государеву, изъ городовъ и остроговъ твои государевы воеводы о бёлыхъ попахъ—что въ городахъ и острогахъ черными и

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Денеж. Ст. л. 313. См. гр. Макарія въ 1625 г.

<sup>3)</sup> A. M. 10. Cn6. IIp. Ct. No 13 a. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А. М. Ю. Сво. Пр. Ст. № 16 л. 250.

бъльми попами скудно; которые де черные и бълые попы были и тъ судомъ Божимъ померли. А миъ богомольцу твоему, изъ Тобольска въ городъ и остроги посылать не кого: въ знаменскомъ монастыръ одинъ черный попъ, а въ ружныхъ храмахъ только по одному бълому. А иные, государь, попы по твоему государеву указу взяты изъ Тобольска и изъ другихъ городовъ въ Москву, а иные попы померли, а вновъ, государь изт мірскихт людей вт попы никто не ставится и вт твоихт государевых городах и острогах многіе люди помирают безг покаянія и безт причастія». Въ заключеніи челобитной Макарій просить прислать бёлыхъ и черныхъ поповъ-въ Тюмень и Верхотурье по 2 попа, въ Енесейскъ, Туруханскій острогъ, Березовъ, Сургутъ и въ Табаринскую слободу по одному попу. Эта просьба сибирского архіепископа заставила московское правительство серьезно заняться вопросомъ о священнослужителяхъ для Сибири, чтобы удовлеторить религіозныя нужды тамошняго населенія. Но такъ какъ охотниковъ было мало, а посыдать «по указу» было не надежно, то правительство ръшилось прибъгнуть къ тому же средству, которое оно практиковало при наборъ въ Сибирь служилыхъ людей и крестьянъ, именно возложить на духовное сословіе извъстной эпархіи въ видъ повинности приборъ изъ своей среды священниковъ и дьяконовъ и отправку ихъ въ Сибирь. Получивъ же упомянутую челобитную Макарія, Михаиль Оедоровичь указалъ архіепископу вологодскому и великоперискому Варлааму «прибрать» въ его архіепископіи въ Тобольскъ и другіе сибирскіе города архимандрита протопопа, пять черныхъ поповъ и 10 или 12 белыхъ, а если «излишекъ будетъ и ихъ всёхъ отпустить въ Сибирь, потому что въ Сибирь поповъ надобно много». При этомъ предписывалось выбирать черныхъ и бълыхъ поповъ «людей добрыхъ, кръпкожительныхъ, духовныхъ учителей, которые были бы по преданію и по правиламъ святыхъ апостоловъ и свят. отцовъ, а не бражниковъ и изъ иноземцевъ въ числѣ ихъ никого отнюдь не было бы> ... Но прошло довольно времени, а отъ Варлаама не приходило въ Москву никакого известія объ этомъ деле. Тогда послана была новая подтвердительная грамота, чтобы онъ поспёшиль прибо-

ромъ и при этомъ дълался выговоръ за нерадъніе. Но вологодскій архіспископъ быль не виновать: не смотря на то, что спосадские и волостные попы учинили межъ себя дать подиоту по 30 и 40 рублей темъ попамъ, которые согласятся ехать въ Сибирь но многіе попы для такого дальняго провау разбежались, не желая оставлять своихъ ломовъ . Узнавъ объ этомъ, государь указалъ Вардааму объявить: «кто въ Сибирь выбраны будутъ, тёмъ будетъ на подъемъ жалованье изъ нашей казны, подможныхъ денегъ на платье и на харчи архимандриту 40 руб. протопопу 35 руб., чернымъ и бышиь попамъ по 30 руб. человъку, да кромъ того казенный ворить въ дорогъ и казенныя подводы имъ и подъ ихъ женъ, дітей и работниковъ... Эта казенная «подмога» однако не нсключала той, которую объщали дать посадскіе и волостные пони бълымъ попамъ, а монастыри чернымъ попамъ. Такъ, что эти переселенцы въ Сибирь получили подъемныхъ денегъ довольно большую по тому времени сумму, а въ Сибири объщана имъ «руга» денежное и хлебное жалованье по окладу. Только послъ этого вызвались нъсколько лицъ изъ бълаго дутовенства отправиться въ дальнюю государеву вотчину. Изъ списка этихъ переселенцовъ видно, что въ вологодской епархін прибраны архимандрить, протопопь, 5 бёлыхъ поповъ и 3 черныхъ. Съ бълыми попами ъхали ихъ жены и дъти, разние свойственники и работники, съ архимандритомъ-келейники да четыре человъка людей, съ черными попами ихъ братья, пленянники и нрскотрко чючей - всрхи переселеннови одпривдалось въ Сибирь 60 учеловъкъ. Кромъ того въ самой Москвъ снаписались своею волею бхать въ Сибирь черныхъ 2 попа, да былыхъ поповъ 6 м. 1). Относительно последнихъ поповъ заивтимъ следующее. Хотя они вызвались ехать въ Сибирь своею волею», однако, въ виду бывшихъ случаевъ бътства, правительство не особенно довъряло имъ и взяло съ нихъ поручныя записи въ томъ, что они съ дороги въ Сибирь не убъгуть и прибудуть въ Тобольскъ, а если кто, читаемъ въ такой записи, въ Тобольскъ не станетъ, то пеня-что укажетъ

¹) Р. И. Б. т. 11 № 164.

государь и государевы подъемныя деньги на техъ, которые изъ поручниковъ будутъ на лицо 1). На этотъ разъ всё 17 поповъ и архимандритъ Герасимъ благополучно прибыли въ Тобольскъ и немедленно получили соотвётственныя назначенія. Такъ архимандритъ Герасимъ назначенъ въ Тобольскій мужской монастырь на мёсто умершаго въ 1635 г. арх. Тарасія, а съ нимъ и черные попы Нафанаилъ и Герасимъ, черный попъ Меркурій—въ Тобольскій женскій монастырь, черный попъ Питиримъ и бёлые попы Стефанъ и Аванасій—въ Березовъ, бёлый попъ Иванъ—въ Мангазею, бёлый попъ Аввакумъ—въ Сургутъ, бёлый попъ Ермолай—въ Табаринскую слободу, бёлый попъ Семіонъ—въ село Каменное, бёлый попъ—въ Чубарову слободу, бёлый попъ Ипатій—въ Томскъ, бёлый попъ Кирилъ—въ Красноярскъ, бёлый попъ Кирыякъ—въ Кетскій острогь и пр. 2) Заботясь объ удовлетвореніи религіозныхъ потребностей

<sup>1)</sup> Воть две такихъ поручныхъ записей, которыя им нашли въ Сибирсконъ привазв. 1) Се изъ Оплареть чорной попъ да изъ попъ Григорей Кириховъ да язъ Макарей Кереловъ вдовой попъ да язъ Семіонъ Савинъ попъ ручались им приказу большаго дворца сотнику Ивану Кругликову дружка по дружка въ томъ что дано намь государева жалованья на подъемъ по 30 р. человъку и стати намъ въ Сибири въ Тобольскомъ городъ з женами и з дътьми а будеть это изъ насъ выучи въ Сибирь з дороги збъжить и кто изъ насъ въ Тобольску не станеть и <sup>і</sup>на насъ по сей записи пеня государева М. <del>О</del>. и государева подъемныя деньги а пеня намъ что государь укажеть а все мы за одинь человакь кои изъ нась будеть въ лицахъ на томъ государска пеня и государска подъемиме деньги а на то послуси Харитонъ Ивановъ а записи писалъ Микиеорко Романовъ лета 7143 г. 2) Се язъ чорной попъ Онлареть да язъ попъ Григорей Кириловъ да язъ вдовой попъ Макарій Кириловъ да язъ попъ Семенъ Савинъ всё мы сибирскіе попы поручилися есми приказу большаго дворца приставу Ивану Кругливову по Несма поме Павловь сынь да по Аввакумь попь Григорьевь въ томъ что имъ попомъ за нашею порукою вхать въ государеву вотчину въ Сибирь и стати имъ за нашею поружою въ городъ въ Тободьскъ взяди они попы за нашею поружою на подъема по 30 р. денегъ а буде они попы попъ Иванъ да Аввакумъ за нашею порукою въ государевой вотчинъ въ Сибири въ городъ Тобольскъ не стануть в на насъ порутчекахъ пеня государя М. О. а пеня что государь укажетъ и наши поруганковы головы въ наъ голову мъсто в тв государевы подъемные деньгв а кой изънасъ порутчековъ будеть въ лицахъ и на томъ государева пеня и порука в ть государевы подъемные деньги а на то послухъ Сергый Мелентьевь а занись писалъ Өетва Андръевъ лъта 7143 года. А. М. Ю. Пр. Свб. Ст. № 165 л. 17.

<sup>2)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 165, л. 81, см. «Роспись новоприсыльным» въ 1635 г. московскимъ и вологодскимъ попамъ, кто въ которой церкви по росписи арх. Макарія».

своей паствы. Макарію приходилось еще бороться съ ея нравственною распущенностію и нельзя сказать, что его десятня втняя пастырская двятельность имьла вліяніе на улучшеніе нравовъ сибирскаго населенія. Да и невозможно было ожидать этого улучшенія, когла Сибирь годь оть году все более и более наполнялась разными преступниками-ворами и разбойниками, дюдьми совершенно испорченными въ нравственномъ отношеніи. А туть еще соблазнительная жизнь ссыльных вностранцевьлютеранъ и мёстнаго языческаго и магометанскаго населенія. Примеры соблазнительны и особенно для мало образованнаго человъка и если сибирские архіепископы жалуются, что многіе сибиряки не носять крестовъ, не соблюдають постовъ, имеють по две и по три жены и т. п., то разве въ этихъ порокахъ не сказывается постороннее вліяніе? И Макарій въ своихъ отпискахъ нарво деласть самые резкіе отзывы о жизни сибирскаго населенія и преимущественно служилаго. Въ Тобольскі, государь, жалуется этоть архіепископь въ 1627 г., казачьи діти матерей своихъ быотъ и давять; а иные козаки на Руси женъ своихъ пометали, а въ Сибири поимаютъ иныхъ женъ; а у имыхъ козаковъ въ Сибири на томъ городе жена, а на другомъ другая, а иные, государь, козаки велять женамъ свониъ блудъ дёлать съ чужими мужьями, а иные поёдучи на твою государеву службу оставляють жень своихь на блудъ нинь возакамь и гулящимь додямь и оть такого, государь, ихъ блуднаго, пребевзаконаго содомскаго житья быть невозможно. Въ той же отпискъ Макарія мы находимъ и примірь крайней нравственной распущенности: подьячій Агафонъ . хотя и женать «въ мірь многихъ девицъ. вдовицъ и замужвихъ женъ обезчестилъ и опозорилъ насильствомъ своимъ, да еще, воруеть съ мужескимъ поломъ» 1). Сибирские монастыри также не представляють отраднаго явленія и на монаховь жалуется второй сибирскій архіепископъ. Тобольскій мужской монастырь, который находился на глазахъ архіепископа, да и тоть вель соблазнительную жизнь. Сообщая въ 1634 г. царю

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 13 лл. 153 и 163. См. отписку Макарія въ 1627 г. (листы перепутаны начало на 153 л., а продолженіе на 163 л.).

Михаилу Оедоровичу о смерти архимандрита этого монастиря Тарасія. Макарій пишеть, что между містими старцами нізть ни одного, который быль бы достоинь занять это место и просить прислать архимандрита изъ Москвы. «Я приказаль въдать монастырь старцу Аркадію и черному попу Гелактіону, замъчаеть онь, но чермены не слушаются ихъ, бъгають изъ монастыря, бродять по дворамъ и за монастыремъ ночуютъ> 1). И не следуетъ предполагать, что будто умершій архимандрить быль человъкомъ достойнымъ званія и что поэтому на его мъсто нужно особенно благочестиваго старца! Мы знаемъ, что этотъ Тарасій участвоваль въ смутахъ противъ архіепископа Кипріана, а монахи Тобольскаго знаменскаго монастыря въ 1627 г. жаловались на него Макарію, что онъ вибстъ съ казначении корыстуется монастырскими деньгами в запасами и просили счесть ихъ по книгамъ. И объявение въ краже денегь оказалось справедливымь: недочету было более 40 рублей 2). Если такъ вели себя монахи тобольскаго монастыря, то о монахахъ другихъ монастырей и говорить нечего. Напр.: жители Мангазеи и Туруханскаго эпповыя въ 1634 г. жаловались царю и патріарху на чернеца Ефрема, обвиняя посябдняго въ самыхъ разнообравныхъ преступленіяхъ. Этотъ чернецъ между прочимъ прославился кляузами и ябедничествомъ на столько, что его боялись везді, гді онъ только не появлялся. Изъ Березова чернеца Ефрема прислади въ Мангазею въ Троицкій монастырь, но воевода тамошній солюдясь отъ него деловых рвчей» отправиль его въ Тураханское Зимовье. Здёсь начальникъ зимовья «блюдясь ябедничества» Ефрема вошелъ съ нимъ въ дружбу и велель старосте церковному выстроить ему на церковныя деньги келью за 25 р., давать ему хлебъ, деньги на платье, дрова и соль; въ два года на Ефрема вышло церковныхъ денегъ болже 145 р. «А та церковная казна, нисали челобитчики, собирается нами сиротами на церковное украшеніе... Да онъ же старець Ефремъ угрожаеть многимъ изъ нашей братіи торговымь и промышленнымь людямь, всякимь

<sup>1)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 165, лл. 5—8.

<sup>2)</sup> Ibid. ct. № 13, a. 149.

бездъльнымъ ябедничествомъ и бездъльнымъ поклепомъ.... И въ 1633 г. тоть старецъ купиль якутскаго пария-въ крещени Христофора и того парня биль и жегъ огнемъ и мучить безмёрными муками, приказывая ему наговаривать на нашу братію кражи и духовныя діла. Да въ нынішнемъ 1634 году генваря 19 жегъ этого пария огнемъ и убилъ до смерти. А въ 1633 г. когда мы промышляли на Енисеф рыбу и съ нами была женка, а у ней сынъ Терешка и тотъ Терешка утопъ, то старецъ сталъ называть утонувшаго своимъ племянникомъ и подаль въ събежую избу жалобу въ 49 р. на промышленнаго человъка Ивашку Тарутина и приставу память писаль своею рукою А такъ какъ въ то время всякая клячая стоила ответчику не только многихъ хлопотъ, но в денегъ, какъ бы она ни была безсмысленна, то Ивашка Тарутинъ, чтобы подешевае отделаться отъ претензій упомянутаго старца, вошель съ нимъ въ сдёлку и уплатиль 5 р. И на много другихъ преступленій старца Ефрема указываетъ челобитная жителей Мангезеи и Туруханскаго зимовья 1). Первый сибирскій архіеп. Кипріанъ много заботился о поднятін правственнаго уровня сибирскихъ монаховъ, но толку оть этого было мало: и при Макаріи нонахи сибирскихъ монастырей вели себя не лучше! И этотъ архіепископъ, подобно Книріану, въ началь своей пастырской деятельности въ Сибири хотель ввести более строгія правила въ монастырскую жизнь, сивняль слабых в архимандритовъ и игуменовъ и заменяль ихъ людьми более нравственными и строгими. Но что изъ этого выходило? Отвътомъ на этотъ вопросъ можетъ служить следующій факть. Въ 1625 году Макарій, получивъ свъдения о распущенности монаховъ Томскаго Успенскаго монастыря, сибниль тамошняго игумена Евстрата и назначиль на его мъсто Осодосія, приказавъ последнему построже относиться къ монастырской жизни и съ разборомъ принимать въ монастырь монаховъ и вкладчиковъ. А следствіемъ этого распоряженія было то, что вся братія и монастырскіе дворовые

<sup>1)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. ст. № 656.

люди разбѣжались и монастырь запустѣлъ 1). Трудно был архіепископамъ бороться съ распущенностію сибирскихъ монастырей, когда послёдніе наполнялись разными ссыльным монахами, иногла людьми совершенно испорченными. Въ 1632 году игуменъ соловецкаго монастыря жаловался царю й патріарху на двухъ своихъ монаховъ «что одинъ чернецъ новокрещенецъ полякъ живетъ въ монастыръ самовольствомъ, безчинство и воровство чинить многое, а унять его монастирскимъ смиреніемъ невозможно; а другой чернецъ въ иноческій чинъ постриженъ, а до постриженія въ православную віру нигдъ не крещенъ. По этой жалобъ государь и патріархъ указали: сослать монаховъ въ сибирскіе монастыри-перваго въ тобольскій Знаменскій монастырь, а второго въ Никольскій верхотурскій и устроить ихъ царскимъ жалованьемъ, какъ н прочую братію 2). Въ 1625 г. Макарій получиль следующую грамоту отъ Михаила Өедоровича. «Былъ въ Нижнемъ Новгородъ чернецъ Павелъ Коровкинъ и нижегородскихъ посадскихъ людей своимъ воровствомъ и абедничествомъ продаваль напрасно и затъи на многихъ дюдей возводилъ напрасно же. А когда онъ былъ въ міру, то на многихъ посадскихъ людей балахонскаго убзда подавалъ напрасные иски для своей бездъльной корысти... и за воровство много разъ былъ пытанъ, и бить кнутомъ... Послё того онь жиль въ чернецахъ въ Москві и на многих людей клепаль воровствомъ и продаваль напрасно и за воровство посланъ въ Горицкій монастырь, но изъ монастыря ушель въ балахонскій уёздь и тамъ дёлаль смуту... А теперь онъ посылается въ Тобольскъ къ тебъ архіспископу и ты послаль бы его въ монастырь, въ какой пригоже и велъть держать его подъ началомъ и быть ему въ службь, въ которой пригодится 3). И подобныя ссылки были неръдкостію: въ 1627 г. въ одинъ Тобольскій монастырь прислано восемь старцевъ --- колодниковъ. Если взять во вниманіе, что въ 1627 г. въ этомъ монастырв было 30 человыть

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. Пр. ч. LXXXI, стр. 25 см. «Матеріалы для исторів христ. просвіщенія Сибири».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Р. И. Б. т: 11 № 153.

<sup>3)</sup> А. М. Ю. Ден. Ст. № 11801, л. 225.

монашествующей братіи, то сміло можно утверждать, что подовина отихъ монаховъ состояла изъ ссыльныхъ, часть изъ тёхъ служилыхъ людей, «которые увёчные и старые и государской службы служить не могуть» и которых воеводы ве-19ТЬ ПОСТОИГАТЬ ВЪ МОНАХИ «ЛЛЯ СМЕДТНАГО ЧАСУ» И ТОЛЬКО. можеть быть, немногіе поступили въ этоть монастырь по призванію къ монашеской жизни 1). А судя по нёкоторымъ даннимъ тоже самое можно сказать и о другихъ сибирскихъ мовастыряхъ. Эти ссыльные вносили нравственный разврать въ сибирские монастыри и отъ него невозможно было избавиться до тахъ поръ, пока практиковалась ссылка. Если монастыри Европейской Руси не въ состояніи были исправить такихъ вспорченных натурь, какъ вышечномянутый чернецъ Павель Коровкинъ, то что же могли сделать съ нимъ монастыри сибирскіе?! И въ ссылкъ они продолжали быть тымъ же, чымъ были прежде: «чинили всякое воровство и устраивали разныя смуты». Не лучше монастырскихъ старцевъ вели себя и старци софійскаго дома, т. е. архіепископскіе и на нихъ не разъ приходилось Макарію писать жалобы нарю и патріарху. Такъ въ 1627 г. Макарій жаловался на своего келейнаго старца Семіона, который, укравь архіенископскую печать, приложиль оную къ отпустной грамать, чтобы возвратиться на Русь. А про старца Корнила Макарій писаль: «Обыграль онь зернію работныхъ людей и за такое воровство и посадилъ его въ торьму на цёпь, но Корниль изломаль цёпь, подкопался нодъ ствиу и ночью убъжаль со двора въ деревию приказнаго человека Максима Трубчанинова. Здёсь онъ жилъ подъ овиномъ четыре дни и въ это время подговорилъ Максимовыхъ служащихъ женокъ бъжать съ собою; по Максимъ объ этомъ узналъ, поймалъ Корнила и посадилъ на ночь въ житницу и тотъ старецъ влъ въ житницв мясо и сыры, а делалось то, государь, въ Оспожинъ постъ... 2). А въ 1635 г. Тобольскій воевода доносиль Михаилу Оедоровичу: «Софійскіе соборяне и дворовые люди, будучи въ Москвъ, били челомъ

<sup>1)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 13, л. 164.

<sup>2)</sup> A. M. 10. Cnd. IIp. ct. 13, al. 153-152.

государю о жаловань на 1634 г. и имъ выдали; но опи уже получили оное въ Тобольскъ, а потому восвода попа Илью посадиль въ тюрьму на недёлю, дворовыхъ людей и въ числё нхъ сына боярскаго М. Трубчанинова вельлъ бить батогани, чтобъ впередъ на то смотря неповадно было ннымъ такъ воровать государское жалованье вдвое» 1). Мы выше упоминали о жалобахъ втораго Сибирскаго архіепископа на распространеніе многоженства среди сибирских служилых людей, а изъ документовъ оказывается, что эти жалобы быле вполнъ справедливы. Хотя въ Сибири и чувствовался недостатокъ въ женщинахъ, но служилые люди умёли обходить этотъ недостатокъ и заводили себъ по двъ и по три жени: одни находили ихъ на Руси, другіе крестили плінныхъ инородокъ и женились на нихъ, а иные отнимали женъ у пашенныхъ крестьянъ. Сибирь была такъ велика, что скрыть многоженство было очень легко. Изъ Тобольска ежегодно воеводы посылали по 50 человъкъ казаковъ и стръльцовъ, напримъръ: въ Мангазею и въ Туруханское зимовье на годовую службу. Некоторые изъ этихъ служилыхъ людей были женаты, оставляли своихъ женъ въ Тобольскъ, а на мъстъ новот службы выбирали себъ русскую женщину или крещенную инородку и женились на ней. Священнику трудно было узнать женатаго ли онъ ввичаетъ, или холостого человвка; для этого онъ въ то время почти не имълъ никакихъ средствъ. Неразъ, впрочемъ, случалось, что священники сибирскіе и завѣдомо венчали женатыхъ служилыхъ людей. то будучи къ тому принуждаемы, то подкуплены. Такъ въ 1626 г. архіеп. Макарій доносиль царю, что Енисейскій бізлый попъ Кирилі обътнчалъ ночью подьячаго Максима Перфирьева съ жено Поздел Опрсова, а у подьячаго еще жива жена и живеть в Верхотурьв. Когда же дело это открылось и назначено быз следствіе, то на допросе священникь объявиль, что онь об вънчалъ Максима Перфирьева по вельнію Енисейскаго во воды Андрея Ошанина «боясь его Ондреева убойства». Андре Ошанинъ показывалъ, что онъ не виновенъ въ этомъ дъль,

¹) А. М. Ю. Сиб. Пр. ст. № 656.

нопъ Кириллъ самъ быль святомъ и безъ всякаго принужденія съ его стороны объёнчаль Максима за 10 р. денегь и 10 ч. хлёба. 1). И случин женитьбы сибирских служилых людей отъ живой жени -- нередкость. Въ 1628 г. тотъ же архіепископъ писалъ нарю: «казаки, выфхавъ изъ сибирскихъ городовъ за Верхотурскій волокъ, въ городахъ и селахъ женятся, а женясь туть жевь своихь бросають и, прібхавь въ Москву, женятся на иныхъ женахъ, а иные у мужей женъ уводятъ... И привезши, государь, въ сибирскіе города: тёхъ своихъ женъ продають своей же братін, а иные, государь, ихъ жены прівзжають въ Сибирь после, а они-мужья ихъ-на другихъ поженились» ... 2). Если сибирскіе служилые люди имёли возножность жениться по нёсколько разъ и торговать своими женами, за то сибирское крестьянство въ высшей степени быствовало отъ недостатка женщинъ. Н. Н. Оглоблинъ въ своей статью: «Женскій вопрось въ Сибири въ XVII в.» приводить интересныя челобитныя отъ Енисейскихъ пашенныхъ крестьянъ. Въ 1627 г. крестьянинъ Ивашка Семеновъ отъ ниени двадцати товарищей билъ челомъ государю: «Всё мы доде одиновіе и колостійе... какъ, государь, съ твоей государевой пашни придеть-клюбы печемъ и яству варимъ, и толчемъ и мелемъ сами, отдыху нътъ ни на малъ часъ! А какъ бы, государь, у насъ сироть твоихъ женишки были и ны бы 1078 избной работы не знали... Имъ объщали прислать изъ Тобольска гулящихъ женокъ, но и до сихъ поръ не присылають - жениться не на комъ, а безъ женишекъ, государь, намъ быть никакъ не возможно...> Въ заключение челобитной крестьяне взывають къ милосердію государя: «смилуйся! пожалуй насъ сиротъ твоихъ бъдныхъ... вели намъ прислать изъ Тобольска гулящихъ женокъ, на комъ жениться». Михашъ Оедоровичъ смиловался и приказалъ Тобольскимъ воевомать изъ Тобольска и другихъ сибирскихъ городовъ послать

<sup>1)</sup> A. M. IO. Cu6. Ilp. ct. No 16, as. 370-373.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Женскій вопрось въ Сибири въ XVII в.», Н. Оглоблива въ Истор. Вѣст-1890 г. № 7.

въ енисейскій острогь для пашенныхъ крестьянъ женокъ гуиящихъ, свободныхъ вдовъ и девокъ. Но исполнять подобныя приказанія, оказалось, очень трудно: свободных в женщинь не нашли въ Сибири и крестьяне енисейскіе по прежнему оставались безъ женъ. Черезъ три года они послали новую челобитную и опять съ темъ же отчаяннымъ припевомъ: «мы люди, государь, одинокіе-женъ и детей у насъ нетъ... сами мелемъ, печемъ и варимъ, а въ кою пору бываетъ на твоей государевой службё въ издёльё или гоньбе и въ ту пору дворишки наши пусты стоять... смилуйся, пожалуй и т. д. 1). Московское правительство, всегда относившееся съ особеннымъ вниманіемъ къ нуждамъ сибирскихъ крестьянъ, разными мврами старалось помочь горю доследнихъ: то приказывало воеводамъ отбирать у служилыхъ людей пленныхъ калмычекъ. татарокъ, вогулокъ и другихъ сибирскихъ инородокъ, крестить ихъ и выдавать замужъ за русскихъ людей, то пересылало изъ Руси въ Сибирь съ тою же пелію разныхъ гулящихъ женокъ и девокъ. Можетъ быть подъ вліяніемъ челобитныхъ енисейскихъ крестьянъ Михаилъ Өедоровичъ въ 1631 г. вельль воеводь Григорію Шестакову прибрать въ разныхъ русскихъ городахъ 150 женокъ и послать ихъ въ Сибирь, но Сибирь еще пугала русскихъ людей и немногіе добровольно бросали родину и пускались «за камень» въ неизвъстную на грамоту царя воевода отвіналь, что онъ могь прибрать только 5 женокъ 2). А плённыя инородки редко попадали въ руки крестьянъ: ими прежде всего пользовались тв. которые захватывали ихъ въ плёнъ, т. е. служилые люди.

Что же касается распространенія христіанства въ Сибири при Макаріи, то оно шло тѣмъ-же путемъ, какъ и при первомъ Сибирскомъ архіепископѣ: оно принималось отдѣльными лицами мужескаго и женскаго пола и притомъ болѣе по нуждѣ, чѣмъ по убѣжденію. Новаго чего нибудь, кромѣ того, что мы писали объ этомъ предметѣ въ статъѣ «Учрежденіе Тобольской епархіи и первый Тобольскій архіепископъ Кипріанъ» мы не

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 197-198.

<sup>2)</sup> См. наше изследование «Заселение Сибири...» стр. 218.

можемъ сказать. Однако здёсь мы не можемъ не отмётить того факта, что второй сибирскій архіепископь очень строго относился къ делу крещенія инородцевъ: его уб'яжденія въ этомъ отношение значительно расходились со взглядами правительства, выраженными въ данномъ ему наказъ. Такъ посзадній предписываль: «а который татаринь дойдеть до вины н убъжить къ нему архіепископу оть опалы, оть каковы не будеть, опричь измёны и похочето креститись, и ему тёхъ татарь прівмати и держати у себя бережно, и о томъ писать въ государю... и къ отцу его св. патріарху... подлинно, кто отъ каковы вины прибъжитъ, а до ихъ государскаго указу не крестить; а того татарина боярину и воеводамъ и дьякомъ до указу никого не отдавати» ... Изъ этого пункта наказа ясно видно, что крещеніе избавляло инородца отъ наказанія за совершенное имъ преступленіе, если только это преступленіе не было изменою; требовалось одно: чтобы инородецъ самъ выразиль желаніе принять христіанство, а какіе мотивы побуждали его къ крещенію -до этого правительству не было д'ала. Оно разръшило архіепископу крестить всъхъ желающихъ, хотя би это желаніе и было вынужденное, напр. уложеніемъ о наказаніяхъ. Но Макарій держался иныхъ убъжденій. Какъ бы въ отвътъ на приведенный пунктъ наказа, онъ въ одной своей отпискъ къ царю и патріарху, упомянувъ о желаніи одного магометанина принять крещеніе, вынужденномъ нікоторыми угрозами его владельца, замечаеть: «а въ правилахъ де апостольскихъ и отеческихъ писано-велено принимать во крещеніе вольных в людей—чтобъ ни отъ смерти, ни отъ б'еды, ни отъ напасти для того, что приметъ крещение и причащеніе, да опять заворовавъ обусурманится 1). Можетъ быть подъ влізніемъ такого же взгляда на крещеніе инородцевъ одинъ сибирскій священникъ во времена Макарія отказывался крестить въ православную вёру литовцевъ и татаръ.

Въ 1627 г. воевода кузнецкаго острога жаловался царю на тамошнаго попа Ивана, что последній не хочеть крестить интвина  $\Theta$ . Мосальскаго съ товарищами и татарку Тоибику,

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. ст. № 16, л. 75.

а только, даль имъ молитву и велёль ходить въ церковь: «У меня де литвъ и татарамъ крещенья нътъ говорилъ воеводъ этоть священникъ. «Да Кузнецкаго острога, писаль этоть же воевода, твои государевы юртовскіе татары молодые люди. Которые знають русскій языкь и вь твою государеву службу годятся, хотять креститься въ православную веру, и ихъ крестить некому > 1). Трудно допустить, чтобы упомянутый свяпенникъ такъ поступалъ изъ одного своего каприва! Мнв кажется, что въ оправдание его можно привести сайдующия соображения. Во нервыхъ, относительно крещения литовщевъ слъдуеть замітить, что вопрось о перекрещиваніи христіань не православнаго въронсповъданія въ то время не быль еще вполнь опредыленно рышень: патріархь Филареть висказывался противъ вторичнаго крещенія. Можеть быть и кувнецкій сващенникъ быль такого же мнёнія и потому считаль достаточнымъ однъхъ положенныхъ молитвъ для католиковъ литовцевъ, желающихъ присоединиться къ православной церкви. Что же касается татаръ, которыхъ тоже священникъ Иванъ отказывался крестить, то не зависило ли это отъ строгости отношеній къ ділу крещенія инородцевъ? Въ Сибири неріздко случалось, что татары, остяки, вогулы и пр., принявъ крещеніе и причащение и получивъ за это государево жалованье, немедленно же измѣняли христіанству или, какъ выражается Макарій, «заворовавъ опять обусурманится». Разві эти случан не должны были заставить сибирскихъ священниковъ строже относиться къ язычникамъ магометанамъ, ищущимъ крещенія?! Но вакой симсль имель поступокь Кузнецваго священника, который, отказываясь крестить татарь, въ тоже время даеть имъ молитвы и равръщаеть ходить въ церковь? Прежде чёмь отвёчать на этогь вопрось мы считаемь нужнымь сообщить, что намъ не разъ приходилось встричаться съ подобными же действіями и другихъ сибирскихъ священниковъ. Такъ въ документахъ того времени читаемъ: «крещеный татаринъ, «татаринъ не крещенъ, а молитва дана», «дву дъвочкамъ (инородкамъ) молитва дана». На основании этихъ

¹) P. H. B. T. 8, № XXXIII.

извъстій, часто повторяющихся въ отпискахъ сибирскихъ воеводъ, не следуетъ ли предположить, что эта молитва, даваемая инородцамъ выразившимъ желаніе креститься, имёла подтоговительное значеніе, вродё древняго оглашенія; она давала права такимъ инородцамъ слушать христіанское богослуженіе, подготовлять себя такимъ образомъ къ принятію новой вёры. И если оглашенный своимъ поведеніемъ доказывалъ искренность своего желанія креститься, то только тогда надъ нимъ совершалось и самое таинство.

Правительство московское запрещаеть сибирскимъ священникамъ давать инородцамъ молитвы безъ крещенія, называя подобныя действія священниковъ поруганіемъ православной христівнской вёры 1). Но видно, что некоторые священники не разделяли этого правительственнаго мивнія и имели на это основаніе: разв'я не большимъ было поруганіемъ христіанской въры, когда инородцы, принявъ крещеніе и причащеніе, чрезъ нъсколько дней убъгали въ свои юрты и по прежнему иолились своимъ языческимъ кумирамъ?! Въ заключение обзора дъятельности втораго сибирскаго архіепископа упомянемъ еще объ одной грамотъ къ нему царя Михаила Оедоровича присланной въ 1626 г. Эта грамота касается интереснаго предмета - Ривы Тосподней и въ виду редкости подобныхъ документовъ мы считаемъ нужнымъ напечатать ее здёсь цёликомъ. «Отъ царя Михаила Оедоровича въ нашу отчину въ Сибирь богомольцу нашему Макарію архіепископу сибирскому и тобольскому: въ прошломъ во 133 г. марта въ 11 де приходить посоль къ намъ и къ отцу нашему О. Н. из Кизылбашь отъ великаго государя Аббас-шаха грузинецъ Урсайбъкъ и правилъ намъ и отцу нашему великому государю патріарху в. Н. отъ шаха поклонъ, а послѣ поклона посолъ Урсайбъвъ поднесъ въ отцу нашему О. Н. ковчегъ золотъ съ каменіемъ сладами и з бырювами, а молылъ: государь мой Аббасъ Шагово величество прислаль къ тебъ великому свътителю ковчегъ золотъ съ каменьемъ в въ ней великаго и славнаго Христа срачица и отецъ нашъ великій государь Ө. Н. тотъ ковчегъ

<sup>1)</sup> P. H. B. T. S. -CTP. 558.

принедъ в того жъ дни на своемъ дворѣ отецъ нашъ  $\theta$ . Н. съ богомольцы нашими съ Кипріаномъ митрополитомъ сарскимъ и подонскимъ съ Нектаріемъ архіепискупомъ грекомъ в съ архимариты и игумены и протопопы того ковчега осматривали и по досмотру въ томъ ковчеге часть нъкая, а въ длину и поперегъ пяди полотняна кабы красновата походила на мъли или будеть отдавныхъ лёть лице измёнила, а ткана волну н марта въ 18 де отецъ нашъ О. Н. говорилъ намъ что та святыня что называють Христовою срачицею прислана оть иноверного царя Аббасъ шаха и безистиннаго свидетельства тое святыни за истину принятъ пристрастно а чтобъ тое святыню свидетельствовати чюдесь пети молебень и ходити съ нею въ болящимъ и полагати на нихъ и просити всещедраго и человъколюбиваго въ троицы славимаго Бога чтобъ милосердый Богь тое святыню увёриль яко же вёсть свётая его воля понеже истинняго свидетельства о той святыни нёсть а не вёрныхъ слово безъ испытанія во свидётельство не пріемлетца и мы и отецъ нашъ  $\theta$ . H. уложили отцу нашему  $\theta$ . H. и митрополиту и архіепископу и архимаритомъ и игуменомъ и протопопомъ и въ монастырехъ старцомъ приняти постъ и воздвигнути молитву и поститися седмицу чтобъ Господь Богъ о той святыни проявилъ свою святую волю како можемъ учанити о той святыни; и благодатію и человеколюбіемъ и не изрѣченною милостію Господа Бога Спаса Нашего Інсуса Христа и до совершенія седмицы учало быть исцілленіе а кому въ который день отъ какіе болізни исціленіе оть ризи Господни еже есть хитонъ было и тому роспись подлинная послана къ тебъ богомольцу нашему съ сею нашею грамотою за печатью отца нашего  $\Theta$ . Н. и теб $\S$  богомодыцу нашему велъти къ себъ быти въ соборную церковь воеводамъ нашимъ князю Ондрею Ондреевичу Хованскому да Мирону Ондреевичу Веньяминову да дьякомъ нашимъ Ивану Оедорову да Степану Угодцкому и архимаритомъ и игуменомъ и всему священному собору и дворяномъ и детемъ боярскимъ и гостемъ и торговымъ людемъ и велети въ соборной церкви у Софен премудрости слова Божія чести протодьякону на анбоне во услышаніе всемъ людемъ нашу грамоту и отца нашего О. Н. грамоту и свитокъ которой тебѣ посланъ за печатью отца нашего  $\Theta$ . Н. а прочетчи грамоты и свитокъ велѣти пѣти молебенъ з звономъ и о всемъ учинити бы тебѣ какъ писано отца нашего въ грамотѣ и свиткѣ которой къ тебѣ посланъ за печатью отца нашего  $\Theta$ . Н. Писанъ на Москвѣ лѣта 7134 г. генваря въ 9 день ¹).

Подобныя грамоты разосланы были по всему русскому государству, а также и въ Сибирь къ архіен. Макарію. Но свитка, упоминаемаго въ приведенной грамотъ и содержащаго въ себъ перечень чудесъ и исцъленій отъ Ризы Госполней. до насъ не сохранилось. Въ грамотъ тверскаго архіепископа къ нгумену Колязинскаго Макарьевскаго монастыря сообщается на основаніи росписи патріарх. Филарета Никитича, что такихъ чудесъ и исцеленій было съ 23-го марта 1625 года по 24 янв. 1626 г. всего 71 2). Впрочемъ объ этихъ чудесахъ и исцъленіяхъ въ указанное время можно найти подробныя сведенія въ другомъ документе, напечатанномъ въ приложеніяхъ ко второму тому Дворцовыхъ Разрядовъ 3). Второй Сибирскій архіспископъ и умерь въ Тобольскі. Въ «Запискахъ къ Сибирской Исторіи» о смерти Макарія находимъ слёдующее извъстіе: «1635 г. іюля въ 24 день, въ пятокъ, въ 14 дии, въ третьей четверти, представился въ Тобольску преосв. Макарій, архіен. Сибирскій и Тобольскій; а на своемъ свитетельскомъ престолъ быль въ Тобольскъ 10 льть и полчетверти мъсяца и 9 дней... Погребение Макарію было Нектаріемъ архіепископомъ въ 1636 г. мая 31 дня 4). Гробъ его поставленъ въ такъ называемой сънной церкви, построенной при Тобольскомъ архіепископскомъ домѣ самимъ Макаріемъ въ 1625 г.

П. Буцинскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Ден. Ст кн. № 11801, лл. 299-303.

²) A. A. Э. т. III, № 168.

<sup>· 3)</sup> Дворц. Разр. т. II, см. съ 788 г. по 822 стр.

<sup>4)</sup> Ap. Pocc. Bub. v. III, crp. 153.

## осужденіе, смерть и воскресеніе

## ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА \*).

I.

## Осужденіе Іисуса Христа.

Іисусъ Христосъ, взятый римскими воинами въ саду Геосиманскомъ, былъ отведенъ безъ шума ко дворцу первосвященника. Тайна Его взятія была тщательно сохраняема. Никто въ Герусалимъ не догадывался о томъ, что произошло въ эту ночь. Толпа спустилась къ долинъ Кедрона, перешла потокъ и отправилась по дорогъ, которая простиралась вдоль стънъ города, на югъ, направляясь къ Сіону.

Все было предусмотрѣно заранѣе противъ Іисуса. Заговоръ долженъ былъ быть приведенъ въ исполненіе безъ колебанія. безъ замедленія; но со всѣми законными формальностями, которымъ лицемѣрные законники придавали важное значеніе.

Тесть первосвященника, нѣкто Анна, повидимому принималь самое дѣятельное участіе въ выборѣ принятыхъ мѣръ. Это быль глава саддукейской партіи и одной фамиліи, которая въ это время болѣе всѣхъ другихъ давала народу первосвященниковъ.

Дворецъ Анны находился на томъ же пути, который велъ ко дворцу Кајафы.

Плененнаго Іисуса Христа представили этому старцу. Онъ

<sup>\*)</sup> Изъ новоезданнаго сочиненія: «Jésus Christ» par R. P. Didon. 1891. Paris. T. II. Ch. X, XI et XII.

могъ порадоваться теперь успёху того заговора, которымъ руководилъ. Іуда долженъ былъ находиться съ тёми, которые арестовали Іисуса, и онъ протянулъ теперь руку, чтобы получить плату за свое предательство. Онъ получилъ тридцать серебряниковъ, объщанныхъ ему уже два дня тому назадъ.

У Анны остановились на самое короткое время: минуты были сосчитаны. Собственно у Кајафы долженъ былъ начаться судъ и предварительный допросъ Інсуса.

Дворецъ первосвященника былъ расположенъ на Сіонѣ. Какъ и всѣ княжескія жилища, онъ состояль изъ одного главнаго зданія и двухъ флигелей. Пространство, обрамляемое этичи зданіями, образовывало внутренній дворъ, «атріумъ», въ который входили чрезъ портикъ. Крыльцо съ лѣстницей вело въ самый дворецъ.

Припомнили теперь слова Кајафы, сказанныя въ засѣданіи, когда члены великаго совѣта разсуждали о мѣрахъ противъ Інсуса: «лучше одному человѣку умереть ради блага народа» 1). И воть этотъ то человѣкъ долженъ былъ предсѣдательствовать на судилищѣ; поэтому судьбу обвиняемаго легко было предвидѣть.

Между тъмъ послъ смятенія при взятіи Іисуса и послъ послъ послъ послъ при взятіи Іисуса и послъ послъ послъ приблизился къ тъмъ, которые уводили Іисуса, и издали слъдовалъ за конвоемъ. Онъ любилъ своего Учителя; тайная сила влекла его по Его стопамъ; онъ хотълъ знать, что должно было совершиться.

По прибытіи въ городъ, близь архіерейскаго дворца, къ Іисусу присоединился одинъ изъ тайныхъ учениковъ Его. Евангелія не называютъ его по имени. Можно догадываться, что это былъ Іосифъ Аримаоейскій. Какъ членъ Синедріона, онъ быль извъстенъ первосвященнику. Поэтому, когда группа. которой было поручено взять Іисуса, вошла въ атріумъ, то и ученикъ этотъ послъдовалъ за нею, тогда какъ Петръ остался снаружи, за воротами. Увидя это, неназванный въ Евангеліяхъ ученикъ поговорилъ съ привратницею, тогда вошелъ и Петръ 2).



<sup>1)</sup> Іоанна, XVIII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоанна, XVIII, 15—16; Лук. XXII, 54 и сл.; Мато., XXVI, 17 и сл., Марк. XIV, 53 и сл.

Посреди двора былъ разведенъ огонь. Ночь была холодная. Слуги архіерейскіе и сторожа храма, которые принимали участіе во взятіи Іисуса, расположились вокругъ огня. Петръ помѣстился съ ними, ожидая окончанія допроса.

Каіафа предсёдательствоваль въ судилищё въ одной изъ заль дворца, которая открывалась во дворъ. Онъ приготовился допрашивать Іисуса о Его ученикахъ и о Его ученіи. На Синедріонё вообщее лежаль долгъ разслёдывать секты и разбирать новыя ученія. Іисусъ для высокаго собранія быль только основатель новой секты и еретикъ. Хотёли слышать подтвержденіе этого изъ Его устъ.

Іисусъ защищался противъ обвиненія, будто Онъ былъ главою тайнаго общества и проповъдникомъ ученія, скрываемаго отъ свъта.

- «Я говорилъ всегда открыто», отвътилъ Онъ Кајафъ, «в Я всегда училъ публично, въ синагогъ и въ храмъ, куда сходится весь народъ; и Я ничего не говорилъ тайно.

«А потому, зачёмъ ты Меня спрашиваешь? Спрашивай тёхъ, которые слышали, что Я имъ говорилъ. Эти, прибавилъ Онъ, смотря на своихъ судей, которые столько разъ предлагали Ему вопросы, «эти знаютъ, что Я говорилъ имъ».

Отвътъ Інсуса, отказавшагося удовлетворить первосвященника, обнаруживалъ въ то же время и недостатовъ уваженія къ нему. Тогда одинъ изъслугъ, желая угодить своему господину и отомстить за него, сказалъ Інсусу: такъ-то Ты отвъчаешь первосвященнику?

И онъ далъ Ему при этомъ заушение.

Іисусъ перенесъ обиду, и съ достоинствомъ, съ сверхчеловъческой кротостью, отвъчалъ обидчику: — «Если Я сказалъ худо, докажи Миъ это; а если Я хорошо сказалъ, то за что же бъешь Меня?»

Все ученіе Іисуса было пропов'й дуемо открыто; сами судьн были Его слушателями; Онъ ничего не сказалъ Своимъ ученикамъ такого, чего не говорилъ бы и всёмъ: зачёмъ же надобно было еще Его допрашивать? Но предъ лицомъ людей сильныхъ, величайшая ошибка людей безсильныхъ состоитъ въ правот'є; и если безсильный им'єетъ см'єлость подтверждать

в доказать свое право, то эта смёлость для сильныхъ людей кажется какъ бы обидою, и близь нихъ всегда найдется какой-либо прислужникъ, жаждущій выслужиться отомщеніемъ за это.

Не ограничиваясь коварнымъ допросомъ первосвященника, члены Совъта, главы священническаго сословія, искали кавого-лябо ложнаго свидътельства, чтобы имъть предлогь осудить Его на смерть; потому что только смерти обвиняемаго они желали.

Много ложныхъ свидътелей, преслъдовавшихъ ту же цъль, явилось свидътельствовать противъ Іисуса; но ихъ показанія, которыхъ содержанія мы не знаемъ, не были достаточны для гого, чтобы утвердить желаемый приговоръ. Наконецъ выступило двое. Одинъ высказалъ такое обвиненіе:—Этотъ человъть сказалъ: Я могу разрушить храмъ Божій и послъ трехъ дней возстановить его. Второй подтвердилъ показаніе перваго:—Да, мы слышали, какъ Онъ говорилъ: Я разрушу этотъ храмъ рукотворный, и по прошествіи трехъ дней воздвигну храмъ нерукотворный.

Слова эти имфли видъ богохульства; ихъ могли счесть оскорбительными для дома Господня. Уваженіе іудеевъ къ жилищу Ісговы доходило до суевфрія; всякое оскорбленіе храму подлежало наказанію смертію. Но Совфтъ и въ этомъ заявленів не нашель достаточной вины.

Но вотъ первосвященникъ поднялся изъ среды своихъ товарящей и спросилъ Іисуса: — Ты ничего не отвъчаеть на то, въ чемъ эти обвиняють и свидътельствують противъ Тебя?

Івсусъ молчалъ.

Почему Інсусъ не отвѣчалъ? Онъ не могъ уличить ложныхъ свидѣтелей: Онъ не имѣлъ ни одного защитника. Онъ не могъ убѣдить и Своихъ судей; потому что они собрались осудеть Его во что бы то ни стало.

Тогда Каіафа торжественно поставиль Інсусу рѣшительный вопросъ:—Ты ли, спросиль онъ у Него, Христосъ Сынъ Бога преблагословеннаго? Отвѣчай, заклинаю Тебя именемъ живаго Бога!

Іисусъ, Который въ своей общественной жизни, вообще избъгалъ именовать Себя Христомъ, именемъ, столь ложно истольовываемымъ судомъ народа и даже судомъ его учителей, всегда именовалъ Себя однако Сыномъ Божівмъ предъ народомъ, фарисеями и подосланными Синедріона. Іисусъ, Который дъйствовалъ, училъ и жилъ между ними только для того, чтобы утвердить Свое Божественное сыновство, спрошенный теперь первосвященникомъ и убъжденный при этомъ, что Его отвътъ долженъ быть Его приговоромъ къ смерти, не поколебался прерватъ Свое молчаніе и засвидътельствовать высокую истину:

— «Я есмь» отвътиль Онъ, «и нъкогда вы увидите Сына человъческаго сидящаго одесную силы Божіей и сходящаго на облакахъ небесныхъ» <sup>1</sup>).

Это торжественное заявленіе было краткимъ выраженіемъ всего ученія Іисуса о Его личности и о Его ділів, и напомнило Его судьямъ то, что раздражало ихъ боліве всего, именно: причастіе Сына человівческаго ко всемогуществу Самого Бога,—Его истинную божественность.

Обвиняемый усвояль Себѣ высоту Божественную, и, возвъщая Своимъ судьямъ, по словамъ пророка, о Своемъ назтествіи на облакахъ, Онъ объявляль имъ этимъ, что и они явятся нѣкогда для осужденія передъ Его судомъ.

Это вызвало смятеніе.

Первосвященникъ, въ знакъ скорби, разодралъ свои одежды. Не было болъе надобности изслъдовать правъ обвиняемаго на название Мессіи, не было болъе надобности провърять свядътелей. И безъ того было очевидно притязание обвиняемаго на высочайтую славу Божію, присвоение Имъ Божественности; никогда никто не слышалъ еще подобнаго богохульства.

-- Вы слышали Его, сказаль онъ; Онъ богохульствуеть; зачёмь же вамь еще свидётели? Какь вамь кажется?

Совъщаніе не было продолжительно. Всъ тотчась же признали Его достойнымъ смерти. Ни одинъ изъ членовъ, присутствовавшихъ на допросъ, ни одинъ изъ этихъ учителев,

<sup>1)</sup> Дан., VII, 13.

которые не могли же не знать ученія пророковъ о божественности Мессін, не подняяся для защиты Інсуса, даже для сиисходительной отсрочки суда, которан была позволительна при провёркі усвоменыхъ Имъ Себі наименованій. Если Іосифъ Арвиасейскій быль тамъ, то онъ долженъ быль хранить молчаніе, такъ какъ быль убіжденъ, что никакое противорічіе не имісло бы здібсь успітха.

Что сомивывающіеся саддукей, вродь первосвященниковь Анни и Каіафы, завопили о богохульствь, когда услышали человька, говорившаго о своемь ровенствь по могуществу съ преблагословеннымь Богомь, это еще понятно; но для ученыхь фарисеевь это было непростительно. Если они извратили пророческое ученіе, то этимь они измѣнили и своему призванію; если же они выровали въ божественное досточиство Мессіи, то не имыли права вопіять о богохульствь. Тоть, Кто свидытельствуеть о Себь, какь о Мессіи, должень быть судомь на основаніи своихь дыль и своей жизни; а обвиняемый, Который быль предъ ними, неоднократно предъ ихь глазами представляль всё доказательства Своего высшаго посланничества.

Ненависть однако ослёпила этихъ мнимыхъ судей. Тиранническая власть, которую обличалъ Іисусъ, желала Его смерти, и по буквъ закона, слъпо примъняемаго, они утвердили свой приговоръ надъ Нимъ.

Хультель Бога да будеть умерщвлень, говорить книга Левить <sup>1</sup>); присвоеніе же себь неотъемлемой славы Божіей есть величайшее богохульство; въ этомъ состояла вина Іисуса, а потому Ему должно умереть. Воть въ чемъ преступленіе Іисуса, разъ Іисусь не есть истинный Мессія; ибо, по ученію пророковъ, только Мессія есть Сынъ Божій. Такимъ образомъ обязанность Свиедріона состояла въ томъ, чтобы оффиціально произвесть разследованіе мессіанскихъ правъ Того, Кто именоваль Себя таковымъ предъ ихъ судилищемъ.

Но Синедріонъ этого не сдѣлалъ, а потому онъ нарушилъ правосудіе; призывая же противъ обвиняемаго, безъ предва-

<sup>1)</sup> Jebets, XXIV, 16.

рительнаго разследованія, законъ о богохульстве, онъ приговориль къ смерти не только невиннаго, но и Самого Сына Божія.

Свиедріонъ виновенъ, и онъ несеть отвётственность въ величайшемъ преступленіи, если измёрять преступленіе это святостью, достоинствомъ, высочайшимъ и не нарушимых правомъ Того, противъ Кого оно совершено.

По окончаніи допроса, Інсусъ оставался еще во дворцѣ всю ночь. Окончательный приговоръ противъ Іисуса: Онъ достоинъ смерти! распространился по всему дворцу Каіафи. И вотъ тогда то открылось отвратительное зрѣлище, проявилась ярость мстителей.

Плевали на Него; набросили на лице Его покрывало в ударяли Его, говоря: Христосъ, скажи, кто Теба удариль? Тълохранители ввърски били Его кулаками. И оскорбляли Его всякаго рода хульными словами.

Этотъ узникъ, связанный и уже обръченный на смерть, долженъ былъ бы быть неприкосновеннымъ. Но ни у кого не было жалости къ Іисусу. Ненависть, съ какою власти преслъдовали Его, казалось, выразилась въ звърствъ ихъ слугъ.

Петръ въ то время, когда допрашивали его Учителя, оставался на дворъ, гръясь у огня вмъстъ со слугами; но одна служанка первосвященника, та, которая впустила его, приблезилась къ нему и, увидя его, сказала ему: —Ты тоже однев изъ Его учениковъ; ты былъ съ Інсусомъ Назаряниномъ? Петръ отрекся отъ этого передъ всъми: —Женщина, я не знаю Его; я не знаю Того, о Комъ ты говоришь.

Видя себя узнаннымъ, онъ покинулъ дворъ и пошелъ въ прихожую (vestibul).

Пътухъ пропълъ въ первый разъ.

Другая служанка увидела его и начала указывать на него тёмъ, кто былъ тамъ:---И онъ изъ этихъ людей, сказала онъ. Да, онъ былъ съ Інсусомъ Назаряниномъ.

Петръ возвратился къ огню, посреди стражи, чтобы отклонить отъ себя подозрѣніе; но въ то время, какъ онъ стоялъ грѣясь, кто-то сказалъ ему:—И ты не одинъ ли изъ Его учениковъ? Да, ты изъ этихъ людей.

Его всюду преследовали этимъ вопросомъ, и Петръ постознио отрицалъ:

 Нетъ, нетъ, я не изъ числа ихъ. И онъ клядся при этомъ, что не знаетъ Этого человъка.

Прошло нѣсколько времени. Собраніе окончило свое засѣданіе. Інсуса связаннаго вывели въ атріумъ. Въ эту минуту Петръ былъ еще разъ подвергнутъ тому же вопросу: И ты не взъ числа ли учениковъ Галилеянина?—Да, говорили присутствующіе, и ты изъ этихъ людей: твой выговоръ достаточно на это указываетъ.

Одинъ изъ слугъ первосвященника, родственникъ того, которому Петръ отсъкъ ухо, сказалъ ему:--Развъ не тебя я видълъ въ саду?

Тогда Петръ отрекся въ третій разъ: – О, челов'якъ! сказать онъ, я не знаю, о комъ ты говоришь. И онъ сталъ мясться страшными клятвами: — Н'ятъ. я не знаю Того челов'яка, о Которомъ ты говоришь.

Онъ не кончиль еще, какъ въ ту же минуту пътухъ запъть еще разъ. Інсусъ, отводимый въ уголъ двора, обернулся въ Петру и посмотрълъ на него.

Дъйствіе взгляда Інсуса было невыразимоє. Симонъ вспомниль тогда, что Онъ говориль ему: «Прежде, чъмъ пътухъ пропостъ дважды, ты отреченься отъ Меня три раза». Душа его была смущена. И онъ покинуль домъ первосвященника, горько плача.

Нужно было Інсусу познать всё огорченія. Это троекратное отреченіе отъ Него Петра было для Него въ тотъ часъ, когда Онъ быль присужденъ къ смерти, боле тяжело, чёмъ лаже самое Его осужденіе. Одинъ изъ верховныхъ Его апостоловъ отрекался теперь отъ Него, не признаваль боле Его. Тотъ, который торжественно исповедаль въ Немъ Христа, Сына живаго Бога, теперь называль Его просто «этотъ человекъ» и не хотель признавать себя боле Его ученяюмъ.

Пути Божін ненспов'вдимы! Христосъ воспользуется н'вкогда этимъ челов'вкомъ, который не достоинъ теперь исполнять Его дело. Придетъ время, когда Петръ преобразится. Онъ убоялся теперь слугъ архіерейскихь; но онъ ничего не убоится позже, когда Духъ его Учителя овладветь имъ. Онъ отрекся теперь отъ Інсуса; но его въра сдълается потомъ несокрушимою. Онъ подверженъ теперь слабости; но онъ познаетъ потомъ всю силу Бога и научится сострадать бъдствіямъ управляемой наствы.

Оть взгляда Інсуса горькія слевы потекли изъ его сокрушеннаго сердца, и уже тогда началось его воврожденіе.

Въ силу закона, въ то время, Синедріонъ при произнесеніи смертныхъ приговоровъ обязанъ былъ прежде осужденія совершить предварительный допросъ, для выясненія опредвленной вины. Сообразно съ этимъ закономъ, очевидно, и первосвященникъ Каіафа собралъ нѣкоторыхъ членовъ высшаго Совѣта. Мы видѣли уже, какъ разслѣдована была вина Іисуса. Нѣсколько же часовъ спустя, при наступленіи утра, но еще до восхода солнца, высокій Совѣтъ, который долженъ былъ произнесть смертный приговоръ противъ обвиняемаго, собрался въ Лифостротонъ (Lischat-ha-gazith), близъ двора языковъ 1).

Інсусъ былъ введенъ туда подъ конвоемъ, который арестовалъ Его. Этотъ моментъ былъ для Інсуса моментомъ облегченія, потому что онъ освободилъ Его изъ того задержавія во дворъ Каіафы, гдъ не жальля для Него никакихъ оскорбленій. Но вообще до самаго послъдняго Своего вздоха Его страданія идутъ все возрастая, и Онъ безъ ропота выпьеть чашу страданій до дна.

Онъ явился на судъ предъ высшимъ собраніемъ. Всѣ члены собранія: первосвященники, старѣйшины, книжники и ученые были уже на мѣстѣ. Съ Іисуса сняли Его оковы; и, стоя предъ Своими судьями, Онъ долженъ былъ сказать снова, Христосъ ли Онъ?

Но Інсусъ отвѣчалъ имъ:— «Если Я и скажу вамъ, вы Мнѣ не повѣрите; если же и спрошу васъ, не будете отвѣчатъ Мнѣ и не отпустите Меня».

Приговоръ быль уже готовъ заранве въ умв этиль людей;

<sup>1)</sup> Middath., ch. Y.

Інсусъ зналъ это и своимъ молчаніемъ подаваль имъ поводъ произнесть его. Онъ не защищаль Себя, котя имълъ на это право: Онъ не спорилъ съ ними, потому что здъсь искали не истины и справедливости, а Его смерти.

Затемъ Онъ снова подтвердилъ Свое мессіаническое достоинство въ такихъ выраженіяхъ, которыя и раньше уже оскорбляли ихъ. Онъ говорилъ имъ о своей будущей божественной славъ, о своей власти, равной власти Бога. Это быль вызовъ Сына Божія человъку и невинно обвиняемаго своимъ судьямъ.

-«Отнынъ», сказаль Онъ имъ, «Сынъ человъческій возсядеть одесную силы Божіей».

Тогда всё вскричали:—Итакъ, Ты Сынъ Божій? Онъ отвічаль имъ:— «Вы это подтверждаете; да, Я Сынъ Божій».

Только этого богохульства неправедное судилище ожидало и желало услышать изъ устъ Іисуса. Собраніе было закрыто, и смертный приговоръ произнесенъ немедленно. Всё поднялись. Інсусъ снова быль отягощенъ цёпями.

Одно обстоятельство омрачило еще бол ве призракъ этого отвратительнаго правосудія.

Іуда призналь невинность Того, Кого Синедріонъ объявиль богохульникомъ. Предатель, когда увидёлъ Іисуса осужденникь, былъ возмущенъ угрызеніями совёсти. Слёдствія его преступленія ужаснули его. Онъ взялъ тридцать серебрениювъ и пошелъ сказать первосвященникамъ и старёйшинамъ: — Я согрёшилъ, предавъ кровь невиннаго. — Что намъ до того! отвётили ему, это твое дёло. Тогда въ отчаніи онъ бросиль деньги предъ ними въ храмѣ, а можетъ быть даже и въ той залѣ, гдѣ Синедріонъ произнесъ осужденіе Іисуса. Эти формалисты, которые готовились учинить ужаснёйшее ненравосудіе, испугались этихъ динаріевъ; они казались имъ оскверненными: —Это цёна крови, говорили они, не прилично положить ихъ въ казну церковную.

Разсудили и ръшити купить на деньги предателя землю одного горшечника, чтобы погребать тамъ иностранцевъ.

Іуда не зналъ спасительнаго смиренія, не зналъ слезъ раскаянія, упованія на Бога. Его предательство казалось ему недоступнымъ ни для какого прощенія, и онъ ушелъ, ослѣпленный отчаяніемъ, и повѣсился  $^1$ ).

Удивляются, что тотъ-часъ послѣ осужденія Інсуса іуден не побили Его каменьями, какъ побили они позже Стефана. Но съ тѣхъ поръ, какъ іудеи были подчинены римской власти, съ тѣхъ поръ, какъ первосвященство лишилось своей независимости и какъ въ Синедріонѣ возобладала саддукейская политика, у іудеевъ отнято было право умерщвленія, —этотъ высшій аттрибуть верховной власти. Высшее собраніе, обсуждая даже дѣла, подчиненныя его вѣдѣнію, не имѣло болѣе права произносить смертныхъ приговоровъ. Оно было ограничено только разслѣдованіемъ причинъ для этихъ приговоровъ, а чтобы сдѣлать ихъ окончательными и законными, нуждалось въ утвержденіи приговора римскимъ правителемъ. Исполненіе же приговора было возложено на римскую власть и ея повѣренныхъ.

Інсусъ быль приведенъ къ Пилату. Было уже утро. Преторія соприкасалась со стѣнами храмоваго мѣста и составляла часть громадныхъ строеній Антоніевой башни, образующей сѣверо-восточный уголь большаго четыреугольника, который заключаль въ себѣ всѣ священныя строенія. Именно здѣсь жила непобѣдимая римская когорта и правитель. Большая центральная башня была прикрыта четырьмя друдругими башнями, связанными между собою такими прочными сооруженіями, какъ валы, окруженные глубокими рвами. Все это строеніе называли городомъ по причинѣ его обшерныхъ размѣровъ; внутри его все было устроено какъ въ крѣпости: но тамъ же можно было находить и роскошь дворца 2).

Пилать, резиденція котораго находилась въ Кесаріи, прибыль въ Іерусалимь ко времени большихъ празднествъ. Присутствіе правителя условливалось стеченіемъ іудеевъ. Эти національныя празденства ръдко обходились безъ смуть, производимыхъ фанатизмомъ зилотовъ.

Члены Синедріона собрались предъ жилищемъ Пилата.



<sup>1)</sup> Mate., XXVII, 5. Cf. act., 1, 18.

<sup>2)</sup> Antiq. Iud., XV, 11, 4.

Быль ранній чась, но римскій судь производиль свои засі-

Пилать, предупрежденный объ этомъ еще наканунв, потому что начальникъ его когорты принималь участіе во взятіи Іксуса, согласился безъ сомивнія принять ихъ, какъ только они явились.

Они привели Інсуса, Который и вошель въ преторію; но іуден отказались переступить порогъ дворца. Имъ надлежало ъсть вечеромъ насху 1), и если бы они вошли въ языческій домъ, то осквернились бы этимъ, и имъ нельзя было бы совершить священный пиръ.

Пвлать поэтому должень быль выйти изъ преторіи и говорить съ іудеями, стоя у самыхъ дверей своего дворца 2):

- Въ чемъ вы обвиняте Этого человъка?

Отвътъ былъ высокомърный и короткій:—Если бы Онъ не быль злодъемъ, то мы не предали бы Его тебъ.

Эти гордые судьи не допускали мысли, чтобы ихъ приговорь могь быть отмъненъ или оспариваемъ; они хотъли отъ правителя только одного, чтобы онъ исполнилъ немедленно ихъ приговоръ; они были увъренны, что съ тъхъ поръ, какъ произнесенъ былъ приговоръ, достовърна была и причина, а потому правителю оставалось только утвердить его.

Пилать же, повидимому, не хотъль быть только исполнителень ихъ приговора.

— Въ такомъ случав, сказалъ онъ, возьмите Его вы и судите сами по вашему закону. Сами и наказывайте Его.

Тогда іуден сказали ему:—Намъ никого не позволено предавать смерти. Этимъ они сдълали признаніе въ своей подчиненности. Они домогаются смерти Этого человъка и объявляють, что не имъють права предавать Его смерти.

Нѣкогда іуден побивали камнями ложныхъ пророковъ, и нѣть сомнѣнія, что и Інсусъ быль бы кавненъ побіеніемъ камнями, если бы надъ Нимъ разразилась ненависть іудейская, узаконенная словомъ Пилата: «Наказывайте Его сами».



<sup>1)</sup> Cu. Appendice, Chronologie général de la rie de Jésus.

<sup>2)</sup> Ioan., XVIII, 29 m ca.

Но все должно было совершиться, какъ сказалъ о томъ Інсусъ.

Богъ всёмъ править въ жизни и смерти Своего Сына; по Его волё, Ему надлежить быть распятымъ на кресте; такъ и будетъ.

Тогда, чтобы заставить Пилата д'яйствовать, іуден согласились высказать ему вину Іисуса и подвергнуть ее на его обсужденіе.

— Этотъ человѣкъ, сказали они, развращаетъ народъ; Онъ запрещаетъ платить дань Кесарю и называетъ себя Христомъ--Царемъ.

Въроломство и лживость этихъ жалобъ несомивним. Это обвинение противъ Інсуса носитъ политический характеръ; но не очевидно ли для каждаго, кто только слъдилъ шагъ за шагомъ за дъятельностью Пророка, что Онъ всегда воздерживался отъ того, что могло бы повести къ возмущению народа? Спрошенный хитрыми соглядатаями Синедріона о долгъ платить подать Кесарю, не высказался ли Онъ утвердительно за подать? А мессіанское царское достоинство, на которое Онъ по ихъ мивнію не имълъ права, что общаго имъло оно съ политическою властью?

Пилать опять вошель въ преторію и позваль Інсуса. Інсусь стояль предъ правителемь. Римлянина интересовала только политика. Царь ли Ты Іудейскій? спросиль онь у Него. Вопрось быль двусмысленный. Въ еврейскомъ смыслѣ, нѣтъ, Іисусъ не быль царемъ; но въ духовномъ смыслѣ, да, Онъ Царь. Інсусъ хотѣль выяснить прежде вопросъ.

— «Отъ себя ли ты это говоришь или другіе теб'в сказали обо Мн'в?» спросиль Онъ.—Разв'в я Іудей? сказаль Пилать. Твой народь и первосвященники предали Тебя мн'в. Что Ти сділаль?

Інсусь, желая выяснить это правителю, который Его доправиваль, отвітиль сь полной искренностью.

— «Царство Мое не отъ міра сего; если бы отъ міра сего было царство Мое, то служители Мои вступились бы за Меня, дабы Я не быль предань іудеями: но царство Мое не забшнее».

Итакъ, возразилъ удивленный Пилатъ, Ты Царь?

Сказавъ, какъ Онъ понимаетъ Свое Царство, Інсусъ могъ теперь отвътить открыто и безъ двусмысленности: — «Ты върно сказалъ: Я Царь».

И. настанвая на этомъ имени, Онъ прибавилъ: «Я на то родился и на то пришелъ въ міръ, чтобы свидѣтельствовать объ истинъ. Всякій, кто отъ истины, слушаетъ Моего голоса».

Никогда образованный римлянинь не слышаль ни изъ усть ученыхъ, ни отъ своихъ учителей ничего похожаго на то, что слышаль Пилатъ въ своей преторіи изъ усть обвиняемаго Інсуса. Какое глубокое различіе между геніемъ Рима, основавшимъ свою всемірную имперію на силѣ, и Інсусомъ, основывающимъ царство Истины на Своемъ собственномъ свидѣтельствъ в на въръ въ Свое божественное посланничество!

Правитель не быль изъ числа тёхъ, которые жаждутъ истины и которые ищуть ее съ сердечнымъ безпокойствомъ.

Онъ проникнутъ былъ однимъ лишь скептическимъ равнодушіемъ.

— Что есть Истина? спросиль онъ равсвянно, и, не ожидая даже отвъта, увъренный, что предъ нимъ стоитъ только мечтатель или какой-либо мудрецъ, но конечно не честолюбецъ, опасный для мира страны и правъ Кесаря, онъ снова вышель къ іудеямъ и сказалъ имъ: — Что касается до меня, то я не нахожу въ Немъ никакой вины.

Если бы по крайней мфрв этоть политикь безь убъжденій заботился о правосудія, то онь тотчась же исполниль бы свою обязанность и отпустиль бы Інсуса свободнымъ. Но Пилать быль изъ тёхъ людей, которые ставять свою выгоду выше всего и которые готовы пожертвовать справедливостью, если того требують ихъ интересы. Въ сущности онъ боялся іудеевъ и боялся раздражить ихъ, такъ какъ зналъ ихъ фанатизмъ и щадиль его. Онъ, который умёль пользоваться силой, чтобы удержать ихъ въ повиновеніи, представляется слабимъ, нерёшительнымъ и прибъгаетъ ко всевовможнымъ хитростямъ. Но страсти, которыя кипёли передъ его дворцомъ, оказались сильнёе его; желая ихъ укротить, Пилатъ только еще болёе взволноваль ихъ и кончилъ наконецъ тёмъ, что

во всемъ уступилъ іудеямъ и сдёлался почти вопреки своей воли орудіемъ ихъ гнёва противъ невиннаго, Котораго не имёлъ мужества спасти.

Это было не народное возмущение: это была зависть, ненависть и интрига іудейских властей, которыя требовали у него крови Інсуса. Пилату было бы легко покорить себів эту власть духовенства, привыкшую ко всякой уступчивости и ко всякому раболіпству. Онъ лишь сділаль попытку въ этомъ направленіи, но вообще не обнаруживаль никакого интереса вмішваться въ осужденіе Інсуса, хотя и не скрываль отъ обвинителей, что не одобряєть этого осужденія.

Тогда вожди заговора, наиболее сильные и наиболее раздраженные, снова повторили предъ Пилатомъ свои обвиненія противъ Інсуса. Все это разбирательство происходило на открытомъ воздухѣ, предъ дворцемъ: іудеи стояли у ступеней крыльца; Пилатъ же, входя и выходя изъ залы преторіи, стоя у дверей прихожей, допрашиваль Інсуса и переговаривался съ іудеями. Намъ не извъстны подробности этихъ новыхъ обвиненій противъ Інсуса, но конечно фанатизмъ и ненависть не стъснялись никакимъ въроломствомъ.

Пилать опять возвратился къ обвиняемому и скаваль Ему:— Развъ Ты не слышишь, какъ много обвиненій противъ Тебя? И Ты ничего не отвъчаень? Смотри, въ сколькихъ вещахъ они Тебя обвиняють!

Інсусъ не отвъчаль ему болье ни слова. Это модчаніе удивило Пилата. Обвиненія іудеевь возобновились съ новою силою. Равнодушіе и слабость правителя раздражали ихъ до крайности. Они возобновили противъ Іисуса политическое обвиненіе, и, дълая намекъ на Его торжественное вшествіе въ Герусалимъ, говорили Пилату: — Онъ возмущаеть народъ по всей Іудеи, отъ Галилен и до сего мъста.

Въ словъ Галилея Пилатъ думалъ найти средство избавить себя отъ дъла, которое такъ затрудняло его; онъ спросилъ, не былъ ли Інсусъ изъ этой страны и тутъ же ръшилъ отослать Інсуса Галилеянина къ Ироду 1), тетрарху Галилеи.

<sup>1)</sup> Ayr., XXIII, 7-10.

Тетрархъ, по причинъ праздниковъ, тоже находился въ это время въ Іерусалимъ, и дворецъ его стоялъ рядомъ съ преторіей Пилата. Осужденіе и казнь нъсколькихъ галилеянъ произвели, повидимому, недавно разрывъ между этимъ правителемъ и Пилатомъ. Теперь же представился прекрасный случай для этого послъдняго возстановить съ нимъ прежнія отношенія. Приглашая Ирода разсудить вину Іисуса, онъ признаваль этимъ его права надъ галилеянами даже и въ Іудев. Дъйствительно, Иродъ былъ польщенъ поступкомъ Пилата; и съ этого дня они снова сдълались друзьями 1).

При видѣ Іисуса тетрархъ пришелъ въ великую радость, такъ какъ уже давно желалъ видѣть Его. Это былъ человѣкъ суевѣрный и слабый; онъ много слышалъ о Галилейскомъ Пророкѣ и теперь разсчитывалъ быть свидѣтелемъ какоголибо чуда; Іисусъ былъ для него только предметомъ любонытства, какъ совершитель чудесъ. И онъ рѣшился допрашивать Его, самъ предлагая Ему вопросы. Но Іисусъ не осуществилъ мечты Ирода; предъ убійцей Іоанна Крестителя Онъ оставался нѣмымъ.

Обвиненія священниковъ и книжниковъ снова раздались предъ Иродомъ. Но Інсусъ хранилъ молчаніе. Это поведеніе унивило и оскорбило правителя, и онъ отомстилъ Ему за это поруганіемъ надъ Нимъ; и всё придворные присоединились къ этому со своими издёвательствами. Іисусъ, Котораго обвиняли предъ Иродомъ, какъ и предъ Пилатомъ въ томъ, что Онъ называетъ Себя Царемъ, былъ одётъ въ свётлый плащъ на подобіе тёхъ, какіе носили іудейскіе цари въ торжественные дни <sup>2</sup>). И въ такомъ одёяніи, ради насмёшки надъ Нимъ, Иродъ отослалъ Его опять къ римскому правителю.

Пилатъ такимъ образомъ обманулся, и его уловка, съ цёлью избавиться отъ этого дёла, не удалась. Тогда онъ испробовалъ другое средство.

Онъ велълъ созвать первосвященниковъ, старъйшинъ и народъ.

<sup>1)</sup> Jys., XXIII, 12.

<sup>2)</sup> Bell. Jud., XI, 1, 1.

— Вы представили мий Этого человика, сказаль онь имь, какъ возмутителя толпы; я допросиль Его при васъ и не нашелъ въ Немъ ничего, въ чемъ вы Его обвиняете. Иродъ, къ которому я посылалъ васъ съ Нимъ, также не нашелъ въ Немъ вины. Мы не нашли въ Немъ ничего, что заслуживаетъ смерти.

Итакъ, я накажу Его и отпущу.

Кромъ того, у васъ есть обычай, чтобы я отпускаль вамъ одного преступника ради Пасхи. Кого хотите, чтобы я отпустиль вамъ, Варавву или Царя Іудейскаго?

Странное и жестокое заблуждение хитрости; хитрость эта была лишь выражениемъ слабости, неправосудия и трусости. Если Іисусъ не виновенъ, то за что же Его наказывать? Очевидно Пилатъ не старался отстоять свое право; онъ хотълъ лишь отдълаться отъ тягостнаго дъла и побудить издеевъ отказаться отъ смерти Іисуса. Онъ надъялся успокоить ихъ наказаниемъ Іисуса. Тщетная надежда, — ненависть не можетъ успокоиться подобнымъ образомъ. Ее надобно или силою заставить замолчать, или отдать кровь, которой она требуетъ.

Изъ преступнаго угодничества, последствія котораго Пилатъ долженъ былъ предвидеть, онъ не сказалъ іудеямъ: Я хочу освободить вамъ Іисуса, а самимъ обвинителямъ предоставилъ освобожденіе обвиняемаго, далъ имъ совершить выборъ между разбойникомъ, убійцей и невиннымъ.

Когда еще происходило разбирательство этого дѣла, одно происшествіе, упоминаемое въ одномъ изъ Евангелій, должно было укрѣпить правителя въ его желаніи спаста Іисуса 1). Жена Пилата, язычница, прислала сказать ему: Не дѣлай ничего Этому праведнику, ибо я сегодня во снѣ много пострадала ради Него.

Молва объ Іисусъ, которая уже нъсколько дней наполняла Іерусалимъ, должна была проникнуть и во дворецъ правителя. И нътъ ничего невъроятнаго въ поведеніи этой женщины, испуганной во снъ ужасной участью, которая угрожала Пророку. Убійственныя намъренія высшихъ іудейскихъ



<sup>1)</sup> Мате., XXVII, 19.

сановниковъ противъ Інсуса были конечно всёмъ извёстны, и всё тё, которыхъ не ослёпляла ненависть, должны были сожалёть объ Інсусъ.

Толпа, услышавъ предложение Пилата, собралась передъ преторией, чтобы потребовать по обычаю въ честь праздника освобождения одного изъ преступниковъ. Старъйшины настроили народъ и распространили среди него свое приказание.

Правитель повториль свой вопросъ: Кого же изъ двухъ мотите, чтобы я отпустиль вамъ? Хотите ли, чтобы я отпустиль вамъ Цара Гудейскаго?

Но толпа закричала: отпусти и освободи намъ Варавву!

Пилать, желавшій освободить Іисуса, еще разъ обратился къ народу. Въ его совъсти происходила борьба между голосомъ справедливости, говорившимъ за Інсуса, и голосомъ политики, пугавшимъ его какой-либо опасностью.

Онъ отвътиль имъ: я освобожу вамъ Царя Іудейскаго.

Но народъ, замѣтивъ малодушіе и колебанія Пилата, закричалъ снова:—Нѣтъ не Его, но Варавву!

— Что же мет дълать съ Інсусомъ? сказалъ онъ. Что я долженъ сдълать съ Царемъ Іудейскимъ?

Итакъ, этотъ римскій правитель, этотъ вооруженный представитель справедливости не отдаетъ боле приказаній, а какъ будто просить ихъ отъ другихъ. Онъ не указываеть на правосудіе, которое ему поручено охранить, а советуется съ капризомъ мятущейся толпы, хотя и знаетъ, что этотъ капризъ есть следствіе ненависти и зависти.

Ответь народа не заставиль себя ждать; поднялся крикь:

- Распни Его! распни Его! Пилатъ еще противился пова страстамъ, поражавшимъ его слабость. Онъ, которому надлежало быть смълымъ и ръшительнымъ, лишь оспаривалъ вину Іисуса.
- Что же сделаль дурнаго Этоть человекь? Я не нашель въ Немъ никакой вини, заслуживающей смерти. Итакъ, я накажу Его и отпущу. Но крики толпы усилились. Сами первосвященники присоединили свои голоса къ голосамъ народа, и послышались все более и более громкіе возгласы:
  - Онъ долженъ быть распять!

Тогда Пилать, видя, что ничего не достигь своими пере-

говорами и что смятеніе только возрастало, испугался. Онъ возбуждаеть мятежъ, и мятежъ этоть устрашиль его.

И воть онъ вельль принесть воды, умыль свои руки передъ народомъ и сказаль:—Я не повиненъ въ крови Этого праведника. А вы отвътите за Него.

И весь народъ закричалъ ему въ отвътъ:—Кровь Его на насъ и на дътяхъ нашихъ.

Омовеніе рукъ не оправдываеть Пилата.

Человъку сильному, человъку знающему, человъку обязанному непростительно уступать несправедливости и насилію. Никакой правитель не долженъ узаконивать преступленія. Но Пилать именно могь воспротивиться іудеямь и защитить Івсуса, потому что имёль для этого силу. Пилать зналь, что Інсусь быль невинень и что іудеи Его преследовали изъ ненависти, и призналъ это публично; поэтому Пилать обязанъ быль защитить и освободить Інсуса, такъ какъ это было его оффиціальнымъ долгомъ. Но онъ оказался слабымъ, малодушнымъ, трусливымъ и жестокимъ. И его память останется отягощенною предъ христіанами и даже предъ тіми, которые не върують, величайшимъ преступленіемъ, и соучастіе его въ этомъ преступленіи не имъетъ себъ оправданія. Кровь Інсуса, которая пала проклятіемъ на техъ, кто убилъ Его, п на дътей ихъ, обрызгала также и руки Пидата. И пятно это останется пе смываемымъ.

Заявивъ о своей невинности, правитель уступилъ іудеямъ. Они просили освободить Варавву, и онъ возвратилъ имъ возмутителя, убійцу, разбойника, а Іисуса отдалъ на ихъ произволъ.

Но кажется Пилать питаль еще напрасную надежду спасти Інсуса. Этоть человъкь, столь осторожный, разсчитываль на состраданіе толпы. Толпа, увлеченная политическими или религіозными страстями, свиръпа. Она не знаеть жалости, она неумолима и кровожадна, какъ плотоядныя животныя. Правитель долженъ быль убъдиться въ томъ. Онъ велъль взять Інсуса и выдать Его солдатамъ, чтобы они бичевали Его; это была общая участь распинаемыхъ предъ смертной казнью.

По римскому обычаю Івсусъ, обращенный спиною, быль

привязанъ за руки къ маленькой колоннъ, и палачъ, вооруженный плетью изъ длинныхъ и узкихъ ремней, оканчивающихся кусками костей и свинца, сталъ наносить Ему частые удары. Это была ужасная пытка, которую осужденный обыкновенно не переносилъ. При первыхъ же ударахъ кожа на спинъ разрывалась и брызгала кровь.

Інсусъ страдаль, не произнося жалобъ.

Потомъ стражи отвели Его во внутренній дворъ, и туда были призваны всё солдаты преторіанской стражи. Они сняли съ Него Его одежды и накинули на Его плечи пурпуровую мантію. Сдёлали изъ терновика вёнецъ и надёли его на голову Іисуса: и въ правую руку Его вложили трость, на подобіе скипетра. Они подходили къ Нему, кланялись въ насмёшку и говорили Ему:—Радуйся, Царь Іудейскій! При этомъ они били Его по ланитамъ, ударяли тростью по головѣ Его и преклоняли колёна.

Ради какого каприза жестокости поступали такъ эти солдаты? Для чего нужны были эти гнусныя и грубыя насмёшки? Ненависть къ іуденмъ была сильна у римскихъ солдатъ, и осужденный, Котораго отдали имъ, былъ жертвою этой ненависти. Но противъ Іисуса существовало такое ожесточеніе силъ зла, что лишь тайными внушеніями ихъ можно объяснить всё эти ужасы. Эти тайныя внушенія остаются не замѣченными. Тѣ, которые описывають эти событія, говорять лишь о томъ, что можно было видъть собственными глазами: свильтели описывають только эти видимыя сцены.

Пилатъ, идя впереди Інсуса, снова вышелъ на крыльцо дворца:— Я вывожу Его вамъ, сказалъ онъ іудеямъ, знайте же, что я не нашелъ въ Немъ никакой вины.

Следомъ за нимъ показался и Іисусъ въ терновомъ венце въ пурпуровой одежде. Пилатъ указалъ на Него и сказалъ:—Вотъ человекъ.

Эти слова выражали и состраданіе и насмѣшу: состраданіе къ Інсусу, видъ Котораго могь терзать сердце, и насмѣшку надъ іудеями, раздраженными противъ жертвы, приведенной въ это жалкое положеніе.

Когда начальники жреческого сословія и служители храма

увидъли Інсуса, ихъ ненависть снова разразилась противъ Него.

- Распин Его, распин Его! кричали они Пилату.

Правитель, видя, что и его жестокая попытка спасти Інсуса не удалась, какъ не удались и другія его средства, попытался въ последній разъ не быть орудіемъ мести этихъ изступленныхъ людей. Выведенный изъ терпенія, онъ сказаль имъ:—Возьмите Его и распните сами. Что же касается меня, то я не нахожу въ Немъ никакой вины.

Іуден сосладись на свой законъ 1). Мы уже видёли, съ какою добросовестностію они толковали его. По нашему закону, отвёчали они. Онъ долженъ умереть. Онъ называетъ Себя Сыномъ Божівмъ.

И они требовали отъ Пилата исполненія закона.

Когда Пилать услышаль эти слова о Сынѣ Божіемъ, его охватиль неопредѣленный страхь по отношенію къ Івсусу. Кто такой этоть обвиняемый, Который находится предъ нимъ? Не сверхъестественное ли, не божественное ли это существо.

Съ другой стороны, фанатизмъ іудеевъ ставилъ ему все возростающія препятствія къ спасенію Іисуса; онъ зналь, что этотъ возбужденный народъ способенъ на все, когда дівло идетъ о его законів.

Исполненный недоумънія и смущенія, онъ снова вошель въ преторію вмъстъ съ Інсусомъ, и, размышляя объ этомъ имени Сына Божія, которое такъ его озабочивало, но которое онъ понималъ только сообразно со своими языческими предразсудками, онъ сказалъ Ему, какъ будто желая узнать тайну Его происхожденія:—Откуда Ты?

Іисусь не отвъчаль.

Пилать, удивленный Его молчаніемъ, думаль напугать Его:— Почему Ты не отвъчаеть мнъ, мнъ—судьъ? Развъ ты не знаеть, что я имъю власть распять Тебя или отпустить?

— «Ты не имълъ бы власти надо Мною, еслибы она не была дана тебъ свыше. Но тогъ, кто предалъ Меня тебъ, болъе виновенъ, чъмъ ты».



<sup>1)</sup> Левит. XXIV, 16.

Этоть отвёть Інсуса быль единственнымь словомь способнимь одушевить Пилата рёшительностію. Онь украпиль правителя, который попытался въ последній разъ спасти обвиничаго.

Но врики іудеевъ возобновились:—-Если ты Его освободишь, кричали они, то ты не другь Кесаря. И, возвращаясь въ политическому обвиненію, столь ложно возводимому противъ Інсуса, они прибавили слъдующее лукавое выраженіе:— Всякій, кто называеть себя царемъ, есть бунтовщикъ противъ Кесаря.

Пилать не сопротивлялся болће.

Онъ вывелъ Іисуса передъ дворцемъ на мѣсто, называемое Гавваев, сѣлъ на судейское мѣсто и сказалъ іудеямъ:—Вотъ вашъ Царь.

Возми Его, расини Его! закричали въ одвиъ голосъ іудеи.

- Царя ли вашего распять? возразиль онъ.
- --- У насъ нътъ другого царя, кромъ Кесаря.

Пилать замолчаль.

Въ этой борьбъ религіознаго фанатизма и политики, борьбъ, которой предметомъ былъ Сынъ Божій, Пилатъ былъ побъжденъ наконецъ: онъ отдалъ Іисуса Іудеямъ для распятія.

Это было въ Пятницу между девятымъ часомъ и полднемъ 1).

II.

#### Смерть Інсуса Христа и Его погребеніе.

Крестная казнь не была изв'єстна іуденскому закону; лишь за величайшія преступленія законъ опредёляль пов'єшеніе труповъ на вис'єлицъ. Іудей не распиналь, онъ побиваль камнями. Только одинъ изъ посл'єднихъ Асмонеевъ, Але-

<sup>1)</sup> Св. Іоаннъ говорить: около шестого часа. Св. Маркъ говорить: въ девятовъ. Противоръче здъсь лешь кажущееся. Гуден, какъ извъстно, вибли только четире часа, чтоби опредълять время: первий, третій, шестой и девятий. Эти часи соотвътствовали тъиъ, которые ин называемъ: шесть часовъ, девять часовъ, поддень и три часа. Выраженіе Св. Іоанна должно понимать какъ время, продолжавиееся между девятью часами и полднемъ, ближе въ полдню, что къ девяти часамъ.

ксандръ Іаннанъ, приказывалъ распинать на крестѣ, и то лишь плѣнниковъ ¹). Но казнь эта была въ обычаѣ у всѣхъ древнихъ народовъ: у Египтянъ ²), Персовъ ³), Финикіянъ в Кареагенянъ, Грековъ и Римлянъ. Эти послѣдніе умерщвили мечемъ гражданина, осужденнаго на смерть; на крестѣ же они распинали рабовъ ⁴), бунтовщиковъ и важнѣйшихъ преступниковъ. Въ провинціяхъ Имперіи крестъ былъ такииъ видомъ казни, которымъ пользовались префекты и правители. Въ Сиріи и въ Іудеи еврен были распинаемы тысячами 5).

Кресть быль для іудеевъ предметомъ ужаса; онъ вошель у нихъ въ поговорку, какъ символъ величайшаго страданія н безчестія. Осужденный на смерть мучился на кресть долгодень, а иногда два дня; его нагимъ привязывади или прибивали гвоздями по рукамъ и по ногамъ къ двумъ стволамъ дерева, скрещеннымъ обыкновенно въ формъ буквы Т. Все тъло, сильно вытянутое, висъло на рукахъ, которыхъ жгучія раны еще болъе раздирались и расширались подъ его тяжестью. Кровь сочилась изъ ранъ отъ гвоздей. Неподвижвый, пожираемый лихорадкой и палящей жаждой, сохраняя свое сознаніе, распятый испытываль медленное замираніе. Иногда нужно было ускорить смерть, и тогда палачъ перебиваль ему голени. Оскорбленная толпа присутствовала при агоніи осужденнаго, и ея ненависть могла насытиться въ это время воплями и страданіями умиравшаго. Жестокосердіе человъческое не могло придумать ничего болве ужаснаго, чемъ эта казнь, въ которой соединены были и жестокость страданій, и медленность смерти и, наконецъ, безславіе.

Іуден требовали подобной казни у Пилата для Іисуса. Ненависть, внушавшая имъ крикъ: Распни Его! могла быть уловлетворена только этою казнью.

Было предсказано, что человъкъ скорби умретъ на крестъ.

<sup>1)</sup> Bell. Jud., I, 4. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Быт., XL, 19.

<sup>3)</sup> Ecp., VII, 10.

<sup>4)</sup> Cic., C. Verr., 5, 6; Juven., 6, 4; Val. Max., 2, 7, 12.

<sup>5)</sup> Antiq. Jud., XVIII, 10,-10.

Солдаты сняли съ Іисуса пурпуровую мантію, въ которую облекли Его прежде <sup>1</sup>), и снова над'єли на Него собственныя Его одежды.

Осужденный сошель со ступеней преторіи и, по обычаю, быль обременень Своимь крестомь.

Съ Нимъ шли два разбойника, чтобы подвергнуться той же казни. Для чего сдълалъ это Пилатъ? Хотълъ ли онъ бросить іудеямъ послъднее оскорбленіе тъмъ, что далъ этихъ двухъ товарищей по несчастію Тому, Котораго іудеи съ ненавистью обвиняли въ провозглашеніи Себя ихъ Царемъ? Нътъ, здъсь слъдуетъ скоръе видъть исполненіе воли Провидънія. Божественный гнъвъ казалось разразился надъ Іисусомъ. Все соединилось для того, чтобы увеличить позоръ Его смерти. Возлюбленный Сынъ Отца принесенъ въ жертву за гръхи человъчества: и съ Нимъ поступаютъ безжалостно.

Уже утромъ должна была распространиться по городу въсть о судъ и о приговоръ надъ Інсусомъ; ученики, друзья Учителя, могли теперь слъдить за кровавой развязкой драмы. Народъ тъснился у входа въ преторію. Печальная группа двинулась въ путь; осужденныхъ сопровождали воины, вооруженные копьями, подъ начальствомъ сотника.

Дорога, которая вела на Голгову, проходила близь той, которую іерусалимскіе христіане называють теперь Скорбникь Путемъ (la Yoie douloureuse); она пересъкаеть весь нижній городъ, или Акру, переходить Нижнюю улицу, которую Іосифъ называеть долиной Тиропеонъ (Тугоре́оп) и которая раздълнеть Акру отъ Гареба (Gareb), и поднимается затвиъ по покатости, довольно крутой, до воротъ Ефраимовихъ 1).

<sup>1)</sup> Mare., XXVII, 31; Mapka XV, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іерусалинская ограда образуеть въ этомъ мёстё острый уголь: одна изъ сторонъ угла шла отъ башин Гиппія (Hippicos) и спускалась прямою дорогою отъ запада въ востоку до воротъ Геннаем (Gennath); другая сторона угла шла отъ воротъ Геннаем и направлялась прямо къ сѣверу.

Тамъ, въ этомъ треугольномъ пространстве, образуемомъ угломъ, въ двадцати вагахъ отъ городскихъ стенъ, находилось место казен. Его называли «Лобнымъ

Сдёлавъ нѣсколько шаговъ, Іисусъ началъ изнемогать подъ тяжестью креста. Въ толпъ, сбѣжавшейся къ мѣсту, по которому шли осужденные, Онъ замѣтилъ Свою мать. Сынъ и мать обмѣнялись только взглядами.

Немного далье, нъкто Симонъ Киренеянинъ, возвращавшійся съ полей и встрътившійся съ шествіемъ, былъ остановленъ воинами, исполнителями казни; и они принудили его нести крестъ Іисуса 1). Въроятно Учитель, истощенный предыдущимъ бичеваніемъ, въ изнеможеніи упалъ на дорогь. А можно также предполагать и то, что этотъ Ливіецъ смъло выразилъ свое сочувствіе къ осужденному и что, приглашенный поэтому воинами помочь Іисусу, онъ не поколебался взять на свои плечи тяжелую ношу Іисуса 2).

Память объ этомъ человъкъ, неожиданно соединенная съ воспоминаніемъ о казни Спасителя, остается на всегда благословенною. Крестъ, который онъ понесъ, спасъ его, и его самого, и близкихъ его. Вмъстъ съ своею женою и двумя своими сыновьями, Руфомъ и Александромъ, онъ сдълался върнымъ и уважаемымъ ученикомъ Іисуса 3).

Здъсь надобно также упомянуть имя одной женщины. Хотя Евангелія ничего не говорять о ней, но христіане чтуть ея память; имя этой женщины Вероника.

Видя Інсуса, проходившаго мимо ея дома, съ челомъ, покрытымъ пылью и кровью, она приблизилась къ Нему и, наперекоръ всѣмъ оскорблявшимъ, отерла Его лице своимъ покрываломъ. Она съ Симономъ Ливійцемъ принадлежала къ числу тѣхъ, которые имѣютъ мужество выказывать свое состраданіе къ людямъ, всѣми покинутымъ и всѣми оскорбляемымъ, какимъ былъ Інсусъ.

мъстомъ», мъстомъ казни (Calvaire), по еврейски Голгова, по причинъ сходства этого обнаженнаго ходма съ круглою формою человъческой годовы.

Дорога въ Самарію проходила подлѣ этого мѣста, посреди оливковыхъ садовъ, въ которыхъ богатми семъв изсѣкали свои гробинцы.

<sup>1)</sup> Мате., XXVII, 32 и парал.

<sup>2)</sup> Если римскій воинъ налагаеть на тебя тяжелую ношу, не противься и не ропщи, ниаче ты будешь избить. (Arr., IV, 1).

<sup>3)</sup> Pmm., XVI, 13.

Когда приближались къ Голгоов, позади осужденныхъ раздались плачъ и рыданія. Безиврная жалость охватила толпу, въ особенности сердца женщинъ. Іисусъ обернулся къ нимъ и сказалъ:

— «Дщери Іерусалимскія! не плачьте обо Мнѣ: но о себѣ плачьте и о дѣтяхъ вашихъ. Ибо наступаютъ дни, когда ска-жутъ: блаженны неплодныя, и утробы не родившія, и сосцы не питавшіе. Тогда будутъ взывать къ горамъ: падите на насъ! и холмамъ: покройте насъ!

«Ибо если съ зеленѣющимъ деревомъ это дѣлаютъ, то съ сухимъ что будетъ?»  $^{1}$ ).

Інсусъ забыль о Себъ. На состраданіе Онъ отвъчаеть состраданіемъ. Въ изнеможеніи, которое уже охватывало Его, Онъ думаеть о томъ народъ, котораго быль жертвою и который предаеть Его на смерть. Онъ пророчествуеть о его будущихъ ужасныхъ бъдствіяхъ. Дерево зеленое и живое, – это Онъ Самъ; дерево же сухое и мертвое, – это народъ, который отвергаетъ Его. Если съ невиннымъ, ложно обвиненнимъ въ богохульствъ и въ возмущеніи противъ языческой власти, поступаютъ подобнымъ образомъ: то что будетъ съ этимъ народомъ, преступнымъ и бунтующимъ, который попитается свергнуть съ себя чужеземное иго и который найдеть свою гибель въ огнъ и мечъ римлянъ?

Таково будеть отмщение Божие: никто не можеть предотвратить его. Одинъ лишь Онъ могъ бы это сдёлать, но именно Его то и предаеть смерти этоть родъ, ослёпленный ненавистью.

Наконецъ прибыли къ Голгоов.

Было поставлено три креста. Но прежде, чёмъ пригвоздить кънимъ осужденныхъ, имъ дали одурнющаго питья, обыкновенно предлагаемаго тёмъ, кому надлежало умереть. Это было ароматное вино, смёшанное съ ладаномъ и миррою, кислое и горькое на вкусъ 2). Іисусъ прикоснулся лишь устами



<sup>1)</sup> Jyke, XXIII, 27 H ca.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нѣкоторые писатели, и между прочимъ Лапжанъ (Langen), замѣчаютъ, что превије натуралисты, Діоскоридъ и Галенъ приписывали ладану и миррѣ лѣйствіе увичтожающее боль.

къ питью, какъ бы изъ благодарности къ вниманію тѣхъ, которые предложили Ему это питье, но не сталь его пить; ибо Ему надлежало претерпѣть всю жестокость смертной казни съ полнымъ сознаніемъ.

Разстояніе отъ преторіи до Голговы едва равняется тысяять шагамъ. Скорбный путь быль пройденъ менте, чты въ часъ.

Въ полдень, въ шестомъ часу, Іисусъ былъ распять на крестъ, и вмъстъ съ Нимъ были распяты два разбойника: одинъ по правую, а другой по лъвую Его сторону.

Інсусь же быль распять посреди ихъ.

Поднятый на кресть, Онъ молился за своихъ палачей. И первое Его слово на крестъ было словомъ прощенія: «Отче!» молился Онъ, «прости имъ, ибо они не въдають, что творятъ».

Распятіе это есть великій залогъ Божественнаго милосердія. Оно возстановило миръ между человівкомъ и Богомъ; оно примирило людей съ Богомъ. Въ основів всіхъ человіческихъ грізховъ лежить невіздініе; человізкъ не знаеть и не видить, что онъ дізлаеть; это и бываеть чаще всего причиною того, что человізческое сердце становится злымъ. Слабость, заблужденіе воли имізють свою первую причину именно въ умственномъ потемненіи. Еслибы Інсусъ быль признанъ, то никогда не быль бы распять на крестів. И воть Онъ указываеть на это невіздініе, какъ на извиненіе величайтаго изъ преступленій.

Отныев, каково бы ни было преступление человвка, грвыникъ можетъ взирать на Христа, и онъ услышитъ мольбу Его: «Отче! прости имъ, ибо они не ввдаютъ, что творятъ». Это молитва за всвхъ, ибо всв мы страдали въ Немъ. Она обнимаетъ весь міръ своимъ неизмвримымъ милосердіемъ. Страдающіе научаются теперь не проклинать, а умирать во Христъ, прощая и благословляя.

Когда осужденные были подняты на кресты и когда ужасное дъло распятія было окончено, палачи прикръпили къ самымъ крестамъ, надъ головой казненныхъ, дощечки съ надписями, указывающими на ихъ преступленія. Этого требовалъ римскій обычай 1). Надпись надъ Іисусомъ, составленная на трехъ



<sup>1)</sup> Осужденный самъ несъ эту надпись, идя на вазнь.

языкахъ: на еврейскомъ—народномъ языкъ, на греческомъ всемірномъ тогда языкъ, и на латинскомъ, языкъ побъдителей, заключала слъдующія простыя слова: «Іисусъ Назорей, Царь Іудейскій». Всъ могли читать имя и преступленіе Іисуса. Насмъхаясь до конца надъ тъми, которые вынудили осужденіе Пророка, Пилать обезчестиль ихъ въ послъдній разъ, провозгласивъ Іисуса ихъ Царемъ, и этимъ исполнилъ, самъ того не зная и не желая, таинственную волю Бога о Своемъ Сынъ. Царь Іудейскій,—да, Онъ дъйствительно сталъ Царемъ, но не въ Пилатовомъ смыслъ, а ради креста, на которомъ померъ, и ради крови, которая истекла изъ Его ранъ. Съ тъхъ поръ истинные іудеи, истинные сыны Авраама, признали Іисуса предъ цълымъ міромъ своимъ Спасителемъ и своимъ Учителемъ; и именно Своею смертію Онъ стяжалъ Себъ царское достоинство.

Когда іуден, собравшіеся толпою вокругъ Голговы, увид'єле свою жертву и прочли надъ головой Его надпись, которая именовала Его Царемъ, они поняли насм'єшку Пилата в вознегодовали на это 1).

Первосвященники, присутствовавшіе на м'яст казни, хотіли перем'янить надпись, которая оскорбляла ихъ. Они отправились къ Пилату и сказали ему:— Не пиши: Царь Іудейскій, но напиши, что Онъ называетъ Себя Царемъ Іудейскимъ.

Но правитель, котораго слабостью, малодушіемъ и робостью они пользовались, быль на этотъ разъ не умолимъ. Онъ умъль быть таковымъ въ случать надобности, и его непреклонность могла доходить иногда даже до жестокости въ отношеніи къ этому побъжденному, но неуступчивому народу; поэтому для Пилата тъмъ болъе было непростительно выдать народу Іисуса. Пилать съ негодованіемъ отвътилъ:— Что я написалъ, то написалъ.

Именно въ это времи воины, распившіе осужденныхъ, у подножія крестовъ, дёлили между собою ихъ одежды <sup>2</sup>). Рим-

<sup>1)</sup> Іоанна, XIX, 19 н сл. Сн. Луки, XXIII, 38; Марка, XV, 26; Мате., XXVII, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мате. XXVII, 35 и сл., и паралл.; Іоанна, XIX, 23, 24.

скій законъ «De bonis damnatorum» (объ вмуществ'в осужденныхъ) присуждаль имъ эти одежды. Четыре палача Інсуса взяли Его одежды: таллиеъ (le taleth), поясъ, плащъ, хитонъ, обувь. Они раздѣлили плащъ на четыре части; но о хитонѣ, такъ какъ онъ былъ не сшивной, а весь тканый съ верху до низу,—уговорились: — Не станемъ раздирать его, а бросимъ лучше жребій, кому онъ достанется.

И они сдълали какъ сказали; потомъ, усъвшись близь крестовъ, стали охранять свои жертвы.

Эти воины не думали конечно, какъ и Пилатъ, что они суть лишь орудія въ рукахъ Промысла и что лишь исполняють слово пророка объ Іисусъ: Раздълили ризы Мои между собою, и объ одеждъ Моей метали жребій 1).

Толпа смотрёла на это. Проходящіе злословили Іисуса, качая головой и богохульствуя. Они обращались къ Іисусу съ насмёшками и безъ жалости говорили: — Уа, разрушающій храмъ Божій и въ три дня созидающій! спаси Себя Самого; если ты Сынъ Божій, то сойди со креста.

Эти хулители припомнили теперь слова ложныхъ свидътелей, обвинявшихъ Христа у Кајафы. Люди низкой доли всегда отличаются грубою, звърскою, подлою жестокостью. Чъмъ болъе тотъ, кого они преслъдуютъ, униженъ и безпомощенъ, тъмъ болъе они дълаются дерзкими и ненавидящими.

Но и старъйшины не отказались отъ отвратительнаго удовольствія удовлетворять своей ненависти. Первосвященники, книжники и старъйшины присоединили свои насмъщки и свои оскорбленія къ голосамъ своихъ слугъ. Они разговаривали и издъвались между собою надъ чудодъйственною силою, надъ притязаніемъ на Мессіанское достоинство, надъ признаніемъ Себя Сыномъ Божіимъ, надъ Его добротою къ людямъ, надъ Его върою въ Своего Отца 2).

— Другихъ спасалъ, а Себя Самого не можетъ спасти. Если Онъ Царь Израилевъ, пусть теперь сойдетъ со креста, и мы увърчемъ въ Hero!



<sup>1)</sup> IIcaz., XXI, 19.

<sup>2)</sup> Mare., XXVII, 41 H ca.; Mapra, XV, 31.

Онъ уповалъ на Бога; пусть же теперь Богъ избавить Его, если Онъ угоденъ Ему. Ибо Онъ говорилъ: «Я Сынъ Божій». Эти судьи, которые осудили и привели къ смерти Інсуса, не стыдятся даже во время своего звърскаго торжества; они оскорбляютъ Его даже во время самой казни.

Вокругъ жертвы распространялась какъ бы зараза ненависти и оскорбленій.

Римскіе вонны также насм'єхались надъ Нимъ 1); д'єлая намесь на надпись, прибитую надъ головой Его, они говорили съ изд'євательствомъ:—Если Ты Царь Іудейскій, спаси Себя. И наполнивъ чашу своимъ питьемъ, они давали Ему пить.

Наконецъ, и одинъ изъ двухъ разбойниковъ, распятыхъ съ Інсусомъ, присоединилъ и свое богохульство къ хуленіямъ другихъ:— Если Ты Христосъ, сказаль онъ, спаси Себя и насъвивств съ Собою <sup>2</sup>).

Но другой разбойникъ останавливалъ его, говоря: — Или ты не боишься Бога, когда и самъ осужденъ на то же? Мы осуждены праводно, ибо достойное по дъламъ нашимъ приняли: а Онъ ничего худаго не сдълалъ.

Было ясно, что душа этого казнимаго была покорена Іисусовъ. Она раскаивается, она въруетъ. Всъ тъ, кого привлекаетъ Іисусъ, начинаютъ раскаиваться и въровать. Его кротость, Его спокойствіе, Его слово прощенія, это обращеніе къ Богу Отцу, выраженное Имъ съ неподражаемымъ чувствомъ, просвътили преступника. И кто проникнетъ въ тайны сознанія и сокровенные пути любви Божіей въ дълъ спасенія людей? Этотъ преступникъ нашелъ жизнь на крестъ, но возлъ Спасителя.

— Помяни меня, Господи, сказаль разбойникь, обращаясь въ Інсусу, когда придешь во Царствіи Твоемъ.

Онъ исповъдаль такимъ образомъ истину царственнаго достоинства, ради котораго Інсусъ умиралъ. И его упованіе

<sup>1)</sup> Jyku, XXIII, 36.

<sup>2)</sup> Mare., XXVII, 44; Mapsa, XV, 32; Jyen XXIII, 39 m cl.

принесло ему одно изъ утъщительнъйшихъ словъ, какія только сходили изъ устъ Распятаго.

-- «Истино говорю тебь, нынь же будешь со Мною въ раю (Paradis)» 1).

Затъмъ произопло трогательное событіе, разсказанное однимъ изъ тъхъ, кто присутствовалъ здъсь и кто былъ при этомъ главнымъ дъйствующимъ лицемъ <sup>2</sup>).

Въ этой толиъ равнодушной, любопытной, враждебной, собравшейся вокругъ осужденныхъ, находились также родственники Іисуса, Его ученики. Его соотечественники изъ Галилеи и женщины, которыя слъдовали за Нимъ. Его мать также была среди толпы. Но въ этотъ моментъ она приблизилась ко кресту вмъстъ съ Іоанномъ, съ нъкоей Маріей Клеоповой, своей родственницей, и Маріей Магдалиной. Іисусъ увидъль ихъ стоящими у ногъ Своихъ, замътилъ также подлъ матери Своей любимаго Своего ученика и сказалъ Своей матери: «Жено, вотъ твой сынъ»; и потомъ Іоанну: «вотъ матерь твоя».

Итакъ, до послъдняго вздоха Своего Онъ забываетъ Себя и Свои страданія и утъщаетъ другихъ: Своему другу Онъ даетъ мать, Своей матери Онъ даетъ сына. Но это не есть только послъднее слово Сына, пекущагося о будущемъ той, которую Ему надлежало покинуть навсегда, и не есть слово друга къ Своему другу. Слова Іисуса имъютъ и другое, болъе высокое значеніе. Любимый ученикъ предъ взоромъ Его есть вся Церковь, есть собраніе всъхъ върующихъ, всъхъ друзей Его. Когда же Онъ сказалъ Своей матери: «Вотъ твой сынъ», то этимъ прославилъ ея высочайшее материнство: призналь ея служеніе дълу Искупленія. Предавшись волъ Божіей, тре-

<sup>1)</sup> Слово «Рагазів» (рай) персидскаго происхожденія и означаєть на этомъ языкі первоначально «Рагс» (паркъ, садъ). По еврейски «Рагазів» означаєть «царскій садъ» (Пісн., IV, 13; Эккл., II, 5). Параболос семидесяти толковинковъ есть райскій садъ, Эдемъ (Gan Eden), и означаєть, въ переносномъ смысять, місто небесное, гді блаженствують души праведнихъ. Таково толкованіе Талмуда и его толковинковъ. (Chag., fol. 14, 2. Midrasch. Iillm., tol. 2, 3) Сf. Lightfoot. Horoe hebr. et talmud., p. 890 (éd. Leipzig.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоанна, XIX, 25—27.

бовавшей у ней принесснія въ жертву ся Сыномъ, эта безстрашная женщина, не имъющая равной себь въ человъчествь, продолжаєть служить тайнъ всеобщаго спасенія. Она незримо продолжаєть свое дъло въ Церкви своимъ материнствомъ. Всъ, которые слъдують за Іисусомъ, суть сыновья ся; и всъ любящіе Іисуса, подобно Іоанну, прісмлють се, какъ свою мать.

Немного спустя тыма стала распространяться по землю. Солнце померкло <sup>1</sup>).

Около третьяго часа Інсусъ возопиль съ креста громкимъ голосомъ:

-- «Боже Мой! Боже Мой! почто Ты оставилъ Меня?» <sup>2</sup>).
 Это былъ вопль не безнадежнаго отчаянія, а вопль предсмертныхъ страданій.

Между Отцемъ и Сыномъ существуетъ неразрывная связь: Оня суть едино; Отецъ не можетъ оставить душу Своего Сына, какъ и сердце Сына не можетъ закрыться для любви къ Отцу. Но въ намфреніяхъ Бога было предать Своего Сына всемъ оскорбленіямъ, всемъ мученіямъ, всемъ ударамъ ненависти Его враговъ. И посреди этого потопа огорченій, въ который Онъ былъ погруженъ, кажется надобно было по требованію тайной воли Божіей, чтобы Жертвою Голгоескою испита была вся чаша человеческихъ бедствій, чтобы Іисусъ не сознаваль боле и радости Своего единства съ Своимъ Отцемъ. Единство не было разрушено; оно не можетъ быть разрушено; оно было въ сознаніи Его; но оно не доставляло Ему боле утешенія; отсюда этотъ болезненный вопль: «Боже Мой! Боже Мой! почто Ты оставиль Меня?»

Именно таково начало одного псалма, полнаго выраженій тёхъ жалобъ, которыя извёдалъ одинъ Інсусъ, испытавшій всё предсмертныя страданія; псаломъ этотъ пророчески излагаеть ужасы казни Інсуса.

<sup>«</sup>Я же, и червь земной, а не человавъ,

<sup>«</sup>Поношеніе людей и презрівніе народа.

<sup>«</sup>Всякій видящій меня ругается надо мной.

<sup>1)</sup> Mare., XXVII, 45; Mapra, XV, 53; Jyrs, XXIII, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мате., XXVII, 46; Марка, XV, 34.

- «Множество тельцовъ обступили меня,
- «Волы вассанскіе окружеле меня.
- «Они разверзии на меня пасти свои,
- «Подобния льву, который терзаеть и рыкаеть.
- «Я подобенъ водь, которая разлилась,
- «И всв мон кости разсыпались.
- «Мое сердце растанио, какъ воскъ, въ монхъ внутренностяхъ.
- «Моя сила изсохла, какъ черепъ,
- «И мой языкъ прилипъ къ гортани.
- «Ты обращаемь меня въ смертный пракъ.
- «Ибо окружили меня псы,
- «Толпа нечестивцевъ бродить вокругь мена;
- «Они произиля мон руки и мон ноги;
- «Я могь бы перечесть всё мон кости.
- «Они смотрять сами и дълають изъ меня эрълище.
- «Они дълять между собой мон одежды,
- «Они мечутъ жребій о моей ризь.
- «И ты, Въчный, не удаляйся,
- «Ты, моя Сила, поспѣши ко миѣ на помощь!» 1).

Вопль Івсуса: «Элон! Элон!», что значить: «Боже Мой! Боже Мой!», быль встрычень насмышкой: — Смотрите, говорили зрители, Онъ Илію зоветь <sup>2</sup>).

Ужасная мука распинаемыхъ, пожиравшая ихъ лихорадочнымъ огнемъ, исторгла вопль у Іисуса:

-- «Жажду!» ³).

И вотъ, по обыкновенію, близь казненныхъ находился сосудъ съ уксусомъ. Одинъ изъ воиновъ подбъжалъ къ нему, намочилъ губку въ уксусъ, надълъ ее на стебель иссопа и поднесъ ее къ устамъ Іисуса, говоря при этомъ:-—А вотъ посмотримъ, прійдетъ ли Илія снять Его.

Інсусъ, испивъ уксуса, сказалъ: «Совершилось» 4).

Чаща горечи, которую Онъ долженъ быль испить, была выпита Имъ до конца. Онъ коснулся дна той ужасной пучены, въ которую былъ поверженъ по волѣ Своего Отца. Онъ

<sup>1)</sup> Псал. XXI.

<sup>2)</sup> Это непониманіе доказываеть, что между пилигримами, которые стекались въ Іерусалимъ къ Паскъ, нъкоторые вностранцы, греки или римлине, не появъмали ни по еврейски, ни по армейски, ни по сиро-халдейски.

<sup>3)</sup> Іоанна, XIX, 28. Сн. Мате., XXVII, 48, 49; Марка, XV, 30.

<sup>4)</sup> Ioanea, XIX, 36.

все претерпълъ и все искупилъ Своею смертію. Страданіе било безграничное, жертва всесовершенная, удовлетвореніе безконечное. Гиввъ Божій противъ зла былъ утишенъ: грвъъ побъжденъ; примиреніе между человъкомъ и Богомъ запечатльно въ Немъ, въ безграничной любви.

Тогда Інсусъ громко возопиль во второй и последній разъ. Человекь, которому надлежить умереть, ослабеваеть и подпадаеть смерти: Інсусъ же есть владыка ея. Онь допустиль ее совершить свое дёло, отдавь ей Свою жизнь съ полною свободою Своею и высочайшею властію, какъ и снова возвратить Себе жизнь.

--- «Отче!» сказалъ Онъ, «въ руки Твои предаю духъ Мой» 1). И Онъ склонилъ голову и испустилъ духъ Свой. Былъ часъ девятый 2).

Мракъ, какъ во время солнечнаго затменія, сгустился надъ землею.

Большая церковная завёса, которая закрывала входъ во Святая Святыхъ, разодралась на двое сверху до низу <sup>3</sup>). Земія поколебалась, и камни разсёлись. Гробы сами собой раскрылись, и многія тёла усопшихъ святыхъ, которые были положены въ нихъ, воскресли. Эти чудесныя явленія, которыхъ
только Палестина и Іудея были свидётелями, возв'єстили о
могущественной связи, соединявшей Іисуса съ природой, съ
небомъ, съ вемлей и челов'ячествомъ.

Померкиее солнце, поколебавшаяся земля присоединились къ скорби этого плачевнаго часа. Смерть Распятаго есть въ одно и то же время конецъ и начало человъческаго міра. Старий мірь побъжденъ; новый разцвътаеть. Священная завъса, скрывавшая непроницаемое жилище Бога, была разодрана. Мозанямъ, или вещественный законъ, какъ называетъ его св. Павелъ 4), прекратился. Храмъ разрушенъ.

Жертва, которая только что была принесена, ввела насъ

<sup>1)</sup> Jyrn, XXIII, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По нашему счету три часа по полудни.

<sup>3)</sup> Mare., XXVII, 51; Mapsa, XV, 38.

<sup>4)</sup> Галат., IV, 3.

своею кровью въ истинное Святое Святыхъ, которой прежнее было только изображениемъ. Даже самв мертвые услышали Его голосъ; и жизнь, которая заструится отъ Его слова, охватить все; гробы откроются, и тъ, кто почіеть въ нихъ, пробудятся.

Въ тотъ часъ, когда произошли эти небесныя знаменія, страхъ овладёлъ толпою, которая присутствовала при казни и которой мы приводили крики, ругательства и насмёшки. Она разсёялась въ ужасё, и многіе. уходя, били себя въ грудь 1).

Колебаніе земли, эта внезапная и странная ночь, эти распадавшіеся камни, этотъ громкій крикъ умирающаго Іисуса произвели глубокое впечатдѣніе на сотника и воиновъ, стерегшихъ Его. Эти язычники были смущены въ своей совѣсти. Ихъ души раскрылись, подобно гробамъ, и распались какъ камни, съ которыми онѣ были сходны прежде по своей жесткости. Сотникъ, стоя передъ крестомъ, прославилъ Бога и сказалъ: Этотъ человѣкъ праведный и по истинѣ есть Сынъ Божій <sup>2</sup>).

Сама правда говорила устами этого римлянина. Смерть Інсуса уже предначинала Его славу и привлекала къ Нему всъхъ. И язычникъ, просвъщенный ею, первый исповъдалъ Его Божество. Сильный голосъ, съ которымъ Інсусъ назвалъ Бога Своимъ Отцемъ, тронулъ его. Онъ повърилъ въ Распятаго и сказалъ:—Да, Онъ дъйствительно Сынъ Божій.

Между тъмъ, какъ толпа удалилась, одна группа осталась неподвижной и наблюдавшей въ нъкоторомъ разстояніи отъ креста, на которомъ Інсусъ только что умеръ; это были Его друзья и въ частности многія женщины, которыя послъдовали за Нимъ изъ Галилеи и служили Ему. Между ними была Марія Магдалина, Марія, мать Іакова младшаго и Іосіч, Соломія, мать двухъ сыновъ Заведеевыхъ. Нъмыя отъ скорбе, онъ смотръли, онъ ожидали.

Приближалась суббота. Іуден, не желая, чтобы тыла каз-



<sup>1)</sup> Jyru, XXIII, 48.

<sup>2)</sup> Mate., XXVII, 54; Mapka, XV, 39; .Iykh, XXIII, 47.

ненныхъ оставались на крестахъ въ великій день, просили у Пилата позволенія раздробить голени у распятыхъ, чтобы ускорить ихъ смерть, и затёмъ снять ихъ съ крестовъ.

Римляне обыкновенно оставляли трупы казненныхъ на крестахъ, и они дълались добычей звърей. Еврейскій же законъ повелъвалъ погребать эти трупы до солнечнаго заката, чтобы святая земля не была оскверняема проклятіемъ, примъняемымъ къ трупу 1).

Однакоже и «раздробленіе костей» (Crurifragium) иногда употреблялось римлянами въ исключительныхъ случаяхъ. Этимъ и объясняется просьба іудеевъ и дозволеніе Пилата.

И вотъ пришли солдаты; они перебили голени сперва у перваго, потомъ у другого разбойника, распятаго съ Іисусомъ; видя же Іисуса уже умершимъ, они не стали перебивать у Него голеней <sup>2</sup>). Но одинъ изъ нихъ произилъ Іисуса копьемъ въ бокъ, и изъ раны тотчасъ же потекла кровь в вода.

Св. Іоаннъ, который одинъ только разсказываетъ объ этомъ уднвительномъ событіи, былъ самъ свидѣтелемъ его. «И видѣвшій, говоритъ онъ, засвидѣтельствовалъ, и истинно есть свидѣтельство его» <sup>3</sup>).

Ударъ копьемъ воина былъ последнимъ оскорбленіемъ бездиханному телу Іисуса. Но это прободенное сердце есть неопровержимое доказательство смерти Іисуса; исполнилось пророчество, указывавшее іудеямъ на Мессію, прободеннаго
копьемъ; и это пророчество вполне относится къ Тому, Кто
спасъ міръ своею смертію. Кровь и вода, которыя истекли
взъ раны, суть символы величайшаго таинства. Книга Бытія
говорить, что изъ реберъ усыпленнаго Адама Ісгова создаль
Еву, мать живущихъ; истинный же усопшій Адамъ есть
Івсусь на кресте: изъ Его отверстаго сердца изошла Церковь, истиниая Мать, которая рождаєть Богу всёхъ живыхъ
водою крещенія и кровію Евхаристіи.

<sup>1)</sup> Brop., XXI, 23; Bell. Jud., IV, 5, 2.

<sup>2)</sup> Іоанна, XIX, 33 и сл.

<sup>3)</sup> Ioanna, XIX, 35.

Осужденные Синедріономъ должны были быть погребаеми безъ почестей. Ихъ не оплакивали, ихъ не присоединяли къ праху предковъ въ фамильныхъ усыпальницахъ. Ихъ относили на кладбище оффиціально предназначенное для казненныхъ <sup>1</sup>). Но иногда, по случаю праздника, позволяли хоронить ихъ родственникамъ <sup>2</sup>), которые обязаны были погребать ихъ безъ всякой торжественности.

Но люди преданные Іисусу не забыли Его и послѣ смерти 3). Между ними былъ одинъ человѣкъ, который преимущественно выказалъ любовь свою къ Іисусу въ этотъ скорбный часъ.

Это быль богатый человъкъ, членъ Синедріона; онъ происходитъ изъ Іудеи, изъ маленькаго городка Аримаееи; ния его Іосифъ. Онъ былъ добръ и праведенъ, ожидалъ Царствія Божія и былъ тайнымъ ученикомъ Іисуса. Онъ не принималъ участія въ послъднихъ совъщаніяхъ и дъяніяхъ высокаго собранія.

Съ мужествомъ, которое не страшится ничего, отправился Іосифъ къ Пилату и просилъ у него позволенія снять тъло Іисуса, чтобы предать Его погребенію.

Правитель удивился, что Іисусъ умеръ такъ скоро и увърился лишь послъ того, когда сотникъ засвидътельствоваль это; тогда онъ отдалъ Іосифу тъло Іисуса.

Тотчасъ же Іосифъ купилъ саванъ и отправился къ Голгоов вивств съ другимъ тайнымъ ученикомъ Іисуса, Никодимомъ. Этотъ принесъ душистой смеси изъ мирры и алоя, около ста фунтовъ.

Они сняли тёло Інсуса съ креста и умастили (embaumer) его благовоніями, по обыкновенію. Потомъ обвили Его чностою плащаницею, напитанною ароматическою жидкостью в благовоніями и повили члены Інсуса пеленами, также обмоченными въ смёсь мирры и алоя. Глава Его была покрыта саваномъ, который закрываль и лице Его.

Іосифъ Ариманейскій владель здёсь же, близь Голгоны, гдё



<sup>1)</sup> Sanhédr., c. VI, Hal., 5.

<sup>2)</sup> Philon. in Flace., § 10.

<sup>3)</sup> Мате., XXVII, 57 и паралл.

Інсусъ только что быль распять, садомъ. Онъ изсѣкъ въ немъ, въ цѣльной скалѣ гробъ, въ который никто еще не быль положенъ. Какъ и большинство еврейскихъ гробовъ, которые можно видѣть еще и теперь, этотъ гробъ состоялъ изъ двухъ пещеръ: первая служила похоронною комнатою, куда приходили родственники плакать надъ умершимъ; во второй же полагались трупы. Гробъ былъ собственно говоря ложе, съ нѣкоторымъ углубленіемъ, высѣченное изъ камня и окруженное маленькою аркою.

Тъло Інсуса было положено въ этотъ гробъ. Солнце зашло, а виъстъ съ заходомъ солнца, началась великая суббота.

Большой камень въ форм'в жернова, приваленный къ углубленію скалы, служилъ входомъ къ усыпальницъ. Онъ былъ приваленъ къ отверстію, и друзья Іисуса, похоронивъ Его, ушли 1).

Върныя Учителю даже до смерти, святыя жены, которыя сгъдовали за Нимъ, не покидали Его и послъ Его казни и послъ Его послъдняго вздоха. Марія Магдалина была во главъ этой печальной группы. Онъ видъли Іисуса, борящагося со смертію и умирающаго, потомъ снимаемаго со креста и полагаемаго во гробъ. Ихъ скорбъ и ихъ слезы сопровождали погребальный трудъ Іосифа Аримаеейскаго и Никодима. Онъ замътили, какъ было положено тъло Іисуса, и удалились, чтобы приготовить къ погребенію Того, Кого онъ такъ обожали, другія благовонія и другіе ароматы.

День субботній прошель для нихъ въ безмолвной печали. Но первосвященники и фарисен находились въ возбужденіи <sup>2</sup>). Ихъ ненависть не удовлетворилась жертвою. Смерть Інсуса, казалось имъ, не обезпечивала еще ихъ торжество. Они не сомнъвались въ томъ, что смерть не оканчивала ничего. Они не убили ни идею, ни истину, ни законъ, ни правосудіе. И если Тотъ, Кто былъ воплощеніемъ этихъ божественныхъ предметовъ, предалъ Себя смерти: то смерть Его не будетъ еще послъднимъ словомъ.

<sup>1)</sup> Мате., XXVII, 59—60 и паралл.

<sup>2)</sup> Mate., XXVII, 62.

Боясь со стороны учениковъ Его интриги, мысль о которой могла придти только лицемърамъ и обманщикамъ, они снова пошли къ Пилату и сказали ему:—Господинъ, мы припомнили, что этотъ обманщикъ, когда былъ еще живъ, говорилъ: «послъ трехъ дней Я воскресну». Прикажи охранять Его гробъ до трехъ дней, чтобы ученики Его не украли Его и не увърили потомъ народъ, будто Онъ воскресъ изъ мертвыхъ. Заблужденіе въры, допускающее «Воскресеніе», было бы хуже заблужденія въры въ Сына Божія.

Но Пилатъ отказался исполнить ихъ просьбу. У васъ есть стража, отвътилъ онъ имъ, подите и охраняйте сами, какъ знаете.

Итакъ, они пошли, тщательно закрыли гробъ, приложили печать Синедріонскую къ камню и приставили у входа свою стражу.

Імсусъ почиль на время сномъ смерти подъ охраною Своихъ собственныхъ палачей.

Н---а.

(Овончаніе будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

No 8.

АПРЪЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правденія, Петровскій пер., № 16. • 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, Апръля 30 дня 1891 года. Цензоръ, Протоїерей *Т. Павлов*ъ

## О РЕЛИГІОЗНОМЪ СЕКТАНТСТВЪ

### ВЪ НАШЕМЪ ОБРАЗОВАННОМЪ ОБЩЕСТВЪ.

Второе чтеніе Преосвященнаго **Анвросія**, Архіеннскопа Харьковскаго, въ собранія С.-Петербургскаго Братства Пресвятня Богородици 9-го апрёля 1891 года.

При первомъ моемъ чтеніи въ этомъ почтенномъ собраніи «о причинахъ отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго общества» я намёренно отложиль до другаго времени одну изъ самыхъ важнихъ причинъ этого отчужденія, какъ требующую особаго обстоятельнаго изложенія. Я разумёю религіозное сектантство въ нашемъ образованномъ обществъ. Прошу позволенія этою темною чертою дополнить печальную картину удаленія отъ Православной Церкви нашихъ передовихъ людей.

Вліяніе протестантства, какъ было сказано мною прежде, со времени Петра Великаго, поселило въ умахъ первыхъ русскихъ людей, искавшихъ европейскаго образованія, недовёріе къ нашей Православной Церкви и охлажденіе къ ней. Но вмёстё съ этимъ не обнаружилось въ нихъ стремленія организовать у себя съ самаго начала особое религіозное общество, съ особымъ исповёданіемъ христіанской вёры, какъ это сдёлали сами протестанты, отдёлившись отъ католической церкви. Большинство изъ нихъ устремилось исключительно за научными познаніями, увлеклось европейскими философскими ученіями, и, рабски слёдуя за ними въ теченіе почти двухъ вёковъ, оказалось, какъ мы видёли, въ

области врайняго раціонализма и матеріализма, а затъмъ и невърія. Но такое направленіе не могло же овладъть всвии безь исключенія нашими любителями заграничнаго образованія и европейской жизни. Всв они были крещены въ Православной Церкви, следовательно, получили благодать возрожденія, которая не повидаеть до вонца жизни и заблуждающагося христіанина и пробуждаеть его сердце и совъсть. Многіе изънихь въ раннемъ возрастъ въ своихъ семействахъ, особенно изъ старинныхъ дворянскихъ родовъ, видели примеры благочестія въ своихъ родственнивахъ, познавомились съ религіозными впечатленіями, и склонны были такъ или иначе искать удовлетворенія своимъ религіознымъ потребностямъ. А почему не така, т. е. не по духу Православной Церкви, а иначе, т. е. по духу иностранныхъ религіозныхъ обществъ, пошло ихъ пальнъйшее духовное развитіе, объ этомъ, какъ и последствіяхъ этого направленія, много и много нало думать. Это направленіе грозить въ булушемъ неисчисленными бъдствіями нашей Православной Церкви и государству, если не будеть поворота въ лучшему. Если ложно поставленная наука надълала намъ много бъдъ, распространяя невъріе, то религіозния секти наделяють намъ ихъ еще больше. Замечено, что отъ совершеннаго невтрія при благопріятныхъ обстоятельствахъ возможно обращение прямо въ истинной вёрё, но замёна истинной вёры лжеученіемъ, порождая въ человёке совращенномъ ложное убъедение, что онъ вступиль на истинный путь, и исважая его религіозныя понятія, діласть труднымь, а иногда и невозможнымъ обращение его въ истине, особенно при недостатве научнаго образованія. Этою именно опасностью и грозить нашему православному народу распространение въ немъ религиозныхъ сектъ, виривая его изъ полъ вліянія Православной Перкви, единственной его учительницы и руководительницы въ нравственной жизне.

Для болъе яснаго представленія этой угрожающей намъ опасности, мит кажется, будеть полезно: 1) разъяснить обстоятельства, увлекавшія сначала и продолжающія увлекать досель въ секти нашихъ образованныхъ людей; 2) изложить кратко въ историческомъ порядкъ появленіе между ними въ разное время различнихъ религіознихъ сектъ, и наконецъ 3) обсудить нынъ существующія между ними секты и вліяніе ихъ на народъ нашъ.

I.

Крутой повороть, сабланный Петромъ Великимъ отъ древняго строя нашей умственной жизни въ европейскому образованію, оторваль отъ нашего народа передовую и лучшую его часть. Отъ Петра и до послъдняго времени народъ нашъ, говоря современнимъ языкомъ, походилъ на желёзнодорожный поёздъ, у котораго оторванся локомотивъ. Локомотивъ полетёлъ впередъ, а вагоны стали неподвижно. Народъ нашъ въ течение въковъ воспитался и сложнися подъ вліяніемъ Провославной Церкви во всёхъ отрасляхъ своей жизни-отъ религіозныхъ воззрёній до виёшняго порядка и обиденныхъ обычаевъ. Его образование имело характеръ цервовности, заимствованной отъ греческой Церкви. Онъ учился по внегамъ Священнаго Писанія, по тяжелимъ славянскимъ переводамъ греческихъ отеческихъ твореній и не менте тяжелымъ произвеленіямъ отечественной письменности. За немпогими исключеніями, онъ не усвоиль, какъ должно, высокаго ученія своей Церкви, но врепко устоялся въ церковной практике. Онъ въ простоть своей думаль, что мыслить обо всемь умомь своей Церкви и смотрить на весь мірь ея очами; а потому смущался всёмь, что оть его понятій было отлично и его обычаю чуждо. Поэтому онъ быль не готовъ въ спокойному, разумному и сознательному усвоенію европейскаго образованія; онъ его испугался. Но сколько онъ биль своеобразень и не похожь на западных веропейцевь, стольво же эти последніе были не похожи на него. Между темь ему предстояло силою вившимъ обстоятельствъ переделаться въ народъ европейскій. Въ большинстве своемъ онъ на это не пошелъ, потому что его въ этому не подготовили. Ему не повазали просвъщенія съ внутренней, разумной его стороны; не примирили науки съ его върою; не пощадили его національныхъ свойствъ и втвовихъ обичаевъ, и онъ остался неприступнимъ для европейскаго просвъщенія въ то время, когда передовая часть его передълмвалась въ народъ европейскій. Она и передълалась. Это было несчастіе столько же для народа, сколько и для передовой его части. Объ стороны взаимно, какъ не поняли сначала, такъ и теперь не понимаютъ другъ друга. Эта трудная задача примирить объ стороны, выяснить ихъ взаимныя отношенія и сростить снова объ разорванныя части въ одно цълое органическое тъло предстоитъ намъ, вразумленнымъ горькимъ опытомъ двухъ послъднихъ въковъ.

Чёмъ больше съ теченіемъ времени наши первые образованные люди углублялись въ европейское просвёщеніе и европейскую жизнь, тёмъ больше они отдалялись отъ народа. При блеске европейской цивилизаціи ихъ родная страна представлялась имъ дикою и ихъ собственный народъ невёжественнымъ. Это во многихъ отношеніяхъ было вёрно, но они эти признаки внёшней дикости и неразвитости распространили и на нашу вёру и Церковь. Вслёдъ за иностранцами, особенно протестантами, они смёшали народную вёру съ суевёріями, въ уставахъ нашей Церков увидёли одну мертвую букву, въ народныхъ обычаяхъ безсолержательныя преданія грубой старины. Они стали плённиками Западной Европы въ нравственномъ отношеніи, отчужденными отъ своей родины. И могли ли они стать въ иное положеніе по отношенію къ своей родной землё? Справедливость требуетъ сказать, что это превышало ихъ силы.

Что они видёли въ Европе и что у себя дома въ религіозномъ отношеніи? Тамъ у народовъ всёхъ христіанскихъ исповёданій они нашли богатую духовную литературу, къ которой открыло имъ доступъ изученіе иностранныхъ языковъ, у насъ же видёле въ этомъ отношеніи крайнюю скудость. Могли ли они сидёть за нашими славянскими книгами въ деревянныхъ, обтянутыхъ кожею, переплетахъ съ мёдными застежками, когда имъ со всёхъ сторонъ предлагали нарядныя благочестивыя книжки, написанныя изящнымъ языкомъ? Могли ли они сохранить расположеніе къ нашему богослуженію, которое переставали понимать, требовавшему про-

должительнаго стоянія на ногахъ, при плохомъ пѣніи, когда въ европейскихъ церквахъ они безъ утомленія, сидя, могли слушать великолѣпные органы и краснорѣчивыя проповѣди? Къ этому, въ оправданіе себя, они стали указывать на бѣдность нашихъ храновъ, на необходимость смѣшиваться въ нихъ съ простымъ народомъ, не знающимъ приличій. Ихъ сокровище, религіозное чувство, перемѣстилось за-границу; туда потянулось и ихъ сердце.

Унержать ихъ въ оградъ своей Первви, разъяснить имъ внутреннее ея достоинство и превосходство ея ученія и уставовъ предъ исповеданіями зацадными должны были настыри Церкви, нан духовенство; но въ какомъ положенін было наше духовенство въ петровское время и въ теченіе всего XVIII столетія? Правда, были у насъ учение архипастири, но вругая реформа лишила н ихъ самихъ единодушія, и повергла въ смутное и тяжкое положеніе. Достоинство ихъ было унижено недовёріемъ правительства и гласнымъ заявленіемъ въ законодательномъ актъ, что «должность ихъ великая, но чести никаковыя», и особенно запрещеніемъ при обозръніи епархій въбзжать въ города и повельніемъ останавливаться за городомъ въ палаткахъ. Тёхъ изъ нихъ, которие въ чемъ нибудь обнаруживали особенную ревность и возбуждали недовъріе правительства, особенно въ бироновское вреия, брали подъ аресть, подвергали пыткамъ, лишали сана, заключали въ врепости, ссылали въ Сибирь. Могло ли въ этомъ положенін наше висшее духовенство въ глазахъ нашихъ первихъ европенцевъ выдержать сравнение съ блестящимъ положениемъ римстих вардиналовъ, прелатовъ и ученаго сословія протестантскихъ пасторовъ? Отъ монашества, при общемъ недостатвъ образованія, трудно было ожидать просв'єтительнаго вліянія, когда число иноковъ строго было ограничиваемо, монастири были завриваемы, или обращаемы въ госпитали и богадъльни, а монатамъ строго запрещено было имъть въ кельт перо и чернила. 0 быломы духовенствы того времени и говорить нечего. Вы шкозахъ оно не училось, да и школъ для него почти не было. Вибшнее ноложение его было жалкое: оно было скучено въ своемъ сословін безъ вихода въ другія, и лишено освіженія притовомъ новыхъ силь изъ другихъ сословій. Изъ него дишніе члены отпаваемы были въ солдаты, помещики секли духовныхъ лицъ на вонюшняхь, за проступки сажали священниковь на цёль и били, за неслужение царскихъ молебновъ тысячами ссылали въ Сибирь. Могь ли такой разгромъ духовенства, такое унизительное его положение и бълность не возбуждать въ высшихъ нашихъ сословіяхъ пренебреженія къ нему? Оть того то по недавняго времени въ домахъ образованныхъ людей лецъ духовныхъ не пускали дальше передней, исключая времени совершенія требъ. По вившней бъдности и внутренней неразвитости духовенство совствъ было чуждо нашему образованному обществу. При всемъ этомъ можно ли было думать о какомъ нибудь вліяній его на передовое общество, терявшее расположение въ своей Цервви? Только дворяне, не вкусившіе еще европейскаго просвіщенія, и изъ посліднихъ избранные люди, понимавшіе неестественное положеніе дела, визстъ съ духовенствомъ и простымъ народомъ жили церковною жизнію по старымъ преданіямъ, въ ожиданіи временъ лучшихъ. Отсюда ясно, что въ европейскому образованию вийсти съ передовыми сословіями, и еще и раньше, надобно было двинуть и духовенство, чтобы оно могло стать въ уровень съ требованіями времени и своимъ руководствомъ предохранить новое образованное общество отъ увлеченій чужими религіозными идеями и обычаями, но этого не случилось. При Екатеринв II это ложное положеніе было понято и дітей духовенства стали силою загонять вы школы, но дело шло туго. Только при Александре I духовенство было призвано, какъ должно, къ научному образованию, но самое дорогое время для уравненія его въ умственномъ отношенів съ образованнымъ обществомъ было опущено.

Нъчто въ родъ ваменной стъны воздвигло между нашею Первовію и образованнымъ обществомъ предпочтеніе иностранных языковъ своему отечественному и незнаніе языка богослужебнаго. Всъмъ извъстно, какъ сначала шло и какъ теперь еще идеть начальное воспитаніе въ нашихъ высшихъ кругахъ. Иностранныя

бонны, гувернантки и гувернеры досель еще властвують надъ малольтними дътьми нашего образованнаго общества; чистое произношеніе дітьми иностранной річи, по которому въ Европів не могли бы отличить русскаго человека отъ местнаго жителя франців, Германіи и Англін, досель озабочиваеть великосвытскихъ родителей больше, чёмъ основательное усвоение и знание родняго язика. Мий очень было прискорбно, когда въ одномъ дворянскомъ богатомъ семействъ четырехлътній мальчикъ на вопрось мой, сдъланный по русски, отвъчаль миж: ich will nicht. Спрашиваю родителей: зачъмъ вы учите мальчика нъмецкому языку, не давши ему вмучиться говорить по русски? Миб отвечали: «чтобы въ раннемъ возрасте усвоилъ правильное произношение. Потомъ будемъ учеть язывамъ французскому и англійскому; а по русски говорить потомъ самъ выучится». Это напомнило мит откровенное признаніе одной великосвётской дамы, которая, въ разговорё со чною, утомившись сочинениемъ русской рёчи, сказала наконецъ: знаете что, когда я говорю по русски, мит даже зубы больно. --Но по психологіи изв'ястно, что челов'явь на томъ языв'я мыслить, воторый лучше знаеть; следовательно, на привычномъ чужомъ язикъ легко читаются иностранныя книги и легко усвояются чужія мысли. Вотъ почему, когда духовенство наше ожило въ дёлё образованія, когда наша духовная литература богатветь съ каваниъ днемъ, у великосвътскихъ людей напинхъ русскія духовныя вниги вываливаются изъ рубъ. Но что сказать о языкъ славянскомъ? Относительно его и отъ благочестивихъ образованнихъ людей нашихъ ин слышимъ жалобные вопросы: «Когда же наше богослужение и молитвы переведуть на русскій языкъ? Мы ихъ не поничаемъ. Имъ дела нетъ до того, что славянскій язывъ имееть высокія качества, наиболье соотвътствующія богослуженію; что весь славянскій православный міръ молится и слушаеть богослуженіе на этомъ языка; что этотъ языкъ составляеть живую связь между славянскими племенами; что замёна славянскаго языка русскимъ въ нашихъ храмахъ оттоленетъ отъ Цервви весь нашъ простой народъ; для нихъ все это не важно. Несчастіе въ томъ, что съ

дътства не познакомили ихъ съ языкомъ славянскимъ, и теперь они готовы учиться скоръе санскритскому языку. Чъмъ славянскому, потому что изучение перваго все таки имъетъ для нихъ научный интересъ; а зачъмъ изучать свой старый языкъ, когда пора его броситъ?

Не забудемъ при этомъ, что иностранные воспитатели, обучающіе русских дітей своим языкам, не могуть не вліять на ихъ религіозныя воззрінія при той разности, которая существуєть между ихъ исповеданіями и православною вёрою, и при ежеминутномъ общеніи съ дётьми. Ихъ религіозния мисли висказиваются ими невольно, ихъ поведение и примъры у дътей передъ глазами. Сравнительная легкость вижшнихъ религозныхъ обязанностей, какін воздагаются на иновърцевъ, особенно протестантовъ, ихъ исповеданіями, предъ трудами, требуемыми уставами и богослуженіями нашей Церкви, соблазняють детей, и впоследствів производять въ нихъ охлаждение въ Церкви и недовольство ея учрежденіями. Многіе воспитатели, по чувству чести, такъ какъ имъ довёрены православныя дёти, не васаются религіозныхъ вірованій своихъ воспитанниковъ, и даже стараются поощрять ихъ въ исполненію православныхъ обрядовъ, но и здёсь отъ ихъ невъдънія происходить запутанность. Не могу я забыть простодушнаго объясненія одного добраго гувернера-швейцарца, который, въ довазательство того, что онъ старается о воспитания порученныхъ ему детей въ духъ православія, сказаль: «я всякій день утромъ и вечеромъ заставляю ихъ молиться предъ портретомъ нхъ покойнаго отца. Не малаго труда стоило мив объяснить ему разность между портретами и святыми иконами и правильное отношение въ тъмъ и другимъ.

Но что облегчаетъ нравственную отвътственность за уклоненіе въ секты нашихъ образованныхъ людей прошлаго столътія, то не оправдываетъ ихъ послъдующихъ покольній, съ начала текущаго стольтія и по настоящее время. У насъ съ этого времени появились отечественные писатели съ высовими талантами въ разныхъ отрасляхъ литературы, въ томъ числъ и въ духовной. Духовенство

становилось по умственному развитию образованите, въ дъле своего служенія достойніве и по внівшности приличніве. Появились проповедники, которыхъ можно было послушать, пастыри, съ которыми можно было посовътоваться, и ученые, съ которыми можно было побестловать. Но наше свътское общество встмъ этимъ мало интересовалось; успёхи отечественнаго религіознаго образованія его не радовали; Православная Церковь съ своими многомилліонными членами, какъ кръпкое зданіе Божіе, на которомъ видимо исполнялось обътование Спасителя объ ея несокрушимости, имъ не представлялась заслуживающею вниманія, н ея исторія и внутреннее устройство казались не стоющими тщательнаго изученія. Ихъ вниманіе и сочувствіе были направлени къ литературъ свътской, и притомъ преимущественно иностранной. У кого изъ нихъ всплывали на поверхность разсъяннихь душь религіозния чувствованія, кому оказывалось нужнымь утьшение въ скорби, кто, подъ вліяніемъ моды, хотель познакочиться съ лучшими сочиненіями наъ духовной литературы, для того всегда были готовы и по языку доступны духовныя книги знаменитыхъ иностранныхъ писателей, а для духовныхъ бесъдъ всегда были на лицо заграничные наставники, посъщавшіе насъ весьма усердно и всегда собиравшіе вокругь себя внимательныхъ слушателей, и особенно слушательницъ. Ихъ поученія были искусно приспособляемы въ разумънію и нравственному состоянію нашихь образованных в людей; они не были сопровождаемы изслъиминательными, требовавшими напряженія ума, и обременительными правилами нравственной жизни. Католическіе аббаты объщали всепрощеніе и отверзеніе дверей рая властію святаго отца, а прогестантские учители-спасение безъ хлопотъ, одною върою. Отсюла и пошло это учение о всепрощающей любви, съ забвениемъ правди Божіей, и необходимости подвиговъ благочестія. «Любовь! . 1. 1000 гр. затвердили вст. и отвергнувъ тяжкіе труды нравственнаго сомонсправленія, устремились на необременительные для богатыхъ людей подвиги общественной благотворительности, услаадаемые при томъ благотворительными концертами и увеселеніями. Туть нёть тревоги для совёсти, нёть страха вёчныхъ мученій, нёть покаянныхъ подвиговъ и молитвъ (особенно на славянскомъ языкё), какихъ требуеть Православная Церковь. Туть такая легкая и пріятная дёятельность для ума,—особенно для лёниваго, — и такая усладительная благочестивая восторженность. наполняющая воображеніе свётлыми образами и сердце такими радостными надеждами! Какая широкая и гладкая дорога для всёхъ заграничныхъ секть!

II.

Изъ самаго краткаго очерка религіозныхъ секть, появлявшихся въ нашемъ образованномъ обществъ въ послъдніе два въка, будетъ видно, съ какою легкостію онъ проникали въ него изъ заграницы, съ какою силою имъ овладъвали. Начнемъ съ нашествія іезуитовъ.

Со времени вознивновенія нашихъ реформъ і езунты зорко следили за нами, и неустанно толкались въ наши не кртпко затворенныя двери. Петръ Великій не терпълъ і езуитовъ: они были изгнаны изъ Россін въ 1689 г. Но тёмъ не менёе, они имёли мёсто, гдё поставить ногу: въ Московской Нёмецкой слободё католикамъ дозволено было имъть свою церковь и держать при себъ духовныхъ лицъ, между которыми несомивнио втирались језунты. Они открыто появились и снова были изгнаны въ 1719 году <sup>1</sup>). Но, и**ж**вогда не унывая в не отчаяваясь въ успъхъ своего дъла, они тайно подготовлялись и, улучивъ благопріятное время, предприняли настоящій похоль на наше отечество и Церковь, начавъ его при Павлѣ І-мъ и открыто развернувъ свое знамя при Александръ І-мъ. Не довольствуясь Полоцвомъ, гдъ дотоль быль главный центръ дъятельности іезунтскаго ордена, они утвердились въ Петербургъ, овладёли здёшнею католическою церковію, ся имёніями и доходами. подчинили себъ ватолическое духовенство вмъстъ съ митрополитомъ Сестренцевичемъ, и повели свою пропаганду по всей Рос-



Руководство въ русской церковной исторіи профессора Казанской духовной академін П. Знаменскаго, стр. 284.

сів. Они нашли собъ повровителей между сильными тогда у насъ эмпрантами, польскими аристократами, и между русскими именетиме дворянами, совращенными въ католичество, -- Голицыным. Разумовскими, Гагариными, Толстыми и другими. Они отврыль въ Петербургв пансіонъ, въ который русскіе аристократи отдавали своихъ детей на воспитание за дорогую плату. Отсюда взекстний патріотъ Растопчинъ пригласиль ихъ Москву, Паулуччи въ Ригу и Митаву, Ришелье въ Одессу, Сибирскій губернаторъ Пестель въ Сибирь для просвещенія инородцевъ, а министръ вичтрениихъ делъ Кочубей послалъ ихъ для той же цели въ наше восточныя степи. Они развили свою пропаганду въ Казани, (аратовъ, Астрахани, Пензъ, Воронежъ, Моздовъ, Тифлисъ, Томсвъ н Иркутскъ, всюду открывая школы. Они пріобрели 13 тысячъ лушь крепостныхъ крестьянъ и огромныя богатства-правдами и неправдами. Неизвъстно какъ далеко еще распространилось бы их вліяніе, если-бы они не вооружили противъ себя, бывшаго прежде ихъ орудіемъ, самого оберъ-прокурора Святвишаго Сино-1а князя Голицина, совративъ въ католичество его 17-летняго шемянника, посланнаго потомъ на увъщание въ архимандриту Филарету, впоследствии митрополиту Московскому. Въ 1815 году іезунты изгнаны были изъ Петербурга, а въ 1820 году и изъ Рессів. Имфиія нуъ были конфискованы, деньги отданы въ привази общественнаго призрвнія. Ордень ісзунтовь быль упраздневъ, говоритъ нашъ церковный историкъ профессоръ Знаменскій, но съмена, посвянныя имъ, и после этого долго пробивались на русской земль сорными травами. Къ счастію Россіи, дъятельность его не была народной, не проникала до грунтовыхъ слоевь русской земли, а занималась легкой обработкой однихъ только высшихъ ся слоевъ съ ихъ наносною съ Запада пылью н грязью» 1).

Но нашествіе ісаунтовъ было въ нашемъ отечествѣ явленіемъ временнымъ и преходящимъ. Вліяніе протестантства, напротивъ,

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 471—475.

начавшееся со времени Петра Великаго, продолжалось во вст послудующія царствованія, продолжается и досель. Въ виль особой секты, невиданной въ православной средъ, оно появидось въ Москвъ въ 1713 году, и извъстно подъ именемъ секты лекаря Тверитинова, учившагося медицинъ въ Московской Нъмецкой слободъ. Тамъ онъ увлекся протестантскими возгръніями, въ теченіе десяти лътъ успълъ найти себъ послъдователей, предавшихся протестантству до фанатизма. Севта эта была разсъяна Стефаномъ Яворскимъ 1). Но вообще увлечение нашего образованнаго общества протестантскими идеями было такъ велико, что оно почти все въ цёломъ своемъ составт можетъ быть названо общирною сектою, относившеюся неблагожедательно къ своей родной Перкви. ея ученію и учрежденіямъ. Это направленіе мы видимъ и теперь въ такъ называемыхъ либеральныхъ возгренияхъ и отношенияхъ къ Церкви нашихъ образованныхъ людей. Но были случаи увлеченія протестантствомъ и исключительные и особенно обнаруживающіе религіозную шаткость нашего общества и поразительную удобопреклонность его во всявимъ новымъ и ложнымъ протестантскимъ измышленіямъ и кружкамъ. Отмътимъ особенно видающіяся въ этомъ смысль бывшія у нась въ большой силь два общества, масоновъ и мистиковъ.

Исторія масонства, или общества вольных ваменщивовъ, изв'єстна. Оно состояло изъ членовъ, разд'єлявшихся на разныя степени и получавшихъ въ каждую степень особое посвященіе съ своеобразными обрядами. Они им'єли особые символическіе знаки, по которымъ могли узнавать другь друга. Собранія ихъ назывались ложсами. Въ этихъ собраніяхъ они занимались бес'єдами и религіозными упражненіями, которыя содержали въ глубокой тайнъв. Въ числіє братьевъ масоновъ состоялъ цесаревичъ Константинъ Павловичъ, многіе чины придворной и государственной службы, литераторы и образованные люди, каковы Новиковъ, Лопухинъ, Гамалітя и множество другихъ. Примітромъ этихъ передо-



<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 471-475.

вихъ людей увлечены были ивкоторые любители просвъщенія и нть православного духовенства. Главнымъ деятелемъ въ распространенін масонства въ Россін быль нъкто Лабзинь. Пріемъ, которий онъ употребляль для привлеченія новихъ членовъ въ масонское общество, я узналь оть знаменитаго современника наибольшаго развитія у насъ масонства, митрополита Филарста. Въ одномъ разговоръ со мною почившій святитель сказаль мит: «обо иев говорили, что я быль масономъ; никогда я имъ не быль. Лабзинъ прівзжаль во мив и говориль: Первовь наша утратила свое вляніе на народъ. Образуется особое редигіозное общество для подмержанія благочестія въ народъ. Я отвъчаль ему: если Цервовь утратила вліяніе на народъ, то надобно возстановить его, а не изобрътать новое общество. За Церковь стоить Інсусь Христосъ, а за ваше общество я не знаю, кто». Изъ немногихъ словъ Лабзина видно, что цёлію нашихъ образованныхъ сектантовъ всегда было и есть, какъ увидимъ дальше, противодъйствіе Православной Церкви по незнанію ея и предубъжденіямъ къ ней. Сущность масонскаго ученія состояла въ исканій высшаго знанія н мудрости въ мистическомъ направленіи. Правительство само разръшило ибсколько масонскихъ ложъ, но замътивъ, что масоны стали открывать новыя ложи безь разрёшенія и начали вступать в сношенія съ тайными политическими обществами и вмішиваться въ политику, въ 1820 году однимъ общимъ указомъ вмёсть со всеми тайными обществами запретило и масонскія ложи. Замітимъ, что какъ діятельность і езунтовъ, такъ и діятельность часоновъ превращена была Высочайшею волею. Безъ этого блаподътельнаго распоряженія мы сами, безь сомижнія, не справились бы съ этимъ дивимъ и ядовитымъ насажденіемъ на нашей народной почет и мы, можеть быть, видъли бы и теперь у себя часонскія ложи, такъ какъ за-границею мосонство досель существуеть, а по неисцелимому недугу подражательности у нашихъ образованныхъ людей все, что есть за-границею, должно быть и у насъ.

Но несравненно болъе зла, чъмъ масонство, надълало намъ силь-

ное развитие у насъ мистицизма, бывшаго душою и самаго в сонства. О мистициамъ смутныя понятія имъеть наше образова ное общество. Онъ въ смыслъ благотворнаго религознаго напр вленія изв'ястень въ Православной Церкви изъ глубокой древ сти, и всегда его последователи пользовались особеннымъ у женіемъ. Это было ревностное устремленіе подвежниковъ къ ви реннему непосредственному общенію съ Богомъ и пріобретен отъ Его всемогущей сили и благодати висшаго духовнаго въ нія и особыхъ дарованій. Этотъ мистицизмъ, какъ внутрени тайное духовное дёланіе, утверждался на чистомъ исповёда въры, на благодатной силъ Таинствъ, на точномъ и неуклони исполненіи заповедей Божінхъ, на борьбъ со всьми страстями тщательномъ очищеніи сердца и помысловъ и на непрестан умной молитей. Его смысль и значение опредёлены словами стола Павла: Ревнуйте дарованій больших (1 Кор. 12, 28, н обътованіями Спасителя: блажени чистіи сердцемь, яко Бога узрять (Мато. 5, 8) и любяй Мя возлюблень будеть цемъ Моимъ, и Азъ возлюблю его и явлюся ему Самъ (Іоан. 21). Этотъ путь проходимъ былъ подвижниками въ строгомъ слушанін Церкви; они находили на немъ совершенную сво духа, благодатныя утвшенія, откровенія, дары веденія, про ливости и чудотвореній. Онъ быль изучень ими со всёми віями постепеннаго восхожденія, трудностями и опасностями. вступленія на него подвижники остерегали людей неприготог ныхъ и увлекающихся, обращая ихъ на общій путь христіан жизни, а для испытанныхъ и благонадежныхъ ревнителей духовнаго совершенства писали опытныя и подробныя н вленія, которыя можно назвать высочайшею духовною иси гіею, или наукою о развитіи въ духъ человъческомъ величай совершенствъ, дълающихъ его еще на землъ небожителемъ. вы руководства въ подвижнической жизни греческихъ отцовт карія Египетскаго, Исаака Сирина, Іоанна Лествичника, Гри Синанта, Симеона Новаго, и изъ нашихъ соотечественниковт ла Сорскаго. Вотъ истинный мистицизмъ, или таниственное зожденіе христіанина въ Богу и въ непосредственному общенію съ Нимъ. Отъ этого ученія о мистицизмѣ были уклоненія въ западной церкви, отмѣченныя исторією еще съ среднихъ вѣковъ, но совершенное искаженіе его мы видимъ въ сектахъ, развившихся изъ протестантства. Въ этомъ искаженномъ видѣ его наслѣдовали напи образованные искатели истиннаго христіанства помимо Православной Церкви.

Повровителемъ нашего мистицизма явился самъ Императоръ Александръ І. Получивъ воспитаніе подъ руководствомъ француза Лагариа, онъ не былъ наставленъ, вавъ должно, въ учени Православной Церкви, и не быль съ дътства поставленъ подъ ея практическое руководство. Но чрезвичайно мягкосердечный и впечатинтельный по природь, видимо взысканный въ своей царственной жизни благодъяніями Божінми, особенно въ отечественную войну 1812 года, онъ чувствовалъ на себъ и своемъ царствъ особий промысль Божій и искаль Бога по чувству благодарности въ Нему. Но участвуя въ богослуженіяхъ своей Церкви только по обязанности, онъ не зналь ея духа и внутренняго устройства, и предубъяденный противъ нея современниками, видаль въ ней тоже одну вижшиною обрядность, сковывающую свободу духа и опру сердца. Эта-то въра сердца и ввела его въ знакомство съ заграничными мистиками Ю. Штиллингомъ, госпожею Криднеръ, съ поравскими братьями, квакерами и др. и открыла мистицизму доступь въ наше отечество. Масоны первые явились проповъдниками мистицизма, и опять самымъ горячимъ деятелемъ Лабзинъ. Повазались переводы мистических сочиненій Сень-Мартена, Эквартегаузена, Штиллинга, Бема, Сведенборга, не было недостатка въ русскихъ писателяхъ, ваковы: Лопухинъ, Лабзинъ, Карибева, Хвостова и друг.; отврыли журналъ «Сіонсвій Вестинвъ», нагруженний сочиненіями -- одно таинственніве другого. При первомъ вознивновеніи мистицазма, не разобравь еще его односторонности, обрадовались ему многіе изь чисто православныхъ людей и изъ уховенства, какъ противодъйствію духу невърія, распространеннаго у насъ раньше французскими энциклопедистами. Участіе въ

этомъ движеній такихъ людей, какъ графъ Сперанскій, поддержьвало доверіе въ новому ученію. Но Сперанскій, какъ глубокій инслитель, скоро поняль ложное направленіе этого ученія, и отважися отъ него, такъ какъ оно отрицало участіе разума въ познанія въры, следовательно и важность догматовъ Церкви, искано въ Священномъ Писаніи и библейскихъ событіяхъ только тамиственнаго смысла, вопреки толкованію ихъ Церковію, признавало только первовь енутреннюю, уничтожая церковь видимо существуюшую, искало пути въ общенію съ Богомъ помимо святыть танисты н безъ борьбы съ грёхомъ и страстями, объщало высшее было, вакъ говоритъ профессоръ Знаменскій, свъ поков созерцанія, когда душа всецько погружается въ таниственный божественный мракъ, равний неизреченному свъту Божества, въ состояние понаго упраздненія человеческой самости, или духовной нишети. безусловно пассивнаго погруженія въ Божество и чистыйшей любви въ Нему, безъ страха въчныхъ мувъ и безъ всявой мысли о своем ввиномъ спасеніи» 1). Это именно то, что наши богомудрие отпи назвали духовной прелестью, или самообольщениемъ.

Ложный мистицизмъ оставиль въ нашемъ отечестве неисчильмия вредныя последствія. Императоръ Александръ, увлеченний заграничными идеями объ учрежденіи универсальной религів, которая совмещала бы въ себе христіанскія вёрованія съ уничоженіемъ всёхъ вёронсповёдныхъ разностей, относился хладивровно ко всёмъ религіознымъ направленіямъ. Князь Голицинъставшій министромъ духовныхъ дёлъ и народнаго просвещенія, окружиль себя всякаго рода мистиками и оказываль покровительство всевозможнымъ сектамъ. «Библейское Общество», откритое въ 1813 году и въ началё оказавшее услуги Церкви распространеніемъ въ народё слова Божія и починомъ въ переводахъ Священнаго Писанія на русскій языкъ, вскорё наполимлось катольнами, уніатами, протестантами и всякаго рода мистиками. Состоя нодъ покровительствомъ самого Государя, оно устранило Святъй-



<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 482.

шій Сунодъ отъ наблюденія за распространіемъ Библіи и духовних внигь. Проповёдуя универсальное христіанство, оно поставило себя выше всёхъ частныхъ церквей, въ томъ числё и Православной, которую признавало искаженною и узкою формою христіанства. Оно решилось открыть греческой Церкви ея заблужденія и оживотворить ея віру. Діятельность Общества обратилась въ настоящую пропаганду мистицизма и наполнила русскую литературу цёлою массою мистических книгъ 1). Писатели православнаго направленія, ръшившіеся защищать отечественную въру противь наплыва лжеученій, какъ ректорь Петербургской семинарін архимандрить Инновентій Смирновь, подвергались гоненіямъ за то, какъ сказано въ одной оффиціальной бумагь министерства, что защищали «наружную церковь противъ внутренией и шли противъ началъ, руководствующихъ наше христіанское правительство 2). Замътниъ, что и Библейское Общество закрыто было но Висонайшему повелёнію Императора Николая І въ 1826 г.

Мистицизмъ начала нинфиняго столфтія быль истинимиь повровителемь и магометанства, и буддизма, и раскола, и духоборства, и молоканства, и хлистовщины, и даже скопчества, «съ внутренией его стороны, какъ сказано въ одномъ оффиціальномъ документъ, за исключеніемъ тълеснаго искаженія». Всъ секты считають это время своимъ золотымъ въкомъ. Слъды этого напраменія остались и по настоящее время въ нашемъ законодательствъ относительно магометанства, буддизма и сектантства и въ дъягельности администраторовъ, доселъ руководящихся своеобразнимъ понятіемъ о «свободъ совъсти», изложеннымъ въ указъ, изланномъ въ февралъ 1803 года. Только одна статья этого указа отмъняется современною практикою, именно: «чтобы священники не раздражали сектантовъ ни состязаніями, ни принужденіями, ни посъщеніями ихъ домовъ» 3).

Тяжелыя воспоминанія,---не правда-ли? Но не утвшать нась и

<sup>1)</sup> Тамъ-же стр. 432.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же стр. 438, 439.

<sup>3)</sup> Ctp. 494.

современныя отношенія къ сектантству нашего образованнаго, к даже высшаго общества.

III.

Извъстно, что изъ многихъ тысячъ русскихъ образованнихъ людей, живущихъ постоянно или подолгу за-границею, многіе, не знающие своей церкви и предубъжденные противъ нея, относятся съ сочувствиемъ и даже примывають въ разнымъ европейских религіознымъ общинамъ. Изв'єстно также, что и между живущим въ Россіи многіе раздёляють взгляды и понятія о христіанстве, навъянные новъйщими европейскими сектантами, какъ видно изъ своеобразныхъ сужденій о въръ графа Валуева, изложенныхъ въ ею сочиненіяхъ субъективно-протестантскаго направленія 1). Но организованною сектою со множествомъ членовъ и ярою пропагандою выдается нынъ между образованными людьми одна, открытая здёсь въ Петербурге въ семидесятыхъ годахъ полковникомъ Пашвовымъ, получившая начало оть пришельца изь Англіи, прітьжавшаго просвъщать Россію въ религіозномъ отношенін, дорда Редстова. Эта севта извъстна въ народъ, по имени ея основателя, подъ названіемъ пашковщины.

Объяснимъ ея происхождение изъ началъ религіозныхъ, главнъйшіе пункты ея ученія, употребляемыя ею средства пропаганды и ея значеніе для Церкви и народа.

Издавна существуеть въ западной Европъ особое религіозное ученіе, подъ именемъ веософіи, т. е. богомудрія, въ противоположность «веологіи» — богословію. Это ученіе протестанты направним противъ догматовъ и существующаго устройства католической церкви, а нашимъ образованнымъ обществомъ оно принято сознательно или безсознательно, какъ орудіе противъ Православной Церкви. Сущность ученія веософовъ состоитъ въ томъ, что, на основаніи ложно понятыхъ мъстъ Священнаго Писанія, они полагаютъ, будто всякій върующій во Христа имъетъ право



<sup>1)</sup> Современныя задачи: Религія и наука 1886 г. «Часы благоговънія» и Wanderungen auf religiosen Gebiet von einem Ungenannten, 1885 г.

безъ посредства Церкви и ея священства входить въ общеніе съ Богомъ и получать отъ него озареніе, въдъніе, учительство и другіе дары Святаго Духа. Въ этомъ смыслъ, между прочимъ, тольуются слова пророка Іонля, приведенныя апостоломъ Петромъ въ его проповъди по сошествін Святаго Духа на апостоловъ: «взлію отъ Духа Моего на всякую плоть, и будутъ пророчествовать сыны ваши и дщери ваши; и юноши ваши будутъ видъть видъпія, и старцы ваши сновидъніями вразумляемы будуть (Дъян. 2, 17). Такъ же понимаются слова евангелиста Іоанна въ Апскалиснов: сотвориль есть насъ цари и ісреи Богу и Отиу Своему (Апок. 1, 6). На основаніи подобныхъ мъстъ Священнаго Писанія утверждается ученіе квакеровъ, піэтистовъ, методистовъ, ирвиніанъ. Отъ этого «богомудрія» происходить и пашковщина.

Сколько можно узнать изъ пъснопъній, извъстныхъ подъ именемъ «Любимыхъ стиховъ», распъваемыхъ пашковцами, изъ брошюръ, ими издаваемыхъ, и изъ намъренно подчеркнутыхъ мъстъ Евангелія, распространяемаго ими въ народъ, ученіе ихъ можетъ бить изложено въ слъдующихъ положеніяхъ:

1) Інсусъ Христосъ, совершивъ спасеніе всего человъчества Своею крестною жертвою, спасъ насъ всъхъ и навсегда. Съ нашей стороны, говорятъ пашковцы, ничего не требуется, кромъ въры въ силу этой жертвы; никакой нравственный законъ ни къ чему насъ не обязываетъ, никакихъ дълъ и трудовъ отъ насъ не требуется, никакое преступленіе не можетъ отнять у насъ надежду снасенія: только върь и люби Христа.

Воть какъ поеть пашковецъ:

«Снявъ съ насъ закона порабощенье, Кровь Христосъ пролилъ, вотъ въ чемъ прощенье, Мучимъ, истерзанъ въ язвахъ, тогда!... Насъ Онъ тъмъ спасъ разъ навсегда! Разъ навсегда! О, гръшникъ, внемли ты, Разъ навсегда! братъ! въръ и молись! Иго съ тебя крестъ сниметъ тогда, Насъ Христосъ спасъ навсегда! Свободны мы, нътъ намъ осужденья, Онъ уготовалъ намъ спасенье; «Ко мий придите!» вотъ гласъ Христа, Вы спасены, разъ навсегда! Разъ навсегда!... 1)

Очевидно, здёсь смёшиваются два понятія, первое: искупленіе в спасеніе всего человічества Крестною жертвою Інсуса Христа, и второе: усвоеніе лично каждымь человікомь силы крестной жертви чрезъ возрождение въ таниствахъ благодатию Святаго Духа и върою живою, деятельною, сопровождаемою исполнениемъ заповедей Божінхъ и нравственнымъ трудомъ очищенія сердца. Поэтому нельзя надъяться получить спасеніе одними выраженіями благодарности в любви во Христу. Господь Самъ свазаль: не всяка глаголяй Ми: Господи, Господи, внидеть въ Царствіе Небесное, но творяй волю Отца Моего, иже есть на небеспах (Мат. 7, 21). Аще кто любить Мя, заповъди Моя соблюдеть. Имъяй заповъди Моя, и соблюдаяй ихъ, той есть любяй Мя (Ioah. 14, 23, 21). A заповых Господни извъстны: каждый върующій въ Него долженъ взять вресть свой, кресть борьбы съ гръхомъ и страстями, и послъ довать за Нимъ (Мат. 16, 24); узвими вратами должно входить 🕦 Царствіе Божіе (Мат. 7, 13) и усиліями достигать его (Мат. 11, 12) Только въ брачной одежде, убеленной слезами покаянія, може будеть върующимъ войти на въчную вечерю Христову (Мат. 22) 12). Поэтому рано пъть побъдныя пъсни тому, вто изъ борьбя съ своими страстями не вышель победителемь, и напрасно поет пашковецъ:

«Таковъ, какъ есмь, во имя крови
За насъ пролитой на крестъ,
Во имя Божьихъ призываній,
Христосъ, я прихожу къ Тебъ!
Таковъ, какъ есмь, слѣпой и бѣдний,
Добра не находя въ себъ,
За вѣрой, зрѣньемъ и прощеньемъ,
Христосъ, я прихожу къ Тебъ!
Таковъ, какъ есмь, меня Ты примешь,
Дашь жизнь, спасенье, миръ Твой миѣ;
Къ Тебъ я прихожу, Спаситель,
Дай миѣ Тебя познать вполить!

<sup>1)</sup> Любимые стихи, № 25.

Таковъ, какъ есмь, — Твоей дюбовью Назвергнуль Ты преграды вст; Я Твой отнынть и во втки, Христосъ, я прихожу къ Тебъ!

Въ этомъ дерзновенномъ порывѣ ко Хрпсту, съ увѣренностію бить принятымъ «каковъ онъ есть», пашковецъ можетъ встрѣтить преграду», поставленную Самимъ Христомъ, и услышать отъ Него: друже, како вшелъ еси съмо не имый одъянія брачна? Связавше руцть и нозъ, возмите его и вверзите въ тъму кромьшную (Мат. 22, 12, 13).

2) По ложному протестантскому понятію, что спасеніе достипется одной вёрою безъ добрыхъ дёль и что смертію Христовою открыть прямой доступь къ общенію съ Богомъ для всякаго желающаго, для всяваго грешнива, «кавовъ онъ есть», безъ посредства Первы. пашковцы опровергають Церковь со встми ея таннствами и учрежденіями. «О гръшникъ, читаемъ въ одной пашковской бропюрі: не полагайся на твои заслуги, на твое доброе сердце, на твои лобродътели, на твою благотворительность... Ни воспріятіе святыхъ таниствъ, ни соблюдение наружныхъ обрядовъ, ни символъ въры, прочитанный устами, а не сердцемъ, ничто, даже сама Церковь, не можеть спасти тебя!... Иные полагаются еще на своего духовнива, разрешающаго имъ ихъ грехи въ танистве поваянія. О заблуменіе изь заблужденій! Духовнивъ твой такой же гржшный человыть, какъ и ты. Онъ не можеть спасти собственной грыховной лин, какъ же ты хочешь ожидать оть него, чтобы онъ спасъ твою душу? Другіе обращаются съ мольбой объ ихъ спасеніи къ Ангеламъ, къ святымъ угодинкамъ Божінмъ,-и это вотще 1). Не твоего ва церковь для принесенія твоей молитвы; молиться можешь ты вездѣ 2). Христосъ пришелъ на землю спасти пірь оть гржха и смерти, и взамёнь этого требуеть оть нась одной только върм» 3). Мысли о спасеніи одною върою, по силъ

<sup>1) «</sup>Приди во Христу», стр. 38, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Crp. 61.

заслугь Христовихъ, безъ добрихъ дёлъ, пашковци развиваютъ на всё лады во всёхъ своихъ изданіяхъ. Поэтому ихъ положительное ученіе, лишенное того содержанія, какое даеть Православной Церкви изъяснение всехъ догматовъ веры и закона правственнаго, - врайне скудно. Оттого они, какъ видимъ изъ приведеннаго отрывка, тотчасъ же впадають въ направление отрицательное, т. е. обращаются къ порицанію Церкви и ніямъ православныхъ, чтобы они не вършли тому или другому въ ея ученій и установленіяхъ. Здёсь пашковцы необыкновенно плодовиты, такъ какъ предметовъ, не соотвътствующихъ ихъ взглядамъ, въ Церкви чрезвычайно много. Ты уже спасенъ крестною жертвою Христовою, следовательно тебе не нужны святыя таинства и ихъ служители. Ты спасенъ Самимъ Христомъ, слъдовательно тебъ не нужно посредство святыхъ, ихъ молитвы и почитаніе ихъ. Ты спасенъ Самимъ Христомъ, следовательно тебе не нужны никакіе подвиги борьбы съ плотію и гръхомъ, и ты напрасно почитаеть угодниковъ Божінхъ и ихъ изображенія и проч. Они думають замёнить всё писанія святыхь отцевъ и учителей Цервы тощими поученіями своихъ «боговдохновенныхъ» въдниковъ и величественное богослужение Православной Церкви пъніемъ плохихъ стиховъ съ музывою, и вмъсто поваянныхъ в богоугодныхъ трудовъ истинныхъ христіанъ довольствуются излія-ніемь Христу своей праздной и мечтательной любви. Сколько туть остается христіанства?

3) Пашковцы, по примъру европейскихъ сектантскихъ общивъ новъйшаго направленія, думають видъть въ своихъ самочинныхъ собраніяхъ тоже церковь. Какую же? Говорять: апостольскую. Какъ въ первое время по вознесеніи Христовомъ проповъдниками въры были Апостолы и всъ увъровавшіе во Христа, а всъмъ были раздаваемы дары Святаго Духа: такъ, говорять, должно быть и нынъ, такъ и у нихъ, у пашковцевъ. Объ этомъ раздаяній дарованій апостолъ Павелъ говорить: «каждому дается дарованіе Духа на пользу. Одному дается Духомъ слово мудрости, другому слово знанія тъмъ же Духомъ; иному въра тъмъ же Духомъ; иному

даръ испеленій темь же Духомъ; иному пророчество, иному различеніе духовъ, иному разные языки, иному истолкованіе языковъ-(1 Кор. 12, 7, 10). На всв эти дарованія объявляють притязанія н пашковцы. И у нихъ есть замъняющіе апостоловъ учители и толкователи Писанія и пр., не слышно только, есть ли чудотворци. Очевидно, что нашковцы, признавая свою нерковь апостольскою, думають возвратить то время, когда Церковь, по ихъ митнію, была совершенно свободною, но въ сущности не была еще строго опредаленною и установленною, когда, по свидательству исторін, апостолы только еще основывали и созидали вселенскую Церковь Христову, по Его обътованію: созижду Церковь Мою и врата адова не одольють ей (Мат. 16, 18). Изъ такого понятія пашковцевъ о Церкви апостольской слёдуеть заключение, что апостоли не усивли исполнить повельнія Христова объ учрежденіи Цервви, что Церковь досель еще не создана, что двътисячи льть ея не было, и теперь только, по примеру первыхъ апостоловъ, она отврывается новыми апостолами. Есть ли здёсь смысль? Можно не признавать истинною ту или другую нерковь, то или другое христіанское испов'єданіе, но заходить такъ далеко въ борьбъ съ существующими исповъданіями и отрицать историческое битіе Церкви — значить утверждать, вопреки обътованію Христову, что врата адовы одолёли Церковь. Явная несообразность. Пашковскіе учители замвияють апостоловь! Но если они знають Евангеліе и Цівнія Апостольскія, то должны знать, что апостолы-и двиадцать, и семьдесять были избраны и призваны Самимъ Інсусокъ Христомъ, что они были самовидиами Его (Лук. 1, 2), что они были предназначены быть свидовтелями Его (Лук. 24, 48) предъ всвиъ міромъ, что они получили непосредственно отъ Него власть вязать и ришать (Мато. 16, 19): знають ли всё эти права за собою пашковскіе апостолы? Знають ли они взь Деяній Апостольскихъ, какъ били наказани синовья первосвященника Скевы за присвоеніе апостольской власти, когда, по приміру апостола Павла, осмилинсь изгонять злыхъ духовъ «именемъ Господа Інсуса, говоря: заклинаемъ васъ Інсусомъ, котораго Павелъ пропов'й дукть, читаемъ въ Двяніяхъ, сказаль имъ въ отвіть: Інсуса я знаю, и Павель мит изв'ю стень, а вы кто? и бросился на нихъ челов'якъ, въ которомъ быль злой духъ, и одол'явъ ихъ, взялъ надъ ними такую силу, что они нагіе и избитие выб'якали изъ того дома» (Двян. 19, 13—16). Объ этомъ факт'в надо подумать пашковскимъ апостоламъ.

И въ своемъ ученій о разданній благодатныхъ даровъ непосредственно отъ Самого Христа каждому върующему, помимо Церкви, пашковцы также противоръчать Священному Писанію и исторіи. Господь Інсусъ Христосъ, искупивши насъ и пріобрѣтши намъ право отъ Отца Небеснаго на получение даровъ Святаго Духа, Самъ указалъ путь, какимъ эти дары по вознесении Его будутъ ниспосланы на землю, и кому будеть дарована власть раздаянія ихъ всему роду человеческому, всемъ поколеніямъ верующихъ до конца міра. Онъ сказаль апостоламь предъ Своими страданіями: «Утъщитель же, Лухъ Святый, Котораго поилеть Отецъ во имя Мое, начить вась всему и напомнить вамь все, что Я говорилъ вамъ (Іоан. 14, 26). Предъ Своимъ вознесеніемъ на небо Онъ повелълъ апостоламъ не отлучаться изъ Герусалима и ждать исполненія этого обътованія (Джян. 1, 4). Оно и исполнилось въ лень Пятилесятницы соществиемъ Святаго Луха на апостоловъ, которое было сопровождаемо знаменіями и чудесами. Тогда-то апостоль Петръ и указаль въ этомъ самомъ событіи исполненіе пророчества Іонля: «излію оть Духа Моего на всякую плоть», и это значило, что другаго пути въ дарамъ Святаго Духа мимо апостоловъ не будеть. Они и быди источниками этихъ даровъ во всехъ видахъ для всего человъчества, сообщивъ ихъ чрезъ рукоположеніе епископамъ и пресвитерамъ. Такъ, святой апостоль Павель рукоположиль во епископовь Тимовея и Тита, а сін каждый въ своей области рукоположили пресвитеровъ, для раздаянія даровъ благодати всёмъ вёрующимъ чрезъ святыя таинства. Такимъ образомъ Первовь стала совровищницею даровъ Святаго Духа, воторой, по слову апостола Петра, отъ божественной силы Христовой сдаровано для насъ все, потребное для жизни и благочестія

(2 Пет. 1, 3) и всё освященные служители Церкви какъ первоначально получили, такъ и доселъ получають всъ свои дарованія и права преемственно отъ Самого Інсуса Христа, какъ говоритъ апостоль Павель: «Онъ поставиль однихь аностолами, другихь пророжами, иныхъ пастырями и учителями, въ совершенію святихъ для созиданія тела Христова, т. е. Церкви. (Еф. 4, 11. 12). Теперь спрашивается: если пашковцы върують во Христа и спасени Христомъ, то гдё и какъ Христосъ сообщаетъ имъ особия благодатныя дарованія, когда они отказываются принимать отъ Церкви начальные дары возрожденія и освященія, безъ которихъ невозможно полученіе такихъ, которые апостолъ Павелъ называеть «большими» (1 Кор. 12. 31), какъ дары высшаго вёдёнія, пророчества и пр.? Объщаль ли Інсусь Христось открить чрезь двё тысячи лёть какому-либо апостольскому религіозному обществу особый путь для полученія даровъ Святаго Духа, оставивъ первый путь. Имъ Самимъ установленный? Значить, собственния молитви пашковцевъ и птніе стиховъ вновь отверзають имъ небеса для особаго сошествія на нихъ Святаго Духа? Значить, ихъ залы, гдъ они собираются, равнозначительны горницъ іерусалимской? Какая дервость! Какое самообольщеніе!

То же надобно сказать и о правахъ на предстояніе въ молитвъ и совершеніе богослуженія. И пашковци, вмъстъ съ подобними иль еретиками, думають имъть у себя священниковъ, криво тольуя приведенния нами слова евангелиста Іоанна: сотвориль есть мася цари и iepeu Богу и Отиу Своему. По самому сочетанію этиль словъ видно, что здёсь изображается только особенная ближеть бъру и високое нравственное достоинство новозавътнихъ върующихъ, а не права священства въ собственномъ смислъ. Если по буквальному смислу этихъ словъ, каждий христіанинъ чожеть бить священникомъ, то каждий можеть считать себя и царемъ, что несогласно съ здравимъ смисломъ. Честь и права священства, по слову апостола Павла, никто жее самъ себть прісмлеть, но званный отъ Бога, якоже и Ааронъ (Евр. 5, 4). Слъловательно, какъ учитъ Церковь со временъ апостольскихъ, толь-

во лица правильно избранныя и рукоположениия могуть имъть право священства. Мнт лично сказаль родоначальникъ пашковцевъ л. Редстокъ, съ которымъ я беседоваль въ бытность здёсь въ Петербургъ въ семидесятихъ годахъ черезъ переводчика, покойнаго внязя С. Н. Урусова: «Зачёмъ мнё священникъ, вогда я само могу имъть доступъ въ Богу» -- Вотъ именно эта горделивая самость, такъ свойственная грёшному человёку, и устраняется божественнымъ установленіемъ церковной іерархіи, о которомъ свидетельствуеть исторія Церкви. За это «ми сами» въ примерь последующимъ времедамъ и были такъ страшно наказаны Корей, Пафанъ и Авиронъ, вздумавшіе восхитить права служенія въ Скиніи Свиденія, данныя Самимъ Богомъ Монсою и Аврону. И они. вавъ нашковим, говорили Монсею и Аврону: «полно вамъ, все общество-вей святые и среди ихъ Господь! почему же ставите себя выше народа Господня? И совершился надъ ними судъ Вожій, говорить Монсей въ вниге Числъ, «и разверзда земля уста свои, и поглотила ихъ, и всёхъ людей Кореевыхъ, и все имущество (Числъ, гл. 16), Отсюда пошло название не избранныхъ правильно священнивовъ самозванными, и богослужение ихъ самочинныма. Высочайшій и единый Ходатай предъ Отцемъ Небеснымъ за всёхъ върующихъ Господь Інсусъ Христосъ-на небесахъ, но на землъ Онъ оставилъ свою ходатайственную жертву за спасеніе върующихъ въ таинствъ Тъла и Крови Своей и Самъ поставилъ чрезъ благодатное посвящение особыхъ служителей для богоустановленнаго принесенія этой жертвы по чину, свято хранимому въ истинной Цервви. Посему православный священнослужитель, стоя предъ престоломъ Божіимъ, въ тайной молитвъ, послъ херувичской пъсни, просить Господа, чтобы Онъ пріяль и допустиль его совершить великое такиство не какъ достойнаго, а какъ «облеченнаго благодатію священства.

Но довольно о несообразностяхъ пашковскаго ученія. Обратимся къ пропагандъ, которую они ведуть въ народъ.

Какъ родина, такъ и главное гитядо пашковщины здісь, въ Петербургі. Я здісь прітажій человікь, и живя въ провинціи, иміль

смутныя свёлёнія о лёятельности пашковпевь въ злёшней столиць. Но меня поразило то, что всё здёшніе православные жители громко и безъ стёсненія говорять о необычайномъ распространенін здёсь пашковщини не только въ сословіяхъ такъ називаемихъ образованнихъ, но и въ простомъ народъ. Говорятъ, что здесь есть целые дома, принадлежаще нашковпамь, или нанимаемые ими, гдв находять пріють и готовое содержаніе престарћине люди и дети, где и здоровне врестьяне, поступившіе въ секту, находить легкій заработокъ и хорошее жалованье. Здёсь пашковиами открыты лешевыя столовыя, чайныя, швейныя заведенія, магазины и многочисленныя школы, гдё работають во всю силу последовательници Панікова. Во всёхъ этихъ заведеніяхъ нконъ нётъ, но вездё въ большомъ количестве разложены брошюры и портреты Пашкова. Не имен съ своей стороны причины сомніваться въ достовірности этихъ свідівній, я предоставляю убъиться въ ихъ справедливости вамъ самимъ, мои почтенные слушатели, какъ жителямъ Петербурга. Но я не могу не привести выдержки изъ записки, доставленной мит по слуху, что я пишу о пашковщинъ, одною почтенною дамою, ревнительницею Православія, госпожею Л., им'єющею около 80 леть оть роду. Веть что она пишеть: «Привывши следить и наблюдать за встиъ, что дорого православному христіанину, я смущена была слухомъ, что прівхаль пропов'єднивъ изъ Англін, на Сергіевской улиць читаеть поученія и зало всегда наполнено аристократами. Сердце мое почуяло опасность. Потомъ узнаю, что Редстовъ избралъ Пашкова въ апостолы, и у него на квартиръ каждий день собираются слушатели отъ 7 до 9 часовъ вечера. Доступъ свободний отъ генерала до мужива. Чтобы имъть понятіе, что и какъ тамъ происходить, я пришла въ 6 часовъ и пріобрила пять книжегь, разложенныхъ тамъ на стульяхъ. Размёщеніе било-какъ въ театръ: сцена была отделена ръшеткой, и тамъ стояли два ряда вресель. Чтобы узнать, для кого такія привыстированныя мёста, я хотёла пройти туда, но меня не допустили и сказали, что тамъ сидятъ уже очищенные, а два ряда

передъ решеткою назначены для приготовляющихся въ очищенію. Хотя это было весною, при дневномъ светь, но окна били плотно завъшена и горала люстра. За четверть часа до вихола Пашкова, его ассистентки стали обращаться къ публике съ вопросами: чувствують ли сидящіе его приближеніе? Я довольно громко сказала, что ничего не чувствую, да думаю, и другіе тоже. На меня его глашатайница влобно посмотрила и отвернулась. Но воть выходить Нашковъ съ поникшей головой и опущенными глазами, становится въ пюпитру; то подымаеть, то опусваеть глаза и руки, приказиваеть открыть книжки, называеть Ж; я вику причту о блудномъ синъ. Онъ опять продъливаетъ ту же комедію. Я не удержалась и свазала своей соседже: да что это Нашковъ ломается? Но моя сосёдка взяна меня за руку и остановила. Это, говорить, онъ представляеть Христа и вдохновляется. По довольномъ вдохновеніи, онъ началь объявлять, что христось спасъ и искупилъ своими страданіями всёхъ грёшниковъ прошедшихъ, настоящихъ и будущихъ, что Онъ гръшниковъ больше любить. Я опять не видержала и громко сказала: что же онь не договариваеть, что Господь съ радостію пріемлеть грёшника кающагося? За это многіе злобно посмотреди на меня уже изъ первихъ рядовъ. Вдругъ заигралъ органъ, всв запели что-то веселое; словъ разобрать я не могла. Я встала и у дверей говорю человъку: взяль бы ты ушать холодной воды, да и окатиль бы своего сумасшедшаго барина. Выхожу на лестницу и вижу: направо, на большой площадей, на бархатныхъ коврахъ и такихъ же подушкахъ лежать две дамы въ белыхъ неньюарахъ. Воть думаю, и импровизированныя мироносици... У подъбзда экипажи графинь, княгинь и другихъ титулованныхъ особъ, охраняемие полицією. Потомъ почему-то пашвовцы прекратили гласныя собранія и стали действовать въ тайныхъ притонахъ. Ивъ случаевъ совращенія пашковцами простихъ людей разсказываемыхъ г-жею Л., особенно интересны три. Изъ одного бъднаго семейства пашковци взяли въ свой приотъ дъвочку. На другой день дъвочка въ слезахъ прибъгаеть въ матери и говорить ей: «образовъ, который ты мий дала и повёсила надъ кро-

ватью, какая-то дама сорвала, бросила на поль, что то много говорила, и потомъ не знаю куда девала. А одна тамошняя старушка говорить мий: пова ты еще не погибла, бъги потихоньку доной: вёдь ты попала въ пашковнамъ». Пругой случай: невъ общей ввартиры, занимаемой бёлными люльми, ущель кула-то жилець. На другой день возвращается и говорить своимъ прежнимъ сожителямъ, указывая на иконы: «бросьте вы эти ваши доски, и сделайте, какъ я. Вчера я ушелъ отсюда оборванцемъ, а теперь, вать видите, обуть и одёть, да еще получиль мёсто съ хорошичь жалованьемъ». Еще: одинь бъднявъ придумаль слъдующее средство выдти взъ нужды: написаль одной графинъ, что онъ нашвовецъ и терпитъ врайнюю нужду. Онъ занималь комнату подеж кухни и такъ какъ зналъ, что нашковцы не терпять иконъ, винесь свою икону изъ комнаты въ кухию и плотно затворилъ дверь. На другой же день прівзжаеть барыня, и осмотревши углы вознаты и не видя иконъ, даеть ему 25 рублей. Не прошло недын, является другая и даеть 10 рублей. Еще черезь недёлю является третья; но на бъду дверь въ кухню не плотно была притворена; бармия увидёла тамъ вкону, плюнула и уёхала.

Пропаганда нашковщины въ провинціяхъ развилась въ огромнихъ размѣрахъ. Еще въ 1876 году самъ Пашковъ началъ проновѣдь своего ученія крестьянамъ въ своемъ имѣніи Нижегородсюй губернін; потомъ, въ 1882 году, разъѣзжалъ по разнымъ губерніямъ, вездѣ оставляя послѣ себя центры пропаганды подъ
наблюденіемъ своихъ избранныхъ послѣдователей, сыпалъ деньги,
раздавалъ свои изданія. По выѣздѣ его за границу дѣло его взяли
въ свои руки богатые и знатные люди и продолжають его доселѣ.
Разрѣшенное въ 1876 году по ихъ хотайству правительствомъ
Фбщество распространенія духовно-нравственнаго чтенія> послужило прикрытіемъ для распространенія Евангелія съ подчеркнутими текстами и брошюръ съ красною печатью Общества и съ
надписью: «дозволено цензурою». Въ 1875 году съ тою же цѣлью
основанъ журналъ: «Рабочій», въ которомъ проводились идеи Пашвова чрезъ картины и статьи, а также чрезъ одностороннее за-

имствованіе нёкоторыхъ частей изъ твореній святыхъ Тихона Воронежскаго, Ефрема Сирина. Іоанна Златоустаго и друг. Затёмъ потекло по всей Россіи необъятное количество отдёльных брошюръ, между которыми намбренно были раздаваемы немногія статы безуворизненнаго содержанія, но большинство пашковскаго направденія. Мит въ настоящее время извъстно болье 70-ти брошюръ подъ разными наименованіями: «Примирись съ Богомъ», «Взирай на Інсуса», «Благородное дитя», «Брачный ниръ», «Радостная въсть», и друг. Есть у пашковцевъ особые книгоноши, которые, смёшиваясь съ книгоношами, имеющими разрешение отъ правительства, не забывають и пропаганды, сопровождая ею раздачу внигь. Многія брошюры запрещены Святьйшимъ Сунодомъ. но это не останавливаеть ихъ распространенія. Въ одной изъ южныхъ губерній благочестивый военный начальникъ прислаль большой тювь сь внигами въ церковно-приходскую школу. Когда ему дали знать, что это пашковскія брошюры, запрещенныя Святвишимъ Сунодомъ, онъ отвъчалъ: «а я почемъ знаю, онъ дозволены цензурою. Я добра желаю. Теперь можно сказать, что нъть губерній, гдъ бы не было нашковскихъ брошюрь. Въ 1886 году были арестованы въ Сибири брошюры пашковскаго направленія, переведенныя на инородческіе языки и распространяемыя между инородцами 1).

Интересно вдуматься въ причины этой изумительной ревности пашковцевъ въ распространеніи своего ученія.

По исторіи сектантства въ христіанскомъ мірѣ видно, что нѣкоторые изъ сектантовъ доходять до фанатизма въ своей ревности къ распространенію своего ученія по убъжденію въ мнимой его истинности, упорно отказываясь отъ всякаго безпристрастнаго изслѣдованія противопоставляемыхъ имъ доказательствъ; таковы наши старообрядцы. Другіе, отдѣлившись отъ своихъ прежнихъ исповѣданій, или общинъ, къ которымъ принадлежали, видя свою



<sup>1)</sup> См. Правося. Обозрѣвіе 1890 г. томъ І, стр. 495—523, 625—689. Церъ Вѣстя. 1880 г. Церк. Общ. Вѣст. 1880 г. Ж. 41 и 42, Вѣра и Раз., Лист. 1886 г.

маночисленность и не чувствуя твердой почвы подъ собой, по тайному опасенію оказаться на ложномъ пути, стараются умножить число своихъ последователей, чтобы усповонть себя общирнить распространениемъ своей секты, думая, что вотъ-де сколько нись прибило: стало быть, мы истинные христіане, вогда люди илть въ намъ тавъ охотно. Не знаемъ, есть ли эти побужденія в душахъ пашковцевъ, но знаемъ, что у нихъ есть еще особенное побужденіе, свойственное именно нашимъ образованнымъ людять. Вспомните, чего котъли наши масоны. Учрежденія особаго тристіанскаго общества на мъсто Церкви, которая, по ихъ мивнію, утратила вліяніе на народъ. Чего хотели наши мистики? Учрежденія церкви «внутренней», т. е. раціональной, на м'есто существующей видимо Церкви Православной, обремененной, по ихъ интнію, витинними обрядами и держащей народъ въ порабощеніи своимъ учрежденіямъ и особенно духовенству. Вотъ въ этимъ то просвътителямъ нашего народа и освободителямъ его отъ послушанія Церкви принадлежать и новые ревнители о благь его въ бразъ пашковцевъ, которые, освобождая его отъ всъхъ внъщних подвиговъ благочестія и снимая съ него всякую отвътственность за грахи и преступленія, открывають ему горизонть свободи еще боль общирный, чжит масоны и мистиви. Эти новые просвътители заимствовали изъ протестантства мижніе, что съ прогрессивнымъ движеніемъ человічества въ совершенству, во всіхъ отрасляхъ его жизни, должно быть усовершаемо и христіанство сь учительной и нравственной стороны, что его догматы должны быть развиваемы согласно съ духомъ времени, и жизнь народовъ 10.12на быть освобождаема отъ старинныхъ стеснительныхъ формъ. это такъ близко совпадаетъ съ ложнымъ философскимъ направленіемъ нашего образованія, о которомъ мы бестдовали прежде, что пашковщина оказывается другою враждебною силою, идущею рядомъ съ первою и направляющеюся въ той-же цёли, т. е. въ разрушенію нашей Церкви и основныхъ началь и устоевъ нашей народной жизни. Одна идеть съ научной, другая съ религіозной. сторони. Онъ, можеть быть, и не чують другь друга, но печальныя послёдствія этого двойнаго, враждебнаго нашему отечеству движенія не трудно предвидёть.

Но положение нашего отечества въ будущемъ представится начь не только опаснимъ, но и страшнимъ, если мы вспомнимъ, что вийстй съ пашковщиною идеть еще другое религіозное движеніе, направляемое на народъ нашъ, -- это штунда. Пашковщина идеть сверху, штунда снизу; но такъ какъ та и другая секта не обрядоваго (какъ расколъ), а раціональнаго характера: то въ направленін той и другой нельзя не чувствовать участія люлей высшаго разряда. Штунда, говорять, пошла изь присценхъ волоній, но не крестьяне-же ивмецкіе дають ей такое решительное движеніе и такое быстрое распространение. Въ России ли живущими образованными деятелями, или иностранными направляется штунка.нля насъ это все равно; важно существо дела. Штунда, какъ отрасы протестантства, болбе близва въ нему, чемъ пашвовщина, но вля нашего народа та и другая имбють одинаково развращающее значеніе. Об'в секты отрицають все, на чемъ держится вера нашею простаго народа,--- и православные догматы, и таниства, и почетаніе святыхъ, и проч. Для пашковцевъ вожделенно, чтобы штунда распространялась (да они несомивнио и содвйствують этому тайными сношеніями своихъ агентовъ съ штунлистами). Потому что народъ, лишенный своихъ върованій, легко сдълается и добычею пашковщины. Да и во всякомъ случав пашковцу мале штунаисть, чёмъ православный христіаннь. Но штунда, кагь в пашковщина, обияла уже обширную часть Россіи: Юго-западний край, Малороссію, земли Войска Донскаго, а по последнимъ извістіямъ повавалась уже и въ северныхъ губерніяхъ. Штундисты считаются ужь досятками тысячь, и день ото дня становятся смёлее и самоувъреннъе. «Вотъ», слышимъ мы въ Малороссіи говоръ простаго народа, «всё наши земли скупають нёмцы, вся наша сторона скоро будеть отдана немецкому царю. Когда онъ придеть, те, которые перейдуть въ его въру, будуть ему любезны и получать большой надъль зомин, а православныхъ онъ обратить въ врепостныхъ. Такимъ образомъ штунда принимаетъ острый политическій характеръ. Распространяя подобныя басни въ народъ, штундисты пользуются его простотою и успъшно вербуютъ себъ новыхъ посътователей. Умножаются пашковци, умножаются братья ихъ штундисты; представимъ, что тъ и другіе въ народъ возобладали, что ряды истинно православныхъ людей разръдъли: чъмъ тогда будетъ русскій народъ, когда сдълается раціоналистомъ въ резигіи и перестанетъ быть православнымъ? Постараемся представить это себъ съ возможною ясностію и въроятностію.

Им всв надежди свои относительно такъ называемаго развитія нашего народа возлагаемъ на научное образование: надежда преувеличенная. Нельзя всь 60 милліоновъ русскаго народа обоего пола провести чрезъ университеты, гимназіи и другія учебныя заведенія, сколько-бы мы ихъ ни настроили. Если ихъ настроинъ и сотии тысячь, то простому народу невогда будеть въ нихъ учиться до надлежащаго умственнаго развитія: онъ занять добиваніемъ насушнаго хавба. И сельскія шкоды могуть сообщать **грестьянскимъ дётямъ начальныя свёдёнія—не надолго; мате**ріальный трудъ задавить въ нихъ всякую умственную дёятельность. Устроить дело образованія милліоновь въ духів нравственнаго развитія, -- единаго на потребу, -- приняль на Себя Самь Господь и Спаситель нашъ. Онъ руками върующихъ въ Него устрояеть нравственныя школы въ виде храмовъ и определяеть къ ниъ учителей, освящаемихъ Его благодатію для служенія Ему и охраняемых отъ заблужденій познаніемъ и испов'ядніемъ чистаго ученія вёры. Этихъ божественныхъ школь мы нынё имбемъ 38 тысячь, кром'в монастырей, и он'в умножаются съ важдымъ годомъ. Здёсь то совершается, столько нинё любимое, наглядное обучение народа истинамъ вёры и христіанской правственности. Говорять, что народъ нашъ ничего не знаеть изъ ученія въры и порабощенъ суевъріямъ. Первое невърно: онъ много знастъ, но еще болъе сознаеть; второе върно, но въ этомъ виноваты мы, логи образованные, такъ какъ не обращаемъ на него надлежанаго вниманія. Что же знаеть народь? Въ святыхъ храмахъ онъ непрестанно слишить имя Божіе и въ священныхъ изображеніяхъ

видить дела Божін, совершенныя для нашего спасенія. Онъ знасть Бога вездъсущаго и всевъдущаго, какъ видно изъ опытовъ. Когда образованный человёкъ соблазняеть простую душу на грёзъ н усповонваеть ее твмъ, что нивто ничего не узнаетъ, онъ въ неудовольствію своему получаеть ответь: «а Богь?» Когда доброму врестьянину предлагають выгодное, но не честное дёло, онь говорить «гръхъ», т. е. указываеть на нравственное начало для охраненія отъ преступленій, которое нынё для многихъ образованныхъ людей потеряло всякое значеніе. Когда грозить бъда. простой христіанинь говорить: «Богь милостивь». Когда постигаеть его несчастіе, онъ съ покорностью говорить: «воля Божія». Итакъ, онъ знасть Бога, какъ Отпа Небеснаго, всеправеднаго, всеблагаго и всемогущаго, и не только знаеть, но и имжеть Его свидътелемъ своей жизни и уповаеть на Него, какъ Промыслителя. Лишите его храма, какъ дома Бога живаго, гдъ онъ постояню сердцемъ чувствуетъ Его присутствіе, заміните его сухою школою, или мертвымъ пашвовскимъ и штундистскимъ собраніемъ, ви потеряете силу, вибдряющую въ глубину душъ христіанскихъ истивное богопознаніе; втра обратится въ голыя школьныя понятія или въ отвлеченныя безкачественныя представленія.

Побужденія въ исполненію нравственнаго закона божественное училище храма не указываеть только, а воспитываеть, утверждаеть въ самой душь, и не въ видь стремленія къ матеріальной пользь, не въ благородномъ самолюбіи, на которое нынь такъмного уповають, а въ стражь Божіемъ, въ памятованіи о Богі правосудномъ, въ просветленіи благодатію Божіею совъсти, становящейся для христіанина неотлучнымъ свидьтелемъ и судією всъхъ дёль его, наказующимъ за преступленія и ободряющимъ въ добромъ подвигь. Народъ чувствуетъ въ себё это начало нравственной жизни, и когда совъсть его непокойна, идетъ къ исповъди облегчить свою душу отъ накопившихся гръховъ, по его характерному выраженію,— «поновиться»; идеть и къ пріобщенію Святыхъ Таинъ, чтобы почерпнуть изъ благодатнаго источника освъженіе и утъщеніе для страждущей души своей. Этого духов-

наго опыта онъ не объяснить вамь въ точныхъ понятіяхъ и опрезеленных выраженіяхь христіанскаго ученія (да много ди и ии можемъ объяснить въ этомъ?), но онъ чувствуеть, что происходить въ душт его, именно, что онъ внутренно оживаеть и стэши ктид сава, ишии йонвохуд йоте стэши сон дектомом груди матери. Ему гръхъ становится противенъ и страшенъ, какъ враждебная сила, разрушающая его внутренній мирь, похищая его духовное благо. Вотъ чъмъ объясняется явленіе, которое удивляеть нашихъ юристовъ, когда преступникъ, вопреки искусной защить своего адвоката, говорить: «нёть, я виновень», или, когда при недостатеб удивъ и при возможности серыть преступленіе, преступникъ говоритъ: «возьмите меня, я убійца». Пашковщина и штунда разрушать эти основы нравственной жизни нашего народа, отнявъ у него благодатную силу Святыхъ Таинствъ, внутреннія побужденія къ добродётели и опыты духовной жизни. Штунда все это у него отниметь, и ничего ему не дасть, вромъ отрицанія и порицанія Церкви, а пашковщина кром'є того, совершенно отрицая необходимость добрыхъ дъль для спасенія, отворяеть народу двери во всёмъ преступленіямъ. Что этого надобно ждать, мы убъждаемся поведеніемъ молодыхъ врестьянскихъ покольній, отвлекаемых отъ Церкви разными соблазнами и удивляющихъ насъ чрезвычайнымъ умноженіемъ преступленій, и при томъ въ такихъ страшныхъ видахъ, какъ повальное пьянство, грабежи, покушенія на крушеніе желізнодорожных поіздовь съ цкию разграбленія, отцеубійства, детоубійства и пр., о чемъ прежде и слуху не было. Все это оттого, какъ говорить апостолъ, что нъсть страха Божія предт очима ихт (Рим. 3, 18).

Народъ нашъ выносливъ и терийливъ, солдатъ нашъ удивляетъ весь міръ безропотнымъ перенесеніемъ всевозможныхъ лишеній пстраданій—не по одному только природному свойству славянскаго племени, не потому только, что крестьяне наши б'ёдны и отъ рожденія ведутъ суровую жизнь, а главнымъ образомъ по своему религіозному складу и настроенію. Кромѣ того, что Церьювь постоянно внушаеть ему покорность волѣ и промышленію

о насъ Божію, она обогащаеть его благочестивымъ воспомнаніемъ о подвижникахъ, переносившихъ во славу Божію всякія злостраданія. Угодники Божіи и мученики и не то терпівли», утішаеть себя русскій человікъ и русскій воннъ. Мит скажуть, это идеализація русскаго народа, а я отвічу: ніть, это его исторія. И такой-то народъ отдается на жертву вражеской штундів и безсмысленной пашковщині!

Народъ нашъ любить свое отечество до крайняго самоотверженія и самопожертвованія. Это тоже засвидетельствовано его исторією. Но глубочайшее начало этой любви лежить не въ привязанности его въ своей территоріи, не отличающейся повсемъстными удобствами и врасотою, не въ историческихъ памятникахъ его ділтельности, не въ монументахъ его веливихъ людей, не въ великолъпныхъ сооруженіяхъ государственныхъ, научныхъ и художественныхъ, а главнымъ образомъ въ церковныхъ святыняхъ, подъ вліяніемъ которыхъ сложились его върованія, его благочестивые навыки, его духовныя утвіпенія и воспоминанія. Какъ ми понимаемъ народное выражение: «умремъ за въру?» Что это? Готовность умереть за одну обрядовую сторону своей религіи, которую народъ такъ любитъ? Нътъ; здъсь сознательно, или безсознательно разумбется вся его духовная жизнь въ совокупностиотъ рожденія въ врещенін, отъ воспитанія сердца съ дітства подъ вліяніемъ Святыхъ Тапиствъ и богослуженій--- до всёхъ его правственныхъ склонностей и любимыхъ добродътелей, до всъхъ его надеждъ временныхъ и въчныхъ.

Народъ любитъ своего царя. Въ его выраженіи готовности на всё подвиги во время войны нераздёльны слова: «за вёру, царя и отечество». Почему? Потому, что идея и образь царя, властителя земнаго, въ его сознаніи связаны съ вёрою и любовію въ Царю Небесному. «Богь на небё, царь на землё». говорить народъ; вотъ двё власти, которымъ онъ безусловно покоряется. Глё связуются эти два понятія, эти два образа? Въ Церкви, во внушеніяхъ слова Божія о повиновеніи царю, въ богослуженіяхъ водни торжествъ за него. Воля Божія объявляется въ храмё съ свя-

шеннаго амвона въ Евангелін, съ того же амвона объявляется Височайшая водя Благочестивъйшаго Государя Императора. Разорвите эту связь, переставьте идею о царт съ церковной почвы на почву свободныхъ сужденій о власти, и воть вамъ открытая дорога для всёхъ внушеній демократическихъ, соціалистическихъ и революціонныхъ. Законы писанные народъ нашъ мало знастъ, вств писаннимъ распоряженіямъ правительственнихъ властей овъ повинуется пассивно, но слово царя, обращенное прямо въ нему и притомъ въ храмф Божіемъ, это слово живое, громоносное, потрясающее сердца народа и возбуждающее всё его духовныя сили. Вотъ потому-то и опасни не только для вёри, но и для благосостоянія государства всё эти безумныя секти, что подрывая въ народъ благоговъніе въ Цервви и послушаніе ей, онъ вивств съ этимъ подрывають и благоговение въ Перкви и послушание ей. онт витесть съ этимъ нодрывають и благоговъніе въ власти Самодержавной. Нашковцы и штундисты действительно открывають въ наше отечество широкія ворота, какъ говорять малороссы, н намецкому царю, и всякому вражескому нашествію.

Теперь можно сдёлать выводы изъ тёхъ данныхъ, какія представляеть начъ обзоръ движенія сектантства въ нашемъ образованномъ обществё почти за два послёднія столётія. Эти выводы каждый можеть обсуждать по своему, но истинно образованные православные люди, надёюсь, со мною согласятся.

1. Неестественно положение народа и государства, когда образованная часть его, оторвавшись оть народа, потеряла связь какъ
съ нямъ, такъ и съ его исторіею. Какъ ни одна голова безъ тёла.
ни тёло безъ головы не составляють живого организма: такъ ни
висшее общество безъ народныхъ массъ, ни эти массы безъ передовихъ сословій не могутъ удержать цёльности и силы народной и государственной. Слёдовательно, намъ, наслёдникамъ ощибокъ нашихъ предшественниковъ, надобно позаботиться объ увратеванім нашего народнаго тёла, такъ какъ теперь мы обладаемъ
всёми необходимыми для этого познаніями и опытами, которыхъ
не нужли, или не могли имёть наши предки.

- 2. Нужно рѣшить вопросъ: что лучше, и что надежнѣе, продолжать ли нашему образованному обществу увлекать милліони нашего народа путемъ колеблющагося человѣческаго знанія и чуждыхъ религіозныхъ вліяній въ это мертвое море невѣрія и въ эти дебри сектантства со всѣми ихъ искаженіями въ умственномъ и нравственномъ отношеніи; или ему самому, этому образованному обществу, возвратиться въ историческимъ началамъ жизни всего русскаго народа и вообще въ общеніе съ тѣми духовими силами, которыя онъ сохранилъ доселѣ?
- 3. По современному положенію всёхъ образованныхъ народовъ и опытамъ послёдняго времени мы можемъ видёть, что какъ невёріе, такъ и религіозная рознь уже и принесли много, и въ будущемъ принесутъ еще больше зла и бёдствій всякаго рода, вездів, гдё развились эти нравственныя язвы человічества. Слёдовательно, обращеніе къ вёрів и единству воззрівній какъ научныхъ, такъ и религіозныхъ составляеть необходимое условіе цілости в жизненности народовъ и государствъ. Это уб'єжденіе должно стать въ основаніе всёхъ нашихъ взглядовъ и сужденій о нашемъ благів и народномъ преуспінніи.
- 4. Надобно искренно сознаться, что наши образованные люди перестали понимать свой народь, а народь съ своей стороны пересталь довёрять имъ. Разъяснить всё недоразумёнія и разсёять недовёріе—наша прямая обязанность. А самый прямой путь къ этой цёли есть возвращеніе въ лоно Православной Церкви всёхъ, кто подъ чуждымъ вліяніемъ и по собственной небрежности отділился отъ нея. Изучать основныя черты нашего народа—значить придти къ Православной Церкви, возвратиться въ Церковь, значить не только пріобрёсть правильный взглядъ на народъ, но и войти въ живой, духовно нравственный союзъ съ нимъ.
- 5. А для этого нужно оставить эти легкомысленныя отношенія тъ Церкви, которыя нерёдко дёлають нашихъ образованныхъ людей похожичи на уличныхъ мальчишекъ, бросающихъ каменьями въ грандіозное зданіе и сбивающихъ его художественныя украшенія. Вы отыскиваете въ землё съ великими трудами и издержками памятники

февней цивилизацін; вы разрываете мертвие курганы и съ торжествомъ извлежаете изъ нихъ всякую затхлую ветощь, но изъ остатковъ разрушенія и смерти нельзя навлечь жизни. Вы обратитесь въ жизни истинной, которую дало и даеть міру христіанство. Вы полагаете, что мы высказываемъ только личныя мивнія извистной партін, какъ вы привыкли думать, и защищаемъ тольво свои взгляды и симпатін; напрасно. Не отвергайте того, чего не знасте, и не унижайте того, чего не понимаете; это не научно. Обратитесь въ изученію Божественнаго Отвровенія, углубитесь въ исторію Православной Церкви, разсмотрите ея нетлённые пачатники и не ветшающія учрежденія, и вы поймете, какого умственнаго свъта и какой жизни вы себя лишаете. А при этомъ взучени поставьте принципомъ, въ истинъ котораго потомъ убъдетесь, что Православную Церковь трудно понять съ точки зрънія инаго испов'єданія и тімь болье разнообразныхь секть. Напротивъ, только съ точки зрвнія Православной Церкви, какъ съ вершины, видны вст кривые пути, на которые уклонились католичество и протестантство со всеми происшедшими отъ последняго безчисленными сектами. Тогла только вы поймете неизреченную милость Провиденія Божія въ нашему народу, призвавшаго его въ свою истинную Церковь и удостоившаго его послужить ея сохраненію и распространенію; поймете и то, почему ии обладаемъ такою необъятною территоріею, и отъ чего народъ нанть заняль такое высокое положение между другими народами н пріображь такое міровое значеніе. Вы поймете, что Богь быль съ нимъ и Богъ его возведичилъ.

6. Но въ этомъ случай наши образованные люди пожалйють только себя, такъ какъ сами обратятся на истинный путь. Но они должны пожалйть и народъ, разлагаемый, какъ мы видимъ, безчисленными сектами, и притомъ въ послёднее время развращаемый вредными мыслями и дурными примирами техъ же ложно образованныхъ людей. Для прекращенія этого зла нужно нашему просвёщенному обществу прежде всего отришиться отъ вухъ ложныхъ понятій, о свободю совъсти и о всепрощающей

мобеи. Нельзя признать право на распространение всёхъ возможныхъ сектъ и заблужденій по принципу свободы совъсти вътонъ смысль, какь у нась затвердили его сь чужого голоса, справедливо признавая, что совъсть неприкосновенна, но не понимая того, что тамъ, гдъ они хотять видъть и признать свободу совъсти, ея вовсе итть. Истинное учение о свободъ совъсти принадлежить святому апостолу Павлу (1 Корине. 10, 23-30) и оть него усвоено Православною Перковію. Вотъ въ чемъ оно состоить: совъсть, какъ чувство и сознание состояний благоприятныхъ и тягостныхъ, испытываемыхъ человекомъ по совершении добра нап зла, есть естественный нравственный законъ, сохранившійся в послъ паденія человъка въ его природъ. Это сознаніе и чувство просвътляется познаніемъ закона богоотвровеннаго, благодатію Божіею и нравственнымъ трудомъ. Чёмъ яснёе и чище становится совъсть, темъ она чувствительнее въ впечатленіямъ добра и зла, тъмъ строже различаетъ и тъмъ ръшительнъе принимаетъ добро и отвергаеть зло. Когда человъкъ нравственнымъ трудомъ и очещеніемъ сердца воплощаеть въ себѣ законъ Христовъ, и когла совъсть и ея вельнія становятся тождественными становаться тождественными ст Христовыма: тогда человывь получаеть право и свободу, бель опасенія нарушить запов'єдь Божію, д'в'йствовать по своей сов'єсти; тогда онъ можеть дозволять себъ примънение закона въ частнымъ случаямъ жизни, и опредёленіе взаимныхъ отношеній ідастіанскихъ обязанностей не по буквѣ, а по духу закона: тогла онъ действуеть по свободю совысти. Итакъ, свобода совысти есть висшее совершенство христіанина, котораго нельзя признать за всявимъ человъкомъ безъ разбора. У того, вто гръщить безъ страха отвътственности, совъсть тупа, или, какъ говорить апостоль Павель, сожжена (1 Тим. 4, 2); вто фанатически преследуеть разномыслящаго съ нимъ человъка, у того совъсть искажема; кто позволяеть себъ извороты и предлоги для уклоненія отъ исполненія обязанности, или для корыстимую цівлей, ложно толкуеть законь, у того совесть фальшива, или, по церковному выраженію, лукава и т. под. Какъ же можно уступить принципъ свободы совісти, или дать право дійствовать по своей совісти и изувіру, и фанатику, и разбойнику? Ихъ совість, напротивь, требуеть пробукденія, оживленія, освобожденія оть подавляющихь ее ложнихь ислей, пороковь и страстей. Итакъ, признавайте за всякимь человікомь, какъ существомъ свободнимь, свободу мисли (но безъ права публичнаго выраженія всякой ложной мысли), свободу выбора, свободу діла, свободу жить, или умереть, свободу спастись, или погибнуть, но никакъ не свободу совпети.

Подобныя же ложныя мысли господствують въ нашемъ образованномъ обществъ и относительно христіанской любви. Основиваясь будто бы на Евангелін, пропов'ядують любовь безграничную, всепрощающую, всетерпящую. Но таких свойствъ слово Божіе не приписываеть и безконечной любви Божіей. И эту всеобъемлющую любовь оно изображаеть нетолько благотворящею, долготерпящею и милующею, но и благопромыслительною, слъдовательно испытующею, угрожающею и наказующею людей для ихъ спасенія. Лля нашей же ограниченной любви указаны Самимъ Христомъ Спасителемъ два вила ея проявленія: любовь естественная, вогда мы, по слову Христову, любима любящиха наса. (Мато. 5. 46), т. е. твхъ, которые намъ пріятны; и любовь кака долга и обязанность, по которой, какъ по заповъди Божіей, мы должны лійствовать не по чувству, а по закону или по долгу любви и тогда, когда намъ это тяжело и непріятно: слюбите враговъ вашихъ, благословляйте ненавидящихъ васъ, молитесь за обижающих васъ и гонящихъ васъ. (Мат. 5. 44). Въ этой деятельности по волу любои Господь указаль намь путь въ пріобретенію истинной божественной любви, уподобляющей насъ Отцу нашему Невесному, иже солнце свое сіяеть на злыя и благія и дождить на праведныя и на неправедныя (Мат. 5, 45), и действующимъ по этому долгу любви онъ даль высовое обътование: будете сыниве Вышняю (Лук. 6, 36). Вы не можете обнять съ чувствомъ побви убійну, у котораго еще не обсохла на рукахъ вровь; вы не можете кладнокровно и безъ раздраженія говорить съ дерзкимъ и упорнымъ сектантомъ: не беритесь же действовать по отношенію къ нимъ съ вашею широкою, всепрощающею любовію (которая большею частію ограничивается одними словами), а ноступайте съ ними по долгу любои, котя и вопреки своему чувству: жалёйте о заблуждающихъ и порочныхъ, будьте синсходительни къ нимъ, но не уклоняйтесь отъ мёръ исправленія и ограниченія ихъ, отъ предосторожностей относительно ихъ для охраненія отъ ихъ вреднаго вліянія людей честныхъ и здравомыслящихъ. Это и значитъ дёйствовать по закону истичной любои.

7) Еще надъ умами нашихъ образованныхъ людей тяготъетъ ложное мижніе о мирж христіанскомъ, объ осторожности относительно иновёрцевъ и сектантовъ изъ опасенія раздражить уми и страсти и произвести въ обществъ смуты и безпорядки. И здъсь смёшеніе двухъ христіанскихъ понятій: о мирё внёшнемъ, и духовной ревности по въръ православной. Относительно виъшняго мира апостолъ Павель говорить: «если возможно, съ своей стороны, будьте въ мирѣ со всеми людьми» (Рим. 12, 18). А относительно ревности по въръ Самъ Господь сказалъ: «не думайте, что я пришелъ принести миръ на землю; не миръ пришелъ Я принести, но мечъ (Мат. 10, 34); «Огонь пришелъ Я низвесть на землю: и какъ желалъ бы, чтобы онъ уже возгорелся» (Лук. 12. 25). Это мечь духовный, это огонь ревности и борьбы върующихъ за божественную истину съ человъческими заблужденіями. Его мы видимъ въ широкомъ пламени въ первенствующей Церкви и въ цвътущіе въка христіанства. Гдъ законное поприще этой борьбы?-Въ области мыслей, ученія, преній, нравственныхъ подвиговъ для защиты вёры и побъжденія противниковъ. Эта борьба. по слову Спасителя, простирается не только на всъ христіанскія общества, но и на семейства. «Я пришелъ, говоритъ Господъ: раздълить человъка съ отцемъ его, и дочь съ матерью ся, и невъстку съ свекровью ея. И враги человъку домашніе его» (Мат. 10, 35, 36). И это мы видимъ въ древней Церкви, когда язычники отдавали женъ и дътей своихъ на мученія за исповъданіе имень Христова, а эти последнія шли на страданія съ молитвою на устахъ за своихъ гонителей. Что же изъ этого следуетъ?-Это

значеть, не измъняй своимъ христіанскимъ убъжденіямъ ради какихъ либо человъческихъ привязанностей и выгодъ; стой за нихъ вренео: возвещай и защищай ихъ гласно всею силою мысли и слова, но не нарушай мира во вибшнихъ отношеніяхъ, соблюдай предъ вевин обязанности христіанской любви; а когда ты не частний человъвъ и обязанъ защищать въ своемъ лицъ права своего общественнаго положенія и власти, тогла действуй, какъ христіанинь съ свободною совъстію, умъющій примирить обязанности любви съ правами власти. Вотъ истинныя понятія о совившеній ревности по въръ съ соблюденіемъ мира въ христіанскомъ обществъ. Непонимание этихъ истинъ, происходящее отъ незнанія православнаго ученія вёры н произвело у насъ этотъ ницифферентизмъ, этотъ застой, этотъ нравственный сонъ, о которомь говорить Спаситель: «Когда люди спали, пришель врагь гозянна поля, и постяль между пшеницею плевелы, и ушель, (Мат. 13, 25). Вотъ теперь, проспавши время, когда нужно было оберегать ниву Божію (въ чемъ виновны и мы, и вы), и радуйтесь на всё эти плевелы ложныхъ научныхъ воззрёній, религіознихъ заблужденій и безчисленнихъ секть, заполонившихъ наше отечество.

8. Согласно съ истиннымъ ученіемъ о свободѣ совѣсти и христіанской любви, и начальники христіанскіе не должны смотрѣть, сложа руки, на распространеніе у насъ секть, а мѣрами, дозволеними закономъ, по слову апостола Павла, «вразумлять безчинныхъ (1 Сол. 5, 14), «заграждать уста пустослововъ» (Тит. 6, 10, 11), удалять «смущающихъ» Церковь Божію (Гал. 1. 7). Къ несчастію нашему, многіе изъ нашихъ администраторовъ европейскаго образованія не только пропитаны индифферентизмомъ и съ пренебреженіемъ относятся къ своей Православной Церкви, но съ какимъ-то злорадствомъ смотрять на распространіе у насъ секть. Я говорю это не съ вѣтру, а на основаніи точныхъ свѣдѣній, говорю открыто, потому что явное зло требуетъ и гласнаго обличенія. Посудите сами, можно ли слышать безъ сердечной боли отвъть одного провинціальнаго губернатора, конечно, православнаго,

на просьбу номочь въ борьбъ со штундой. «Что-же? говорать губернаторъ, штунда все-таки раціональное ученіе, не то, что наше грубое, погрязшее въ обрядности, православіе». Итакъ, онъ, бъдный, плаваетъ въ области раціональныхъ воззрѣній, и не успъль въ теченіи своей жизни, до занятія своего высокаго поста, проникнуть въ Православіе дальше его внѣшней обрядности.

9. Есть еще предубъждение у нашихъ образованныхъ людей, и даже власть имбющихъ, о которомъ даже и разсуждать совъстно. Говорять: сектанты лучше живуть; у нихъ больше порядка, трезвости и доводьства, чёмъ у православныхъ. Следовательно, не налобно и заботиться объ уничтоженіи сектантства; следовательно, чёмъ больше будеть у насъ секть, темъ больше будуть обезпечены порядовъ и благосостояние въ нашемъ отечествъ. Ужъ не раздёлить ли нашу Православную Церковь на секты по принципу, чтобы чрезь удучшение быта въ отдёльных частяхъ государства устроить общее его благо? Но не выходить ли изъ примъровъ лучшаго порядка у сектантовъ, чемъ у православныхъ, совсемъ иное заключение? Оно действительно и выходить. Вожаки сектантовъ уменотъ держать въ рукахъ своихъ последователей, а наши администраторы въ отношеніи въ народу этого делать не умеють. У сектантовъ руководители и начальники единомисленны съ своими и во всемъ подають имъ примъръ, а у насъ всъ врознь глялять. Коноводы сектантовъ все, что вредить ихъ сектъ, быстро и ръшительно устраняють, ничъмъ не затрудняясь и ничего не жалья; у насъ же, напримъръ, объ уменьшеніи кабаковъ, о закритін торговин и ярмаровъ по праздникамъ-поговорять, да и перестанутъ; потому что тутъ, видите, есть опасеніе повредить промышленности и народному труду, вакъ будто правственный вредъ не заключаеть въ себъ началъ всякаго зла и всякаго разоренія. Наконець, въ какой религіозной сектё вожаки позволять своимъ последователямъ такія увеселенія, какъ спектакли поль праздники, скандальныя оперетки, нубличныя развратныя гульбища? Разница между сектантами и нами состоить въ томъ, что расколоучители, предволители молоканства, духоборства, хлистовщины, шалопутства и проч. охраняють членовъ своей севты съ заботливостью и строгостью, а мы сами развращаемъ народъ. Различны причины, различны и последствія.

10. Последнее слово. У насъ привывли все борьбу съ сектами вовлагать на одно духовенство: справедливо-ли это? А христіансвое общество? А просвъщенные христіане? Они будуть только плодить заблужденія, а борьбу съ сектантствомъ и даже съ ними самими предоставлять духовенству? Если бы въ первые въка христіанства общество предоставляло борьбу съ язычествомъ и христіанскую проповёдь однимъ только пастырямъ Церкви, которыхъ било мало для всего міра, міръ не быль бы просв'ящень христіанствомъ. Но тогда все горбло огнемъ ревности по вбрб; не только изъ пастырей Церкви, но и изъ мірянъ были великіе учители и писатели, и духовные поэты, обогатившіе Церковь своими піснопъніями. Тогда и на пастырское служеніе шли свътскіе люди сь великими талантами и образованіемъ. Нынё мы, служители Церкви, остаемся еще въ нъкоторыхъ отношеніяхъ въ положеніи духовенства прошлаго столътія: мы досель остаемся скученными въ одномъ сословін; въ намъ не притекають дарованія, а уходять оть насъ. Какъ же возлагать на насъ однихъ борьбу съ этимъ страшнымъ наплывомъ невёрія и сектантства! Только въ послёднее время стали у насъ появляться сочиненія немногихь благочестивыхъ свётскихъ писателей въ защиту Первви отъ заблужденій; стали показываться примёры вступленія въ духовное званіе свътскихъ молодыхъ образованныхъ людей: съ радостью привътствуемъ эти отрадныя явленія. Не дасть ли Господь нашему отечеству опять увидёть то счастливое время, когда въ чинъ служителей Церкви вступали и бояре, и дворяне и совершали великіе подвиги за православную въру и отечество?

Въ заключеніе, пожелаемъ, чтобы наши образованные люди вёрно понимали и принимали къ сердцу интересы Церкви, чтобы перестали отдавать всё свои таланты на служеніе наукё и искусствамъ, а посвящали ихъ и на служеніе Богу, чтобы не увлекались чужими взлядами, а безпристрастно и честно относились въ изученію своей родной вёры и входили и мыслію и дёломъ въ живое общеніе съ Православною Церковью. Тогда поймуть они вёрно свой народъ и его истинимя нужды, а народъ съ радостью увидить ихъ въ своей средё. Тогда и духовенство наше найдеть въ нихъ себё дёятельныхъ сотрудниковъ и помощниковъ и поощрительные примёры въ дёлё защиты и охраненія нашей вёры и Церкви. Воздохнемъ и ко Господу, да призрить Онъ милостиво на скорби Своей Церкви и уврачуетъ нравственные недуги нашего отечества.

## ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ богословско-философскій

1891.

**№** 9.

май.--Книжка первая.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, Мая 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*я

# МЫСЛИ

0

# ВОСПИТАНІЙ ВЪ ДУХЪ ПРАВОСЛАВІЯ И НАРОДНОСТИ.

(Окончаніе \*).

### VII.

### Домашнее ученіе ребенка.

Слушай, сыне, отца твоего наказате, да мудря будеши вз посмедняя твоя (Кн. Притч. Солом., гл. XIX—20).

Обучение ребенка наглядное и катихизическое, т. е. съ го-100а, путемъ разсказовъ, начинается съ того времени, когда у ребенка проявляется первое сознаніе. Въ это время, какъ в вообще въ первые дътскіе годы, наглядному обученію весьма способствуеть пытливость и любознательность ребенка, безпрестанное задаваніе имъ вопросовъ, желаніе узнать, что онь видить, для чего виденное существуеть и т. п. Катихизическое ученіе лучше всего вести по картинкамъ, потому что л<sup>ьти</sup> чрезвычайно любять разсматривать картинки. Вспомвите, какъ охотно маленькая дъвочка, еще не умъвшая говорить, разсматривала, подъ руководствомъ матери, видимый міръ внаменитаго педагога славянина Коменскаго. Мать погазывала ей картинки и называла изображаемое на нихъ. Ежедневное разсматривание книжки Коменскаго привело къ тому, что девочка на вопросы матери: где лошадь, где волкъ, тль левь? безошибочно указывала требуемое, и такимъ образомъ по Видимому Міру малютка ознакомилась съ міромъ жи-

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разунъ» 1891 г. № 5.

вотныхъ. Дъвочку занимала книжка Видимаго Міра, или, върнъе, картинки книжки, и она сама указывала на нее матери, приглашая ее къ уроку нагляднаго обученія.

Путемъ катихизическимъ дёти могутъ ознакомиться съ тѣми эпизодами священной исторіи, которые и для дётскаго возраста представляютъ интересъ, напримёръ, съ исторіею Іосифа, и изъ исторіи отечественной. Эти разсказы, стихотворенія и устная передача сказокъ и басенъ будутъ развивать дётскій умъ, давать направленіе сердцу и волё ребенка.

Изъ русской исторіи должны быть передаваемы дитяти такіє разсказы, которые затрогивали бы его сердце, которые могля бы вложить въ душу ребенка зародыши любви къ родинѣ, къ нашей родной свято-русской землѣ, любовь къ Царю, верховному вождю и отцу народа.

Если наука въ высшихъ своихъ областяхъ является какъ бы интернаціональною, космополитическою, то первоначальное обученіе ребенка въ семь должно наоборотъ носить исключительно-національный, патріотическій характеръ. Русская мать должна воспитать русскаго, а не космополита, пристрастнаго ко всему иноземному и все иноземное охотно перенимающаго.

Само собою разумвется, что первые уроки, полагающіе основаніе всей умственной жизни ребенка, никто не можеть вести съ большимъ успъхомъ, какъ любящая мать, такъ высъ эти уроки, какъ и всв последующіе детскіе уроки, должни быть ведены вполнъ воспитывающимъ образомъ, а первая естественная воспитательница ребенка мать. Уже этотъ долгъ, налагаемый на женщину природою, указываеть, что образованіе женщины должно быть поставлено на твердыхъ началахъ, ибо только подготовленная образованіемъ мать можеть быть полезною воспитательницею своего ребенка. Поэтому для правильнаго воспитанія дітей нисшаго сословія, желательно увеличение числа народныхъ школъ, въ которыхъ будущія матери могли бы получать не только образованіе, но и воспитаніе; народная школа должна воспитывать нравственных и религіозныхъ людей по началамъ православной Церкви и русской народности. Желательно, чтобы народныя школы собщали дъвочкамъ такія познанія, которыя давали бы возюжность прошедшей школу, сдълавшись матерью, вести равильно воспитаніе и первоначальное обученіе своего реенка. Для народныхъ школъ полезно было бы составить нну для чтенія изъ такихъ стихотвореній и эпизодовъ изъ гечественной исторіи, которые могли бы служить къ воспинію патріотическаго чувства, въ эту книгу должны войти и всказы изъ священной исторіи, доступные дътямъ.

Много полезнаго и поучительнаго можеть быть сообщено перью--воспитательницею въ этихъ наглядныхъ и катихизискихъ беседахъ. Много добрыхъ семянъ можеть быть позно въ его чистой душе.

Развить врожденную ребенку пытливость, обратить ее на језное и поучительное, изощрить его наблюдательность и пманіе, которыя такъ необходимы для послѣдующаго учеі в для жизни, размигчить его сердце, укрѣпить и напрать его волю, вотъ задачи домашниго воспитанія и обучеі, задачи нелегкія, требующія со стороны матери полнаго пманія, полной сосредоточенности, всецѣлаго посвященія бя своему ребенку. Мать должна помнить, что отъ нея, ея воспитательной дѣятельности зависить все будущее ребенка. Если она это сознаетъ, пойдутъ ли ей на умъ ім бы то ни было развлеченія и удовольствія?

Пюбитель цвётовъ и садовникъ, съ любовію занимающійся виъ дёломъ, посадивъ хорошія цвёточныя сёмяна и понявъ маленькіе ростки, ухаживаеть за ними со всёмъ внинемъ, поливаеть ихъ бережно, чтобы не залить, чтобы ьною струею воды не искривить нёжные ростки, потомъ несаживаетъ каждый ростокъ отдёльно и за каждымъ ухазаетъ тщательно, поливаетъ сколько нужно, привязываетъ къ подпоркамъ, чтобы ростокъ держался прямо, обрёзыть сухіе листики, и такъ изо дня въ день со всею заботостію лелёетъ растеніе. И какъ онъ радуется его росту и тёнію, съ какимъ наслажденіемъ вдыхаетъ его ароматъ. В любитель цвётовъ и садовникъ съ такою неутомимою этливостію ухаживаютъ за цвёточнымъ растеніемъ и, донего до пышнаго цвёта, съ восторгомъ любуются имъ; то во

сколько разъ должны быть сильные заботы матери, ухаживающей за своимы дорогимы ребенкомы, и какой восторгы объемлеть ея душу, когда она доведеть свою радосты и отраду до такого состоянія, что можеть сы сознаніемы достигнутаго успізма любоваться не его тілесною, увядающею красотою, но его внутреннею, прочною, неувядающей красотой. Но чтобы имыть такое наслажденіе, матери предстоиты много труда, много думы заботы; требуется всю себя отдать ділу выращенія, образованія и воспитанія своего дитяти.

Предварительный курсъ обученія продолжается до самаго приступа къ систематическому обученію. Когда начинать обученіе ребенка чтенію и письму? Разрішеніе этого вопроса зависить отъ индивидуальности ребенка. Если ребенокъ здоровый и способный, его можно начинать учить чтенію и письму съ пятилітняго возраста, если онъ слабосильный и туго развивается, то слідуеть отложить начало систематическам ученія до 7-ми и даже до восьми літь. Начинать учить ст 5-ти літь можно только тогда, когда ребенокъ самъ напрышивается на ученіе, и вести обученіе нужно такъ, чтобы оне надойдало дитяти, чтобы урокъ прекращаемъ быль при первомъ проявившемся утомленіи ребенка.

Способъ обученія чтенію и письму предоставляется вполн желанію матери: къ какому способу она привыкла и како усвоила, темъ пусть и обучаетъ. Мы лично стоимъ за спо собъ совывстнаго письма-чтенія, при которомъ ребенокъ и одно время обучается письму и чтенію, читаеть то, что на пишетъ. Но по какому бы способу ни обучали ребенка чте нію, желательно, чтобы при чтеніи ребенокъ читалъ цільш имъющія смысль слова, а не отдёльные слоги, и чтобы он понималь читаемое, чтобы ему истолковывалось каждое пре читанное имъ слово. Это весьма важно для всего послъдуя щаго ученія: привыкнувъ на урокахъ чтенія узнавать смыся каждаго прочетаннаго имъ слова, онъ впоследствім и пр самостоятельномъ чтенін будеть останавливаться на кажлом незнакомомъ ему словъ и спрашивать его значеніе, т. е. прі выкнеть читать со смысломъ, а не заниматься лишь, полоб но Петрушкъ Гоголя, безсмысленнымъ процессомъ чтени На сколько это важно, понятно каждому.

При обучении письму желательно, чтобы буквы давались ребенку для писанія въ генетическомъ порядкѣ: сначала буквы, могущія служить элементами, потомъ постепенное ихъ нарощеніе, н, п, с, о, а и т. п.

Съ обучениемъ письму и чтенію рядомъ можно вести счеть, къ которому ребенка слёдуетъ пріучать еще во время приготовительнаго курса. При обученіи счету впереди должно идти умственное счисленіе. Чёмъ сильнёе будеть ребенокъ въ умственномъ счетё, тёмъ легче впослёдствіи усвоится имъ письменное счисленіе.

Одновременно съ обучениемъ письму-чтению и счету происходитъ упражнение памяти, состоящее въ заучивании стикотворений, доступныхъ дътскому возрасту. И тутъ соблюдается то же правило: стихотворения даются для заучивания только такия, которыя ребенокъ вполнъ понимаетъ. Ничего непонятнаго давать ему учить не слъдуетъ. Выборомъ стикотворений можно способствовать развитию и укоренению въ ребенкъ религиознаго и патриотическаго чувства.

Къ молитвамъ, изученнымъ прежде съ голоса, присоединяются въ этотъ періодъ обученія молитвы, прочтенныя и затёмъ выученныя самимъ ребеякомъ. Молитвы для изученія нужно давать такія, которыя вполнѣ понятны ребенку.

Къ эпизодическимъ разсказамъ изъ священной исторіи я изъ исторіи отечественной, слышаннымъ отъ матери, прибавляются разсказы, прочитанные имъ самимъ.

И въ этотъ періодъ обученія мать остается единственною учительницею своего дитяти, и въ этотъ періодъ обученія она боле всего заботится о развитіи религіознаго и патріотическаго чувства въ своемъ ребенкъ. Къ развитію религіознаго чувства особенно способствуетъ частое посъщеніе Церкви Божіой, этой лучшей и благодатной школы, гдъ чтеніе, молитвы, пъснопънія и обряды, — все наглядно раскрываетъ сущность христіанской религіи и воспитываетъ въ юномъ воспріничномъ сердцъ духъ братства, любви и милосердія. Желательно, чтобы каждый разъ, передъ отправленіемъ съ ребенкомъ въ церковь, мать прочитывала ему евангеліе дня: такимъ образомъ ребенокъ постепенно будетъ знакомиться

съ этою божественною, настольною книгою каждаго христіанина, и незамѣтно будетъ впитывать въ себя "глаголы живота въчнаго". (Ев. отъ Іоанна, гл. VI—28). Патріотическое чувство на столько должно быть укрѣплено въ ребенкѣ въ этотъ періодъ, чтобы онъ гордился тѣмъ, что онъ русскій. Когда ребенокъ выучится читать, тогда нужно давать ему книги для чтенія съ выборомъ, на что мы уже обратили вниманіе выше. Въ этотъ періодъ обученія, до отдачи въ общественное учебное заведеніе, ребенку слѣдуетъ вложить любовь къ чтенію.

Хорошо было бы обучить его какому нибудь ремеслу, которое служило бы ему отдыхомъ отъ ученія и вмѣстѣ гимнастикою, укрѣпляющею тѣло. Да не подумають, что мы отвергаемъ необходимость отдыха для ребенка. Отдыхъ, состоящій въ прогулкѣ на чистомъ воздухѣ, въ бъготнѣ, необходимъ для здоровья.

Въ этотъ же періодъ обученія, если родители имѣютъ достаточныя средства, слѣдуетъ учить ребенка одному или двумъ иностраннымъ языкамъ, но начинать это обученіе не ранѣе, какъ ребенокъ усвоитъ себѣ хорошо родной языкъ. Извѣстный педагогъ Коменскій (1592—1671) говоритъ: «сначала пусть учатъ отечественному языку, потомъ языку сосѣдняго народа, а тамъ уже латинскому, греческому, еврейскому, всегда одинъ языкъ за другимъ. Нельзя начинать многіе языкъ сразу, это путаетъ (das verwirst)».

Трудно одобрить обычай, по которому ребенокъ, съ самыхъ первыхъ лѣтъ, когда у него только что развязывается языкъ, отдается въ руки бонны-иностранки, и начинаетъ говорить на чужомъ языкъ, а родной языкъ перенимаетъ только отъ русской прислуги. Это дѣлается, конечно, съ тою цѣлью, чтобы ребенокъ усвоилъ себѣ чистое иностранное произношеніе, которое дается большею частію лишь въ дѣтскіе годы. Но сколькими болѣе существенными интересами дитяти жертвуютъ родители ради усвоенія ихъ ребенкомъ чистаго иностраннаго произношенія. Русскій ребенокъ, окруженный иностранными приставницами в приставниками, отданный на руки иностраннымъ боннамъ, а потомъ гувернанткамъ и гуверне-

рамъ, теряетъ, увы, самое лучшее отличительное свойство свое,—перестаетъ быть русскимъ и обращается въ какого-то космополитическаго уродца, на котораго нерёдко сами иностранцы смотрятъ съ нескрываемымъ чувствомъ нелестнаго для него удивленія.

Болъе выдержанными и менъе вредными въ отношеніи вліянія на дітей были нізмки-гувернантки и нізмцы-гувернеры. Но это было до Седана, до объединенія милаго фатерланиа. Послъ Седана стало не то. Теперь и изъ рукъ нъмки гувернантки и гувернера нъмца вышедшій ребенокъ съ восторгомъ толкуетъ о liebes Vaterland, о нашемъ Фрицъ, Вильгельмъ. о нашемъ желъзномъ канцлеръ и проч. Намъ случилось быть свидетелемъ такой сцены на пароходе. Мальчикъ 10-11 леть, отлично, безъ всякаго акцента, говорившій по нвиецки, вель оживленную беседу съ двумя Берлинцами, путемествовавшими по Волгв. Онъ до того съ увлечениемъ говорых объ общемъ намецкомъ отечества, о Вильгельма и о Бисмаркъ, что нъмцы были увърены въ его нъмецкомъ провсхожденія. Но когда на вопросы ихъ: отецъ вашъ-нёмецъ? Такъ мать намка? Такъ ваши предки намцы? получили отрицательные отвъты и утвержденіе, что онъ русскій, нъмцы значительно сжали губы, а по уходъ мальчика изъ рубки. гдь шель этоть разговорь, замьтили: Verwünschter Kerl!

Другого мальчика видёль я въ кругу семьи его. Ему было тогда 11 лётъ. Онъ быль живой, впечатлительный, огонь—мальчикъ. Онъ смёло вмёшался въ разговоры большихъ и все время ораторствоваль о торя и вигахъ, о парламентъ, о вигодахъ конституціоннаго правленія. Этотъ мальчикъ выросъ на рукахъ англичанки.

Но болъе всъхъ поразителенъ третій примъръ. Противъ нашего дома жилъ очень почтенный добрякъ полковникъ. Жена его была милая, любезная, свътская женщина. Полковникъ былъ занятъ дълами службы, полковница—визитами и выъздами. Сынъ ихъ, тогда мальчикъ лътъ 8—9, былъ вполнъ на рукахъ гувернера— француза, который постоянно выходить и выъзжалъ съ нимъ. Однажды мы встрътили, помнится, не вдалекъ отъ Самары въ общей каютъ парохода этого гувер-

нера съ своимъ воспитанникомъ, которому уже было тогда лътъ 10, и были поражены. Мальчикъ, прекрасно говорившій по французски, болталъ съ своимъ воспитателемъ очень весело и свободно. Но насъ не только поразило, но прямо глубоко возмутило то, что мальчикъ велъ счетъ годамъ со времени взятія бастилія и, разыгравшись, запълъ марсельезу: «Allons, enfants, de la patri-е» съ шикомъ истаго парижанина.

Неужели ради усвоенія ребенкомъ чистаго французскаго, нѣмецкаго или англійскаго произношенія, вы, родителя, не побоитесь нравственной порчи своего дитяти, не побоитесь, что изъ него можетъ выйти жалкій космополитическій уродецъ, надъ которымъ послѣ будутъ смѣяться сами иностранцы?

Воспитаніе русской дівочки космополиткою еще вредніс; дівочка впослідствій будеть матерью. Какихь дітей воспитаеть такая мать.

Учите вашихъ дѣтей иностраннымъ языкамъ, "ев томв бо честь есть от иных земель", говоритъ завѣщаніе Владниіра Мономаха; но ради Бога, не отдавайте малютокъ въ безконтрольное распоряженіе воспитателей— иностранцевъ, блюдите за дѣтьми неусыпно, чтобы иностранный воспитатель не отбилъ овцы отъ русскаго стада.

По нашему убъжденію, обученіе родному языку должно идти впереди обученія языкамъ вностраннымъ, должно быть базисомъ всякаго обученія. Иначе иностранные языки будутъ рости безъ корени, и знаніе ихъ будетъ лишь поверхностное, не развивающее. Ребенокъ будетъ болтать на иностранномъ языкъ бойко, какъ иностранецъ, но твердаго знанія у него не будетъ.

Не можемъ не вспомнить одного случая, могущаго служить подтвержденіемъ нашихъ словъ. Одинъ нашъ хорошії знакомый, говорившій по французски, такъ сказать, съ колибели, человъкъ свътски образованный, но не прошедшій ос новательной школы, принялся, по пріті в вмъстъ съ наш въ Петербургъ, за чтеніе новаго купленнаго имъ французскаго романа. Такъ какъ словаря у него подъ руками не бы ло, то онъ безпрестанно обращался къ намъ съ вопросомъчто значитъ такое-то слово. Когда, послъ многихъ таких

вопросовъ, мы выразили удивленіе, какъ это онъ, такъ свободно говорящій по французски, не обладаетъ достатечнымъ запасомъ словъ, онъ отвътилъ намъ съ полною откровенностію: «насъ пріучаютъ съ малолітства болтать по французски, и мы болтаемъ, какъ попуган, но твердости и основательности въ нашихъ знаніяхъ ніть ни малітшей». И ради такого-то знанія иностранныхъ языковъ отдавать своего ребенка на порчу въ руки иностранцевъ!

Мы выше сказали, что следуеть учить ребенка одному или двумъ иностраннымъ языкамъ, по нашему мивнію, никакъ не болве двухъ: изучение трехъ иностранныхъ изыковъ поведеть только къ большей поверхностности и будеть путать ребенка. И два языка не легко усвоить русскому мальчику, который обязань еще учиться церковно-славянскому языку. По усвоенів двукъ языковъ, ознакомленіе съ третьимъ и даже съ четвертымъ значительно облегчается. Не можемъ не обратить вниманія на то, что раннее одновременное изученіе нъсколькихъ языковъ, несомнънно, будетъ во вредъ развитію имшленія и сообразительности. Вспомнимъ знаменитаго полиглотта Меццофанти, который зналь до 50 языковъ, но за то на столько мало имълъ сообразительности, что при такомъ знанін не могь ділать сравненій, обобщеній и выводовъ. Лучше одинъ, два языка знать основательно, чемъ много языковъ, да кое какъ, въ ущербъ развитію мыслительной способности.

Въ этотъ же періодъ обученія достаточные родители обыкновенно обучають своихъ дітей музыкі и пілнію.

Вводить эстетическій элементь въ воспитаніе дітей весьма желательно и полезно; но необходимо сообразоваться со способностями ребенка. Это и соблюдается относительно художественнаго рисованія, которому большею частію обучають только дітей, выказавшихъ способность къ рисованію. Но нисколько не принимають во вниманіе способностей ребенка при обученіи пітію и особенно музыкі. Сколько разъ приходится слышать пискливые до непріятности голоса, распітьнющіе различные романсы. Неріздко обучають пітнію не только не обладающихъ голосовыми средствами, но даже

не имѣющихъ слуха. Справедливость, впрочемъ, требуетъ замѣтить, что пѣнію обучаютъ дома большею частію дѣвочекъ, такъ какъ это искусство почему-то считаютъ принадлежностію дѣвицъ. Но музыкѣ учатъ и дѣвочекъ и мальчнковъ; и весьма часто при отсутствіи слуха у ребенка это обученіе является безплодною потерею времени и истиннымъ мученіемъ для дѣтей. А когда мальчикъ учится въ учебномъ заведеніи, то обученіе музыкѣ производится нерѣдко съ явнымъ ущербомъ для его школьнаго ученія.

Желательно было бы для пользы дѣтей значительное ограничение моды на музыку и пѣние. Слѣдуетъ принять за правило, чтобы какъ художественному рисованию, такъ музыкѣ и пѣнію, учить только дѣтей, обнаружившихъ очевидныя способности къ этимъ искусствамъ. Затѣмъ обучение искусствамъ, включая сюда и танцы, производить въ свободное отъ учебныхъ занятій время, такъ какъ пріятное не должно имѣть перевѣса надъ полезнымъ.

Домашнее обученіе, какъ мы уже сказали, должно быть проникнуто воспитательнымъ характеромъ. Домашнее обученіе и вмѣстѣ воспитаніе должно по возможности ознакомить ребенка съ Евангеліемъ и вложить въ него, словомъ и примѣромъ родителей, любовь и благоговѣніе къ Евангельскому ученію, ученію любви и милосердія, къ святой нашей православной церкви, вѣрной хранительницѣ божественнаго ученія Спасителя, должно впитать въ ребенка отличавшую нашихъ предковъ беззавѣтную преданность къ прирожденному самодержавному Царю и ко всему царствующему дому. Оно должно развить, въ мѣрѣ возраста, умъ ребенка, смягчить его сердце, направить къ доброму, честному и нравственному его волю.

#### VIII.

### Отношеніе дома къ школь.

Повинуйтеся наставникамь вашимь и покорыйтеся (въ Евреямъ, гл. XIII—17).

Съ такимъ хорошимъ задаткомъ смѣло можно отдать мальчика въ школу или въ приготовительный классъ гимназіи.

Умъстнымъ считаемъ заявить здъсь, что приготовительные классы при гимназіяхъ мы, на основаніи многольтнихъ в тщательных наблюденій, признаемь за самое полезное учрежденіе, которое и облегчало б'йдныхъ родителей, давая имъ возможность за сравнительно небольшую плату приготовить сына въ гимназію, и доставляло гимназіямъ основательно подготовленных учениковь, которые своими успъхами выдължись изъ остальной массы и въ следующихъ гимназичесвихъ влассахъ. Мы внаемъ многихъ учениковъ гимназіи, которые, начавъ съ приготовительнаго класса, съ отличіемъ переходили ежегодно изъ класса въ классъ и вышли изъ гимназін съ медалями. Въ большинствъ, поступавшіе въ гимназію изъ домашняго приготовленія, значительно уступали въ познаніяхъ и развитіи ученикамъ приготовительнаго класса. И понятно. - Дома готовять нередко учителя или учительницы, неопытные и незнакомые съ методами и пріемами преподаванія въ гемнавіяхъ, тогда какъ въ приготовительныхъ классахъ при гимназін учебное діло ведется опытными учителями, подъ руководствомъ и наблюденіемъ гимназическаго начальства, направляющаго учителей, имфющихъ подъ рукаин прекрасное собраніе пособій для нагляднаго преподаванія. Кром'є того поступившій изъ дома мальчикъ чувствуеть себя въ гимназіи на первыхъ порахъ весьма стёсненнымъ, онъ не привыкъ заниматься въ толпъ, слушать слова и объясненія учителя, обращенныя не къ нему лично, а къ целому классу, его развлекаетъ непривычная обстановка, онъ долго не можетъ сосредоточить своего вниманія на словахъ учителя; ученикъ приготовительнаго класса, переходя въ 1-й гиназическій классь, является напротивь вполнв подготовленнымъ, привычнымъ къ классной обстановкъ: онъ внимательно слушаеть учителя, какъ привыкъ дёлать это уже въ приготовительнномъ классв, и скорве усваиваеть объясненія. Поэтому не только для пользы недостаточныхъ родителей и льтей, но и для пользы самихъ гимназій желательно, чтобы приготовительные классы были устроены при всёхъ гимназіяхъ, атакже были открыты и при реальныхъ училищахъ. Повторяемъ, приготовительные классы при гимназіяхь и реальныхь училищахъ—безспорно самый полезный институть, и закрытіе ихъ отразится вредно на гимназіяхъ. Убідившись на опыті въ пользі приготовительныхъ классовъ, мы откровенно сказать желали бы, чтобы родители не только недостаточные, но и богатые проводили чрезъ эти классы своихъ дітей. Родители сами убідатся, что ихъ діти въ приготовительномъ классі пріучаются къ порядку, вниманію, дисциплині, усвонвають себі уваженіе къ учебному заведенію, къ начальникамъ и наставникамъ. Это посліднее качество безусловно необходимо для ученика; но не можемъ не замітить, оно рідко внідряется домашнимъ воспитаніемъ.

Къ прискорбію, между домомъ и школою до сего времени существуеть нікоторый антагонизмь, боліве всего вредящій успёшному ходу классныхъ занатій учениковъ. Къ прискорбію, находятся родители, которые при дётяхъ осуждають порядки и ученіе школы, начальниковь и преподавателей, подрывая въ своихъ дътяхъ уважение къ школъ и воспитателямъ. Есть не мало родителей, которые вполив вврять своимъ двтямъ, чтобы тв ни разсказывали имъ о порядкахъ учебнаго заведенія и преподавателяхъ. Діти, любящія развлеченія в пренебрегающія всявдствіе этого классными уроками, получая дурныя отмётки, свою собственную вину сваливають на учителей, говоря, что они много задають, ничего не объясняють, и легковърные родители кипататся, бранять учителей при этихъ разсказахъ, доходять до того, что жалуются на учителей начальнику учебнаго заведенія, и, не получивъ отъ него желаемаго, обращаются съ жалобами выше, -- къ попечителю округа, даже къ министру, возводя въ своихъ жалобахъ обвиненія на учителей и начальство. Учителей обвиняють въ незнанів предмета, въ небрежности, въ нехожденія въ классъ, въ жестокости и несправедливости къ ученикамъ, а начальниковъ въ потворствъ учителямъ, въ прятвененіяхъ учениковъ богатыхъ и дворянъ (если жалуется богатый родитель и дворянинъ), или бъдныхъ (если жалуется бъдный), возводя на нихъ иногда даже обвиненія во ввяткахъ.

Какъ мало у насъ понимается необходимость поддерживать въ учащихся уважение къ школъ и къ начальству, показы-

ваеть между прочимъ сейчасъ прочитанный нами въ 151 № Свёта за 1888 годъ анекдотъ, подъ названіемъ «пари».

Родитель: «Я боюсь, г. директоръ, что мой сынъ не выдержитъ экзамена изъ латинскаго языка».

Директоръ: «Вздоръ! хотите пари на двъсти рублей, что выдержитъ»?

Сколько менње приличныхъ остротъ распускается о начальствъ и наставникахъ учебныхъ заведеній, сколько жалобъ по истинъ возмутительно-несправедливыхъ поступаетъ къ высшему начальству отъ родителей, излишне, не разумно довъряющихъ своимъ дътямъ.

Сколько чрезъ это доставляется воспитателямъ заботъ, огорченій, непріятностей. А сколько и безъ этихъ жалобъ труда тяжелаго предстоитъ имъ. Справедливо выраженіе, употребляемое однимъ заслуженнымъ учителемъ: «горекъ хлёбъ учителя».

Когда то установится желанное и столь необходимое для блага учащихся и воспитывающихся согласіе между домомъ и школою? Когда то родители сознають, что дъйствительно горекъ хлъбъ учителя, что много труда и заботь полагается учащими и воспитывающими для обученія учащихся и что долгъ родителей всячески содъйствовать успъху обученія, а содъйствовать они могуть воспитаніемъ и постояннымъ укръпленіемъ въ дътяхъ уваженія къ начальникамъ и преподавателямъ учебнаго заведенія.

Замѣчательно, что даже народы, переживающіе дѣтскій возрастъ, съ особеннымъ уваженіемъ относятся къ учителямъ и воспитателямъ. По китайскимъ правиламъ, «всю жизнь должно почитать, какъ отца, воспитателя, который усыновилъ ребенка. Когда ученикъ сопровождаетъ учителя, онъ не долженъ оставлять его, чтобы поговорить съ кѣмъ нибудь. Онъ не долженъ идти по его слѣдамъ, но нѣсколько вправо. Если учитель облокотится на плечо ученика, чтобы сказать ему что нибудь на ухо, ученикъ долженъ закрыть ротъ рукою, чтобы не безпокоить учителя своимъ дыханіемъ. Онъ никогда не долженъ перерывать рѣчь учителя». По вѣрованію индусовъ, «кто порицаетъ своего учителя, даже еслибы тотъ

въ чемъ и ошибся, душа того войдетъ, послъ его смерти, въ твло осла: если же онъ порицаетъ напрасно, то следается собакою. Если вто воспользуется чёмъ вибудь принадлежащимъ учителю безъ позволенія последняго, то душа его войдеть въ тело червачка. Если наконецъ позавидуеть заслугамь учителя, то превратится въ огромнаго червя. Кто постояню почитаеть своего учителя, тоть пріобретаеть небесный мірь Брамы». «Молодой человъкъ долженъ уважать своего учетеля, какъ самого Будду; онъ не долженъ противоръчить ему, если бы даже тоть говориль и неправду; не должень говорить объ его ошибкахъ; не долженъ входить къ нему, когда его двери притворены, -- ударяеть три раза въ дверь, и если ему не отворять, должень удалиться. Когда учитель всходить на гору, онъ долженъ нести за нимъ кресло, чтобы тотъ могъ отдохнуть» и пр. У персовъ ученикъ обязанъ былъ почитать учителя болье, чымь родителей, такъ какъ учитель заботится о воспитаніи души, самой благородной части чело-

Оставляя въ сторонъ оригинальность процитированныхъ правилъ, объясняемую младенческимъ возрастомъ народа, мы не можемъ не обратить вниманія на достойную подражанія сущность дъла,—на почтительность къ учителямъ и воспитателямъ, которая, къ сожальнію, въ настоящее время, такъ упала, что осталась лишь въ преданіи, между тъмъ она желательна и необходима какъ для учениковъ, такъ и для учителей. Ученики, сохраняющіе почтеніе къ наставникамъ, будутъ внимательно слушать уроки и наставленія учителя в воспитателя, и слъдовательно каждое слово учителя и воспитателя будетъ приносить пользу ученикамъ; учителя и воспитатели съ удвоенною энергією и усердіемъ будутъ исполнять свои важныя и святыя обязанности, видя уваженіе и внимательность къ нимъ въ своихъ ученикахъ.

Въ дълъ воспитанія дътей, отношенія дома и школы должны быть такія же, какія между матерью и отцемъ. Какъ мать в отецъ, при воспитаніи своего ребенка, должны быть единомысленны в согласны, такъ же должны быть единомысленны в согласны домъ и школа. Какъ въ распоряженіяхъ матери в

отца отнюдь не должно быть противоръчій въ отношеніи къ веденію ребенка, и если бы мать была и недовольна какимъ либо распоряжениемъ отца, она никакъ не должна выказывать своего недовольства передъ ребенкомъ, или, что еще хуже. отженять распоряжение отца, то же должень делать въ свою очередь и отець; точно также не должно быть противорфцій между домомъ и школой; родители отнюдь не должны, въ присутствін своего сына или дочери, учащихся въ школь, высказывать недовольство или осуждение относительно распоряженій начальства, распорядковъ школы, а тімь менье дозволять сину или дочери не исполнение заданныхъ уроковъ или нарушение учащимися правиль школы. Само собою разумъется. что школа съ своей стороны обязана бдительно наблюдать. чтобы уроки были задаваемы по силамъ и возрасту учениковъ, и чтобы правила школы не входили во всё подробности домашняго, внутренняго быта учениковъ, не старались урегулировать каждый ихъ шагъ даже въ семейной жизни. Правила школы должны быть не многословны, но опредвленны, и каждое требованіе школы должно быть соблюдаемо учениками.

Въ деле воспитания мелочей нетъ: изъ массы мелочей можеть составиться весьма крупное изуродование молодаго поколенія. Отъ малой искры домъ загорается, пламя съ быстрогой перебъгаеть отъ дома къ дому, и цълое селеніе, порой цый городь дылается жертвою огня. Такъ и въ воспитаніи. Начинается дело съ малаго, съ несоблюденія, напримеръ, формы. Сначала при гимназическомъ сюртукъ надъвается расшитая рубашка поверхъ панталонъ. потомъ снимается сюртукъ, остается узорочная рубашка, на которую накидывается форменное нальто, производится такимъ образомъ смѣшеніе формы, потомъ форма совершенно устраняется внъ гимназіи, ученикъ одъвается пинотикомъ, приподнимаетъ плечи посредствомъ особенной накладки на нихъ и пріударяетъ за барышнями. Конечно, при этомъ и ученье, подобно формъ. устраняется: пшютику учиться некогда. У него и безъ того много дела; посъщение гуляний, вечеровъ, театра, собирание подписокъ на букеты актрисамъ, визиты имъ. затемъ хожденіе въ рестораны, игра въ карты, кутежи съ пріятелями. И образуется молодой человъкъ, что называется, «авей горе въ тряпочку», готовый на все мелкое, дурное. Для него законъ не писанъ; онъ самъ себъ законъ.

Желательно ли воспитаніе таких прожигателей жизне? А такіе субъекты воспитываются потворствомъ родителей, сиотръніемъ сквозь пальцы на несоблюденіе ихъ учащимися сыновьями правиль учебнаго заведенія, на открытое выраженіе ими пренебреженія къ урокамъ и совътамъ воспитателей.

Знали мы одну семью, состоявшую изъ отца, матери, дочерей и двухъ сыновей, отецъ былъ ученый человъкъ, большой начитанности, трудолюбивый и энергичный; мать прекрасная хозяйка, оба, и отецъ и мать, любили общество. Еженедвльно у нихъ собиралиси гости, и устраивались танцовальные вечера, а по временамъ и домашніе театры. Сыновы были очень способные, отецъ самъ занимался съ неми усердно и помогаль имъ, если они въ чемъ затруднялись. Казалось бы, изъ нихъ должны были выйти весьма дельные люди. Но, гъ сожальнію отець, при всемь своемь умь и учености, быль слабымъ отцемъ, онъ даваль полную свободу дътямъ, вполнъ върплъ всвиъ ихъ розсказнямъ на счеть начальства и учителей того учебнаго заведенія, въ которомъ они учились, и на основанів словъ сыновей, возмущался незнаніемъ и неумініемъ преподавателей, и пристрастнымъ, несправедливымъ отношеніемъ начальства къ его сыновьямъ; вездъ горячо кричалъ овъ про дурное состояніе учебнаго заведенія. Старшій его сынъ сділалъ дерзость инспектору, -отца попросили взять сына изъ гимназін. Гивву отца не было границъ. Никогда онъ не могь простить этой оказанной сыну «несправедливости». Онь взяль изъ учебнаго заведенія не только старшаго но и илалшаго сына. Перваго отправиль учиться за-границу, а второго отдалъ въ другое учебное заведение. Но и тамъ и сучителя были дурны», и «начальство никуда не годилось». Послаль онь его въ учебное заведение другого города, гль служиль учителемь его родственникь. Но и тамъ избалованний домашней средой, привыкшій къ вечерамъ и театрамъ и последнее время сильно ухаживавшій за одною изъ актрись, юноша не долго пробыль. Скоро онъ сдёлаль тамъ дервость.

н ему дали consilium abeundi. Тогда и отецъ потерялъ терпѣніе, — онъ пригровилъ ему не признавать его сыномъ, пока
онъ не выдержить испытанія зрёлости. Способный юноша
отбывалъ воинскую повинность и готовился къ экзамену, запивая горе разлуки съ семьей зеленымъ виномъ. Экзаменъ
онъ выдержалъ, поступилъ въ студенты, но продолжалъ всетаки разгульную жизнь. И дошелъ до того, что былъ исключенъ изъ университета за воровство. Печальный, потрясающій примѣръ. Уважай отецъ школу, какъ слѣдуетъ, не потворствуй сыновьямъ, они, при ихъ даровитости, вышли бы
весьма полезными дѣятелями.

При существованіи такихъ родителей, не умінющихъ и не могущихъ воспитывать своихъ детей, нельзя не пожалёть, что закрыты дворянскіе пансіоны при гимназіяхъ. Въ нихъ находили правильное воспитание какъ дъти родителей, живущихь не въ томъ городъ, гдъ есть гимназія, такъ и дъти родителей, которые, по слабости и неумбию, не въ состояніи воспитывать дома своихъ дътей съ пользою. Когда существовали пансіоны, родители, сознающіе свою слабость и потворство къ детямъ, отдавали ихъ для воспитанія въ пансіонъ. Мы знали одного отца; онъ страстно любилъ своего единственнаго сына, который быль его радостію и утішеніемь, такь какъ напоминаль ему любимую жену, которую онъ рано потеряль. Отець самь жиль въ городь, гдь была гимназія съ дворянскимъ пансіономъ, былъ губернскимъ предводителемъ дворянства и по своему положенію, и по средствамъ имфлъ возможность взять для воспитанія сына гувернеровъ и учителей, но, чувствуя, что онъ любить сына до слабости, до исполненія всёхъ его прихотей, и видя, что его Коля дёлается необувданным в мальчикомъ, съ которымъ ладу нътъ, онъ обратился къ директору гимназіи: «возьмите, ради Бога, моего Колю въ пансіонъ, онъ у меня совствить избалуется». Колю приняли въ пансіонъ, сначала онъ попробоваль предаться своимъ необузданнымъ шалостямъ, но, встретивъ твердый отпоръ своему своеволію, постепенно пріучался къ послушанію, сталь учиться, и изъ него вышель прекрасный юноша, всегда съ особенною благодарностію и уваженіемъ

относившійся къ отцу именно за то, что, не смотря на горячую любовь къ сыну, отецъ имъль мужество помъстить его въ гимназическій пансіонъ. Считаемъ умъстнымъ при этомъ заявить, что мы ръшительно противъ того, къ сожальнію, сильно распространеннаго мивнія (не говоримь убъжденія, потому что уб'вжденіе всегда сознательно и основывается на фактахъ, строго провфренныхъ), будто пансіоны н институты лишь необходимое зло. Мы напротивъ признаемъ пансіоны и институты необходимымъ добромъ, приносившимъ пользу и дътямъ, и родителямъ. И многіе, теперь уже старики, полагаемъ, не безъ удовольствія и съ глубокою благодарностію вспоминають о томъ времени, когда они жили въ благородныхъ пансіонахъ среди веселаго, оживленнаго круга товарищей, въ особенности, если начальство съ любовію занималось воспитаніемъ дітей, ввіренныхъ его попеченію в руководству. Благо было бы, если бы пансіоны снова устроились при мужскихъ гимназіяхъ, благо было бы, если бы интернаты открылись и при реальныхъ училищахъ, съ сердечною благодарностію, мы уверены, встретили бы ихъ открытіе многіе родители.

Ученіе и воспитаніе дітей, обучающихся въ учебныхъ заведеніяхъ, можетъ идти правильно, цівлесообразно и съ полнымъ успъхомъ только при условіи, когда родители уважають порядки и правила школы, внушають дётямъ своимъ полное уваженіе къ требованіямъ учебнаго заведенія, къ начальству и наставникамъ, наблюдаютъ за занятіемъ и повеленіемъ льтей, не допускають развлеченій, могущихъ повредить ихъ учебнымъ занятіямъ, какъ то: частаго выбада въ гости, на вечера, посъщенія театра и т. п., словомъ всего, что можеть вредить сосредоточенности вниманія дітей на ученіи. О посвщеніи цирка мы и не упоминаемь: циркь-не для дітей,ихъ нервы недостаточно крвпки для такихъ зредищъ, а закалять дътскіе нервы до такой степени, чтобы дъти не только равнодушно выносили сильныя ощущенія, циркомъ доставляемыя, но и находили въ нихъ удовольствіе, едва-ли желательно.

Время пребыванія въ учебномъ заведеніи должно быть все-

ціло посвящено ученію, для развлеченій будеть довольно временв и послі; раннія развлеченія и удовольствія и отвлекають отъ ученія, и ведуть лишь къ преждевременному пресыщенію.

Детей, учащихся въ учебномъ заведении, следуетъ пріучать къ самостоятельнымъ занятіямъ, не держать ихъ постоянно на помочахъ, приглашая для приготовленія ихъ домашних учителей и репетиторовъ. Обращаемъ на то особенное внимание родителей, такъ какъ обычай приглашать репетиторовъ сильно распространенъ, а это обычай положительно вредный, потому что воспитываеть въ дътяхъ апатію и льность; въ надеждъ на помощь репетитора и способный мальчикъ нередко проводить время въ безделтельности и праздвости. По нашему мивнію, домашняя помощь для ученика школы потребна только вначаль, въ приготовительномъ и пожалуй въ первомъ классъ, и помощь, по преимуществу состоящая въ пріученів учащагося къ основательному приготовленію каждаго задаваемаго урока. какъ устнаго, такъ и письменнаго. Привыкнувъ къ основательному приготовленію вначаль, ученикь легко сохранить эту добрую привычку и во все время ученія, если родители не будуть упускать его изъ виду, будутъ постоянно следить, чтобы онъ учился сообразно своимъ способностямъ.

Обращаемъ также вниманіе родителей на укоренившуюся в очень распространенную страсть къ куренію, съ которою учебнымъ заведеніямъ приходится вести борьбу нерёдко, къ сожалёнію, безплодную. Въ послёднее время взглядъ на вредъ куренія табаку установленъ достаточно учеными врачами; и родители положительно обязаны всёми мёрами отвлекать дётей отъ куренія. Лучшая и болёе дёйствительная мёра безспорно состоить въ томъ, чтобы родители сами не курили. Дёти, какъ извёстно, очень любять подражать старшимъ и разыгрывать роль большихъ; а такъ какъ большіе, видятъ они, курять, то какъ же и дётямъ не курить. Замёчено, что въ семьё, гдё викто не куритъ, и дёти не курятъ. И такъ для того, чтобы дёти и не начинали пробовать курить, родителямъ слёдуетъ, если они курятъ, переломить себя и перестать курить. Это,

повърьте, очень возможно, мы на себъ испытали, нужно только небольшое усиліе воли. А сдълать тавое усиліе вполнъ стоить и для блага дътей, и для блага самихъ родителей, которые безцъльною привычкою куренія вредять свому здоровью.

Не можемъ не привести при этомъ разумныхъ словъ раскольничьяго попа, слышанныхъ нами въ одну изъ поёздокъ по Волгв въ іюнв месяцв, когда пароходъ нашъ бъжаль мемо Жигулевскихъ живописныхъ годъ, окаймляющихъ луку ръки Волги. На вопросъ курящаго господина: неужели вы, человъкъ умный и начитанный, тоже считаете табакъ бъсовскимъ зельемъ и потому не курите? раскольничій попъ отв'ятилъ: «Напрасно вы думаете, что всъ раскольники не курятъ потому, что почитають табакъ бъсовскимъ зеліемъ. Такого мивнія держатся только менве развитые. А остальные не курять потому, во-первыхъ, что не чувствують и потребности курить, съ дътства привыкнувъ видъть, что ни родители, ни знакомые не курять, потому во-вторыхь, что сознають, что куреніе -- лишь пустая привычка, ведущая къ безцівльной потеръ времени и къ непроизводительной тратъ денегъ; въ третьихъ, потому, что считаютъ грехомъ заражать тлетворнымъ куревомъ тотъ чистый, прекрасный воздухъ, который данъ намъ Создателемъ. Посмотрите, какъ все прекрасно вокругъ насъ, какое благоухание отовсюду, а вы и не слышите этого благовонія, когда курите. Стоить ли изъ-за табаку лишать себя удовольствія наслаждаться свёжимъ, честымъ, благоухающимъ воздухомъ, которымъ такъ пріятно дышать?

Не можемъ не сказать здѣсь и о томъ чисто бѣсовскомъ, огненномъ, какъ охарактеризовали его дикари, напиткѣ,—водкѣ, которая отравляетъ милліоны, лишая ихъ и здоровья, и ума, и воли, и подрывая благосостояніе не только отдѣльныхъ лицъ, но и цѣлыхъ народовъ. Не можемъ не сказать потому, что пьянство, къ прискорбію, не рѣдко, особенно между учащимися высшихъ учебныхъ заведеній. Нельзя не указать, что страсть къ спиртнымъ напиткамъ зараждается часто еще въ домашней средѣ.

Вредъ водки каждый знаетъ и видитъ, а между тъмъ находятся родители, которые даютъ своимъ дътямъ кръпкое ви-

воградное вино, наливку и даже просто водку «для здоровья». какъ они говорять, и мало по малу пріучають ихъ къ этому огненному напитку. Мы не удивляемся, что пьющіе запоемъ, въ то время, когда они пьють, потчують водкой и дётей своихь, лаже селой заставляють пить: они вь водк' видять высшее наслажденіе, они «безъ водки не могуть дышать», какъ ин безъ воздуха, и желають, чтобы и дъти ихъ приняли участіе въ ихъ упоеніи. Но нельзя не подивиться, какъ родители, пьющіе, «какъ и всф», дають иногда водки ребенку, сначала по глотку, потомъ по рюмочкъ и наконецъ по рюмкв «здоровья ради», для укрыпленія силь и аппетита, тогда какъ теперь уже признано, что водка нисколько не служитъ ни къ укръпленію силь, ни къ увеличенію аппетита. Выпиваніе передъ закуской водки такая же безцівльная, пустая привичка, какъ и куреніе. Не пріучать къ водкв, а всвии силами внушать отвращеніе къ ней въ детяхъ обязаны родители. И въ этомъ случав лучшая мвра-примвръ родителей. Если въ семействъ нътъ большихъ, пьющихъ водку, то и дети не пьють, и мысли у нихъ неть о томъ, что нужно HIM MOZEHO HATE  $^{1}$ ).

Родители по истинъ ковачи счастія дътей. По ихъ слъдамъ вдуть дъти, и горе родителямъ, которые подають дътямъ дурные примъры и тъмъ зарождають и укръпляють въ нихъ дурныя привычки, а укоренившаяся привычка дълается впослъдствіи второю природою. А много ди семействъ, въ которыхъ дътямъ нътъ соблазна?

Типъ учебнаго заведенія создается въками, учебная система, порядки и правила учебныхъ заведеній — плодъ долгихъ думъ и многольтнихъ опытовъ. Изъ результатовъ этихъ опытовъ составилась цёлая наука педагогика, по указаніямъ которой

<sup>1)</sup> Не можемъ не указать на лекцію профессора физіологической химів въ Базельскомъ университеть Бунге: «Алкоголизмъ». Авторъ стоять за постепенное в полное запрещеніе алкоголизма. «Алкоголь, говорить Бунге, ослабляеть умственняя способности человъка, ділаеть его равнодушнымъ къ болье высокимъ наслажденіямъ жизни; въ конців концовь онъ доводить его до скотскаго состоянія. Алкоголь, заглушая нравственный идеаль, становится самымъ важнымъ препятствіемъ къ прогрессу человъчества».

устраиваются и дъйствують учебныя заведенія. Поэтому правильно поставленная школа (учебное заведеніе) представляєть болье обдуманную и стройную организацію, чти семья, слагающаяся изъ случайныхъ элементовъ и дъйствующая большею частію не строго систематически, а по субъективнымъ понятіямъ и привычкамъ главы семьи. Понятно, гдъ скоръе могутъ проявляться ошибки и уклоненія отъ истиннаго пути воспитанія. Понятно, что скоръе семья должна внимательно прислушиваться къ требованіямъ и совътамъ школы, чти наобороть: требованія школы болье разумны, хотя и кажутся иногда педантичными и формалистическими, особенно людямъ, никогда не думавшимъ и не привыкшимъ думать о вопросахъ воспитанія.

«Мы знаемъ лучше, что нужно нашимъ дътямъ», часто слышится отъ родителей, недовольныхъ порядками учебнаго заведенія. Такъ ли это?

Тяжелый жизненный опыть, масса неудачниковъ, вышедшихъ такими по винъ семьи, даеть намъ отрицательный отвъть на этотъ вопросъ.

Мы не знаемъ, что нужно нашимъ дътямъ, слъдовало би сказать по совъсти, и потому полагаемся на митие людей компетентныхъ въ дёлё воспитанія, внимательно прислушеваемся къ требованіямъ школы и стараемся исполнять ихъ по мъръ силъ. Благо было бы и для семьи, и для школы, а главное для детей, обучающихся въ школе, если бы родители пришли къ такому убъжденію, и если бы они пріучали дътей въ точности исполнять всв требованія школы, въ чемъ бы они ни состояли, коть бы въ такихъ, какъ выражаются родители. «мелочахъ», какъ ношеніе ранцевъ, непремінно на спині. съ перваго класса до последняго, или недозволение надевать подъ гимназическій мундиръ красныхъ и иныхъ разноцейтныхъ, вышитыхъ даже любящею рукою матери и сестры рубахъ. Для ученика каждое требованіе школы должно быть закономъ, вотъ что обязаны внушать родители детямъ. Навыкнувъ въ точности исполнять законы школы, прошедшій школу ученикъ будетъ столь же точно исполнять и законы государственные.

Всмотритесь въ правила учебныхъ заведеній, вы увидите, что здъсь на все необходимое и существенное обращено винманіе: и на резигіозную сторону, - требуется, чтобы ученики въ праздничные дни посъщали богослужение, чтобы ежегодно быле у исповъди и святаго причастія; -- и на нравственную, -указывается, чтобы они вели себя прилично, оказывали уваженіе начальствующимъ и наставникамъ, не посъщали такихъ мість, гдів нравственности ихъ можеть угрожать соблазнь; и на умственную, -- подробно обозначено, какъ они должны заниматься: и на гигіеническую, -- даются совъты для сохраненія здоровья. Въ этихъ правилахъ (говоримъ о правилахъ ди учениковъ гимназій и реальныхъ училищъ), между прочимъ дозволяется посъщение театровъ не иначе, какъ съ разрешенія инспектора. Понятно, съ какою целію внесено такое правило, --инспекторъ не пустить въ театръ ученика на не нравственную пьесу, не пустить конечно и плохо успъвающаго.

Мы лично противъ посъщенія театра учениками низнихъ п среднихъ учебныхъ заведеній. По нашему мивнію, театръ слишкомъ развлекаетъ и увлекаетъ молодые умы, и въ ученическіе годы не можетъ имѣть полезнаго, развивающаго значенія, такъ какъ для этого требуется болве умственнаго развитія. Посвіщеніе театра лучше бы начинать по окончаніи курса гимназій и реальныхъ училищъ. Тогда посвіщеніе театральныхъ представленій не только не вредно, но и полезно: болве развитый умъ можетъ правильные дѣлать оцѣнку сценическихъ представленій и конечно будетъ выбирать лучшее. Не съ дѣтскимъ увлеченіемъ, но съ критическимъ взглядомъ будетъ смотрѣть на сцену молодой человѣкъ, прошедшій не легкій курсъ классической гимназіи и реальнаго училиша.

Гимназическія правила соблюдають осторожность и въ выборѣ квартиръ для учениковъ, живущихъ не у родителей, дозволяя учащимся жить только на тѣхъ квартирахъ, содержатели которыхъ извѣстны начальству. Это весьма благоразумное правило, указывающее на необходимость осторожности и со стороны родителей относительно выбора знакомствъ

ихъ сыновьями. Мы не можемъ не обратить вниманія на то, что лучше всего, если дѣти живутъ болѣе въ семьѣ и выходятъ только вмѣстѣ съ родителями. Огдѣльныхъ знакомствъ ученикамъ имѣть не слѣдуетъ, чтобы не попасть въ дурную среду, чтобы не запутаться въ крѣпкихъ тенетахъ, которыя въ настоящее время разбрасываются всюду злоумышленными людьми и въ которыя особенно уловляются еще не крѣпкіе умомъ и развитіемъ, не богатые опытностью юноши. Въ настоящее время, больше чѣмъ когда-нибудь, родители должны зорко блюсти за знакомствами своихъ дѣтей, чтобы въ число ихъ знакомыхъ не попали волки въ овечьей шкурѣ. столь опасные для молодыхъ незрѣлыхъ умовъ проповѣдники политической крамолы, прикрывающіе свои преступныя цѣли привлекательными и сладкими рѣчами объ общемъ благѣ и счастіи народа.

Не можемъ безъ ужаса вспомнить о несчастной судьбъ одного юноши. котораго мы видели въ его детские и отроческіе годы въ кругу семьи, окруженнаго любовью и ласкою. Отецъ его былъ истинно-русскій, религіозный, честный, солиднаго образованія человъкъ, оставившій, послъ своей смерти, самыя теплыя воспоминанія о себ' въ обществ', въ своихъ сослуживнахъ и подчиненныхъ. Любилъ онъ своего старшаго сына Сашу самою нъжною любовью и возлагалъ на него большія надежды. И действительно, при жизни отца, подъ его личнымъ благотворнымъ вліяніемъ, Саша отлично учился въ гимназіи и окончиль курсь съ золотою медалью. Отецъ скончался, и сынъ, по окончаніи курса гимназів, поступнь въ столичный университеть; и тамъ, будучи уже на 4 курсъ, опозорилъ себя и семью и честное имя отца--умеръ смертію тяжкаго государственнаго преступника. Прочитавши его имя въ числе осужденныхъ къ смертной казни, мы отъ души порадовались, что его благородный отецъ не дожиль до такого ужаса и умеръ съ надеждою, что его Саша выйдеть честнымъ в полезнымъ двятелемъ. Какъ же отъ такого благороднаго дерева произошель такой дурной отпрыскъ? Мы имвемъ основаніе полагать, что произошло это б'ядствіе отъ дурнаго знакомства съ людьми, растлившими юношу и направившими его на путь преступленія...

Воть такихъ то знакомствъ и сближеній должны бояться и всячески избъгать родители для своихъ дътей: эти внакомства особенно опасны въ юношескую пору, въ пору студенчества. Поэтому то и желательно, чтобы родители могли быть со свовие сыновьями въ эту самую опасную пору, въ которую молодые люди легко могуть попасть въ тенета, разставляемыя нскусною рукою, легко могутъ пойти по такой дорогћ, которой и врагу никто не пожелаеть. Само собою разумъется, что далеко не всв родители въ состояніи быть при своихъ летяхъ во время прохожденія ими университетскаго курса, особенно не въ силахъ сдёлать этого недостаточные родитель, живущіе не въ университетскомъ городів. Для сыновей такихъ родителей великимъ благомъ и спасеніемъ служили би прежніе такъ называемые казенные номера, т. е. конвикты казеннокошныхъ студентовъ, гдв студенты были всвыъ необходимымъ обезпечены, и чрезъ то получали полную возможность заниматься наукою, и где за ними быль благоразумный, не слишкомъ ихъ стёснявшій надзоръ начальства. Въ настоящее время, къ сожаленію, казенные номера уничтожены, казеннокошные студенты переименованы въ казенныхъ стипендіатовъ, и имъ выдаются стипендіи на руки, а сами они предоставлены самимъ себъ! Много бъдъ надълало закрытіе казенныхъ студенческихъ номеровъ.

Благо тымъ родителямъ, которые воспитають своихъ дытей въ духы православія и народности, вложать въ нихъ любовь съ Евангельскому слову, къ чтенію Евангелія. Съ теплою вырою въ сердць, съ Евангеліемъ, сдылавшимся достояніемъ и неизмынымъ спутникомъ и руководителемъ жизни, прошедшій такую воспитательную школу будеть и благочестивимъ сыномъ Церкви православной, и преданнымъ Царю и отечеству, честнымъ, дыятельнымъ гражданиномъ, и любящимъ семьяниномъ, заботливо пекущимся о христіанскомъ воспитаніи своихъ дытей.

Шестаковъ.

## ОСУЖДЕНІЕ, СМЕРТЬ И ВОСКРЕСЕНІЕ

# ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА \*).

#### III.

## Воскресеніе Іисуса Христа.

Исторія великаго человъка заканчивается могилою. Посредствомъ своей смерти онъ входитъ въ невидимый міръ, который закрытъ для насъ. Его болье не видно; его болье не слышно; посль него, съ воспоминаніемъ о немъ, остаются только его ученики, его ученіе, его установленія, его труды и тайное направленіе его безсмертнаго духа. Но какъ рожденіе Іисуса Христа не было похоже на наше, такъ и смерть Его тоже не была похожа на нашу.

Суббота приближалась къ концу 1). Святыя жены, вёрныя послёдовательницы Іисуса, оплакивая похороненнаго Учителя, не имёли другой мысли, какъ только почтить Его смерть. Марія Магдалина, Марія, мать Іакова, Саломія возвратились на Голгову, чтобы видёть гробъ Іисуса. Послё же захода солнца онё купили благовоній, которыя хотёли излить на Его тёло.

На другой день, въ первомъ часу, еще до восхода солнца, онъ покинули Виевнію и направились къ Голгоев, неся ароматы, приготовленные еще наканунъ. Дорогой онъ говорили между собой:—Кто отвалить намъ камень отъ входа въ гробъ?

Съ самаго момента своего исшествія изъ Висаніи, ни одна

<sup>\*)</sup> См. ж. «В. и Р.», 1891 г. Апрыль, кн. 1.

<sup>1)</sup> Mate., XXVIII; Mapra, XVI; Ayru, XXIV; Ioan., XIX, XX, XXI.

изъ нихъ и не подозрѣвала того чрезвычайнаго событія, которое произопло.

Вдругъ земля поколебалась. Божественная сила, ангелъ Божій, говоритъ Евангеліе, сошелъ съ неба. Онъ отвалилъ камень отъ входа и сълъ на него; его видъ былъ, какъ молнія и его одежды были бълы, какъ снъгъ. При видъ его стражи у гроба, объятые ужасомъ, попадали какъ мертвые на землю, а когда пришли въ себя отъ ужаса, то разбъжались 1).

Солнце уже ввошло, когда святыя жены приблизились къ Голгоов; подойдя къ гробницв, онв увидвли ее открытой, а большой камень отваленнымъ. При видв этого Марія Магдалина подумала, что твло ея Учителя было украдено или отдано на поруганіс, и, въ то время, какъ ея спутницы проникли внутрь гробницы, гдв и въ самомъ двлв онв ничего не нашли, она пошла къ Симону Петру и Іоанну, любимъйшему ученику Іисуса.

- Унесли Учителя моего, сказала она имъ внъ себя отъ горя, и не знаемъ, гдъ положили Его.

Петръ и Іоаннъ тотчасъ же встали и пошли къ мѣсту погребенія. Они не шли, а бѣжали, по выраженію одного изъ нихъ. Іоанпъ самъ разсказываетъ объ этомъ. Онъ прибылъ первымъ. Наклонясь къ отверстію грота, онъ увидѣлъ тамъ однѣ лишь пелены, лежавшія на землѣ; но онъ не вошелъ внутрь. Петръ, который пришелъ вслѣдъ за нимъ, смѣло вошелъ въ гробницу; онъ тоже увидѣлъ тамъ однѣ только пелены, лежавшія на землѣ, и платъ, покрывавшій голову Іисуса, сложенный въ сторонѣ отдѣльно отъ савана. Іоаннъ проникъ съ Петромъ въ гробницу и увидѣлъ то же самое; и онъ повѣрилъ тогда тому, что говорила ему Марія Магдалина, т. е., что Учитель ихъ былъ украденъ.

Мысль о воскресеніи Іисуса, о воскресеніи во плоти не приходила имъ на умъ; они этого еще не знали тогда, по свидътельству Евангелиста; и хотя они нъсколько разъ слышали объ этомъ отъ Учителя, когда Онъ въ сильныхъ выраженіяхъ возвъщалъ имъ это, но они не понимали Его. Они

<sup>1)</sup> Mare., XXVIII, 2-4.

смотръли на воскресеніе сквозь свои религіозные предразсудки и смѣппивали Воскресеніе съ пришествіемъ Мессіи въ величіи и славѣ Его царствованія.

Итакъ, посътивъ гробъ, они возвратились къ себъ 1) печальные, обманутые въ ожиданіяхъ.

Женщины, каждая со своимъ горемъ, со своею печалью, ходили по саду. Марія же плакала, стоя у входа въ погребальный гротъ; когда она наклонилась, чтобы видъть по крайней мъръ то мъсто, гдъ былъ положенъ Іисусъ, она замътила двухъ ангеловъ въ человъческомъ видъ, одътыхъ въ бълую одежду, одного въ головахъ, а другого у ногъ погребальнаго ложа.—Женщина, сказали они ей. чего ты плачешь?—Унесли Учителя моего, отвъчала она, и не знаю, гдъ положили Его

Сказавъ это, она обернулась, какъ бы ища Его своими глазами, полными слезъ.

Тогда она увидѣла Іисуса, но не узнала Его.— «Женщина», сказалъ ей Іисусъ, «чего ты плачешь? Кого ищешь»? Думая, что это былъ садовникъ, она отвѣчала Ему:—Господинъ! если это ты вынесъ Его, скажи мнѣ, гдѣ Ты положилъ Его, и я возьму Его.

Іисусъ воззвалъ къ ней по имени: «Марія»! При звукахъ Его голоса, при этомъ призывъ, который она такъ часто слышала прежде, она узнала своего Учителя. — О, мой Учитель! воскликнула она, бросаясь къ Его ногамъ, чтобы обнять ихъ, какъ это дълала въ то время, когда Онъ былъ еще живъ.

— «Не прикасайся ко Мнѣ», сказалъ Інсусъ, «ибо Я еще не взошелъ къ Отцу Моему. а иди къ братіямъ Моимъ и скажи имъ: восхожу къ Отцу Моему и Отцу вашему, къ Богу Моему и Богу вашему».

Эти таинственныя слова давали понять Магдалинь, что еще не пришель часъ наслаждаться божественнымъ присутствемъ ея Учителя и Его преобразованнымъ человъчествомъ. Онъ возвратился на эту землю, чтобы сейчасъ же и уйти отсюда. Онъ еще не былъ на мъстъ безсмертія, Онъ восходить къ Своему Отцу, въ Его Царство Славы. Тамъ осуществится

<sup>1)</sup> Ioanna, XX, 2-10.

полное общение Ero со Отцемъ по власти, которая никогда не прекратится, и по блаженству, которое не будетъ омрачаться боле ничемъ земнымъ.

Въ ожиданіи же этого, Онъ ввѣряетъ Свосй возлюбленной ученицѣ посольство, которое обѣщаетъ неизреченное общеніе, къ которому Іисусъ призываетъ на небѣ всѣхъ своихъ вѣрнихъ,—Своихъ братьевъ, какъ Онъ ихъ называетъ. Никто болѣе Магдалины не заслуживалъ быть посланницей Іисуса въ этомъ отношеніи 1)

Эта женщина, которан перван увидёла Его воскресшимъ, перван услышала Его голосъ, поняла тогда, почему гробъ быль пустъ. Тёло погребеннаго вовсе не было украдено. Сила всемогущаго Бога, проявляясь чрезъ невидимыя существа, которыя суть его посланники, поколебала землю и отвалила камень, закрывавшій гробъ; и Распятый возсталь живой, побёдоносный, прославленный.

Онъ оживилъ Свое тѣло, которое не должно было подвергаться разложенію смерти. Отнынѣ Іисусъ пребываетъ въ жизни, и Онъ не можетъ умереть.

Его тело, -то самое, которое Онъ предалъ на страданія и на всъ крестныя мученія, освобождено навсегда отъ закона страданія и отъ разложенія. Оно не можеть ни измёняться, ни подвергаться тавнію. Оно пріобрело духовныя свойства. Матерія со своею плотностью и непроницаемостью не затрудняеть его боле; тело это обладаеть теперь такою тонкостью, которая проникаеть сквозь всякую матерію. Тяжесть не обременяетъ его, пространство не ограничиваетъ его болъе; оно такъ же быстро и легко, какъ воля, которая двигаетъ имъ и которой оно есть совершеннъйшее орудіе. Оно бываеть ощущаемо и видимо, по своему произволенію; оно исчезаеть и вновь является, когда захочеть того. Какъ душа принимаеть форму своихъ идей, такъ и тело Іисуса облекается въ наружныя, какія Ему угодно, формы, не нарушая тымь однако своей природы и своего тождества. Но оно сохранило свои раны, н раны эти будуть славными и неизгладимыми знаками Его



<sup>1)</sup> IOAH. XX, 11-18.

земныхъ страданій, и даже въ Его Царствіи небесномъ овѣ будутъ свидѣтельствовать о Его побѣдѣ надъ грѣхомъ и о Его безконечной любви къ людямъ.

Сезерцая это тело, въ течени техъ дней, когда Інсусъ благоволилъ являться, некоторые избранные люди, которые удостоились этого божественнаго виденія, узнають истинюе назначение человъка. Они видять, они осязають, они слышать незримый міръ. Вся слава Інсуса, владыки смерти, воскресшаго для полной и безсмертой жизни, будеть участью техь, кто увъруетъ въ Него. Отнынъ Его избранные будутъ обладать свётлою, безпредёльною надеждою; они будуть знать, что гръхъ побъжденъ и что смерть тоже побъждена вмъсть съ грѣхомъ; и они могутъ изучить теперь последнія тайны этого мессіанскаго царства, осуществленнаго, наконецъ. въ ихъ Учитслъ. Подобно тому, какъ небо и ангелы, наполняющіе его, были восхищены и возбуждены къ деятельности вокругъ колыбели Іисуса, такъ точно они являютъ свою дъятельность и возле его гроба. Вера въ воскресшаго Христа будеть величайшимъ рычагомъ, который подниметь весь міръ. Чтобы возбудить ее въ ученикахъ Інсуса, сила Божія проявляется въ этотъ день.

Уныніе, упадокъ духа, скорбь, недоумѣніе овладѣли было даже апостолами. Провидѣніе допустило ихъ поддаться этой слабости, чтобы показать имъ, что сами по себѣ они ничто, если ихъ не подниметъ личная, прямая, всемогущая помощь Іисуса. Но не имъ прежде всѣхъ является Воскресшій, а Своимъ вѣрнымъ ученицамъ. Онъ утѣшаетъ прежде всего тѣхъ, чья печаль была болѣе мучительною, и Онъ посылаетъ ихъ принесть надежду и вѣру Своимъ смущеннымъ ученикамъ.

Въ то время, какъ Марія Магдалина пошла увѣдомить учениковъ Іисуса, 1) нѣкоторыя изъ женъ, которыя также пришли ко гробу Іисуса и также были приведены въ ужасъ исчезновеніемъ тѣла Его, вдругъ увидѣли близь себя двухъ ангеловъ въ видѣ человѣческомъ, одѣтыхъ въ лучезарныя одежды. Онѣ были объяты ужасомъ и опустили къ землѣ свои ослѣплен-

<sup>1)</sup> Луки, XXIV, 3—8.

ныя очи; и ангелы сказали имъ:—Что ищете живаго между мертвыми? Его нътъ здъсь, Онъ воскресъ. Вспомните, что Онъ говорилъ вамъ, когда вы были еще въ Галилеъ: Сыну человъческому надлежитъ быть предану въ руки гръщниковъ, быть распяту и въ третій день воскреснуть.

И они вспомнили тогда эти слова Інсуса.

— Подите же скоръе, прибавили ангелы, и скажите ученикамъ Его, что Онъ воскресъ изъ мертвыхъ. ¹) Онъ встрътить васъ въ Галилеъ: тамъ вы Его увидите, какъ Онъ говорилъ вамъ объ этомъ.

И онъ вышли изъ погребальной комнаты, чтобы возвъстить эти слова ученикамъ Іисуса. Онъ были охвачены радостью, смъшанною со страхомъ, и онъ не осмълились произнесть не слова.

Вдругъ предъ ними явился Інсусъ:— «Радуйтесь», сказалъ Онъ имъ.

При видъ Его, онъ бросились къ Его ногамъ и обняли изъ.— «Не бойтесь», прибавилъ Учитель, «но идите скажите Моимъ братьямъ, чтобы они шли въ Галилею; тамъ они увилятъ Меня».

Повъствованіе Маріи Магдалины и ея подругъ встрътило у учениковъ Іисуса только недовъріе. Имъ все разсказанное, говоритъ одинъ изъ Евангелистовъ, 2) казалось лишь бредомъ.

Петръ однако всталъ и нобъжалъ на Голгову во второй разъ; но, войдя въ гробницу и наклонившись надъ гробомъ, онъ увидълъ все еще лежащів на землъ пелены и ничего болье. Быть можетъ онъ надъялся увидъть своего Учителя. Но онъ вышелъ оттуда, удивляясь, что бы это могло значить.

Прежнее настроеніе господствовало въ началь той недыли, которая слёдовала за смертью Спасителя: это были скорбь и униніе учениковъ, тыхъ учениковъ, которыхъ называли Одиннадцатью и которые, будучи приняты въ особенное расположеніе своего Учителя до послыдней минуты, рышительно отказались отъ своей вырности Ему.

<sup>1)</sup> Mare., XXVIII, 7; Mapka, XVI, 7.

<sup>2)</sup> Ayra, XXIV, 11.

Безмолвіе Бога въ виду осужденія и казни Інсуса убивало ихъ. Они разсчитывали на громкое проявленіе божественной силы и божественной славы, которая смутила би враговъ ихъ Учителя и открыла бы Его мессіанское царство. И вдругь ничего, ничего, кром'в пустаго гроба, да разсказовъ женщинъ, утверждавшихъ, будто он'в вид'ъли у гроба ангеловъ и Самого Господа. А сами они вид'ъли только пустой гробъ, да пелены, которыя обвивали Его т'вло, положенныя на землю, и саванъ, сложенный въ другомъ м'єстъ. Петръ два раза приходилъ ко гробу, чтобы уб'ёдиться въ этомъ: въ первый разъ съ Іоанномъ, когда Марія Магдалина возв'ёстила ему о томъ, что гробъ пустъ, и во второй разъ, когда Магдалина пришла разсказать ему о явленіи ангеловъ и Іисуса.

Чтобы побѣдить упорство Одиннадцати и дать имъ бодрость духа, надобно было, чтобы они были убѣждены въ воскресеніи; а чтобы убѣдить ихъ въ этомъ, не нужно было ничего другого, кромѣ явленія имъ воскресшаго Учителя, Который являлся бы имъ нѣсколько разъ въ реальности Своего тѣла и Своей прославленной жизни. Они уступятъ только Его присутствію и Его влізнію на нихъ. Тогда воскресеніе будетъ для нихъ болѣе не предметомъ вѣры, но очевиднымъ фактомъ; они хотятъ видѣть Іисуса, прикасаться къ Нему, слышать Его. И тогда они будутъ знать, что Учитель ихъ не былъ преданъ тлѣнію смерти, 1) что Богъ исхитилъ Его изъ власти Его враговъ и что Онъ вступаетъ въ Свою славу и Самъ освящаетъ Свое мессіанское царство.

Потрясающія событія утра, которыя ознаменовали воскресеніе Распятаго, тотчасъ же сдёлались извёстны всему городу. Нікоторые изъ стражи побіжали ув'єдомить о томъ Синедріонъ и первосвященниковъ 2). Открывають засёданіе чрезвычайнаго собранія. Саддукей, обычные скептики, казалось не были приведены въ смущеніе происшедшимъ. Воскресеніе не входило въ ихъ философію. Поэтому оно могло казаться имъ только химерой. Эти ученые были мало проницательны. Вос-



<sup>1)</sup> IIc., XV, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мате., XXVIII, 11 н сл.

кресеніе должно было стать величайшей побёдой надъ ними. А они думали только о своемъ непосредственномъ интересё, п, преслёдуя до конца свою политику обмана и ненависти, рёшили извратить разсказъ стражей и купить цёною денегъ ихъ обманъ. Говорите повсюду, приказали они, что ученики Інсуса пришли ночью и украли Его въ то время, когда вы спали. А если правитель захочетъ разслёдовать это, то мы убёдимъ его и защитимъ васъ. Не бойтесь же.

Подкупленные вонны исполнили это приказаніе, и вымысель ихъ распространился въ іудейскомъ обществъ. Онъ переходиль изъ усть въ уста еще и тогда, десять лѣтъ спустя, когда одинъ изъ Евангелистовъ, который повъствуетъ объ этомъ событіи, писалъ свои воспоминанія.

Но истина не могла быть искажена человёческимъ коварствомъ. Чудесныя дёйствія Воскресшаго представляють полное свидётельство о Немъ, и никакой безпристрастный историкъ не осмёлится положить въ основаніе религіи Іисуса обманъ нёкоторыхъ саддукеевъ и корыстолюбіе нёкоторыхъ вонновъ.

Ничто не показываеть лучше состояние духа учениковъ Іисуса въ дни, слъдовавшие за Его смертью, и въ день Его воскресения, какъ слъдующее событие. Оно разсказано св. Лукою съ такими подробностями и съ такимъ неподдъльнымъ душевнымъ волнениемъ, что полагали, и не безъ основания, что св. Лука былъ однимъ изъ дъйствующихъ лицъ въ этомъ собити. 1).

Быль вечерь воскреснаго дня. Двое учениковъ шли въ предмъстье Никополиса, навываемое Эммаусъ, <sup>2</sup>) отстоящее на сто шестьдесять стадій отъ Іерусалима. <sup>3</sup>).

Дорогой они разговаривали о томъ, что произошло въ эти дни. Но въ то время, какъ они разсуждали такимъ образомъ

<sup>1)</sup> Ayru, XXIV, 13 H ca.

<sup>2)</sup> Voir Appendice S. Emplacement d'Emmaüs.

<sup>3)</sup> Вульгата взифряеть въ шестъдесять стадій; но здісь возможно видіть ошибку переписчика. Codex Sinaiticus и Vaticanus указывають на сто шестъдесять.

между собою, къ нимъ приблизился Інсусъ и ношелъ вийстй съ ними. Но что-то менало ихъ очамъ узнать Его.

Прославленное тело Інсуса. при всей своей реальности, пребываеть въ такомъ состояния, которое не можетъ постигнуть никакая наука. Оно причастно силамъ духа. Оно можетъ явиться и исчезать, скрыться и открываться, мёняться и измёнять свою форму.

Присоединившійся къ двумъ названнымъ путникамъ Іисусъ имълъ видъ одного изъ числа тъхъ иностранныхъ путешественниковъ, которые прибыли въ св. городъ на праздникъ.

«О чемъ вы равговариваете съ такою печалью, идя дорогою?» спросилъ Інсусъ.

Одинъ изъ нихъ, по имени Клеопа, сказалъ Ему въ отвътъ:--Неужели ты одинъ изъ тъхъ чужестранцевъ въ Іерусалимъ, который не знаетъ о томъ, что случилось здъсь въ эти дни?

Інсусть казался совершенно незнающимъ ничего, дабы этимъ заставить ихъ высказать, что они думаютъ. — «О чемъ же?» спросилъ Онъ ихъ. — Дѣло идетъ объ Інсуст изъ Назарета. Который былъ пророкъ, сильный въ дѣлѣ и словѣ предъ Богомъ и предъ встыть народомъ. Первосвященники и начальники наши осудили Его на смертъ и распяли Его. А мы было надѣялись, что Онъ избавитъ Ивраиля; но вотъ уже третій день нынѣ, какъ все это случилось.

— Справедливо, прибавиль Клеопа, что нѣкоторыя женщены изъ нашихъ удивили насъ. Онѣ были рано у гроба и не нашли тамъ тѣла Его; возвратившись же сказали намъ, что видѣли явленіе двухъ ангеловъ, которые говорятъ. что Онъживъ.

Нъкоторые изъ нашихъ ходили ко гробу и въ самомъ дълъ нашли тамъ все такъ, какъ говорили женщины. Но Его они не нашли тамъ.

Тогда Іисусъ сказалъ имъ:-— «О несмысленные и медлительные сердцемъ въ върованіи всему тому, что предсказывали пророки! Не такъ ли надлежало Христу пострадать и войти въ славу Свою»?

И обозрѣвая всѣхъ пророковъ, начиная съ Моисея, Онъ изъяснялъ имъ то, что касается Христа во всемъ Писаніи.

Когда приблизились къ Эммаусу, Інсусъ, Котораго все еще не узнавали оба ученика Его, повидимому хотълъ продолжать Свой путь. Но тайная сила влекла ихъ къ Нему. Они умоляли Его остаться съ ними.—Останься съ нами, говорили они Ему, ибо уже поедно и солице заходитъ.

Інсусъ приняль ихъ гостепріимство.

Но когда Онъ возлежаль съ ними за столомъ, то не смотря на то, что быль гостемъ въ этомъ домѣ, Онъ дѣйствоваль какъ глава этого дома. По обычаю. 1) Онъ взяль хлѣбъ, бдагословиль его, преломиль и подаль имъ, какъ обыкновенно дѣлаль со Своими учениками.

Въ эту минуту глаза ихъ открылись, и когда спала такимъ образомъ завъса съ ихъ глазъ, они узнали своего Учителя. Но Онъ сталъ невидимъ предъ ихъ взоромъ.

Этого мгновеннаго видёнія было достаточно для ихъ вёры; отнынё они увёровали въ воскресеніе распятаго Іисуса. Бесёда, которою они услаждались во весь путь, пришла на память обовить воскищеннымъ ученикамъ, и они повёдали другъ другу то, что чувствовали. Не горёло ли въ насъ сердце наше, сказали они, когда Онъ говорилъ съ нами дорогой и изъяснялъ намъ Писаніе?.

Они немедленно встали и тотъ же часъ со всяческою поспешностью возвратились въ Ісрусалимъ, горя нетерпениемъ разсказать своимъ товарищамъ все то, что они толко что видели и слышали.

Повидимому некоторые изъ техъ, кому они разсказали объ этомъ, не поверили ихъ повествованию. Эта новая черта указываетъ, съ какимъ упорнымъ отвержениемъ встречалась въ душе учениковъ вера въ воскресение 2). Но Інсусъ лично бодрствовалъ надъ ними. Самъ являясь имъ, Онъ мало по малу вразумилъ ихъ, привелъ къ истине и закончилъ наставиение въ тайне Своего торжества.

Вечеромъ того же дня Іисусъ являлся и Петру, но подроб-

<sup>1)</sup> Barac. fol. 45 et 41.

<sup>2)</sup> Mapsa, XVI, 13.

ности этого явленія остались неизвъстными. Только св. Лука и св. Павель упоминають объ этомъ, ничего однако не поясняя 1).

Когда два Эммаускихъ путника прибыли въ Іерусалимъ, они нашли тамъ собравшимися вмёстё Одиннадцать и съ ними другихъ учениковъ Іисуса. Разговоръ шелъ о воскресъніи, и нёкоторые говорили:--По истинё Господь воскресъ. Петръ видёлъ Его. Между тёмъ свидётельство Кифи казалось не для всёхъ имёло рёшительный авторитетъ. Выслушали разсказъ Клеопы и его товарища, которые передали свой разговоръ съ Іисусомъ во время пути и то, какъ узнали Его по образу преломленія хлёба за тёмъ столомъ, за которымъ Онъ возлежалъ вмёстё съ ними. Но и это новое свидётельство не побёдило общаго невёрія.

Было уже поздно. Боялись іудеевъ, а потому двери того дома, гдѣ собрались ученики, были заперты. Два ученика продолжали еще свой разсказъ, когда явился Іисусъ и сталъ посреди ихъ.

- «Миръ вамъ», сказалъ Онъ имъ, «это Я, не бойтесь». Это внезапное, чудесное явленіе смутило и испугало ихъ; они думали, что видять духъ, нікотораго рода видібніе. Іисусъ разувітриль ихъ.
- «Что смущаетесь и для чего такія мысли входять въ сердца ваши?» спросиль Онъ ихъ и показаль имъ Свои раны.— «Посмотрите на руки Мои и на ноги Мои; это Я Самъ; осяжите Меня и разсмотрите; духъ не имъетъ плоти и костей, какъ видите у Меня».

Ученики опять обрали своего возлюбленнаго Учителя. Они видять Его; Они осязають Его; ихъ радость была безпредальная. И они не осмаливались даже върить своему счастію. Такъ ужъ устроено сердце человъческое; его надежды робки, и то, что доставляеть ему счастье въ замънъ этихъ надеждъ, скоръе смущаеть его. Оно легче върить въ дурное, чъмъ въ хорошее.

Інсусъ хотёль укрепить ихъ въ вере. Чтобы освободить

<sup>1)</sup> Jyrn, XXIV, 34; 1 Kop., XV, 5.

ихь отъ этой робости въ върт, Онъ сказаль имъ:— «Есть ли у васъ здъсь что-нибудь съъстное?».

Они предложили Ему часть печеной рыбы и сотоваго меда. Інсусъ взялъ это и блъ при нихъ, а остальное отдалъ имъ.

Итакъ, тъло воскресшаго Інсуса есть живое органическое тъло. Въ этомъ явленіи нътъ ничего вымышленнаго и невъроятнаго; здъсь все реально. Вкушеніе пищи здъсь дъйствительное, котя оно и не можетъ служить питаніемъ Тому, Кто отнынъ освобожденъ отъ всъхъ законовъ животной природы.

Потомъ Іисусъ снова сказалъ ученикамъ Своимъ: — «Миръ вамъ! Какъ Отецъ Меня послалъ, такъ Я васъ посылаю».

И Онъ сообщиль имъ, что Его видимое присутствіе на земіт будеть не продолжительно и что они должны быть Его представителями, Его посланниками въ мірт. Власть, которую Онъ вить отъ Отца, посланничество, которое Отецъ ввтриль Ему и которое окончилось съ Его смертью и Его воскресеніемъ, Онъ хочетъ возложить теперь на нихъ.

Сущность этой власти состоить въ обязанности апостоловъ: сообщать Духа Божія и прощать грёхи тёмъ, которые откликнутся на ихъ призывъ съ раскаяніемъ и вёрою. Въ этотъ же моментъ и для выраженія энергическимъ знакомъ Своего откровенія, Онъ дунулъ на нихъ и сказалъ имъ:

— «Прінинте Духъ Святъ. Кому вы простите грѣхи, тому простятся; на комъ оставите, на томъ останутся».

Вотъ вторая божественная власть апостоловъ.

Раньше этого, предъ смертію Своею, во время тайной вечери, Іисусъ далъ имъ власть возобновлять и продолжать подъвидомъ хлѣба и вина приношеніе вѣчной жертвы; теперь же, въ эту вторую ночь, Онъ вдохнулъ въ нихъ Духа Святаго и сообщилъ имъ власть освящать души и прощать грѣхи силою этого Духа.

Это явленіе произвело полное дійствіе на учениковъ; оно побідило ихъ невіріе и успокоило ихъ возбужденіе. И они сказали тогда другь другу:—Мы виділи Господа. Воскресеніе сділалось для всіхъ свидітелей этого божественнаго явленія очевиднымъ и осязаемыхъ фактомъ.

Богъ допустиль однакоже, чтобы одинъ изъ Одиннадцати

учениковъ находился въ отсутствіи. Это быль Оома, по природѣ своей болѣе положительный и менѣе общительный человѣкъ. Когда другіе сказали ему: — Мы видѣли Господа, Онъ явился намъ вполнѣ. — Что же касается меня, возразилъ онъ, то если я не увижу Его самъ и не вложу перста моего въ раны отъ гвоздей и руки моей въ бокъ Его, то не повѣрю.

Сколь многіе могутъ узнать себя въ этомъ требовательномъ апостоль! Онъ отвергаетъ свидътельство своихъ товарищей; онъ ни на кого не полагается кромъ себя и своего Учителя. Другіе видъли,—но и онъ хочетъ видъть; и если не увидить, то никогда не повъритъ.

Но невърующій должень быть побъждень. Спаситель хочеть, чтобы всъ Его апостолы были въ полномъ единеніи въры. И новое явленіе довершило это Его дъло.

Оно произошло восемь дней спустя послъ того явленія, которое убъдило одиннадцать.

Апостолы находились еще вмёсть, при запертых дверяхь въ одномъ домъ. Здёсь же присутствовалъ и Оома. Вдругъ явился Іисусъ, сталъ посреди ихъ и еще разъ сказалъ имъ:— «Миръ вамъ». Съ тёхъ поръ, какъ Онъ покинулъ гробъ, миръ изливается отъ Него.

И Онъ сказалъ Оомъ: — «Подай перстъ твой сюда; посмотри на руки Мои; подай руку твою и вложи въ бокъ Мой. И отнынъ не оставайся въ невъріи, но въръ.

Взволнованный ученикъ воскликнулъ:—Господь мой и Богъ мой!

Онъ былъ, наконецъ, просвъщенъ и, соверцая Воскресшаго, призналъ Его Богомъ.

Тогда Інсусъ, говоря о будущемъ и о всёхъ тёхъ, которые по примёру Оомы впадутъ въ искупеніе отвергать подлинныя свидётельства и слово Его апостоловъ, сказалъ Оомъ, истинному типу души, трудно поддающейся вёръ:— «Ты, Оома, повёрилъ, когда увидёлъ Меня. Блаженны не видёвшіе и вёровавшіе!»

Раціоналистическая школа, въ виду даже подобныхъ свидътельствъ относительно воскресенія и явленій Інсуса, возбуждаетъ однако вопросъ о томъ, было ли здёсь чудо.

Въ самомъ деле, нетъ ни одного чуда большаго, чемъ это. Но и ви одно чудо не было засвидътельствовано болъе строго и болбе торжественно. Не одна только женщина и не женщены только, но и мужи, и при томъ мужи достовернейшіе, свидетельствують объ этомъ. О чемъ они говорять, въ этомъ они увёряють, что сами были свидётелями и при томъ нёсколько разъ; и они разсказывають, что долго не могли повърить чуду, пока не сделалась для нихъ очевидной необходимость признать его. Только Учитель убъдиль ихъ, невърующих сначала, невёрующих до упорства, и убёдиль Своими многократными явленіями и показывая имъ раны Свои, слёди того, что Онъ дъйствительно быль распять, и ясно доказаль имъ, что Онъ имъль дъйствительное тъло, то самое, которое было распято на креств; но Онъ показалъ имъ также, что Его прославленное тело не подвержено более слабостямъ этой жизни, гаф страдають и умирають.

Предъ подобнымъ свидътельствомъ склоняется безпристрастний историкъ, и возстаетъ лишь тотъ, кто преклоняется предъ предвянтыми теоріями. Философія такого человъка обязываетъ его отрицать чудо, по крайней мъръ то, что эта философія называетъ чудомъ; а чтобы отвергнуть чудо, онъ приноситъ въ жертву честность или разумность свидътелей. Это были хитрецы и обманщики, говоритъ онъ; а если эти выраженія кажутся слишкомъ жесткими, то онъ замъняетъ ихъ болъе иликими, но столь же оскорбительными: — Это были люди наивние и подверженные галлюцинаціямъ.

Въ самомъ дълъ, по объяснению той школы, которая отрицаетъ все сверхъестественное, Івсусъ умеръ, какъ умираемъ и мы, и Онъ не воскресалъ, какъ не воскресаютъ и наши умершіс. Ученики Его спрятали, говорятъ скептики, Его тъло и посредствомъ обмана, который доказываетъ ихъ фанатизмъ, но не оправдываетъ ихъ, распространили басию о Его воскресеніи. Оскорбительное объясненіе. На чемъ основывается оно? На какихъ документахъ? Іудеи, которые первые пустили въ ходъ у себя это объясненіе, никогда не доказывали его. Оно било созданіемъ ихъ ненависти, и они распространили его только при посредствъ подкупнаго свидътельства нъсколькихъ

воиновъ, палачей Інсуса. Всякое ложное объяснение само же себя и опровергаетъ, но оно дълается преступнымъ, когда бываетъ оскорбительно. Но то, чему учитъ насъ повъствование объ ученикахъ Інсуса, объ этихъ простыхъ людяхъ, которыхъ лишь мало по малу преобразовываетъ общение съ святъйшимъ изъ Учителей, защищаетъ ихъ отъ взводимаго на нихъ обвинения въ томъ, будто они были лжецами и обманщиками.

Восемнадцатый въкъ, который не отступаль ни предъ какими насмъщками и ни предъ какою заносчивостію, никого не убъдиль. Противъ его толкованій возмутилась даже простая справедливость; она не позволила ему учить такъ, какъ училь этотъ въкъ относительно евангельской исторіи и въ частности относительно воскресенія Іисуса.

Раціонализмъ девятнадцатаго въка вдался въ теорію галлюцинацій.

Этимъ бользненнымъ состояніемъ думають объяснить всь сверхъестественныя явленія, въ которыхъ невидимый міръ обнаруживаєть себя по временямъ въ нашей земной жизни. Но если подобныя паталогическія состоянія и не могутъ быть отвергаемы вообще, то ихъ примъненіе бываєть часто нелогично и оскорбительно. Галлюцинирующіе суть безумные; они полагають, что видять во внъ то, что на самомъ дълъ происходить внутри ихъ; они «объективирують» то, что субъективно. Это больные; они носять въ самомъ своемъ организмъ доказательство своего бользненнаго состоянія: такови нервозность, экзальтація, причудливость представленій (bizarrerie) и несвязность мыслей, (incohérence).

Желаніе объяснить галлюцинаціями факты, столь ясно описанные, явленій воскресшаго Інсуса при различныхъ обстоятельствахъ: женщинамъ, слъдовавшимъ за Нимъ во время Его проповъди, Его ученикамъ порознь и совмъстно, когда Онъ говорилъ съ ними, вкушалъ пищу съ ними,—желаніе объяснить подобные факты галлюцинаціями, это въ одно и то же время и недобросовъстно, и оскорбительно.

Никогда эта теорія не объяснить того чудеснаго преобразованія, которое сдёлало апостоловъ изъ людей, столь косныхъ сначала въ вёрё, въ людей непоколебимыхъ и мужественныхъ убъжденій. Одиннадцать, говоря только о нихъ, не представиють никакихъ признаковъ нервозности, экзальтаціи, безсвязности мыслей. Это люди, здоровые тёломъ и духомъ,— люди, какъ и всё другіе, безъ необыкновенныхъ способностей, но и безъ странныхъ идей.

Галлюпинація отличается одною существенною чертою: галлюдинирующій видить всегда или то, чего боится, или то, чего страстно желаетъ. Но у апостоловъ не было идеи о воскресенін ихъ Учителя, а потому они не боялись и не желали его; не понимая его, они отказывались даже върить въ него. Они были совершенно въ противоположномъ состояніи съ галлицинирующими. Эти последніе воображають, будто видять то, чего нътъ въ дъйствительности, апостолы же упорствовали въ отрицаніи того, что было на самомъ діль. Ссылаться же, да объясненія возможности подобнаго состоянія, на горячую любовь къ Інсусу, на игру восточнаго свёта, на Галилейскую весну и ея ослѣпляющее небо, это значить подвергать себя посменню техь, кто знакомь съ Востокомь и кто внаеть все тонкости и наивныя измышленія невірія. Іудей и арабъ не мечтають. Никто не обладаеть меньшей, чёмъ они, чуткостью природы и никто вследствіе этого менее ихъ недоступенъ къ этой утонченной экзальтаціи, которую можеть испытывать современный мечтатель.

Сверхъ того, не нужно забывать, что міръ былъ приведенъ къ въръ тъми людьми, которые проповъдывали Бога распятаго и воскресшаго. Между тъмъ нътъ ни одного примъра, чтобы галлюцинирующіе покорили міръ. Вст они возбуждають только сожальніе къ себъ. Такимъ образомъ, отрицать чудо воскресенія Іисуса, значитъ создавать этимъ другое чудо: основаніе христіанства галлюцинирующими людьми.

Тъмъ же, которые признають только законы физической и луховной природы, хорото напомнить еще всеобщіе законы природы нравственной и человъческой, разумной и божественной. Смерть есть логическое, роковое, неумолимое послъдствіе гръха. Если гръхъ не омрачаеть какого либо существа, то справедливо, чтобы оно избъгало и смерти. Абсолютная святость Ійсуса предохраняла Его отъ тлънія смерти; и если изъ любви къ людямъ Івсусъ предалъ Себя на смерть, внолнъ добровольно, исполняя тъмъ и волю Своего Отца, то правосудіе Бога должно было навсегда освободить Его отъ нел.

Воскресеніе есть великій акть Божественнаго правосуди въ отношеніи къ единственному невинному Существу, Которое только знасть земля.

Өома быль последнимь изъ Одиннадцати, уверовавшимь въ своего Учителя. Это было уже въ то время, когда путешественники, примедшіе на Насху, после праздниковь, покидали Іерусалимь; ученики также удалились изъ города в направились въ Галилею.

Інсусъ еще во время Своей жизни, пророчествуя о Своемъ воскресеніи, говориль имъ, что Онъ встрітить ихъ въ Галилет 1); также и женщины, которыя виділи Воскресшаго, принесли Одиннадцати повелініе Господа возвратиться въ Галилею, гді Онъ назначиль имъ свиданіе.

Очевидно ученики возвратились въ Капернаумъ, гдъ Петрь имълъ свой домъ; болъе, чъмъ когда либо, этотъ городъ сдълался центромъ, вокругъ котораго соединялись всъ другіе. Но евангелическія повъствованія отнынъ сосредоточиваются только на явленіяхъ Воскресшаго Учителя. Все остальное тенньетъ предъ этими событіями, которыми укръплялась въра учениковъ, пробуждалось сознаніе ихъ будущей миссіи и отъ которыхъ береть начало то неразрывное единеніе между нъми и Іисусомъ, которое вызвало борьбу съ міромъ.

Былъ вечеръ; въ Капернаумъ находились вмъстъ Симовъ Петръ, Оома, Насанаилъ изъ Каны Галилейской, двое сыновъ Заведеевыхъ и еще двое другихъ непоименованныхъ ученковъ Інсуса <sup>2</sup>). У нихъ должно было воскреснуть въ память то время, когда Учитель былъ съ ними. Этотъ домъ, эта верхняя горница, въ которой они собирались, эти стѣны укравали когда-то и Его. Вотъ лодка, въ которой Онъ плаваль, она сохранилась еще. Вотъ мъсто, куда Онъ любилъ усиняться, а вотъ то мъсто на берегу, гдъ Онъ любилъ прича-

<sup>1)</sup> Mare., XXVI, 32; Mapra, XIV, 28.

<sup>&#</sup>x27; 2) loan., XXI, 1 n ca.

лявать въ лодкъ. Сердце человъческое не мъняется. Оно пробуждаетъ всъ тъ восноминанія, которыя, вызывая прошедшее, дають намъ образы дорогихъ исчезнувшихъ существъ.

Петръ вспомниль о своихъ сътяхъ.—Я иду ловить рыбу, сказаль онъ своимъ товарищамъ.—И мы пойдемъ съ тобою, отвътили они.

Они вышли изъ дому и вошли въ лодку, но ничего не поймали во всю эту ночь. Утромъ же, когда приближались уже къ берегу, они замътили кого-то, кто казалось ожидалъ приближения ихъ лодки. Это былъ Інсусъ, но никто изъ учениковъ не узналъ Его.

— «Дети», сказаль Онъ имъ, «нёть ли у вась чего съёстнаго?» —Нёть, отвёчали Ему лодочники.— «Такъ закиньте сёть», возразиль Неизвёстный, «по правую сторону лодки и поймаете». Они закинули, и количество рыбы, попавшей въ сёть было такъ велико, что они не могли ее вытащить.

Тогда глаза ихъ открылись. Любимый ученикъ сказалъ Петру: — это Господь. Сердце его узнало Учителя. Петръ же, услышавъ слово Іоанна: «Это Господь», надълъ свою одежду, препоясался и бросился въ море, впередъ, къ своему Учителю, хотя они находились лактей около двухъ сотъ отъ берега; другіе же ученики приплыли въ лодкѣ, тапа за собою съть съ рыбою.

Когда они вышли на землю, то увидёли тамъ разложенный огонь, пекущуюся на немъ рыбу и хлёбъ. Этотъ таинственный обёдъ, приготовленный Інсусомъ, казался знакомъ предусмотрительности, съ какою Інсусъ относился къ Своимъ апостоламъ.

- «Принесите», сказаль имъ Інсусъ, «рыбы, которую вы теперь поймали». Цетръ вошель въ лодку, вытащилъ на берегь съть, наполненную 153 большими рыбами, и съть при этомъ не порвалась. Тотъ, Кто нъкогда говорилъ тъмъ же Своимъ ученикамъ: «Я сдълаю васъ ловцами человъковъ», пророчествовалъ имъ теперь этимъ изобильнымъ и неожиданнимъ уловомъ, что будетъ нъкогда съ ихъ апостольствомъ.
- «Подите сюда и объдайте», сказаль имъ Інсусъ. Они съли на берегу, не осмъливаясь ослушаться Того, о Комъ

они знали, что Онъ Господь. Ихъ охватиль религіозный страхъ. Іисусъ же подошель въ объдающимъ, взяль хлѣбъ и даль имъ, также и рыбу.

Когда они вли, 1) Іисусъ спросиль Симона Петра:

- «Симонъ, сынъ Іонинъ! любишь ли ты Меня болеве, нежели они?»
- Такъ, Господи, Ты знаешь, что я люблю Тебя.— «Паси агицевъ Моихъ», отвътилъ ему Інсусъ. Потомъ Онъ повторилъ Свой вопросъ: «Симонъ, сынъ Іонинъ! любишь ли ты Меня?» Такъ, Господи, Ты знаешь, что я люблю Тебя.— «Паси овецъ Моихъ», сказалъ Інсусъ.

Наконецъ, въ третій разъ воззвалъ Учитель къ Петру, спрашивая его:— «Симонъ, сынъ Іонинъ! любишь ли ты Меня?»

Петръ былъ опечаленъ этимъ троекратнымъ вопросомъ, и онъ далъ отвътъ, который дышетъ такою любовью и такимъ безграничнымъ упованіемъ:—Господи! сказалъ онъ. Тебъ извъстно все; Ты знаешь, что я люблю Тебя. Петръ зналъ конечно, что говорилъ не человъку, но Богу, Который все знаетъ, и предъ всезнающимъ Богомъ онъ подтверждалъ свою любовь къ Нему.

Інсусъ сказаль ему въ отвътъ: — «Паси овецъ Монхъ».

Таково было торжественное прощеніе и возстановленіе отступника Петра, предъ лицемъ апостоловъ; таково было возвышеніе раскаявшагося и любящаго ученика на первенство въ царствъ. Петру возвращается теперь пасеніе агнцевъ и овецъ, т. е. простыхъ върующихъ и подчиненныхъ пастырей: ему возвращается власть вести ихъ на пастбище Христово; и такъ какъ души питаются только Божественною истиною, Божественною силою и любовью Божією, то Петру, одному изъ верховныхъ пастыреначальниковъ, вручается сообщеніе истины посредствомъ ученія и сообщеніе силы и любови посредствомъ таинствъ. Іисусъ поручаеть ему охраненіе этихъ нетлънныхъ сокровищъ. Ему возвращается выстана іерархическая власть въ Церкви. Слово Господа возвращаеть ему теперь все это на берегахъ того овера, гдъ Христосъ объщалъ Петру сдълать изъ него ловца человъковъ.



<sup>1)</sup> Ioan., XXI, 15-19.

Но тѣ высшія пастырскія обязанности, къ которымъ Івсусъ призвалъ Своего апостола, сообщивъ ему апостольскую власть словами, выражающими всесильную любовь Его къ ученику: «Паси агицевъ Монхъ, паси овецъ Монхъ», будутъ сопровождаться скорбями. Ничто совершенное не достигается безъ скорбей. Петръ испытаетъ участь своего Учителя, и его мученичество будетъ равно его славѣ. Івсусъ возвѣстилъ ему это:— «Истино, истинно говорю тебѣ, Петръ: когда ты былъ молодъ, то препоясывался самъ и ходилъ, куда хотѣлъ; а когда состарѣешься, то прострешь руки твои, и другой тебя препояшетъ и поведетъ, куда не хочешь».

Вотъ какую участь предоставилъ Інсусъ своимъ лучшимъ, величайшимъ апостоламъ. Подражая своему Учителю, продолжая Его дёло въ человечестве, они должны нести и раны своего Учителя, должны предать себя, какъ и Онъ, въ жертву во свидетельство истины, которую они будутъ подтверждать полнымъ подчинениемъ и героизмомъ жертвы.

Наконецъ Іисусъ сказалъ Петру:— «Иди за Мною». Повидимому Онъ хотълъ сообщить ему какое-то болъе тайное слово. А можеть быть Онъ просто хотълъ этимъ символическимъ актомъ указать ему, что во всемъ онъ долженъ слъдовать но Его стопамъ. Петръ повиновался и пошелъ; но, оборотись къ своимъ товарищамъ, замътилъ Іоанна, любимато ученика Іисуса, который также шелъ за Нимъ. Петръ сказалъ о немъ Іисусу:—Господи! а онъ что?

Вопросъ Петра, хотя и благожелательный, быль однако не уждъ любопытства.

Інсусъ сказалъ ему въ отвътъ: — «Что тебъ до того, если І хочу, чтобы онъ оставался, пока Я приду! Ты иди за Лною».

Этотъ ответъ заключаетъ въ себе некоторую тайну; онъ алъ позже, въ кругу учениковъ Іоанновыхъ, место странному бежденію. Именно говорили: любимый апостоль не умретъ. амъ же апостоль оспариваль это, не выясняя однако наменной неясности словъ Спасителя, сказанныхъ по отношенію ь нему. Іисусъ хотель, повидимому, противопоставить вдёсь всильственную смерть, предназначенную Петру, тихой смер-

ти Іоанна. Всё апостолы, и во главё ихъ Кифа, умругь оть палачей; но людямъ не удастся прекратить мученичествомъ долгую жизнь Іоанна. Самъ возлюбленный Учитель возьметь ее. Онъ предназначенъ увѣковѣчить въ христіанскомъ мірѣ величайшія слова Іисуса. Никто лучше этого святого старца не припомнить того, что говориль Учитель. Ему, которий быль наиболѣе нѣжно любимъ, не должно ли было принадлежать преимущество наилучшаго воспоминанія о Немъ?

Присутствіе Одиннадцати въ Галилев и ихъ свидвтельство о воскресеніи собрали вокругъ нихъ многихъ учениковъ, которыхъ разсізла было смерть Іисуса. Всв же другіе не повірили словамъ апостоловъ, ни словамъ тіхъ избранныхъ лицъ, кому открылся Учитель.

Новое явленіе, болье торжественное, чымь прежнія укрыпило выру колеблющихся 1). Оно произопло на одномы изытых холмовы, сосыднихь съ озеромы, куда Іпсусь, безы сомный часто удалялся со Своими апостолами, чтобы наставлять ихы и чтобы молиться тамь. Оны указалы имы раньше на этоты холмы, какы на мысто, гды они опять увидяты Его. Названіе этого холма исчезно изы памяти преданія. Св. Павель, который также говорить обы этомы послыднемы явленіи Господа вы Галилей 2), сообщаеть о немы, какы обы одномы изы неопровержимыхы свидытельствы вы пользу воскресенія. «Тамы было, пишеть оны, болье пятисоть братьевы. Іпсусы быль видимы ими, и ныкоторые изы нихы живуть еще между нами».

Увидя Іисуса, они поклонились Ему.

Інсусъ же приблизился къ нимъ и говорилъ съ ними. Онъ подтвердилъ здъсь свою власть высочайшую, всемірную и посольство, возложенное на Его учениковъ.

-- «Дана Мив всякая власть на небв и на землв. Идвте и научите всв народы, крестя ихъ во имя Отца, и Сына, в Святаго Духа. Учите ихъ соблюдать все, что я заповъдаль вамъ; и се Я съ вами во всв дни до скончанія въка».



<sup>1)</sup> Mare., XXVIII, 16 H cz.

<sup>2) 1</sup> Kop., XV, 6.

Каждое слово воскресшаго Спасителя есть творческое слово. Когда Онъ сказалъ: «Пріймите Духа Святаго», Онъ сознать свищения ческую власть, которая управляеть и священнольйствуеть. Когда же Онъ сказаль Петру: «Паси агицевъ Монхъ, паси овецъ Монхъ», Онъ подтвердилъ верховную іерархическую власть въ Своемъ царствъ. Говоря, наконецъ, теперь: «Идите и научите всв народы, крестя ихъ во имя Отда, и Сына, и Святаго Духа», Онъ создаль высшія права апостольства. Онъ указываетъ апостоламъ на объемъ Своего царства, которое будеть безгранично, какъ всемірное царство Божіе, потому что всё призваны слушать слово Інсуса и входить въ составъ Его царства. Затемъ Онъ повторяетъ вкратць то, о чемъ апостолы должны будуть говорить человьчеству, каковы Его чистыя заповёди. Онъ указываеть имъ на ерещеніе, какъ на величайшее таинство пріобщенія къ божественной жизни, принесенной Имъ на землю; таинство это пићеть целью поднять насъ ко Отцу, неизсякаемому и вечному Источнику этой жизни, вмфстф съ Сыномъ, Который есть совершенное проявление ея, при посредствъ Духа Святаго, единственной силы, способной осуществить пріобщеніе въ этой жизни.

Потомъ Онъ сказалъ всвиъ:

- «Я съ вами во всъ дни до скончанія въковъ».

Івсусъ не только освобожденъ отъ смерти и пребываетъ живымъ, но Онъ превыше всего, что ограничиваетъ живыхъ и умершихъ: Онъ превыше пространства и времени. Независимо отъ въковъ, независимо отъ пространствъ. Онъ вседа будетъ присутствовать посреди Своихъ.

Апостолы, можно сказать, опытно убѣдились въ этомъ во зсе то время, когда жили подъ постояннымъ воздѣйствіемъ зоскрестнаго Учителя. Хотя видимый ими лишь по временамъ, это былъ однако всегда съ ними и въ нихъ. Онъ ихъ соевняетъ, ободряетъ, побѣждаетъ ихъ уныніе и ихъ невѣріе, владѣваетъ ихъ духомъ, ихъ совѣстью, ихъ любовію, заканнваетъ благоустроеніе, которое должно было сдѣлать ихъ непобѣдимыми и укрѣпить ихъ, дабы довершить на всѣ полѣдующіе вѣка дѣло царствія Божія. Никто другой, кромѣ Его, не совершиль чудеснаго преобразованія этихъ Галилеянь, которые сдёлаются потомъ завоевателями всей земли. Онь восхотёль собрать ихъ въ послёдній разъ, и они должны были собраться въ Іерусалимъ.

И вотъ апостолы навсегда покидаютъ эту землю Зевулона и Неоалима, берега этого моря, у котораго они были призваны Спасителемъ, и идутъ во св. Городъ, гдъ ждетъ ихъ Учитель 1).

Одиннадцать учениковъ возлежали за столомъ, когда среде нихъ явился Іисусъ. Онъ началъ укорять ихъ въ первоначальномъ невъріи и жестокосердіи, въ томъ, что не повърши свидътельству тъхъ, кто уже видълъ Его воскресшимъ. Этотъ упрекъ Спасителя простирается на всъ въка и на всъ умы, недовърчивые къ слову свидътелей, которымъ дано порученіе возвъщать о жизни, смерти, воскресеніи, ученіи и надеждъ во Христъ.

Потомъ Онъ напомнилъ имъ о томъ, чему Онъ училъ ихъ, когда жилъ ихъ жизнію.

- --- «То, что написано обо Мнѣ», сказаль Онъ имъ, «въ Законъ, у Моисея и у Пророковъ, должно было исполниться». И Онъ отверзъ имъ умъ къ разумънію Писаній.
- -- «Такъ надлежало», продолжалъ Онъ, «пострадать Христу, и воскреснуть въ третій день, и проповъдану быть во имя Его покаянію и прощенію гръховъ во всъхъ народахъ, начиная отъ Іерусалима.

«Вы же и свидетели этому.

«И я ниспошлю вамъ даръ, объщанный Отцемъ Монмъ. Вы же оставайтесь въ городъ, пока не облечетесь силою свыше.

«Идите во весь міръ; пропов'вдуйте Евангеліе всей твари. Кто ув'вруетъ и крестится, тотъ будетъ спасенъ; а кто не пов'вритъ, тотъ будеть осужденъ».

И чтобы показать божественность силы, которая снизойдеть на нихъ, Онъ прибавилъ: — «Вотъ признаки, которыми будеть сопровождаться въра въ Меня: именемъ Моимъ будутъ изго-

<sup>1)</sup> Марка, XVI, 14 и сл.; Луки, XXIV, 44 и сл.

еять бъсовъ, будуть говорить новыми азыками, будуть брать руками змъй и если выпьють что смертоносное, не повредить имъ; если возложать руки на больныхъ, то они будуть здоровы».

Все это чудодъйственное (thaumaturgique) могущество будеть даромъ Духа Святаго. Будеть ли это проявляться видимимъ образомъ въ тълахъ, когда Богу будеть благоугодно подкръплять этимъ сверхчеловъческій трудъ апостоловъ, будеть ли оно проявляться невидимо въ душахъ, въ тайникъ совъсти; это все равно; какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаъ, оно будеть доказательствомъ силы Божіей.

Затемъ Інсусъ вывель апостоловь изъ города, къ Виевніи, на вершину масличной горы 1).

Тамъ начались Его предсмертныя страданія; тамъ же восмотёль Онъ теперь покинуть землю и войти въ славу Свою предъ лицемъ и въ виду города, который распяль Его, стерегь Его гробъ и не сомнъвался въ своей побёдё надъ Нимъ.

Здёсь присутствовали всё апостолы и многіе ученики; они говорали Учителю:— «Господи, не теперь ли Ты хочешь устроить царство Израилево? <sup>2</sup>).

— «Не вамъ», возразилъ Інсусъ, «знать время, которое Отецъ положилъ въ Своей власти».

Въ вопросъ апостоловъ сказывается послъдній остатокъ той мечты іудеевъ, которая должна разсъяться посредствомъ просвъщенія отъ Духа Святаго; и въ отвътъ Іисуса видять послъднее усиле Его обратить ихъ мысль къ этому Духу, Котораго они будуть послушными и непобъдимыми органами.

«Вы получите силу Духа Святаго, Который сойдеть на вась, и вы будете свидътельствовать обо Мив во Іерусалимв и по всей Іудев и въ Самаріи, до последнихъ предвловъ земли».

Это были Его последнія слова.

Затемъ Онъ поднялъ руки и благословилъ апостоловъ; и вогда Онъ благословиялъ ихъ, они видели Его удаляющимся

<sup>1)</sup> Луки, XXIV, 50 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. 1, 6 и слъд.

отъ нихъ и возносящимся на небо. Наконецъ, облако скрило Его отъ ихъ взоровъ.

Небо открыто. Царство Божіе основано. Торжество Інсуса началось. Онъ оставиль землю только для того, чтобы освободить ее отъ зла и спасти ее. Онъ побъдиль міръ.

H--a.

## Въра и Разумъ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 10.

май.--книжка вторая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Мая 31 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Паслос*ь

## РФЧЬ

Благочестивъйшей Государынъ Императрицъ Маріи Оводоровнъ, при посъщеніи Ея Величествомъ Спасова Скита,

нроизнесенная Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ, 21 мая 1891 года.

### Благочестивнишая Государыня!

Великую силу царствъ составляетъ взаимная любовь и единомысліе царей и народовъ. Но эта сила неизмѣримо возвышается и укрѣпляется совокупною и общею ихъ молитвою къ Царю царей о ниспосланіи имъ Вожіей помощи и благословенія.

Влагочестивъйшій Государь нашъ и Ваше Величество любите молиться съ народомъ. Настоящее посъщение Вами этого мъста явленія Августъйшему Семейству Вашему дивной милости Божіей представляетъ живое этому доказательство. И мы радуемся, срътая Васъ здъсь, и имъя возможность вкупъ съ Вами вознести къ Спасителю Богу молитву въры и любви.

Здѣсь мы недавно раздѣляли съ Вами и ужасъ постигшаго Васъ несчастія, и радость о Вашемъ избавленіи. Здѣсь-же позвольте намъ предъ Лицемъ Вашимъ изъявить нашу радость и вознести Господу благодареніе и за новую милость, явленную Вамъ и намъ въ избавленіи отъ великой опасности Государя Наслъдника Цесаревича. Върьте, Благочестивъйшая Государыня, народъ Вашъ съ заботой, какъ о родномъ дътищъ, и съ замираніемъ сердца слъдилъ за дальнимъ и многотруднымъ Его путешествіемъ, и только молитва о Немъ, въра въ Божіе о Немъ промышленіе и опытомъ дознанное особое Вожіе къ Дому Вашему благоволеніе служили намъ успокоеніемъ и утъшеніемъ. И вотъ, мы слышимъ, что и на краю свъта тотъ же Господь милосердый прикрылъ главу Цесаревича Своею десницею отъ смертельнаго удара, и Онъ уже шествуетъ къ намъ по своей родной землъ, нося на челъ своемъ знаменіе Вожія о немъ промышленія.

Да будетъ же навсегда всъмъ намъ опорою въры, кръпости духа и упованія на Господа непреложное обътованіе святаго слова Его: многи скорби праведнымъ и отъ встать ихъ избавить я Господь. Хранить Господъ вся кости ихъ. Ни едина ото нихъ сокрушится. (Пс. 33, 20).

# Вторая книга Моисея «ИСХОДЪ»

въ переводъ и съ объясненіями.

(Продолжение \*).

#### 0 священныхъ облаченіяхъ (гл. 28).

28, 1. И возьми ты къ себъ Аарона, брата твоего, и сы-1088 его ст нимт, отт среды сыновт Израиля, чтобы онт быль вященником в Моимъ, Аарона, Надава и Авіуда, Елеазара и Гвамара, сыновъ Аарона. (2) И сдълаешь священныя одежды варону, брату твоему, въ славу и въ благольние. (3) И скачешь ты встых мудрыми сердцеми, кого исполнили Я духоми удрости, и сдплають они одежды Аарону для посвященія его, тобы онг былг священникомг Моимг. (4) И вотг одежды, коюрыя сдълають они: нагрудникь, и оплечье, и ризу, и хиинг кльтчатый, повяжу и пояст; и сдълають священныя ежды Аарону, брату твоему и сынамг его, чтобы онг былг нистником Моим. (5) И пусть возьмуть они золота, и мубой, и пурпуровой, и червленой пряжи, и виссона. (6) И плають оплечье изв золота, изв голубой, пурпуровой и черчной пряжи, и изъ крученаю виссона, искусной работы. (7) <sup>із</sup> двух**г с**оединяющихся наплечій будет**г** состоять оно; на оихъ концахъ своихъ оно будетъ соединено. (8) Поясная за-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ» 1891 г. № 6.

вязка его на немъ-одинаковой съ нимъ работы, (изъ него же будеть), изь золота, голубой, пурпуровой и червленой пряжи. и крученаго виссона. (9) И возъмешь два камня шогамь, и выръжешь на них вимена сынов Израиля, (10) шесть имень их на одномъ камнъ, и шесть остальных имент на другом камнь. по (порядку) рожденія ихг. (11) Риботою ръщика по камню, какт ръжутт печати, выръжешь на двухт камняхт имена сыновъ Израиля; въ золотыя оправы вставишь ихъ. (12) И положишь оба камня на наплечія оплечья, камни памятованія о сынах Израиля; и будеть Ааронь носить имена ихъ предъ Iеговою, на обоих в плечах своих, для памятованія, (13) Н сдълаешь оправы изъ золота; (14) и двъ цъпочки изъ чистаю золота; витыя сдълаешь ихъ, плетеной работы и придълаешь плетеныя цъпочки къ оправамъ. (15) И сдълаешь нагрудникъ суда, работы искусной; одинаковой съ оплечьемъ работы сдылаешь его изг золота, изг голубой, пурпуровой и червленой пряжи и изъ крученаго виссона сдълаешь его. (16) Квадратный будеть онь, двойной; пядень - длина его и пядень -- ширина его. (17) И вставишь вт него, какт составляють камни, четыре ряда камней. Рядъ: сердоликъ, топазъ, и изумрудъ-одинъ рядъ. (18) Второй рядь: карбункуль, санфирь и яспись. (19) Третій рядь: яхонть, агать и аметисть. (20) Четвертый рядь: хрисолить, берилль, ониксь. Вставлены будушь въ золоть, въ оправах своих. (21) Камней будет, по именам сынов Израил, двънадцать-по именамъ ихъ; какъ на печати выръзано будеть на каждом по своему имени для двынаоцати кольно. (22) Н сдълаешь къ нагруднику цъпочки витыя, плетеной работы, изг золота чистаго. (23) И сдълаешь къ нагруднику два колыца золотыхь, и придълаешь оба кольца къ двумь концамь нагрудника. (24) И вдънешь оба плетенія золотыя вт два кольца на концахъ нагрудника; (25) а два конца обоихъ плетеній прикрыпишь ко двумо оправамо и прикрыпишь ко двумо наплечіямо оплечья передней стороны его. (26) И сдплаешь два кольца золотыхв, и придълаешь ихв кв двумь концамь нагрудника на (томъ) краю его, который къ другому концу оплечья, къ срединь. (27) И сдълаешь два кольца золотых и придълаешь их къ обоимъ наплечіямъ оплечья внизу, насупротивъ, чтобы свя-

зать соединение его, повыше пояса оплечья. (28) И свяжуть комых нагрудника съ кольцами оплечья голубымъ шнуромъ, такъ чтобы онг надъ поясомъ оплечья и чтобы не спускался нагрудникъ съ оплечья. (29) И будетъ носить Ааронъ имена сынов Израиля на нагрудникт суда у сердца своего, входя въ святилище, для памяти предъ лицемъ Іеговы, навсегда, (30) И вложинь вт нагрудникт суда Уримг и Тюммимт, и будутт они у сердца Аврона, когда входить онь предъ лице Ісговы; и будеть Ааронь носить судь сыновь Израиля у сердца своего предв лицемь Іеговы всегда. (31) И сдплаешь ты ризу оплечья всю имбую. (32) И будеть въ ней верхнее отверстіе; край у отверстія кругомз будетг работы тканой; какое отверстіе у брони, будеть и у нея, чтобы не рвалось. (33) И сдълаешь по подолу ея гранатовыя яблоки изв голубой, пурпуровой и червленой пряжи, по подолу ея кругомв, и звонки золотые между ними, кругомъ. (34) Звонокъ золотой и гранатовое яблоко, жонокъ золотой и гранатовое яблоко, - по подолу ризы кругомъ. (35) И будеть она на Авронь вы служении, и слышень будеть звука ота него при входъ его во святилище, преда лице Іеговы, и при выходь его, и не умреть онь. (36) И сдълаешь пластинку изв золота чистаго, и выръжешь на ней, какв ръжуть печати: Святыня Іеговь, (37) и возложишь ее на голубому шнурь, и будеть она на повязки; на передней сторони повязки будеть она. (38) И будеть она на чель Аарона, когда Ааронь будеть возносить достояние святынь, какія будуть посвящаемы отв сыновт Иэраиля, при вспхх дарах святынь ихх; будеть она на чель его всегда, ради благоволенія ка нима от лица Істовы. (39) И сдълаешь клътчатый хитонг изг виссона; и повязку сдълаешь изг виссона; и пояст сдълаешь работы узорчатой. (40) И сынам Аарона сдплаешь хитоны, и сдплаешь им поясы, и повязки сдълаешь имъ, въ славу и въ благольние. (41) И облечень въ нихъ Аарона, брата твоего, и сыновъ его съ нимъ; и помажени ихъ, и наполнинь руки ихъ, и освятинь ихъ, и будуть они священниками Моими. (42) И сдълай имь исподнія одпянія лыняныя для прикрытія тълеоной наготы; отг чресль и до бедрь будуть они. (43) И будуть они на Ааронь и на сынахъ его при вхожденіи ихъ въ скинію собранія или

при ихъ приближении къ жертвеннику для служения въ святилищь, и не примутъ гръха и не умрутъ; это постановление— на въкъ для него и для потомковъ его послъ него.

Давъ Моисею повельнія относительно устроенія святилища, Богь даеть затьмъ повельнія относительно облаченій для лицъ, которыя призваны будуть къ служенію во святилиць.

Ст. 1 Возъми ты къ себъ Аарона... и сыновъ его съ нимъ от среды сыновъ Израиля. Возъми къ себъ: ты близокъ ко Мнф; ты—посредникъ между Мною и народомъ: въ такое же положение повелъваю поставить и твоего брата съ его синовъями. От среды сыновъ Израиля: положение, которое займутъ Ааронъ и сыны его, возвыситъ ихъ надъ народомъ, выдълитъ изъ него.

Чтобы она была священникома Моима: исполнение обязавностей священнаго служения, выдёляя служащихъ изъ среды остальнаго народа и поставляя ихъ въ положение посредненовъ между Богомъ и народомъ, дёлаетъ ихъ лицами принадлежащими Богу. Они не священники народа, а священники Бога.

Ст. 2. И сопълаещь священныя одежды; священныя и въ томъ смыслъ, что надъвать ихъ нужно было только при священнодъйствияхъ (Исх. 29, 29: 31, 10), и въ томъ смыслъ, что надъвать ихъ могли только священныя дица.

Въ славу и въ благольніе. Священныя одежды должны служить славнымъ внёшнимъ отличіемъ священныхъ лицъ отвостальнаго народа; благоленіе этихъ облаченій требуется величіемъ царя—Іеговы, приблизившаго къ себе Аарона и его потомковъ, и должно соответствовать благоленію святилица.

Ст. 3. Для устроенія священных одеждъ Монсей должень пригласить мудрых сердцем, то есть людей разунных в искусных въ художествъ и ремеслахъ (ср. 31, 6; 35, 10; 36, 1, 2), одаренныхъ отъ Бога талантами по этому дълу.

Сдплають они одежды Аарону для посвящения его. Возложение священных одеждь входило въ составъ посвящени (Лев. 8, 7--9).

Ст. 4. Переводя на русскій языкъ названія священных одеждъ, руководствуемся древними переводами. О каждой избодеждъ подробная річь будеть даліве.

Священныя одежды Аарону... и сынамь его. Какія изъ наз-

ванныхъ одеждъ составляли облачение первосвященника и какія— облаченія священниковъ, это видно изъ стиховъ 40—43 изъясняемой главы.

- Ст. 5. Пусть возьмуть они золота и прочих матеріаловь, собранных путемь добровольных приношеній (Исх. 25, 3—7), и устроять изъ нихъ священныя одежды.
- Ст. 6. Описаніе священных одеждъ начинается съ указанія. какъ нужно устроить облаченіе, носящее названіе ефода. Руководствуясь древними переводами, и по невозможности отискать первоначальное значеніе слова ефодъ, переводимъ его словомъ: описчье. И соединяемъ съ этимъ словомъ понятіе объ одеждъ, покрывающей плечи и спускающейся на грудь и на спину, до пояса.

Оплечье должно быть сдёлано, то есть, соткано изъ нитей золотыхъ, изъ нитей голубой, пурпуровой и червленой пряжи и изъ нитей крученаго, бёлаго виссона, искусной работы. Матерія оплечья должна была выходить такая же, какъ и матерія, изъ которой устроены нижній покровъ скиніи и завёса, съ тёмъ отличіемъ, что изображенія херувимовъ, бывшія на покровъ и завёсь, замёнялись въ оплечьё золотыми нитями.

- Ст. 7. Оплечье состояло изъ двухъ половинъ, или наплечій; одна половина спускалась на грудь, другая на спину. Слово: наплечіе избараемъ, руководясь желаніемъ удержать въ переводъ значеніе еврейскаго слова. Объ половины оплечья должны быть соединены; не сшиты, а соединены только на концахъ, именно, на верхнемъ и нижнемъ концахъ наплечій.
- Ст. 8. Сначала указано, какъ наплечія нужно соединить между собою въ нижнемъ ихъ концѣ. Въ нижнемъ концѣ, по поясу, должны быть устроены изъ той же матеріи, не отдѣльныя, а составляющія одно цѣлое съ наплечьнии, завязки, которыя, нужно думать, завязывались въ узелъ или въ бантъ. Хотя такихъ завязокъ потребны были четыре: но онѣ обозначены словомъ: завязка, поставленнымъ въ единственномъ числѣ,— потому что связывали концы наплечій по одной линів, въ одномъ направленіи.
- Ст. 9—11. Указывается способъ соединенія наплечій въ верхнемъ ихъ концѣ около шея. Они соединялись двумя камнями, вставленными въ оправы.

Возъмещь два камия шогамъ. Точное значение слова шогамънеизвъстно. По преданію, сохранившемуся въ древнихъ переводахъ, можно думать, что камни шогамъ суть камни ониксовые. На каждомъ изъ камней должны быть выръзаны такою же ръзьбою, какъ на печатяхъ, имена колънъ изравлевыхъ, по порядку рожденія сыновей Іакова, по шести имень на каждомъ камнъ. По преданію, на камнъ, назначенномъ для праваго плеча, были выръзаны имена шести старшихъ сыновей Іакова. Камни должны быть вставлены въ золотыя оправы.

Ст. 12. И положище оба камия на наплечія оплечья. Оправленные камии нужно было положить на оба наплечія, то есть, прикрѣпить ихъ къ обоимъ наплечіямъ. Это прикрѣпленіе къ обоимъ наплечіямъ и соединяло наплечія въ ихъ верхнемъ концѣ, около шеи, на такомъ, конечно, разстояніи отъ нея, чтобы оплечье могло свободно надъваться черезъ голову.

Камии памятованія о сынах Израиля, не въ смыслів напоминанія самимъ сынамъ Израиля о себів самихъ, не въ смыслів напоминанія первосвященнику о сынахъ Изранля, но въ смыслів просительной молитвы къ Богу о томъ, чтоби онъ не забывалъ народъ свой. Вмівстів съ первосвященникомъ, являвшимся предъ лице Божіе, являлись лицу Божію и носимыя на плечахъ первосвященника имена колівнъ Израиля.

Ст. 13. 14. Къ упомянутымъ выше оправамъ для камней шогамъ (ст. 11) должны быть прикреплены две золотыя цепочки, сделанныя не изъ колецъ, а витыя, плетеной работы. Назначение ихъ указано ниже.

Ст. 15. 16. Другую принадлежность первосвященническаго облаченія составляль нагрудникь суда (ср. изъясненіе ст. 30-й), сдёланный изъ такой же точно матеріи, какъ и оплечье, квадратный, вершковъ въ пять длины и ширины, двойной. Двойной не въ смыслъ двойной толщины, или сшитой вдвое матеріи, но въ томъ смыслъ что онъ имълъ верхъ и подкладку изъ одной и той же матеріи и представляль собою небольшой мъщечекъ, который могъ служить влагалищемъ для небольшихъ вещей (ср. ст. 30).

Ст. 17—19. Въ нагрудникъ, съ передней стороны его должны быть вставлены въ золотыхъ оправахъ четыре ряда дра-

гоцінных камней, по три камня въ каждомъ ряду. Точно определять, какіе это были камии, неть средствь; и древніе переводы не дають вполн'в удовлетворительных указаній. Не рѣшительно, а только съ вѣроятностію можно отчасти на основанія древнихъ переводовъ, отчасти на основаніи свідіній объ употребительных въ древности драгоцінныхъ камняхъ, полагать, что въ верхнемъ ряду были вставлены сердоликъ, топазъ и изумрудъ; во второмъ ряду: карбункулъ, санфиръ и ясписъ; въ третьемъ ряду: яхонтъ, агатъ и аметесть; въ четвертомъ ряду: хрисолить, бериллъ и ониксъ. Сердоликъ -- краснаго цвъта, топазъ -- волотистаго, изумрудъ --зеленаго, карбункулъ -- огненнаго, санфиръ -- голубаго, яспись-различныхъ цветовъ, яхонтъ-волотисто-желтаго цвета, агать - различныхъ цвътовъ, аметисть - фіолетоваго, хрисолить-зеленоватаго, бериллъ зеленоголубоватаго, ониксъвъ родъ агата различной окраски.

Ст. 21. На каждомъ изъ двѣнадцати камней нужно было вырѣзать имя одного изъ колѣнъ израилевыхъ, такою же рѣзьбою, какъ рѣжутъ на печатяхъ. Не сказано, въ какомъ порядкѣ должны были слѣдовать имена колѣнъ, но вѣроятно, что въ порядкѣ старшинства (ср. ст. 10).

Ст. 22—25. Тѣ цѣпочки, о которыхъ сказано въ стихѣ четырнадцатомъ, назначались для соединенія нагрудника, въ верхнемъ его концѣ, съ оплечьемъ. Именно, у двухъ верхнемъ угловъ нагрудника нужно было придѣлать два золотыхъ кольца, вдѣть въ нихъ цѣпочки и прикрѣпить концы цѣпочекъ къ тѣмъ оправамъ, въ которыя вставлены были камни, соединяющіе два наплечія. Прикрѣпить къ оправамъ оставалось только два конца цѣпочекъ, потому что другіе два конца цѣпочекъ были прикрѣплены къ оправамъ прежде (ср. ст. 14.). Прикрѣпленіе къ оправамъ должно было произойти на переднемъ, ближайшемъ къ груди, концѣ оправъ.

Ст. 26—28. Нажній конецъ нагрудника нужно было прикріпить къ оплечью другимъ способомъ. На нижнихъ углахъ нагрудника надлежало приділать два золотыхъ кольца. Насупротивъ ихъ, то есть, па одной линіи съ ними, нужно было прикріпить два другихъ золотыхъ кольца и соединить этими кольцами двъ отдъльныя половины оплечья, повыше завязки, которою связывались объ половины оплечья (ст. 8). Въ кольца вагрудника и соотвътствующія имъ кольца оплечья нужно было продъть голубой шнуръ и связать ихъ этимъ шнуромъ. Натянутый не слабо, шнуръ долженъ былъ приходиться по выше того пояса, которымъ связывались двъ половины оплечья. Это боковое прикръпленіе нагрудника къ оплечью, вмъстъ съ прикръпленіемъ верхнимъ, не давало возможности нагруднику спускаться съ оплечья или сбиваться въ которую нибудь сторону.

Ст. 29. Первосвященникъ, нося на плечахъ своихъ имена колънъ Израилевыхъ, носилъ ихъ, начертанныя на камняхъ нагрудника, и у сердца своего. Это было нагляднымъ выраженіемъ духовныхъ отношеній первосвященника къ своему народу. Народъ—на его плечахъ; народъ—у его сердца. Начертаніе именъ на нагрудникъ, такъ же какъ и начертаніе ихъ на камняхъ оплечья, имъло значеніе молитвеннаго и просительнаго напоминанія Богу о томъ, чтобы Онъ не забывалъ народъ свой (ср. ст. 12).

Ст. 30. И вложишь в нагруднике суда Уриме и Тюммиме. Такъ какъ нагрудникъ былъ двойной и представлялъ собою родъ мфинечка: то онъ могъ служить влагалищемъ для Урима и Тюммима. Что такое были Уримъ и Тюммимъ-неизвъстно намъ; даже точнаго перевода этихъ словъ мы не знаемъ. Изъ того, что повеление вложить Уримъ и Тюминмъ дается Моисею, и изъ того, что повелъвается вложить, справедиво заключать, что Уримъ и Тюммимъ были предметами матеріальными, а не отвлеченными или составляли какой-нибуль одинъ предметъ, но во всякомъ случав вещественный. Изъ употребленія Урима и Тюминма въ качествъ средства узнать волю Божію и открыть неизвістное такъ же можно выводить заключеніе, что Уримъ и Тюммимъ составляли предметь. доступный наблюденію чувствъ зрінія иля слуха. Несуществованіе Урима и Тюммима послѣ плѣненія Вавилонскаго объясняетъ намъ, почему у позднейшихъ іудеевъ не сохранились опредъленныя понятія объ этихъ предметахъ; а отсутствіе у самого Монсен какихъ либо подробностей объ

устроеніи Урима и Тюммима можетъ быть изъяснено нежезаніемъ сдълать общензвъстнымъ предметъ, полный таинственности и глубокаго религіознаго значенія.

Сравнивая слова: и будуть они (Уримъ и Тюммимъ) у сердца Апрона съ словами: и будеть Апронь носить судъ сыновъ Израиля у сердца своего, справедливо будетъ заключить, что понятіе о судъ имъетъ ближайшее отношеніе къ Уриму и Тюмиму, и что ихъ присутствіе въ нагрудникъ дало основаніе назвать его нагрудникомъ суда (ср. ст. 15). Открытіе воли Божіей посредствомъ Урима и Тюммима и есть открытіе суда Божія надъ сынами Израиля по каждому отдъльному случаю, ихъ касающемуся.

Ст. 31. Третью принадлежность первосвященническаго обзаченія составляла риза. И сопласшь ты ризу оплечья всю юлубую, одноцвітную, а не пеструю. Риза названа ризою оплечья, то есть, принадлежностію оплечья, которое безъ нея не надівалось первосвященникомъ. Оплечье иміло боліве важное значеніе, а потому не употреблено сочетаніе словъ такое: оплечье ризы, но: риза оплечья.

Ст. 32. И будета вз ней верхнее отверстие. Риза была не распатная, не застегивающияся, но цёльная съ отверстиемъ въ верхней части, для надъвания ея черезъ голову. Верхнее отверстие противополагается нижнему, у подола.

Край у отверстія круюма будета работы тканой, то есть, верхнее отверстіе не прор'взать нужно, а сділать его при самоть ткань вризы, которая вся была тканая, а не сшивная (39, 22). Евда ли есть достаточное основаніе придумывать для верхняго отверстія особую тканую общивку, наложенную круготь ворота.

Какое отверстие у брони, будеть и у нея, чтобы не рвамось. По поводу этого сравненія едва ли нужно отыскивать сліды употребленія льняных панцырей. И у обыкновенной металлической брони отверстіе около шен могло быть цільное тканое, въ которомъ шея могла бы поворачиваться свободно. Цільное тканое, а не стивное, отверстіе требовалось за тімъ, что бы оно не рвалось при надіваніи и скиданіи черезъ голову. По преданію, риза доходила до кольнъ и рукавовъ не имъла. Ст. 33. 34. По всему подолу ризы шли въ перемежку трехъцвътныя подобія гранатовыхъ яблокъ, сдъланныя изъ голубой. пурпуровой и червленой пряжи, и звонки золотые, повидимому, имъвшіе форму колокольчиковъ, а не бубенчиковъ. По указанію Исх. 39, 24 пряжа, употребленная для яблокъ. была изъ крученыхъ нитей.

Ст. 35. И будеть она на Ааронъ въ служени. Эти слова не то означають, что Ааронъ долженъ надъвать ризу для совершенія священнодъйствій. И риза и другія одежды первосвященническаго облаченія всегда должны были надъваться для совершенія священнодъйствій; для того всъ принадлежности облаченія и устроены; въ особомъ повельніи надъвать ризу не было никакой надобности. Въ связи съ предшествующими и послъдующими словами разбираемое выраженіе имъетъ такое значеніе: по подолу ризы идутъ звонки; когда надънеть Ааронъ ризу для служенія, тогда будетъ раздаваться звукъ звонковъ.

Звукъ отъ звонковъ при входъ Аарона во святилище, предълице Іеговы, и при выходъ его имълъ ближайтее отношеніе къ личной безопасности самого Аарона: и не умрето отъ. Входя во святилище, мъсто особаго присутствія Божія, Ааронъ, облеченный въ свои священныя одежды, являлся представителемъ и ходатаемъ народа, а не нарушителемъ святости мъста, ознаменованнаго присутствіемъ Іеговы; потому Ааронъ долженъ быть чуждъ страха наказанія смертію за оскорбленіе величія Божія (ср. изъясненіе 24, 11).

Слова Інсуса, сына Сирахова (45, 11), указывающія, повидимому, на иную цёль устроенія звонковь, именно на то, итобы при хожденіи его (Аарона) они издавали звукь, чтобы сдълать слышным во храмь звонь для напоминанія сынамь народа Его, въ действительности, будучи правильно понаты, не представляють разнорёчія ни съ словами разбираемаго стиха книги Исхода, ни съ изъясненіемъ ихъ. Напоминаніе нужно разумёть не сынамь, но о сынахъ народа Его, то есть разумёть то же самое, что сказано Исх. 28, 12, 29, по отношенію къ камнямъ, на которыхъ вырёзаны были имена колёнъ Изран-

левыхъ. Являясь предъ лице Істовы ходатаемъ за сыновъ Изравля, молитвенно в просительно напоминая о нихъ и ношеніемъ ихъ именъ и звукомъ звонковъ, первосвященникъ 
не могъ подвергнуться наказанію за нарушеніе святости святилища. Слова Імсуса сына Сирахова позволяютъ сдѣлать 
предположеніе, что число звонковъ на подолѣ первосвященнической ризы соотвѣтствовало числу колѣнъ Израилевыхъ, 
то есть, составляло двѣнадцать.

Ст. 36. Четвертую принадлежность первосвященническаго облаченія должна была составлять пластинка изъ чистаго золота съ вырізанными на ней, по способу різьбы на печатяхь, словами: святыня Істовь. Эти слова, какъ видно изъстиха 38-го, указывають на назначеніе тіхъ приношеній, которыя будуть посвящены Істові отъ сыновъ Израилевыхъ; они суть святыня, Істові приносимая. Значенію приношеній вполнів соотвітствуєть ясное указаніе этого значенія, поміщенное на самомъ челі первосвященника, приносящаго святые дары.

Ст. 37. Золотая пластинка голубымъ шнуромъ должна быть прикръплена къ повязкъ, покрывавшей голову первосвященняка. Пластинка не кругомъ всей головы шла, а находилась только на передней сторонъ повязки; потому названіе ея вънцемъ (39, 30) нужно понимать такъ, что заднюю часть этого вънца составлялъ голубой шнуръ, охватывавшій по повязкъ заднюю сторону головы. Отсюда правильно будетъ сдълать и тотъ выводъ, что завязанный шнуръ шелъ по одной линів съ линіею пластинки, а не былъ привязанъ къ верху повязки или къ тому ея мъсту, которымъ закрывалось темя головы; въ противномъ случав названіе вънца не было бы употреблено.

Ст. 38. И будеть она на чель Аарона, когда Ааронь будеть возносить достояние святыми. Этоть переводь основань на предположении, что следуеть читать въ еврейскомъ тексте одну букву вместо другой (алефъ вместо аина). Нужда сделать такое предположение настоятельно указывается неудовлетворительностию обычнаго разумения разбираемаго стиха; предполагаемая же перемена чтения еврейскаго слова достаточно оправдывается связию речи. При всякомъ приношении Богу отъ сыновъ Израиля, составляющемъ святыню, принадлежа-

щую Богу, на челъ первосвященника должно находиться свидътельство о значенія приношеній, чрезъ него представляемыхъ Богу, иначе сказать, исповъданіе того, что представляемыя приношенія суть святыня, единому Богу принадлежащая. Это исповъданіе, оправдываемое самимъ дъломъ приношенія святынь и свидътельствующее объ исполненіи долга сыновъ Израилевыхъ по отношенію къ Ісговъ, и должно привлекать благоволеніе Бога къ приносящимъ.

Повязка на головъ первосвященника была изъ виссона (ст. 39), то есть, изъ тонкой, по всей въроятности, бълой, ткани. И матеріалъ повязки и значеніе еврейскаго слова, употребленнаго для названія этого предмета, даютъ основаніе думать, что повязка была мягкая, и что голова первосвященника ею обвивалась, или обматывалась.

Ст. 39. И сдолаешь клютчатый хитона иза виссона. Слово клютчатый есть наиболье въроятный переводь еврейскаго слова, здысь употребленнаго. Можно думать, что изъ одноцвытных нитей матерія хитона была выткана шашечками или мелкими квадратами. въ которыхъ нити шли въ различныхъ направленіяхъ, образуя матерію въ роды пике, или камчатной скатерти. По преданію, хитонъ былъ до пять в имыль рукава. На основаніи Исх. 39, 27 можно думать, что хитоны были не сшитые, а цыльные, тканые.

Для повязки, повидимому, вельно употребить не клетчатый, а обыкновенный белый, гладкій виссонь.

Пояст сдплаешь работы узорчатой, вівроятно, тіхь же цвітовь, какь и завіса у входа въ скинію (26, 36; ср. 25. 4).

Ст. 40. О хитонахъ для священниковъ не сказано, что они должны быть клѣтчатые, и о поясахъ для священниковъ не прибавлено, что они должны быть работы узорчатой: но отчасти самое умолчаніе объ этомъ, а отчасти и связь рѣчи въ Исх. 39, 27. 29 даютъ достаточное основаніе признавать, что хитоны и пояса какъ у первосвященника, такъ и у священниковъ, были одинаковы. Различіе же названій для головной повязки первосвященника и для головной повязки священниковъ и упоминаніе о нихъ отдъльное (39, 28), хотя они были сдъланы изъ одинаковой матеріи, заставляетъ предподагать.

что повязка первосвященника отличалась отъ священнической вли большею дляною и шириною, или дававшеюся ей формою. Думать, что повязки священниковъ имъли форму островерхихъ скуфей, или же опрокинутыхъ стакановъ, нътъ достаточныхъ основаній.

Въ славу и въ благольніе. И для священниковъ, какъ и для первосвященника (28, 2), ихъ облаченія должны были служить славнымъ ввёшнимъ отличіемъ отъ остальнаго народа; благолёніе этихъ облаченій требовалось величіемъ Царя— Іеговы, приблизившаго къ себѣ священниковъ, и должно было соотвётствовать благолёнію святилища. Ясное и неоднократное указаніе священнаго писателя на цёль облаченій дёлаеть излишними попытки открывать предполагаемый сокровеный смыслъ цвётовъ, формъ и матеріала того или другаго священнаго облаченія.

Ст. 41. Подробное описаніе священных одеждь, какія нужно было изготовить для Аарона и сыновь его, прерывается здісь краткимь указаніемь того назначенія, для котораго иміють быть приготовлены священныя облаченія. Они нужны для поставленія Аарона и сыновь его въ священный санъ. Это поставленіе будеть состоять въ облаченіи Аарона и сыновь его въ священныя одежды, въ помазаніи ихъ. въ принесеніи жертвь и въ освященіи. Подробныя повелінія относительно сихъ дійствій изложены въ слідующей главі, а описаніе исполненія ихъ изложено въ осьмой главі книги Левить. Всі эти дійствія, кратко здісь упомянутыя, должень будеть совершить самъ Монсей: слова: облечень, поможень в проч. ясно показывають, что самъ Монсей должень поставить первыхъ священныхъ лицъ для народа Еврейскаго.

Въ следующемъ (42) стихе продолжается речь объ одеждахъ священныхъ лицъ. Выделеніе этой далее следующей речи изъ предшествующей речи вставкою указанія на назначеніе облаченій можно. повидимому, изъяснить различіемъ значенія прежде описанныхъ одеждъ отъ значенія той одежды, о которой говорится далее. Те одежды—священныя, данныя для славы и благоленія, а эта только для прикрытія телесной наготы, для того, чтобы не принять греха и не умереть.

Ст. 42 и 43. Исподнее льняное одъяніе должно прикрывать наготу от чресля, оть поясницы, до бедря, до той части ноги, которая идеть оть таза до кольна. Замьнять слово бедра словомъ полени, означающимъ часть ноги отъ колфна до ступни, нътъ основаній. Очевидно, что исподнее одъяніе было очень коротко и прикрывало только тѣ части тѣла, которыя имъють особую нужду въ прикрытіи. Ношеніе исподняго одъянія вмънено въ непремънную обязанность священнымъ лицамъ при вхожденіи въ скивію собранія и при служенів у жертвенняка, стоявшаго на дворъ скинів. Изъ этого открывается недостаточность того изъясненія, по которому ношеніе исподняго одъянія им'веть будто бы цівлію только устранение возможнаго обнаружения наготы предъ глазами людей, особенно въ томъ случав, когда священнодвиствующій восходилъ къ жертвеннику для принесенія жертвъ (ср. 20, 26). При вхожденій въ скинію едва ли можно было опасаться такой случайности, когда хитонъ доходилъ до пять и быль весь тканый, а не распашной; скинія не на возвышеніи стояла. Правильнее думать, что повеленіе, содержащееся въ разбираемомъ стихъ, представляетъ собою одно изъ выраженій обязанноств священныхъ лицъ строго заботиться о соблюдении телесной чистоты, стыдливости и возможныхъ внёшнихъ проявленій благоговъйнаго отношенія къ святости міста и обитающаго въ немъ Божества. Не взоры только людей долженъ висть въ своихъ мысляхъ приступающій къ священнодъйствію. Правильность этого изъясненія подтверждается словами: и не примуть гръха и не умруть, то есть, при соблюдении предписаннаго выраженія благоговънія, Ааронъ и сыны его не подпадуть грфху, не будуть наказаны смертію за недостатокъ благоговъйнаго отношенія къ Святому, къ Которому они приближаются, совершая священнодъйствіе у жертвенника, или входя во святилище. Это постановление-на въкт. И эти слова утверждають въ мысли, что законъ имфеть въ виду не случайное открытіе наготы передъ взорами людей.

П. Горскій-Платоновь.

(Окончаніе будеть).

## Сибирекіе архіопископы: Макарій, Нектарій, Герасимъ

(1625 г.—1650 г.).

(Окончаніе \*).

#### III.

Послъ смерти Макарія сибирская епархія почти годъ оставалася безъ архипастыря. Царю Михаилу Өедөрөвичу и новому русскому патріарху Іоасафу долго пришлось искать человака достойнаго занять Тобольскую архіепископскую канедру и только въ следующемъ году выборъ ихъ палъ на игумена Ниловой пустыни Нектарія. Это быль монахь по призванію: уроженецъ Осташкова, въ мірѣ Николай, еще 12 лѣтъ поступиль въ только что основанный въ к. 16 в. монастырь на островъ Столбенскомъ, гдъ покоились мощи преподобнаго Низа, перваго подвижника на этомъ островъ. Постригшись въ монахи подъ именемъ Нектарія, онъ велъ строгую подвижническую жизнь и, въроятно, подъ руководствомъ своего собрата монаха Арсенія Глухаго, изв'ястнаго справщика церковныхъ книгъ при Михаилъ Оедоровичь, знавшаго греческій и латинскій языки, риторику и философію, получиль висшее по тому времени духовное образование. Памятникомъ такого образованія служить его посланіе, автографъ котораго хранится въ Ниловой пустыни, именно — «Посланіе сибирскаго архіепископа Нектарія», а въ доказательство строгой

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 7.

его монашеской жизни можно указать на то, что онъ самъ никогда не пилъ вина и запретилъ пить другимъ монахамъ: «по заповъди блаженной памяти строителя Нектарія, бывшаго архіепископа сибирскаго, въ пустынѣ Нила чудотворца Столбенскаго хмельному бъ питью не быть», писалъ митрополить Новгородскій Пинтримъ въ Ниловскій Столбенскій монастырь 1). А будучи въ Сибири, Нектарій просиль Миханла Оедоровича, чтобы тобольскіе воеводы вийсто положенныхъ на архіепископскій домъ ста ведеръ водки давали 50 пудовъ меду и государь разрѣшилъ подобную замѣну. Своимъ образованіемъ и подвижническою жизнью Нектарій обратиль вниманіе: въ 1620 г. 33 леть оть роду онь быль избранъ въ строители Ниловой пустыни, а Новгородскимъ митрополитомъ удостоенъ сана игумена. Біографъ сибирскихъ архіспископовъ Н. Абрамовъ въ своей стать «Нектарій. третій сибирскій и тобольскій архіепископъ» разсказываеть следующее: въ 1628 игуменъ Ниловой пустыни Нектарій. по какому то случаю прівзжаль въ Москву, представился царю Михаилу Өедоровичу и предсказалалъ последнему рожденіе его сына, впоследствін царя Алексея Михайловича. Съ этого времени царь Михаилъ обратилъ внимание на Нилову пустынь и на ез игумена, а когда тобольская кафелра сдълалась свободной, то предложилъ занять ее именно Нектарію. Какъ не лестно было это предложеніе, но Нектарій не охетно разставался съ своею пустынею и только, повинуясь воль царя и патріарха, согласился принять архіепископскій санъ и отправиться на тобольскую каоедру 2). Послъ хиротоніи въ архіепископа въ 1636 г. 4 февраля, Нектарій скоро отправился въ Сибирь и перваго апреля благополучно прибыль въ тобольскій Знаменскій монастырь, а на другой день имъль торжественный входъ на гору, въ городъ 3). Третій сибирскій архіепископъ оказался прекраснымъ хозянномъ: его заботы о развитіи хозяйства софійскаго дома доходили

<sup>1)</sup> A. A. Э. т. IV. № 165.

<sup>2)</sup> Странникъ 1866 г., февр. стр. 68-69.

<sup>3)</sup> Др. Рос. Вивл. ч. Ш, стр. 156.

до стяжательности и были столь настойчивы, что непріятно поражали даже само московское правительство; да и на исторыка эта страсть къ стяжанію производить непріятное впечативніе темъ более, что Нектарій, какъ мы упоменали, отличался строгою подвижническою жизнью. После смерти Макарія, по распоряженію правительства, боярскимъ сыномъ Веревкинымъ произведена перепись вотчинъ, крестьянъ и вообще движимаго и недвижимаго имущества дома Софін Премудрости Божіей. Изъ этой переписи Нектарій увиділь, что крестьяне четырехъ деревень архіепископскихъ «разбрелись неизвъстно куда». Вслъдствіе этого первою его хозяйственною заботою было отыскать бъгленовъ и посалить ихъ на прежнія міста; заботы его увінчались полнійшимь успіхомъ: съ его прівзда опять начинають свое существованіе упомянутыя деревни. Вийсти съ тимъ онъ началъ призывать въ софійскія деревни новыхъ крестьянъ, обіщая имъ льготы и подмогу; на его призывъ, какъ увидимъ, откликнулись очень многіе: одни садились па пашни, другіе на оброкъ, а нъкоторые записывались въ софійскіе закладчики. Но въ то время, какъ хозяйственная двятельность Нектарія шла такъ успъшно, правительство наносило ему одинъ ударъ за другвиъ. Прежде всего денежное жалованье софійскому дому было уменьшено до половины: вм'всто 690 рублей 65 коп. вельно давать только 321 руб. 65 коп. Затьмъ, въ 1638 г. пресланъ указъ Тобольскому воеводъ, чтобы съ слъдующаго года давать софійскому дому вмёсто хлёбнаго жалованья деньгами, а съ 1642 г. совсемъ прекратить хлебную ругу. Этотъ указъ велено показать Нектарію, «чтобы онъ впередъ на государево жалованье не надбялся, и строился своею пашнею, потому что посав Макарія за софійскимъ домомъ осталось много крестьянъ и ими пашню можно завести не малую». Но, въроятно Нектарій зналь, что эти распоряженія исходять нестолько отъ царя, сколько отъ правителей сибирскаго приказа, - зналъ, что религіознайшій Михаилъ Өедоровичь не можеть такъ обижать домъ Софіи Премудрости Божіей. Поэтому немедленно же, одно за другимъ, послалъ къ царю два слезныхъ прошенія. Въ одномъ изъ нихъ онъ билъ челомъ, что

ему строить свою пашню не къмъ, «пашенныхъ крестынишекъ и бобыльковъ за софійскимъ домомъ мало». Но такъ какъ въ Москвъ изъ переписи Веревкина знали, что и земли и крестьянъ у архіепископа достаточно, то Нектарій въ своей челобитной жаловался, что въ этой переписи пашенные крестьяне песаны вдвое, отцы съ детьми, а дети малы и не пашуть, съ Ницынской и Тавдинской слободъ идеть хавоъ не великій, а оброчные дають въ Софійскую казну только по 50 коп. въ годъ». Въ другомъ прошеніи Нектарій писаль: «Нынъ (1639 г.), государь, мнъ богомольцу твоему и софійскимъ соборянамъ и дворовымъ людямъ дають за твое государево жалованье за клёбъ деньгами--- за четверть ржи по полтинъ, а на торгу, государь, твою казенную четверть (4 мвры) покупають по 1 руб. 25 коп. и противъ, государь. торговой ціны дають менёе половины; между тімь софійскіе соборяне и дворовые люди постоянно жалуются ему, что они. покупая хлібов дорогою ціною, въ конець погибли и ололжали великими долгами». Затёмъ архіепископъ просилъ, чтобы давали въ домъ Софіи Премудрости Божіей хлібоную ругу по прежнему хлебомъ, а не деньгами. Въ заключение челобитной читаемъ обыкновенный жалобный припъвъ сибирскихъ архіепископовъ: «государь, смилуйся, пожалуй, чтобъ отъ хлібоной скудости намъ нищимъ твоимъ богомольцамъ въ конецъ не погибнуть и врозь не разбрестись и твое царское богомолье безъ службы не было-бы». Михаилъ Өедоровичъ не могь устоять противъ такой челобитной и вельлъ снова давать софійскому дому хлібную ругу, впрочемь только до 1642 г. Теперь посмотримъ, на сколько справедливы были жалоби Нектарія на нищету софійскаго дома. Можеть быть и въ самомъ дёлё «государевы богомольцы дальной сибирской вотчины», не смотря на ихъ громадную поземельную собственность и достаточное количество крестьянъ, бъдствовали и терпъли нужду въ самомъ необходимомъ? Совершенно справедляво, что хлёбъ въ Сибири въ 1639 году значительно поднялся въ цэнь по случаю неурожая въ этомъ году, справедливо п то, что воеводы, выдавая софійскому дому клібную ругу деньгами, обсчитывали ружниковъ въ свою пользу: воеводамъ указано «давать деньгами по прямой сибирской торговой цёнё, какою цёною, въ которомъ году учнуть хлёбъ на торгу покупать», а они давали за четверть только по 50 коп., вмёсто 1 р. 25 к. Но дёло въ томъ, что софійскому дому не было никакой надобности обращаться за покупкой хлёба къ торговымъ людямъ: въ его житницахъ всегда находились громадные запасы хлёба, а въ погребахъ и кладовыхъ было въ изобиліи всякихъ питій и яствъ. Данныя объ этихъ запасахъ столь интересны, что мы считаемъ нужнымъ выписать здёсь оныя изъ переписныхъ книгъ.

Въ 1636 году въ софійскомъ дом'в были следующіе запасы:

| Разнаго хльба .  |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 39,100 п. |
|------------------|--------------|------------|----|-----|-------------|---|----|----|---|-----------|
| Масла воровьяго. |              |            |    |     |             |   |    | ٠. |   | 65 ·      |
| Соли             |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 418 •     |
|                  |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 132 •     |
|                  |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 19 4      |
| _                |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 236 в.    |
| Меду вислаго     |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 79 •      |
| Инва простаго    |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 224       |
| Пива поддальнаго |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 35 •      |
| Вина перковнаго. |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 13 <      |
| Романен красвой  |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 1/4 €     |
| Уксусу           |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 20 4      |
| Масла воноплянаг |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 6 4       |
| Масла оръховаго. |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 1/4 «     |
| Воску            |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 6 u.      |
| Жиру рыбьяго     |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 10 ф.     |
| Лимоновъ         |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 110 шт.   |
| 1                | ъ            |            |    |     |             |   |    |    |   |           |
|                  | Б            | <b>5</b> C | уш | 118 | <b>х</b> ъ: |   |    |    |   |           |
| Осетровъ         |              |            | •  |     |             |   |    | •  |   | 202 шт.   |
| Стерлядей        |              |            | •  |     |             |   |    |    |   | 163 •     |
| Нельиъ           |              | •          | •  |     |             |   |    | •  | • | 243 •     |
| Щукъ             | •            | •          |    | •   | •           |   |    | •  | • | 260 •     |
| Семтъ            |              |            | •  |     |             |   |    |    |   | 7 •       |
| Икры черной      |              |            | •  |     |             |   | ٠. |    |   | 1/4 H.    |
| Просольной рыбы: |              |            |    |     |             |   |    |    |   |           |
|                  | - <b>r</b> - |            |    | _   | <b>F</b> -  |   |    |    |   |           |
| Щукъ             | •            | ٠          | ٠  | •   | •           | • | •  | ٠  | • | 1343 шт.  |
|                  | •            | •          | •  | •   | •           |   | ٠  | •  | • | 50 (      |
| Стерлядей        |              |            |    |     |             |   |    | •  | • | 120 •     |
|                  |              | ٠          | •  | •   |             |   | •  | •  | • | 301 •     |
| Окуней           |              |            |    |     |             |   |    |    |   | 140 •     |
| Осетровъ         |              |            |    |     |             |   | ٠  | •  | ٠ | 17 •      |

Добавимъ ил этому, что у софійскаго дома было въ это же время 32 рабочихъ лошади и множество рогатаго скота. Для каждаго очевидно, что этимъ однимъ запасомъ «нищіе богомольцы», которыхъ съ деловыми людьми въ 1836 г. было 70 человъкъ, могли не только прокормить себя, но выъстъ съ темъ въ теченіе двухъ лёть могли кормить всю армію Ермака, съ которою онъ завоевалъ Сибирское царство. Тругно предположить, чтобы при такихъ запасахъ можно было этимъ богомольцамъ голодать, ели чтобы они действительно имъли намърение «брести вровь». Но въдь это только запасы, остатки отъ ежегодныхъ приходовъ. Въ томъ же году они должны были получить изъ казны хлёба 6,180 пуд., меду 60 пуд., вина горячаго 100 ведеръ, за рыбныя ловли 110 руб. 13 коп., денежнаго жалованья 321 руб. 65 к. Несправедливо также жаловался архіепископъ Нектарій, что съ вотчинъ софійскаго дома «идетъ не великій хабоъ». Изъ переписныхъ книгъ Веревкина видно, что въ 1636 г. съ одной Ницынской слободы привезено въ Тобольскъ въ софійскія житницы разнаго хлиба 4,535 пудовъ. Таковы были средства софійскаго дома до вступленія Нектарія на сибирскую кабедру. Но при немъ эти средства должны были значительно увеличиться: каждый годъ селились на софійскихъ вотчинахъ новые крестьяне и, значить, каждый годь усиливалось хльбопашество, а вмёстё съ тёмъ и количество «пятиннаго хлъба», собираемаго софійскими выдъльщиками, все болье и болье увеличивалось. По переписи, произведенной послы оставленія Нектаріемъ сибирской архіепископской канедры, т. е. въ 1640 г., за софійскимъ домомъ числилось крестыявъ: въ деревняхъ-Комарицкой, Матвъевской, Кисилевской в Безсоновской - 58 чел., въ Ницынской слободъ-182 чел., въ Тавдинской - 79 чел., да бобылей въ Тобольскъ, Тюмевъ, Туринскъ и Верхотурьъ-111 чел., всего 427 челов. мужскаго пола, тогда какъ Нектарій унаслёдоваль оть Макарія только 138 человъкъ. Кромъ того, своему преемнику, архіепископскому Герасиму, онъ оставилъ: разнаго жлъба 3,858 ч., ссудныхъ и заемныхъ кабалъ и памятей 756, денегъ по этимъ кабаламъ 1.906 р. 26 коп., хлёба 2,323 ч., 61 лошаль,

да массу рогатаго скота в всяких събстных припасовъ и питій. Что софійскому дому не было надобности обращаться за покупкой хлеба къ торговымъ людямъ можно уже судить потому, что въ 1639 г. во время неурожая архіспископъ Нектарій нашелъ возможнымъ дать изъ софійскихъ житницъ въ долгъ самому правительству 1,500 ч. ржи и 500 ч. овса.

## IV.

Далеко не съ такимъ усердіемъ Нектарій занимался своими архіерейскими дёлами, какъ хозяйственными. Н. Абрамовъ въ вышеупоминутой стать в объ этомъ архіепископ замьчастъ, что «онъ управлялъ сибирскою епархіей недолго, но и въ этогъ срокъ усивлъ внушить къ себв почтеніе и любовь паствы и ознаменовать ревность свою къ благу церкви многим полевными и достославными дёйствіями» 1). Съ этимъ отвывомъ мы рёшительно не согласны: въ немъ только одно справедливо, что Нектарій управляль епархіей недолго, а все остальное -- вымысель самого біографа. Въ своей стать в онъ не приводить этихъ «многихъ полезныхъ и достославныхъ дъйствій», а пишеть о предметахъ большею частію нискольво не относящихся къ пастырскому служенію Нектарія, напр. объ основания въ Сибири въ то время городовъ и селъ, приводить выпись изъ синодика о побъдъ Ермака надъ Кучумомъ, о гибели Ермака съ товарищами и т. п.; мы же и въ документахъ не нашли ничего такого, что оправдывало бы отвивь о Нектаріи этого писателя. Несомнічныя историческія данныя не только не свид'втельствують о почтеніи и любви сибирской паствы къ своему архипастырю, а напротивь говорать, что Нектарій вь первый же годь пребыванія въ Тобольскъ возбудилъ противъ себя общую ненавистьвоеводъ, дыяковъ и подыячихъ, боярскихъ детей, монаховъ, своихъ старцевъ и дворовыхъ людей; въ подтверждение этого ны можемъ указать на массу доносовъ на Нектарія отъ лицъ разнаго званія и положенія. Правда, эти доносы оказывались неосновательными и сами доносчики совнавались въ ложно-

<sup>1)</sup> Cm. crp. 83.

сти своихъ обвиненій Нектарія «во многихъ государевыхъ дёлахъ», но тёмъ не менёе самое появленіе множества доносовъ ужъ никакъ не можеть свидётельствовать о почтеніи и любви сибирской паствы къ своему архипастырю. Вполнё естественно, что Нектарій, какъ строгій монахъ, не могъ ужиться съ развращеннымъ сибирскимъ населеніемъ: послё слабаго Макарія, списходительно относившагося къ нравамъ своей паствы, строгость его преемника не по вкусу пришлась сибирякамъ. Развѣ архіепископскія боярскія дѣти, старцы, дворовые люди и клиръ могли простить Нектарію, напр. замѣну казеннаго вина медомъ—о чемъ мы упоминали выше: прежде архіепископскій домъ одной казенной водки выпеваль 100 ведеръ въ годъ, а теперь вмѣсто этого государева жалованья давали ему только медъ.

Трудно было Нектарію управлять сибирскою епархіей: съ 12 леть онъ жиль вне міра, въ Ниловой пустыни, вель строгую подвижническую жизнь и вдругь такого человъка угодно было царю Михаилу и патріарху Іоасафу назначить архіепископомъ на Тобольскую канедру! Ему Тобольскъ показался сущимъ адомъ: старшій воевода. Темкинъ Ростовскій быль въ непримиримой вражде съ младшимъ Волынскимъ; тоть и другой обращаются къ новому архіепископу съ разными кляузами другь на друга. Нектарій принимаеть сторону одного и тъмъ вооружаетъ противъ себя другаго, а этотъ последній не стесняется въ средствахь, чтобы досадить ему: побуждаеть своихъ странниковъ шумъть на архіепископа, ругать его «всякою неподобною бранью». Старды, монахи, попы, боярскія діти и др. ведуть безобразную жизнь, кляузничають другь на друга, а Нектарію приходится разбирать ихъ: онъ хочетъ «смирять» виновнаго, а последній кричить на него «государево слово и дело», бежить въ съезжую избу и требуеть, чтобы воеводы выслушали его вногда самыя нельшыя обвиненія. Не легко было Нектарію, отвыкшему отъ мірской жизни, оріентироваться въ подобныхъ дёлахъ и онъ самъ совнавался царю, что не умфетъ управиться съ людьми: «я человъкъ пустынный и всякія мірскія дъла миъ не за обычай», писалъ этотъ архіепископъ Михаилу Оедоро-

вичу. Но архіепископу невозможно было жить только келейною жизнію; кругь его обязанностей слишкомъ великъ и ему необходимо было считаться со всякими мірскими делами, а дия этого нуженъ тактъ, умънье быть во время строгимъ вые снисходительнымъ. Между тъмъ Нектарій, какъ видно, относился ко всфиъ какъ строгій монахъ и думаль управлять сибирскою паствою точно такъ же, какъ онъ управляль монахаме въ Ниловой пустынъ. Воть гдъ лежала причина общей въ нему ненависти и многочисленныхъ на него кляувъ. На Нектарія жаловался ризничій черный дьячекь Илья, который присланъ въ Тобольскъ «для наученія архіепископа святительскому чину», жаловался черный попъ Макарій, жаловались боярскія діти — Павель Хиелевскій и Савва Францужининь, а заводчиками разныхъ кляузъ были второй воевода и дьяки. «Да и софійскіе, государь, писаль Нектарій Миханлу Өедоровичу, дворовые люди, старцы, дети боярскія и цевчіе дыки, кромф стараго дыяка Саввы Есипова, умышляють на меня богомольца твоего и угрожають доводными составными всяким дёлами... 1) А почему эти люди жаловались? Черный дыяконъ Илья «много безчинства делаеть» «приходить въ дерковь многіе дни пьянъ и ділаль безчинство», а когда Нектарій хотыль послать ихъ «на смиреніе», то они начали говорить на него государево дело. Про Павла Хмелевскаго, ссыльнаго литвина, Нектарій писаль царю следующее: «въ нынъшнемъ 1637 года Генваря 24 дня прибъжали ко мнъ предъ церковь двое ребять бить челомъ на ссыльнаго лит-Павла Хмелевскаго боярскаго сына въ духовномъ н великомъ дълъ-одинъ битъ и весь въ крови, а другой жженъ огнемъ. Я велёлъ распросить ихъ и они сказали: живуть де они у Павла Хмелевскаго, одного зовуть Гришкою, а другого Ивашкою и тотъ де Павелъ для злого богомерзскаго блуднаго гръха бъетъ и мучить ихъ неповинно» ... Нектарій допросиль объ этомъ духовнаго отца и послёдній подтвердвиъ, что Павелъ Хмелевскій биль и жегт огнемъ техъ ребять за то, что не соглашались съ нимъ на тоть содомскій

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. ст. № 571 ненумерованъ.

грёхъ. «Я много разъ, доносилъ Нектарій, посылаль за Павломъ, чтобы онъ пришелъ для допросу, но онъ учинился силенъ и къ сказкъ не пошелъ... А нынъ по твоему государеву указу велёно Хмелевского отпустить въ Москву и онъ похваляется на меня всякимъ дурномъ» 1). Съ перваго взгляда кажется страннымъ то, что Нектарій не могъ заставить Павла Хмелевскаго явиться къ себъ на судъ, такъ какъ воеводамъ строго предписывалось давать архіепископамъ приставовъ на ослушниковъ по первому ихъ требованію. Положимъ, что Нектарій быль во вражде со вторымъ тобольскимъ воеводой и отъ него, конечно, не могъ получить содъйствія. но главный воевода Темкинъ-Ростовскій, повидимому, не враждоваль съ Нектаріемь и стало быть могь приказать приставу силой привести виновника на судъ архіепископа. А между тъмъ, какъ видно изъ донесенія самого архіепископа, этого не случилось. Почему же? Дело въ томъ, что въ Московскомъ государствъ господствовали такіе оригинальные порядки, которые давали возможность каждому виновному избавиться отъ всякой власти, будь этою властью воевода или архіепископъ: стоитъ ему только объявить на того и другого государево слово и дёло и власть ихъ тогда териетъ свойственный ей авторитеть до тёхъ поръ, пока не явится на этотъ счетъ указъ государя. Лучше всего эти порядки можно показать на деле объ известе одного ссыльнаго француза Саввы на архіепископа Нектарія и воеводу Темкина-Ростовскаго. Это интересное дело началось следующимъ образомъ. Въ 1637 году упомянутый французъ является въ главному Тобольскому воеводъ Темкину-Ростовскому и говорить: «тамъ гдв я родился есть руда серебрянная, мёдная и желёзная и рудное дёло миё корошо извёстно; пожалуй, отпусти меня въ Верхотурскій убодъ къ желбоной рудів, а я государю прибыль сделаю и государь тебя похвалить». На это воевода отвъчалъ: «государь потерялъ казну подъ Смоленскомъ (неудачный походъ Шенна)--нъмцамъ бл..... дътямъ роздалъ, а после того въ медной же руде потерядъ казну чрезънем-

<sup>1)</sup> Ibid.

цевъ же, а я такъ терять не хочу». Потомъ Савва Францужаненъ просилъ отпуска въ Тюмень, но воевода выгналъ его вонъ. Ссыльный оскорбидся и затандъ здобу на воеводу. Вскор' после этого одина боярскій сына Рукина подала воеводамъ искъ на 86 руб. на того же ссыльнаго француза. Но последній, зная взаимную вражду воеводь, решелся воспользоваться этимъ обстоятельствомъ для оттяжки своего дъла. Такъ какъ отвътчикъ не надъялся на Темкина Ростовскаго, то ему нужно было, выражаясь по нашему, отвести его, но какимъ образомъ? Оказывается, что въ тогдалинее время это далось очень просто. Савва Францужанинъ заявилъ, что знаеть за воеводой государево слово и дело и вследь затемъ подаль на него письменный иветть второму воеводт Андрею Волинскому и дъякамъ. Но последние не посмеди сделать допросъ Темкину-Ростовскому относительно обвиненія его въ государевомъ дёлё и передали извёть архіепископу Нектарію, а извътчикъ Савва просилъ послъдняго переслать его извътъ въ Москву къ царю. Только Нектарій, въроятно, по дружбъ въ Темкину-Ростовскому, долго не посылалъ этотъ извътъ къ царю Миханлу Оедоровичу. Тогда Савва Францужанинъ, предполагая, что Нектарій держить сторону главнаго воеводы и что онъ не только не перешлеть его челобитную въ Москву, а даже можеть написать царю противъ него, затвялъ и на Нектарія государево слово. «Когда мы сидели въ съезной избъ, писали царю второй воевода и дыяки, то услышали крикъ- что быотъ и ръжутъ, и потомъ входитъ Савва Францужанинъ и говоритъ, что за нимъ великое государево слово дело и патріаршее духовное на Нектарія»... Второй воевода и дьяки обяваны были сдёдать допросъ и для этой цыи зовуть въ съвзжую избу главнаго воеводу Темкина-Ростовскаго, но последній, увнавъ въ чемъ дело, на допросъ не пошель, говоря, что «Савва и на него сказаль государево дело, а потому мив допросить его не уметь», т. е. Темкинъ-Ростовскій не могь быть судьею въ деле того, кто на него выкрикнуль слово и дело. Замечательно въ данномъ случав то, что московское правительство признавало подобний порядовъ веденія діль нормальнымь и послів этого по

дълу Саввы Францужанина уже вело переписку не съ главнымъ воеводой, а съ его товарищами и въ царскихъ грамотахъ къ последнимъ имя Темкина-Ростовскаго не упоминалось, а равнымъ образомъ и товарищи главнаго воеводы отвечали царю по тому же дълу только отъ себя-главный воевода какъ бы не существовалъ, его значение уничтожилось извътомъ. Вотъ почему Нектарій а) не могь уже просить главнаго воеводу ни сдёлать допросъ Савве Францужании относительно извъта на него, ни посадить извътчика подъ аресть и б) не могь самъ сдёлать допрось объ извёте того же лица на Темкина Ростовскаго. А когда архіепископъ за этимъ обратился къ товарищамъ главнаго воеводы, то оне по не пружбъ къ нему отказали, говоря, что «такихъ по прежнимъ обычаямъ сажать въ тюрьму нельзя». Между тамъ Савва, сказавши на Нектарія слово и діло, подаль второму воеводь А. Волынскому и дьякамъ письменный на него извъть на французскомъ языкъ. Нектарій просиль перевести этоть извъть на русскій языкъ, а Андрей Волынскій и дьяки отвъчади ему, что въ Тобольскъ нъть человъка, который зналь бы французскій языкъ. Но это была ложь: въ Тобольскі были люди знавшіе французскій языкъ. Нектарій писалъ Михаилу Оедоровичу, что такіе знатоки есть и могуть перевести съ французскаго языка на русскій, но Волынскіе и дъяки по враждъ въ нему и «наровя тому нъмчину» не дозволяли того сдълать. Да и сами эти власти писали царю, что они не давали перевести извъта на архіепископа не вслъдствіе отсуствія лицъ въ Тобольскъ умъвшихъ это сделать, а потому, чтобы Нектарій напередъ не узналь, въ чемъ заключается содержаніе извъта, «чтобъ онъ не въдаль твое государево дъло, мы послали то письмо къ тебъ государю»... Оно было послано въ подлинникъ и въ переводъ на русскій языкъ и заключаеть въ себъ слъдующее: «A la tres grande Maieste Micael Tedrovitz lempereur de moscou et de toute la roussie ... Ilocat такого обращенія Савва жалуется, что овъ подаль архіепьскопу Нектарію челобитную къ царю съ изв'єтомъ на воеводу Темкина Ростовскаго, но не смотря на то, что онъ уже лавно отдаль челобитную, архіепископъ до сихъ поръ не отсы-

лаеть ее. «Пожалуй, государь, быть мив въ Москвв и я разскажу про влыя неправды воеводы и про влыя дёла архіепископа. А я французской земли дворянинь, присланный изъ голландской земли отъ князя Мориса; крестиль меня ростовскій митрополить, а имя мив Сава. Грамота обо мив находится въ посольскомъ приказ и въ ней объявится моя службишка» (последнимъ словомъ русскій человекъ перевель фразу «mon fidelle service»). Между тэмь ссыльный французь быль на свободъ и оставался совершенно безнаказаннымъ. Второй воевода и дьяки явно ему покровительствовали, а другой власти надъ нимъ теперь въ Тобольскъ не было. Въ это дъло вившались было боярскія діти: такъ какъ главный воевода н архіепископъ всявдствіе вышеупомянутыхъ обстоятельствъ не могли сделать ему допросъ, а товарищи не хотели, то некоторые изъ боярскихъ детей предлагали поставить Савву Францужанина предъ всёмъ народомъ и распросить его, другіе же кричали, что следуеть этого «ведомаго вора убить вля бросить въ Иртышъ». Но Волынскій и дьяки опять вступились за ссыльнаго, а потому изъ вметнательства боярскихъ дътей ничего не вышло. Точно также и вследствие техъ же обстоятельствъ архіепископъ Нектарій не могъ найти управы въ Тобольскъ и на Павла Хмелевскаго, обвиненнаго въ саномъ ужасномъ преступленіи. Чревъ годъ послё начала дёла Нектарій жаловался Михаилу Өедоровичу: «въ прошломъ году писать я на Павла Хмелевского за его неистовое житье и что онъ меня богомольца твоего бранилъ всякою неподобною бранью, смилуйся, пожалуй дай оборону» ... Не могъ Нектарій найти управы въ Тобольскъ и на другихъ извътчиковъ и разныхъ преступниковъ. Не разъ онъ писалъ государю о защетъ противъ враговъ и ослушниковъ, не разъ и государь предписываль тобольскимь воеводамь дать удовлетвореніе архіепископу, но вслёдствіе вражды воеводъ исполненія этихъ предписаній не было. Это вынудило Нектарія написать Миханду Өедоровичу самую отчаянную челобитную; после развыхъ жалобъ онъ заключилъ челобитную такимъ образомъ: «пожалуй, государь, меня богомольца твоего, вели мев быть въ Ниловой пустыни, или гдъ ты укажешь, а мнъ въ Сибири отъ такихъ заводныхъ доводовъ быть отнюдь невозможно никакими обычаями»... Только послё этого государь указаль: Савву Француманина выслать изъ Тобольска въ Тюмень, а Павла Хмелевскаго въ Красноярскъ, но съ сохраненіемъ службы и денежнаго и хлёбнаго жалованья 1).

Не мало безпокойствъ и непріятностей доставляли Нектарію и монахи тобольского внаменского монастыря то своимъ «неистовымъ житьемъ», то своими кличами другь на друга. Мы выше упомянули, что половина монаковъ отого монастыря состояла изъ разныхъ ссыльныхъ преступниковъ, а изъ одного документа, относящагося ко времени архіепископства въ Сибири Нектарія, оказывается, что большинство этихъ ссыльныхъ были литовцы. Въ Сибирскомъ приказъ мы нашли «Выпись изъ извътнаго дела тобольскаго города Знаменскаго монастыря ссыльнаго чернеца Малаха...», которая сообщаеть въ высшей степень интересныя данныя о ссыльных монахахъ. Малахъ это-тоть самый чернець, который въ 1632 г. присланъ былъ въ Тобольскъ изъ Соловецкаго монастыря за «безчинство и многое воровство». Въ 1637 г. онъ объявиль за собой государево слово и дело и его потребовали къ допросу въ съвзжую избу. Здъсь Малахъ сказалъ, что онъ то царское дело не скажетъ некому въ Тобольскъ, а только въ Москвъ; тогда воеводы спросиле извътчика «съ пристрастіемъ» и у него языкъ развявался. Прежде всего онъ заявиль, что въдаеть царское дъло на ссыльныхъ литовскихъ старцевъ Знаменскаго монастыря--на чернаго попа Гелактіона, келаря Аркадія и на старцевъ Капитона и Михаила. Изъ этого уже видно, какой элементь господствоваль въ Тобольскомъ мужскомъ монастырѣ: въ немъ были одинъ черный попъ и одинъ келарь, да и тв изъ ссыльныхъ литовскихъ старцевъ. Далее Малахъ разсказываеть воеводамъ следующее. Когда стало известно въ Тобольске, что посланы государевы ратные люди на службу подъ Смоленскъ, то онъ Малахъ сказалъ черному попу Гелактіону: «для чего де въ Знаменскомъ монастыръ не поютъ молебновъ, чтобъ Богъ поручилъ Смоленскъ государю... а Гелактіонъ

<sup>1)</sup> lbid.

чалъ – «пошли де государевы люди подъ Смоленскъ и виъ по ихъ де правдъ такъ и будеть и, показавъ ему Малаху въ кельв персть, (кукишъ) - воть де что имъ будеть... «А почему, снова спросиль Малахъ, Бога не молять о государскомъ здоровьь?» На это Гелактіонъ отвічаль: «а тебя кто объ этомъ спрашиваетъ? > Малахъ: «получаютъ де они государево жалованье, а за государево многолътнее здравіе Бога не иолять: въ понедъльникъ, среду и пятницу молебновъ не поють противъ того, какъ на Руси это делается». Гелактіонъ: «послали де ратныхъ людей подъ Смоленскъ патріархъ, да старцевъ сынъ (т. е. Михаилъ Өедоровичъ), захотвли де литвы взять-вотъ де что имъ будетъ... и снова Гелактіонъ показаль персть въ кельъ. Малахъ: «Я про эти ръч Гелактіона прежде де не посмълъ сказать воеводъ Голицыну, потому что ссыльный человокь, архимандрита же въ то время въ монастыръ не было, а когда заявиль о нехъ келарю Аркадію, то Аркадій сказаль: «чорть де тебя спрашиваеть-зналь бы себя, оть чорта де ты прівхаль... Затвиъ извътъ Малаха касается другихъ старцевъ-Капитона н Михаила. «Приносили они отъ Нектарія, разсказываетъ взвътчикъ, яству попу Гелактіону, котораго Нектарій архіепископъ ссылаль въ енесейскій острогь, а Гелактіонъ принать яству и поиль ихъ до вечера, а я въ то время сидъль за монастырскими воротами; Капитонъ и Малахъ вышли къ нему пьяны и Капитонъ сказаль мив: отца де ихъ духовнаго Гелактіона посылають въ енесейскій острогь ве тебя худаго доводчика, а ты Малахъ забылъ свою въру и набрался де русскаго сабачьяго духу. «А старецъ Михаилъ къ этому еще добавилъ: «судилъ де его Малаха Суздальскій архіепископъ Іосифъ и тотъ де своей візры не забыль, а хотівль віхать въ Летву и съ нимъ котъли же ъхать ихъ (литовцевъ) человъкъ десятковъ пять и шесть, да вывернулся такой же доводчикъ, какъ Малахъ, разсказалъ про то и ихъ разослали въ Сибирь...» 1).

Въ этомъ деле упоминается семь литовцевъ, жившихъ въ

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Счб. Пр. ст. № 81, дл. 390—406.

Тобольскомъ мужскомъ монастырѣ, а другіе документы укавываютъ, что такого же происхожденія были и старцы—Нафанаилъ и Герасимъ. Хотя они и принимали православіє, но въ душѣ оставались католиками, съ презрѣніемъ относились къ иноческимъ правиламъ русскихъ православныхъ монастырей и къ самимъ русскимъ, вели безпутную жизнь, а потому никакія мѣры архіепископовъ не въ состояніи были поднять нравственный уровень сибирскихъ монастырей до тѣхъ поръ, пока послѣдніе наполнялись ссыльными.

Вражда къ Нектарію отразилась и на отношеніяхъ къ нему воеводъ другихъ сибирскихъ воеводъ: последніе, такъ же какъ и при Кипріанъ, начинаютъ вмѣшиваться въ духовныя архіепископскія діла, не обращають никакого вниманія на грамоты Нектарія и покрывають всякія духовныя преступленія. Особенно возмущало Нектарія то, что воеводы сибирскіе безъ государева указа и безъ сношенія съ ними отпускали изъ Сибири на Русь черныхъ и бёлыхъ поповъ, въ которыхъ и безъ того была крайняя нужда. Такъ въ 1638 г. архіеп. Нектарій жаловался царю на Мангазейскаго воеводу Бориса Пушкина за то, что онъ сдля своей бездъльной корысти» безъ архіепископскаго вѣдома и безъ государева указа отпустилъ на Русь тамошняго священника. «И нынъ, государь, писаль Нектарій, въ Мангазев попа нвтъ, богомолье стоить безь службы, служилые и всяких чиновь люди умираютъ безъ повазнія и безъ причастія, а младенцы безъ крещенія. Да тоть же попъ Иванъ, которому была приказана мангазейская и туруханская десятина и всякія духовныя и церковныя д'ьла, свезъ съ собою на Русь всякія десятинныя и церковныя данныя, софійскія сборныя деньги и книги, а въ Сибири попами скудно и послать въ Мангазею некого» 1). А какъ была велика нужда въ духовенствъ объ этомъ можно судить уже потому, что въ Сибири рады были всякимъ попамъ-даже ворамъ и грабителямъ, лишь бы только они служили въ церкви. Въ подтверждение этого можно было привести много данныхъ изъ документовъ сибирскаго приказа,

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Спб. Пр. Ст. № 165 л. 101.

но ин здесь упомянемъ о двухъ случаяхъ. Въ 1638 г. игумень верхотурского Никольского монастыря Іона, заручившесь отпускною отъ воеводы, ограбиль монастырскую казну н убъкаль въ Соли-Камскъ. Нектарій просиль царя отыскать этого бъглеца и опять прислать въ Сибирь, потому что сигуменами и черными попами скудно»; въ той же грамотъ онь писаль, что и изъ иныхъ сиберскихъ городовъ воеводы отпускають на Русь игуменовъ и бѣлыхъ поповъ 1). Въ Сибири были и попы-самозванцы, которые никогда не были посвящены въ священническій сань, а являлись туда подъ вменемъ поповъ ради корыстныхъ цёлей и тёмъ не менёе в такими дорожили, если они служили въ церкви. Архіепископъ Нектарій въ грамотів къ Миханлу Оедоровичу отъ 1639 г. пишеть про одного мангазейскаго попа следующее. Въ 1635 г. при Макарів прівхаль съ Мезени белый попъ Евстафій и служиль въ Мангазеи, но попадыи не имълъ, какъ не выблъ и никакого вида и архіспископскаго благословенія на служеніе; въ томъ же году онъ убъжаль на Русь. Да и прежде при архіепископ'в Кипріан'в, тоть же Евстафій появлялся въ Мангазен, служилъ некоторое время въ качествъ попа и затемъ убъгалъ за Камень. Что же это за личность и съ какою целію названный попъ почти ежегодно прівзжаль въ Мангазею и также часто бегаль на Русь? Изъ грамоты Нектарія оказывается, что Евстафій «будучи въ Сибири торговалъ соболями и на промыслы соболиные посылалъ отъ себя промышленных влюдей > 3). Дело въ томъ, что съ торговыхъ людей бралась въ казну десятая пошлина какъ за торговлю, такъ за промыслы, а духовныя лица и особенно священники пользовались въ этомъ отношеніи нікоторыми привиллегіями. И воть, въроятно, какой-нибудь торговый человькь, чтобы воспользоваться этой привиллегіей, назвался попомъ, служилъ въ мангазейской церкви и въ то же время занимался промыслами, а какъ только наловить соболей, то убъгаеть на Русь, продаеть ихъ тамъ и снова появляется въ

<sup>1)</sup> Пвід. Разб. Столб. № 323.

<sup>7)</sup> Ibid. Pa36. Cr. № 327.

Мангазен и т. д. Интереснье всего то, что Нектарій, хота и имъль такія свъдьнія объ Евстафів, но тьмъ не менье дорожиль имъ: когда въ 1639 г. этоть мнимый попь попросиль у него отпуска на Русь, то Нектарій не даль и просиль цара приказать Евстафію по прежнему служить въ мангазейской церкви, такъ какъ «въ Сибири, государь, попами скудно» и государь указаль, вельль «тому попу быть въ Сибири».

Воть всё свёдёнія, которыя мы нашли въ разныхъ документахъ о жизни и двятельности третьяго сибирскаго архіепископа; никакихъ многихъ «достославныхъ дъйствій» Нектарія, о которыхъ говорить Н. Абрамовъ, мы не могли отмітить. Совершенно несправедливо предполагаеть этотъ писатель, что будто бы при Нектарів заведено самостоятельное иконописание при архіепископскомъ дом'в и при сибирскихъ монастыряхъ (стр. 79). Иконописцы присылались въ Тобольскъ и Верхотурье изъ Руси по указу государя и притомъ только на время: такъ было при Кипріанъ, Макарів и никакихъ новостей на этотъ счетъ мы не встрвчаемъ при архіепископъ Нектарів. Знаемъ, что при немъ изъ Сольвычегодска и Устюга В. присланы иконописцы, но только на время, для написанія ніжоторых виконь 1). О них Нектарій писаль Миханлу Өеодоровичу: присланные два иконника написали за 38 р. къ Софіи Премудрости Божіей иконы «пядницы» и теперь вели, государь, дать имъ подводы на обратный провздъ 2). Но Абрамовъ совершенно върно замъчаетъ: «хотя тъло Нектарія далеко погребено отъ Сибири, но имя и память о немъ будуть незабвенны» 3). Именно потому, думаемъ мы, что съ его именемъ связанъ праздникъ чудотворной иконы Абаласской Божіей Матери первой мъстной святыни, столь почитаемой въ Сибири. Въ «Запискахъ къ Сибирской Исторіи» объ установленіи этого праздника находимъ слъдующее извъстіе: въ 1636 г. въ 25 день іюля, въ Тобольскъ явилась одной женъ пресвятая Богородица съ чудотворцемъ Нико-

<sup>1)</sup> Дап. въ А. И. т. IV, № 165.

<sup>2)</sup> А. М. Ю. Спб. Пр. Разб. Ст. № 324.

<sup>3)</sup> Странникъ, 1866 г., февр. стр. 70.

лаемъ, повелѣвая сказать о своемъ святомъ явленіи архіспископу, воеводамъ и всѣмъ христолюбивымъ людямъ, чтобъ во ния ея святого, честнаго и славнаго знаменія, которое было въ Новгородѣ, воздвигнули въ Тобольскомъ уѣздѣ, въ селѣ Абалакъ другую церковь подлѣ Преображенія церкви; и потому ея пресвятой Богородицы святому явленію церковь въ Абаласкѣ воздвигнута въ 1637 году; а потому ея святому явленію и образъ былъ написанъ вскорѣ и поставленъ въ той ея новозданной церкви; и были въ то время отъ образа иконы пресвятой Богородицы многія чудеса и до сего дни; и такъ установилось ея празднество 1). Самый образъ былъ написанъ протодьякономъ Матвѣемъ, тѣмъ самымъ, который прябыль въ Тобольскъ съ первымъ сибирскимъ архіспискономъ Кипріаномъ 2).

Нектарій и четырехъ літь не пробыль въ Сибири. Мы упоминали выше, что этоть архіепископъ съ неохотой вхаль на мъсто новаго служенія, а прибывь въ Тобольскъ, онъ особеню долженъ быль почувствовать тягость своего подоженія вслъдствіе тъхъ непріятныхъ отношеній, которыя установились между нимъ и тобольскими властями и населеніемъ. Поэтому уже со второго года своего служенія въ Сибири онъ началь просить Михаила Өедоровича объ отпускъ его въ Нилову пустынь. Въ 1639 году Нектарій послаль царю следующую челобитную. «Взять я, ржевскаго увзда, Новгородскаго митрополья, изъ Ниловы пустыни и посланъ въ Сибирь въ архіепископы. И я. богомолецъ твой, старъ и боленъ, а постригся въ Ниловъ пустынъ тому 39 лътъ и отецъ мой дуловный игуменъ Герасимъ у престола Господня, въ олгаръ благословилъ меня и запретилъ съ клятвою, чтобы мив изъ Неловой пустыни не выйти до смерти живота своего. А будеть де ты въ кой монастырь или городъ пойдешь жить до своей смерти и не будеть де на тебъ милость Божія и мое благословение отца твоего духовнаго и въ ономъ въкъ лица



<sup>1)</sup> Др. Р. Вавл. ч. III, стр. 156.

<sup>2)</sup> Въ нашей стать соткрытіе Тобольской епархів»... вкралась ошибка: на стр. 21 въ прим. З напечатано — «при архіепископ Макарів», читай: «при Нектарів».

Божія не увидишь... Пожалуй меня, богомольца твоего, отпустить изъ Сибири на объщание мое въ Надову пустынь ради вапрещенія отца моего духовнаго и монхъ различних скорбей и бользней» 1)... Эта челобитная была уважена и Михаиль Оедоровичь разрышиль Нектарію оставить Тобольскую канедру и возвратиться въ Нилову пустынь. Изъодной отписки Тобольскихъ воеводъ видно, что Нектарій вывхаль изъ Тобольска 1640 г. генваря 8 дня, на подъемъ ему дано 32 подводы» 2). Хотя Нектарій и жаловался царю на свою старость и немощь, но на самомъ дёлё онъ былъ еще не старъ-ему въ 1640 г. было только 52 года и настолько имълъ кръпкій организмъ, что, послъ оставленія Тобольской каеедры, прожиль еще 26 леть. Прибывь въ Москву, онь «сложиль съ себя святительскій сань», смиренія ради облекся въ черную мантію и скоро отправился въ Нилову пустывь, которою и управляль до самой смерти. Въ 1666 г. онъ по дъламъ пустыни быль въ Москвъ и здъсь преставился въ Чудовомъ монастыръ на 79 г. отъ рожденія, завъщавъ похоронить себя въ столь любимой имъ Ниловой пустыни. «По преставленіи Нектарія, передаеть одинъ сибирскій лізтопасепъ, тъло его провожаль за земляной городъ самъ велеків государь и со властями, а въ Ниловъ для погребенія пославъ быль тверской архіепископъ» 3).

V

Преемникомъ Нектарія на тобольской архіепископской каведр'я быль Герасимъ. Объ этомъ четвертомъ Сибирскомъ архіепископ'я его біографъ Н. Абрамовъ зам'ячаетъ, что «о жизни и д'яйствіяхъ сего преосвященнаго по управленію эпархіей не сохранилось ни устныхъ преданій, ни письменныхъ актовъ: преданія отъ времени исчезли; д'яла тобольскаго архіерейскаго приказа, изъ которыхъ можно было извлечь надлежащія св'яд'янія сгор'яли въ пожаръ 1659 года» 4). Хотя

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Спб. Пр. Разб. ст. № 322.

<sup>2)</sup> Ibid. ст. № 308.

<sup>3)</sup> Др. Рос. Вибл. ч., Ш стр. 162.

<sup>4)</sup> Странникъ, 1866 г. Авг., стр. 49.

в им не можемъ похвалиться обидіемъ соотвѣтственнаго матеріала, но тѣмъ не менѣе историческіе документы, извлеченные нами изъ Сибирскаго Приказа проливають яркій свѣтъ на личность архіепископа Герасима и дають достаточно свѣдѣній, чтобы судить о его дѣятельности въ Сибири.

Ло посвященія въ архіепископа сибирскаго и тобольскаго, Герасимъ жилъ въ одномъ изъ новгородскихъ монастырей-Тихвинскомъ и управлялъ этимъ монастыремъ въ свив игумена, Московское правительство преимущественно назначало на тобольскую канедру уроженцевъ новгородской области: изъ шести первыхъ тобольскихъ архіепископовъ, несомивнио, пать принадлежали по рожденію и воспитанію къ Великому Новгороду. Всв они отличались высшимъ духовнымъ образованіемъ и за исключеніемъ Макарія обладали твердымъ и энергичнымъ характеромъ. На высшее образование архіеп. Герасима указываеть уже одно то, что онъ получиль оное въ училищъ при новгородскомъ архіспископскомъ домъ, давшемъ московской Руси много просвёщенных в дёятельных людей. И будучи въ Свбири, этотъ святитель не бросаль книжныхъ занятій: новыя книги, напечатанныя въ Москвъ немелденно выписывались имъ въ Тобольскъ. Н. Абрамовъ сообщаеть, что въ библіотекъ тобольской архіерейской ризницъ до сего времени хранятся нъсколько книгь, принадлежавшихъ архіеп. Герасиму. «Весьма примічательна, говорить онъ, рукописная книга, писанная полууставомъ: «Алфавить неудобо разум вваемых рвчей, иже обретаются во святых в книгахъ словенскаго языка». Она разделяется на две части: въ первой грамматика, во второй алфавить словъ арабскихъ, армянскихъ, греческихъ, еврейскихъ, египетскихъ, ефіопскихъ, иверскихъ, видійскихъ, польскихъ и проч. и проч., съ взъясненіемъ русскимъ. По нижнимъ полямъ in-fol. рукою преосвященнаго Герасима сделана врасивая и твердая надпись: «Сія книга, глаголемая алфавить, сибирскаго архіеп. Герасима 1645 г.». Тамъ же въ библіотекв ризницы находятся следующія книги, относящіяся ко времени сего преосвященнаго: счетвероевангеліе толковое св. Іоанна Златоуста, напечатанное въ Москвъ 1640 года; Бесъды св. Іоанна Златоуста на вангеліе Іоанна, печат. въ Москвъ 1645 г.; Толкованіе на четыре евангелиста Өеофилакта архіеп. Болгарскаго, печат. въ Москвъ 1649 г.» 1). Къ этому добавимъ и мы съ свой стороны, что самыя отписки Герасима къ царю и патріарху свидътельствують о его образованіи: онъ писаны хорошимъ тогдашнимъ русскимъ языкомъ и очень толково изложены.

Посвященный въ санъ архіепископа въ 1640 г. 31 мая Герасимъ скоро отправился на мѣсто новаго служенія. Упомянутый Абрамовъ говоритъ, что этотъ архіепископъ «прв отправленіи въ Сибирь взялъ съ собою изъ новгородской епархіи нѣсколько ученыхъ монаховъ, какъ для проповѣда Слова Божія инородцамъ, такъ и для обученія юношества в приготовленія священно и церковно-служителей...» Но это не болѣе—какъ вымыслъ писателя, которому нечего сказать! Изъ одной царской грамоты оказывается, что съ нимъ ѣхали въ Тобольскъ только дворовые люди, въ числѣ коихъ были его близкіе родственники, которые, какъ увидимъ скоро, играля важную роль въ хозяйственной дѣятельности четвертаго скопрскаго архіепископа 2).

Герасимъ вхалъ въ Сибирь не съ пустыми руками: «на ноставленье ему дано съ казеннаго двора на царское мъсто и патріаршее мъсто бархатовъ и суконъ по казенной цъвъ на 69 руб. 78 коп., да изъ сибирскаго приказа въ займи 1000 р.» 3). Путь его въ Сибирь лежалъ чрезъ Коломну, Переяславль Р., Касимовъ, Муромъ, Н. Новгородъ, Кузьмодемьнскъ, Казань, Лашевъ и Соликамскъ; этотъ путь онъ совершалъ по ръкамъ на стругъ «съ чердакомъ, кровлей и передълами...», а отъ Соликамска Герасиму велъно ъхать сухимъ путемъ до самаго Тобольска. Судя по тому, что Герасимъ прибылъ къ Тобольску 31 дек. 1640 г., а выъхалъ изъ Москвы еще въ то время, когда былъ водяной путь, можно сказать, что путешествіе его было слишкомъ продолжительно.

1-го января 1641 года Герасимъ торжественно вошелъ въ Тобольскъ и въ тотъ же день, какъ онъ самъ писалъ царю, «въ соборной церкви С. Пр. Б. молебны пълъ, воду святилъ,

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 61—62.

<sup>2)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. Разб. Ст. № 307.

<sup>3)</sup> Ibid. Разб. Ст. № 310.

литургію служиль со всёмь соборомь, молиль Бога за царя, царицу... и пр.» 1).

Съ первыхъ же дней своей жизни въ Тобольскъ архіепископъ Герасимъ началъ усиленно заниматься хозяйственными дълами софійскаго дома. Изъ переписныхъ книгъ «софійской домовой и архіепископской казны и всякому домовому строенію в въ софійскихъ вотчинахъ казны в всякаго строенія», подписанныхъ самимъ Нектаріемъ и врученныхъ Герасиму видно, что архіепископское хозяйство послів Нектарія находвлось въ блестящемъ состояніи. Въ виду постоянныхъ жалобь Герасима на нищету софійскаго дома, мы считаемъ нужнимъ познакометь четателей съ данными указанныхъ переписныхъ книгъ. Нектарій оставиль своему преемнику: 3 мантів, 3 шубы, 2 раски, 2 свитки, 4 шапки, 3 клобука. 200 ар. разныхъ матерій-бархату, атласу, сукна и холста, пять ковровъ, два дорогихъ полстя, нъсколько паръ сафьянныхъ и телячьихъ башмаковъ и сапогъ, 50 золотыхъ, 4 цеви золота, 6 дъвокъ серебра, разныхъ сосудовъ серебряныхъ 12, два жемчужныхъ ожерелья-мужское и женское, двое часовъ жельзныхъ съ боемъ, 65 серебр. пуговицъ, разной домовой утвари мідной, оловянной и деревянной—654 предмета, въ числів этих предметовъ, между прочимъ, упомянуто 56 «скорородокъ», т. е. сковородовъ, 33 скатерти и. кромъ того. «всякой иной медной и железной дворовой посуды»; голову сахару и много разныхъ пряностей и зелей; 20 осетровъ. 9 щукъ вяленыхъ и 2000 свъжихъ, 1000 карасей, 20 нельиъ и четверть сухихъ сивдковъ; бочку вина ренскаго,  $1^{1}/_{2}$  бочки пива првснаго и простаго, бочку меду кислаго въ 43 ведра, 150 пудовъ меду пръснаго, три пуда воску, одиннадцать пудовъ хмелю и 400 п. соли; разнаго хлеба въ житницахъ 3858 четв.; коней 29, жеребцовъ 12, кобылицъ 20, три жеребенка, 17 коровъ, два быка и 14 телятъ. Да кромъ всего этого Нектарій оставиль 756 ссудныхь и заемныхь кабаль и памятей на пашенныхъ крестьянъ и всякихъ людей, по которымъ Герасимъ могь взыскать-денегь 1906 р. и хлеба 2323 ч. «А денегь, читаемъ въ переписныхъ книгахъ, ничего не написано-всъ

<sup>1)</sup> Ibid. X 309.

выпли въ расходъ на домовое мельничное строеніе и на пашенныхъ крестьянъ» <sup>1</sup>). Прибавьте еще къ этому, что по переписнымъ книгамъ послѣ Нектарія за софійскимъ домомъ вначилось тысячи десятинъ земли и 427 крестьянъ и вы увидите насколько основательны жалобы архіеп. Герасима на бѣдность софійскаго дома.

Тъмъ не менъе, чревъ нъсколько дней послъ своего прибытія въ Тобольскъ, этотъ архіепископъ послаль въ Москву протопопа Андрея со святою водою и съ просфорами и съ челобитною «о многихъ софійскихъ домовыхъ нуждахъ». Но царь Миханлъ Өедоровичъ, имъя подъ руками упомянутыя переписныя книги, съ недовъріемъ отнесся къ жалобамъ спбирскаго архіепископа на нужды и отвётиль на нихъ молчаніемъ. До насъ дошла челобитная протопопа Андрея, въ которой онъ писалъ, что его уже высылаютъ изъ Москвы въ Тобольскъ, а между тъмъ государева указа на отписку государева богомольца Герасима о многихъ нуждахъ нътъ накакого 2). Этого указа и не последовало и посоль Герасима возвратился въ Тобольскъ ни съ чемъ. За то послана быза къ тобольскому воеводъ совершенно неожиданная для софійскаго дома царская грамота, которою предписывалось взыскать съ Герасима не только заемныя деньги 1000 р., но в за стругъ 39 р. 75 к. и за бархаты и сукна 69 р. 80 коп., которыя даны Герасиму «на поставлень в на государево в патріаршее мъсто 3). Это была первая непріятность, послівдовавшая изъ Москвы для четвертаго сибирскаго архіспископа. Но Московское правительство, кажется, забыло или думало, что софійскій домъ забыль его собственный долгь: въ 1639 г. при Нектарів во время страшнаго неурожан въ Сибири, правительство заняло у софійскаго дома 1500 четвер. ржи и 500 ч. хавба на жалованье служилымъ людамъ. Объ этомъ долгв узналь Герасимъ, и въ ответь на царскую грамоту посладъ въ Москву челобитную, въ которой, жалуясь на нищету софійскаго дома, просиль тѣ заемныя деньги за-



<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. пр. Разб. ст. № 17.

<sup>2)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. Разб. Ст. № 312.

<sup>3)</sup> Ibid. № 310.

честь за клібов, взятый въ займы казною при архіеп. Нектарів. «А мив, писаль Герасимь, платить твхь денегь нечемъ, потому что въ софійской казне после Невтарія денегь ничего не осталось. Лоходы же съ городовъ, остроговъ н съ слободъ собираются въ софійскую казну малые--всего въ годъ дани только 161 р. и техъ денегъ съ великою скудостью едва ставется на помовые расходы» 1). Эта челобитная была уважена, хотя и невполнъ: тобольскимъ воеволамъ велено зачесть архіспископу Герасиму, за заемныя въ Москві деньги хлібов, занятый у Нектарія, разсчитывая четверть ржи по 60 к. и овесь по 22 к. — всего 1000 р., а остальные 112 р. взять съ Герасима по прежнему указу 2). Затъмъ непріятности для софійскаго дома шли одна за другою: ивъ Москвы одинь за другимъ присылались въ Тобольскъ указы, которыми наносились самые существенные удары ховяйственнымъ стремленіямъ новаго сибирскаго архіепископа. Въ 1641 году Михаилъ Өедоровичъ указалъ, чтобы съ 1642 г. хлебной руги не давать софійскому дому, а пусть архіепископъ строится своею пашней». Но еще большее значение для софійскаго хозяйства имідо то распоряженіе правительства, которымъ велено было воеводамъ отобрать на государя разнихъ софійскихъ закладчиковъ. Еще въ концъ 1639 г. турвискіе и посадскіе люди и пашенные крестьяне били чезомъ Михаилу Оедоровичу, что въ туринскомъ острогъ и въ туринскомъ убядъ живуть на государевой землъ архіопископскіе закладчики--- человікь сь женами и дітьми; пашуть на себя пашню, косять сёно, а государевых людей твенять и съ своихъ дворовъ и пашенъ денежнаго оброку я выдъльнаго кліба въ государеву казну не платять. Въ заключенів челобитной просили, чтобы эти закладчики «тянули» выфств съ ними всякія государевы подати. Въ отвътъ на эту челобитную въ концъ 1640 г. присланъ туринскому воевод в указъ, которымъ вельно техъ закладчиковъ отписать на государя и впредь темъ, которые живуть на посадахъ, не чьими закладчиками не называться. Въроятно, узнавъ объ

<sup>1)</sup> Ibid. X 316.

<sup>2)</sup> Ibid. X 319.

этомъ указъ, и тобольские носадские люди жаловались на 14 человінь софійских закладчиковь, что послідніе живуть вы Тобольскі на государевой землів, торгують въ своихъ лавкахъ и на площади, промышляють всякими промыслами, а съ ними съ посадскими людьми никакихъ государевыхъ службъ не служать и оброку въ казну не платять, и затемъ тобольскіе челобитчики просили того же, что и туринскіе. Изъ этих челобитныхъ, между прочимъ, видно, что положение архіепископскихъ закладчиковъ было очень выгодное: заплативши въ домъ Софін Премудрости Божіей небольшой оброкъ, они уже были свободны отъ всякихъ казенныхъ податей и повинюстей. Однако не всегда было такъ, не всф архіепископы довольствовались отъ своихъ закладчиковъ однимъ оброкомъ: Герасимъ, отличавшійся особенною страстью къ стяжанію, требоваль оты нихъ и другихъ повинностей и смотрёль на софійскихъ закладчиковъ, какъ на своихъ крипостныхъ людей. Тъ же тобольские архиепископские закладчики 14 человъкъ, о которыхъ упоминается въ челобитной посадскихъ людей, въ концъ 1641 г. подали царю Михаилу Оедоровичу на Герасима следующую жалобу. Упомянувъ въ ней о томъ, что содни изъ нихъ жаловались за Макарія, а другіе за Нектарія, чтобы они заступались за нихъ во всякихъ обидахъ». челобитчики пишутъ: «Се нынъ стало невозможнымъ жить за архіепископомъ, притъсненія и налоги великіе, какъ отъ самаго архіепископа, такъ и его дворовыхъ людей: детей нашихъ берутъ насильно къ себъ во-дворъ, дочерей нашихъ насильно выдають замужь за своихъ пашенныхъ врестыянь. а за твоихъ государевыхъ людей отдавать не велять, накладывають на насъ сироть налоги не вміру, заставляють насильно пахать свои пашии, архіепископъ торговать не велить и изъ Тобольска не пускаеть, а мы люди торговые, а не пашенные..., и отъ твхъ притвсненій, государь. изъ нашей братіи сбіжаль, бросивь жену и дітей, другой, Михалко огородникъ, отъ его мученья удавился, в одного закладчика жена отъ его же архіспископскаго мученья удавилась... Въ заключение этой жалобы закладики просил жить за государемъ и вмёстё съ посадскими людьми «тянуть службу и тягло». Что въ этой челобитной нътъ преувеличиваній, мы не сомніваемся: только жестокія притісненія Герасима могли заставить закладчиковь желать измівненія своего положенія, потому что вообще закладчикамь и крестьянамь какь въ Европейской Россіи, такь и въ Сибири, за софійскимь домомь и за монастырями жилось лучше, чёмь за государемь. Воеводы сибирскіе не равь отписывали царю, что съ Сольвычегодска, Соликамска и др. городовь приходять въ Сибирь крестьяне съ женами и дітьми, селятся на государевой землів, но сейчась же закладываются за архіспископскій софійскій домь, за монастыри и боярскихь дітей, а на государя пашни не пашуть и никакихь податей не платять.

Всявлствіе приведенной выше челобитной, тобольскому воеводъ присланъ государевъ указъ, которымъ велъно тъхъ закладчиковъ взять въ посадъ и быть имъ за государемъ и вмъсть съ тобольскими посадскими людьми платить казенныя подати и служить всякія государевы службы. Такимъ образомъ софійскій домъ при Герасимъ лишился 20 закладчиковъ. Но этоть архіепископъ съ необыкновенной энергіей стремился къ расширенію софійскаго хозяйства и быль настолько найсточнвъ въ своихъ стремленіяхъ, что могъ побороть всякія въ хозяйственныхъ дълахъ препятствія-откуда не шли бы последнія. Указъ объ отобраніи софійскихъ закладчиковъ подаль ему поводъ послать Михаилу Оедоровичу одну за другой две самыхъ слезныхъ челобитныхъ. Въ одной изъ нихъ Герасимъ писалъ, что ему и его дворовымъ людямъ съ 1642 г. не указано давать хлъбнаго жалованья, а вельно заводить свои пашни; но ему заводить пашенъ некъмъ и нечъмъ, такъ какъ у него взято въ Тобольскъ 14 человъкъ и въ Туринскъ 6 человъкъ. Государь смиловался и велълъ выдать софійскому дому хлібоную ругу и послів 1642 г. въ теченіе тремъ лівть. Вь другой челобитной Герасимъ просиль, чтобъ государь возвратиль въ домъ Софіи Премудрости Божіей вышеупомянутыхъ туринскихъ и тобольскихъ закладчиковъ, «чтобъ софійская домовая пашня не залегла, домъ Софін Премудрости Божіей не оскудель и чтобъ дворовые люди от голода не разбрелись врозь. Чёмъ кончилось дёло о закладчикахъ, мы не знаемъ. Въ одномъ докладъ, поданномъ Алексъю Михайловичу, сказано: «велёно тёхъ закладчиковъ взять на госу-

даря, но взяты-ль, того неизвъстно». Вообще религіозвый Механлъ Оелоровичъ слишкомъ снисходительно относился къ своемъ сибирскимъ богомольцамъ и есле иногда издаваль указы, запрещающіе софійскому дому увеличивать число крестьянъ и количество поземельной собственности, то по первой же челобитной сибирского архіспископа немедленно изм'йняль оные. Это асно будеть видно, если мы обратимся къ козяйственной дъятельности архіепископа Герасима. Въ 1641 г. тюменскаго Преображенскаго монастыря черный понъ съ братіей дали вкладъ въ домъ Софіи Премудрости Божіей свою занику, находящуюся въ тюменскомъ увздв, по нижнему теченію Туры, за Щучьимъ озеромъ и за річкой Терентьевой. впадающей въ Туру, -- валику въ 150 десятинъ пахотной вемли и на 500 копенъ сънныхъ покосовъ. По распоряжению тобольскаго воеводы, эти земли были отведены софійскому дому, какъ того желали вкладчики и записаны въ книги. Тога Герасимъ билъ челомъ государю объ утверждении въ правахъ владенія тою завикою. Но въ Москве посмотрели на эту уступку вначе, чемъ тобольскій воевода. Миханлъ Өедоровичъ, выслушавъ о ней докладъ, рѣшилъ, что Герасимъ «то двлаеть не по двлу, что хочеть имать въ софійскій домъ монастырскія земли-вкладь, ему владёть тёми землями, какими владели прежніе архіепископы, а до мовастырских земель ему нътъ никакого дъла». На основания этого ръшения послана (въ 1643 г.) тобольскому воевод'в грамота, чтобъ онъ ни подъ какимъ видомъ не отдавалъ вышеупомянутыхъ земель въ домъ Софіи Премудрости Божіей и впередъ «смотрълг бы накръпко, чтобъ никто никанихъ земель архіепископу вновь не даваль и архіепископь бы ничьихь земель вновь не захватываль. Очевидно, правительство поняло, что софійскимъ домомъ просто овладъла страсть къ стяжанію, къ увеличенію земель безъ всякой надобности; ибо и безъ этой замики за домомъ Софін Премудрости Божіей числилось по переписнымъ книгамъ громадное количество поземельной собственности-несколько тысячь четей. Это-первый указь, ограничивающій права сибирскихъ архіспископовъ на расширеніе софійских владеній въ Сибири. Но это ограниченіе, какъ мы сейчась увидемь, было только на бумага, а не на деле.

Въроятно, Герасимъ предвидълъ подобный исходъ дъла въ Москве и, не дожидая онаго, постарался разными средствами украпить за софійскимъ домомъ право владенія вкладомъ Преображенскаго монастыря: въ 1642 г. онъ поселиль на тых вемляхь 20 семействь софійскихь крестьянь, построиль тамъ острожевъ и церковь во имя Покрова Пресвятой Богородицы. Узнавъ же о царской грамотв, Герасимъ немедленно, именно въ августъ 1643 г., послалъ Михаилу Оедоровичу челобитную, въ которой, ссылаясь на поселение въ новомъ селъ крестьянъ и на постройку тамъ «государева богомолья», просыть дать грамоту за красною печатью, чтобъ та земля была крвика за софійскимъ домомъ. Вмюстю съ темъ, въ той же челобитной Герасимъ просидъ, чтобъ и на будущее время государь велёль отводить въ домъ Софів Премудрости Божіей ть вемли, какія онъ прінщеть, такъ канъ прежней за софійскимъ домомъ мало (?!) и его дворовымъ людямъ хлъба пахать негдв. И что же? Михаиль Өедоровичь пожаловаль и указалъ (въ окт. 1643 г.) тобольскому воеводъ не отнимать у софійскихь богомольцевь уступленныхь тюменскимь монастыремъ вемель, потому что тамъ уже стоитъ «государево богомолье храмъ Поврова Пресвятой Бородицы». Таково было начало и таковы были обстоятельства, сопровождавшія основаніе на лівомъ берегу Туры, недалеко отъ впаденія этой ріжи въ Тоболь, слободы Покровской.

Не смотря на царское запрещеніе софійскому дому впредь не увеличивать земель «нѣкоторыми дѣлы», подъ Покровскую слободу отведенъ новый значительный кусокъ земли. Въ 1644 году архіспископъ Герасимъ билъ челомъ государю, что въ 1645 г. государеву богомолью—софійскому дому не вельно давать хлѣбнаго жалованья и онъ, архіспископъ, теперь заводить пашню, чѣмъ бы ему и его дворовымъ людямъ прокормиться и не умереть съ голоду, а подъ Покровскимъ селомъ уступленной тюменскимъ Преображенскимъ монастыремъ вемли мало и новыхъ крестьянъ посадить негдѣ. Вслѣдствіе этого Герасимъ просилъ отвести къ этому селу земли и сѣнные покосы, которые лежать внизъ по Тоболу, по рѣчкѣ Усалкѣ и по рѣчкѣ Искѣ на обѣ стороны. Государь пожаловалъ. Но въ то же время (дек. 1644 г.) тобольскому воеводѣ

послана подтвердительная грамота, чтобы впредъ въ Софійскій ломъ и въ сибирскіе монастыри ни русскіе, ни татары, ни остяки никакихъ земель, сънныхъ покосовъ и угодій не давали, а какія земли, послё этого указа, найдутся за сибирскимъ архіепископомъ, или за сибирскими монастырями городовъ тобольскаго разряда, то отбирать на государя безповоротно и безденежно, и чтобъ тобольскій воевода и другіе воеводы смотрёли за этимъ «крепко на крепко». Однако Герасимъ нисколько не смутился и подтвердительнымъ указомъ: онъ привыкъ уже считать такія запрещенія мертвой буквой и зналь, что слезныя челобитныя отъ «софійскаго государева богомолья» имвють большое вліяніе на религіозныхъ московскихъ государей. Въ следующемъ году едва только Алексей Михайловичь вступиль на престоль, какъ Герасинь биль ему чиломъ, что земля Устъ-Ницынской слободы выпахалась, а смежная съ ней земля за р. Моставою около 300 десятинъ цустая и въ дачахъ ни за къмъ не была и просилъ отвести въ домъ Софін Премудрости Божіей эту землю. И государь пожаловаль и въ то время послаль указъ, чтобы впредь и т. д. 1).

Вообще за софійскимъ тобольскимъ домомъ нужно признать большое колонизаціонное значеніе; онъ быль самынь энергичнымъ факторомъ въ исторіи заселенія Сибири: Въ какихъ-нибудь 25 льть посль своего основанія этоть домъ построиль въ разныхъ мъстахъ нъсколько слободъ и деревень и населиль ихъ крестьянами. Правительство уже вступаеть въ борьбу съ нимъ: ограничиваетъ его право относительно увеличенія земельной собственности и крестьянъ, приказываеть воеводамъ отбирать отъ софійскаго дома лишнія земли и лишнихъ крестьянъ на государя «безповоротно и безденежно». И темъ не мене и при этихъ неблагопріятныхъ условіяхъ софійскій домъ, благодаря энергін архіепископовъ, дълаетъ новыя заимки, увеличиваетъ годъ отъ году число крестьянъ и находить средства укрѣплять за собою пріобрѣтенія, сделанныя противъ самыхъ строгихъ царскихъ указовъ. Не всегда эти указы, однако, оставались мертвой буквой: во второй половинъ 17 в. два раза самимъ дъломъ отбирались на

<sup>1)</sup> См. наше изслед. Заселение Сибири... стр. 130-135.

государя крестьяне, какъ отъ софійскаго дома, такъ и нёкоторыхъ сибирскихъ монастырей. Но уже самый фактъ, что
правительству приходилось силой выгонять крестьянъ изъ
архіепископскихъ владёній и сажать ихъ на вемляхъ государевыхъ указывать на то, насколько было лучше крестьянамъ жить за софійскимъ домомъ, чёмъ за государемъ.
Мы не нашли переписныхъ книгъ вотчинъ софійскаго дома
послё Герасима, но судя по его энергичной и настойчивой
хозяйственной дёятельности, можно сказать, что въ дёлё развитія софійскаго хозяйства четвертому сибирскому архіепископу принадлежитъ выдающаяся роль.

Не мало печали и заботъ причинилъ Герасиму пожаръ въ Тобольски въ 1643 г. Съ 13 на 14 августа загорилась нагорная часть города и жертвою этого пожара сдёлались, между прочимъ, софійскій домъ, соборная и дві другія церкви, бывшія на архіепископскомъ дворв. Герасинь перевхаль жить вь Знаменскій монастырь и началь заботиться о постройкі новаго собора и новаго архіепископскаго дома. Еще въ 1644 г. гобольскому воеводъ князю Гр. Куракину прислана была грамота отъ Миханла Оедоровича, которою велено «въ Тобольсът посят пожарнаго времени воздвигнуть соборную церковь Софін Премудрости Божіей на старомъ мість и въ такую ке міру, какова была я прежняя церковь, а деньги за лівсь и плотникамъ давать изъ казенныхъ тобольскихъ доходовъ» 1). Пзъ того же документа видно, что соборная перковь была заложена именно при воеводъ Куракинъ и не позже 1645 г., такъ какъ этотъ воевода въ генв. 1646 г. уже увхалъ изъ Тоюльска. Поэтому летописець сибирскій, на которомь и оснонвается Н. Абрамовъ, совершенно несправедливо записалъ, по новый соборъ Софін Премудрости Божіей заложенъ толь-10 24 мая 1646 г. 2). Соборъ строился долго, болье четыехъ леть и освященъ только 13 авг. 1648 г.; одновремено съ нимъ началась постройка и архіепископскаго дома, но огда она окончена---мы этого не знаемъ. Новый соборъ мълъ два предъла и 13 главъ, а величина его, въроятно,

<sup>1)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 246, a. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Странникъ 1866 г. авг., стр. 31; Др. Рос. Вивл. ч. III, стр. 173.

была такая же, какъ и прежняго, построеннаго Кипріаномъ, но місто для него выбрано иное, вопреки царской грамотіз 1644 г. Воевода Гагариять и архіепископъ Герасимъ въ 1646 г. отписывали въ Москву, что новая церковь Софіи Премудрости Божіей заложена на томъ мість, гдів до пожара находилась церковь Спаса Нерукотвореннаго: «а на прежнемъ церковномъ мість той соборной церкви поставить было нельзя за тіснотою и потому, что съ прежняго міста не было выходу къ площади»...

Дальнёйшія наши свёдёнія о четвертомъ сибирскомъ архіепископъ касаются уже его отношеній къ тобольскимъ воеводамъ, софійскимъ дворовымъ людамъ и т. п. Предъ нами лежить несколько документовь изъ Сибирскаго приказацарскія грамоты, отписки самого Герасима, извёты на него разныхъ людей; въ нихъ мы находимъ о жизни этого архіепископа интересныя свёдёнія, которыми и подёлимся съ нашеми читателями. На основаніи этихъ историческихъ данныхъ мы можемъ сказать, что Герасимъ не пользованся уваженіемъ тобольскаго населенія; онъ самъ не разъ жаловался царю и патріарху на вражду къ себъ воеводъ, софійскихъ дворовыхъ людей, старцевъ и тобольскихъ жильцевъ. И нужно замітить, что причины этой вражды въ значительной степени лежали въ самомъ архіепископъ. Несомивино-Герасемъ былъ человъкомъ жестокаго нрава. Мы выше упоманале о жалобъ софійскихъ закладчиковъ на жестокости Герасима, последствіемъ чего были даже самоубійства невсоторыхъ изъ нихъ, и высказали основанія-почему этой жалобъ савдуеть вврить. Другіе документы подтверждають тоже самое. Напр. протодъяковъ соборной церкви Матвъй Мартыновъ, тогъ самый, который написаль св. икону Абалакской Божіей Матери, за обмольку при проивнесеніи многольтія государю быль посаженъ Герасимомъ на цепь въ мукосейню и только по случаю дня ангела царя Алексвя Михайловича быль наконець помеловань. Это наказаніе нужно считать слешкомь жестокимь. именно потому, что прогодьякону Матвею, какъ отписываль царю самъ Герасимъ, въ это время было болве 80 леть в такому дряхлому старику естественно было сдёлать обмолвкупроизнести на многольтіи вмысто имени царя Алексыя, имя

повойнаго государя. На жестокость Герасима жаловались софійскіе дворовые люди и даже сами воеводы. Григорій Куракинъ съ товарищами предъ самымъ отъйздомъ изъ Тобольсва посладъ царю двв челобитныхъ, въ которыхъ жаловался на поведеніе архіеп. Герасима. Мы не нашли этихъ документовъ въ архивъ, но о смыслъ жалобъ воеводъ можно судить по челобитнымъ царю самого архіепископа. Въ одной нять нихъ Герасимъ, упомянувъ о «доводныхъ воровскихъ статьяхь», которыя на него взводять, замівчаеть: «а я твой. государевъ богомолецъ, и въ молодыхъ летахъ будучи и въ мірь живучи никакихъ воровскихъ статей не держался и не за какимъ дурномъ не хаживаль, а теперь, государь, уже къ старости приближаюсь, такъ какое мев дурно делать, или помыслеть про тебя государя, или какое иное безчиніе заводить?... Далье Герасимъ пишеть, что онъ уже пятый годъ терпить въ Сибири всякое безчестіе и позоръ отъ разныхъ крамольниковъ и если до сего времени не билъ челомъ госуларю на тёхъ воровъ, то надёялся, что они укротятся и перестануть сочинять «воровскіе злые заводы»; между тёмь они еще больше прежняго вооружились противъ него и всячески позорять, безчестять и напрасно оглашають... Теперь стеривніе стало уже не въ міру: по вся дни отъ ихъ воровскихъ умысловъ угрозъ збло стражду и мучусь въ великой скорби и печали: земля дальняя, а люди, государь, своеобычные в тажкосердые-все ссыльные, стражду отъ нихъ аки овца посреди волковъ... 1). На эту челобитную государь отввчаль, что Герасимь не упоминаеть имень твхъ, которые его безчестять, не упоминаеть ихъ воровскихъ дёль и преступленій и когда онъ объ этомъ напишеть, то на этоть счеть будеть указъ... 2). Изъ другой челобитной Герасима видно, что воеводы жаловались царю на его «жестокое смиреніе» разныхъ чиновъ людей. Въ оправдание свое этотъ архіепископъ пишетъ: «никому, государь, отъ меня, твоего государева богомольца, жестокаго смиренія не бываеть, никого ничвиъ я не оскорбляю: а если и доводится кого посмирить

<sup>1)</sup> А. М. Ю. Сиб. Пр. Столб. № 139, л. 269.

<sup>2)</sup> Ibid. a. 723.

за неистовство. да и то съ пощадою, а не жесточно...> Писались на Герасима и иного рода извіты. Такъ чернецъ Герасимъ обвинялъ архіепископа въ томъ, что онъ мирволить нъкоторымъ своимъ дворовымъ людямъ и особенно родственникамъ, которые, опираясь на его высокое покровительство. дълаютъ всякія беззаконія: родной братъ Герасима, Гаврию Черницынъ билъ чернаго дъякона Андріана «пинками и осдопами» за то, что зналъ про духовныя дёла Герасима; племянники архіепископскіе-дьякъ его Иванъ Манзинъ (Мильзинъ върнъе), да Гавриловъ сынъ Степанъ Черницынъ безпрестанно курять у себя вино и продають его всякимъ людямъ; дворовый человъкъ Андрюшка Хлепня держитъ у себя табакъ, самъ пьетъ (куритъ) его и продаетъ другимъ; архіепископскіе дворовые люди Алешка Німой, да Васька Соснив покрали въ Знаменскомъ монастыръ монастырскую казну в съ тою кражей были пойманы, но старцы Знаменскаго монастыря, опасаясь архіепископа, тёхъ воровъ въ съйзжую избу не водили... «А тъхъ воровъ архіепископъ взяль въ себъ. - Ваську Соснина назвалъ себъ сыномъ и поставиль его дьякономъ, а другаго вора Алешку держитъ у себя въ хлъбнъ и никакого наказанія имъ не учиниль... да и другіе архіепископскіе дворовые люди воровали на посадъ въ Тобольскъ въ разныхъ мъстахъ, а онъ Герасимъ, въдая ихъ воровство, потакаеть имъ въ томъ и за нихъ стоить...> 1). Лействительно Герасимъ прибылъ въ Тобольскъ не одинъ, а съ пълымъ от племенемъ и, можетъ быть, въ этомъ, помимо лечныхъ недостатковъ, заключалось его несчастіе: его родственники были люди жадные и не брезгали никакими средствами, чтобы нажиться. Герасимъ не могь быть строгимъ и справедливымъ къ нимъ: онъ жилъ на чужой сторонъ посреди людей, по его выраженію, «своеобычных» и жестовосердых», ихъ поддержкъ въ разныхъ дълахъ, а они, нуждался ВЪ на его защиту, злоупотребляли своимъ положеопираясь ніемъ, притесняли другихъ и вели разгульную жизнь. И если Герасимъ, какъ мы видели, отличался страстью къ стяжанію, то очевидно--ему было для кого собирать богат-



¹) А. М. Ю. Свб. Пр. Ст. № 139, лл. 481-484.

ство. За то несомивнию, что родственники Герасима своимъ поведеніемъ въ значительной степени подрывали его правственный авторитеть и возбуждали противь него гивыь у другихъ жителей Тобольска. Правою рукой у этого архіспископа былъ его племянникъ Ивашка Мильзинъ: онъ завъдываль вефии хозяйственными дёлами и дворовыми людьми и быль дыявомы вы архіепископскомы приказы. Но что за человъкъ Мильзинъ? Объ этомъ им можемъ судить по одной челобитной въ царю преемника Герасима, архіеп. Симеона. Нужно замътить, что послъ смерти Герасима. Тобольская казедра оставалась незанятою полтора года и во все это вреия Мильзинъ управлялъ архіепископскимъ софійскимъ домомъ. Богда же прибыль въ Тобольскъ Симеонъ, то онъ нашель домъ Софія Премудрости Божіей совершенно ограбленнымъ: «хлібь всякій, жаловался Алексью Михайловичу Симеонъ, медъ пръсвый и вино горячее, всякія питья и всякую посуду разносыть къ себъ и съ племенемъ и друзьями всякимъ софійскимъ добромъ делился; да кроме того онъ Мильзинъ приходилъ съ друзьями и племенемъ, съ женами въ архіепископскій домъ, пали, ћан и прохлаждались въ архіепископскихъ кельяхъ и всявдствіе этого такъ разориль софійскій домь, что я, богомолецъ твой, по прівадв въ Тобольскъ не нашель никакой посуды ин въ кельяхъ, ни въ поварив и нечемъ было воды зачеринуть, а денегъ въ казит не осталось ни одной деньги...» 1).

Мы привели историческія свідінія далеко не въ пользу Герасима и которыя рисують его съ дурной стороны. Правда, къ извітамъ на сибирскихъ архіепископовъ нужно относиться осторожно и критически: эти документы въ большинстві случаєвъ и малой доди не заключають въ себі правды. Но если ми вначе относимся къ извітамъ на Герасима, то, между прочимъ, и потому, что имъ вірили и царь и патріархъ. Получивъ вышеупомянутыя отписки тобольскихъ воеводъ о поведеніи Герасима, патріархъ Іосифъ, по повеліню Алексія Михайловича, писалъ къ этому архіепископу, чтобы онъ «впредь отъ такого дурна унялся». Значить, въ Москві вірний въ «неистовое поведеніе» Герасима, если сочли нуж-

<sup>1)</sup> A. M. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 100.

нымъ дёлать ему такое рёзкое замёчаніе! Между тёмъ какъ извёты на другихъ архіепископовъ большею частію кончались тёмъ, что правительство выдавало имъ этихъ извётчиковъ головою. По всему видно, что Герасимъ не пользовался уваженіемъ такъ же и въ Москвё, какъ и въ Тобольске: его предшественники часто получали отъ царя и патріарха награды и подарки въ виде драгоценныхъ панагій и крестовъ мантій, рясъ, шубъ и т. п., но Герасима въ этомъ отношеніи совершенно обходили.

По поводу грамоты патріарха Іосифа, Герасвиъ написаль царю Алексвю Михайловичу объясненіе; оно очень пространно, а потому мы приведемъ здёсь только болёе интересныя мъста изъ него. Сначала Герасимъ говорить о причинахъ ссоры его съ воеводами: последніе ради своей бездельной корысти начали вибіпиваться въ духовныя архіспископскія дъла, а онъ за это укорялъ ихъ, говорилъ имъ, что они дълають то «насильствомъ» противъ царскихъ указовъ, а воеводы на такіе указы отвічали жалобами царю на неистовое житье архіепископа. «А мое грёшное житье, пишеть Герасимъ, извъстно всему софійскому собору и софійскимъ дворовымъ людямъ... Не мною то, государь, грешнымъ началось и не мною кончится, что злокозненный врагь супостать душъ нашихъ изначала и безпрестанно воюетъ на христіанскій родъ, а паче же на нашъ духовный чинъ своими злокозненными различными ухищреніями и ни одивъ архіспископъ въ Сибири отъ такихъ воровъ и крамольниковъ и ложныхъ извётчиковъ не пробыль безъ позору и безъ оглашенія... Затвиъ Герасимъ говорить, что писались такіе извіты на Кипріана и на Нектарія, а если на Макарія они не извъщали своихъ ложныхъ заводовъ, такъ потому, что не смеля: «боялись большаго страху и жестокаго наказанія блаженной памяти отца твоего Мих. Өед. и деда твоего патріарха Филарета Никитича, что они государи такихъ воровъ и крамольниковъ на святительскій чинъ не попущали...». «А Нектарій архіепископъ, поживъ въ Сибири немногое время в узнавъ ихъ злонравные обычан, воровскіе, бездельные и всякіе ихъ крамольные заводы, упросиль у государя милости: по государеву жалованью уклонился оть ихъ воровскихъ заводовъ въ монастырь на свое объщание... А такихъ, государь, воровъ и крамольниковъ и ложныхъ составщиковъ, какъ въ твоей дальней отчинъ въ Сибири, нътъ нигдъ во всей твоей государевой державъ. Въ заключение этого объяснения архиен. Герасимъ просилъ государя не върить отпискамъ воеводъ, а «про мое всякое неистовство вели, государь, сыскать въ Тобольскъ всъмъ священнымъ чиномъ и всякими жилецкими людьми тобольскаго города, опричь воровъ и крамольниковъ...» 1). Но правительство равнодушно отнеслось къ этому объяснению и не дълало «сыска», какъ того требовалъ Герасвиъ.

Следуетъ также заметить, что архіеп. Герасимъ, страстно занятый козяйственными дёлами, кажется, съ небреженіемъ относился къ своимъ архіерейскимъ дъламъ. Его предшественники то и дело жаловались царю на недостатокъ духовенства въ Сибири и почти ежегодно били челомъ о присылкъ священниковъ изъ другихъ русскихъ епархій. Ничего подобнаго мы не встрвчаемъ со стороны Герасима. Его отписки въ царю наполнены или жалобами на воеводъ, боярскихъ дътей, дворовыхъ людей, или объясненіями по поводу извётовъ на него разныхъ лицъ, или извъщеніями «о смиреніи» того или другого виновнаго въ духовномъ деле тюрьмой, мукосъйней, батогами и пр., но просыбъ о присылкъ священиивовъ совершенно не встръчаемъ. И не слъдуетъ думать, что въ архіепископство Герасима Сибирь въ этомъ отношеніи была удовлетворена. Преемникъ его Симеонъ едва только прибыль въ Тобольскъ, какъ началь уже жаловаться на недостатокъ черныхъ и бълыхъ поповъ въ сибирской епархіи н просиль выслать ихъ ивъ Руси. Но и въ отпискахъ Герасима мы находимъ много интересныхъ сведеній касательно вравовъ тогдашняго сибирскаго населенія. Такъ въ 1645 г. била ему челомъ «дъвка Авдотьица на отца своего Богдашку-ссыльнаго съ Костромы посадскаго человека въ томъ, что тоть отецъ ея требуеть отъ ней, чтобъ она жила съ нимъ блуднымъ гръхомъ и нъсколько разъ тащилъ ее на постель н хотёль изнасиловать, а въ противномъ сдучав угрожаль

<sup>1)</sup> A. M. W. Cub. Hp. Ct. No 246, ss. 226-232.

выдать ее замужь за зерещика. Свидетели вполев нодтвердили показаніе Авдотьицы. Сообщая объ этомъ дёлё патріаху, Герасимъ просилъ отъ него указа, какъ поступить ему въ данномъ случав съ Авдотьицей и ся виновнымъ отцомъ. Хотя это дело духовное, но патріархъ Іосифъ почему-то не решился постановить своего решенія, а отослаль дело въ царскій приказъ. На оборотъ отписки Герасима мы находить следующее интересное решение этого дела... «Сент. 8 д. по патріаршей отписки государю царю Ал. Мих. докладываль бояринъ и дворенкій князь А. М. Лыковъ, и того жъ дня государевымъ царевымъ... словомъ приказалъ бояринъ и княж Н. И. Одоевскій дьяку Гр. Протопопову написать къ тобольскимъ воеводамъ государеву.... грамоту и велъть: того Богдашку за воровство и безчинство бить кнутомъ по торгамъ нещадно и послать въ тюрьму, а дочери его Авдотыца дать изъ тобольскихъ казенныхъ доходовъ три рубли денег и выдать её замужъ, за кого она похочеть...» 1). Въ однов отпискъ Герасима читаемъ слъдующее: «Въ 1645 г. дъякон соборной церкви Кирилко Ивановъ хотваъ зарвзать въ Тобольскв посадскаго человвка Пятого, но потомъ повиния тому Пятому и написаль своею рукою письмо, а въ письм написано: память мив дьякону Кирилу, что хотвль зарвзат посадскаго человъка Пятого съ его братомъ Ортюшкою в нынъ я дыяконъ Кирилъ его Пятого заръзать не хочу в впред мив дьякону на него никакого дурна недумать; то пасым дьяконово Пятой подаль въ съвзжую избу твоимъ гос. воеводамъ... Вследствіе жалобы Пятого тобольскіе воеводи от дали дьякона «за пристава». Но за виновнаго вступился еге отецъ соликамскій священникъ Иванище Елизарьевъ и праслаль Герасиму въ Тобольскъ грозное письмо, въ которомъ между прочимъ, писалъ: «отпусти къ намъ въ Солеванск сына нашего Кирила, понгрался нашимъ сыномъ-да время пожаловать, знай, что и ты святитель не ангель и намь Господь Богъ поможеть и государь пожалуеть и добрые люд вступятся, а только не отпустишь, то и тебъ не легче будеть

¹) А. М. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 1183.

нашего, тогда и мы станемь отдание празднику сотворять...  $^{1}$ ). Интересна отписка Герасима относительно последняго остякскаго кодскаго княвя Диметрія Алачева. Его отецъ Миханлъ, сынь Игичея, принявии христіанскую віру, пристроиль въ своей вотчинъ Кодъ церковь во имя Живоначальной Троицы. н пожертвовалъ туда разные священные сосуды и книги; на серебряномъ потиръ была даже надпись, что серебр, сосуды даны въ церковь Ж. Тр. вн. Миханломъ Алачевымъ 1629 г. 1-го сент. Самъ Михаилъ постоянно жилъ въ Тобольскъ и здёсь построиль церковь во имя Живон. Тр.; онъ и умеръ въ этомъ городъ. Его сынъ Димитрій, отправившись однажды въ Коду, ограбилъ тамошнюю церковь, которая долгое время оставалась безъ пънія за отсутствіемь священника, а затьмь началъ распродавать въ Тобольскъ разные священные сосуды н книги. Объ этомъ-то дёлё и сообщаеть царю въ своей отпискъ архіеп. Герасимъ. «Въ нынъш. 1644 г., писалъ Герасимъ, въдомо миъ учинилось, что князь Димитрій пограбя въ церквахъ Божінхъ отца своего церковные серебр. сосуды и служебныя книги, началъ продавать ихъ въ Тобольскъ. Я велълъ ему принести то церковное строеніе къ себъ посмотреть будто для купли и онъ принесъ- потиръ, три блюда, звъзду, копіе и лжицу, да книгъ печатныхъ-12 миней, 2 октая, а тріоди-постную и цвётную продаль самаровскимъ ямщикамъ. И тъ сосуды, книги я взялъ и положилъ въ софійскую казну до твоего государева указа, а отдать ему не смълъ, чтобъ онъ кн. Димитрій не осквернилъ, не продаль бы ихъ иновърцамъ; русскимъ же людямъ тъхъ сереб. сосудовъ вымёнить некому, потому что въ Сибири люди все бъдные и мъста перковныя все скудныя.... На эту отписку Герасима последоваль изъ Москвы такой указъ. «Велено изъ Сибири ки. Димитрія Мих. Алачева съ матерью, женой и дътьми отпустить въ Москву, отчину его Коду отписать на государя, а пограбленные церковные сосуды и книги отослать въ Коду, въ церковь Живоначальной Троицы... > 2). «И съ того временя, замівчаеть сибирскій лівтописець, князь Димитрій

¹) А. М. Ю. Сиб. Пр. Ст. № 240, лл. 212—220.

<sup>2)</sup> A. M. 10. Cu6. Пр. Ст. № 134, л. 20-25.

въ Сибирь не бывалъ, въ Москвѣ и скончался, бывъ у великаго царя въ стольникахъ; а виѣсто Коды дана ему вотчина Лена, на р. Вычегдѣ, близь Яренскаго городка» 1).

Въ заключение нашей статьи о четвертомъ сибирскомъ архіепископъ считаемъ нужнымъ еще сказать, что Герасимъ оставиль въ Сибири память по себъ не только книгами, принадлежавшими ему и хранящимися до сего времени въ Тобольскъ, но и нъкоторыми другими предметами. Этотъ архіепископъ занимался иконописаніемъ и плодомъ этихъ занятій быль образь Св. Николая, писанный Герасимомь въ 1645 г., хранится до сего времени въ междугорскомъ Ивановскомъ монастырв. «Изъ церковныхъ и архіерейскихъ принадлежностей, оставшихся послъ архіепископа Герасима, сообщаєть Н. Абрамовъ, сохраняются до настоящаго времени въ тобольской архіепископской ризниць: потирь и дискось серебряные, подъ золотомъ съ выръзкою на нихъ: лъта 7156 (1648) устроенъ бысть сей святой потиръ и дискосъ во св. соборной и апостольской церковь Софін Премудрости Божіей въ богохранимомъ градъ Тобольскъ, по въръ смиреннаго Герасима архіепископа сибирскаго и тобольскаго, на память своея души и своихъ родителей. Въсу 6 ф. 21 зол.; панагія однозолотая, съ выръзкою на ней: лъта 7150 (1642 г.) мая въ 20 день смиренный Герасимъ, милостію Божіей архіепископъ сибирскій и тобольскій. Въ этой панагів 132 разныхъ дорогихъ камней, въ числъ ихъ 20 алмазовъ и одинъ изумрудъ> 3).

Умеръ Герасимъ въ 1650 г. О его кончинъ лътописецъ замъчаетъ: «16 іюля, во вторникъ въ восьмой часъ дня преставился въ Тобольскъ преосвященный Герасимъ; а былъ на своемъ святительскомъ престолъ въ Тобольскъ несъъздно 9 лътъ и полтретья мъсяца. А погребеніе Герасиму было Симеономъ архіепископомъ Сибпрскимъ и Тобольскимъ въ 1652 г. мая 13 дня» 3).

П. Буцинскій.



<sup>1)</sup> Др. Росс. Вивл., ч. Ш, стр. 166.

<sup>2)</sup> Странникъ 1866 г. февр., стр. 61.

<sup>3)</sup> Др. Рос. Вивл., ч. III, стр. 178.

# ВВРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 11.

ІЮНЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Івня 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

# Вторая книга Моисея «ИСХОДЪ»

въ переводъ и съ объясненіями.

(Продолженіе \*).

0 посвященіи Аарона и сыновъ его (29, 1-35).

Ст. 1. И вотъ что ты совершишь съ ними, чтобы освятить з. чтобы быть имъ священниками Моими: возьми одного тельиз воловъ, и двухъ барановъ безпорочныхъ, (2) и хлъба кнаго, и оладій присных, пропитанных елеемь; изв крупиной отв пшеницы муки сдълашь ихг. (3) И положи ихг оту корзину, и представь их вы корзинь, и тельца и двухь нановг. (4) И Аарона и сыновт его приведешь ко входу вт нію собранія, и омогиь их водою. (5) И возьмешь облачеи облечень Аарона хитономь, и ризою оплечья, и оплечіемь, ипрудникомь, и опомиешь его поясомь оплечья. (6) И возлони повязку на голову его и наложишь вънецъ святыни на яжу. (7) И возьмешь елей помазанія и взольешь на голову и помажениь его. (8) И сыновь его приведениь и облечени хитонами. (9) И опоящешь их поясомь, Апрона и сыз его, и <mark>повяже</mark>шь и**м**ъ повязки, и будетъ у нихъ священпо уставу на въкв, и вручишь его Апрону и сынамв его. ) И приведешь тельца предъ скинію собранія, и возложать оонь и сыны его руки свои на голову тельца. (11) И зако-

<sup>)</sup> См. ж. «Върз и Разунъ» 1891 г. № 10.

лешь тельца предъ лицемъ Ісговы, при входъ въ скинію собра нія. (12) И возьмешь крови тельца, и возложишь на рога жерт венника пальцемт своимт, прочую же кровь выльешь у основани жертвенника. (13) И возъмешь весь тукт, покрывающій внут ренности, и сальникъ съ печени, и объ почки, и тукъ, кото рый на нихъ, и воскури на жертвенникъ. (14) А мясо тем ца и кожу его и нечистоту его сожжешь на огнъ, внъ ст на; это жертва за гръхг. (15) И возьмешь одного барана возложать Ааронь и сыны его руки свои на голову барана. (16 И заколешь барана, и возъмешь кровь его, и покропишь на жеря венникт кругомт. (17) И разнимешь барана на части ею, вымоешь внутренности его и ноги его, и положишь на част его и на голову его, (18) и воскуришь всего барана на жеры венникъ. Это – всесожжение Іеговъ, благоухание приятное: этосожигаемая жертва Іеговь. (19) И возьмешь втораго барам и возложать Aаронь и сыны его руки свои на голову баран (20) И заколешь барана и возъмешь крови его, и возложины конець уха Ааронова и на конець уха сыновь его, праваго, и в большой палець правой руки ихь, и на большой палець прав ноги ихъ, и покропишь кровію на жертвенникъ крупомъ. (2 И возьмешь крови, которая на жертвенникь, и елея помазан и покропишь на Аарона и на одежды его, и на сыновъ ею на одежды сыновт его ст нимт; и освятятся онт и одежды ( и сыны его и одежды их св нимь. (22) И возьмешь от в рана тукт и курдюкт, и тукт покрывающій внутренности, сальникт печени, и объ почки, и тукт, который на нихт, и пр вое бедро; ибо это -- барань врученія: (23) и круглый хльбь один и оладью хльбную масляную одну, и лепешку одну, из коря ны опрысноковь, которая предъ Іеговою. (24) И положины на руки Аарона и на руки сыновт его, и воздвигнешь это прв лице Іеговы. (25). И возьмешь это ст рукт ихт, и воскурия на жертвенникъ надъ всесожжениемъ, въ благоухание прияты предъ Іеговою; это -- сожигаемая жертва Іеговъ. (26) И во мешь грудь отг барана врученія, Ааронову, и воздвигнешь предъ лице Іеговы, и будеть она твоею долею. (27) И ост тишь грудь воздвиженія и бедро возношенія, воздвигнутос вознесенное отъ барана врученія, то, что—Аарону и что-- 🖼

намь его. (28) И пойдеть это Аарону и сынамь его по уставу вычному от сынов Израиля, ибо это-возношение; возношеніемь оно бидеть от сыновь Израчая изь мирных жертвы иль. возночиениемь от нижь Іеговь. (29) А священныя одежды, которыя для Аарона, будуть для сыновь его посль него, чтобы номазывать вз них и совершать вз них врученіе. (30) Семь дней будеть облачаться вы них священникь, на мысто его, изы сыновь его, который будеть входить во скинію собранія для служенія во святилищь. (31) И возьмешь барана орученія, и сваринь мясо его на мъстъ святомъ. (32) И бидитъ ъсть Авронь и сыны вго мясо барана и'хльбь, который вь корзинь, у входа въ скинію собранія. (33) И будуть они петь то, чымь очищены при вручении имь (священства), для освящения ихь; и посторонній не должень пьсть, ибо это—святыня. (34) И если бучеть оставаться от мяса врученія и от хльба на утро: сомжешь остатокт на очнь; не должно псть его, ибо этосвятыня. (35) И совершины съ Аарономъ и сынами его все шик, како Я повельло тебь; семь дней будешь вручать имо CORTUENCINGO.

Ченъ посвященія Аарона и сыновъ его подробно изложень въ разбираемой главів, а въ книгів Левить (гл. 8) подробно описано исполненіе всівхъ дійствій, предписываемыхъ сил ченомъ.

Ст. 1. Для освященія будущаго первосвященника и будущяхь священниковь вельно взять одного тельца из волово, то есть, молодаго вола; воль должень быть принесень въ жертву очистительную за грёхи посвящаемыхь. Вельно взять двух бараново безпорочныхь, то есть, неимьющихь тыхь немостатковь тылесныхь, которые подробно указаны въ книгы левить (22, 21—25); бараны должны были послужить предметомь для двухь различныхь видовь жертвь, указанныхь лагье въ разбираемой главь.

Ст. 2 и 3. Для освященія новопосвящаемых вельно приготовать и предметы безкровной жертвы—прівсное печеніе, различно приготовленное: хлібы, оладьи, пропитанныя масломь, лепешки, намазанныя масломъ. Печенія должны быть сділаны изъ лучшей муки, крупичатой, и сложены въ одну корзину. Изъ животнаго и растительнаго царства предметы, наиболье употребляемые для поддержанія человыческой жизни, должны были послужить и предметами приношенія человыка Богу, и средствами снисканія милости Божіей, прощающей и очищающей грыхи.

Ст. 4. Аврона и сынова его приведещь; не послё приведенія животныхъ и принесенія хлёбовъ въ корвинів, а вмісті, въ одно время, Моисей долженъ быль привести и посвящаємыхъ и нужное для посвященія (Лев. 8, 1). Ко входу въ скимю, то есть, на дворъ святилища, ко входу въ самую палатку. И омовшь ихъ водою. Омовеніе тіла, конечно всего, а не рукъ только и ногъ, было первымъ дійствіемъ, совершеннымъ надъ посвящаемыми (ср. Лев. 8, 6). Должно быть често и тіло у приступающихъ къ святынів.

Ст. 5 и 6. За омовеніемъ должно было послѣдовать облаченіе Аарона и сыновъ его въ священныя одежды. Сравнивая разсказъ вниги Левитъ (8, 7—13) и Исхода (40, 13, 14), справедливо будетъ придти къ выводу, что сперва облаченія были надѣты на Аарона, а потомъ на сыновъ его. Относительно облаченій см. изъясненіе 28-й главы.

Ст. 7. За облаченіемъ должно было последовать помазаніє сначала Аарона, а потомъ сыновъ его (ср. Исх. 40, 15). Подробности относительно елея помазанія см. при изъясненів Исх. 30, 23—25.

Взольешь на голову его. Эти слова ясно указывають способы помазанія какъ самого Аарона, такъ и сыновъ его, которых вельно было помазать такъ же, какъ помазанъ быль Ааронъ (Йсх. 40, 15).

И взольешь... и помажешь. Этими словами не означаются два различныхъ дъйствія; но указывается только на то, что возлитіе едея на голову и будеть составлять собою помазаніе.

Ст. 8 и 9. О помазаніи священниковъ не сказано здісь, а сказано только о возложеніи на нихъ священныхъ одеждь: но изъ ясныхъ словъ другихъ містъ писанія открывается, что Моисей долженъ быль момазать и сыновъ Аврона (Исх. 28, 41; 40, 15), что сыны Аарона были помазаны (Лев. 7, 36) и именуются помазанными (Чяслъ 3, 3). Посему нужно думать,

то въ разбираемыхъ стихахъ указаны только первыя, по врееня, дъйствія входивнія въ чинъ посвященія, вли врученія зященства Аарону и сынамъ его, а послъдующія дъйствія, мено, помазаніе и принесеніе жертвъ, подразумъваются. Въ виду ясныхъ словъ (Исх. 40, 15): помаже, какт помани ты отща ихт, не слъдуеть оказывать довърія позднъйних сказаніямъ о томъ, что сыны Аарона были помазаны всёмъ кначе, что самъ Ааронъ.

И будеть у нихъ священство по уставу на въкъ, то есть, ященство будеть всегда принадлежать Аарону и его почству, а не кому другому. Но не слъдуеть думать, что почщене перваго первосвященника и первыхъ священниковъ по вивств съ твиъ посвященемъ, въ лицъ Аарона и сырвъ его, и всъхъ послъдующихъ первосвященниковъ и свяенниковъ. Надъ послъдующими первосвященниками и свяенниками такъ же должно было совершаться посвящене встъ 20, 25. 26; Лев. 21, 10: Исх. 30, 32; Лев. 6, 22; л. 17, 5. 12).

Ст. 10. Первою язъ трехъ кровавыхъ жертвъ, которыя едписано принести во время посвященія Аарона и сыновъ э. была жертва за грёхъ. Жертвеннымъ животнымъ для ой жертвы быль телець-иолодой быкъ. Соответственно сокому положенію священныхъ лицъ, въ жертву должно 10 пойти крупное, а не мелкое животное (ср. Лев. 4, 3; . 3; Числъ 8, 8; Лев. 4, 13. 28. 32; 14, 10. 19; 12, 6; 5, 7). И возложать Апронь и сыны его руки свои на голову тельца. зложение рукъ на голову жертвеннаго животнаго имъло сто при всехъ видахъ кровавыхъ жертвъ (Исх. 29, 15; в. 1, 4; Исх. 29, 19; Лев. 3, 2; Лев. 4, 4; 8, 14). Это йствіе должно быть изъясняемо не въ смыслів употребленія чивго знака передачи греховь на голову жертвеннаго жинаго, а въ смыслъ нагляднаго и яснаго выраженія какъ ровольной готовности приносящихъ жертву отдать животз на закланіе, такъ и естественнаго состраданія къ домашму животному, предназначенному на закланіе. По поздивиму преданію іудейскому приносящій жертву возлагаль об'в на голову животнаго; но едва-ли это предание върно. Законъ Моисеевъ многократно говоритъ о возложение руки, а не рукъ (Лев. 1, 4; 3, 2; 4, 4 и др.).

- Ст. 11. Моисей долженъ совершить закланіе самъ, предъ святилищемъ, на дворъ скиніи.
- Ст. 12. И возьмещь крови тельца и возложищь на рога жертвенника пальцем своим. Самую священную часть жертвенника (см. изъясненіе 27, 2) повельвается помазать, посрествомъ пальца, кровію жертвеннаго животнаго. Такъ какъ въ крови, по слову Писанія (Быт. 9, 4), заключается душа жевотнаго, то есть, жизненная сила тъснъйшимъ образомъ связана съ бытіемъ крови и ея движеніемъ по тълу: то кровь является представительницею жизненной силы и ея виъстелищемъ. Посему возложеніе крови на рога жертвенника есть возложеніе души животнаго на самое священное мъсто святыни жертвенника, иначе сказать, есть принесеніе Богу души закланнаго животнаго.

Прочую же кровь выльешь у основанія жертвенника, то есть, за рѣшетку, окружавшую жертвенникь, иначе сказать, вылешь на святое мѣсто, огражденное отъ всякаго чистаго в нечистаго прикосновенія.

- Ст. 13. 14. Изъ жертвы за гръхъ подлежали сожженію на жертвенникъ тукъ и жирныя части, какъ наиболье сладкія в вкусныя; иначе сказать, только немногія лучшія части жертвеннаго животнаго составляли приношеніе Богу въ жертвъ за гръхъ. Все остальное мясо, съ кожею и нечистотами, подлежало сожженію не на жертвенникъ, а за станомъ, внъ его. Животное, закланное въ жертву за гръхъ. будучи унесено за предълы стана еврейскаго и тамъ уничтожено огнемъ, уносило съ собою изъ среды народа и тъ гръхи, за которые оно заклано было въ умилостивительную жертву.
- Ст. 15. Вторую жертву должна была составить жертва всесожженія состоявшая изъ барана. Прежде закланія этого животнаго Ааронъ и сыны его должны были возложить руки свои на голову жертвы (изъясненіе сего д'вйствія см. въ объясненіи ст. 10).
- Ст. 16. Закланіе Монсей долженъ совершить самъ (ср. Лев. 8, 19).

Возьмешь кровь его: не часть крови, какъ при жертвъ за гръхъ (ст. 12), а всю кровь, излившуюся изъ закланнаго животнаго.

Покропишь на оксертвенника кругома, то есть, со всекъ сторонъ жертвенника будещь кропить на него, употребивъ для сего всю собранную кровь. Кропленіе нужно понимать въсмыслё окропленія сверку до ниву (ср. ст. 21).

- Ст. 17. Жертвенное животное не въ цёльномъ видѣ должно быть положено на жертвенникъ, а развитое на части, при чемъ внутренности и ноги должны быть вымыты и положены поверхъ прочихъ частей и головы животнаго (ср. Лев. 8, 20. 21).
- Ст. 18. Воскуринь всего барана на жертвенника. Въ устраненіе всяких недоразумвній опредвінтельно указано, что барань весь, хотя и ровнятый на части, должень быть сожжень на жертвенникв. Такое двйствованіе съ жертвенным животнымь обязательно по самому названію и значенію жертвы. Она есть всесожженіе; такь обыкновенно переводится еврейское слово, означающее собственно: восхожовніе, то есть, перехожденіе жертвы оть вемли на небо посредствомъ всецвлаго сожженія ея, при которомь она вся восходить къ небесамь въ дымв и огнв, составляя, если выразиться доступнве и ближе къ обычнымь представленіямь человвческимь, бысю уканіе пріятное для Бога. И изъ другаго названія жертви: соживаемая жертва Істовъ видно, что она посредствомь сожженія вся должна быть вознесена Істовъ.
- Ст. 19. Другой баранъ долженъ былъ пойти въ жертву *орученія* священства (ст. 26), или посвященія. И на голову этого животнаго Ааронъ и сыны его должны были возложить руки свои (см. изъясненіе ст. 10).
- Ст. 20. Моисей самъ долженъ быль совершить закланіе и затьмъ, взявъ часть крови, помазать ею Аарону и сынамъ его нижній конецъ праваго уха, большой палецъ правой руши и большой палецъ правой ноги. Это было освященіемъ, во первыхъ, слуха дарованіемъ ему способности слышать и правильно воспринимать повельнія Божіи, и, во вторыхъ, освященіемъ всей дъятельности посвящаемыхъ; руки и ноги

суть наиболье часто употребляемыя орудія человьческой діятельности въ діять служенія ближнимъ. Помазаніе должно быть совершено (ср. Лев. 8, 24) надъ одними правыми членами, потому что правыми членами, обыкновенно, приходится болье дійствовать, чімъ лівыми.

Остальною кровію этой жертвы Моисей долженъ быль покропить на жертвенник кругомъ (ср. изъясненіе ст. 16).

Ст. 21. И возъмещь крови, которая на жертвенникъ, то есть, крови, оставшейся на жертвенникъ вслъдствіе окропленія его, и елея помазанія (см. ст. 7 и изъясненіе Исх. 30, 23—25), и покропишь на Аарона и на одежды его, и на сыново его и на одежды сыново его. Должно думать, что совершить окропленіе нужно было не такъ, чтобы сначала покропить кровію, а потомъ елеемъ, а такъ, чтобы покропить кровію, а потомъ елеемъ, а такъ, чтобы покропить кровію смѣшанною съ елеемъ. Это отчасти открывается изъ разбираемаго стиха, въ которомъ слово: покропишь поставлено не двукратно, но одинъ разъ, а еще яснѣе открывается изъ Лев. 8, 30; вдѣсь не кровь наименована прежде елея, а наименованъ елей прежде крови. Это показываетъ, что кровь и елей были смѣшаны, а потому одинаково правильно было поставить въ одномъ мѣстѣ кровь прежде елея, а въ другомъ—елей прежде крови.

И освятятся онт и одежды его, и сыны его и одежды илт стимт. Окропление кровию и елеемъ было для посвящаемыхъ лицъ однимъ изъ средствъ, дававшихъ имъ освящение, но не единственнымъ средствомъ; посему слово: освятятся въ смыслъ полнаго, вполнъ достаточнаго, освящения должно быть приложено только къ священнымъ облачениямъ.

Ст. 22. Весь тукъ, который можно снять съ частей барана прямо изъ подъ кожи, весь тукъ, который можно снять съ внутренностей, и жирныя части животнаго, каковы: курдюкъ, то есть, толстый жирный хвостъ, сальникъ, то есть, перепонку, состоящую изъ кусочковъ жира, и объ почки надлежало отдълить. Надлежало отдълить и правое беоро, подъ которымъ слъдуетъ разумъть не плечо, а правую заднюю ногу.

Ибо это-барана орученія. Эти слова поставлены въ объясненіе того, почему нужно было отдёлить, кром'в тука в

тучныхъ частей, прежде исчисленныхъ, и правое бедро. Приносимая жертва была жертвою врученія священства; а священникамъ должны были принадлежать изъ жертвъ, приносимыхъ не во всесожженіе и не за грёхъ, правое бедро и
грудь. О груди рёчь будетъ дале (ст. 26 и 27). Съ бедромъ
и грудью нужно было совершить особое действіе, указанное
въ последующихъ стихахъ, действіе, которое должно было
предшествовать поступленію ихъ въ пользу священниковъ.
На что кратко и указываютъ слова: ибо это — баранъ еручемія. Иначе сказать, при врученій священства нужно отдёлить изъ жертвы то, что будетъ принадлежать посвящаемымъ
нинъ священникамъ.

Ст. 23 и 24. Кромѣ перечисленныхъ въ предшествующемъ стихѣ частей жертвеннаго животнаго Моисей долженъ взять изъ корзины, которая предъ Ісговою (ср. ст. 3), одинъ хлѣбъ, одну оладью и одну лепешку, и все это, то есть, и части животнаго, и различные виды опрѣсноковъ положить на руки Аарона и сыновъ его. Нѣтъ основаній думать, что сначала всѣ эти предметы были положены на руки Аарона, а нотомъ сыновъ его, по очереди; по самому множеству предметовъ и неудобству наложенія ихъ на руки одному лицу естественнѣе думать, что они положены были на руки и Аарону и сынамъ его одновременно.

И воздвигнешь это предъ мице Ісговы. Какое дъйствіе нужно разумъть подъ словомъ: воздвигнешь—не ясно изъ самаго значенія слова. Можно думать, что Ааронъ и сыны его должны были подойти съ указанными предметами на рукахъ отъ жертвенника къ входу во святилище, гдъ находилось особое присутствіе Істовы, и поднять свои руки, означая симъ, что Богу приносятся предметы, положенные къ нимъ на руки.

Ст. 25. По возвращеніи назадъ, къ жертвеннику, Моисей долженъ быль взять съ рукъ Аарона и сыновъ его предметы, которые подносими были къ святилищу, и сжечь ихъ на жертвенникъ, кромъ, какъ открывается изъ стиховъ 27 и 28-го, праваго бедра, которое должно было вмъть другое назначеніе, вменно, пойти въ долю Аарону и сынамъ его.

Воскуримь на жертвенникь надъ всесожжения, то есть,

надъ тою жертвою, или непосредственно послъ той жертвы, которую надлежало принести во всесожжение (ст. 18).

Въ благоухание пріятное. См. изъясненіе ст. 18.

Ст. 26. *И возъмешь грудь от барана врученія, Ааронову:* возьметь ту часть, которая должна, при всёхъ жертвахъ мерныхъ, то есть, при жертвахъ, приносимыхъ не во всесожженіе и не за грёхъ, принадлежать Аарону.

И воздвинешь ее предъ лице Істовы: принесешь ее ко входу во святилище и поднимешь предъ Істовою (ср. изъясненіе ст. 24).

И будеть она твоею долею: на этоть разъ доля, должевствовавшая принадлежать первосвященнику, пойдеть въ долю Моисею (ср. Лев. 8, 29).

Ст. 27. И освятиць грудь воздвиженія и бедро возношенія, воздвигнутое и вознесенное от барана врученія. Самыть д'я ствіемъ воздвиженія и возношенія грудь и бедро освящаются и изъемлются изъ общаго употребленія, изъ употребленія прочими не посвященными людьми.

Грудь должна, на будущее время, идти на пользу Аарона, то есть, первосвященника. а бедро— на пользу сыновъ его, то есть, священниковъ.

Ст. 28. На всѣ будущія времена законъ, что грудь и бедро при мирныхъ жертвахъ, приносимыхъ тѣмъ или другимъ евреемъ, должны принадлежать первосвященнику и священникамъ, будетъ имѣть полную силу, ибо это—возношеніе. Поднесенное лицу Іеговы не можеть возвратиться въ пользованіе принесшихъ; но самъ Богъ отдаетъ поднесенное Ему своимъ освященнымъ служителямъ.

Употребленіе одного слова возношеніе по отношенію къ дъйствію, которое прежде было обозначено двумя словами: воздвиженіе и возношеніе, показываетъ, что обонми словами означается одно и то же дъйствіе.

Ст. 29, 30. Ръчь о порядкъ посвященія Аарона и сыновъ его прерывается вставкою повельнія, относящагося въ первосвященническому облаченію. Освященное (ст. 21) облаченіе первосвященника не для одного Аарона предназначается, но и для его преемниковъ: въ этомъ наслъдственномъ обла-

чени они должны будуть принимать помазание и вручение священства. Облечение въ первосвященническия одежды, или, нначе сказать, посвящение въ первосвященника и для преемниковъ Аарона должно совершаться въ течение семи дней, какъ это было и при посвящении Аарона (Лев. 8, 33; Исх. 29, 35).

- Ст. 31. Рѣчь возвращается къ указанію дальнѣйшихъ дѣйствій съ жертвеннымъ животнымъ. Сваришь мясо его на мпстю святомъ. Изъ Лев. 8, 31 открывается, что слово сваришь нужно понимать такъ, что Моисей долженъ дать повелѣніе Аарону и сынамъ его сварить оставшіяся части барана. На мысть святомъ: у входа въ скинію собранія, на дворѣ (Лев. 8. 31).
- Ст. 32. Потребленіе свареннаго мяса и хліба, оставшагося въ корзині (ст. 3, 23), должно быть совершено самимъ Аарономъ и сынами его, у входа въ скинію собранія, а не на дому, не съ участіємъ семейства.
- Ст. 33. Посторонній не должень псть: мірянинь, чужой ли, родной ли Аарону, не должень вкушать этого мяса и хліба, потому что это святыня, которая иміла очищающую и освящающую силу.
- Ст. 34. Оставшееся изъ мяса и хлёба до утра заповёдано Моисею сжечь; это повелёніе, какъ видно изъ Лев. 8, 32, надлежало привести въ исполненіе самимъ посвящаемымъ. Основаніе, по которому запрещено доёдать на другой день остатки мяса отъ барана посвященія и отъ хлёбовъ изъ корзины посвященія, указано словами: ибо это святыня. Оставшееся къ другому дню могло или отъ случайнаго недосмотра въ дёлё сбереженія, или отъ дёйствія воздуха, сухости, сырости, подвергнуться нёкоторому измёнснію, порчё, не вполні благоговейному храненію. Повелёніемъ сжечь остатки звятыня ограждалась отъ подобныхъ случайностей.
- Ст. 35. Правила посвященія закончены повелѣніемъ точно ісполнять заповѣданное и указаніемъ, что предписанныя дѣйтвія нужно совершать не единократно, а повторять ихъ жедневно въ теченіе семи дней.

#### Объ освящении жертвенника (29, 36. 37).

Ст. 36. И тельца за гръх вудешь приносить каждый день, ради умилостивленія, и приносить очистительную жертву на жертвенникь, очищая его, и помазывать его для освященія его. (37). Семь дней будешь очищать жертвенникъ и освящать его, и будетъ жертвенникъ святыня святынь; все, прикоснувшееся къ жертвеннику, будетъ свято.

Ст. 36. Приношеніе въ жертву тельца (ст. 1. 10. 11), для очищенія грѣха посвящаемыхъ, иначе сказать, ради умилостивленія къ нимъ Бога, должно имѣть и другое значеніе, именно должно служить средствомъ очищенія и освященія жертвенника. Онъ будетъ очищаться и освящаться, во-первыхъ, самымъ принесеніемъ на немъ жертвы, а во-вторыхъ помазаніемъ его. Подъ помазаніемъ нужно разумѣть не возложеніе крови на рога жертвеннаго алтаря, указанное въ стихѣ 12-мъ, но помазаніе жертвенника елеемъ, о чемъ ясно сказано Лев. 8, 10. 11.

Ст. 37. Очищение и освящение жертвенника должно совершаться въ течение тъхъ же семи дней, въ течение которыхъ должно было совершиться и посвящение Аарона и сыновъ его.

Будетъ жертвенникъ святыня святынь: то есть, будетъ величайшею святынею. Дъйствіе этой святыни будетъ таково, что все, прикоснувшееся къ жертвеннику, будетъ свято, то есть, будетъ получать освященіе.

## 0 ежедневныхъ жертвахъ (29, 38-46).

Ст. 38. И воть что будешь приносить на жертвенникы агниевь однольтних двухь, каждый день, всегда. (39) Одного агниа будешь приносить по утру, а другаго агниа будешь приносить въ срединь вечера, (40) и иссаронъ крупичатой муки, смышанной съ четвертою долею гина выбитаго елея, и возліяніе—четверть гина вина, на одного агниа: (41) а другаго анна будешь приносить въ срединь вечера; съ такимъ же, какъ и утромъ, хлюбнымъ приношеніемъ и возліяніемъ будешь прино-

сить его въ благоуханіе пріятное, въ сожигаемую жертву Іеють. (42) Это всесожженіе всегдишнее въ роды ваши предъ входомъ въ скинію собранія, предъ лицемъ Іеговы, тамъ, гдть Я буду открываться тебъ, чтобы говорить съ тобою. (43) И буду открываться тамъ сынамъ Израиля, и освящена будеть (скинія) славою Моею. (44) И освящу скинію собранія и жертвенникъ; и Аарона и сыновъ его освящу, чтобы они были священниками Моими. (45) И буду обитать среди сыновъ Израиля, и буду имъ Богомъ. (46) И будутъ знатъ, что Я Іегова—Богъ ихъ, Я, Который вывель ихъ изъ земли Египетской, чтобы обитать Мнъ среди нихъ. Я Іегова Богъ ихъ.

За повелъніемъ освятить жертвенникъ слъдуетъ указаніе, какія жертвы должны быть ежедневно приносимы на жертвенникъ, лишь только онъ и священныя лица получатъ освященіе.

Ст. 38. Каждый день должны быть приносимы въ жертву всесожженія (Числъ 28, 3) два агнца, то есть, два барашка, въ возрасть одного года, какъ и агнецъ пасхальный (Исх. 12. 5); къ году агнецъ достигаетъ полнаго роста. Къ словамъ достаточно яснымъ: кажедый день, прибавлено слово всегда, чтобы не могло явиться мысли объ отступленіи отъ этой заповъди по какимъ бы то ни было обстоятельствамъ. Жертвы язь агнцевъ такъ же неопустительно и ежедневно должны были приноситься, какъ неопустительно должно было соверматься зажиганіе свътильника (27, 20) и приношеніе куренія (30, 7).

Ст. 39. Одного агнца надлежало приносить въ жертву по утру, въ началъ дня, часу въ седьмомъ утра, ибо ночь оканчивалась въ шестомъ часу утра. Другаго агнца нужно было приносить въ средини вечера. Изъяснение этихъ словъ см. въ голкования 12, 6.

Ст. 40. 41. При кровавой жертвъ должна быть приносима ежедневно и жертва безкровная, состоявшая, во первыхъ. изъ крупичатой муки, въ количествъ иссарона, который есть то ке, что гоморъ (Исх. 16, 16), составлялъ десятую часть ефы, въ переложении на нашу мъру составляетъ почти одну гринадцатую долю четверика, то есть, болъе половины гарица; во вторыхъ, изъ елея выбитаю (см. изъяснение 27, 20), въ количествъ четвертой доли гина, а на нашу мъру немного болъе половины штофа; въ третьихъ, изъ такого же количества вина. Мука, смъщанная съ елеемъ, сожигалась на жертвенникъ, а вино, по свидътельству Сираха (50, 17), выливалось къ подножию жертвенника. Впослъдствии, въ позднъйшее время существования храма Герусалимскаго, устроена была около жертвенника особая труба, въ которую выливалось вино. Указанное количество муки, масла и вина употреблялось на каждаго изъ агнцевъ, то есть, и при утреннемъ и при вечернемъ жертвоприношении. Предметами безкровной жертвы служили такие предметы, которые составляютъ главныя, дарованныя Творцемъ (Псал. 103, 14, 15), средства для сохранения человъческой жизни и для вемнаго довольства.

Въ благоухание пріятное (см. изъяснение ст. 18).

Ст. 42. Неуклонное исполнение закона о ежедневных жертвахъ всесожжения снова выбинется во всегдащнюю обланность народу еврейскому, причемъ кратко указано и основание для сего, состоящее въ томъ, что въ скинии собрания Ісгова будетъ являть особое присутствие Свое, будетъ откриваться и говорить. Благоговъйное отношение къ Его присутствию и должно выражаться, между прочимъ, неопустительнымъ принесениемъ Ему ежедневныхъ жертвъ.

Переводя: буду открываться тебъ, а не вамъ, слѣдуемъ нуказанію перевода греческаго и указанію текста еврейскаго въ другомъ подобномъ мѣстѣ (Исх. 25, 22), хотя и не было бы затрудненій удовлетворительно изъяснить употребленіе слова: вамъ.

Ст. 43. Богъ будетъ открываться въ скиніи собранія не только Моисею, но и другимъ сынамъ Израиля, иначе сказать, скинія будетъ мъстомъ откровеній Божіихъ и для всъхъ послъдующихъ покольній сыновъ Израиля.

Освящена будеть славою Моею, то есть, постоянное явленіе славы Божіей будеть освящать скинію, сділаеть ее містомъ святымъ.

Ст. 44. Это освящение совершить самъ Богъ; Онъ освятить и скинію и жертвенникъ; Онъ освятить и служащихъ

скивіи. Иначе сказать, и місто, и лица, призванныя къ служенію въ семь місті, получать отъ Бога особое освященіе. Эта мысль имість ближайшее отношеніе къ повелінію неопустительно совершать ежедневное приношеніе жертвъ Богу. Если самь Богь освятить скинію своимъ пребываніемъ, освятить и служащихъ Ему: то сыны Израиля должны неопустительно свидітельствовать свое благоговініе къ пребывающему въ ихъ святилищі Божеству приношеніемъ заповіданныхъ жертвъ, какъ дара любви, благодарности и покорности.

Ст. 45. 46. Особое присутствіе Божества во святилищі будеть ясно свидітельствовать, что Богь обитаеть среди Изравля, что Онъ есть Богь, избравшій ихъ Своимъ народомъ, и явившій Свое Божеское могущество въ чудесномъ изведеніи ихъ изъ земли Египетской.

### Объ устроеніи вадильнаго жертвеннива (30, 1-10).

Ст. 1. И сдплаешь жертвенникт для кажденія куреніемь; изъ дерева акаціи сдплаешь его. (2) Лакоть длина его, и лакоть ширина его, квадратный онг будетг, —и два лактя высота его; из него будуть рога его. (3) И обложить его золотомь чистымь, верхь его и стънки его кругомь, и рога его; и сдълаешь у него вписих золотой кругомь. (4) И два кольца золотых придълаешь ко нему подо вънцемо его на двухо сторонахо его, придълаешь на обоих в боках его; и будуть они помъщениемь для шестовъ, чтобы носить его на нихъ. (5) И сдълаешь шесты изг дерева акаціи и обложишь ихг золотомг. (6) И поставишь его передъ завъсою, которая передъ ковчегомъ откровенія, передъ крышкою, которая надъ откровеніемъ, гдт Я буду открываться тебь. (7) И будеть кадить на немь Ааронь куреніемь благовоній; каждое утро, при оправленіи лампадт будетт кадить ими. (8) И когда Ааронг будетг зажигать лампады вг срединь вечера, будеть кадить ими; куреніе предъ Ісговою всегда, въ роды ваши. (9) Не возносите на немъ куренія чуждаго, всесожженія и приношенія хлыбнаго; и возліянія не возливайте на немъ. (10) И будетъ Ааронъ совершать очищение надъ рогами его разъ въ году; кровію очистительной за гркх жертвы разъ въ году будеть очищать его въ роды ваши. Это—святыня святынь Іеговы.

- Ст. 1. 2. Кром'я жертвенника на двор'я скиніи запов'ядано устроить другой жертвенникъ въ самой скиніи. Наименованіе кадильнаго алтаря жертвенникомъ, то есть, такимъ же словомъ, которымъ называется и алтарь для приношенія жертвенныхъ животныхъ, ясно показываетъ, что приношенія, возносившіяся на кадильномъ алтар'я, были также жертвою приносимою Іегов'я. Какъ и жертвенникъ, стоявшій на двор'я, кадильный алтарь устроенъ былъ изъ акаціи, былъ квадратный и им'ялъ рога, выходившіе изъ него, то есть, составлявшіе съ нимъ одно ц'ялое (Исх. 27, 1. 2), но разм'яры им'ялъ меньшіе, именно, одинъ лакоть, то есть, вершковъ десять въ вышину и піирину, и два лактя, то есть, вершковъ двадцать въ высоту.
- Ст. 3. Кадильный жертвенникъ велёно обложить не мёдью. какъ жертвенникъ двора, а чистымъ золотомъ, обложить весь, кромф нижней стороны, которою жертвенникъ стоялъ на землё, то есть, обложить и верхнюю сторону (кровлю), и бока и рога. У верхняго края жертвенника должно было устроить вёнецъ золотой, который, вёроятно, былъ нёсколько выше верхней доски или кровли жертвенника.
- Ст. 4. 5. Ниже вънца, въроятно прямо подъ нижнею его стороною, нужно было придълать съ двухъ сторонъ по два кольца. Слова: на обоихъ бокахъ указываютъ, что у двухъ сторонъ жертвенника, у каждой въ двухъ мъстахъ, по угламъ, должно быть по два кольца, итого четыре кольца, для двухъ шестовъ, какъ и у ковчега завъта (Исх. 25, 12) и у стола для хлъбовъ предложенія (Исх. 25, 26).
- Ст. 6. Мъсто кадильнаго жертвенника опредъляется съ особою точностію словами: передъ зависою, передъ крышкою. Послъднее изъ указаній точнье опредъляеть, что жертвенникь должно поставить передъ серединою завъсы, такъ, чтобы онъ стоялъ прямо противъ ковчега откровенія, въ одинаковомъ разстояніи и отъ съверной и отъ южной сторонъ святилища. Слово: крышка употреблено виъсто слова: ковчегь

потому, что крышка ковчега и была м'встомъ присутствія и откровенія Божія (Исх. 25, 22). На эту именно причину и указывають слова: гдю Я буду открываться тебю.

Слова посланія къ Евреямъ (9, 4) о томъ, что волотую кадильницу имъло не святилище, а святое святыхъ, могутъ быть изъяснены или такъ, что подъ кадильницею здёсь разумъется особый сосудъ, отличный отъ жертвенника кадильнаго, или такъ, что кадильный алтарь, по самому назначенію и по положенію своему около самой завъсы, могъ быть разсиатриваемъ, какъ принадлежность не столько святилища, сколько святаго святыхъ.

- Ст. 7. 8. Куреніе на жертвенник должно быть совершаемо Аароном два раза въ день, утром при оправленіи лампадъ, то есть, при очищеніи св тильни и наполненіи лампадъ
  елеем, и въ средин вечера (см. изъясненіе Исх. 12, 6),
  при зажиганіи лампадъ на ночь. Одно время указано и для
  принесенія ежедневных вровавых жертвъ на жертвенник двора скиніи (Исх. 29, 39. 41) и для сожиганія благовоній
  на жертвенник святилища. Состав куренія благовоній указанъ ниже, въ стихах 34—36. Сожиганіе благовоній такъ
  же обязательно на вс будущія времсна существованія ветхозав втной церкви, какъ и ежедневныя жертвы изъ агнцевъ
  (Исх. 29, 42).
- Ст. 9. Запрещено совершать на жертвенник куреніе чужодое, то есть, составленное не изъ тёхъ веществъ и не такъ, какъ указано ниже, въ стихахъ 34—36. Запрещено приносить на кадильномъ жертвенник и другія жертвы, которыя приносились на жертвенник двора, какъ-то: всесожженія, хлюбныя приношенія и возліянія. Иначе сказать, жертвенникъ, находившійся во святилищь, предназначался исключительно для сожиганія благовоній и при томъ извёстнаго состава. Сожиганіе благовоній было свидьтельствомъ благоговынія къ Іеговъ и выраженіемъ мысли о Его величіи.
- Ст. 10. Къ ръчи объ устроеніи и назначеніи жертвенника присоединено повельніе для Аарона, то есть, и для всякаго будущаго первосвященника, однажды въ году, именно въ день очищенія (Лев. гл. 16), совершать очищеніе надъ рогами

жертвенника кровію очистительной жертвы. Оно состояло въ помазаніи кровію роговъ жертвенника, кровію того козла, который приносимъ быль въ очистительную жертву за грёхи всего народа (Лев. гл. 16.). Жертвенникъ наименованъ святынею святынею святынею, какою были и само святое святыхъ скиніи, и жертвенникъ двора (Исх. 29, 37), и столъ, и свётильникъ (Исх. 30, 29).

### 0 священной подати (30. 11—16).

Ст. 11. И сказаль Іегова Моисею, говоря: (12) когда будещь производить счеть сынамь Израиля при внесеніи ихь вы перепись: то каждый пусть даеть выкупь за душу свою Іеговь при внесеніи ихь вы перепись, и не будеть между ними мора при внесеніи ихь вы перепись. (13). Воть что пусть даеть каждый поступающій вы перепись: половину сикля изь сикля священнаго,—по двадцати герь вы сикль, половина сикля—возношеніе Іеговь. (14) Всякій, поступающій вы перепись, оть двадцати льть и выше, будеть давать возношеніе Іеговь. (15) Богатый да не прибавляеть, а бъдный да не убавляеть из половины сикля, давая возношеніе Іеговь на искупленіе душь вашихь. (16) И возымещь серебро выкупа оть сыновь Израиля и отдашь на службу скиніи собранія, и будеть это для сыновь Израиля вы память преды лицемь Іеговы, на искупленіе душь вашихь.

Повеленіе вносить священную подать прерываеть речь объ устроеніи принадлежностей скиніи, именно стоить между повеленіемь устроить кадильный жертвенникь—(ст. 1—10) в повеленіемь устроить умывальникь (ст. 17—21). Это произошло не оть того только, что священная подать давала средства для устроенія принадлежностей скиніи, и потому речь объ этой подати совершенно уместна при речи о предметахь, на устроеніе которыхь должна быть обращена в эта подать; но и оть того, что речь о кадильномь жертвеннике заключена повеленіемь очищать его. И священная подать имела очистительное же значеніе (ст. 16).

Ст. 12. Внесеніе въ перепись означало включеніе въ списобъ возрастныхъ мужченъ, способныхъ носеть оружіе (Числъ 1, 3), защитниковъ свободы и независимости народа Еврейскаго. Чемъ значительнее было число этихъ защитниковъ: тыт надежные была охрана народной свободы и независимоств. Но надъяться на эту охрану можно только при милоств Божіей къ защетникамъ народа, потому что самая жизнь ихъ находится въ рукахъ Божінхъ: Не помилуетъ Богъ души ых, то есть, жизни ихъ: и они, эти защитники, изгладятся язъ списка; иначе сказать, они непрочны въ этомъ спискъ. Во свилътельство постоянной зависимости въ самомъ бытіи своемъ отъ воли Божіей вносимые въ списокъ и должны давать даръ Богу на искупленіе души, то есть, жизни своей; жоть дарь, принесенный съ сознаніемь полной зависимости оть милости Божіей, имъль значеніе умилостивительной и очистительной жертвы, отвращающей гиввъ Божій и грозния проявленія сего гивва, каковъ, напримеръ, моръ. По своей обязательности, одинаковости и определенному назначеню этогь даръ можеть быть названь священною податью.

Ст. 13. Количество священной подати—половина сикля, то есть, копъекъ сорокъ. Изг сикля священнаго, — по двадцати перт въ сиклы. Изъ этого опредъленія сикля видно, что былъ въ употребленіи и другой сикль, употреблявшійся въ гражданскихъ сдълкахъ, въроятно, меньшій по въсу, меньшей цънности.

Половина сикля—возношение Істовъ. Эти слова ясно указывають, что внесение половины сикля есть жертва Богу, приемлемая Имъ, какъ и другия возношения.

Ст. 14. Въ перепись должны были вноситься мужчины, начиная съ двадцати лѣтняго возраста и выше, но какимъ срокомъ оканчивая,— не сказано. Можно предполагать, что достижение пятидесятилѣтняго возраста давало право на исключение изъ списка (ср. Числъ 4, 3. 23. 30. 35. 39. 43. 47). Не сказано въ законъ, одинъ ли разъ должно было внести священную подать, или нужно было платить ее ежегодно. Но умолчание закона объ ежегодномъ взносъ, умолчание объ ежегодномъ составлении переписи и свидътельство книги Нееміи

о добровольномъ наложенія на себя возвратившимися изъ плѣна іудеями обязанности платить ежегодно на потребности скиніи по третьей долѣ сикля (Неем. 10, 32. 33) дають достаточное основаніе думать, что священный взносъ въ полсикля долженъ быть единовременнымъ, а не ежегоднымъ, каковымъ онъ сталъ впослѣдствій. Этой мысли нисколько не противорѣчитъ и требованіе Баса, царя Іудейскаго (2 Пар. 24, 6).

Ст. 15. Богатый и бёдный должны были платить одинавово только половину сикля, потому что не сумма сбора имёла значеніе: сборъ имёлъ значеніе очистительной и умилостивительной жертвы.

Ст. 16. Употребленіе сбора, или священной подати указано одно: на службу скиніи, то есть, и на устроеніе ея и на различные расходы по устроеніи ея (ср. Неем. 10, 32. 33).

И будеть это для сыновь Израиля вы память предылицемы Істовы,—на искупленіе душь вашихь, то есть, Істова не будеть Своею милостью забывать внесенныхь въ перепись, но будеть щадить ихъ жизнь.

П. Горскій-Платоновъ.

(Продолжение будеть).

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'єднической д'ятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Въ 1840 году на Московскомъ единовърческомъ кладбищъ совершилось событие весьма утвшительное для Православной Церкви, матерински пекущейся о возвращении въ свое лоно отпадшихъ чадъ ея раскольниковъ. Существовавшее еще со временъ митрополита Платона небольшое число присоединеннихь изъ раскола къ православной Церкви на условіяхъ и по правиламъ единовърія, въ святительство Филарета, хотя по немногу, однако все увеличивалось, благодаря чему въ Рогожской части имълось уже два единовърческихъ храма <sup>1</sup>), а въ означенномъ (1840) году быль заложенъ даже особый храмъ на кладбищъ, во имя Всъхъ Святыхъ. Святителю Филарету давно уже хотелось своимъ личнымъ присутствіемъ и словомъ ободрить единовърцевъ, которыхъ раскольники ненавидъли не менъе, какъ и православныхъ, и укръпить ихъ союзъ съ общею матерію-Церковію, дабы они могли быть болве ревностными и успъшными двятелями и по обращению другихъ раскольниковъ къ единовърію. Заложеніе храма представило для сего наилучшій случай. И святитель Филареть, предъ заложеніемъ этого храма 8 сентября означеннаго (1840)

<sup>\*)</sup> См. ж. «Ввра и Разумъ» 1891 г. № 3.

Старъйшій—Введенія и нъсколько поздивний—Св. Тронцы. (Последній храмъ освященъ быль митрополитомъ Серафимомъ).

года, посётивъ Троицкую единоверческую Церковь, произнесъ въ ней предъ окончаніемъ литургін, имъ же соборне совершенной, замъчательное слово, въ которомъ раскрываеть и свои дичныя архипастырскія отношенія къ единовірію. п глубокое ученіе о единствъ и общеніи въ въръ. Начавъ свою проповъдь съ текста словъ св. апостола Павла изъ его посланія къ Римдянамъ: желаю видъти васт, да нъкое подам вамь дарованіе духовное ко утзержденію вашему, сіе же есть, соутьшитися въ васъ върою общею, вашею же и моею (Рым. 1, 11. 12), нашъ святитель-витія прилагаеть ихъ къ себъ и говорить: и я «уже давно желаю видъти вась, братія, въ вашей собственно Перкви, и теперь исполняется мое давнее желаніе». И затъмъ, указавъ на немощь свою, какъ на главнъйшую причину того, почему онъ досель не могъ исполнить своего жеданія, спрашиваеть: «для чего я желаль, пле лучше, для чего долженъ былъ желать увидъться съ вами здёсь, и для чего вамъ прилично было желать сего? ибо я нахожусь нынъ здъсь, какъ по моему давнему желанію, такъ и по вашему неоднократному приглашенію. Въ отвъть на этотъ вопросъ онъ опять приводить въ примъръ Апостола Павла, который своими последующими словами приведеннаго текста выражаеть желаніе найти у Римлянъ собщую віру и общеніе въ въръ, ближайшимъ образомъ дознать и открыть, что эони «точно единовърцы ему, и онъ единовърецъ Римлянамъ. И въ семъ дознаніи онъ уповаетъ обръсти соутписніе, то есть, взаимное утвшеніе, Римлянамъ отъ него. и ему отъ Римлянъ, и не просто утъшение человъческое, но дарованіе духовное, даръ Святаго Духа Утёшителя». Само собою разумвется, что опять то же проповедникъ прилагаеть и къ себъ съ Московскими единовърцами, и затъмъ, въ видъ перехода къ указанію темы своей пропов'йди, продолжаеть рвчь такимъ образомъ: «Не домогаюсь покорить васъ моему слову: покоряюсь слову Евангельскому и Апостольскому, в въ покореніи ему желаю быть вмёстё съ вами. Послушайте еще, какъ оно проповъдуетъ и заповъдуетъ не только въру каждому порознь, но и всёмъ въ совокупности общение п соединеніе въры». И далье, понятно, на основанів слова

Евангельскаго и Апостольскаго, подробно и убъдительно излагаеть помянутое учение о единствъ и общении въ въръ и о необходимости единенія въ семъ. А потомъ, прилагая опять это ученіе къ слушателямъ, говорить симъ последнимъ: «Знаю, братія свитаго храма сего, что единовъріе ваше не для всёхъ кажется яснымъ, во-первыхъ, потому, что видять у васъ нъкоторые богослужебные обряды и обычан, по внешнему образу отличные отъ употребляемыхъ въ великой Церкви, хотя впрочемъ не противоръчащіе духу и значенію оныхъ, какъ дознано испытаніемъ не кратковременнымъ; во-вторыхъ, потому, что держащіеся сихъ обрядовъ ифкогда подвержены быль осужденію церковному, когда держались оныхъ съ преслушаниемъ Церкви и съ отторжениемъ отъ единства ея. Но не разръшаю ли уже я сихъ недоумъній, когда только провзношу ихъ? Гдъ есть единый духъ въры и единение духа. въ любви и въ послушаніи, такъ какъ слово Апостольское повелвваеть христіанамъ быть чадами послушанія (1 Петр. 1, 14): тамъ нъкоторое случайное разнообразіе въ обрядахъ не есть раздёленіе; и отъ суда, произнесеннаго на непокоривыхъ, по справедливости освобождаются послушные. Такъ разсуждать не мы начали нын'ь, и не наши предшественники недавно 1): такъ разсуждала и поступала святая Церковь и въ первыя свои времена по требованію обстоятельствъ. Въ примъръ и подтверждение сего святитель - витія и приводить вознивній во 2-мъ столітія по Р. Хр. между восточными и западными христіанами споръ о времени празднованія Пасхи, легко прекратившійся и не препятствовавшій ихъ единенію въ въръ. «Кто размыслить, - продолжаеть затъмъ проповъдникъ, -- о сказанномъ теперь, внимательно и безпристрастно, тоть, надъюсь, ясно увидить, какъ и нынъ святая Церковь согласна сама съ собою, когда къ искренно желающимъ быть чадами послушанія снисходительно простираеть свои матернія объятія и, твердо держа свои общіе древніе обряды и бла-

<sup>1)</sup> Святитель разумбеть здбсь, очевидно, время съ 1800 года, когда въ Русской Церкви введени были въ действіе составленныя однимъ изъ предшественниковъ его Платономъ правила единовбрія.

гочестивые обычан, не поставляеть однакоже въ преграду единовърію нъкоторыхъ частныхъ стараго времени обрядовъ. при увъренности въ единствъ догматовъ, таинствъ и священноначалія. Итакъ, братія, -- заключаеть свою річь къ единовірцамъ нашъ витія, -- н'ётъ намъ препятствія соутьшитися върою общею. какъ истиннымъ дарованіем духовным, если только нскренно сего желаемъ и усердно взыскуемъ. Но такъ какъ проповъдь сказана была предъ заложеніемъ храма, на построеніе коего, кром'в хлопоть и издержекь особенно одного ивъ единовърцевъ, употреблены были хлопоты и собраны пожертвованія и отъ другихъ лицъ, то въ концв ся святитель не преминуль указать и на это обстоятельство. «Благословеніе Господне, -- говориль онь здёсь по преподаніи благословенія всімъ вообще присутствовавшимъ въ Церкви еденовърдамъ, -- да пріидеть и на благое начинаніе, къ которому теперь мы приближаемся, чтобы съ самымъ началомъ въ последствии святаго, соединить начало освящения. Ла пріиметь Господь добровольную жертву рабовъ Своихъ, которыхъ сердца Овъ подвигнулъ на дело благочестія и человеколюбиваго странно-пріимства; и да возниспослеть имъ Свою Божественную благодать и щедроты. Да оснуеть храмъ Свой, да созиждетъ, да освятитъ, да утвердитъ. И прежде почившіе въ надеждъ воскресенія братія святаго храма сего да прівмуть новое утішеніе въ томь, что місто поковща вуз пріосфиять святый храмъ, съ присною за нихъ молитвою я и безкровною жертвою. И душа новопреставленнаго раба Божія Петра, который не даль себ'в покоя, дондеже обръте мъсто Господеви, селеніе Богу Іаковлю, а обр'ятим тотчасъ упокоенъ судьбою Божіею въ самомъ началв и основаніи дела своего, да водворится у Господа въ месте светле, въ селенін праведныхъ, въ вічно блаженномъ единстві Перкви первородных на небеспи написанных. Аминь 1). Единовърцы,



<sup>1)</sup> Соч. Фил. IV, 131—137. Упоминаемый въ проповеди Петръ есть одинъ изъ братьевъ (Петръ и Илья Семеновечи) Бабкиныхъ, на иждивение которыхъ устролемы были и храмъ- Всёхъ Святыхъ и Страннопринивый домъ на единоверческомъ кладбицъ, о чемъ, равно какъ и о торжествъ закладки храма см. въ Моск. Въдом. 1840. г. № 76.

чрезвычайно утфиненые всемъ совершившимся 8 сентября, пожелали, чтобы эта прекрасная проповёдь была напечатана отабањеним брошюрами для постояннаго назиданія вуб. И Филареть даль полное согласіе на исполненіе ихъ желанія. Проповедь была напечатана отдельно 1); а потомъ вошла и въ собранія 1844 - 1845 и 1847 - 1848 головъ. Посылая экземпляръ отдёльнаго оттиска ся извёстному борцу съ расколомъ, архіепископу Пермскому Аркадію (Өеодорову), святитель Филаретъ писалъ ему отъ 1 января слъдующаго 1841 г. 2): «За Московских» единовиршевь я благодарю Бога. Только оне не многочисленны. Посылаю проповёдь, у нихъ говоренную и ими напечатанную» 3). Какъ ни были однако не иногочисленны Московскіе единов'врцы, но недаромъ святитель Московскій благодарить за нихъ Бога и соутвшался ихь вёрою. Въ няхъ не было того духа, который побуждаль, напримітрь, ніскоторыхь изъ Пермскихь «новыхь единовітрцевъ и благословенія отъ архіерея не принимать 4). Они быле повствив чадами послушанія. Но и этого мало. Недаромъ сказали мы выше, что святителю Филарету хотвлось лично постить единовърческую церковь и побестдовать съ единовърцами, дабы не только укръпить ихъ собственный союзъ съ Церковію, но и чрезъ нихъ привлечь къ тому же союзу и самихъ раскольниковъ. И въ своей вышеприведенной проповъди онъ прямо выражаеть это желаніе. Въ виду приведенныхъ въ ней оловъ св. Апостола Павла: не своихъ си кійждо, но и дружних кійждо смотряйте (Филип. 2, 4), сватитель — витія увінаваеть единовірцевь: «Ищите блага, утъшенія и спасенія не себъ токмо, но и ближнимъ; да упрочится надежда спасенія вашего, да умножится радость спасенія общаго. Обратайте спасительное уташеніе въ единеніи съ единою святою Церковію; и приносите матернему сердцу ея утфшеніе вашимъ искреннимъ ей послушаніемъ. Не до-

<sup>1)</sup> См. для сего №№ 68 и 84 дель Московского духовно-цензурного комитета.

<sup>2)</sup> Въ подлиния в ошибочно поставленъ 1840 годъ.

<sup>3)</sup> Ayuen. Ymen. 1877, III, 529.

<sup>4)</sup> См. тамъ же. Срав. также о Калужскихъ единовърцахъ въ Чтен. въ Общ. 410б. дух. просв. 1870, XI. 18 и дал. «Матеріаловъ для біогр. Филар.».

вольствуйтесь быть только какъ-нибудь ей не чуждыми, подвизайтесь, да бидете, по слову Господню, совершени во едино (Іоан. 17, 23). Духомъ чистаго единенія и любви и приміромъ благозаконнаго житія споспъществуйте, да пріндуть въ безопасную ограду единства церковнаго и ины овиы, яже не суть от двора сего» 1). И это отеческое по истинъ слово святителя Филарета имвло благій плодъ въ слышащихъ. После этого число единовърцевъ и обращавшихся отъ раскола къ православію все болье и болье увеличивалось въ Москвъ. не смотря на вскоръ же затъмъ послъдовавшее нововведеніе у раскольниковъ: Бълокриницкую і рархію. Въ Москву собственно и именно до слуха святителя Филарета извъстіе о семъ нововведении дошло лишь въ началѣ 1848 года <sup>2</sup>). «Хвалящіеся любовію старины, —писаль святитель къ архіепископу Аркадію, съ которымъ вообще делился своими мысля. ми и наблюденіями по части раскола болье чымь съ другими архіереями, -- возлюбили новости. Была новость -- бъглые священники; но какъ она довольно устаръла, то изобръл еще новую -- бъглаго архіерея» 3). Но не смотря, говоримъ, на это нововведеніе, имъвшее цълію, повидимому, то, чего искали и единовърцы въ православной Церкви, число послъднихъ умножалось значительно. Этому способствовали, кромъ дъятельности самихъ же единовърцевъ (и православныхъ, бонечно) по обращенію своих в бывших в собратій - глаголемых в старообрядцевъ къ единоверію, какъ усиленныя, вследствіе означеннаго нововведенія, міры правительства къ ограниченію области распространенія и дійствій раскола при ограниченій и самыхъ правъ раскольниковъ по сравненію съ православными и единов врцами, такъ отчасти и гибельныя последствія того же нововведенія въ среде самихъ раскольньковъ, раздъливинихся, благодаря тому, еще на большее прежняго количество партій, старавшихся унизить и даже унич-

<sup>1)</sup> Cov. Ona. IV, 136-137.

<sup>2)</sup> Какъ въ исканіи архіерея, такъ и въ первыхъ дъйствіяхъ своихъ до распространеніи власти найденнаго архіерея на Россію раскольники наблюдали величайщую скрытность.

<sup>3)</sup> Душеп. Чтен. 1877, III, 530—531.

тожить одна другую. Уже самый первый Бізлокриницкій архіерей Амвросій (бывшій Боснійскій) не поправился многимъ раскольникамъ — поповцамъ во многихъ отношеніяхъ. «Онъ служить, -- писаль отъ 10 марта 1848 года Филареть къ Аркадію, по твиъ греческимъ книгамъ, по которымъ испраыены наши славанскія. Для неодобряющихъ исправленнаго перевода, неодобрителенъ и подлинникъ, по которому сдълано исправление. Изъ Чернигова пишутъ 1), что Буковинский архіерей навлекъ на себя сомнёніе и другимъ новшествомъ, болье очевиднымъ: «нюхаеть и курить табакъ, что обыкновенно дълають греки» 2). Все это и подобное, въ своей совокупности, повторяемъ, умножало число единовърцевъ Московскихъ, такъ что въ 1848--1849 годахъ Москва могла подвлиться единоверческими священно служителями даже и съ одною изъюжныхъ епархій 3). Но особенно съ 1853 года началось весьма значительное усиление единовърія въ Москвъ, благодаря чему потребовалось увеличение числа единовърческихъ приходовъ здъсь. И что болве всего было утвшительно, такъ это то, что усиленное движение изъ раскола къ единовърію стало совершаться тогда въ главныхъ гифздилищахъ раскола, сперва на Преображенскомъ, а потомъ и на Рогожскомъ раскольническихъ кладбищахъ, и при томъ какъ разъ совпало съ прибытіемъ въ Москву в первыми действіями въ ней перваго раскольническаго архіерея Антонія (Шутова). Это было подлинно великою поб'ядою православія надъ расколомъ, в недаромъ поздравляль Филарета съ этою побъдою знаменитый архіепископъ Херсонскій Инновентій (Борисовъ), давно уже съ живымъ участіемъ относившійся къ успъхамъ единовърія въ Москвъ 4) и съ такимъ же витересомъ следившій за означенными гиездилищами, центрами не только Московскаго, но и всероссійскаго раскола. Отвъчая на это поздравленіе, Филареть отъ 6 января 1854

<sup>1)</sup> Ппсаль, конечно, архіепископь Черниговскій Павель (Подлипскій).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annen. 4men. 1877, III, 531.

<sup>3)</sup> Именно съ Херсонскою. См. о томъ въ *Чтен. въ Общ. ист. и древ. Росс.* 1874, II, 54—63 отд. «Смъсь».

<sup>4)</sup> Срав. о семъ въ указан. мъстъ Чтеній въ общ. ист. и древн. за 1874 годь, кв. П.

года писалъ Иннокентію: «Нъкоторая духовная побъда надъ кладбищами совершилась Провиденіемъ Божінмъ и темъ, что зло ихъ обличилось сильные прежняго. Была бы она полные. добавляеть однакоже святитель. -- если бы накоторые, имающіе значеніе, мысль о терпимости не обращали въ покровительство 1). Помолитесь о возвращения еще блуждающихъ во дворъ Христовъ истинный» 2). Въ мартъ того же 1854 г. святитель Филареть и оффиціально повель діло о совершившемся присоединеніи раскольниковъ къ единовърію и о просыбь присоединенныхъ обратить одну изъ часовень Преображенскаго кладбища въ единовърческую церковь. Именно 19 марта сего года Филаретъ писалъ къ графу Протасову слъдующее: «обращенное правительствомъ вниманіе на прекращеніе безпорядковъ на такъ называемомъ, въ Москвъ, Преображенскомъ кладбицѣ (которое, подъ видомъ богадѣленнаго дома, заключало въ себъ людей, чуждыхъ православной Церкви, содержащихъ и распространяющихъ ученія, сколь противныя Церкви, столько же предосудительныя въ отношеніи къ правительству и общественной жизни), для разсудительныхъ послёдователей Преображенских наставниковъ сделалось случаемъ къ такому движенію умовъ, по которому они началь сознавать неправильность своего положенія въ отношенія въ въръ, и получили расположение къ соединению съ святою Церковію. Сего марта 11-го дня, Троицкой единов'врческой церкви священникъ Іоаннъ Березинъ донесъ мив о совершившемся присоединеній таковыхъ, въ числі 10 душъ. 17 дня благочинный, священникъ единовърческой перкви Василій Михайловъ 3) представиль донесеніе о совершившемся присоединеніи таковыхъ же къ единовірческой перкви 53 душъ. А 18 дня новоприсоединенные единовърцы вошли ко мнъ съ прошеніемъ, за подписаніемъ 16 человъкъ, большею частію начальниковъ семействъ, чтобы одну изъ находящихся



<sup>1)</sup> При этомъ, главнымъ образомъ, имъется въ виду графъ Закревскій. См. Брат. Слово 1884, № 7, стр. 378.

<sup>2)</sup> Xpucm. 4m. 1884, I, 218.

<sup>3)</sup> Звъревъ, священникъ уже извъстной намъ Троицкой единовърческой, въ Москвъ, церкви.

на Преображенскомъ кладбицъ часовень, ими избранную, обратить въ единовърческую церковь, дабы чрезъ опредъленнаго епархіальнымъ начальствомъ священника съ причтомъ отправлялось богослужение и всё духовныя требы, по древниъ уставамъ. Представившіе сіе прошеніе объяснили, что оне считають понынь около ста душь, имыющихь принадлежать къ новоучреждаемой единовърческой церкви, и если еще не болве, то потому, что они, обдумывая сіе предпріятіе, не спешили сделать оное гласнымъ. Когда же церковь действительно откроется, можно надвяться, что число присоединяющихся къ ней сильно возрастать будеть. Надежду сію можно почесть основательною, между прочимь, потому, что въ числъ подписавшихся подъ прошеніемъ о церкви находятся значительнейшія лица изъ принадлежавшихъ, по верованію, къ Преображенскому кладбищу 1), и отъ примъра ихъ можно ожидать полезнаго дъйствія на другихъ. Просители изъявляють желаніе, чтобы просимая церковь открылась, по возможности, безъ умедленія. И поелику для устроенія главнаго престола въ избранной ими каменной часовив нужно пристроить къ ней олгарь, чего въ скорости сдёлать не можно, то они желають на первый разъ устроить внутри ея придълъ во имя святителя и чудотворца Николая. Расположение здания благопріятствуєть сему. Надобно только поставить иконостасъ, престоль и жертвенникъ. Иконы для сего иконостаса уже есть въ виду изъ упраздненной прежде часовни. Просители обозревали ихъ. Планъ иконостаса готовится. Просители обнадеживають, что содержание причта будеть обезпечено ихъ усердіемъ. Все вышензложенное даеть основаніе къ следующимъ заключеніямъ: 1) испросить Высочайшее Его Императорскаго Величества соизволение на устроение, согласно съ прошеніемъ, единовърческой церкви, въ зданіи часовни. 2) Для совершенія въ ней богослуженія, на первый разъ, назначить благочиннаго, священника существующей единовфрческой перкви: Василія Михайлова 2) (чего и желають ново-

Таковы была: Гучковы, Носовы, Тихомировы и др. См. Филар. Юбил. Сбори.
 Кори. 1, 652. Москча, 1883.

Звърева.

присоединенные) и причетника отъ той же церкви. 3) Въ последстви времени иметь суждение о томъ, утвердить ле сего священника при новой церкви окончательно, или избрать другаго, а его возвратить на прежнее мъсто служенія. Соотвътствуя усердію просителей, поспъщаю обратиться къ вашему сіятельству съ покорнъйшею просьбою доложить о семъ Государю Императору и испросить Высочайшее Его Величества повельніе» 1). По всеподданный шемы доклады этого письма, Государь Императоръ, въ 22 день того же марта, Высочайте начертать изволиль: «Слава Богу. Душевно радуюсь, вт надеждю, что чистосердечно» 2). Согласно сей Высочайшей воль Филарету, указами Св. Сунода отъ 27 марта за № 184 и отъ 29 марта же за № 186, предписано было привести въ исполнение опредъление Св. Сунода объ обращения одной изъ часовень Преображенского кладбища въ единовърческую церковь и о распоряженіяхъ по сему дёлу донеств Св. Суноду. З апрёля самъ святитель Филаретъ совершиль освящение этой церкви во имя сватителя Николая, а отъ 5 апръля и донесъ о томъ Св. Суноду, при чемъ сообщаль. между прочимъ, что при освящения сего храма употреблевъ древній антиминсь, освященный при святвишемь патріархв Филаретъ 3); что священнослужение освящения имъ совершено во всемъ по древнему чину, при сослужении священиковъ существующихъ въ Москвъ единовърческихъ церквей; что кромъ единовърцевъ, при семъ священнослужении присутствовали приглашенныя особы высшихъ званій 4), граждане православные и частію принадлежащіе къ поповщинскому



<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. т. дополн., стр. 370-372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 272.

<sup>3)</sup> См. о семъ антиминст и о прочихъ принадлежностяхъ древняго чина пресстоявшаго освящения любопытныя замътки святителя Филарета въ его письмъ пимъстнику Лавры Антонію отъ 26 марта 1854 года. Письма Ф. къ Ами. П. 277—279. Москва, 1883.

<sup>4) «</sup>Г. Московскій военный генераль-губернаторь (графь А. А. Закревскій),— замівчаєть при этомъ самь Филареть,—мною быль приглашень къ сему свящевнослуженію, но не присутствоваль, по состоянію здоровья». Собр. мн. и отг. Ф. т. доп., стр. 374 прим.

толку; что народъ наполняль храмь и окружаль его отвив 1), во время троекратнаго обхожденія его по чину освященія; и что число вступающихъ въ новый къ сей церкви единовърческій приходъ, ко дню освященія храма, возрасло выше 150 3). На докладъ объ этомъ донесенія Государю Императору благоугодно было также написать: Слава Богу 3). 12 августа того же 1854 года къ этой церкви переведены были священникь, діаконъ и причетникь оть единовфрческой, въ Михайловской слободъ, церкви, и святитель же Филареть исходатайствовалъ сему причту отъ св. Сунода приличное жалованье 4). Между твив еще въ 1853 году, вследъ за раскольниками Преображенского и нъкоторые раскольники Рогожскаго кладбища изъявляли желаніе принять единовфріе и также обратить одну изъ часовень Рогожскаго кладбища въ единовърческую церковь. Но тогда они ставили для сего между прочими такія условія, которыхъ принять было нельзя. Въ 1854 году, когда дело о Никольской единоверческой на Преображенскомъ кладбище церкви увенчалось желаннымъ успехомъ, Рогожскіе раскольники, искавшіе единовърія, возобновым свое прошеніе объ обращеніи часовни въ церковь, но теперь «уже безъ настоянія на особенныя исключительныя правила». Главнымъ двигателемъ этого двла былъ известный **е**упецъ Владиміръ Андреевичъ Сапелкинъ, при сочувствіи и содъйствін купцовъ М. Н. Кабанова, Д. П. Оомина и друг. 17 сентября ими и другими предполагаемыми прихожанами будущей единовърческой Церкви подано было митрополиту Физарету о томъ прошеніе, согласно которому бывшая раскольническая часовня 23 сентября, подобно Преображенской Никольской, освящена въ единовърческую церковь также во имя святителя Николая. Освящение на этотъ разъ совершалъ (за невозможностію того, въ виду близости праздника преподоб-

<sup>1)</sup> Храмъ, --бывшая часовня, —быль построень отдёльно оть другихъ зданій среди двора мужской половины богадёленнаго дома.

<sup>7)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. т. доп., стр. 372—374. Сн. Филар. Юб. Сборн. т. I, стр. 653—654.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собр. мн. и отз. Фил. т. доп., стр. 375.

Собр. мн. и отз. Ф. т. доп., стр. 395—397.

наго Сергія, для самого Филарета) опытный въ священесслужении по древнему чину священникъ Московской Всесватской единовърческой церкви Симеонъ Николаевъ Морозовъ, въ сослужени съ двумя единовърческими же і еромонахомъ и священникомъ, при чемъ, узнавъ содержание выданной митрополитомъ Филаретомъ грамоты на обращение часовни въ церковь 1), многіе и другіе раскольники, бывшіе при священнодъйствім освященія, изъявили желаніе принять единовъріе. Обо всемъ этомъ, равно какъ и объ остальномъ, относившемся къ тому же делу, Филаретъ донесъ св. Суноду отъ 25 сентября 1854 года. Донесеніе это также было доложено Государю Императору, и Государь опять начерталь на докладъ: "Слава Богу. хорошее начало", о каковой резолюців Его Величества св. Сунодъ извёстилъ Филарета, съ присовокупленіемъ и своей ему признательности и благодарности за его труды и распорядительность по означенному благому дълу, а списокъ съ данной имъ по сему случаю грамоты разослаль епархіальнымь преосвященнымь, для надлежащаго свъдънія 2). Объясняя нъкоторую поспъшность, съ какою дано было согласіе на обращеніе часовии Рогожскаго кладовща въ единовърческую церковь, хотя еще и не велико тогда было число будущихъ прихожанъ сей церкви, Филаретъ въ упомянутомъ сейчасъ донесеній своемъ св. Суноду представляль для того следующія весьма важныя причины: «1) Полписавшіе и представившіе прошеніе оказали въ семъ такую ръшимость и усердіе, которыя побуждали соотвътствовать им подобною решимостію и готовностію исполнить ихъ желаніе. 2) Они увъряли меня, что знаютъ не малое число людей, расположенныхъ присоединиться къ единовърію, когда откроется церковь 3), но по разнымъ обстоятельствамъ не pt-

Грамота сія, напечатанная церковнымъ шрифтомъ, и помѣченная 20 севтября 1854 года, была читана по освященів и предъ начатіємъ литургів въ освященномъ храмѣ.

Сн. Собр. мн. и отз. Фил. т. доп., стр. 397—405 и Фил. Юбил. Обор. 1, 655—657.

<sup>3)</sup> Это и оказалось прямо при освященіи ея, какъ мы видёли, а вскорѣ послю того слёдовали и многіе другіе случан обращенія изъ раскола въ единовъріе, о чемъ см. тамъ-же.

шающихся открыть себя ранве. 3) Они своею рышимостію совершили подвигь, въ которомъ надлежало ихъ неукоснительно поддержать; потому что, хотя между ними есть весьма значительныя лица по разсудительности. благонамфренности в положенію въ обществъ, но Рогожскій расколь имъеть еще неукрощенныхъ поборниковъ, сильныхъ богатствомъ и привычвымъ на другихъ вліяніемъ, и возбуждаемыхъ корыстными видаме, и сін люди расположенныхъ къ миру съ церковію стараются разстраивать, то лжеумствованіями, то укоризнами. то покушеніемъ вредить имъ въ ділахъ. 4) Тяготівющая надъ раскольнеческимъ многолюдствомъ сила богатыхъ и ожесточенныхъ расколоводителей действительно такова, что многіе, особенно маломощные, не смёють обнаружить своего расположенія къ церкви, хотя и имфють оное. Даже одинъ почетный гражданинъ, лично мнъ изъявившій желаніе присоединиться къ единовърію и быть прихожаниномъ новоучреждаемой церкви, когда надобно было объявить сіе письменно, не рішался обнаружить себя рано подписью подъ прошеніемъ, которая нензбъжно многимъ извъстна, а прислалъ ко мнъ о семъ отдъльное письмо. Въ сихъ обстоятельствахъ нужно было явнымъ дъломъ показать, что расколъ не есть непобъдимъ н плфиникамъ раскола въ самомъ мфстф ихъ плфиа открыть свободный входъ въ Церковь. 5) Уже нісколько літь извістно, что деньгами и происками Рогожскихъ раскольниковъ устроена за-границею лжемитрополія Білокриницкая; что тамъ поставлены для русскихъ раскольниковъ два лжеенископа; что они, подъ гражданскими именами и званіемъ, тайво бывають въ Москвъ и въ другихъ городахъ, и ставять для раскольниковъ лжесвященниковъ. Недавно изъ Разани получено мною сведение 1), что тамъ открыто письмо раскольническаго лжеепископа къ мірянину, какъ видно, раско-

<sup>1)</sup> Отъ архіепископа Рязанскаго Гаврінла (Городкова). См. для сего *Письма* Ома. кв Гаер., стр. 88. Москва, 1868. Изд. Общ. ист. и древн. Росс. съ примѣчавілин О. М. Бодянскаго. Здѣсь же въ примѣч. на стр. 88—89 можно читать свѣдѣніе и о главнихъ Московскихъ богачахъ—заправилахъ раскола, изъ конхъ нѣвоторые живи и доселѣ и по прежнему дѣйствуютъ въ пользу раскола вообще, и Бѣлокривницкой лжеіерархіи въ частности.

ловодителю, въ которомъ лжеепископъ извъщаеть о поставленіи Бълокриницкою лжемитрополією новаго лжеепископа. съ наименованіемъ архіепископа Владимірскаго, и изъявляеть недоумъніе, признать ли его, потому что онъ поставлень безъ согласія двухъ прежнихъ русскихъ лжеепископовъ. Не нужно объяснять, какъ опасно для словеснаго стада, когда волки уже не отвив видимо нападають, но среди овець въ овчей одеждь, не усмотримые стражами, ходять. Долгь върности къ святой Церкви и къ Благочестивъйшему Императору не позволяеть мив скрыть и той мысли, что допущение и даже покровительство иновърнымъ иностраннымъ правительствомъ 1) недъпой Бълокриницкой лжемитрополіи едва-ле можеть быть изъяснено иначе, какъ недобрымъ намфреніемъ простирать чревъ нее недоброе вліяніе на Россію въ релегіозномъ и государственномъ отношеніи. Итакъ, по всфиь симъ соображеніямъ надобно было неукоснительно воспользоваться законно представившимся случаемъ-посвять доброе свия на землв Рогожскаго кладбища, на которой выросло в съ которой разнесено столько злыхъ плевелъ» 2). И доброе съмя принесло скоро же еще добрый плодъ. 19 декабря того же 1854 года совершилось освящение другаго единовърческаго храма на Преображенскомъ кладбищъ, именно храма въ честь Воздвиженія Креста Господня. Не смотря на болъзненное состояніе свое, святитель Филаретъ склонился на убъдительную просьбу единовърцевъ о томъ, чтобы онъ самъ освятиль этоть храмь. «Помолитесь, -- писаль поэтому святитель въ намъстнику Лавры Антонію наканувъ дня освященія. — чтобы Господь не лишиль меня пощадінія и помощи завтра. Служеніе продолжительное, и по старынь книгамъ имъющее трудный чинъ» в). Однако · Господь помогь святителю не только совершить освящение храма, но в произнести проповъдь по освященіи. «Видно, вы помолились за меня въ воскресенье, писалъ Филареть тому же Антонію отъ

<sup>1)</sup> Разумъется, Австрійскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. мн. и отз. Фил. т. доп. стр. 400-402. Сн. т. III, стр. 565-567.

<sup>3)</sup> Письма Филарета къ Ант. III, 308.

22 декабря, указывая на воскресенье 19 декабря. «Четыре часа двадцать минуть служенія въ единовърческой церкви, и около двухъ часовъ пути туда и обратно не оказались превышающиия возможность моей немощи» 1). По истинв сила Божія ва жмощи совершается. Эта же сила Божія, т. е. благодать Духа Святаго умудрила святителя сказать и прекрасную проповъдь въ единовърческой первви. Мы разумъемъ его «Бесъду по освящени храма Воздвижения Креста Господия въ Преображенскомъ Богалъленномъ домъ, вскоръ же по произнесени ея напечатанную и въ тогдашнихъ Московскихъ светскихъ газетахъ, и въ періодическомъ изданіи Московской духовной акалемів, и въ собраніяхъ пропов'вдей Филарета, поздн'ве вышедших въ свътъ. Начинаетъ свою бестду святитель сопоставленіемъ только что освященнаго храма съ храмомъ Соломоновимъ ветхозавътнымъ и указываетъ именно на радость участиивовъ торжества освященія, подобную радости торжества освященія храма Соломонова, описываемой въ 3-й книгв Царствъ 18 гл. ст. 66). Но затемъ вскоре же отъ общихъ о семъ разсужденій переходить къ частнымъ мыслямъ, касающимся прямо раскола и единовърія. «Радость наша, -- говорить онъ, получить особенный видь, если помыслимь о судьбъ сего ивста, и сравнимъ нерадостное прошедшее съ радостнымъ настоящимъ. За восемьдесять три года предъ симъ, здъсь бы-10 пустое мъсто; а потомъ устронлась больница для страждущихъ губительною бользнію и місто погребенія умершихъ оть губительной болевии 2). Печальное начало! Желаю осветить сіе несвътлое воспоминаніе мыслію о человъколюбіи основателей сего учрежденія, о смірлости дійствованія ихъ въ опасное время, о постоянствъ и щедрости, употребленнихъ для того, чтобы сіе временное учрежденіе не прекратилось, но поддерживалось, возрастало и возвышалось въ своемъ значения. Но все сіе предъ окомъ духовнымъ покрываетъ печальная твнь. Подъ кровомъ человвколюбія мнили здвсь поставить съдалище въры, но въ такомъ обществъ людей,

<sup>1)</sup> Письма Ф. кв Ант. III, 308.

<sup>2)</sup> Разумбется, конечно, чума 1771 года.

которое, вслёдствіе давно возникшихъ распрей и усиленю изысканныхъ сомнъній о вселенской православной Церкви, само себя поставило въ отчуждения отъ вселенской православной Церкви. Молю всъхъ, слушающихъ меня теперь, слушать мирно и благодушно, и не огорчаться, если въ словъ моемъ покажется нъчто для нъкоторыхъ непріятнымъ. Желаю быть со всёми въ мирё и духомъ и словомъ: но судьбою Божіею возложенное на меня служеніе обязываеть меня въ духъ мира возвъщать истину, иногда и непріятную, на спасеніе душамъ: нужда бо ми на лежить: горе же мнь есть, аще не благовъствую (1. Кор. 9, 16). Внемлю слову Господню: не судите, да не судими будете (Мато. 7, 1), и слову Апостола: прежде времене ничтоже судите, дондеже пріидеть Господь, иже во свъть приведеть тайная тмы, и объявить соопты сердечныя (1 Кор. 4, 5) и не желаю судить никого даже изъ тъхъ, которые слишкомъ жестокіе суды произносять на святую Церковь; а желаю и молю Спаса всёхъ Бога, да покроетъ всякій грфхъ невфдфнія Своимъ безпредфльнымъ милосердіемъ, да разсветъ Своимъ Божественнымъ светомъ туманъ сомпъній, покрывающій нъкія души; да приведеть овцы, яже не суть отъ двора сего, въ единый дворъ единаго Пастыря Інсуса Христа. Но я быль бы виновень и предправоходящими, еслибы молчаль, и не остерегаль ихъ отъ пути неправаго разсужденія, и предъ неправоходящими, еслебы молчаль, и не указываль имъ пути праваго разсужденія. Была на семъ мъстъ и въ протеднія восемьдесять льть поповъдуема въра во единаго Бога Отца, Вседержителя, и веединаго Господа Інсуса Христа Сына Божія, Единороднага прежде въкъ рожденнаго, единосущнаго Отцу, Бога истиннаго, оть Бога истиннаго, нашего ради спасенія воплотившагось, страдавшаго, погребеннаго, воскресшаго, восшедшаго на небеса, съдящаго одесную Отца, паки грядущаго со славою судитя живыхъ и мертвыхъ, и Луха Святаго, такожде истиннаго Господа, отъ Отца исходящаго, купно со Отцемъ и Сыномъ покланяемаго. Сія въра Апостольская. Сія въра Отеческая. Сія есть твердое основаніе въры для всей Церкви вселенсков Но что на семъ основаніи строили здісь? Злато-ли? Серебро-лі?

Честное ли каменіе? Положите въ горнило слова Божія главнъйшія ученія, здісь господствовавшія, и посмотрите, что окажется». И далбе на семъ основаніи слова Божія, нашъ святитель-витія обличаеть и опровергаеть главнвишія, господствовавшія на Преображенском кладбищь раскольническія ученія, именно: отрицаніе необходимости священства (безпоповщину), отвержение таинства Причащения тела и крови Христовой и новое лжеучение о бракъ и дъвствъ. А въ заключение говорить: «Благословенъ Богъ, иже всемъ человекомъ кощеть спастися. Благословенна благодать Господня, просвёщающая всёхъ, не смежающихъ очей отъ свёта ея. Благословенны души, безпристрастнымъ умомъ и искреннимъ сердцемъ вщущія истины, благодати и спасенія. Се, въ едино льто вторый уже храмь освящается здысь, и просвыщаеть **жъсто** сie. Призри съ небесе Боже, и виждь, и посьти, и утверди, и возрасти, и распространи винограда сей, его же насади десница Твоя! Аминь > 1). Молитва святителя была услышана Богомъ. Распространение единовърія на Преображенскомъ раскольническомъ кладбищъ шло, хотя и не безъ препятствій со стороны закоренелых раскольниковь, все дале н далве <sup>2</sup>) и, быть можеть, даже всв сопуы, яже не суть от двора сего», чрезъ двери единов рія приведены были бы въ единый дворъ овчій - Церковь Христову, еслибы вскоръ послъ описаннаго событія освященія единовърческаго храма не последовала рановременная кончина императора Николая, действовавшаго въ отношени къ раскольникамъ по правиламъ истинно православнаго прозорливаго и неуклонно последовательного Государя, и не повлекла за собою значительнаго ослабленія правительственныхъ мітрь противь раскола, до того времени весьма много содействовавшихъ православію въ борьбъ его съ послъднимъ.

Уже и чрезъ единовъріе мы имъли утъшеніе отъ темныхъ сторонъ, «печальныхъ тъней» исторіи Русской Церкви пе-



<sup>1)</sup> Cov. Ous. V, 288-292.

Плоды этого распространенія будуть описаны при изображеніи царствовавія Александра II.

рейти къ свътлымъ чертамъ ся. Еще свътлъе черты эти представляются въ одномъ событів, ознаменовавшемъ собою царствование Николая и озарившемъ свътомъ небеснымъ все это царствованіе. Разум'вемъ открытіе св. мощей святителя Воронежскаго Митрофана, наглядно показавшее раскольникамъ. сколь ошибочны мивнія ихъ о томъ, что со времени Никова въ церкви русской и государствъ россійскомъ царствуеть антихристь; ибо святитель Митрофанъ (или Митрофаній) блаженно почить уже при Петръ Великомъ. Это открытіе совершилось въ 1832 году. Еще отъ 17 марта сего года святитель Филареть изъ Петербурга писаль къ наибстнику Лавры Антонію: «Скажу вамъ новость дучте тъхъ, о какиз пишуть въ публичныхъ листахъ. Дело объ открытіи мощей святителя Митрофана, перваго епископа Воронежскаго 1), получило благопріятное начало; знаменія истины и благодать есть; можно надвяться, что сіе совершится къ славв Божіей н утъщенію Церкви. Господу помолимся» 2). Святителю Фвларету «даровано было, -- по его же собственнымъ словамъ, -первому подать голось о признаніи и прославленіи сущей въ немъ благодати Божіей» 3). Затёмъ въ іюле месяце тогоже года состоялось и самое торжество отврытія мощей; а митрополиту Филарету Св. Сунодомъ поручено было составить сказаніе о семъ открытіи, каковое порученіе онъ в всполниль ко времени празднованія помяти святителя Митрофана 23 ноября того же 1832 г. 4). Служба и житіе новозвленнаго святителя и чудотворца составлены были гораздо позже 5). Какъ событія весьма важнаго въ исторія Русской церкви того времени, святитель Филареть не могь не коснуться его и въ своихъ проповъдяхъ. И во-первыхъ, вскоръ же посль открытія мощей св. Митрофана, произнося слово въ день тезоименитства Государя Наследника Цесаревича Александра

Святитель Митрофанъ быль епископомъ Воронежскимъ съ 1682 по 1703 годъ. Въ семъ последнемъ году 23 ноября онъ и скончался.

<sup>2)</sup> Письма Ф. кв Ann. I, 33.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 334-335.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 335; сн. стр. 52. Срав. Филар. Юбил. Сборн. I, 473-474.

<sup>5)</sup> Письма Ф. кв Ант. I, 306—307; срв. 335 стр.

Неколаевича 30 августа того же 1832 года и въ немъ призивая слушателей къ страху Божію и почитанію Царя, на основанін словъ Апостола: Бога бойтеся, царя чтите (1 Петр. 2, 17), Филаретъ между прочимъ говоритъ: «Если непосредственно подав великой заповеди: Бога бойтеся, могла стоять заповъдь: царя чтите, тогда, какъ царь не чтиль истиннаго Бога и преследовалъ Его чтителей 1): то какъ и священна, и легка, и сладостна должна быть для насъ сія последняя заповедь, когда Царь, надъ нами царствующій, не только знасть н исповедуеть единаго съ нами истиннаго Бога, но и освященъ помазаніемъ Божінмъ, покровительствуетъ истинное благочестіе Своею властію, уполномочиваеть Своемъ примъромъ, ограждаетъ Своими законами и правосудіемъ, чтитъ Святыхъ Божінхъ, какъ и недавно почтиль Онъ съ Церковію новопрославленнаго Святителя Митрофана» 2). Затемъ, въ следующемъ 1833 г. по освящения храма, устроеннаго въ честь святителя Митрофана надъ южными вратами при богадёленномъ домъ въ женскомъ Хотьковъ монастыръ, іюня 29-го, святитель Московскій, говоря пропов'єдь по сему случаю, въ самомъ началв этой проповеди, обращаясь къ самому новоявленному чудотворцу Митрофану, говорить: «Сей храмь. по всей візроятности, есть первый, который укращается новопрославленнымъ именемъ твоимъ, святителю и чудотворче Митрофане. Прівми сей начатокъ, сію добровольную жертву віры; представи оную великому Архіерею, прошедшему небеса, Господу нашему Інсусу Христу; сотвори ее благопріятну Богови; дополни и дополняй твоими благопріятными молитвами недостачество нашихъ молитвъ, нынъ принесенныхъ о храмъ семъ, и отнынъ во храмъ семъ приносимыхъ; не попусти праздну быти благодатному имени твоему, нареченному на храмъ семъ, но посъщай оный, ако тебъ върою нашею усвоенный; благослови и упаси душу, сей даръ усердія тебъ принестую 3), и всъмъ храму сему служащимъ и въ не-

<sup>1)</sup> Разумеются, конечно, Римскіе языческіе цари временъ Апостольскихъ.

<sup>2)</sup> Cov. Ø. III, 205.

<sup>3)</sup> При семъ разумъется Н. М. Неронова, иждивеніемъ которой построенъ храмъ во имя св. Митрофана. См. С. К. Смирнова, Покровскій Хотьков довичай монистирь, стр. 30. Изд. 3-е. Москва, 1872.

го притекающимъ спосившествуй, да и сами, по Апостольскому слову, яко каменіе живо, зиждутся въ храмь духовень, святительство свято, возносити жертвы духовны, благопріятны Богови, Іисуст Христомт. В'вруйте, — обращается теперь витія къ слушателямъ, -- и не сомиввайтесь, чада ввры, что прошенія наши, теперь изреченныя, и слышить, и пріемлеть. и не отречется исполнить избранный нами Предстатель пред-Богомъ. Ибо для чего иначе и прославилъ его Богъ на земли, довольнаго славою небесною, и не имфющаго нужды въ сдавъ земной. -- для чего иначе, если не для того, чтобы чрезъ сію славу открыть и указать его нашей вірів, в чтобы, по сей въръ, принимать его за насъ предстательство, и исполнять наши во благихъ желанія? >. И далье предлагается наставленіе слушателямь о томь, какія и съ нашей стороны требуются условія въ исполненію Богомъ, по ходатайству святыхъ, нашихъ прошеній и желаній, и къ тому, чтобы мы совидались въ храмъ духовный 1). Послѣ того, конечно, устрояемо было много и еще храмовъ и придъловъ при храмахъ, въ честь святителя Митрофана, какъ въ самой Москвъ. такъ и въ Московской епархіи. Между прочимъ, по желанію прихожанъ, устроенъ быль придель въ честь святителя Митрофана въ Московской церкви Троицы на Капелькахъ, при коей старостою состояль давній знакомець и искренній почитатель митрополита Филарета, пользовавшійся, въ свою очередь, в полнымъ уваженіемъ последняго, М. М. Евренновъ. По устройствъ придъла, когда староста явился къ Филарету для того, чтобы испросить у него разрешение освятить придвлъ, Филаретъ, какъ пишетъ самъ Евреиновъ въ своихъ Bоспоминаніять о Филареть, спросиль старосту: «а кто же будеть у васъ освящать? Я отвёчаль (пишеть Евреиновь): тоть, кто отъ васъ назначенъ будетъ. А развъ вамъ не угодно будеть, чтобы я освящаль?--Напротивь, отвіналь я,- очень би желаль сего, но не смёль вась бевпоконть. Онь сказаль, что это его нисколько не можеть безпоконть и что онъ съ удовольствіемъ исполнить мое желаніе, и прибавиль, что въ сль-

<sup>1)</sup> Cov. **4.** III, 225—230.

дующее воскресенье, которое приходилось 9 декабря, онъ готовъ будетъ для сего». Дъйствительно, 9 декабря 1834 г. 1) состоялось освящение придъла, и Филаретъ почтилъ торжество освящения не только своимъ въ немъ священнодъйственнымъ участіемъ, но и произнесеніемъ пропов'яди, а посл'в литургіи н участіемъ въ транезъ, предложенной гостепрінинымъ старостою <sup>2</sup>). Такъ какъ 9 декабря въ означенномъ году приходелось въ 26-ю недёлю по 50-пф, то Филаретъ, лишь въ началь своей проповыди коснувшись торжества освященія, потомъ прямо и исключительно предлагаетъ въ ней поучение на тексть изъ Евангелія той неділи: тако собираяй себь, а не въ Бога богатья (Лук. 12, 21), такъ что по этому въ полномъ своемъ видъ эта проповъдь сохранилась лишь въ рукописномъ Евреиновскомъ сборникъ, изъ котораго и напечатана въ изданіи сочиненій Филарета 1873—1885 годовъ, а въ собранія 1844 и 1848 годовъ вошла безъ того начала, которое нисколько не мѣшало цѣлости и назидательности ея и безъ сего начала, которое однако въ настоящую пору болве всего и интересуеть насъ. Воть это начало: «Тайнодъйствующею благодатію Божіею освящень нынь сей храмь, благочестивымъ усердіемъ воздвигнутый и украшенный, и порученъ покровительству святителя Митрофана, въ которомъ, къ утвшенію въры, Господь въ наши дни явиль новаго чудолейственнаго служителя благодати». А далее, указавъ на одно изъ произнесенныхъ при освящения храма изречений, именно: созижду Церковь Мою и врата адова не одольють ей в раскрывъ смыслъ его примънительно къ совершившемуся торжерству освященія, витія говорить: «замітивь сіе къ утвержденію віры и упованія входящих въ храмъ, я обращаюсь къ обыкновенному Евангельскому чтенію настоящей недёли, чтобы и оно не осталось безъ принадлежащаго ему вниманія и съ тымъ вмысты переходить къ означенной главной поучительной части проповёди 3). Не забудемъ, что эта про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ зиму 1834—1835 годовъ Филареть, какъ мы и раньше имели случай замъчать, не тездиль въ Петербургъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Воспом. Евреинова о Филар. стр. 30—31. Москва, 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соч. Ф. III, 298 подстрочи. примъч.

повёдь говорена была въ то время, когда Филаретъ уже составляль свои Беспеды ка злаголемому старообрядцу, ложно учившему, что и вообще благодать и въ частности благодать свищенства почти 200 лётъ какъ престала въ Русской Церкви и что слёдовательно ерата адова какъ бы одольни последней. Въ этомъ случав особенное имёли значеніе мысли, заключающіяся въ началё указанной сейчась проповёди, и особенно вёрно могли служить «къ утётенію вёры».

Такъ и изследованіями о расколе и единоверін по проповъдямъ Филарета и сообщениемъ объ открытия мощей святителя Митрофана мы естественно приводимся отъ изследованія объ отношеніяхъ Филарета, въ его пропов'яднической діятельности за время царствованія Николая, къ исторіи Русской Церкви вообще, къ изследованію объ отношеніяхъ его къ Церкви Московской въ частности, т. е. къ церковной жизни Москвы и Московской епархів. Но приступая въ сему послёднему изслёдованію, мы считаемъ нужнымъ предупредить. что въ свою очередь и въ этой частной сторонъ проповъднической дъятельности своей, ограниченной кругомъ болъе узкимъ, нежели Россія и Русская Церковь, святитель Филаретъ, въ означенное царствованіе, въ виду самаго расширенія области и увеличенія значенія этой діятельности, неріздю съ частной, повидимому, точки зрвнія бросаль обратний взоръ на всю Россію и Русскую Церковь и изъ исторіи той и другой извлекаль новые уроки для слушателей по тому или иному частному случаю. Такъ широка и всеобъемлюща была эта дъятельность за то время и такъ назидательна была она. какъ и въ высшей степени плодовита. Съ такими мыслями ны должны будемъ и будемъ разсматривать ее въ последующемъ теперь отделе нашего изследованія.

И между тамъ какъ при разсмотраніи предшествующаю царствованія мы считали нужнымъ начать тотъ же, какъ в теперь, отдаль съ характеристики лицъ, болае или менае разко выдалявшихся по участію съ Филаретомъ въ Церковной жизни Москвы и Московской епархіи и имавшихъ то или другое значеніе въ проповаднической его даятельность, сюда относящейся, теперь мы поставимъ это начало наскольво вначе. Въ виду связи между Церковію и Государствомъ. которую мы усматривали раньше въ проповеднической деятельности Филарета за настоящее царствованіе, мы предварательно укажемъ на тв случан въ той же двятельности святятеля, которые касаются связя между государственною, гражданскою и церковною жизнію Москвы и Московской губернія и епархіи. Опуская множество случаєвь такого рода, не затрогиваемыхъ въ проповъдяхъ Филарета, а упоминаемыхъ липь въ вныхъ разнаго рода письменныхъ памятникахъ его даятельности (въ письмахъ, резолюціяхъ, донесеніяхъ Св. Суноду и под.), мы и изъ случаевъ, такъ или иначе, въ такой пли вной мфрф затрогиваемыхъ въ проповфияхъ святителя. для сокращенія объема нашего изслідованія, обратимъ вниманіе лишь на важнёйшіе, такіе, которые давали поводь святителю уделить имъ больше другихъ вниманія въ слове проповъди его. Такого рода случаевъ за все царствованіе Николая мы находимъ только три. Изъ нихъ одинъ относится къ 1834 году, другой къ 1847 и третій къ 1854 году.

Едва лишь Россія отпраздновала торжество совершеннолетія Наследника Престола въ 1834 году, какъ въ томъ же году радостное по сему случаю настроеніе первопрестольной столицы Государства Россійскаго, сердца Россін, Москвы было опрачено весьма значительным в бъдствіем в. Въ Москв в лътомъ этого года было какъ-то особенно много пожаровъ, при томъ весьма большихъ. Болъе же всего силенъ и страшенъ быль пожарь въ Рогожской части, 13 августа. Въ этотъ день било обычное заседание Московской Сунодальной конторы, разсуждавшее между прочимъ объ отпускъ обычной же (ежегодно отпускаемой) суммы въ 500 рублей для устройства объда въ предстоявшій праздникъ Успенія Богоматери, 15 августа. «При семъ Сунодальный членъ, высокопреосвященивйшій Филареть, митрополить Московскій и кавалерь, словесно пред-10жиль. что онъ, по претерпъваемым нынъ въ сей столицъ бъдствіямъ отъ пожарныхъ случаевъ и по случаю происхомаго въ самое время сужденія о семъ предметь сильнаго пожара въ Рогожской слободь, находить полезныйшимъ и приличнъйшимъ употребляемые доселъ на столъ 500 рублей

пожертвовать въ пользу потерпъвшихъ бъдствіе отъ подаровъ». Контора, конечно, согласилась съ предложениемъ сватителя Филарета 1). Пожары въ Москвъ продолжались и въ сентябръ, безпощадно истребляя какъ частныя, такъ и общественныя зданія и имущества, не давая пощады и церковнымь зданіямъ и имуществу. По почину святителя Филарета учреждены были даже моленія объ избавленіи отъ бъяствія. Намъстникъ Лавры Антоній подаваль было мысль объ учрежденіи и всенароднаго поста по сему случаю. Но Филареть писаль ему въ отвъть на эту мысль оть 4 сентября того же 1834 года слёдующее: «За мысль вашу о всенародномъ поств и молитвв по настоящимъ обстоятельствамъ благодарю. Не безполезна была она, хотя я и не дошель до полнаго исполненія оной. Когда я совітовался о семъ съ сослужителями: некоторые полагали, что дело сіе можеть найдти себе путь въ среднемъ классъ народа, а нъкоторые изъ старшихъ полагали, что оно не по времени. Не видя, чтобы ближайшіе брались за сіе довольно твердо, я заключаль, что можно ожидать не болье, какъ посредственнаго возбужденія въ немногихъ, а во многихъ, кои услышатъ, не вниманія и преслушанія: следственно благая цель едва ли была бы достигнута. При томъ, когда прошелъ благополучно 22-й день августа, забота, казалась, уменьшилась. Потому 26-го августа, бывъ въ крестномъ ходу, я сдълалъ только то, что прибавиль духовенства, быль у Пресвятыя Богородицы Иверскія, в дошель до Срътенскаго <sup>2</sup>), съ колънопреклоненіемъ читаль молитву, о которой вы писали, съ нъкоторыми къ обстоятельствамъ времени примъненіями. Можеть быть, мое маловъріе причиною, что я не довольно положился на въру другихъ. Молитесь о мив, и о томъ, да пошлеть Господь искусных двлателей на поле Свое, на которомъ врага человъка творит свое, спящими человокоми в). Богъ, молитвами Преподобнаго.



<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. II, 359. Спб. 1885.

<sup>2)</sup> Монастыря, на Сретенке.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Разум'вются поажигательства, по большей части служивнія тогда причиног пожаровь.

да сохраняеть обитель, и васъ, и братію, въ невредимости и в міръ. Было дня три безъ пожара; но вчера быль; и теперь вижу дымъ, кажется, на Лубянской площади» 1). 16 декабря Филаретъ освящалъ храмъ во имя святителя Николая, болье извъстный подъ именемъ храма преподобнаго Сергія. что въ Рогожской слободъ, извъстной изобиліемъ въ ней какъ бъдныхъ жителей, такъ и раскольниковъ. Пользуясь этимъ случаемъ, святитель не преминулъ напомнить въ своемъ словъ, сказанномъ въ означенномъ храмъ по освящени его, и о бывшемъ въ истекшее лето посещени Божиемъ, съ обычнымъ искусствомъ приступивъ къ сему предмету въ своей проповъди и съ столь же обычнымъ мастерствомъ изобразивъ пожаръ и бъдствіе отъ него въ Рогожской слободъ, 13 августа бывшее. Проповъдь сказана на текстъ: Послеши Духа твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли. Буди слава Господня во въки (Псал. 103, 30, 31). Указавъ, по сему, въ вачаль своей проповыди на ту замычательную черту Пророка Псалмопъвца, что онъ судивительно какъ любить славить Бога», при томъ не только за благодъянія, но и за бъдствія, оть Бога посылаемыя, нашъ витія продолжаеть: «Въ семъ священномъ образцв заключается для насъ, братія, ученіе: должно славить Бога, не только тогда, когда Онъ является въ дарахъ, въ благодъяніяхъ, въ милостяхъ, но и тогда, когда. повидимому, отвращается и удаляется, въ самомъ же дълъ, сокровенно приходить и приближается, въ посфщеніяхъ грозныхъ или скорбныхъ, въ лишеніяхъ, въ бъдствіяхъ. Ученіе истинное, полезное всегда, а здёсь, и нынё, еще и благовременное. Памятенъ и для меня третій на десять день августа, когда внезапно для насъ, но не внезапно для Бога, не безъ въдома, не безъ попущенія Его, сія часть града посвщена была огнемъ истребляющимъ; когда дымная дорога отъ мъста истребленія пролегала по небу почти надъ моею головою, и какъ будто предназначала дальнъйтий путь истребленію на землъ; когда носимые вътромъ пожарные угли, пролетввъ не одно поприще, упадали на моемъ дворъ, и какъ

<sup>1)</sup> Письма Фил. къ Ант. I, 112—113.

будто говорили мнв: далеко ли, думаешь, пойдеть сіе посьmenie? Лето и бездождіе, сила и направленіе ветра, — все благопріятствовало умноженію бідь, и распространенію онихь съ неизбъжною быстротою, почти подобною той, какую вилимъ въ сказаніи в'истника Іовлева: отнь спаде съ небесе, и пожже овцы, и пастыри пояде подобнь: спасохся же азг единг (Іов. 1. 16). Тотъ, который утромъ имель жилище и прочее потребное для жизни, или даже избытокъ и богатство, въ вечеру оставался безпокровнымъ и безпомощнымъ, и если не быль одинокъ, то сіе не служило къ облегченію, потому что нищета семейная тягостиве нищеты одинокой. Бедствіе, взявшее многочисленную дань отъ домовъ сего града, и отъ имуществъ обитателей, потребовало себъ нъкоторой дани п отъ храмовъ; и невидимый, непонятный для насъ жребій паль на сей храмъ. Чтожь? скажутъ, вфроятно, нфкоторые при сихъ горестныхъ воспоминаніяхъ, неужели должно, неужели можно славить Бога и въ семъ случав? Признаемъ, если угодно, что сіе не такъ легко для человъческой немощи, для человъческой недальновидности, въ то время. когда бедствіе устреиляеть на человъка свою силу и дъйствіе. Между тъмъ можно спросить обратно: можеть ли быть время, когда бы не должно было славить въчнаго Бога? Можетъ ли Онъ когда быть недостоинъ славы? А если всегда славить Его должно: то не трудно заключить, что и можно Его славить всегда: ибо Онг довольно праведенъ и всемогущъ, чтобы должнаго не оставить невозможнымъ. И далве въ примвръ сего представляеть Іова и мучениковъ христіанскихъ. А потомъ, въ виду такихъ достоподражаемыхъ примфровъ, даетъ следующія, прекрасныя для всёхъ подобныхъ случаевъ, наставленія: «ты не имъещь довольно присутствія духа, чтобы славить Господа среди самаго б'ёдствія: жаль; однако пусть такъ. По крайней мёрё удержись отъ безсмысленныхъ воплей нетерпёдивости, отъ безполезныхъ жалобъ, отъ дерзновенныхъ словъ ронота; обрати твои скорбныя чувствованія въ смиренную молитву: такимъ образомъ Богъ не будетъ прогнаванъ, а ты будеть менъе безпокоенъ. Ты не позаботился благовременно такърасположить духъ твой, чтобы облако временнаго бъдствія

не могло закрыть отъ очей его въчной славы Божіей, въ мивуты свлы бёдствія; мы пропустили прекрасный случай испытать непобъдниую силу христіанской добродьтели: жаль: много пропущено; только еще не все. По крайней мъръ, по уменьшеній силы біздствія, утиши твой скорбныя чувствовавія; собери силы твоего ума; помысли, что Богъ твое бъдствіе предусмотрвав, могъ отвратить, не благоизволиль отвратить: что Онь, всеблагій, не желаль тебі, такь какь и не можеть желать. вла: что следственно попустиль бедствіе для какого нибудь твоего блага, или для отвращенія отъ тебя какого нибудь большаго віа; помысли, что и послів біздствія у тебя что нибудь еще осталось, если не жилище, то какая нибудь собственность, или хотя одежда и, что всего важиве, жизнь и душа: что Богь, Который попекся сохранеть твою жизнь, симъ самымъ взъявляетъ другое благотворнъйшее попечение о спасении твоей души, для чего и сберегаетъ тебъ время жизни; если даже ты не довольно обезпеченъ и жилищемъ и пропитаніемъ, помысли, что птица и тогда поетъ славу Сотворившему ее, когда у нея нътъ ни гиъзда, ни приготовленной пищи, и, промысломъ Того же Творца, находить, чёмь питаться и гдё провести ночь: -- таковыми и подобными размышленіями ободри духъ твой; вознеси сердце твое къ Богу; скажи хотя после бъдствія, что не ум'влъ сказать во время б'вдствія: буди имя  $\Gamma$ осподне благословенно! Буди слава Господня во въки! Ты принесешь чрезъ сіе Богу пріятную жертву; и въ собственномъ сердцъ посъещь доброе съмя. Инымъ кажется во время бъдствія, что они способитье были бы славить Бога во время благополучія, и что потому не на пользу послано имъ бъдствіе. Мечта! Намъ часто кажется, что, по пословиць, тамъ торошо, гдв насъ неть; но самая сія пословица смется надъ сею мечтою. Ты думаешь, что славиль бы Бога, еслибы не быль песчастивъ, а напротивъ быль бы осыпанъ Его благодеяніями: въроятно, потому что нетрудно. И безсловесное окавиваеть ласку тому, кто даеть ему кормъ. Не къ великой же добродътели ты себя располагаены! Не много же, видно, дорожить добродетелію более возвышенною, хотя более трудвою! Но если ты ленивъ и низокъ для добродетели трудной

и возвышенной; то не ручайся за себя, что и для добродьтели низшей и легчайшей ты не быль бы также льнивь и низокъ. Перестань мечтать, и посмотри на опыты». И далъе въ примъръ сего указываеть на веткозавътнаго Израния, который уты, утолеть, разширь и остави Бога сотворшаю ero, u omemynu omo Bora Cnaca esoero (Brop. 32, 14. 15) a, напротивъ въ бъдствіяхъ болье, чымь въ благополучів, познаваль и славиль Бога. «Но возвратимъ слово, -- говорить въ заключение своей проповъди витія, и болье приблежимъ къ себъ, и къ нашимъ происшествіямъ, и къ настоящему случаю. Прославимъ, братія, Бога, Который, кота в путесотвориль здёсь огненную стезю инкву своему (Псад. 77, 50), однако и преградилъ оную милосердіемъ и благодатією. Какъ нъкогда въ станъ Израильтянъ, когда изыде знаве от лица Господня, и нача губити люди, Авронъ съ кадильницею ста между мертвыми и живыми, и преста пагуба (Числ. 16, 46--48): такъ и здъсь святитель Алексій и преподобный Сергій, дружественные между собою въ земномъ житін своемъ, и по преставленіи своемъ являвшіеся иногла витств. кагь извъстно изъ преданій Сергіевой обители, а здёсь сосёдствующіе въ соименитыхъ имъ храмахъ, стали невидимо съ ониамомъ своихъ молитвъ среди потока огня, и преградиле овый, и одинъ изъ своихъ храмовъ дивно сохранили невредимымъ и сделали убъжищемъ для святыни другаго; а отъ сего другаго сохранили, по крайней мфрф, внутреннюю святыню. то, что наиболфе нужно было къ неукоснительному возстановленію здісь Богослуженія. Прославимь Бога, Который, постивь однихь бъдствіемь, сохраниль другихь для прибъжища бъдствующимъ; -- Который посмаль духь человъколюбія въ помощь, да созиждутся истребленныя жилища, или, по крайней мірів, да не въ конецъ безпомощною нищетою разрушится жизнь бъдствующихъ; — Который послаль духь благочестиваго усердія, да возсозиждутся святилища, и - воть уже второму здёсь олтарю благоволиль обновиться, не тольки бдаголъпіемъ видимымъ, но и невидимою благодатію. Прославимъ Бога, не только словомъ, но и сердцемъ, Ему преданнымъ, и житіемъ Ему благоугоднымъ, да не пакв прогивается Господь на люди своя, но паче возвеселится о дълем своихъ. И въ освященномъ храмъ православно-христіанскоиъ, в въ освящаемыхъ выну душахъ православно-христіанскихъ буди слава Господня во въки. Аминь > 1).

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Cov. Ous. III, 302-307.

## Критическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева: «РОССІЯ И ВСЕЛЕНСКАЯ ЦЕРКОВЬ».

(Окончаніе \*).

Въ своей одиннадцатой главъ г. В. Соловьевъ пытается доказать, что св. Левъ Великій, римскій патріархъ, быль приверженцевъ его папской теоріи. Онъ начинаетъ эту главу торжественных заявленіемъ, которое въ особенности заставило меня улыбаться. Вотъ это заявленіе: «Здѣсь не мѣсто представлять все историческое развитіе папства и воспроизводить безчисленныя свидѣтельства православнаго преданія, каковыми свидѣтельствами доказивается законность верховной власти папъ въ универсальной церкви. Чтобы показать историческое основаніе нашего положевія тѣмъ изъ нашихъ читателей, которые не сводущи въ церковной исторіи, для насъ будетъ достаточно остановиться... на срединъ пятаго вѣка, на томъ времени, когда римская церковь столь достойно была представительствуема папою св. Львомъ Великиъ».

Мы не знаемъ, считаетъ ли г. В. Соловьевъ насъ въ числъ тътъ своихъ читателей, которые не сводущи въ церковной исторія. Онъ не благоволить снизойти до того, чтобы заняться нами. Но это не помъщаетъ намъ заняться имъ и прежде всего замътить ему, что онъ самъ заставляетъ смъйться надъ собою, причисляя себя въ достаточно сводущимъ въ церковной исторіи, чтобы дъ-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 4.

вать въ ней уроки другимъ. Мы осмъливаемся заявить ему, что онъ имъетъ въ церковной исторіи весьма поверхностныя знанія, почерпнутыя имъ изъ ивсколькихъ крайне ложныхъ ультрамонтанскихъ писателей.

Вопрось о папскомъ верховенствъ быль такъ глубоко изслъдовань на Западъ, что маленькія замёчанія по этому поводу г. В. Соловьева могуть повазаться только смёшными въ глазахъ тёхъ, вто изследоваль этоть вопрось безь всявихь предваятихь миёній. что же касается нась, то мы основательно изучили этоть вопрось прежде, чёмъ оставили римскую Перковь; мы прочитали при этомъ многія учентышія сочиненія, изданныя въ пользу этого вопроса; им провели нёсколько лёть за провёркою памятниковъ преданія. встуь текстовь, на которые опирались защитники папства, в мы пріобрёди, навонецъ, уб'яжденіе, что всё эти тексты были извращены въ своемъ истинномъ смыслъ, что въ нихъ были вно- ' сени чужія слова, что тексты эти были поддёланы и положительно искажены. И мы при этомъ пришли къ заключенію, что всё ть, кто прибъгаеть въ этимъ текстамъ, суть или люди невъжественные, которые принимають яхь на вёру, не изслёдуя ихъ, LIH же люди лукавые (mauvaise foi).

Въ какой категоріи слёдуеть пом'єстить г. В. Соловьева, когда онъ ссылается на св. Льва? Мы этого не знаемъ. Но можеть быть его лучше было бы пом'єстить между нев'єждами, чёмъ между лукавыми людьми; потому что способъ, посредствомъ котораго онъ толкуетъ тексты и дёянія св. Льва, ясно доказываеть, что онъ совершенно не свыдущь ва церковной исторіи, изъ которой онъ точеть давать уроки другимъ.

Наши читатели знають, что мы часто углублялись въ тексты Отцевъ и въ событія церковной исторіи по вопросу о папствъ. И было бы скучно повторять все сказанное нами изъ-за маленьвой негодной книженки, которая по истинъ не стоить такого труда. Мы ограничимся лишь однимъ замъчаніемъ, именно тъмъ, что г. В. Соловьевъ, по примъру другихъ ультрамонтанскихъ писателей, дурно неревелъ и дурно истолковалъ св. Льва и что въ своей двънадцатой главъ онъ исказиль учение св. Льва о папской власти. То, что онъ написаль въ этой главъ, представляеть лишь плохую каррикатуру Халкидонскаго собора. Эта же каррикатура продолжена имъ и въ тринадцатой главе, где г. В. Соловьевъ утверждаетъ, будто иден, приписываемыя имъ св. Льву, были одобрены и греческими Отцами. Невозможно издіваться съ большимь апломбомъ надъ своими читателяли, чёмъ это дёлаетъ г. В. Соловьевъ, и итъ ни одной строки во встхъ его главахъ, гдт онъ не прибъгалъ-бы во лжи или не высвазывалъ бы нелъпости. И онъ доходить, навонець, до того, что увбряеть, будто св. Левь быль стороннивомъ ложнаго догмата, определеннаго Піемъ IX лишь въ 1870 г. Когда довазывають подобныя положенія, то надобно л смотрёть на это дёло серьезно? Потребовались бы цёлые томи для опроверженія маленькой брошюрки г. В. Соловьева, и когда это было бы сдёлано, то все-таки и тогда никто не переубъдилбы его. Для него это дело решенное; онъ хочеть видеть непогрешимое папство вездъ, даже и тамъ, гдъ оно совстмъ не проявлялось, и думается, что онъ даже ръшился бы отстанвать свое положеніе вопреки всёмь доказательствамь, опровергающимь его-Мы достаточно писали объ этомъ предметь, и имъемъ право отослать нашихъ читателей въ тъмъ сочиненіямъ по данному вопросу, которыя мы опубликовали уже раньше.

Что касается г. Соловьева, то какое дёло людямъ серьезним до того, что онъ утверждаетъ и чему учитъ? Истинно православиме оцёнятъ его идеи такъ, какъ онё того заслуживаютъ; друге же и вовсе не станутъ заниматься ими, и его дёло папистски пропаганды умретъ раньше его.

Въ своей четырнадцатой главъ г. В. Соловьевъ возвращается и Халкидонскому собору. Онъ продолжаетъ приводить въ ней доказательства въ подтверждение своихъ папистическихъ доктринъ и своихъ поддёлокъ. Это по истинъ такое пустословие, въ котороми ни одинъ богословъ, даже западный, не пожелалъ бы взять и себя отвътственности.

Все, что можно извлечь изъ сочиненій св. Льва,—это лишь то

что онъ имълъ высовое представление о своемъ престолъ, что онъ владълъ почетнымъ титуломъ перваго патріарха Цервви, что его Цервовь была апостольскою, что его престолъ, будучи единственнымъ патріаршимъ престоломъ на Западъ, былъ представителемъ западной Цервви предъ лицемъ Востока и что онъ былъ единственнымъ посредникомъ между этими двумя Церквами. Что же васается до папистскихъ идей въ собственномъ смыслъ, то ихъ итъ и слъда въ сочиненіяхъ св. Льва.

Здъсь мы дошли до вонца втораго отдъла брошюры г. В. Соловьева. Мы указали на все содержание, о которомъ онъ разсуждаеть въ двухъ первихъ разобраннихъ отдёлахъ своей книги, и ми спрашивали себя, что же именно изъ этого разнообразнаго содержанія оправдываеть заглавіе разбираемой брошюры? Въ этомъ сочиненьний есть все, исключая того, что можеть имъть какое-либо отношение въ России. Очевидно, г. В. Соловьевъ взялъ несколько замечаній изь некоторыхь ультрамонтанскихь сочиненій и сознательно или безсознательно старается пом'єстить эти свои замъчанія въ брошюры, которыя онъ публикуєть будто-бы противъ Россіи, хотя въ сущности онв вовсе не имвють отношенія ин въ Россіи, ни въ русской православной Церкви. Если кто будеть иметь мужество прочесть то, что написаль г. В. Созовьевъ, тоть получить весьма жалкое представление о его знаніяхъ и о его логивъ, и въ то же время замътить, что онъ обладаеть весьма высовнии претензіями, которыя вовсе ничёмь не оправдываются. Мы уже достаточно пожили на свътъ и достаточно хорошо знакомы съ предметами, о которыхъ онъ разсуждаетъ, чтобы имъть право свободно говорить даже съ такимъ человъкомъ, который считаеть себя столь много знающимъ.

Въ своемъ третьемъ отдёлё г. В. Соловьевъ разсуждаетъ о троичномъ началь и о его соціальномъ примъненіи.

Мы спрашиваемъ себя, какое же это можеть имъть отношеніе къ *Россіи* и къ ея положенію въ отношеніи къ *универсальной* Церкви? Безь сомитнія, г. В. Соловьевъ имъль свои сужденія о троичномъ началю, и онъ хотъль этими сужденіями просвътить своихъ читателей. Для него неважно было то, что все это надобно было говорить примънительно къ русской Церкви и къ Россін; и такъ какъ онъ не могъ сказать ничего разумнаго ни противъ первой, ни противъ второй, то онъ дълаеть видъ, будто нападаеть на нихъ. Отсюда и возникло заглавіе его книги. Онъ кочетъ нападать на Россію и на православную Церковь,—такова его пъль. А нападаеть ли онъ на нихъ справедливо, или не справедливо, для него это не важно. И лишь только онъ задумаеть нападать на нихъ, онъ уже чувствуетъ себя удовлетворенникъ.

Начнемъ выпискою изъ начала первой главы третьяго отдъл его вниги. Можетъ быть наши читатели не поймутъ ея, но они, безъ сомнёнія, будутъ удивлены:

«Истинная Церковь, говорить онъ, - храмъ, тёло, такиственная невъста Божія, есть единая, какъ единъ и Самъ Богъ. Но существуеть различие между единствами. Есть единство отрицательное, уединенное, безплодное, которое сохраняется исключениемъ всякой множественности. Это простое отрицаніе, которое логически предполагаеть то, что оно отрицаеть, и отврывается какь начинаніе, произвольно прекращаемое, неопределеннаго ряда чесель. Ибо ничто не препятствуеть разуму признавать множество единствъ, простыхъ и абсолютно равныхъ между собою, и умножать ихъ затъмъ до безконечности. И если иъмцы по справеддивости называють этоть processus (процессь) «дурной безвонечностью» (die schlechte Unendlichkeit) 1), то простое единство, воторое служить для него началомь, справедливо можеть быть признано дурнымо единствомо (mauvais unité). Но есть истинно единство, которое не противополагается множественности, не исключ чаеть его, но которое, при спокойномъ обладаніи своимъ собственнымъ превосходствомъ, побъждаетъ свою противоположность поворяеть ее своимъ завонамъ. Дурное единство есть пустота в



<sup>1)</sup> По нѣмецки Schlecht, дурной, и Schlicht, простой, въ сущности одинъ и тоти же терминъ, который подаль Гегелю поводъ къ каламбуру, имфишему такой уситав въ нѣмецкой философіи. Впрочемъ, Аристотель выражаль ту же идею, только бези всякой игры словъ.

ничто; истинное же единство есть единое бытіе, которое содержить въ самомъ себѣ все. Это единство, положительное и плодотворное, пребывающее всегда тѣмъ, что оно есть, превыше всявой дѣйствительности, ограниченной и множественной, содержить въ себѣ, опредѣляетъ и открываетъ живыя силы, однообразныя основанія (raisons uniformes) и различныя свойства всего, что существуетъ. Исповѣданіемъ этого-то совершеннаго единства, совершающаго и объемлющаго все, начинается Символъ впры христіанъ: впрую во единаю Бога Отица вседержителя (credo in unum Deum Omnipotentem (таутохра́тора)).

Этоть харавтерь положительнаго единства (единаго-цилаго или единаго-совокупнаго) принадлежить всему, что есть или что должно быть безусловнымь въ своемъ родѣ. Таковъ Самъ по Себѣ всемогущій Богь, таковъ въ идеалѣ человѣческій разумъ, который можеть постигнуть все, такова должна быть наконецъ истинная Церковь, существенно универсальная, т. е. объемлющая въ своемъ единствѣ живущее человѣчество и весь міръ».

Но довольно, неправда ли, любезный читатель? Послё этихъ виспреннихъ разсужденій, нельзя удивляться тому, что г. В. Соловьевъ вознийль столь высокое представленіе о себё самомъ.

Затъмъ онъ завлючаетъ, что «дъйствительное единство Цервви представительствуется и охраняется цервовной монархіей». Но въдь этой монархіи нътъ! Это однаво нискольво не препятствуетъ г. В. Соловьеву признавать ее и называть ею монархію Петра. А это значитъ нъскольво злоупотреблять именемъ того смиреннаго св. Петра, который по истинъ и не подозръвалъ того высоваго могущества, которое усвояеть ему г. В. Соловьевъ. Потомъ онъ опять возвращается въ своимъ общимъ идеямъ о троичномъ началъ и избясилетъ Троичностъ съ тавою ясностью, вавую наши читатели замътили безъ сомнънія уже и въ томъ отрывкъ, воторый мы тольво что приводили.

Во второй главъ онъ продолжаетъ разсуждать о томъ же предметъ и изъясняетъ три божественныя Ипостаси, ихъ подлинный смыслъ и ихъ наименованія. Но довольно объ этомъ. Мы не хотимъ элоупотреблять терпъніемъ нашихъ читателей.

Затёмъ мы переходимъ къ третьему отдёлу брошюры г. В. Соловьева, который озаглавленъ: троическое начало и его соціальное приложеніе. Въ первыхъ двухъ отдёлахъ онъ совершенно пренебрегаетъ говорить по вопросу о Россіи и универсальной Церкви; равнымъ образомъ онъ забываетъ говорить объ этомъ же и въ третьемъ отдёлё. Очевидно лишь одно, что г. В. Соловьевъ хочетъ высказать свои сужденія по разнымъ религіознымъ вопросамъ; но онъ не знаетъ, какъ навязать ихъ своимъ читателямъ. Вотъ почему онъ и взялъ для своей брошюры такое заглавіе, которое казалось ему болёе заманчивымъ. А отсюда и происходить что въ этой брошюръ онъ разсуждаеть обо всемъ, исключая того о чемъ онъ долженъ былъ бы разсуждаеть, судя по заглавію.

Онъ стремится доказать въ своей третьей книгъ, что божественная Троица можетъ быть выведена разумомъ изъ идеи бытія. Чтобы доказать это, онъ долженъ быль знать Троицу и бытіе, а онъ не знаеть ни того, ни другаго, потому что Троица есть христіанская тайна, которую принимають по откровенію, но не понимають ее; бытіе же есть тайна природы, и ее понимають не болье, чъмъ и тайну Троицы. Но г. В. Соловьевъ минтъ себя пророкомъ и погружается въ такія созерцанія, которыхъ нъскольть образчиковъ мы уже приводили.

• Какимъ же образомъ его непостижника философія можеть доказывать его положеніе о *Pocciu и универсальной Церкви?* Мы этого положительно не знаемъ.

То, что онъ говорить о трехъ божественныхъ Ипостасяхъ, на въ какомъ случат не имтеть отношенія къ вопросу, который онъ взялся рішать въ своей брошюрів. Онъ послідовательно выводить изъ своей мнимой философіи происхожденіе Св. Духа, Отна и Сына; но утверждать, будто можно доказать это ученіе разумомъ это значить утверждать нелішость. Когда хотять разсуждать о подобныхъ вопросахъ, то должны держаться преданій Церкви. а эти преданія рішительно противоположны мнимой философіи г. В. Соловьева. Въ томъ, что онъ говорить о Троиції и о трехъ

Ипостасяхъ, можно было бы, съ богословской точки зрёнія, отврыть тягчайшія ереси. Но кто же станеть заниматься разборомъ безчисленныхъ ересей нашего писателя, который ничего не знаетъ въ богословін и который даже не догадывается, что большая часть его сочиненія противорёчить ученію, принятому всёми христіанскими Церквами. Въ римской Церкви ему прощается все, такъ какъ онъ провозглащаеть пану главою міра и непогрёшимимъ учителемъ. Но если у папы явится когда-нибудь фантазія прочесть брошюру г. В. Соловьева и придать ей значеніе, то онъ туть же, непосредственно включить ее въ индексъ, и священная кангрегація (Sacrée-Congrégation) не затруднится доказать, что въ этой брошюрё больше ересей, чёмъ страницъ.

То, что онъ говорить о божественной сущности и о ея тройственном обнаружении, не только не имбеть никакого отношения къ предмету, о которомъ онъ имблъ намбрение разсуждать въ своей брошюрб, но и все содержание этой главы вообще таково, что каждый можетъ найти въ ней все, чего хочетъ. Что же касается насъ, то мы нашли здёсь одни лишь разсуждения, не имбющія никакой цёны, но выраженныя такимъ высокопарнымъ и непонятнымъ слогомъ, котораго мы дали уже образчики нашимъ читателямъ и которые, вброятно, ихъ удовлетворили.

То же мы можемъ свазать и о главѣ, гдѣ авторъ разбираетъ слѣдующее положеніе: «душа міра какъ начало творенія, пространства, времени и механической причинности». Мы снова спрашиваемъ, какимъ образомъ все это можеть имѣть отношеніе къ Россіи и универсальной Церкви? Итакъ, мы не станемъ останавливаться на этомъ; потому что зачѣмъ же намъ собирать всѣ эти эксцентричности, которыя позволяеть себѣ г. В. Соловьевъ относительно всѣхъ этихъ предметовъ? Если бы мы издали даже объемистый томъ, превосходящій во сто разъ бротюру г. В. Соловьевъ, то и тогда мы не исчерпали бы еще всего предмета.

У глава носить такое заглавіе: Высшій мірь, свобода чистыхь духовь. Мы искали здёсь чего-нибудь относящагося къ предмету, о которомъ авторъ долженъ быль бы разсуждать, и не нашли ничего, исключая нёсколькихъ еврейскихъ словъ, приведенныхъ съ

цёлью объяснить твореніе міра, и нёскольких данных о существованіи ангеловъ. Обо всемъ этомъ онъ говорить съ апломбомъ и вакъ человёкъ, убёжденный, что онъ не можетъ ничего не знать. Что же о *Россіи и объ универсальной Церкви?* О нихъ нётъ рёчи.

VI глава: Три главныя ступени космогонического процесса. Это продолжение предмета о творении міра. Относительно же Россіи и универсальной Церкви ровно ничего. Поэтому переходимъ въ VII главъ: Тройственное воплощение божественной мудрости. Это тройственное воплощение есть Христось, пренепорочная Дъва и Церковь. Авторъ усвояетъ православной Церкви, равно какъ н римской Церкви свою милую теорію. Въ действительности же она принадлежить только ему одному. Если онъ православный, какъ онъ это утверждаетъ, хотя онъ совершенно не таковъ, то онъ долженъ быль бы знать, что непорочность зачатія Приснодввы (імпасиlatisme) никогда не была признаваема древними Церквами и что она была измышленіемъ только испанскихъ ісзуитовъ, которые кончили тъмъ, что навязали ее папъ Пію IX, вопреви протесту Доминиканцевъ и большей части латинской Церкви. Онъ же ищетъ ученія объ этой непорочности нъсколько раньше, хотя ученіе это относится только къ 1854 году. Г. В. Соловьевъ старается представить и Россію соучастницею своихъ заблужденій. Но онъ говорить по этому предмету только пустяки, которые, конечно, не одержать верха надъ ученіемъ положительнымъ и хорошо извъстнымъ въ этой почтенной Церкви.

Глава VIII: Человъкт Мессія. Человъческій хаост. Первоначальные элементы тройственнаго общества.

Эта глава и сама есть истинный хаосъ, гдё авторъ пишетъ обо всемъ, что только приходить ему въ голову, нисколько не заботясь о человёческомъ смыслё.

0 Россіи-же и универсальной Церкви ни слова.

Въ своей IX главъ г. В. Соловьевъ занимается вопросомъ о мессіанскомъ приготовленіи у Индусовъ, у Грековъ и у Евреевъ. И опять ничего ни о Россіи, ни объ универсальной Церкви. Поэтому переходимъ въ X главъ: Абсолютное верховенство

Христа. Соціальная Троичность. Священство и отцевское достоинство (paternitè).

Здёсь не безполезно будеть привесть нёсколько строкъ изъ этой глави и вмёстё съ этимъ покончить съ несчастной брошюрой г. В. Соловьева. Онъ разсуждаеть въ своей брошюрё обо всемъ, искочая того, о чемъ обёщаеть ея заглавіе. Онъ почти ничего не говориль о Россіи; что же касается универсальной Церкви, то онъ только доказываеть, что имбеть о ней самое нелёпое представленіе. Все, что можно находить наиболёе положительнаго во всёхъ этихъ странныхъ идеяхъ, излагаемыхъ имъ, такъ это то, что универсальная Церковь есть папа и что папа есть только истеченіе Троицы. Приведемъ нёсколько отрывковъ изъ его брошюры въ доказательство того, что мы утверждаемъ:

«Какъ Богъ, говорить онъ, въ Тронце Своихъ Ипостасей обладаеть абсолютной полнотой Своей божественной субстанціальности, Своимъ небеснымъ теломъ, или Своимъ существеннымъ разумомъ, такъ точно и Человъко-Богъ въ Троичности Своихъ мессіансинхъ правъ вполит обладаетъ универсальною Церковью, -- этимъ Своимъ божественно-человъческимъ тъломъ, вмъстъ небеснымъ и земнимъ, -- совершенною невъстою воплощеннаго Слова. «Дана Мнъ всявая власть на небесахъ и на земяв». Эта универсальная власть не есть божественное всемогущество, которое отъ въчности принадлежало Слову и которое поэтому не могло быть дано Ему. Здёсь дёло плеть о мессіанской власти Человіна-Бога, о власти, которая относится не въ витбожественному міру, какъ таковому, а въ міру, соединенному съ Богомъ, дъйствующему вмъстъ съ Нимъ и воплощающему во времени Его божественную сущность. Если полнота этой власти принадлежить по праву Христу и только Ему одному-потому что одинъ Онъ могь заслужить ее,-то проявленіе этой божественно-челов вческой власти требуеть свободнаго подчиненія и живаго содъйствія ей со стороны человъчества. Такимь образомъ дёло Христа ограничено здёсь прогрессивнимъ развитіемь человічества, постепенно привлекаемаго въ божественночеловъческую сферу, уподобляемаго мистическому тълу Христа, преобразуемаго въ универсальную Церковь.

«Если-бы Господь, или если-бы препрославленный Христось захотёль преподать людямъ Свою истину и Свою волю непосредственнымъ и чрезвичайнымъ образомъ: то онъ могь бы свободно это сдёлать; такъ какъ еще предъ Своимъ прославленіемъ Онъ могъ испросить у Отца небеснаго послать легіонъ ангеловъ. чтобы защитить Его противъ слугъ Кајафы и воиновъ Пилата. Исторія міра была бы тогда скоро закончена, но въ то же время она не достигла бы своей цёли: не было бы тогда свободнаго взаимодъйствія человъва съ Богомъ, не было бы тогда истиннаго единенія и совершеннаго союза между созданіемъ и Создателемъ, и само человечество, потерявъ свою свободную волю, подчинилось бы физическому міру. Но не для распространенія или оправланія матеріализма воплотилось на землё божественное Слово. Этихъ воплощеніемъ человъческая свобода всегда охраняется, и универсальная Церковь имжеть исторію. Надобно было, чтобы Христось. вознесшійся на небо, управляль Церковью чрезь посредничество человъческихъ правителей, которыхъ Онъ уполномочилъ правственною и юридическою полнотою тройной мессіанской власти, не сообщая имъ для этого однако непосредственнаго действія Своего всемогущества, которое связало бы свободу людей. Въ самомъ двяв, мы знаемъ, что, основывая Церковь, Христосъ сообщилъ ей Свою власть, и въ этомъ сообщении Онъ согласовался съ темъ. что мы можемъ назвать разумомо Tpouvo, -ratio trinitatis.

«Божественная Троица есть эволюція (развитіе) абсолютнаго единства, которое содержить въ себё полноту бытія, раскрывающагося въ трехъ Ипостасныхъ образахъ божественнаго существованія. Мы знаемъ, что въ Троицѣ абсолютное единство сохраняется: во 1-хъ, онтологическимъ первенствомъ первой Ипостаси, которая есть первоначальная причина, или начало двухъ другихъ, но не наобороть; во 2-хъ, единосущіемъ (consubstantialitè) всѣхъ Ипостасей, которое производитъ то, что Ипостаси нераздѣльни въ отношеніи къ бытію; и въ 3-хъ, ихъ совершенною солидарностью которая не позволяеть Имъ дѣйствовать отдѣльно. Соціальная (общественная) же троица универсальной Церкви есть эволюція церковной монархіи, которая заключаеть въ себѣ всю полноту

мессіанской власти, раскрывающейся въ трехъ формахъ христіанской верховной власти. Подобно тому, какъ и въ Божествъ, единство въ универсальной Церкви охраняется: во 1-хъ, абсолютнымъ первенствомъ первой изъ этихъ трехъ властей—именно папской, которая есть единственная верховная власть, прямо и непосредственно установленная Богомъ и распредъляющая, съ точки зрънія права, начало (la cause) и необходимое условіе двухъ другихъ; во 2-хъ, необходимою общностью этихъ трехъ властей, поскольку они содержатся въ томъ же тълъ Христа, соучаствуютъ въ той же религіозной сущности, въ той же въръ, въ томъ же ученіи, въ тъхъ же таниствахъ; въ 3-хъ, нравственною солидарностію или общностью цълей, которыя для всъхъ трехъ должны состоять въ пришествіи царствія Божія, въ совершенномъ обнаруженіи универсальной Церкви.

«Религіозная общность и нравственная солидарность трехъ верловныхъ властей подъ абсолютнымъ первенствомъ универсальнаго папства, - воть высшій законь, точный (définitif) идеаль Христіанскаго общества. Но если въ Богъ форма троичнаго единства существуеть въ действительности отъ вечности, то въ Цервы она осуществляется постепенно. Отсюда вознываеть не тольво различіе, но даже и некоторая противоположность между божественною Троицею и троицею соціальной. Первоначальное свойство (donnée) божественной сущности, это абсолютное единство, котораго Тронца есть непосредственное, совершенное и потому въчное раскрытие (deploiement). Первоначальное же свойство Цервы есть, напротивъ того, неопределенная множественность челевъчества естественнаго и падшаго. Въ бытім божественной Тромии существуеть форма, посредствомъ которой абсолютное и положительное единство распространяется и развертывается; въ соціальномъ же битіи человіческого рода тронца есть форма, посредствомъ которой неопредбленная множественность частныхъ элементовъ возводится въ синтетическому единству. Такимъ ображь развитие Церкви есть процессь объединительный (d'unification), въ соотношеніяхъ идеально установленныхъ, но въ дъйствительности измёняющихся, между единствомъ права и множествен-

ностью факта, — что предполагаеть два главныхъ дъйствованія: постепенную централизацію даннаго церковнаго тъла и объединительное (unifiante) и синтетическое пъйствіе пентрализованной Церкви, стремящееся къ воплощению въ себъ всего человъчества. Ипостаси божественной Троицы обсолютию просты въ себъ самихъ, и ихъ троичное отношение совершенно чисто и непосредственно. Верховныя же власти троичнаго общества, или универсальной Церкви, не суть просты ни сами по себъ, ни по условіямь, въ вакихь онё должны быть осуществляемы. Онё не суть просты сами по себъ, потому что онъ суть только относительние центры единаго постепенно составляемаго. Способъ ихъ режизированія сложень не только вследствіе неопределенной множественности человъческой среды, въ которой онъ должны обнаруживаться, но равнымъ образомъ и вслёдствіе того факта, что совершенное мессіанское откровеніе встрфчаеть въ естественномъ человъчествъ попытки, болъе или менъе удачныя, частнаго объединенія. въ которымъ должно привиться дело объединенія Цервви. Если это матеріально облегчаеть божественно-человическое дийствованіе, то въ то же время это сообщаеть ему менье чистый характеръ, менте правильный и гармоническій. Хаосъ, который только приврыть физическимъ твореніемъ, еще утверждаетъ свои права не только въ исторіи естественнаго челов'й чества, но также и въ исторін редигін и Церкви».

Этихъ выдержекъ, я полагаю, достаточно. Г. В. Соловьевъ доказалъ еще одинъ разъ, что онъ не знаетъ того, о чемъ пишетъ. Наконецъ, на сколько можно понять изъ приведенныхъ видержекъ, универсальная Церковь, по нему, отъ вёчности истекаетъ отъ Бога, да и папа есть истеченіе отъ Бога, чтобы быть представителемъ универсальной Церкви. Отсюда онъ выводить, что Россія. не будучи отождествленной съ папой, не принадлежитъ къ универсальной Церкви.

Но софизмы г. В. Соловьева не доказывають еще, что такъ это и есть. Его теорін о Тронцѣ просто смѣшны и неправославны, я онъ не можеть извлечь изъ нихъ ничего, кромѣ выводовъ, не имѣющихъ ровно никакой цѣнности.

Очевидно нашъ теософъ не придаетъ рашительно никакого значенія началу, которое лежить въ основё христіанской вёры и которое было признаваемо великими богословами, какъ западными, такъ и восточными. Согласно съ этимъ началомъ: христіанство есть откровенный фактъ, который долженъ быть признаваемъ, и все ученіе, составляющее его содержаніе, должно быть принято во всёхъ церквахъ въ силу преданія, всегда сохраняемаго и всегда провозглашаемаго въ Церквахъ. Тронца и другія тайны не поддаются фантастическимъ толкованіямъ, подобнымъ толкованіямъ г. В. Соловьева, и тв, которые позволяють себв это, доказывають, что у нихъ нёть христіанскаго смысла. Можно, конечно, размышлять о тайнахъ. Боссюять, напр., издаль преврасную внигу, подъ названіемъ: Возошшеніе къ тайнамъ (Elévations sur les mustères): но этотъ, столь глубокомисленний богословъ, никогда не забывался по того, чтобы фабриковать по поводу тайнъ теоріи, подобния теоріямъ г. В. Соловьева, и извлекать изъ нихъ следствія, подобныя темь, какія навлекь нав нихь нашь несчастный теософъ. Чтобы делать выводы изъ тайнъ, необходимо постигать ихъ. Но никто не постигаетъ ихъ, даже и самъ г. В. Соловьевъ, воторый представляеть свои измышленія тавъ, какъ будто эти тайны не содержать въ себъ для него нивакой неясности. Теорія универсальной Церкви, отождествленной съ папой, есть одинъ изъ безумивнинкъ выводовъ, который только можно извлечь изъ Троици, и на этомъ то выводъ нашъ теософъ основиваеть свою брошюру. Папа представительствуеть Отиа; онъ отецъ всёхъ Церквей, и Христосъ отрекся отъ нихъ въ его пользу.

Если бы г. В. Соловьевъ зналъ хоть немного исторію христіанклой Церкви, онъ зналь бы тогда и то, что этотъ отецъ, вывеенный имъ изъ божественнаго отцевства, никогда не существоаль. Онъ обращается съ фактами слишкомъ произвольно, и тольво поэтому составляетъ свои теоріи и извлекаетъ изъ нихъ свои выводы; но эти теоріи суть лишь чистыя фантазіи, и выводы, оторые онъ извлекаетъ изъ нихъ, не болже основательны, какъ и амыя теоріи.

Г. В. Соловьевъ извлекаеть всё выводы изъ своихъ теорій въ

послъднихъ главахъ своей брошюры; онъ постеянно, до пресищения возвращается въ духовной отцевской власти, которою облеченъ папа; въ этому онъ присоединяеть еще и царскую отцевскую власть, которая дълаеть такимъ образомъ папу всемогущить отцемъ народовъ и верховныхъ правителей. И вотъ все должно сгибаться и уничтожаться предъ его божественной властью.

Изъ своей теоріи о духовной и царской отцевской власти панъ, г. В. Соловьевъ извлекаеть множество фразь, въ которыхъ недостаеть только одного: здраваго смысла. То, что онъ говорить о трехъ таинствахъ правъ человъка и о четырехъ таинствахъ его обязанностей, столько же бёдно по своей основательности, какъ богато безсвязными фразами, и не имъетъ ровно никакого отношенія къ предмету, о которомъ онъ хотёлъ разсуждать.

Если сдёлать краткій выводь изъ всего, что нашъ авторъ говорить по поводу своего предмета, то все это можно выразить въ слёдующихъ немногихъ словахъ:—папа, по божественному праву, есть абсолютный и непогрёшимый верховный владыка Церкви; онъ содержить въ себё (résume) универсальную Церковъ. Православная Церковь можетъ участвовать въ универсальной Церкви только тогда, когда безусловно подчинится папъ.

Какія доказательства привель онъ въ подтвержденіе подобной теоріи? Никакихъ. Онъ для того именно и говориль такъ много о своей теоріи, чтобы ничего не сказать. Когда онъ коснулся догматовъ, то вдался въ смёшныя фантазіи. А когда коснулся исторівто съ перваго же слова доказаль, что не знаеть ее.

Такова идея, которая сложилась у насъ о его брошюрё после того, какъ мы ниёли терпёніе прочесть ее до конца. И надобно сказать при этомъ, что жалкая брошюра г. В. Соловьева приченила нашему терпёнію весьма жестокія испытанія. Мы прочля во время нашей, уже столь продолжительной жизни, много скучныхъ и нелёпыхъ сочиненій. Но сочиненіе г. В. Соловьева одно изъ тёхъ, которое подвергло насъ наибольшей скукъ.

Вотъ единственный комплименть, который мы можемъ сдёлать автору.

С—ва.



## ВЪРА и РАЗУМЪ

## журналъ богословско-философскій

1891.

**No** 12.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Іюня 30 дня 1891 года.

Цензоръ, Протојерей Т. Павлов

## ПОУЧЕНІЕ

по случаю выпуска окончившихъ курсъ воспитанницъ

Харьковскаго епархіальнаго женскаго Училища.

Бывають въ жизни людей минуты, когда мысли какъ-бы осаждають умь; бывають событія, которыя наполняють сердце самыми разнообразными чувствами. Таковъ, именно, нынатий день и для васъ, давицы, готовящілся чрезъ наскольво часовъ оставить воспитавшее васъ заведеніе, и для насъ, вашихъ наставниковъ и руководителей. Шесть летъ продолжались ваши и наши совифстные труды подготовленія васъ къ самостоятельной жизни. Труды эти сроднили насъ до такой степени, что вы сдёлались какъ-бы нашими духовными дётьми, что ваша дальнёйшая участь, ваша будущая самостоятельная д'ятельность въ осуществленіи того, къ чему вы подготовлялись въ Училище, возбуждають въ душахъ вашихъ наставниковъ много самыхъ разнообразныхъ думъ и заботъ. Естественно поэтому мев, одному изъ вашихъ наставниковъ, въ настоящій день, вмёстё съ желаніемъ вамъ всевозможнаго счастія, предложить и нёкоторые напутственные совёты и указанія.

Господу угодно было, чтобы вы родились не только въ семействахъ христіанскихъ, но и въ сословіи духовномъ, избранномъ для особеннаго служенія Богу,—для освященія другихъ и руководства ихъ къ царствію небесному. Питаясь сами отъ алтаря, ваши родители изъ этого же священнаго источника черпали средства для поддержанія вашего существованія въ первые годы вашей жизни и для вашего дальнѣйшаго воспитанія. Образованіемъ своимъ вы обязаны заведенію, которое большую часть своихъ средствъ получаетъ отъ Церкви. Не забывайте же никогда, чѣмъ вы обязаны Церкви. и сообразно съ этимъ располагайте всю свою жизнь, какую би участь по выходѣ изъ заведенія ни назначилъ вамъ Господь.

Почти всв вы изъ училища возвратитесь въ домы своихъ родителей или родственниковъ-священно и церковно-служителей, чтобы тамъ ожидать исполненія дальнейшаго о вась предназначенія Божія. Помните же, что въ семью вы возвращаетесь не для отдыха только и бездействія, а темъ болю не для того, чтобы проводить время въ однихъ только развлеченіяхь и удовольствіяхь. Ніть, вы должны быть помощницами матерей въ ихъ хозяйственныхъ заботахъ и трудахъ въ воспитаніи и обученіи вашихъ младшихъ братьевъ и сестерь: вы должны примъромъ вашей жизни помогать и отцамъ вашимъ въ религіозно-нравственномъ воспитаніи им народа. Старайтесь же быть для всехъ окружающихъ образцомъ почтенія и повиновенія родителямъ, обравцомъ трудоль бія, скромности и чистоты нравственной. Будьте всегда усерь ны къ посъщению храма Божія, къ исполнению всехъ, возлагаемыхъ Церковію на ея чадъ, религіозно-правственныхъ обя занностей: постовъ, праздниковъ и проч. Этимъ вы принесем великую пользу Церкви, воспитавшей васъ, потому что при мъръ истинно-христіанской жизни семействъ духовенства ы нравственномъ воспитаніи имъ народа всегда будеть д'яйствен нье самыхъ краснорычивыхъ наставленій; наобороть, уклове ніе дітей духовенства отъ исполненія религіозно-нравство ныхъ обязанностей, пренебрежение къ уставамъ церковным какъ это, къ несчастію, иногда замёчается въ духовних семьяхъ, будетъ способствовать упадку благочестія въ народ на который и безъ того уже оказалось такъ много вредных вліяній въ послёднее время.

Многимъ изъ васъ, можетъ быть, чрезъ непродолжительно время прійдется сдёлаться супругами священниковъ. Веним и вообще значеніе жены для мужа. По волё Божіей, жем должна быть естественною и самою близкою помощницем

мужа. И действительно, добрая жена не только старается окружить мужа заботливостію о всемь для него необходимомь, чтобы предоставить ему какъ можно больше досуга и свободы для его деятельности общественной, -- она своимъ привътомъ и ласкою, своимъ сердечнымъ сочувствиемъ мужу смягчаетъ непріятности и огорченія, неизбіжно встрічающіяся въ жизни каждаго общественнаго деятеля, въ столкновеніяхъ его съ другими людьми. Мало того: добрая жена можетъ и поддержать криность духа въ мужь, когда неудачи въ достижени жакихъ либо целей его служенія ввергнуть его въ малодушіе ▶ уныніе, и отклонить его отъ увлеченія какими либо слабостами и пороками, дъйствуя отчасти своею растворенною любовію просьбою, отчасти собственнымъ примівромъ. Изъ исторін Церкви намъ изв'єстно много случаєвъ, когда жены-христіанки обращали изъ язычества ко Христу своихъ мужей и совершенно перемънали къ лучшему ихъ характеръ. Таковы **Били**: св. Нонна, мать св. Григорія Богослова, Горгонія—его естра, Моника, мать блаж. Августина и другія. Такою должва быть и жена священника. - Но на этой последней лежать ще и накоторыя другія обязанности, соотватственно званію и иужа. Народъ нашъ не напрасно называетъ жену священика «матушкой»: она, действительно, должна и можеть сдеиться духовною матерію для прихожанъ своего мужа и въ вкоторомъ родъ помощницею последняго въ духовномъ рукоодительствъ паствою. Крестьянки всегда съ уваженіемъ отосятся къженъ священника и проявляють постоянное стременіе ділиться съ нею своими радостями и горестями, обрапаться къ ней въ своихъ семейныхъ невзгодахъ и домашнихъ уждахъ. Не гордитесь же, ставши женами священниковъ, редъ этими простыми людьми; не отгоняйте своею недоступ-остію такъ довърчиво обращающіяся къ вамъ сердца: ваша аска, вашъ совътъ и убъжденіе, щедрость вашей руки будуть вного способствовать исправленію нравственныхъ понятій рестьянъ, искорененію суевврій, возстановленію мира и совысія семейнаго, облегченію нужды и страданій. Это съ вашей тороны будеть великою заслугою предъ Богомъ; этимъ вы тилатите и народу, трудовымъ лептамъ котораго, пожертвованнымъ на Церковь, вы обязаны своимъ воспитаніемъ.

Многія изъ вась, вступивши въ семейную жизнь, савлаются матерями семействъ. Вследствіе деятельности отпа преимущественно вив дома, мать является почти единственною воспитательнипею детей въ первые годы ихъ жизни. Ез им прежде другихъ словъ научается произносить дитя; отъ нея получаеть оно первыя понятія объ окружающемъ, первый руководящій приміров для своей дівятельности. Впечатлівнія же первыхъ лёть жизни дитяти, настроеніе, образующееся въ немъ въ это время, бывають такъ сильны, что впоследствія никто и ничто не въ состояніи ихъ поколебать, а темъ болье уничтожить. — Имъя все это въ виду, старайтесь. когда сделаетесь матерями семействъ, съ самыхъ первыхъ дъть жизни дътей воспитывать въ христіанскомъ духъ: учите ихъ, какъ только развяжется ихъ языкъ, произносить святьйшее имя Божіе; учите ихъ съ первыхъ же дней жизни складывать персты рукъ для крестнаго знаменія; постарайтесь пріучить вашихъ детей къ модитве, къ посещению храма Божия; вложите въ сердца ихъ страхъ Божій. благоговъніе къ Государю, - любовь къ родинъ. Такъ поступали великія христіанскія наматери: Макрина, Нонна, Аноуса, воспитавшія въ своихъ 15тяхъ велихъ учителей и святителей Церкви Христовой: Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоуста; такъ поступали въ старину и русскія благочестивыя жены. Оттого-то крвика была прежде въ людяхъ ввра въ Бога, непоколебни надежда на Него, неисчерпаема въ добрыхъ дълахъ любовы сильна была привязанность къ Государю и отечеству. райтесь воспитывать вашихъ детей не наставленіями только. но болье всего примъромъ собственной жизни; трудъ вашъ въ этомъ дълъ не принесеть никакого плода. Воспитавъ такимъ образомъ дътей своихъ, вы въ нихъ приготовите истинныхъ чадъ Церкви и достойныхъ служителей алтаря, которымъ вы сами вскормлены.

Почти всё вы, даже имѣющія родителей, въ юношескомъ порывѣ—послужить чѣмъ-либо на пользу общества, стремитесь по окончаніи курса сдѣлаться народными учительницами. Высоко такое стремленіе; высока и цѣль его: потому что научить невѣдущаго истинѣ и добру—есть, какъ вы знаете,

одно изъ важнейшихъ дель милости духовной (Правосл. Катихизисъ стр. 87). Духовенство православное и во всёхъ странахъ и въ частности въ Россіи всегда было источникомъ, изъ котораго народъ черпалъ просвъщение въ христіанскомъ духв. Въ настоящее время, когда усиленно распространяется расколь, проявляются все новыя ереси, являются разные непрошенные просвётители народа, такое христіанское просвыщение есть лучшее средство къ предохранению народа отъ вторгающихся въ среду его лжеученій и къ насажденію и утвержденію въ подростающемъ покольніи техъ началь православія, чистоты нравовъ, любви къ Государю и отечеству, которыя взрослымъ людямъ проповёдуются съ каоедры церковной свищенниками. Старайтесь же, чтобы во ввёренной вамъ школь поддерживалась такая тесная связь съ Церковію: чтобы и ваше преподаваніе, и школьные порядки, и ваше собственное поведение основаны были на законъ Божиемъ и приводили къ лучшему его усвоенію и исполненію. Обращайте серьезное внимание и на желание народа, чтобы его дети умели читать и пъть въ Церкви. Этимъ, какъ показываетъ опытъ иногихъ вашихъ предшественницъ, вы пріобретете и любовь народную, и благословение отъ Господа.

Я указаль только главнейшие роды деятельности, которые доступны вамь, соответственно вашему происхождению и воспитанию. Для некоторыхь могуть открыться и другия поприща, на которыхь имь прийдется действовать. Во всякомь случав, где бы вы ни были, какую бы участь ни назначиль вамь Господь, вы,—какь дочери духовенства, воспитанныя Церковим,—всегда помышляйте и стремитесь къ тому, елика суты истична, елика честна, елика праведна, елика пречиста, елика пречиста, елика пречобезна, елика доброхвальна, аще кая добродьтель и аще кая похвала: и Бого мира будеть съ вама (Филип. IV, 8—9). Аминь.

Свящ. Н. Оникевичъ.

## Состояніе Восточной Цернви по смерти Константинопольскаго патріарха Фотія до окончательнаго раздѣленія Церквей\*).

Восточная Церковь.—Патріарх в Стефань, преємникь Фотія.—Онь признань сытымь, также какь и Антоній, его преемникь.—Патріархь Николай Мистикь.— Мощи св. Лазаря и св. Мандалины въ Константинополь. — Четвертый бракт ихператора Льва. — Патріарх в Николай объявляеть себя противь этого вы сигу гражданских в законов и канонических постановлений.—Его мнинем пренебревают и самого его свергають съ престола. Исевдо-соборь, предсъдательствуемый легатами папы Серия. — Соглашаются на разрышение императору четвертаю брака. — Евфимій, патріарх в Константинопольскій на мьсто Николая — Смерть Льва; Николай, возстановленный на своемь престоль.—Письмо къ папь, преемнику Серия. — Миря, возвращенный Константинопольскому духовенству. — Декреть императора Романа Лекапена о бракъ...-Онг посылаеть его въ Римъ.-- Письмо патріарха Николая къ папъ Іоанну. — Өеофилакть и Полівокть, Константинопольскіе патріархи.—Романз, императорь.—Ему насладуеть Никифорь Фока.—Iloсољство Луитпранда въ Константинополь. — Побъды Никифора надъ мазуммонами. - Императрица повельваеть убить его. - Іоанны Цимисхій, императоры.-Василій наслыдуеть Полівокту на патріаршемь престоль.— Слыдующів затиль патріархи в Константинополи.— Соборз при патріархт Алексіп. — Параллем между Константинопольскими патріархами и Римскими папами. — Патріарх Михаиль Керулларій.—Сношенія между Востокомь и православными греками Юж ной Итами. — Ихъ мнине о пость въ субботу. — Письма патріарха Михаим в никоторых западных обычаях. — Папа Лев IX вступает ст ним в ворьби. — Их переписка. — Его смерть. — Легаты в Константинополь. — Борьба против Михаила Керулларія.— Михаиль отопчасть имь.— Смерть Михаила.

## (892—1053 гг.).

Римско-католическіе писатели увъряють, будто начало раздъленію единой Перкви на восточную и западную положено было Константинопольскимъ патріархомъ Фотіемъ, продолжено его преечниками и закончено патріархомъ Миханломъ Керулларіемъ. По митнію этихъ писателей, константинопольскіе пархіархи намърен-

<sup>\*)</sup> Изъ «Histoir de l'Eglise» о. Владиміра Гетте». См. «L'Union Chrétienne» 1889. ЖЖ 7, 8.

н систематически старались внести смуту и разделение въ мирную жизнь единой Церкви. Но этому безусловно противоръчать несомивниме исторические факты и другия историческия данния. Ми уже видели, что патріархъ Фотій не полагаль никакого начала раздъленію Церквей 1); тоже самое надобно сказать и о его преемникахъ до патріарха Михаила Керулларія включительно. Преемникомъ Фотія на Константинопольскомъ престол'в быль Стефанъ; но онъ занималъ натріаршій престоль только шесть лётъ. Впрочемъ, и въ этотъ непродолжительный періодъ времени онъ прославнися своими высоднии христіанскими доброд'єтелями, и греческая Перковь причислела его къ лику святыхъ 2). Его братъ, императоръ Левъ Философъ, посвятилъ ему свои Новеллы (Nouvelles), которыя онъ издаль въ замёну законодательства Юстинівна, касавшагося церковныхъ дёль. Императоръ отмённяъ даже все Юстиніаново законодательство и обнародоваль, подъ названіемъ Базиливъ (Basiliques), въ шести частяхъ и шестидесяти вингахъ, полное собраніе, всёхъ прежнихъ законовъ, которые еще не вишли изъ употребленія в).

Стефанъ имълъ преемниковъ себъ на патріаршемъ престолъ Антонія Колеаса, который также быль причисленъ въ лику святыхъ. Онъ происходиль изъ знатнаго рода и еще въ юности посвятилъ себя монашескому житію. Онъ пробылъ патріархомъ только два года.

Стефанъ и Антоній, повидимому, не занимались снорами, поднятими напами по поводу личности фотія. Антоній быль уже въ числів покойниковь, когда папа Іоаннъ ІХ писаль Стиліану епископу Новокесарійскому, восхваляя его за его противодъйствіе патріарту фотію: «Мы желаемъ, говориль онъ, чтобы декреты (постановленія) иашихъ предшественниковъ оставались ненарушимыми;

<sup>1)</sup> Историческій очеркъ жизни и дізятельности патріарха Фотія, составленный о. Владиміромъ Гетте, тоже поміщень въ нашемъ журналів. См. ж. «Візра и Разумъ», 1888 г. Ж 24 и дальнівшіе Жж. Ред.

<sup>2)</sup> Bolland 17 mai; Chron. Post Theophan.

<sup>3)</sup> Basilic. Prefat.

поэтому мы причисляемъ Игнатія, Фотія, Стефана и Антонія въ тому разряду, въ которомъ они были помінцены ими, и объявляемъ наше благоволеніе тімъ, кто соблюдаеть это постановленіе». Что это былъ за разрядъ, о которомъ говорить папа? Былъ ли правъ Николай или Іоаннъ VIII, въ своихъ пререканіяхъ съ Фотіемъ? Какой декретъ издали его предшественники относительно Стефана и Антонія? Іоаннъ ІХ выразился въ этомъ отношенію очень неопредёленно 1).

Антоній, умершій въ 895 г., быль заміщень Николаемь Мистикомь, т. е. личнимь (intime) секретаремь императора Аьва. Наименованіе Мистика осталось за нимь на всегда. Онь быль патріархомь въ теченіе двёнадцати лёть <sup>2</sup>). Во время его патріаршества императорь Левь велёль построить въ Коистантинополімонастирь для строгихь аскетовь (d'èunuques) и приказаль перенести туда мощи св. Лазаря и св. Магдалини, его сестры. Православно-восточное преданіе относительно этого семейства дружей Інсуса рёнительно противорёчить тому преданію, которое хотіли распространить во Франціи, гдё утверждали, что св. Лазарь и его св. сестры прибыли на кораблё въ Марсель и поселились въ Провансё. Если бы это было такъ, тогда, очевидно, нельзя било бы перенести мощей Лазаря и Маріи Магдалины изъ Палестины въ Константинополь.

Императоръ Левъ не имѣлъ сына ни отъ одной изъ трехъ женъ, на которыхъ онъ последовательно былъ женатъ; по смерти третьей жены, онъ ваялъ четвертую, но не осмеливался объявить ее своею женою оффиціально, потому что самъ же призналъ раньше законными только три брака <sup>3</sup>); онъ не исполнялъ своего собственнаго закона, но не осмеливался и отменять его. Кроме того, учение православной Церкви было противъ его повторенныхъ браковъ; второй и третій браки были только терпими; четвертие-же были положительно запрещены. Поэтому Левъ жилъ съ Зоей, сво-

<sup>1)</sup> Labb. Conc. T. IX.

<sup>2)</sup> Siméon. In Leon, § 7.

<sup>3)</sup> Leon., Novel. 90.

ей четвертой женой, сначала лишь въ простомъ сожительствъ (конкубинатъ). Но когда у ней родился синъ 1), онъ захотълъ объявить Зою своей законной женою. Сначала онъ потребоваль, чтобы его сынь быль крещень съ пышнестью, подобающею сыну императора. Патріаркъ Николай и другіе епископы, бывшіе въ Константинополь, соглашались на это, но подъ условіемъ, чтобы ниператоръ развелся съ своею сожительницей, которая не могла быть признана его законной женой. Императоръ даль свое согласіе, и младенецъ быль торжественно окрещенъ. Но послі крещенія младенца, императоръ отревся отъ своей прежней влятвы и закотълъ следать мать ребенка своею законною женою, вопреки всемъ гражданскимъ и перковнимъ постановленіямъ. Онъ возвратиль ее во дворець, и бравь быль отпраздновань безь посредства священника. Тогда патріархъ Николай отправился во дворецъ, бросился въ ногамъ императора и свазалъ ему: «Умоляю тебя, почти императорское достоинство, которое подобно лицу, на которомъ не можеть укрыться никакое пятно. Вспомни, что есть на небъ Повелитель болъе могущественный, чъмъ ты, Который вонечно накажеть твое преступное деяніе. Государи не выше законовъ и не могуть нользоваться свободой делать все. Умоляю тебя, воздержись на ибкоторое время отъ этой женщини, дабы мы могли съ посланими отъ патріаршихъ престоловъ и съ епископами твоей имперіи обсудить этоть вопросъ.

Императоръ согласился съ этимъ и наинсалъ Сергію, патріарху римскому, Миханлу, патріарху Александрійскому, Иліи, патріарху Іерусалимскому и Симеону, патріарху Антіохійскому, проси ихъявиться въ Константинополь для обсужденія вопроса о дъйствительности его брака <sup>2</sup>). Легаты папы Сергія прибыли въ Константинополь первыми. Это были люди, достойные папы, ихъ-пославнаго, который не былъ требователенъ въ-отношеніи къ- правственности. И они заявили себя, по своемъ прибытій, весьма бла-

<sup>1)</sup> Chron. Post. Theoph;. Siméon in Leon.

<sup>2)</sup> Eutych. annal.; Chron. Post Theoph., Leon. op. Patrolog. Graec. I. CVII.

госклонными къ желаніямъ императора. Патріархъ Николай отказался войти съ ними въ оффиціальныя снешенія и потребоваль тайныхъ совёщаній, въ которыхъ ему было однако же отказано. Епископы же Византійской имперіи разділились на двё партів: одни желали уступить требованіямъ императора, а другіе, съ патріархомъ Николаемъ во главі, объявили себя сторонниками закона. Императоръ, еще до принятія какого бы то ни было ріменія по этому вопросу, приказаль обвінчать себя съ своею женою какому то священнику, по имени вомі. Патріархъ лишиль за это священника духовнаго сана.

Каждый годъ, въ день празднованія св. Трифона, императоръ даваль большой обёдъ и приглашаль на него патріарха и епископовъ, находившихся въ Константинополё. Въ этомъ году онъ тоже пригласилъ по обыкновенію на обёдъ патріарха Николая. Патріархъ явился. Во время обёда императоръ сталъ настойчиво убёждать его, чтобы онъ утвердиль его бракъ. Николай остался непреклоненъ въ своемъ протестё; тогда онъ былъ немедление схваченъ и отправленъ въ заточеніе; при этомъ ему не оставили ни друга, ни слуги, ни даже книги для его утёшенія. Онъ былъ строго содержимъ въ своей темницъ. Такъ же обощлись и съ епископами, остававнимися вёрными закону.

Освободившись отъ противниковъ, императоръ собралъ соборъ подъ предсёдательствомъ папскихъ легатовъ, на которомъ скоро согласились дать императору разрёшеніе на его четвертий бракъ; это разрёшеніе вполит было согласно съ постановленіями римской Церкви. Но что было одинаково противно и постановленіямъ западной Церкви, и постановленіямъ восточной, такъ это отртшеніе патріарха Николая, который быль осужденъ, не будучи судимъ, и при томъ за исполненіе своей прямой обязанности. На его мёсто быль возведенъ Евфимій, который заслуживалъ того, чтобы занимать патріаршій престоль при лучшихъ обстоятельствахъ, потому что быль весьма добродётеленъ. Левъ самъ потомъ призналъ неправедливость, въ которой онъ быль виновать въ отношеніи къ св. патріарху Николаю, и возвратиль его изъ за-

точенія. По смерти этого императора (911 г.) ему наслідоваль брать его Александрь вмісті съ его младшимь смномь, извістнимь подъ именемь Константина Норфиророднаго. Александрь возстановиль Николая на его патріаршемь престолі послі того, какь Евфимій быль низложень по соборному опреділенію. Черезь годь Александрь умерь, и Константинь Порфирородный быль признань единственнымь императоромь подь опекой своей матери.

Возстановленный на своемъ простоль, св. патріархъ Николай написаль папъ 1) прекрасное письмо, въ которомъ жаловался на поведеніе римскихъ легатовъ: «Казалось, писаль онъ, что они прибыли изъ Рима только для того, чтобы объявить мий войну. Они присванвали себъ первенство въ Церкви; а эта претензія обязивала ихъ по врайней мёрё рачительно справиться о томъ дёлъ, относительно котораго они хотъли дать ръшеніе, и донесть обо всемъ папъ, виъсто того, чтобы соглашаться на осуждение тъхъ, которые навлекли на себя гитвъ государя только за то, что объявили себя стороннивами добрыхъ нравовъ. Не удивительно, что невоторыя дица были обмануты тяжестію взвеленных на насъ обвиненій; но можно ли теривть, чтобы западные прелаты подтверждали своимъ одобреніемъ несправедливое осужденіе, не зная притомъ причинъ его? Я узналъ, что для извиненія поступка императора просто воспользовались словомъ разръшение (dispense) вавъ будто это разръшение можеть быть средствомъ нарушать цервовныя постановленія и узавонять невоздержаніе. Я понимаю подъ разръшениемъ средство подражать Божественному милосердию. воторое простираеть руку помощи къ гръшнику, чтобы спасти его, но не позволяеть грашнику упорствовать въ граха, который онъ совершиль. Можеть бить, скажуть, что дёло шло о бракт, а не о простомъ сожительствъ. Но можно ли назвать бракомъ нецеломудренный союзъ съ четвертой женщиной? Почему каноны отлучають оть Цервви тёхь, вто впадаеть въ этоть грёхъ? Почему называють они этоть гржхь невоздержаніемь, которое свой-



<sup>1)</sup> Nicol., Epist. ap. Labb. Conc., t. IX.

ственно животному, а не людямъ? Говорятъ, что римляне принмаютъ четвертый бракъ, какъ дозволительный; я не знаю, говорятъ ли это для того, чтобы похвалить васъ или для того, чтобы порицать васъ. Говорятъ, что у васъ позволены не только четвертые браки, но и пятые, и шестые, и другіе до тёхъ норъ, пока смерть не остановитъ ихъ; вы ссылаетесь, какъ говорятъ, въ свою пользу на слёдующій текстъ св. Павла: «лучше жениться, нежели разжигаться». Но тотъ же апостолъ позволиль второй бракъ только женщинамъ изъ снисхожденія къ ихъ слабости.

Когда дёло илеть о грёхё, то государи не обладають большим привиллегіями, чёмъ простые или частные люди. Я говорю вамъ это не для того, чтобы обязывать вась осудить память императора или память вашего предшественника Сергія; ихъ нётъ болье въ этомъ мірѣ, и Богъ имъ Судія. Однако я долженъ сказать, что предъ смертію императоръ скорбёль и оплакиваль свой грёхъ. Я присутствоваль при этомъ, ибо онъ вызваль меня изъ заточенія и возвратилъ мит управленіе моею Церковью 1). Если вого нужно наказать, такъ это тёхъ, которые еще въ живыхъ и которые возбудили противъ меня столь жестокое гоненіе. Вотъ ваша обязанность и воть чего требуютъ ваше достоинство и честь римскаго престола. Императоръ нынѣ царствующій посылаетъ къ вамъ правителя своего дворца, чтобы просить васъ поступить такимъ образомъ, и мы всё молимъ васъ о томъ же».

Вѣронтно, это письмо было послано въ папѣ съ одобренія собора епископовъ, которые находились тогда въ Константинополѣ<sup>2</sup>ь

Но папы вмёсто того, чтобы заниматься важнёйшими дёлами Церкви, были заняты въ эту эпоху совершенно посторонними дёлами. Поэтому письмо патріарха Николая и посольство, отправленное отъ имени императора, остались безъ всякихъ результатовъ.

Изъ этихъ словъ св. патріарха должно заключать, что преемникъ Льва привелъ въ исполненіе лишь то, что посл'ядній р'ашилъ въ минуту своей смерт.

<sup>2)</sup> Западные историхи того времени ни слова не говорять ни о Константивопольскомъ соборф, ни о незаконномъ соборф легатовъ, ни о письмф св. патріарха Николан.

Императоръ Александръ умеръ немного времени спустя послѣ этого. Еще при жизни своей, онъ изгналъ изъ дворца Зою, которой бракъ билъ причиною столькихъ смутъ; но молодой императоръ, послѣ его смерти, опять возвратилъ ее, и первымъ дѣлонъ Зон было воспретить патріарху Николаю входъ ко дворцу. Она правила шесть лѣтъ въ качествѣ регентши; но нѣкто Романъ Лекапенъ, пользовавшійся большимъ вліяніемъ на молодого императора, заключилъ, наконецъ, Зою въ монастырь и выдалъ замужъ за Константина свою дочь Елену 1). Константинъ сдѣлалъ его своимъ соправителемъ въ имперін; тогда Романъ Лекапенъ, помазанный на царство патріархомъ Николаемъ, возвелъ въ званіе императрицы свою жену беодору и сдѣлалъ, кромѣ того, своимъ соправителемъ еще и сына своего Христофила. Константинъ Порфирородный былъ низведенъ, такимъ образомъ, на второй планъ.

Романъ Лекапенъ положилъ конецъ смутамъ, которыя имъли место въ среде Константинопольского духовенства по причине одновременнаго существованія двухъ патріарховъ, оспаривавшихъ другь у друга патріаршій престоль. Евфимій умерь въ изгнаніи, и тело его было торжественно перечесено въ Константинополь. Императоръ надаль весьма строгій девреть, который рішительно запрещаль четвертые брави и опредёляль въ отношеніи въ вторимъ бракамъ очень строгія условія 3). Свой декреть императоръ послажь чрезь придворнаго офицера также и въ Римъ, а патріархъ Николай написалъ при этомъ папт Іоанну письмо 3), въ которомъ говорилъ: «Вамъ извёстны тё сворби, которыя мы перенесли въ теченіе пятнадцати лёть; но вогда мы смирились, Інсусь Христось утишиль бурю, и теперь мы всё опять соединены. Вотъ поэтому мы пишемъ вамъ теперь, чтобы возобновить сношенія, прерванныя было затруднительными обстоятельствами, и взаимно просить васъ прислать въ намъ легатовъ (уполномоченныхъ), чтобы согласиться съ ними по поводу того, что чет-

<sup>1)</sup> Chron. Post. Theophan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ap. Balsam.

<sup>3)</sup> Ap. Labb., Conc. t. IX.

вертый бракъ, причина столькихъ соблазновъ, не былъ признаваемъ самъ по себѣ, но былъ лишь допущенъ изъ сиисхожденія къ императору, дабы его гнѣвъ не навлекалъ еще большихъ золъ. Съ полученіемъ вашего рѣшенія, въ Константинопольской Церкви снова начнутъ упоминать ваше ими вмѣстѣ съ нашимъ въ священныхъ диптихахъ, и мы будемъ наслаждаться совершенныхъ миромъ».

Достоуважаемый Николай не дожиль до этого мира, котораго онь такъ сильно желаль. Его письмо и декреть Константинопольскаго императора прибыли въ Римъ при такихъ обстоятельствахъ. когда брачная чистота не была понятна тамъ. Папы, преданние по большей части, постыдитйшему распутству, были мало расположены внимать урокамъ нравственности изъ Константинополя.

По смерти св. Николая (925 г.) константинопольскій патріаршій престоль быль последовательно занимаемь Стефаномъ и Трифономъ, весьма уважаемыми за ихъ добродътели. Говорять, что этогъ последній приняль патріаршій престоль только на определенное время, именно, до того дня, когда беофилакть, сынь императора Романа Лекапена, достигнетъ извъстнаго возраста и будетъ посвящень въ натріархи. Пробивъ на патріаршей канедръ около трехъ лёть (оть 928 г. до 931 г.), Трифонъ удалился въ моязстырь. Но такъ какъ беофилакть не достигь еще установленнаго Церковію возраста, то константинопольская канедра оставалась вакантною въ теченіе полутора года. Посвященіе веофилакта пронсходило 2-го февраля 933 г. въ присутствін папскихъ легатовъ 1). Новому патріарху было только шестнадцать літь; но въ Римі умълн обходить церковныя постановленія, когда того требовали обстоятельства. Во всякомъ случат, фактъ посылки въ Римъ легатовъ съ письмами патріарха Ниводая доказываеть, что Церкви Римская и Константинопольская не смотрели другь на друга, какъ на Первы, находящіяся въ состояніи раздёленія.

Съ другой стороны, и православные патріархи Александрів, Ан-



<sup>1)</sup> Luitp. Legat.; Chron. Post. Theoph.

тіохів и Іерусалима находились въ постоянномъ общеніи съ Константинопольскою Церковью, не смотря даже на мусульманское иго, которое тяготёло надъ этими Церквами.

Императоръ Романъ Лекапенъ былъ низвергнутъ съ престола своими сыновьями, которыхъ онъ же сделаль своими соправителями въ имперін, и заключенъ въ монастырь. Эти два дурныхъ сина составили также заговоръ и противъ Кенстантина Порфиророднаго, но тоть, уведомленный заранее объ ихъ злоумышленім. приказалъ арестовать ихъ, а самъ остался одинъ императоромъ (945 г.). Сынъ Романа Лекапена оставался на константинопольскомъ патріаршемъ престоль и посль сверженія съ трона отца его и занималь престоль до 956 г. Это быль въполномъ смыслѣ слова свътскій человькь, имъвшій страсть кь лошадямь и охоть; онъ торговалъ епископскими мъстами, которыя онъ продавалъ тъмъ, вто больше платилъ. Онъ скончался молодымъ еще и былъ заитиенъ (956) Поліевитомъ, монахомъ, очень строгимъ и очень образованнымъ, но котораго ревность не всегла была благоразумна. Въ томъ году, когда онъ возведенъ быль на патріаршій престоль, умерь одинь знаменный пустыннивь, по имени Павель **Латрійскій, прозванный такъ по имени горы, на которой былъ** расположенъ монастирь, вблизи котораго онъ спасался. Онъ провель свою жизнь въ величайшихъ подвигахъ покаянія; слава о его святости распространилась даже до Запада. Восточная Церковь причислила его къ лику своихъ святыхъ и чтить его наиять 15 декабря.

Императоръ Константинъ Порфирородный оказывалъ величайшее почтение въ этому святому пустыннику. Императоръ умеръ три года спустя послё его смерти, и на императорскій престоль взошелъ смиъ его Романъ, процарствовавшій всего только три года и оставившій послё себя двухъ смновей, которые были еще слишкомъ молоды для царствованія. Поэтому императоромъ провозгласили Нивифора Фоку (963), изв'єстнаго своими поб'єдами надъ мусульманами. Онъ женился на беофаніи, вдов'є Романа, и усиновилъ трехъ д'єтей ея. Патріархъ Поліевктъ им'єль съ нимъ н'єсколько столкновеній по поводу его втораго брака, для вступленія въ который онъ долженъ быль совершить установленное церковное покаяніе, чтобы быть принятымъ въ Церкви. Но епископы, находившіеся въ то время въ Константинополь, приняли сторону императора, и патріархъ уступиль ихъ рышенію 1). Никифоръ процарствоваль уже пять лыть, когда въ нему въ Константиноиоль прибыла депутація отъ Оттона, императора Западной имперіи, чтобы просить у него для его сына, молодого Оттона, руку принцессы Анны, дочери императора Романа младшаго. Во главь этой депутаціи находился Лунтпрандъ, Кремонскій епископь. одинъ изъ ученьйшихъ писателей того времени. Лунтпрандъ оставиль описаніе своего посольства, которое содержить въ себь много весьма интересныхъ подробностей 2).

Онъ прибылъ въ Константинополь 4-го іюня 968 г. Его заперли во дворцъ, при чемъ онъ ни съ къмъ не имълъ никакихъ сношеній. Спустя три дня после своего прибитія онъ получиль первую аудіенцію у императора, котораго изображаеть въ слідующихъ чертахъ: «Онъ былъ небольшаго роста, нивлъ большую голову, маленькіе глаза, очень темный цвіть лица, широкую бореду, длинные волосы, большой животь и вороткія ноги». Князья Василій и Константинъ, сыновья Романа, присутствовали при этой аудіенцін. Началь говорить Никифорь: при этомъ онь сказаль Лунтпранду: Я хотёль было сдёлать вамь лучшій пріемь, но дурные поступви вашего государя не позволяють мий этого. Овъ взяль Римъ, какъ непріятельскій городъ, и жестоко обощелся съ нъкоторыми его жителями; онъ пытался взять также и еще въсколько городовъ, которые находятся въ зависимости отъ нашей имперін; но, не имбя въ этомъ успъха, онъ прислаль васъ сюда чтобы высмотръть все у насъ подъ предлогомъ переговоровъ 0 миръ. Императоры константинопольские въ эту эпоху набле тъ же притязанія, что и ихъ могущественнайшіе предшественний: они постоянно именовали себя римскими императорами и въпре-

<sup>1)</sup> Cedren. Chron.

<sup>2)</sup> Luitprand. Legat.

емикахъ Карла Великаго и во всёхъ правителяхъ видёли своихъ вассаловъ или повёренныхъ, которые только управляли землями, подчиненными нёкогда непосредственно имперіи. Луитпрандъ отвічалъ императору Никифору, что Оттонъ, его государь, овладёль Римомъ только для того, чтобы изгнать изъ него невёрныхъ вассаловъ, которые наложили свою тиранію на столицу имперіи и унизили папство, порабощенное женщинами дурной жизни; и что онъ не имёлъ намёренія нападать на имперію, съ которою хотіль бы быть въ мирі. Доказательствомъ же-того, что онъ хотіль только мира и единенія, служитъ тол что онъ поручиль ему, Луитпранду, просить принцессу Анну, дочь Романа, послёдняго императора, въ жены для своего сына.

Никифоръ потребоваль размышленія и положиль конець аудіенцін подъ предлогомъ, что долженъ быль присутствовать при одной процессін. Въ самомъ дёль, процессія ожидала его, и Лунтпрандъ сделаль очень странное описание ея. Вообще онъ не льстить грекамъ въ своихъ разсказахъ, да и греки были не болбе учтивы съ нимъ, чёмъ и онъ съ ними. Папа, писавшій тогла въ воистантинопольскому императору, рекомендуя ему Лунтпранда и его посольство, усвояль ему только титуть Императора  $\Gamma pe$ коев; Никифоръ быль этимъ оскорбленъ, а потому отвъчаль папъ не самъ, а черезъ посредниковъ. Онъ соглашался войти въ переговоры съ западными властителями только тогда, когда ему возвратять Римъ и всю Италію, которыхъ онъ всегда считаль себя верховнымъ владивою. Нивифоръ билъ тъмъ болъе гордъ, что одержаль столько славнихъ побёдъ надъ мусульманами; мусульмане же обвиняли патріарховъ Христофора Антіохійскаго и Іоанна Герусалимскаго въ томъ, что они способствовали успъхамъ императора, и предали ихъ смерти 1). Нивифоръ обладалъ безъ сомижнія большими достоинствами, но у него являлось иногда желаніе вибшиваться въ такія дёла, съ которыми онъ не быль знакомъ. Такъ, онъ вообразилъ, что солдати его арміи, которые уми-

<sup>1)</sup> Cedren; Chron. Post. Theoph.

рали на полъ сраженія, должны быть признаваемы мучениками: патріархъ Поліевить и другіе епископы протестовали противь этого, но Нивифоръ тъмъ не менъе обнародовалъ свой девреть объ этомъ. Императрица веофанія ненавидёла своего мужа. Она вступила въ заговоръ съ Іоанномъ Цимисхіемъ, чтобы избавиться оть него. Этоть же, будучи однимъ изъ первыхъ придворныхъ офицеровъ, въ свою очередь вошель въ соглашение съ нъсколькими другими заговорщиками, проникъ съ ними ночью во дворецъ и убилъ Нивифора. Условились, что Цимискій будеть царствовать витстт сь двумя юними смновьями Ософаніи и императора Романа младшаго, ея перваго мужа. Поэтому Цимисхій явился въ патріаршескую церковь, чтобы получить тамъ корону; но патріархъ Поліевить запретиль ему входь въ церковь. Тогда Цимисхій повлялся, что Нивифорь быль убить не имъ, а другим заговорщивами, которыхъ онъ назваль поименно, заявивши, что они дъйствовали по внушенію императрицы. Тогда Поліевить потребоваль, чтобы императрица была изгнана изъ дворца, а Пимисхій подвергся церковному покаянію. Цимисхій согласился на это и роздаль бъднымъ все свое частное имущество. Тогда онъ быль допущень въ церковь и коронованъ императоромъ.

Поліевкть умерь немного времени спустя послё этого событія. Во время своего патріаршества онъ показаль себя весьма строгить въ дёлё сохраненія церковныхъ постановленій и никогія не уступаль вліянію даже самихъ императоровь. Его м'єсто заняль Василій Скамандринъ, пользовавшійся славою высоко добродітельнаго патріарха. Іоаннъ Цимискій тоже прославился своим поб'єдами надъ славянами и мусульманами. Онъ быль отравлень однимъ придворнымъ офицеромъ, и тогда сыновья Романа млалшаго, Василій и Константинъ, были признаны единственными императорами. Они возвратили во дворецъ свою мать феофанію. Патріархъ же Василій быль обвиненъ ими въ какомъ-то преступленіи, низложенъ и зам'єщенъ Антоніемъ Студитомъ, который немного времени спусти самъ отказался отъ своего престола и быль зам'єщенъ Николаемъ Хрисовергомъ, занимавшимъ константино-

польскій патріаршій престолъ двѣнадцать съ половиною лѣтъ 1). Во время его патріаршества быль созвань соборъ, на которомъ окончательно положень быль конецъ спорамъ, продолжавшимся по поводу четвертаго брака императора Льва Философа; было подтверждено древнее церковное постановленіе, и почтена память нѣкоторыхъ прежнихъ патріарховъ, въ числѣ которыхъ помянули и Фотія между патріархами Игнатіемъ и Стефаномъ.

По смерти Николая избрали патріархомъ почтеннаго и ученаго иужа, по имени Сисинія. Онъ занималь престоль только три года и имълъ своимъ преемникомъ одного изъ членовъ, принадлежавшихъ въ фамиліи Фотія, именно Сергія, игумена монастыря св. Эмманунла. Сергій занималь натріаршескій престоль въ теченіе двадцати лътъ: его преемникомъ былъ Евстафій. Западные писателн 2) сообщають, будто этоть натріархь, по соглашенію съ императоромъ Василіемъ, послаль въ Римъ депутацію, чтобы испросить у папы Іоанна XIX одобреніе на названіе епископомъ вселенскимъ на Востокъ, какъ папа пользовался такимъ же титуломъ на всемъ Западъ. Послы патріарха были снабжены богатыми подарвами для напы и для членовъ его двора. Это было лучшимъ доводомъ, какой только греки могли представить въ пользу своей просьбы. Въ Римъ было уже почти ръшено согласиться съ тъмъ, о чемъ ходатайствовали; но молва, распространившаяся въ Италін и даже во Франціи о томъ, что напа хочетъ разд'ялить съ константинопольскимъ патріархомъ вселенскую власть, которую усвояли только ему одному, вызвала протесты, которые и помъшали благопріятному исходу переговоровъ по этому дёлу.

Эта исторія кажется намъ не совсёмъ правдоподобною. Въ самомъ дёлё, константинопольскіе патріархи пользовались титуломъ патріарха вселенскаго или всемірнаго, такъ какъ этотъ титулъ дарованъ быль имъ еще первыми вселенскими соборами и утвержденъ за ними императорами. Эти патріархи, въ силу этого ти-



<sup>1)</sup> Chron. Post Theoph.; Cedren.

<sup>2)</sup> Cedren.

тула, пользовались верховной властью во всей Восточной Церкви, и титуль вселенского никогда не означаль всемірной власти надъ всею христіанскою Церковью, но только надъ Церквами Востока. Патріархи ничего не могли просить у папъ въ этомъ отношенів-Если же Евстафій и просиль о чемъ папу, такъ, в роятно, о томъ, чтобы римскій патріархъ призналь его титуль вселенского патріарха въ смыслѣ, усвоенномъ этому титулу вселенскими соборами. Дѣйствительно, римскіе патріархи постоянно протестовали противъ этого титула, и Евстафій, можетъ быть, думалъ такимъ путемъ устранить эту причину раздѣленія между Церквами Востока и Запада. Въ такомъ смыслѣ, вѣроятно, и должно понимать это обстоятельство, передаваемое нѣкоторыми западными писателями.

Послѣ шести лѣтъ уважаемаго патріаршествованія, Евстафій умеръ и быль замѣщенъ монахомъ Алексіемъ, который занималь константинопольскую кафедру въ теченіе семнадцати лѣтъ 1). Во время своего патріаршества онъ собраль соборъ, на которомъ присутствовало большое число епископовъ, девять архіепископовъ и двадцать два митрополита. На этомъ соборѣ возстановили древніе каноны съ цѣлью улучшенія управленія Церквами и монастырями и постояннаго созыванія помѣстныхъ соборовъ. Церковное благочиніе, возстановленное на этомъ соборѣ, было сообразно съ древнимъ благочиніемъ. Но на немъ вовсе не были поднимаемы какіе-либо вопросы, имѣвшіе отношіе къ самому ученію Церкви, а это доказываетъ, что глубочайшій миръ царилъ среди восточныхъ Церквей.

Спустя годъ послѣ этого собора (1027 г.), умеръ императоръ Константинъ. Въ теченіе пятидесяти лѣтъ онъ раздѣлялъ императорскую власть съ своимъ братомъ Василіемъ и три года правилъ единолично. Онъ назначилъ въ преемники себѣ патриція Романа Аргира, который въ теченіе тѣхъ пяти съ половиною лѣтъ, которые онъ процарствовалъ, сдѣлалъ много добра 2). Мв-



<sup>1)</sup> Cedren.: Chron. Post. Zon.

<sup>2)</sup> Cedren.

заиль, по прозванію Пафлагонянинь, отравиль его и взошель на императорскій тронь послё того, какь женился на его вдовё, соучастницё по отравленію. Чувствуя себя близкимь къ смерти, Михаиль надёль монашескую рясу и умерь, принесши раскаяніе въ 
своихь преступленіяхь. Его жена Зоя усыновила племяника своего мужа, извёстнаго подъ именемь Михаила Калафата, и нровозгласила его императоромь. Но этоть не быль признателень ей 
за свое избраніе; онь удалиль ее на островь принцевь (à l'île 
des princes) и велёль схватить патріарха Алексія. Но тогда противь него возмутился народь; его вытащили изъ Студійскаго монастыря, куда онъ спрятался было, и выкололи ему глаза; затёмъ 
возвратили Зою, которая выбрала себё мужемь, не смотря на свои 
тестьдесять лёть, Константина Мономаха, который и быль провозглашенъ императоромь (1042 г.).

Въ следующемъ году умеръ патріархъ Алексій. Онъ оказался недостаточно строгимъ въ исполненіи церковныхъ постановленій относительно Зон и трехъ ея мужей. Его упрекали также въ излишней привязанности къ деньгамъ. Между тёмъ, вообще, его патріаршествованіе было почтенно, и лично онъ былъ весьма доброльтелень.

Если сравнить Константинопольскихъ патріарховъ съ Римскими папами этой же эпохи, то становится очевиднымъ, что Римская каведра была оскверняема всевозможными пороками, между тёмъ какъ Константинопольская была занимаема дойстойными почтенія и добродѣтельными людьми. Исключая беофилакта, императорскаго сына, противоканонически возведеннаго на Константинопольскую каведру, всѣ остальные патріархи были людьми добродѣтельными, а многіе удостоились быть причисленными къ лику святихъ. Между тёмъ вообще обстоятельства были весьма трудныя, и нужно было обладать далеко не заурядными добродѣтелями, чтоби удержаться на прямой дорогѣ доброй жизни и вѣрности церковнымъ постановленіямъ.

Преемникомъ Алексія быль Михаиль, по прозванію Керулларій (1043 г.). Онъ вошель въ сношенія съ греками, жившими въ Юж-

ной Италіи и высказался противъ нёкоторыхъ западныхъ обичаевъ, которые, въроятно, имтались навязать италіанскимъ грекамъ. Эта часть населенія Италіи оставалась вірною обычаямь восточной Церкви, и некоторые изъ этихъ восточныхъ италіанцевъ прославились даже своею святостью. Въ числъ ихъ быль и св. Ниль, пользовавшійся высовою славою за свою святость. Этоть святой быль родомъ 1) изь Россаны, столицы Калабрін. Еще въ молодости, по собственному желанію, онъ избраль монашескую жизнь. Нъсволько лъть онъ прожиль въ пустынъ, а потомъ въ Россанскомъ монастыръ, вмъстъ съ нъсколькими ученивами своими. Его необыкновенныя добродётели доставили ему такую славу, что высочайшія по положенію особы стремились видёть его и сов'єтоваться съ нимъ. Когда мусульмане овладъли Южной Италіей, св. Ниль решиль удалиться въ монастырь Монте-Кассино, которий св. Бенедиктъ сдълалъ главнымъ мъстомъ управленія своимъ орденомъ. Монахи вышли въ нему на встричу съ зажженными восвовыми свъчами и въ своихъ священныхъ облаченіяхъ. Для него и для его ученивовъ назначили монастырь, который находился въ зависимости отъ этого знаменитаго аббатства. После приветствій Монте-Кассинскихъ монаховъ, Нилъ вмёстё съ своими учениками вошель въ Церковь аббатства, гдъ совершилъ церковное моленіе по греческому обряду. Ниль составиль по этому случаю гимнъ въ честь св. Бенедикта. Это обстоятельство доказываетъ, не говоря уже о множествъ другихъ, что, не смотря на споры, вознившіе между Церввами Римской и Константинопольской, Восточная и Западная Церкви продолжали еще считаться единою Церковью и что ихъ члены находились въ совершенномъ общеніи между собой.

Монахи Монте-Кассино часто совъщались съ св. Ниломъ о монастырской жизни; они обратили также вниманіе на извъстние вопросы, возникшіе на Востокъ, именно на вопросы о церковной дисциплинъ на Западъ. Въ особенности на Востокъ порицали рас-



<sup>1)</sup> Vis S. Nil. Iun.; Martyrol-Rom., 26 сент.

пространенный на Западъ обычай поститься въ субботу и смотрви на этотъ постъ, вавъ на уступку, сделанную Тудеямъ относительно храненія субботняго дня; св. Ниль отвётиль на этоть вопрось такъ: «тотъ, кто хранитъ постъ, не долженъ порицать того, кто не хранить его, и тоть, кто не постится, не въ правъ порицать того, ито постится. Если вы насъ порицаете за то, что ин не соблюдаемъ субботняго поста, то берегитесь, чтобы не осудить вмёстё съ нами и тёхъ, которые считаются столпами Церкви: Аванасія, Василія, Григорія, Златоуста, а вмёстё съ ними и собори. Мы делаемъ хорошо, что не соблюдаемъ субботняго поста, потому что такимъ образомъ противодъйствуемъ Манихеянамъ, которые проводять этоть день въ покаяніи изъ ненависти гь Ветхому Завъту; но мы въ этоть день работаемъ, чтобы не погазать, будто находимся въ согласіи съ Іудеями. Что же касается васъ, то и васъ нельзя порицать за то, что соблюдаете пость въ субботу съ целію приготовиться въ празднованію воскресенья.

Можно думать, что суждение св. Нила раздёлялось большинствомъ грековъ, которые жили въ Италіи и которые имёли съ латинами многократныя сношенія. Они польгали, что эта дисциплинарная разность, хорошо понятая, не заключала въ себё достаточной причины къ прекращенію общенія между греками и латинянами.

Припомнимъ также фактъ путеществія св. Нила въ Римъ, чтобы ходатайствовать за своего монаха Филагаеоса, котораго называли отцемъ (раре) и котораго сильно порицали за это Григорій V и императоръ Оттонъ 1). Не смотря на хорошій пріемъ, оказанный сму, онъ отказался остаться въ Римѣ въ греческомъ монастырѣ св. Анастасія и возвратился къ себѣ весьма огорченный тѣми новими скорбями, которымъ подвергли покровительствуемаго имъ монаха. Онъ оставилъ однако свой монастырь въ Монте-Кассино, чтобы предаться еще большей нестяжательности, и основалъ но-

<sup>1)</sup> Pet. Damian, Epist. Lib. 1. Epist. ultim.

вый монастырь близь Гаэты. Здёсь его посётиль императорь оттонь, у котораго онь не захотёль просить никакихь милостей. Но однажды св. Ниль оставиль и этоть монастырь и отправился по направленію къ Риму. Онъ остановился въ Тускуланумё и остался жить здёсь, получивъ въ даръ отъ владётеля этого города полуразрушенный домъ, бывшую дачу Цицерона. Его монахи и здёсь собрались около него; но онъ вскорё умеръ, имён отъ роду девяносто пять лёть.

Св. Нилъ находился всегда въ наилучшихъ отношеніяхъ съ жителями Запада, строго сохраняя однако обычан восточной Церква. Мы уже видъли, какъ отвътиль онъ, напр., монахамъ Монте-Бассино относительно субботняго поста. Но на Востовъ не всъ придерживались его мития и смотрели на этотъ постъ, какъ на остатовъ еврейства. Въроятно, что этотъ взглядъ св. Нила биль распространенъ среди грековъ, жившихъ въ Южной Италін; а потому Транійскій епископъ Іоаннъ, принадлежавшій къ восточной Церкви, решился справиться объ этомъ предмете у константинепольскаго патріарха. Михаилъ Керулларій, вивств со Львомъ, интрополитомъ Болгарскимъ, прислалъ свой отвътъ Іоанну, епископу Транійскому. Гумберть, кардинальный священникъ г. Рима, посътивши этотъ городъ, увидълъ тамъ это письмо, перевелъ его съ греческаго на латинскій языкъ 1) и представиль пап'в Льву IX. который пожелаль отвътить на него, хотя это письмо не было адресовано непосредственно въ нему.

Михаилъ и Левъ (Болгарскій) хотёли лишь предохранить православныхъ, жившихъ въ Италіи, отъ римскихъ обычаевъ, которые они считали несогласными съ древнимъ благочиніемъ; но ихъ письмо имёло въ виду не однихъ только обращавшихся къ никъ за разъясненіемъ, а могло быть пригоднымъ и западнымъ людямъ вообще, епископамъ, и самому папъ.

Они укоряли латинянъ, прежде всего, въ томъ, что тъ совершаютъ Евхаристію на опръснокахъ; Іисусъ Христосъ, говорили онв.

<sup>1)</sup> Бароній первый опубликоваль это письмо. Апп. 1054.

праздноваль іудейскую Пасху, по іудейскому обычаю, употребляя для этого опръснови; но новозавътную Пасху онъ отпраздноваль, какъ въровала всегда древняя Церковь, на квасномъ хлъбъ. Ибо. добавляли они. этотъ хлъбъ есть единый истинный хлъбъ.

Можно полагать, что во время споровъ, возникшихъ на Западъ по поводу Евхаристін, допусвали видонзмітненія въ приготовленіи хльба для таниства Евхаристін и что допущенный хльбъ приближался, по своимъ свойствамъ, къ тому, которымъ пользуются въ римскихъ церквахъ теперь и который есть ничто иное, какъ смоченная водою мука, сдавленная подъ прессомъ между двумя горячими желізными листами. Не безъ основанія же Михаиль и Левъ не признавали этоть продукть истиннымъ хлебомъ, пригоднымъ для совершенія Евхаристін. Первоначальная же Церковь, продолжаемая Церковью восточною, всегда употребляла для Евхаристів квасный мибов. Если же, какъ нъкоторые думають, западная Церковь всегла употребляла опреснови, что вовсе недовазано, то этоть опресночный клебъ быль похожь на тоть, который употребляють іуден для своей Пасхи, и вовсе не есть та смоченная и прессованная мука, которою стала пользоваться римская Церковь со временъ среднихъ въковъ. Итакъ, Михаилъ и Левъ были правы, возставши противъ западнаго нововведенія, которое касалось самой сущности Евхаристін.

Постъ въ субботу быль вторымь упрекомь, который дёлали Западу два православныхъ епископа. Этотъ пость также быль нововведеніемъ Запада, и введеніе его произошло не поздите 1033 г., по Рудольфу Глаберу 1). По митнію Михаила и Льва, этотъ пость, противортивий обычаямъ первенствующей Церкви, былъ уступкой іудеямъ, весьма строгимъ въ соблюденіи субботняго дня.

Они высказались также противъ отмѣненія апостольскаго постановленія относительно мяса удавленныхъ животныхъ. Нѣтъ соинѣнія, что этотъ законъ былъ отмѣненъ въ западной Церкви и что восточная Церковь, которая всегда держалась его, могла за-



<sup>1)</sup> Rodolphe Glab. Lib. IV.

конно обвинять въ отмъненіи его западную Церковь. Законъ, столь высокаго происхожденія и столь почтенный, могь быть отмъненъ только соборомъ, представлявшимъ собою вселенскую Церковь. Но никакой вселенскій соборъ не отмънять его, и онъ только вышелъ изъ употребленія на Западъ.

Равнымъ образомъ, епископы Михаилъ и Левъ укоряли западную Церковь въ уничтожении пънія великопостнаго алмизуія. Безъ сомнънія, дъло это само по себъ не имъло большой вакности; но оно было знакомъ той маніи Запада къ новшествамъ, противъ которой и возставала неизмънная восточная Церковь.

Папа Левъ IX пожелаль ответить константинопольскому патріарху и митрополиту болгарскому. Онъ начинаетъ свое письмо длиннымъ и безсодержательнымъ разсужденіемъ о миръ и о тъхъ. вто нарушаеть его. Но справедливве было бы отнести этоть упревъ въ римской Цервви, чёмъ въ православной. Значить ли нарушать миръ, когда протестують противъ нововведеній и заблужденій Церкви, которая своими притязаніями на анти-христіансвій абсолютизмъ разрушала, сколько могла, апостольское устройство Церкви и которая стремилась замъстить всъхъ епископовъ однимъ-папою? Левъ IX добавляеть при этомъ, что римская Церковь уже болбе тысячи леть прекрасно знаеть, что она должна дълать при Евхаристіи, и что она не нуждается ни въ чьихъ би то ни было наставленіяхъ, тавъ какъ научена самимъ св. апостоломъ Петромъ. Но это неправда, да, кромъ того, хотя бы ричская Церковь и получила наставленіе отъ св. Петра, то ей всеже было бы невозможно доказать, что она сохранила это наставленіе въ полной чистотъ.

Затёмъ, Левъ IX начинаетъ разбирать истинныя или минимия ошибки нёкоторыхъ константинопольскихъ патріарховъ, которые хотёли судить римскій престолъ, между тёмъ какъ, но его слевамъ, этотъ престолъ не можетъ быть судимъ никъмъ, ибо обладаетъ въ Церкви императорскою властью со всёми правами, витекающими изъ этой власти; онъ основываетъ это анти-христанское ученіе на апокрифическомъ документъ, извъстномъ подъименемъ дарственной грамоты Константина (Donatio Constantini).

далье, онъ упреваеть константинопольскую Церковь въ томъ, что она допускаетъ евнуховъ занимать епископскія каоедры. Папа поступель весьма неблагоразумно, поднемая этоть вопрось, ибо **Миханиъ могъ** отвътить ему, что, въ особенности въ послъднее стольтіе, римскіе епископы слишкомъ доказали, что они далеко били не евнухи. Отъ упрека въ томъ, что въ Константинополъ нъкоторие епископи били изъ евнуховъ, онъ переходить, затъмъ, въ другому, именно, будто, вавъ утверждали, по его словамъ, многіе, вонстантинопольскій престоль занимала даже женщина. Онъ, такить образомъ, началъ первый укорять константинопольскую Церковь въ томъ, въ чемъ эта Церковь съ большимъ правомъ должна была укорять Римъ. Но, выставляя это обвинение, папа заявляеть, что этому нельзя върнть. Въ самомъ деле, онъ не могь привесть въ пользу этого никакого доказательства, тогда какъ въ теченіе многихъ въковъ вся римская Церковь, включая сюда и папъ, върила въ существование паписсы Іоанны. Намекая на обвиненіе, которое ділали Константинопольской Церкви и которому не находили однако нигде ни малейшаго доказательства, Левъ IX хотёль косвеннымь образомь увёрить другихь, будто римская Церковь могла утверждать это, не боясь подпасть подобному же упреку. Это било, можетъ бить, ловко, но мало убъдительно.

По словамъ Льва IX, Михаилъ, нападая на римскую Церковь, выказалъ себя неблагодарнымъ къ той самой Церкви, которая даза Константинопольскому патріарху епископскія преимущества 
столичнаго города, не нарушая однако правъ Александрійской и 
Антіохійской Церквей. Левъ IX не достаточно, какъ видно, былъ 
знакомъ съ вопросомъ. «Говорятъ, продолжалъ папа, что вы закрыли латинскія церкви, что вы отняли монастыри у монаховъ 
и у аббатовъ, чтобы заставить ихъ жить по вашимъ идеямъ. Римская Церковь отличается большею умёренностію, ибо въ Римѣ и 
въ окрестностяхъ его существуетъ нёсколько Церквей, гдё греки 
свободно слёдуютъ преданіямъ своихъ отцевъ; ихъ даже поощряютъ къ этому, потому что мы знаемъ, что мёстные обычаи не 
вредятъ спасенію, если только сохраняется единство въ вёрѣ и 
зюбвв».

Извъстно, что папы не придають большаго значенія ученію и дисциплинъ и что для сохраненія единенія достаточно было только подчиняться ихъ авторитету. Въ Южной Италіи православние слъдовали до послъдняго времени своимъ церковнымъ обрядамъ и своему благочинію; ихъ священники были женаты; они не допускали въ символъ въры слова filioque, которое было между тъмъ догматомъ для западныхъ народовъ. Но напы не безпокоили ихъ потому что они признавали ихъ власть.

Въ концъ своего письма папа Левъ IX объщаеть разобрать бодъе основательно вопросъ объ опръсновахъ. Но онъ уже не имъль возможности исполнить свое объщание. Западные историки, недостаточно серьезные, исказили письмо Михаила Керулларія, утверждая, будто константинопольскій патріархъ отлучиль отъ Церкви западные народы и ввель схизму. Но эти заявленія ложны, потому что патріархъ Михаилъ и митрополить Левъ въ своемъ письмѣ преслъдовали тольво одну цъль-предохранение православныхъ Южной Италіи отъ нововведеній западныхъ Церквей. Они обращались въ этомъ письмъ только къ нимъ, а не къ папъ. или къ западнимъ народамъ вообще. Расколъ не билъ введенъ ими. какъ не быль введенъ и Фотіемъ; объ Церкви, Восточная и Западная, оставались еще единою Церковію, и не смотря на тъ совъты, которые подаваль православнымь первенствующій епископь восточной Церкви въ отношенін къ западнымъ обычаямъ, на Востовъ все-таки смотръли на эти споры, лишь какъ на временные и преходящіе, и всегда надівлись на возстановленіе мира между Перввами.

Письмо Льва IX было доставлено въ Константинополь тремя папскими легатами: кардиналомъ Гумбертомъ 1), архіепископомъ г. Амальфи и кардиналомъ Фридрихомъ Лорренскимъ. Они привезли съ собою не только письмо папы противъ патріарха, но и отвътное письмо папы къ императору Константину Мономаху, который писалъ ему раньше, чтобы побудить папу возстановить прежнія

<sup>1)</sup> Humb. Adv. Groec. Calomn; Epist. Leon. IX. Ap. Patrolog. Lat. t. CXLIII.

отношенія между Церквами Востока и Запада, им'я въ виду соединить все христіанское населеніе для противодбиствія мусульманамъ. Патріархъ Миханлъ по настоянію императора также писаль папъ въ подобномъ смыслъ. Папа признаетъ, въ своемъ письмъ въ императору, что 10жиля Италія составляеть часть Восточной имперін: онъ радуется, что восточный императоръ соглашается вступить въ союзъ съ западнымъ императоромъ, чтобы поворить Нормановъ, которые опустопили эти страны, уже столь много пострадавшія отъ мусульманъ. Онъ добавляеть при этомъ, что римскій престоль до него быль занимаемь папами, которые заботились только о своихъ частныхъ, а не обще-христіанскихъ интересахъ, и льстить себя надеждою, что, съ помощью ниператора, исправить ошибки своихъ предшественниковъ. Въ заключение онъ не забываеть просить императора о возвращении земельныхъ владеній, пожалованныхъ римской Церкви прежними константинопольскими императорами въ ихъ итальянскихъ владъніяхъ, и поднимаеть голось противъ патріарха Михаила, который преследоваль латинянь, живущихь на Востоке, и предаваль ихъ анаоемъ, если они причащались опръсноками; наконецъ, онъ возражаеть патріарху Миханлу, желающему яко-бы распространить свою власть въ предълахъ александрійскаго и антіохійскаго патріархатовъ.

Церковные и императорскіе законы поручили патріарху константинопольскому высшій надзоръ надъ всёмъ Востокомъ, такъ что и патріархи александрійскій и антіохійскій были подв'ёдомствены ему. Епископы Рима не им'єли права вм'єшиваться въ этотъ вопросъ; но, такъ какъ они признавали себя главами вселенской Церкви, то они поднимали этотъ вопросъ всякій разъ, когда хот'єли дать константинопольскому патріарху доказательства своего нерасположенія къ нему. Александрійскій и Антіохійскій патріархи были не прочь вступить въ непосредственныя церковныя сношенія съ римскимъ патріархомъ, и Левъ IX им'єлъ на это доказательства; но римскіе епископы желали большаго и домогались повел'євать Востокомъ, какъ повел'євали они Западомъ. Но

подобныхъ папскихъ притязаній не признавали на Востокъ, в патріархи александрійскій и антіохійскій не хотъли отстанвать ихъ противъ константинопольскаго патріарха. Они соблюдали въ отношеніи къ этому послъднему постановленія первыхъ вселенскихъ соборовъ и императорскіе законы и не признавали надъ собой никакой власти западнаго патріарха.

Письмо Льва IX въ Михаилу Керулларію было заносчиво, даже грубо. Онъ усвояеть патріарху только титулъ константинопольскаго архіепископа, какъ будто второй вселенскій соборъ вовсе не утвердилъ за епископомъ константинопольскимъ названія втораго патріарха вселенской Церкви: «Уже давно, говорилъ папа, я слышалъ прискорбныя вещи относительно васъ; говорятъ, что ви неофитъ (новообращенный), что вы приняли епископскій санъ, не пройдя установленныхъ каноническихъ степеней, что вы хотите лишить александрійскаго и антіохійскаго патріарховъ ихъ древнихъ правъ, чтобы подчинить ихъ своей власти. Святотатственнымъ превышеніемъ власти вы присвоили себъ титулъ вселенскаго патріарха, хотя даже самъ св. Петръ и его намъстники никогда не ръшались усвоить себъ этотъ чудовищный титуль».

Но мнимые намѣстники Петра сдѣлали больше того; они стремились присвоить себѣ всемірную, или вселенскую власть, что было хуже, чѣмъ усвоеніе простого почетнаго титула, которий сообщаль константинопольскому патріарху только высшій налзорь за исполненіемъ церковныхъ постановленій во всей восточной Церкви. Таковъ именно быль смыслъ титула вселенскаго патріарха. Поэтому можно только удивляться, что римскіе еписконы такъ завистливо возставали противъ этого титула въ то самое время, когда сами выставляли себя, яко-бы на основаніи божественнаго права, главами всёхъ епископовъ и верховными владывами всехъ законовъ.

Левъ IX заканчиваетъ это свое письмо упреками патріарху Михаилу за его преслідованіе латинянь, употреблявшихъ прісний хлібоь въ Евхаристін. Немного времени спустя послё написанія этихъ писемъ Левъ IX умеръ (1054 г.). Легаты съ его письмами прибыли въ Коистантинополь, гдё были приняты съ большимъ почетомъ императоромъ, который не хотёлъ вмёшиваться въ церковные споры, такъ какъ заботидся только объ одномъ, какъ бы воспользоваться папой, чтобы нобудить западныхъ государей придти на помощь Восточной имперіи противъ угрожавшихъ ей мусульманъ.

Легаты, по прибытіи своемъ въ Константинополь, обнародовали дінный отвіть на письмо, которое патріархъ Михаиль посылаль православнымъ жителямъ Апулін 1). Они разсуждали въ немъ о прісномъ хлібої, о постії въ субботу, о способії причащенія, при чемъ относительно этого послідняго пункта говорили: «Мы полагаемъ на алтарь тонкую гостію, сділанную изъ крупичатой мусы, чистой и цільной, и, преломивъ ее послії освященія, причащаемъ ею народъ; затімъ уже мы всії причащаемся чистою кровію Христовой изъ чаши».

Этого обычая нѣтъ болѣе въ римской Церкви. Теперь священикъ самъ причащается той гостіею, которую употребляль для тавиства; причащающимся же мірянамъ онъ удѣляетъ маленькія гостів, сохраняемыя въ дароносицѣ. Вѣрующіе не причащаются болѣе подъ видомъ крови Христовой, подъ этимъ видомъ причащается теперь одинъ только священникъ. Да и самыя гостіи не приготовляются болѣе священникомъ для тавиства, какъ это дѣлали въ одиннадцатомъ вѣкѣ, по словамъ легатовъ; такимъ образомъ тѣ гостів, которыми причащаются теперь міряне, суть ничто иное, какъ купленный у продавца хлѣбъ. въ который, чтобы слѣлать его болѣе бѣлымъ, онъ прибавляетъ иногда немного молока. Безъ сомиѣнія, это хуже, чѣмъ покупать квасный хлѣбъ у улочниковъ, какъ это дѣлали, по словамъ легатовъ, греки.

Легаты утверждали также, что апостольское постановленіе о яст удавленныхъ животныхъ по прежнему уважается на Западт. По муъ этихъ словъ нхъ должно заключить только то, что отно-

<sup>1)</sup> Ap. Baron. ann. 1054; Labb. Conc. t. IX; Allat. De Lib. Eccl.

сительно этого пункта римская Церковь измѣнялась, поточу что положительно извѣстно, что это постановленіе болѣе не соблюдается.

Легаты укоряли, наконецъ, грековъ за нѣкоторые ихъ обичак. въ особенности, за дозволеніе брачной жизни священникамъ. На Западѣ священники не пользовались, вслѣдствіе запрещенія, законнымъ бракомъ, но за то они находились въ большинствѣ случаевъ въ незаконныхъ сожительствахъ (конкубинатѣ) и открито жили вмѣстѣ съ своими конкубинами и дѣтьми. Впрочемъ, вопрось о законномъ бракѣ и конкубинатѣ окончательно былъ рѣшенъ въ римской Церкви только при папѣ Григоріи VII.

Одинъ монахъ Студійскаго монастыря, по имени Никита, написалъ сочиненіе, въ которомъ нападалъ на латинянъ по новоду тъхъ же пунктовъ, что и патріархъ Михаилъ; въ сочиненіи своемъ онъ прибавилъ еще нъсколько новыхъ упрековъ латинянамъ

Легаты рёзко отвётили ему на его нападки и высказались прв этомъ и противъ нёкоторыхъ уважаемыхъ и древнихъ обычаевъ Востока. Свой отвёть они закончили угрозами Никитё отлучиъ его отъ Церкви.

Нападки легатовъ противъ православной Церкви были спокойно перенесены императоромъ, который только и думалъ, что о своемъ проектв привлечь Западъ къ защитъ своей имперіи. Никита испугался угрозь легатовъ и отрекся отъ своей кинги; но патріархъ Михаилъ отказался войти въ сношенія съ своими врагамъ А эти послёдніе, увъренные въ покровительствъ императоръ осмёлились проникнуть въ церковь св. Софіи и положить тамъ на алтаръ приговоръ объ отлученіи отъ Церкви патріарха Михаваж послё этого они покинули Константинополь.

Патріархъ не испугался ни ихъ отлученія, ни ихъ писаній. Между тімъ императоръ не хотіль, чтобы діло окончилось такимъ образомъ. Онъ убіждаль патріарха войти въ сношенія съ легатами. Патріархъ согласился, наконецъ, на его просьбу. и императоръ поспішиль тогда извістить объ этомъ легатовъ. которые и возвратились поэтому назадъ въ Константинополь.

Но патріархъ Михаилъ соглашался видёть легатовъ только на соборѣ, который обсудилъ бы подлинное значеніе ихъ отлученія. Но императоръ отказаль ему въ этомъ, предполагая, что народъ въ данномъ случав приметъ сторону Михаила и сдёлаетъ легатамъ весьма дурной пріемъ. Поэтому легаты снова удалились изъ Константинополя и направили свой путь по направленію въ русскимъ землямъ. Въ Константинополе же на императора посыпались обвиненія за его покровительство легатамъ, и былъ произведенъ даже мятежъ, который онъ могь усмирить только тёмъ, что избилъ или отправиль въ заключенія тёхъ, которые служили легатамъ переводчиками.

Въ своемъ отлученіи отъ Церкви посланники Рима усвояли патріарху Михаилу всё ереси; въ частности, они укоряли его въ токъ, что онъ выкинулъ изъ символа вёры слово filioque. По этому обвиненію можно уже судить о характерё и всёхъ другихъ обвиненій.

Патріархъ Миханлъ отвётиль на отлученіе отъ Церкви легатами декретомъ (опредёленіемъ), подписаннымъ имъ самимъ, двёнадцатью митрополитами и двумя архіепископами. Въ этомъ декретё онъ весьма ясно отвёчаетъ на всё обвиненія легатовъ и, въ свою очередь, укоряетъ ихъ въ томъ, что они привезли изъ Рима подложния, а не подлинныя папскія письма. Актъ же объ отлученіи отъ Церкви былъ переведенъ съ латинскаго языка на греческій и положенъ въ архивъ Константинопольской Церкви, на вёчный позоръ тёмъ, кто его написалъ.

Спрошенный Петромъ, антіохійскимъ патріархомъ, о томъ, что произошло у него въ Константинополѣ съ легатами, патріархъ Миханлъ подробно описалъ все происшедшее между Римомъ и Константинополемъ <sup>1</sup>). Письмо, которое онъ написалъ папѣ еще тога, когда писалъ къ нему и самъ императоръ, было, по его мнѣнію, перехвачено Аргиромъ, Итальянскимъ герцогомъ, и этотъ то предатель велѣлъ написать отвѣтныя письма, приписанныя

<sup>1)</sup> Cotel. Monument. Groec.

затёмъ папъ, и передалъ ихъ тремъ, якобы папскимъ, на самомъ же дълъ мнимымъ легатамъ. Михаилъ приводитъ и доказательства въ пользу этого своего предположенія, и въ частности онъ ссылается на свидътельство Транійскаго епископа, который былъ увъдомленъ обо всей этой интригъ.

Михаиль узналь о письмъ, которое Петръ антіохійскій написаль енископу Аввилейскому. По поводу этого письма онъ сдёлалъ Петру въ своемъ письмъ къ нему слъдующія разъясненія: «Вы много говорите объ опръсновахъ, но ничего не упоминаете о другихъ римскихъ заблужденіяхъ, которыя гораздо важите этого и которыя обязывають нась отделиться (se separer) оть нихъ. Они вдять мясо удавленныхъ животныхъ; они бръются; они держатъ субботній постъ; ихъ монахи вдять мясо; они не соблюдають поста ни по средамъ, ни по пятницамъ, такъ какъ въ эти дин едять такіе скоромные продукты, какъ яйцы и молоко. Они прибавили въ символу веры еретическія слова; они не хотять, чтобы женатые люди били посвящаемы во священники; они такъ мало уважають бравь, что два брата у нихъ могуть жениться на двухъ сестрахъ; ихъ епископы носять на своихъ пальцахъ кольпа поль предлогомъ, будто ихъ церкви обручены съ ними; они ведутъ войны и пятнають себя человъческою кровью. Насъ увъряли, наконецъ, что ихъ священники совершаютъ крещение только чрезъ однократное погружение въ воду, а также, что они кладутъ при крещеній соль въ роть новокрещаемыхъ.

«И что еще болке удивительно, добавляеть Михаиль, такъ это то, что легаты прибыли сюда съ цклью поучать насъ и заставить насъ принять ихъ заблужденія».

По этому письму патріарха можно опредѣлить время, когда на Западѣ перемѣнили обрядъ крещенія. Начавъ съ однократнаго погруженія въ воду, они скоро дошли и до простаго обливанія.

Патріархъ антіохійскій отвѣчаль патріарху Михаилу весьма замѣчательнымъ письмомъ. Онъ обращаль его вниманіе на то, что нѣкоторые упреки, которые онъ дѣлаеть латинянамъ, не имѣють важности и что ихъ можно еще терпѣть; что же касается другихъ упрековъ, то они не достаточно доказаны; и только по вопросу о прибавкъ, сдъланной къ символу, надобно было бы обратиться къ латинянамъ съ самыми строгими замъчаніями, ибо эта прибавка не можетъ быть терпима. Затъмъ, онъ побуждаетъ патріарха Миланла отнестись съ большею снисходительностью къ нъкоторымъ латинскимъ обычаямъ, обнаруживающимъ только невъжество латинянъ, которые далеко еще не были цивилизованнымъ народомъ, и обходиться съ ними мягче, дабы не вызвать между Церквами раздъленія, что повлекло бы за собою весьма плачевныя послъдствія.

Патріархъ отвъчалъ Петру антіохійскому, навъщая его обо всемъ, что сдълали въ Константинополъ легаты; подобныя же письма онъ послалъ чрезъ него александрійскому и іерусалимскому патріархамъ.

Таково было положеніе дёль, когда умерь Константинь Мономахь. Его преемницей была императрица веодора, которой наслёдоваль Исаакь Комнинь. При этомъ императоръ умерь патріархъ Михаиль. Для насъ осталось неизвъстнымъ, что дёлаль онъ въ послёдніе годы своей жизни.

Западные историки стараются уронить достоинство этого патріарха. Забывая о томъ, что они уже представили Фотія виновникомъ раздёленія между греками и латинами, они украшаютъ стять же названіемъ и патріарха Михаила Керулларія. Но съ увъенностью надобно заявить, что не патріархъ Михаилъ вызвалъ тъ раздоры, которые въ его время происходили между Римомъ и Контантинополемъ. Съ своими совътами онъ обращался исключительно в православнымъ жителямъ Южной Италіи, которые признавали адъ собою его выстую духовную власть. Онъ имълъ полное право обждать ихъ слёдовать православнымъ преданіямъ, а не римьимъ. Все ало надобно усвоять кардиналу Гумберту, который певелъ на латинскій языкъ письмо патріарха и возсталъ противъ реческихъ преданій, болте древнихъ и болте уважаемыхъ, чты реданія римскія. Онъ внесъ много страстности въ свои нападки восточную Церковь, нападки большею частію несправедливыя

и преувеличенныя, и вызвалъ, такимъ образомъ, споръ, который безъ него, конечно, не существовалъ бы.

Патріархъ Михаилъ имѣлъ полное право отвѣчать Гумберту на эти его нападви. Въ свои отвѣты онъ внесъ столько же спокойствія, сколько Гумбертъ внесъ страстности въ свои нападенія. Раздѣленіе Церквей не было вызвано Михаиломъ, какъ не было вызвано оно и достоуважаемымъ Фотіемъ. Греческіе и латинскіе богословы до сихъ поръ продолжаютъ препираться по этому вопросу; но въ сущности, церковнаго раздѣленія не было и послѣ Михаила, какъ не было его и послѣ Фотія 1).

H. K.



<sup>1)</sup> Это весьма справедливое мивніе принадлежить одному западному историку, болбе умбренному и болбе знающему, чбмъ другіе, Ноэлю Александру (Noël Alexandre). Онъ старался доказать, что сношенія между объими Церквами существовали еще и послів Миханла Керулларія. Онъ признаеть также, что патріархъ Миханль принадлежаль къ знаменитому роду: genere illustris (Natal. Alexand., Hist. Eccles., Synop. soecul. XI et XII. С. IV, art. 3). Новібній же папистическій историкъ, аббать Даррасъ, утверждаеть, булго патріархъ Миханль быль продавиемь восковых в свячей (cierges), почему и быль названь Керулларіем. Это, можеть быть, весьма остроумно; но въ такомъ случав, что надобно было би сказать о папів Сикстів V, который въ молодости пасъ свиней?

## Вл. СОЛОВЬЕВА: О ПОДДЪЛКАХЪ.

(Вопросы философіи и психологіи. Книга. 8. М. 1891).

Въ названной стать г. Вл. Соловьевъ трактуетъ о подопълказ христіанства. Поддълки эти бываютъ разныхъ родовъ. Болье обыкновенный пріемъ состоить въ томъ, что «выбирають въ Евангеліи какія-либо отдъльныя изреченія или частные пункты ученія и выдаютъ ихъ за сущность христіанства. Между тъмъ каждое отдъльное изреченіе или каждый отдъльный текстъ Евангелія могутъ быть правильно поняты только по отношенію ихъ къ общей центральной идеъ христіанства. Слъдовательно нужно найти эту идею; но для этого недостаточно механически опираться на букву отдъльныхъ текстовъ, а нужно прибъгнуть къ другому болье осмысленному методу».

При помощи этого болье осмысленнаго метода г. Соловьевъ нашель, что основная идея или сущность христіанства выражается въ Евангеліи словомъ Царствіе. Евангеліе не называеть его ни ученіемъ о непротивленіи злу, ни ученіемъ о духовныхъ властяхъ, чудесахъ, таинствахъ, ни ученіемъ о догматъ Троицы, искупленіи и пр., но называетъ Царствіемъ и само себя называеть Евангеліемъ царствія.

Сопоставляя затёмъ различные тексты Евангелія о Царствів, г. Соловьевъ изъясняетъ, что этимъ словомъ обозначается въ Евангеліи не общее владычество Божіе надъ мі-

ромъ, а нѣкоторое особое дѣйствіе Божества, состоящее въ устроеніи царствія Его на землѣ среди людей. То царство— вѣчное, неизмѣнное и неподвижное: это— нѣчто подвижное, приближающееся, приходящее. То царство — внѣ человѣка; это—внутри и внѣ насъ. Для поклонниковъ буквы это можетъ казаться противорѣчивымъ; но для имѣющихъ умъ Христовъ все это совмѣщается въ одномъ простомъ и всеобъемлющемъ опредѣленіи: Царствіе Божіе есть полная реализація божественнаго въ природно-человъческомъ чрезъ Богочеловъка— Христа, или, другими словами—полнота естественной человъческой жизни, соединяемой чрезъ Христа съ полнотою Божества.

Въ какомъ смыслъ г. Соловьевъ называетъ это опредъленіе простымя, трудно понять. Напротивъ, для обозначенія сущности христіанства и Евангелія онъ даетъ формулу очень мудреную и очень трудную для пониманія по ея отвлеченности. Въ какой мъръ она дъйствительно выражаетъ собою сущность христіанства и вообще соотвътствуетъ духу Евангелія, мы объяснимъ это впослъдствіи; но не можемъ не замътить, что г. Соловьевъ слишкомъ самоувъренно, и въ такой же мъръ самонадъянно, выдаетъ себя за авторитетнаго изслъдователя и истолкователя христіанства — импьющого умя Христююз. Объ этомъ онъ заявляетъ не одинъ разъ; и тъхъ которые неспособны подняться до пониманія христіанства въ смыслъ его теоріи, или не принимаютъ этой теоріи, онъ изгоняетъ изъ царствія Божія: «такимъ—говорить онъ—лучтие и не называться христіанами».

Посмотримъ же далѣе, какъ онъ раскрываетъ эту свою теорію. Раскрытіе ея идетъ по той формулѣ, которую мы привели выше, т. е., что Царствіе Божіе есть полнота естественной человической жизни, соединяемой чрезъ Христа съ полнотою Божества.

«Соединеніе это должно быть обоюднымъ и свободнымъ. Человъкъ можетъ входить въ это соединеніе съ Божествомъ только при участіи своей доброй воли, по мъръ своего усилія. Залогь этого соединенія уже находится въ немъ потенціально: царствіе Божіе внутрь васт есть, говорить Евангеліе. Но осуществить его, проявить во внѣ, перевесть потенціальность этого блага въ дъйствительное обладание вмъ, возможно только чрезъ усиленное сочетание свободной воли человъка съ тайнымъ лъйствіемъ въ немъ благодати Божіей. Съ этой стороны парствіе Божіе есть наше діло, задача личной ділтельности человъка. Но цъль этой дънтельности, какъ и всей жизни его--не въ немъ, не въ его лицъ и не въ его личной судьбъ, а въ соціальныхъ судьбахъ всего человъчества. Лечный подвигь его необходимь, но не для иплей личной святости и личнаго спасенія души. Всякій личный подвигь его неизбъжно примываетъ къ общему богочеловъческому прочессу всемірной исторіи. Если царствіе Божіе есть сочетаніе благодати Божіей съ человъкомъ, то, конечно, не съ человъкомъ. обособляющимся въ своемъ эгонямъ, а съ человъкомъ, какъ живымъ членомъ всемірнаго цёлаго. Такой человічь находить царствіе Божіе не только въ себъ, но и предъ собою, въ объективномъ ходъ и стров откровенія, въ данныхъ сочетаніяхъ Божества съ прошедшимъ и настоящимъ человъчествомъ, а также и въ идеальномъ предвареніи иныхъ, совершенивишихъ сочетаній въ будущемъ».

Изъ этой теоріи г. Соловьевъ делаеть следующіе выводы:

- 1. Если въ богочеловъческомъ процессъ Богъ дъйствуетъ только въ соединени съ человъкомъ, то необходимо принять за грубую поддълку христіанства то воззръніе, по которому человъку принадлежитъ лишь пассивная роль въ дълъ Божіемъ и вся его обязанность состоитъ въ томъ, чтобы рабски подчиняться даннымъ божественнымъ фактамъ (въ видимой церкви) и бездъйственно ждать окончательнаго откровенія (царства славы).
- 2. Указанная поддёлка обыкновенно соединяется съ отрипаніемъ всякаго развитія и прогресса въ дёлё христіанской религіи. Между тёмъ самыя идеи развитія и прогресса суть специфически христіанскія или, точнёе, еврейски-христіанскія и внесены въ сознаніе людей пророками Израиля и проповёдниками Евангелія. Язычество, восточное и западное, ставило абсолютное совершенство безусловно внё процесса исторіи.

Только христіанская, или, что тоже, мессіанская идея царствія Божія, послідовательно открывающагося въ жизни человічества, даетъ смысль исторіи и опреділяєть истинное понятіє прогресса. Цібль этой подділки—отвлечь людей отъ дібла Божія и утвердить ихъ въ той дурной дібіствительности міра, которую пришель упразднить Христось, побідившій мірь. Между тібмь мнимые христіане пытаются, хотя и тщетно, вырвать у Христа Его побіду, всячески поддерживая тіб мірскіе порядки и учрежденія, которые ничего общаго съ царствіемъ Божіимъ не имібють. По сему христіане должны признать своею обязанностію согласовать всіб свои политическія и соціальныя отношенія съ христіанскими началами. Задача христіанской политики состоить въ томъ, чтобы пресуществлять всіб общественныя формы и отношенія въ истинно-христіанскія, по разуму царства Христова.

3. Наконецъ, г. Соловьевъ указываетъ и еще на одну поддълку, по которой царствіе Божіе представлялось и представляется какъ совокупность людей, словесно признающих извъстные догматы. Но, сводя христіанство къ отвлеченному догмату и отрицая его реализацію въ соціальной и политической жизни, сторонники этого воззрѣнія являють мертвую въру безъ дѣлъ.

Такова теорія христіанства г. Соловьева.

Съ перваго же взгляда она поражаетъ крайнею искусственностію своего построенія и неестественнымъ сочетаніемъ такихъ понятій, которыя не вмёютъ ничего или вмёютъ слишкомъ мало общаго между собою.

Начнемъ съ основнаго ея положенія, что царствіе Божіе есть полная реализація Божественнаго въ природно-человыческомъ чрезъ Богочеловика-Христа или полнота естественной человыческой жизни, соединяемой чрезъ Христа съ полнотою Божества. Безъ сомнѣнія, когда г. Соловьевъ измышляль это опредѣленіе, онъ имѣлъ какое-нибудь болѣе или менѣе ясное представленіе о томъ, что онъ хотѣлъ выразить въ этомъ опредѣленія; но мы, даже привычные къ отвлеченному мышленію и къ своеобразнымъ почти у каждаго оригинальнаго мы-

слителя особенностямъ философской терминологіи, затрудняемся понять, что значить полная реализоція божественнаго въ природно-человъческомь? Въ понятін божественнаго различаются понятія--существа Божія, свойствъ Божества и действій Его. Всемъ этамъ понятіямъ принадлежить признакъ безконечнаго. Какою же изъ этихъ сторонъ божество реализуется въ человъчествъ? Или всею полнотою своего безконечнаго существа? Реализуется-значить осуществляется, приходить въ дъйствительность. Но развъ божество осуществляется тольбо въ процессъ человъческой жизни? И въ другомъ изложенін формула эта также мало понятна. Полнота естественной человъческой жизни соединяется, чрезв Христа, съ полнотою Божества. Полнота естественной человъческой живни слагается изъ духовной и чувственной природы человъка и изъ его жизни личной и въ составъ общественныхъ и политическихъ учрежденій. Какимъ же образомъ все это, все, что входить въ составъ полноты человъческой жизни, соединяется вин соединится ст полнотою Божества? Повидимому, г. Соловьевъ думаетъ устранить эти вопросы или разръшить недоумвнія прибавкою въ той и другой формуль словъ: чрезв Боючеловъка-Христа. По нашему мивнію, эта прибавка не только ничего не объясняеть, но еще болье затемняеть и запутываеть діло, потому что г. Соловьевь изъясняеть соединеніе человъка и всего человъчества съ Божествомъ, какъ воплощение Божества въ человъчествъ, и основанное на земль Богочеловькомъ Інсусомъ Христомъ царствіе Божіе понимаеть и изъясняеть какъ богочеловъческий процесся, а совокупность лицъ и учрежденій, входящихъ въ составъ этого царствія—какъ богочеловыческій организма. Воплощеніе, по понятію г. Соловьева, совершается действіемъ благодати въ каждой отдёльной душе: это и образуеть почастное въ каждомъ отдъльномъ случав соединение или сочетание Божества съ человъкомъ. Но частное входить въ общій ходъ богочеловъческаго процесса, происходящаго въ человъчествъ, или въ объективный ходъ откровенія, и, такимъ образомъ, реализуется божественное въ природно-человъческомъ, т. е. Божество воплощается въ человъчество.

Это изъяснение г. Соловьева крайне произвольно и совершенно неосновательно. Простой христіанскій смысль и научное богословіе одинаково понимають, что воплощеніе совершелось въ лице Інсуса Христа и что ни въ какомъ другомъ лецъ и ни во всемъ человъчествъ оно не повторяется, какъ разъ совершившійся сверхъестественный факть, и не продозжается - какъ бы дальнъйшее дъйствіе или закончаніе богочеловъческаго процесса, начавшагося въ лицъ Інсуса. Божественная жертва принесена одинъ разъ и за всёхъ людей и на всв времена. Отдельные люди и все человъчество усвояють спасительные плоды этой всемірной жертвы, и естественная жизнь людей при содъйствіи благодати преобразуется въ нравственную духовную жизнь: но действіе благодати въ душѣ человька къ усвоенію имъ заслугь Христовыхъ не есть воплощение Бога въ человъкъ, и выражения - богочеловыческий процесст для обозначенія постепеннаго преобразованія жизни человъчества въ царствіе Божіе и - богочеловическій организма для обозначенія совокупности учрежденій и входящихъ въ составъ этого царствія или составляющихъ оное, не соотвітствують существу дёла; и если можно допустить ихъ, то развъ только въ метафорическомъ смыслъ, вмъсто Христова вли христіанскаго.

Но при всемъ томъ остается неяснымъ, и г. Соловьевъ не изъясняетъ, какъ относится къ общему, совершающемуся въ человъчествъ, богочеловъческому процессу, явленіе воплотившагося сына Божія. Для г. Соловьева онъ есть только идеальный типъ, съ котораго онъ беретъ черты для изображенія измышленнаго имъ богочеловъческаго процесса.

Но своеобразность г. Соловьева въ пониманіи и фантастическая произвольность его въ истолкованіи христіанства этимъ не заканчиваются. Онъ толкуеть, что Богь соединяется въ воплощеніи не съ человѣкомъ, а съ человѣчествомъ, и воплощеніе Христово совершилось не для человѣка, а для человѣчества, и что, посему, личные подвиги отдѣльнаго лица въ видахъ личной святости и личнаго спасенія души имѣють значеніе и цѣну только въ отношеніи къ общему богочело-

въческому всемірному процессу, а сами по себъ не имъють никакой цены и лишь служать вывеской лицемерія и мертвой въры. Такимъ образомъ личная жизнь въ христіанствъ г. Соловьева, съ ея подвигами, стремленіями и надеждами, всецьло поглощается общимъ богочеловыческимъ процессомъ всемірной исторіи, и судьба ся заканчивается въ соціальныхъ судьбахъ всего человъчества. Но если назвать это учение собственнымъ его именемъ, то оно есть-отрицание христіанства, потому что оно все сводить къ идев царствія, заканчивающагося въ соціальной судьбъ человъчества. Здёсь, въ этомъ царствъ-въ завершени богочеловъческого процессаи полнота божества и полное соединение съ Богомъ. Для другаго парствія, съ новымъ небомъ и съ безсмертіемъ личнаго духа, въ теоріи г. Соловьева нётъ мёста; а потому и забота о личной святости и личномъ спасеніи души, какъ ни къ чему не ведущая и только отвлекающая индивидуальныя силы оть дъятельнаго и исключительнаго участія въ процессь всемірной исторіи, должна быть признана абсурдомъ.

Весь интересъ жизни-во всемірномъ соціально-политическомъ процессв. Отдельныя личности должны работать только для этого процесса. Но это процессъ богочеловъческій. На пути своемъ онъ встръчаетъ политическія и соціальныя учрежденія, въ сферѣ которыхъ живуть и дѣйствують люди, какъ существа соціальныя. Вопросъ въ томъ, какъ они должны дъйствовать въ условіяхъ своего соціальнаго положенія, исполняя въ то же время миссію органовъ богочеловъческаго процесса? Г. Соловьевъ отвъчаетъ, что наше дъло, т. е. дъло каждаго христіанина есть царство Христово. А такъ какъ царство Христово «имъетъ право владъть и править міромъ», то мы должны принимать то, что этому дёлу достойно служить, и отвергать то, что ему противно. «На почвъ христіанской религіи, — изъясняеть г. Соловьевъ — ни сохраненіе, ни разрушение какихъ бы то ни было мірскихъ порядковъ сами по себъ не могутъ насъ интересовать. Посему мы должны заботиться не о сохраненіи и укрівпленіи, во чтобы то ни стало, данныхъ соціальныхъ группъ (всъхъ нашихъ общественныхъ формъ и отношеній), напротивъ объ ихъ перерожденіи и преобразованіи въ христіанскомъ духѣ, въ духѣ высшей правды».

Посему всеобщія условія земной жизни, опредъляемыя національными разностями и сложившіяся преданіємъ и исторією, а также общественныя и международныя положенія, добытыя усиліями многихъ покольній и въковъ, не могутъ интересовать истиннаго христіанина, и сами по себь не имъютъ накакого значенія. Ихъ нужно преобразовывать по идеъ высшей правды и, по изъясненію г. Соловьева, каждый обязанъ дълать это «въ предълахъ своего призванія».

Но при такомъ множествъ преобразователей общественныхъ формъ и отношеній, руководящихся только своимъ призваніемъ, само собою понятно, не можетъ быть ни плана, ни порядка, ни выбора, ни послъдовательности въ реформахъ. Какія должны произойти послъдствія отъ этого для жизни общества и государства, понятно само собою. И все это проповъдуется во имя Царства Божія!

Г. Соловьевъ примъняетъ къ этому идею прогресса и развитія и даже доказываеть, что именно христіанство ввело этв иден въ сознаніе людей и что оно по существу своему прогрессивно. Но г. Соловьеву, конечно, изв'встно, что въ христіанскомъ мір'в не было такого ложнаго ученія, котораго не защищали бы и не оправдывали бы ссылкою на ученіе Інсуса Христа, на Евангеліе. Тоже дізлаеть и г. Соловьевь. Но установивъ христіанскую родословную идею прогресса и развитія. онъ вводитъ въ тоже родство и либерализмъ, разумвется трактуя, вмёстё съ тёмъ, консерватизмъ, какъ принципъ противо христіанскій. Идея царства Божія есть пдея преобразовательной деятельности въ человечестве: следовательно ей сроденъ и вполнъ отвъчаетъ принципъ либерализма. Напротивъ, консерватизмъ, охраняя существующее, не принимая участія въ поступательномъ ход'є царствія Божія и, какъ выражается г. Соловьевъ, не помогая Богу и заставляя Его дълать то, что долженъ дёлать самъ человёкъ, прямо противенъ христіанству, «которое только ва тома и состоита, что

Наконецъ, остается еще одно понятіе, непосредственно близкое съ идеею царствія Божія: это-понятіе церков. Церковь есть видимое тело этого царствія, но не составляеть его и не воплощаеть его въ себъ вполнъ. Все то, что составляеть церковь - догматы, таинства, іерархія, мораль-суть вившнія выраженія внутренняго богочеловъческаго процесса, который совершается въ человъчествъ. Такъ какъ этотъ процессъ происходить непрерывно, и дело Божіе постоянно совершенствуется, идетъ впередъ, то и все въ церкви должно взибняться сообразно съ этимъ ростомъ богочеловъческаго организма. Такимъ образомъ тотъ же незримый процессъ, который преобразуеть государство по идев высшей правды, по разуму царства Христова, увлекаеть за собою и свое вижинее выраженіе-церковь, вынуждая ее мінять всі свои составныя части-догматы, тайнства, законы-съ каждымъ новымъ моментомъ своего развитія.

Въ заключение сдёланнаго нами разсмотрения теории христіанства г. Соловьева, намъ остается только повторить то, что мы сказали приступая къ этому разбору, т. е., что оно тредставляетъ собою какое то странное, фантастическое потроение, въ которомъ г. Соловьевъ слова и понятія, имѣюція въ общемъ и научномъ христіанскомъ пониманіи опрестаенный смыслъ, истолковываетъ совершенно произвольно и неосновательно, съ извращениемъ настоящаго ихъ смысла и наченія, и вводитъ эти понятія въ совершенно неестественныя очетанія, которыя на первый разъ поражають взоръ новизною и оригинальностію, но при ближайшемъ разсмотрѣніи казываются калейдоскопическою игрою.

И при этомъ г. Соловьевъ имъетъ самонадъянность выдавать свои измышленія съ авторитетностью человъка, имъющаго умъ Христовъ. Не показываетъ ли это, что онъ изъобласти здравой философіи перешель въ область внушеній?

И. Ч.

## ВЪРА И РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. L. T. IL.

отдълъ церковный.



жарьковъ. Типографія Губерискаго Правленія. 1891. CP 363.5

### ОГЛАВЛЕНІЕ

CTATEE

БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

### "BBPA H PASKAZ".

🤏 т. I.—Ч. II. 🤏 -

#### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Вторая книга Моисея "Исходъ" въ переводъ и съ объясвнями (продолженіе).—Профессора Московской духовной вдемін *П. Горскаго-Платонова* (стр. 1—21) <sup>1</sup>).

Московскій періодъ (1821—1867 гг.) пропов'вднической д'вельности Митрополита Филарета (Дроздова) (продолженіе). Н. Корсунскаго (стр. 22--40 и 71—93)<sup>2</sup>).

Воспоминанія священника Православной Церкви д-ра о. ите, бывшаго священникомъ римской церкви (продолженіе). К. (стр. 41—69 и 206—233) <sup>з</sup>).

Историческія данныя для опредёленія хронологіи евангельих событій.- - Н. К. (стр. 94— 120 и 414 – 428).

Очеркъ православнаго церковнаго права (продолженіе).— Фессора *М. А. Остроумова* (въ особомъ приложеніи) p. 177—288).

Преображеніе Господа нашего Іпсуса Христа.— *Н. К.* (стр. 1—133).

Сочиненіе блаженнаго Августина: «О градѣ Божіемъ» (De itate Dei), какъ опытъ христіанской философіи исторіи. омонаха *Григорія* (стр. 134—168 и 295—320).

въ исторіи и характеристикъ іезуитскаго ордена. (По Делгеру и Рейніу). — А. З—ва (стр. 169—192).

Слово въ день Усъкновенія главы Святаго Іоанна Крестиня.—О стыдъ и стыдливости.— Преосвященнаго Аморосія р. 193—205).

По поводу замътки: «Современная психіатрія и христіаню».—А. Вечтомова (стр. 234—156).

Воззваніе къ Харьковской паств'в. — Преосвященнаго Ам-

**<sup>1</sup>** См. въ 1-й части стр. 73—94, 327—344, 563—576 л 617 - 636.

<sup>7</sup> См. въ 1-й части стр. 162—184 и 637—665.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ 1-й части стр. 378-400.

Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея священнаго союза (продолженіе). —Профессора Новороссійскаго университета В. Надлера (стр. 257 -294, 321 —347, 367—390, 446—474, 545--566 и 656—696).

Безбожіе, его виды, признаки и представители.—Профес сора Московской духовной академіи *Александра Бъллева* (стр 348, 366 и 391—413).

Ръчь Благочестивъйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ, произнесенная при посъщении Его Величествомъ Спасова Скита 21 октября. – Преосвященнаго Амеросія (стр. І и ІІ во 2-й октябрской книжкъ

Слово, произнесенное въ Спасовомъ Скиту 17 октября.— ( христіанскомъ уединеніи. — Преосвященнаго *Амеросія* (стр 429—445).

Слово на день 17-го октября въ воспоминаніе чудеснаю спасенія Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРІ АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА и ЕГО Августъйшаю Семейства отъ смертной опасности при крушеніи Импера торскаго повзда 17-го октября 1888 года.—Свящ. Н. Мали новскаго (стр. 475—484).

Нагорная проповёдь. (Опыть изъясненія ученія Господ нашего Іисуса Христа съ опроверженіемъ возраженій, ум зываемыхъ отрицательною критикою новёйшаго времени). Свящ. Т. Буткевича (стр. 485—540 и 595-622).

Поученіе въ день рожденія ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТ РИЦЫ МАРІИ ӨЕОДОРОВНЫ.- Протоіерея Стефана Пет ровскаго (стр. 541—544).

Современное отношеніе римско-католической церкви в рабочему вопросу.—К. Истомина (стр. 567—594 и 697—710

Вступительная лекція въ курсъ богословія, читанная я Ярославскомъ Демидовскомъ юридическомъ лицеѣ 12 сентябу 1891 г.—Проф. *К. Смирнова* (стр. 623—642).

Ръть произнесенная Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепі скопомъ Харьковскимъ, во храмъ 2-й Харьковской мужской ги назіи по случаю празднованія ея пятидесяльтняго юбым (стр. 643—649).

Поученіе въ день памяти св. великомученицы Варвары, случаю храмоваго праздника въ Харьковскомъ епархіальном женскомъ училищъ (стр. 650—655).

# BBPA u PA3YMB

#### **НСУ Р**НАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**No** 13.

ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Івля 15 дня 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Пасловъ*.

# Вторая книга Моисея «ИСХОДЪ»

въ переводъ п съ объяснениями.

(Продолженіе \*).

#### Объ устроеніи умывальника (30, 17-21).

30, 17. И сказаль Іегова Моисею, говоря: (18) И сдълаешь умывальникь мыдный и подножіе его мыдное, для омовенія, и поставишь его между скинією собранія и между жертвенникомь, и нальешь туда воды. (19) И будуть Ааронь и сыны его омывать изъ него руки свои и ноги свои. (20) Когда входить имь въ скинію собранія, будуть совершать омовеніе водою, и не умруть; или когда приступать имь къ жертвеннику для служенія, для воскуренія сожигаемой жертвы Іеговь, (21) будуть они омывать руки свои и ноги свои, и не умруть; и будеть это уставомь для нихь на въкъ, для него и для потомства его, въ роды ихъ.

Ст. 18. И сопласию умывальнико мыдный. По значенію еврейскаго слова, переведеннаго на основаніи греческаго перевода словомъ: умывальнико, можно предполагать, что онъ имълъ форму чаши. Объ устройствъ умывальника въ точности можно сказать только то, что онъ состояль изъ двухъ частей: вмыстилища для воды и изъ подножія. Какое заключеніе относительно устроенія первой составной части можно вывести изъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разунъ» 1891 г. № 10.

Исх. 38, 8: см. въ изъясненіи этого послѣдняго мѣста. Относительно другой составной части—подножія нѣтъ основаній думать, что оно кромѣ своего ближайшаго назначенія еще ииѣло назначеніе служить тазомъ или лоханью.

Мъсто для умывальника указано между скиніею и жертвенникомъ. Думать, что умывальникъ поставленъ былъ не на прамой линіи отъ жертвенника къ входу во святилище, а въ сторонъ, нътъ достаточныхъ основаній.

Ст. 19, 20. Омывать... руки и ноги. Съ нечистыми руками и ногами приступать къ священнодъйствію, — это было бы свидътельствомъ недостатка благоговъйнаго отношенія и къ святости мъста, и къ святости дъйствій; указаніе на святость мъста, какъ на основаніе для омовенія, содержится въ словахъ стиха двадцатаго: когда входить имъ въ скинію собранія; указаніе на святость дъйствій содержится въ словахъ того же стиха: когда приступать имъ къ жертвеннику для служенія, для воскуренія сожигаемой жертвы Іеговъ.

И не умруть. Двукратное повтореніе (ст. 20 и 21) этого выраженія и въ рѣчи о вхожденіи въ скинію, и въ рѣчи о совершеніи жертвоприношеній ясно указываеть, что наказаніе смертію составляеть естественное и неизбѣжное послѣдствіе неблагоговѣйнаго отношенія и къ святости мѣста и къ святости дѣйствій.

Ст. 21. Запов'єдь относительно омовенія рукъ и ногъ есть уставъ *на впкъ*, *въ роды*. Эти выраженія говорять о неотложной обязательности данной запов'єди.

#### 0 елев помазанія (30, 22-33).

30, 22. И сказаль Іегова Моисею, гозоря: (23) Возьми ты себъ блиговоній лучшихь: смирны самотечной пять соть (сиклей), и корицы благовонной половину того—двъсти пятыдесять, и тростника благовоннаго двъсти пятьдесять, (24) и кассіи пять соть, по сиклю священному, и елея масличнаю гинь. (25) И сдълаешь изъ сего елей священно-помазанія, составь смъщанный по способу составителя (такихь) составовь:

емі священно-помазанія будеть. (26) И помажешь имь скинію собранія и ковчеть откровенія, (27) И столь и всю сосуды его, и свютильникь и сосуды его, и жертвенникь куренія, (28) И жертвенникь всесожженія и всю сосуды его, и умывальникь и подножіе его. (29) И освятишь ихь, и будуть святынею святынь; все, прикоснувшееся кь нимь, будеть свято. (30) И Аарона и сыновь его помажешь и освятишь ихь, чтобы быть священниками Моими. (31) И сынамь Израиля скажешь, говоря: елеемь священно-помазанія будеть это у Меня вь роды ваши. (32) На тыло человька да не возливается онь, и такого же, по составу его, не дылайте; онь —святыня; святынею да будеть для вась. (33) Кто составить такой же (елей), и кто дасть его стороннему, истреблень будеть изь народа своего.

30, 22. Для приготовленія елея, которымъ нужно было впослідствій помазать и освятить скинію, ея священныя вещи и священныхъ лицъ (ср. 29, 7. 21), Моисей получаеть особыя указанія, опреділяющія составь этого елея священно-помазанія.

Ст. 23. Возьми ты себъ благовоній лучших. Слово: себъ могло бы дать поводъ думать, что Монсей долженъ быль самъ приготовить елей помазанія, а не обращаться для сего къ содъйствію другаго лица, хотя бы и искуснаго въ дѣлѣ приготовленія благовонныхъ составовь: но мы имѣемъ ясное указаніе книги же Исхода на то, что елей помазанія быль приготовленъ Веселіиломъ (31, 29). Благовоній лучшихъ. Слово: лучшихъ можетъ относиться и къ перечисляемымъ далѣе четыремъ видамъ благовоній, означая, что эти виды и суть лучшіе виды благовонныхъ веществъ; но можетъ означать и то, что язъ перечисляемыхъ далѣе веществъ должны быть взяты только тучшіе сорта или части.

Смирны самотечной, т. е. смолы, не извлекаемой при потощи надръзовъ на коръ мирроваго кустарника (Balsamodendron путгна), а выступающій каплями на разныхъ мъстахъ ствола того кустарника. Растеніе, дающее эту благовонную смолу, теръдко встръчается въ южной Аравіи и по другую сторону правійскаго залива, на берегу Африки. И теперь капли этой молки цънятся очень дорого. Количество этой смолки, какое лъдовало взять Моисею, обозначено словомъ: пять соть, безъ указанія той міры, къ которой относится это число: но и по указанію перевода греческаго и по указанію стиха послідующаго несомнительно, что мірою здісь служить сикль. Пять сото сиклей будуть составлять около шестнадцати фунтовь.

Корицы, т. е. коры съ коричнаго дерева (Lavrus Cinnamomum). Это дерево, достигающее очень большихъ размъровъ, встръчается теперь въ восточной Индіи и на островъ Цейлонъ. Кора съ настоящаго коричнаго дерева весьма пахуча. Издавна извъстенъ сборъ коры и съ такихъ деревъ, которыя даютъ корицу только похожую своимъ запахомъ на настоящую корицу. Можетъ быть этимъ и нужно объяснить, почему въ разбираемомъ стихъ послъ слова корицы прибавлено слово благовонной, въ отличіе отъ не настоящей, не столь благовонной корицы. Корицы нужно было Моисею взять двъсти пятьдесятъ сиклей, что составляло около осьми фунтовъ.

Тростника благовоннаго. Такъ названо растеніе, пахучіе корни котораго и другимъ древнимъ народамъ были извъстни, какъ одно изъ очень благовонныхъ веществъ. Привозились эти корни изъ Индіи, гдѣ есть и теперь нѣсколько видовъ благовоннаго тростника, изъ которыхъ наиболѣе извѣстный носитъ названіе лимонной травы (Andropogon schoenanthus). Благовоннаго тростника надлежало употребить Моисею такъ-же фунтовъ около осьми.

Ст. 24. Четвертое благовонное вещество, входившее въ составъ священнаго елея, было кассія. Съ въроятностію можно думать, что это вещество такъ же составляло благовонную кору; но болъ точнаго понятія объ этомъ предметъ дать нельзя. Кассіи надлежало употребить для составленія священнаго елея около шестнадцати фунтовъ.

По сиклю священному, или по сиклю святилища. Это означаеть, что въсъ должень быть полный, точно опредъленный въ другомъ мъстъ той же главы (ст. 13), не такой, какой могъ допускаться въ торговыхъ сдълкахъ по взаимному ли соглашенію или по недобросовъстности.

*Елея масличнаго гинъ*. Перелагая на нашу мѣру, гинъ масла можно считать за четвертую съ небольшимъ долю ведра.

Ст. 25. Составт, смышанный по способу составителя (та-

кихъ) составовя. Въ чемъ состояль этотъ способъ,—неизвёстно: въ особомъ ли изпотовленіи; которому должно было подвергнуться каждое изъ благовожныхъ веществъ, прежде чёмъ соединить его съ остальными, или въ особомъ приготовленіи всей смёси благовожныхъ веществъ и масла посредствомъ настоя или варки, или и въ томъ и въ другомъ вмёстё. Изготовленіе священнаго елея произведено было (37, 29) Веселіиломъ, человѣкомъ исполненнымъ мудростію и всякимъ искусствомъ (35, 31).

Ст. 26—28. Священнымъ елеемъ должны быть помазаны и сама скинія и всё священныя вещи, относительно устроенія которымъ даны были выше особыя повелёнія, именно: и ковчегь, и столь, и свётильникъ, и оба жертвенника, и умывальникъ, со всёми ихъ принадлежностями. О самомъ совершеніи помазанія сказано Исх. 40, 9 и слёд.; Лев. 8, 10 и слёд.; Числъ 7, 1.

Ст. 29. И освятищь ихъ, и будуть святынею святынь. Совершенное выдъленіе изъ области обычныхъ житейскихъ вещей и обращеніе помазанныхъ предметовъ въ средство освященія должно быть совершено чрезъ помазаніе священнымъ елеемъ. Помазаніе было видимымъ знакомъ осуществленія Божія изволенія о сообщеніи помазаннымъ предметамъ такого значенія и такой силы, которыхъ они сами по себъ имъть не могли.

Все, прикоснувшееся къ нимъ, будетъ свято. И по отношению къ лицамъ и по отношению къ предметамъ прикосновение къ вещамъ, освященнымъ помазаниемъ, будетъ служить источникомъ очищающей и освящающей силы.

Ст. 30. Помазаніе Аарона и сыновъ его освятить ихъ не въ томъ смыслѣ, что они сами будуть святынею святынь, но сказано: освятишь ихъ, чтобы быть священниками Моими. Выдѣленіе изъ среды остальнаго народа, поставленіе въ посредники между Богомъ и людьми, въ орудія дѣйствованія очищающей и освящающей силы Божіей, должно было совершиться чрезъ помазаніе, или, иначе, чрезъ особое освященіе.

Ст. 31. Елеемъ священно-помазанія будеть ото у Меня въ роды ваши. Здёсь рёчь обращена не къ Монсею, не къ преемникамъ его въ дёлё управленія народомъ, не къ священному сословію, а ко всёмъ вообще сынамъ Израиля. По этой причинь, а такъ же и по содержанію двухъ последующихъ стиховъ, разбираемыя слова нужно понимать не въ томъ смысль, что этотъ елей долженъ быть хранимъ для священно-помазанія во всё последующіе роды, и не въ томъ смысль, что такой елей долженъ быть употребляемъ и на будущія времена для священно-помазанія. Разбираемыя слова имеють тотъ смысль, что этотъ елей, ровно какъ и елей, составленный такимъ же точно образомъ, только для священно-помазанія и назначенъ. Это ясно изъ двухъ последующихъ стиховъ.

Ст. 32. На тъло человъка да не возливается онг. Въ этихъ словахъ нельзя искать указанія на то, что священный елей. который долженъ быть приготовленъ Моисеемъ, не долженъ быть употребляемъ священными лицами или людьми посторонними для обычнаго умащенія тела. Давать такое повеленіе относительно Моисеева елея всёмъ сынама Израиля было излишне. Вмёсто подобнаго повелёнія нужно было бы ожидать повельнія священнымъ лицамъ хранить приготовленный Моисеемъ елей, не употребляя для себя и не давая его другимъ. Елей того состава, какой указанъ Моисею, не долженъ быть употребляемъ никъмъ изъ сыновъ Израиля для возливанія на тъло, то есть, для умащенія тъла, а потому никъмъ и не должень быть составляемь. Въ этомъ составъ елей есть святыня уже по тому самому, что имъ освящены самыя святьни святынь (ст. 29). Елей этого состава изъемлется изъ обычнаго человъческаго употребленія, онъ оставляется и на будущее время святынею для сыновъ Израиля.

Ст. 33. Кто составить такой же (елей), и кто дасть ею сторониему, истреблень будеть изв народа своею. Для себя в приготовить кто-нибудь елей указаннаго Моисею состава, или приготовить не для собственнаго, а для чужаго употребленія, будеть наказань оть Бога смертію (ср. Быт. 17, 14).

#### 0 священномъ куреніи (30, 34--38).

30, 34. И сказаль Іегова Моисею: возьми себь благовоній: стакти, и ониха, и халвана благовоннаго, и ливана чистаю;



поровну будеть. (35) И сдълаешь из сего куреніе—составь по способу составителя (такихъ) составовь, —перемышанный, чистый, святыню. (36). И истолчешь из сего въ порошокь, и будешь класть из сего предъ откровеніемь въ скиніи собранія, ит Я буду открываться тебь; святынею святынь будеть для вась. (37) Куреніе, какое сдълаешь, (такого) по составу его, не дылайте для себя; святынею да будеть тебь оно для Іеговы. (38) Кто сдълаеть такое же, чтобы курить имь: истребится из народа своего.

Ст. 34. Въ составъ куренія, которое должно было сожигаться на кадильномъ жертвенникъ, стоявшемъ въ святилищъ, передъ входомъ во святое святыхъ, вельно было Моисею взять четыре сорта благовоній. Наши свъдьнія объ этихъ ароматахъ недостаточны. На первомъ мъстъ поставлено названіе аромата, которое, на основаніи перевода греческаго, передается словомъ: стакти, а по значенію еврейскаго слова могло бы бытъ переведено такъ: капля, капающее. Такой переводъ, очевидно, имълъ бы значеніе очень неопредъленное. Съ словомъ стакти такъ же не соединяется опредъленнаго понятія о существъ аромата. Можно думать, что аромать этотъ состояль изъ кашель сока или смолы какого-нибудь растенія, но какого именно, изъ породы ли мирровыхъ растеній, какъ думали одни, или стираксовыхъ, какъ думали другіе, или бальзамовыхъ, какъ думали третьи, или еще какого-либо растенія: это ръшить трудно.

Послѣ стакти названо другое благовонное вещество—онихъ. Точно не знають, какой аромать названъ этимъ именемъ. Многіе думають, что подъ нимъ нужно разумѣть или нарость на раковинѣ или самую раковину одной изъ породъ улитокъ, водящихся въ водахъ Индіи и Чермнаго моря. Нѣкоторое подтвержденіе этому объясненію дается возможностію дать разбираемому еврейскому слову значеніе чашки. При сожиганіи этого вещества получается сильный запахъ, похожій на запахъ бобровой струи.

Третье вещество для куренія—халвана благовонный. И на основаніи перевода греческаго и на основаніи строя річи слівдуєть соединить слова халвана и благовоніе, и видіть въ этомъ соединеніи указаніе на то, что виды халвана были различны,

т. е., что быль халвань благовонный и быль халвань, не имѣвшій этого качества. Подъ халваномъ многіе разумѣють смолу, добываемую изъ кустарника (xevula), растущаго въ Сиріи и Персіи. Названіе этого куренія даеть указаніе на его бѣлый цвѣть, похожій на цвѣть молока.

Четвертое благовоніе—ливань есть смола растенія изъ породы теревинеовъ. Она въ древности добывалась изъ южной Аравіи. Прибавленіе къ названію этого вещества слова чистый указываеть не на бёлый цвётъ этого куренія, на который ясно указываеть и самое имя вещества, но или на отсутствіе какой бы то ни было прим'єси, которую выгодно было подм'єшивать въ составъ этого ціннаго предмета, или на способъ собиранія смолы, изв'єстный намъ изъ позднійшаго времени. Именно, для собиранія совершенно чистой смолы разстилають иногда около растенія подстилку, на которую и падають капли смолы. Она, конечно, гораздо чище собираемой прямо съ земли. В'єроятно чистымъ названъ ливанъ, собранный такимъ способомъ.

По розну будеть. Въсъ не опредъленъ, а опредълена только одинаковость количества каждаго изъ веществъ, имъвшихъ войти въ составъ куренія. Переводя: по розну будеть, имъемъ въ виду и указаніе перевода греческаго и неудовлетворительность другихъ переводовъ.

Ст. 35. Указаніе, какъ составить куреніе изъ поименованных веществь, выражено словами: по способу составителя (такихъ) составовъ. Въ чемъ состояль этотъ способъ,—неизвъстно (изъясненіе ст. 25). Нѣкоторое поясненіе этого могло бы дать намъ поставленное за симъ слово: перемъшанный; но это слово приходится поставить въ переводѣ только потому, что не ясное для насъ слово подлинника еврейскаго такъ именно понято греческими переводчиками. Слово: перемъшанный не даетъ яснаго понятія о способѣ изготовленія состава и ставится безъ увѣренности въ точномъ соотвѣтствіи его слову еврейскому; но другіе переводы, предпочитающіе употребленіе словъ: измельченный, обращенный въ порошокъ, стертый, посоленный, еще менѣе удовлетворительны. Если бы допустить догадку, что затрудняющее переводчиковъ слово заключаетъ въ

себѣ указаніе не на способъ составленія куренія, а на качество куренія, на которое указывають и два послѣдующія слова: чистый, святыня: то можно было бы предположить, что съ давняго времени въ текстѣ еврейскомъ допущена была описка, именно, что вмѣсто слова, означающаго отборный (можеть быть, мивхаръ), явилось нынѣ стоящее въ текстѣ еврейское слово. При этомъ предположеніи качество куренія опредѣлялось бы въ такомъ восходящемъ порядкѣ: куреніе должно быть отборнымъ, чистымъ, святынею. Иначе сказать, къ самому выбору матеріала, долженствующаго войти въ составъ куренія, требуется приложить самое тщательное и благоговѣйное попеченіе, какъ къ святынѣ. Такого отношенія требуетъ самое значеніе куренія, какъ святыни святынь (ст. 36).

Ст. 36. Послѣ указанія качества матеріала для куренія дано въ словахъ: истолиешь изъ сего въ порошекъ не указаніе способа приготовленія куренія, какъ многіе думають, а указаніе того вида, въ какомъ приготовленное куреніе должно было возлагаться въ скиніи собранія. Взявъ часть изготовленнаго куренія, надлежало мелко истолочь его и въ такомъ видѣ употреблять.

Будешь класть из сего предт откровеніемя. Изъ пятаго стиха 40-й гл. книги Исхода ясно, что куреніе должно было возлагаться на жертвенникъ, стоявшій во святилищь насупротивь ковчега откровенія, находившагося за завьсою, во святомъ святихъ. На ковчегь же откровенія указывають и слова: гдю Я буду открываться тебъ. Взятыя вмысть разбираемыя слова означають: сожигай куреніе на жертвенникы предъ ковчегомъ, съ котораго Я буду открываться тебь.

Ст. 37, 38. Куреніе такого же точно состава запрещено составлять для употребленія въ домахъ. Въ этомъ составѣ куреніе есть святыня для сыновъ Израиля; за употребленіе ея въ обыденной жизни, точно такъ же, какъ и за употребленіе елея помазанія (ст. 33), послѣдуетъ истребленіе изъ народа, т. е., наказаніе отъ Бога смертію.

#### Назначеніе строителей Скиніи (31, 1—11).

- $31,\,1.\,\, H$  сказалz Iегова Моисею говоря: (2) Смотри, по имени называю Я Веселіила, сына Урія, сына Ора, изъ Кольна Іуды; (3) и исполниль Я его духомь Божіимь, мудростію и разумомь, и умьніемт во всякой работь: (4) ст художествомт исполнять работы изв золота, и серебра, и мъди; (5) и въ выръзкъ камней вставочных, и въ ръзъбъ деревянной, — въ исполнении всякой работы. (6) И воть, придаль Я къ нему Оголіава, сына Ахисамаха, изъ колпна Дана, и въ сердце всякаго мудраго вложиль Я мудрость, и сдплають они все, что Я повельль тебы: (7) скинію собранія, и ковчего откровенія, и крышку на него, и вст сосуды Скиніи, (8) и столь и сосуды его, и свтильник чистый и всъ сосуды его, и жертвенник куренія, (9) и жертвенникъ всесожженія и всь сосуды его, и умывальникъ и подножіе его, (10) и одежды служебныя—одежды священныя Аарону священнику и одежды сынамо его для священнослуженія, (11) и елей помазанія и куреніе благовоній для святилища; все, какт повельль Я тебь, сдълають они.
- 31, 2. Смотри, по имени называю Я Веселіила. Дёло устроенія святилища по указанному Моисею образцу должно быть совершено строителями, назначенными такъ же самимъ Богомъ. Моисею изв'єстно, что и въ какомъ видів нужно устроить; но ему не предоставлено употребить для сего дёла такихъ людей. которые по его мысли были бы для того пригодны. "Главнымъ строителемъ Я назначаю Веселіила; смотри, не избери другаго".
- Ст. 3. При переводъ стиха третьяго слъдуетъ отступить отъ чтенія еврейскаго и отдать предпочтеніе переводу греческому.
- Ст. 6. Помощникъ главнаго строителя скиніи, Оголіавъ, такъ же указанъ опредѣлено. Что Оголіавъ былъ только помощникомъ Веселіила, это открывается не только изъ того, что Веселіилъ поставленъ на первомъ мѣстѣ, но и изъ того, что ему усвояются (ст. 3 и 4) особенные дары Божіи, а такъ же и изъ того, что въ другихъ мѣстахъ онъ поименованъ одинъ, безъ помощника (37, 1). Подручные этимъ лицамъ участники работъ по устроенію Скиніи не обозначены ни по именамъ, ни

по количеству; мы знаемъ только, что и въ ихъ сердца была вюжена мудрость.

Ст. 7—11. Въ краткомъ перечисленіи предметовъ, которые должны быть устроены строителями Скиніи, упоминаются и одежды Аарона, причемъ имъ дается особое. названіе (cepád), смыслъ котораго не ясенъ. Пользуясь указаніемъ перевода греческаго и сличая 35—19 и 39, 41 можно думать, что одежды названы служебными, т. е., назначенными для употребленія при священнослуженіи. Такое поясненіе можно усматривать въ дальнъйшихъ словахъ самого священнаго писателя, при чемъ употребленіе въ еврейскомъ текстъ однобуквеннаго союза (и) можеть быть сочтено за погръщность, не существовавшую въ то время, когда трудились надъ своимъ переводомъ греческіе переводчики.

#### Нерушимость субботняго покоя (31, 12-17).

Ст. 12. И сказалт Іегова Моисею, говоря: (13) скажи ты сынамт Иэраиля, говоря: только храните субботы Мои, ибо это—энаменіе между Мною и между вами вт роды ваши, вт наученіе, что Я Іегова, освящающій васт. (14) Храните субботу, ибо она святыня для васт; оскверняющій ее смерти предант будетт; ибо всякій дълающій работу вт нее,—истреблена будетт душа та изт среды народа своего. (15) Шесть дней будетт дълаться работа, а вт день седьмой—суббота празднованія, святыня Іеговь; всякій, дълающій работу вт день субботы, предант будетт смерти. (16) И будутт сыны Иэраиля хранить субботу—творить покой вт роды ихт; (это) завтт въчный. (17) Между Мною и между сынами Израиля это—знаменіе на въкт; ибо шесть дней творилт Іегова небо и землю, а вт день седьмой покоился и почилт.

Ст. 12, 13 Повтореніе заповѣди о субботнемъ покоѣ послѣ данныхъ Моисею повелѣній относительно устроенія святилища не такъ нужно объяснять, что будто это повтореніе потребно было въ видахъ удержанія строителей отъ производства работъ по Скиніи въ дни субботніе. Заповѣдь повторена для всѣхъ сыновъ Израила, а не для однихъ строителей Скиніи,

повторена съ указаніемъ основаній для самой запов'єди о празднованіи субботы и съ разъясненіемъ великаго значенія субботняго покоя. Посему следуеть усматривать иную связь исжду полученными Монсеемъ повеленіями объ устроенім святилища и новымъ подтвержденіемъ нерушимости субботняго покол. Святилище устрояется среди народа еврейского для служенія Богу. Постоянное испов'яланіе владычества Божія и словомъ и деломъ составляетъ истинную сущность сего служенія. Ненарушимое храненіе субботы есть испов'яданіе владычества Божія, выражаемое самымъ дівломъ. Посему можно передать связь мыслей такъ: "устройте святилище для служенія Миь: при этомъ постоянно помните, что истинное служение Миз должно состоять въ исповедании самымъ ледомъ Моего владичества". Повтореніемъ запов'єди о нерушимости субботняго вокоя не только устраняется мысль о замёнё субботняго празднованія тіми или другими дійствіями, имінощими совершаться въ новоустрояемомъ святилищъ, но и указана истинная сущность служенія во святилищъ.

Субботы Мои. Употребленіе слова суббота не въ единственномъ, а во множественномъ числѣ даетъ основаніе думать, что здѣсь нужно разумѣть не одинъ только седьмой день, но и прочіе дни священнаго покоя отъ работъ, указанные послѣ данныхъ законовъ. Правда, что съ слѣдующаго четырнадцатаю стиха рѣчь идетъ о седьмомъ днѣ недѣли: но нѣтъ никакихъ затрудненій понимать дѣло такъ: "всѣ дни священнаго поком соблюдайте и въ частности соблюдайте покой седьмаго дня<sup>а</sup>.

Это энаменіе между Мною и между вами; знаменіе и въ смыслѣ отличительнаго знака, свидѣтельствующаго о союзѣ между Богомъ и народомъ еврейскимъ, и въ смыслѣ знака, свидѣтельствующаго о вѣрности народа Богу, и въ смыслѣ знака, свидѣтельствующаго, что народъ еврейскій выдѣленъ изъ другихъ народовъ и освященъ Іеговою.

Вт наученіе, что Я - Ісгова, освящающій васт. Соблюденіе праздничнаго покоя должно было наглядно научать испов'ямнію владычества Ісговы, освятившаго Свой народъ.

Ст. 14. Оскверняющій ее смерти предана будета. Строгость наказанія достаточно изъясняется значеніемъ субботы, указан-

нымъ въ предшествующемъ стихѣ: сознательное отрицаніе владычества Ісговы должно имѣть своимъ послѣдствіемъ изъятіе отрицателя изъ среды народа Божія. Дѣйствительный случай такого изъятія (Числъ 15, 34, 35) заставляетъ думать, что въ разбираемомъ стихѣ указано не правило для судей, а то послѣдствіе, какое по суду Божію произойдетъ для виновнаго въ оскверненіи субботы.

#### Скрижали откровенія (31, 18).

Ст. 18. И даль Онь Моисею, когда кончиль говорить св нимв на горь Синаь, двы скрижали откровенія, скрижали каменныя, писанныя перстомь Божіимь.

Десять заповъдей, изреченныя самимъ Богомъ въ слухъ всего народа Израильскаго, самимъ же Богомъ даны и въ письмени на двухъ небольшихъ каменныхъ доскахъ, исписанныхъ и съ лицевой и съ задней стороны (Исх. 32, 15). Доски (скрижали) были небольшаго размъра; это видно и изъ того, что Моисей несъ ихъ въ одной рукъ, (32, 15), и изъ того, что помъщеніемъ для нихъ долженъ былъ служить небольшой по свониъ размърамъ Ковчегъ Завъта. Легкость, съ какою разбились эти доски (32, 19), показываетъ, что они были не толсты.

#### Служение тельцу (32, 1-14).

Ст. 1. И увидълъ народъ, что ўмедлилъ Моисей сойти съ поры, и собрался народъ къ Аарону и сказалъ ему: встанъ, сдълай намъ боговъ, которые пойдутъ передъ нами; ибо этотъ Моисей, человъкъ, который вывелъ насъ изъ земли египетской,— не знаемъ, что стало съ нимъ. (2) И сказалъ имъ Ааронъ: снимите серъги золотыя, которыя въ ушахъ женъ вашихъ, сыновей вашихъ и дочерей вашихъ, и принесите ко мнъ. (3) И снялъ весь народъ серъги золотыя, которыя въ ушахъ ихъ, и принесли къ Аарону. (4) И взялъ онъ изъ руки ихъ и обдълалъ это ръзцемъ и сдълалъ изъ сего тельца—истуканъ; и сказали они: вотъ боги твои, Израилъ, которые вывели тебя изъ зем-

ли египетской! (5) И видълт Ааронт, и устроилт жертвенникв передъ нимь, и возгласиль Ааронь и сказаль: праздникь Іеговъ завтра! (6) И встали на другой день рано, и вознесли всесожжение, и принесли жертвы мира; и сълз народз ъсть и пить, и встали играть. (7) И сказаль Іегова Моисею: поди, сойди; ибо совратился народь твой, который вывель ты изв земли египетской; (8) уклонились они скоро съ пути, который Я заповъдаль имь: сдълали они себъ тельца-истукача, и поклонились ему, и принесли жертвы ему, и сказали: вотъ бош твои, Израиль, которые вывели тебя изъ земли египетской. (9) И сказаль Ісгова Моисею: вижу народь сей, и воть народъ-жестоковыйный онг. (10) И теперь оставь Меня, и воз-- горится гнъвъ Мой на нихъ, и истреблю ихъ и сдълаю тебя ниродомъ великимъ. (11) И сталъ умолять Моисей Іегову, Бога своего, и сказиль: къ чему, Іегова, разгорыться гитьму Твоему на народъ Твой, который вывель Ты изъ земли египетской силою великою и рукою кръпкою! (12) Къ чему будутъ египтяне говорить такт: на эло вывель ихь, чтобы умертвить ихь вы горахъ и истребить ихъ съ лица земли. Отступи отъ ярости гнъва Твоего и отмъни зло народу Твоему. (13) Вспомни Авраама, Исаана и Израиля, рабовт Твоихт, которымт клялся Ты Собою и говориль имь: умножу спмя ваше, какь звизды небесныя, и всю землю сію, о которой Я сказаль, дамь съмени вашему, и будуть владъть во въкь. (14) И отмъниль Іегова зм. о которомъ сказалъ, что сдълаетъ его народу своему.

Ст. 1. Евреи подумали, что они потеряли своего вождя Моисея, подумали потому только, что Моисей долго не сходиль съ горы, и начали рядъ такихъ дъйствій, которыя должны были привести ихъ къ погибели. Моисея, думали они, не стало; нужно замънить его. Заботу объ этой замънъ они взяли на себя. Мъсто Моисея они пожелали замъстить такими вождями, которые, по ихъ мнѣнію, могли бы продолжить дѣло Моисеево: они потребовали отъ Аарона, чтобы онъ сдѣлаль имъ вождей—богоот. Доискиваться въ этомъ требованіи прозвленія какой-либой ясной и твердой мысли было бы дѣломъ напраснымъ; здѣсь съ ясностію обнаружилось только смутное сознаніе и пугливое ощущеніе безпомощности, въ какой усмо-

тръть себя народъ вследствіе мнимой потери своего вождя— Моисея.

Евреи обратились съ своимъ требованіемъ къ Аарону, а не къ кому-либо—другому, потому въроятно, что самъ Моисей на время своего отсутствія оставиль наказъ обращаться по имъющимъ возникнуть дъламъ къ Аарону и Ору (24, 14); могло имъть значеніе и то, что Ааронъ, какъ братъ Моисея, естественно долженъ былъ и до постановленія въ первосвященника занимать видное мъсто среди народа.

- Ст. 2. Ааронъ, по видимому, не менѣе другихъ былъ наклоненъ считать Моисея пропавшимъ и не нашелъ въ себѣ желанія или рѣшимости (ст. 25) направить народъ на путь истины. Онъ прямо потребовалъ матеріалъ для работы, —предложилъ отдать ему золотыя серьги. Предполагать, что требованіе серегъ было со стороны Аарона робкою попыткою отклонить евреевъ отъ ихъ затѣи, то есть, предполагать, что Ааронъ надѣялся встрѣтить отказъ въ серьгахъ, украшеніи и цѣнномъ и любимомъ, нѣтъ никакихъ достаточныхъ основаній. Нѣтъ такихъ основаній и для предположенія, что Ааронъ желалъ только вышграть время до возвращенія Моисея; произвольно возникло и сказаніе, что сначала евреи обратились съ тѣмъ же требованіемъ къ Ору, за отказъ убили его и тѣмъ устрашили Аарона. Что ничего такого не было, это ясно изъ тѣхъ оправданій, которыя Ааронъ приносилъ Моисею (ст. 21—24).
- Ст. 3. 4. Народъ охотно разстался съ серьгами и принесъ ихъ Аарону. Какъ изъ этого матеріала Ааронъ сдёлалъ изображеніе тельца: о семъ трудно судить на основаніи разбираемаго стиха. Употребленъ былъ різецъ. Обыкновенно думаютъ, что онъ употребленъ былъ для отдёлки на чисто литаго изображенія тельца: но отдёлка на чисто предполагаетъ работу на черно, о которой ничего не сказано. Хотя Ааронъ въ свое оправданіе передъ Моисеемъ (ст. 24) говоритъ, что онъ бросиль золото въ огонь и что вышель телецъ: но это упочинаніе о выливаніи тельца дано въ такомъ видѣ, что отсюда два ли можно извлечь какое-нибудь другое заключеніе кромѣ сого заключенія, что Ааронъ желалъ по возможности очистить ебя передъ Моисеемъ, не заботясь о точности разсказа. Мож-

но, хотя и не съ полною увъренностію въ правильности, предложить такое объясненіе разбираемыхъ выраженій четвертаго стиха: получивъ серыги, Ааронъ обдълаль деревянную болванку въ формъ тельца и украсилъ его сплошь золотыми серыгами. При этомъ объясненіи будетъ понятно и то, къ чему Ааронъ требовалъ золото въ формъ серегъ, и то, что тельца оказалось возможно сжечь, и обратить въ прахъ (ст. 20).

По устроеніи Аарономъ тельца народъ, желавшій получить себ'в вождей—боговъ на будущее время, въ зам'внъ Моисея, быль настолько удовлетворенъ, что дошелъ до мысли, будто въ новомъ истуканъ онъ получилъ себ'в тъхъ боговъ, которые вывели Израиля изъ земли египетской.

Ст. 5 и 6. *И видъъз Ааронз*, т. е. замѣтилъ, съ какимъ удовольствіемъ народъ встрѣтилъ его произведеніе. Уже не по вызову народа, а по собственному почину онъ устроилъ передъ истуканомъ жертвенникъ и объявилъ, что на другой день будетъ праздникъ *Ісговъ*. Этотъ самочинный праздникъ отпразднованъ былъ принесеніемъ жертвъ и играми. Участіе Аарона во всемъ этомъ строго было осуждено Моисеемъ (ст. 21). Изъ Втор. 9, 20 извѣстно, что Ааронъ весьма прогнѣвилъ Бога и спасеніемъ отъ истребленія обязанъ былъ только молитвамъ Моисея.

Ст. 7 и 8. Моисей отъ самого Бога услышалъ разсказъ о томъ, что произошло въ его отсутствіе. Совратился народъ твой Несомнівно, что народъ еврейскій по многимъ причинамъ въ рівчи къ Моисею могъ быть названъ народомъ Моисеевымъ Моисей очень много сділалъ для своего народа и очень любилъ его; но напрасно было бы спорить и противъ того, что въ виду совершившагося служенія тельцу, трудно было бы ожидать употребленія містоименія: Мой вмісто твой.

Ст. 9 и 10. Вижу народъ сей, и воть народъ—жестоювыйный онь. Еврен дали очевидное доказательство наклонности не сгибать свою шею, то есть. являться непослушными. И теперь оставь Меня: не обращайся ко Мнѣ съ ходатайствомъ за свой народъ; онъ долженъ подлежать истребленію; вмѣсто него отъ тебя произведу великій народъ.

Ст. 11-13. Умоляя объ отменть грознаго суда надъ пре-

ступнымъ народомъ, Моисей не пытается умалить вину народа или чёмъ-нибудь извинить ее; онъ только указываеть на прежнія благодённія Божій народу (ст. 11), какъ на основаніе и вновь явить милость; указываеть на злорадство египтянъ (ст. 12); указываеть на об'єтованія патріархамъ (ст. 13). Любовь человіческая умолила любовь Божію, и истребленіе народа было отм'єнено.

#### Дъйствія Моисея по возвращеніи съ горы. (32, 15-35).

Ст. 15. И обратился и пошель Моисей съ горы; и (были) двь скрижали откровенія вт рукь его, скрижали писанныя ст объих сторон; отсюда и оттуда онъ исписаны. (16) И скрижали тъ-дъло Божіе, и письмо то-письмо Божіе, начертанное на скрижаляхв. (17) И услышалв Іисусв голосв народа кричавшаго, и сказаль Моисею: въ стань-крикъ сраженія. (18) И сказаль тоть: не голось кликовь побъды, не голось кликовь пораженія, голось пынія я слышу. (19) И было, -- какт приблизился онт кт стану и увидъл тельца и пляски: разгорълся гнъвъ Моисея, и бросиль онь изь своей руки скрижали, и разбиль ихь подъ горою. (20) И взяль тельца, котораго они сдълали, и сжегь его въ очнь, и растерь въ прахъ, и развъяль по водь, и напоиль сыновъ Иэраиля. (21) И сказалъ Моисей Аарону: что сдплалъ тебъ народъ сей, что ты навель на него гръхъ великій? (22) И сказаль Ааронь: да не разгорается инъвь господина моего! Самъ ты знаешь народъ, что золь онъ. (23) Они сказали мню: сдылай намь боговь, которые пойдуть передь нами; ибо этоть Моисей, человъкт, который вывелт наст изт земли египетской, не знаемь, что стало съ нимь. (24) И я сказаль имь: у кого золото, снимайте съ себя; и они дали мнъ, и бросилъ я его въ огонь, и вышель этоть телець. (25) И увидъль Моисей, что народъ сталъ распущенъ потому, что Ааронъ распустилъ по, на позоръ передъ врагами. (26) И сталъ Моисей въ воротахъ стана и сказалъ: кто (въренъ) Іеговъ, ко мнъ! И собрались къ нему всъ сыны Левія. (27) И сказаль имь: такъ говорить Іегова, Богь Израиля: возложите, каждый, свой мечь на бедро свое, пройдите по стану от вороть до вороть и обратно, и убивайте каждый брата своего, и каждый друга своего, и каждый ближняго своего. (28) И сдълали сыны Левія по слову Моисея, и пало изв народа вз тоть день около трехь тысячь человъкт. (29) И сказалт Моисей: посвящены сегодня руки ваши Іеговъ, ибо каждый—на сына своего и на брата своего; и дается вамъ сегодня благословеніе. (30) На слидующее утро сказаль Моисей народу: согрышили вы грыхомь великимь; и воть взойду я къ Іеговъ, не выпрошу ли прощение гръху вашему? (31) И возвратился Моисей къ Іеговь, и сказаль: о, согръщиль народь сей гръхомь великимь: сдълали себъ боговь золотыхь! (32) Теперь, простишь ли гръхъ ихъ? Если нътъ: то меня, молю, изгладь изб книги Твоей, которую написаль Ты. (33) И сказаль Іегова Моисею: кто согрышиль Мнь, того изглажу изв книги Моей. (34) А теперь ступай, веди народь, куда Я сказаль тебь. Воть, Ангель Мой пойдеть предь тобою; а въ день взысканія Моего взыщу на них гръхг ихг. (35) И поразиль Істова народъ за то, что сдълали тельца, которато сдълаль Ааронг.

Ст. 15—19. Праздникъ, объявленный Аарономъ, еще не кончился, когда Моисей сходилъ съ горы. Спутнику Моисея Іисусу, не знавшему, что дѣлается подъ горою, голоса празднующихъ показались криками сраженія. Моисей не сталъ объяснять Іисусу причину криковъ, ограничившись краткимъ указаніемъ неправильности предположенія, сдѣланнаго Іисусомъ: эта краткость понятна въ виду тѣхъ чувствъ, которыя долженъ былъ испытывать Моисей, приближаясь къ мѣсту преступнаго празднованія. Увидѣвъ тельца и пляски, Моисей въ порывѣ справедливаго негодованія бросилъ и разбилъ скрижали, которыя несъ въ рукѣ.

Ст. 20. Вторымъ дѣломъ Моисея было немедленное истребленіе тельца. Телецъ былъ сожженъ; не сгорѣвшія части были разбиты, растерты, брошены въ потокъ, текущій съ горы (Втор. 9, 21); водою потока были напоены евреи. Этими дѣйствіями достигнуто было унизительное для измышленнаго вождя (32, 1) и безслѣдное истребленіе истукана.

Ст. 21—24. Непосредственно за истребленіемъ тельца Моисей изследуетъ вину Аарона, прямо обвиняя его въ томъ, что онъ навелъ на евреевъ великій грѣхъ. Отвѣтъ Аарона, при всемъ желаніи его умалить вину свою, ясно свидѣтельствуетъ, что Моисей винилъ его вполнѣ справедливо. Ааронъ ссылается на злость народа, подразумѣвая, конечно, то, что народъ сдѣлалъ бы ему зло (ст. 22); ссылается на предъявленіе народомъ положительнаго требованія сдѣлатъ боговъ (ст. 23); пытается въ самыхъ легкихъ чертахъ изобразить свою долю участія въ устроеніи тельца. По его разсказу выходитъ, что онъ только предложилъ носившимъ золото снять съ себя это золото; что они сами дали золото; что Ааронъ только бросилъ его въ огонь, а телецъ уже образовался самъ собою (ст. 24).

Ст. 25. Изъ объясненій Аарона Моисей вынесъ то уб'єжденіе, что Ааронъ виновать въ такомъ послабленіи, котораго онъ никакъ не долженъ быль допускать, и которое покрыло народъ позоромъ даже въ глазахъ постороннихъ. Очевидно, что Моисей далъ не высокую цёну объясненіямъ своего брата. Изъ Втор. 9, 20 знаемъ, что только молитвамъ Моисея Ааронъ былъ обязанъ оставленіемъ въ живыхъ. Строгое осужденіе дѣйствіямъ Аарона мы можемъ умѣрить приведеніемъ себѣ на память отреченія Апостола Петра. Паденіе Аарона до поставленія въ первосвященника такъ же могло быть омыто слезами горькаго и искреннаго раскаянія, какъ и отреченіе Петра.

Ст. 26, 27 и 28. Послѣ разслѣдованія вины Аарона Моисей сталь въ воротахъ стана, иначе сказать, вышель на площадь и обратился къ народу съ кличемъ: кто (вѣренъ) Іеговъ, ко мил! На этотъ зовъ собрались всть сыны Левія, будущіе служители Скиніи, составлявшіе въ то время довольно многочисленное колѣно, болѣе чѣмъ изъ 20,000 душъ мужескаго пола (Числъ гл. 3).

Именемъ Божінмъ (ср. ст. 35) Монсей далъ собравшимся сынамъ Левія повельніе пройти станъ съ мечемъ въ рукахъ, взадъ и впередъ, отъ однихъ вороть до другихъ, и предавать смерти ближнихъ своихъ, не взирая на родственныя или дружескія отношенія. Около трехъ тысячъ человъкъ было убито. Не безъ основанія можно думать, что эти убитые потерпъли плачевную участь за собственную личную вину, а не за общую вину всего народа. Они, можно думать, продолжали на улицъ

праздновать свой самочиный праздникъ, продолжали и тогда, какъ уже не мало времени прошло съ возвращенія Моисея въ станъ, продолжали даже и послѣ истребленія тельца, послѣ ясныхъ свидѣтельствъ о негодованіи Моисея на ихъ дѣло. Личной вины въ такомъ упрямомъ сопротивленіи было совершенно достаточно для наказанія строгою карою этихъ упрямцевъ, выдѣлившихся изъ среды прочаго народа.

Ст. 29. Дёло наказанія (ст. 35), исполненное сынами Левія, было дёломъ служенія Ісговъ, дёломъ священнымъ; посему и сказалъ Моисей: посвящены сегодня руки ваши Ісговъ. Слъдующія за симъ слова: ибо каждый—на сына своего и на брата своего указываютъ, что дёло, возложенное на исполнителей наказанія, исполнено было ими безъ послабленій, безъ изъятій, основанныхъ на личныхъ отношеніяхъ къ тому или другому изъ виновныхъ. Своимъ образомъ дёйствій сыны Левія заслужили благословеніе отъ Господа: дается вамъ сегодня благословеніе.

Ст. 30. Прежде возвращенія съ Синайской горы въ станъ еврейскій Моисей уже молиль Бога о сохраненіи народа отъ истребленія за служеніе тельцу (32, 10—13), и Богь отміниль зло, которое должно было постигнуть народь (ст. 14): но отміна этого наказанія не была прощеніемъ самаго гріха. Моисей по любви къ народу своему, желаль умолить Бога о прощеніи гріха. О своемъ наміреніи взойти снова на гору и молить о прощеніи Моисей предваряеть народь. Это предвареніе могло иміть большое значеніе и для народа и для Монсея, въ народі возбуждая сознаніе гріха и раскаяніе въ немъ, а для Моисея приготовляя нікоторую помощь: чімъ больше нашлось бы людей, сердечно кающихся въ гріхів, тімь легче могли быть услышаны мольбы Моисея о прощеніи гріха.

Ст. 31. 32. Великъ гръхъ, сдъланный народомъ; потому Моисей не имъетъ увъренности, что гръхъ можетъ быть прощенъ: простишь ли гръхъ ихъ? Если прощеніе не можетъ быть даровано, то Моисей предлагаетъ въ жертву свою жизнь: меня. молю, изгладъ изъ книги Твоей, которую написалъ Ты. Монсей молитъ подвергнуть истребленію, въ наказаніе за гръхъ, его, Моисея, а не народъ. Живая въра въ Промыслъ, охраняющій бытіе тварей, нашла для себя выраженіе въ такомъ образномъ представленіи: имена всъхъ живущихъ записаны въ книгъ; кто долженъ перестать жить, имя того вытирается въ книгъ. Иначе сказать, и начало, и продолженіе, и прекращеніе бытія совершается по волъ Божіей.

Ст. 33. 34. Сила любви къ народу, выразившаяся съ такою ясностію въ мольбѣ Моисея, вызвала отвѣтъ, свидѣтельствующій, что Богъ хотя и не принялъ предложенное Моисеемъ самопожертвованіе, но и не отвергъ ходатайства его за народъ. Кто согртшилъ, того изглажу. Иначе сказать: "ты не согрѣшилъ; ты и не подлежишь истребленію. Тебѣ предлежитъ другое дѣло—вести народъ въ землю обѣтованія". Веди народъ. Эти слова открываютъ, что ходатайство Моисея о помилованіи народа не отвергнуто; народъ не осужденъ на немедленное пстребленіе.

Воть Ангель Мой пойдеть предь тобою. Здёсь, какъ и въ другихъ мъстахъ (14, 19; 13, 21; 32, 34; 33, 15), названъ Ангеломъ столиъ облачный, служившій містомъ особаго присутствія и явленія Божія. Итакъ, Моисей, ведя народъ, самъ будеть руководимъ непосредственно Богомъ; это должно было служить новымъ свидътельствомъ успъха Моисеева ходатайства за народъ. Предъ тобою. Истинный смыслъ этихъ словъ тоть же, который съ ясностію указань въ следующей главе (ст. 3. 4. 9), именно, что слова предъ тобою относятся исключительно къ одному Моисею. Ему лично, а не народу объщается водительство Божіе. Это-одно изъ свидетельствъ гиева Божія противъ грѣшнаго народа; другое дается словами: а въ день высканія Моего вышу на нихт грпхт ихт. Взысканіе отложено, но не отмѣнено совсѣмъ. Къ будущимъ винамъ причтется и теперешняя вина народа и прибавить мфру взысканія. Въ настоящее же время наказаніе народу ограничивается избіеніемъ тъхъ упрямцевъ, которые пали отъ меча сыновъ Левія (ст. 28).

Ст. 35. *И поразиль Істова народь*. Не о какомъ-либо новомъ наказаніи идетъ здёсь рёчь, но о томъ, которое уже последовало по слову Моисея и которое Моисеемъ прямо указано какъ исполненіе воли Божіей (ст. 27, 28).

П. Горскій-Платоновъ.

(Продолжение будетъ).



## Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповъднической дъятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Въ 1847 году Москва праздновала семисотлетіе своего существованія на Руси, такъ какъ впервые въ нашихъ лътописяхъ она упоминается подъ 1147 годомъ, подъ именемъ Мо $c\kappa o 6 \delta - a^{-1}$ ). Въ виду этого обстоятельства ученые историки и археологи заблаговременно занялись изследованіями о начале и семисотлътнемъ историческомъ существовании Москвы. Но такъ какъ они не пришли къ полному соглашению относительно точнаго определенія времени начала этого существованія, то Государь Императоръ Николай Павловичъ повелълъ праздновать семисотлётіе Москвы 1 января 1847 года. Объ этомъ повельній, конечно, въ свое время освыдомлены были какъ гражданское, такъ и епархіальное начальства Москвы. "Въ Успенскомъ соборъ,-писалъ по этому случаю изъ Москвы отъ 30 декабря 1846 г. извъстный археологъ князь М. А. Оболенскій къ В. А. Польнову, —будеть совершена Божественная литургія; віроятно при этомъ случай нашъ маститый архипастырь скажеть назидательное слово. Это такой факть, надъ которымъ задумается и глубокомысленный политикъ, и прони-

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 11.

<sup>1) «</sup>Въ дъто 6665 (1147), — говорится здъсъ, — приславъ Гюрги (в. кн. Георгій или Юрій Владиміровичъ Долгорукій) в рече (кн. Святославу Олеговичу): «прилко миъ, брате, въ Московъ». См. Поли. Собр. Русск. Литоп. II, 29. Сообщеніе Ипат. лътоп.

цательный дипломать, и внимательный археологь, и любознательный историкъ. Семь стольтій существованія города, основаннаго въ безлюдной странъ, въ суровомъ климатъ, опустошаемаго не одинъ десятокъ разъ, то варварами, то родичами, безпрестанно воевавшими между собою за удѣлы, за родовую месть и за все, за что ни пришлось, — возникновение такого города, какъ Москва, и процебтание его послъ такихъ несчастій, каковъ, на нашей почти памяти, быль 1812 годъ, -- дівло не случая и не усилій человъческихъ, а прямо силы Божіей, постоянно охранявшей нашу столицу, а вмёстё съ нею и всю Россію. Исторія Москвы какъ города, съ ея завѣтною святынею, есть исторія Россіи церковная и гражданская" 1). Самъ святитель московскій нікоторымь образомь подаль основаніе къ такой надеждъ на то, что "скажеть назидательное слово". Мы не забыли, конечно, того мъста въ его проповъди, произнесенной 6 декабря 1846 г. въ Маріинской церкви Вдовьяго дома, въ которомъ святитель-витія, указывая на широту благотворительности въ Москвъ, говорить объ этой благотворительности, какъ причинъ милосердія Божія къ сему городу во все время существованія последняго и обращаясь къ самому городу, добавляеть: "смертоносныя раны, не разъ, на твоемъ долгомъ вѣку, нанесенныя тебѣ то яростію враговъ, то другими бъдствіями, не могли причинить тебъ смерти, и ты, не изнемогая, достигаещь семисотльтней старости" 2). При всемъ томъ святитель не говорилъ проповъди въ новый 1847 г. 3), а произнесъ только по совершении литургии на молебствии особую, составленную имъ на этотъ случай молитву, и въ объясненіе сего отъ 16 января 1847 года писаль къ нам'ястнику Лавры Антонію следующее: "Вы знаете, что быль праздникь семисотльтія Москвы. Я не рышился говорить на сей случай поученія, частію потому, что праздникъ не казался происшед-

<sup>1)</sup> Pycck. Apxuss, 1882, I, 285.

<sup>2)</sup> Cov. Ous., IV, 469.

<sup>3)</sup> Проповѣдь говориль извъстими Московскій проповѣдинкъ того времени протоіерей С. Г. Терновскій, проповѣдь котораго, по распоряженію генераль-губернатора кн. Щербатова была напечатана въ *Моск. Въд.* 1847 г. № 5. О самомъ, ке торжествъ 700-лѣтія Москвы см. № 2.

шимъ изъ свойственнаго источника, частію потому, что, дабы говорить на сей случай несколько удовлетворительно, надобно было имъть нъсколько свободнаго времени, котораго я не имълъ. чтобы осмотръть семьсотъ льть, и открыть, что не всегда открывается первымъ взглядомъ, и сказать малыми многая. Но когда празднику необходимо стадо быть, то моя была обязанность сколько-нибудь выговорить молитву Москвы" 1). "Молитва предъ окончаніемъ молебнаго пітнія, въ новый 1847 г., и въ воспоминание седмисотлътия парствующаго града Москвы" не даромъ вошла въ собраніе словъ и рівчей Филарета изданій 1847—1848 и 1873—1885 годовъ. Не даромъ ожидали отъ Филарета проповъди въ столь знаменательный праздникъ. Оть мудраго святителя всегда, бывало, съ нетерпвніемъ ожидали услышать первое слово по тому или другому болбе или менъе важному случаю, по поводу того или другаго, болъе или менъе важнаго событія, въ тотъ или другой болъе или менъе важный праздникъ; къ его слову внимательно прислушивались; его словомъ провъряли не только свои личныя мысли и впечатленія, но и газетныя, следовательно, более или менье обдуманныя и авторитетныя, сообщенія: все это именно потому, что его слово было словомъ мудраго. И замънившая собою, по изъясненнымъ выше причинамъ, проповъдь молитва подлинно достойна занять місто въ ряду историческихъ проповедей Филарета. Въ этой молите в святитель, указавъ сначала на значение седмичнаго числа въ Ветхомъ завътъ, тъмъ на значение новаго года въ христіанской церкви, продолжаетъ моленіе къ Господу Вседержителю следующими словами: "Царствующій же градъ сей не мъсяца токмо и льта начало предъ собою нынъ зрить, и не седмицы дней токмо и лътъ исчисляетъ, но, седмь протекшихъ надъ нимъ въковъ помянувъ, судьбамъ Твоимъ чудится, и въ помышленіи о судьбахъ осьмаго своего въка, предъ лицемъ Твоимъ, Царю въковъ, благоговъетъ. Исповъдуемъ милости Твоя древнія, и о настоящихъ благодаримъ, и о будущихъ молимъ. Славимъ Твое благодатное избраніе, и богатый о насъ Промыслъ, яко малую

<sup>1)</sup> Письма Фил. къ Ант., II, 290.

накогда весь во градъ велій возрастиль еси; и, прежде сбытія, еже славну быти граду сему во всёхъ градёхъ Россійскихъ, и взыти рукамъ его на плещи врагъ его, и прославитися Тебъ въ немъ, угодникомъ Твоимъ святителемъ Петромъ предвозвъстиль еси 1), таже и преносимый престоль Православія зді утвердилъ еси 2), и корень Единодержавія Всероссійскаго здів насадиль еси 3), и престоль Царства возвысиль еси, и угасшему светильнику царскаго рода отселе съ вящшею светлостію возсіяти дароваль еси 4); и святымь Твоимь здё пожити и во благоуханіи святыни почити благоволиль еси, ихже молитвами овогда убо, аки адамантовою стеною, отъ напастей ограждаль еси градъ сей, овогда же и бъдствующій вскоръ избавляль еси, и во дни наши, митвинися погибнути, отъ пепела и разрушенія еси возставиль, и новымь благольпіемь украсилъ, и обиліемъ исполнилъ 5). Отче щедротъ и Господи милости! Призри благосердіемъ на сіе благодарственное исповъданіе наше, и не остави милости Твоея отъ насъ. Благослови вѣнецъ новаго лѣта благодатію Твоею: и вѣнецъ седми въковъ, иже на версъ царствующаго сего града, и во осмъмъ да не увядаеть". И за твиъ следують молитвенныя благожеланія Государю Императору съ Его фамиліею, Церкви и людямъ. А въ заключение призывается предстательство Богородины и святителей Московскихъ въ молитвъ и возсылается славословіе Тріединому Богу 6). Подлинно и въ этой молит-

<sup>1)</sup> Убъждая Московскаго князи Іоанна Дониловича Калиту воздвигнуть храмъ во имя Успенія Богоматери (Успенскій соборъ), святитель Петръ митрополить говориль ему: «если послушаеть меня, сынъ мой, то и самъ прославиться съ родомъ твоимъ ваче вныхъ князей, и градъ твой славенъ будетъ предъ всеми городами русскими, и святители поживуть въ немъ, руки его взидуть на плечи враговъ нашихъ, и прославится Богь нашъъ. Филар. Черниг. Ист. Рус. Церкви, стр. 79

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Митрополичья ванедра сперва была въ Кіевъ, изъ Кіева, по причинъ разоренія его варварами, перенесена была во Владиміръ на Киязьмъ, а отсюда въ 1325 году въ Москву.

<sup>3)</sup> Въ родъ упомянутато сейчасъ князи Іоанна Даниловича Калиты, вознивъшаго благую мысль «собрать всю Русскую землю» вокругъ Москвы.

<sup>4)</sup> Въ лицъ перваго царя изъ дома Романовихъ-Михаила Өедоровича.

<sup>5)</sup> Разумбется возстановленіе Москви посав французскаго нашествія 1812 г.

<sup>6)</sup> Cov. Ф. IV, 478—480. Срав. Сушкова. Зап. о жизни и врем. Филар., Прилож. стр. 89—90.

въ, которая уже потому, что она есть молитва, а не проповър. должна была быть гораздо короче проповъди, сказано "малыми многая". И потому не удивительно, если многіе желали видъть ее напечатанною во всеобщее свёдёніе, утёшеніе и назиданіе. "Просили и просять напечатать ее,—пишеть самъ Филареть въ томъ же письмъ своемъ къ Антонію, -- но это не очень обыкновенно, и трудно найти ей мъсто на печатныхъ листахъ. гдъ она не была бы не у мъста. Подаютъ мнъ мысль напечатать ее въ прибавленіяхъ къ изданію Святыхъ Отецъ. Прочитайте ее, и скажите мив, покажется ли она вамъ походящею на дело, понятною и могущею подать читающему полезныя мысли" 1). Конечно, молитва найдена вполит таковою п была напечатана въ помянутомъ академическомъ изданіи. Какъ бы подробнейшимъ раскрытіемъ и разъясненіемъ некоторыхъ наиболее существенныхъ историческихъ указаній, заключающихся въ молитвъ, служитъ проповъдь святителя Филарета на память святителя Алексія 12 февраля того же 1847 года. Въ свое время мы подробнье разсмотримъ эту проповьдь; а теперь только скажемъ, что въ ней святитель Филаретъ между прочимъ излагаетъ ясныя и обстоятельныя мысли о связи между Церковію и Государствомъ въ Россін, въ теченіе цівлихъ стольтій не прерывавшейся и приносившей громадную обоюзную пользу 2). А между темъ въ томъ же 1847 году, въ началъ сентября сего года, и самъ Государь благоволилъ посътить свою первопрестольную столицу. Предъ вступленіемъ Его Величества въ Успенскій соборъ, святитель Московскій встрытиль Его следующею речью: "Благочестивейтий Государь! И сей годъ будетъ свътелъ въ льтописи Твоей древней столици свътомъ Твоего въ ней присутствія.-Петръ Великій, направляя жизнь Россіи ко внішнимъ сношеніямъ, даль ей другур столицу: Ты, Благочестивъйшій Государь, возвышая внутреннюю жизнь Россіи, кажется, изъ двухъ столицъ дѣлаешь одич. одинаково полнымъ вниманіемъ Твоимъ къ обѣимъ, частычь благотворнымъ присутствіемъ Твоимъ въ древней, и сближе-

<sup>1)</sup> Письма Ф. кв Ант. II, 290.

<sup>2)</sup> Cov. O. IV 484-485.

ніемъ ихъ, чрезъ улучшеніе и усиленіе сообщеній. - Радостныне и благодарными сердцами взываемъ къ Царю Царей о продолженіи и умноженіи благословеній Его надъ Тобою и надъ всеми ветвями и отраслями Твоего державнаго рода" 1). Между тёмъ какъ упомянутое слово въ день святителя Алексія 12 февраля служило разъясненіемъ къ историческому прошлому Москвы, кратко очерченному въ "молитвъ", въ періодъ собственно, такъ называемый, Московскій, приведенная сейчасъ речь, исходя отъ того момента въ историческомъ прошломъ той же Москвы, съ котораго она должна была уступить и все болье и болье уступать часть своихъ правъ и своей славы, какъ столица, основанной Петромъ съверной столицъ,-Петербургу, служить наилучшимь истолкованіемь и дополненіемь того вь молитвъ", что въ ней касается до остальныхъ полутораста льть изъ семисотльтняго исторического существованія Москвы. При этомъ нельзя не отмётить какъ глубоко патріотическихъ черть, которыми она запечатлена сама и которыя указываеть она въ Императоръ Николаъ, такъ и нъкоторыхъ новыхъ начековъ на современныя событія, исполненіе коихъ окончательное состоялось уже ко дню 25-летняго юбилея царствованія Николая. Разумбемъ начало устроенія Николаевской жельзной юроги, соединяющей Петербургъ съ Москвою, и нъкоторыя ругія, съ темъ связанныя преобразованія путей сообщенія.

Въ ноябрѣ 1854 года скончалась родная сестра уже извѣстаго намъ изъ предшествующаго періода (1821—1825) нашео настоящаго изслѣдованія родовитаго князя и вельможи Серія Михайловича Голицына, княжна Анастасія Михайловна олицына, въ глубокой старости, въ домѣ своего брата. Филаетъ зналъ ее (какъ и всю семью Голицыныхъ) издавна за обродѣтельную и благочестивую старицу, не разъ оказывавшую ему самому и его роднымъ многія и разнообразныя услуги зъ истинно христіанской любви и глубокаго къ нему уваженя 2). Въ свою очередь и Филаретъ питалъ къ ней искреннее



<sup>1)</sup> Cou. D. IV, 612.

<sup>2)</sup> См. для сего Чтен. вз Об. моб. д. просв. 1868: IV, 88. 93. 94. 99; V 88 «Маріаловъ для біогр. Филарета»;—Письма Филар. кв родн. стр. 375. 387. 936;—

расположеніе и уваженіе, не ръдко посыщаль ихъ домъ (на Волхонкъ, противъ Храма Христа Спаситедя) и любилъ бесъдовать съ нею о духовныхъ предметахъ. Еще чаще вздила къ нему княжна, обыкновенно съ братомъ или другими родными и близкими знакомыми, также для духовныхъ собесъдованій или по какимъ-либо дёламъ, по большей части тёсно связаннымъ съ ея благодвяніями кому-либо. Такъ, напримвуъ, однажды она прівхала къ нему въ одной кареть съ другою благочестивою старицею, также пользовавшеюся расположениемъ святителя, извъстною Спасобородинскою игуменіею Маріею (Тучковою) и, сидя уже въ гостинной у митрополита. Филарета. простодушно сказала ему: "у насъ съ игуменіею быль дорогой споръ: кого изъ насъ вы больше любите?" Архипастырь съ свойственнымъ ему остроуміемъ и находчивостію отвічаль: "и ту и другую больше" 1). Таковы были отношенія святителя Филарета къ этой, по его же словамъ, "вътви древняго величественнаго древа" 2). И вотъ, когда 90-летняя старица скончалась 3), Филареть, давно уже отвыкшій говорить надгробныя слова, частію по просьбъ ея родныхъ, конечно, а главнымъ образомъ по влеченію собственнаго къ усопшей расположенія сердечнаго, рівшиль почтить ее таковымь словомь. "Проводили мы,-писаль онъ отъ 29 ноября 1854 года къ А. Н. Муравьеву, -- добрую старицу княжну Анастасію Михайловну: и я напутствовалъ ее нъсколькими словами, чего не дълаль около тридцати лѣтъ" 4). Въ самомъ дѣлѣ, со времени произнесенія надгробныхъ словъ по въ Бовѣ почившемъ императорѣ Александръ Павловичъ и императрицъ Елисаветъ Алексіевнъ въ 1826 году святитель Филаретъ не говорилъ ни одной подобной проповъди доселъ, хотя многихъ, болъе или менъе по-

Письма ею же къ кн. С. М. Голиц. стр. 7. 9. 23. 26. 29; Письма къ Акт. II. 394. 492. 492; Письмо къ А. Н. Мур. стр. 311--312 и др.

<sup>1)</sup> Mymen. 4m. 1884, III, 245.

<sup>2)</sup> Чтен. ез Общ. л. о. просе. 1868, V, 88 «Матеріаловъ для біогр. Филарета». Річь здісь объ одномъ изъ членовъ того же рода Голицыныхъ.

<sup>3)</sup> Уже въ 1849 году А. Н. Муравьевъ, также близко знавшій Голицыныхъ васчитываль княжнь А. М. Голицыной 85 льть. См. Письма Ф. кв А. Н. Мур. стр. 311 примъч. Она скончалась дівнцею.

<sup>4)</sup> Письма Ф. кв A. H. Mypassesy, стр. 459.

чтенныхъ особъ самъ отпъваль; а теперь рышился побесьдовать съ отшедшею оть міра сего княжною Анастасіею Михайловною, какъ еще и при жизни ея онъ, по его же словамъ, желаль нерыжо бесыловать съ нею" 1). Эта его "Бесыла при гробь новопреставленной княжны Анастасіи Михайловны Голицыной", произнесенная 13 ноября 1854 года, при отпъваніи ея, въ церкви Божіей Матери, иконы ея Ржевскія, вибсть съ тыть служить и наилучшимь дополнениемь къ сообщеннымъ сейчасъ нами краткимъ сведеніямъ о самой усопшей. Вотъ эта "Беседа", въ основныхъ ея чертахъ, важныхъ для настоящей цели нашего изследованія. "Редко, и только покоряясь необходимости, -- говорить нашь святитель-витія, -- бесъдоваль я при гробахъ усопшихъ 2). Не нужна для нихъ повъсть о ихъ жизни и похвала, исчезающая въ воздухъ: а благопотребна и полезна молитва о ихъ въчномъ поков. А для окружающихъ гробъ зрълище смертныхъ останковъ человъчества, думаю, вразумительные и поучительные всякаго слова говорить о ничтожности всего земнаго, о неизбъжной для каждаго смерти, о невидимомъ мірь, о сокровенной вычности, въ которую ведеть насъ одна узкая дверь смерти, но которая оезиврно пространные видимаго временнаго міра, и въ которой есть многія обители горнія и преисподнія, невечерній день и безконечная ночь, въчный светь и неугасимый огнь, въчный покой и въчное мученіе, въчная жизнь и въчная не умирающая смерть. Но ты, провождаемая нынѣ въ вѣчность, благовърная княжна Анастасія, прежде отшествія твоего, неоднократно о пути и приготовленіи къ в'вчности, о благоустроеніи души, объ очищении и воздълании земли сердца, о благовременномъ насвяніи въ немъ свмянъ ввчнаго покоя, такъ занимательно бесвдовала со мною, что мнв трудно вдругь пресвчь собесвдованіе съ тобою, и удержаться отъ малаго, по крайней мірів, последняго слова предъ последнимъ модчаніемъ. При томъже, теперь могу дать себв свободу сказать о тебв нвчто и такое,



<sup>1)</sup> Чт. въ об. моб. д. просв., 1868, V, 88 «Матеріаловъ для біогр. Филар.».

<sup>2)</sup> Кромѣ выше упомянутыхъ надгробныхъ проповѣдей въ честь Императора Александра I и его Супруги, Филаретъ произнесъ только пять надгробныхъ же проповѣдей еще въ бытность свою въ Петербургъ, въ 1811—1817 годахъ.

чего прежде не могъ сказать тебъ, чтобы не возмутить твоего смиренія". Послъ такого искуснаго и красноръчиваго вступленія, святитель-витія начинаеть самую беседу свою съ усопшей, характеристикою последней. "Отрасль рода, издревле возвышеннаго. -- говорить онъ, -- доблестями своихъ членовъ оправдавшаго предъ отечествомъ достоинство своего званія. - вътвы семейства, которому если бы я не приписаль наслёдственнаго благочестія, то меня обличиль бы наслёдственно пребывающій въ его домъ храмъ, исполненный частыхъ молитвъ, жняжна Анастасія въ тихомъ кругу семейства, какъ кринъ въ юдоли. долго цвъла въ благольніи дъвства и цьломудрія, въ благоуханіи благочестія и доброты сердечной; и тогда, какъ съ умноженіемъ дней увядаль цвёть ея жизни, не уменьшалось, а возрастало благоуханіе благочестія и доброты. Неизвъстна мит первая большая половина ея жизни: но въ продолжение болье тридцати последнихъ лётъ зналъ я ее всегда удаленною отъ суеты и увеселеній міра, преданною Церкви, молитвъ и духовному поученію, мирною въ семействъ, любящею благотворить, и особенно такъ, чтобы не въдала шуйца, что творить десница. При постепенномъ уменьшении кръпости тълесной. трудъ нощной молитвы простирала она иногда до того, что въ изнеможеніи упадала предъ святынею, предъ которою кольнопреклоненно молилась, и непризываемый ею сонъ приходиль обновить ея силы. При попеченіи присныхъ и ближнихъ о ея спокойствіи, она имъла однако иногда скорбь: о чемъ, думаете?--о томъ, что по немощи не могла, или не довольно часто могла быть въ церкви при священнодъйственномъ богослуженіи, хотя ніжоторыя части богослуженія неріздко совершались въ ея собственной храминъ, исполненной отцепреданною святынею. Съ нѣкотораго времени, разсудивъ, что можеть быть призвана отъ сей жизни внезапно, и желая отойти со Христомъ, она чаще прежняго пріобщалась Божественнаго Тала и Крови Христовы: но Богъ даровалъ ей и сіе знаменіе христіанской непостыдной кончины, что и предъ самымъ преставленіемъ своимъ она пріяла напутствіе священныхъ Таинствъ". Далье витія дылаеть отъ характеристики почившей такой переходъ къ наставленію или поучительной части беседы: "Уть-

шительно видъть добрую жизнь, благословенную долгольтіемъ: потому что одно изъ благословеній Божінхъ есть-домольтень будени на земли (Исх. 20, 22). Но вотъ и благословенное долгольтиемъ поприще жизни нашло свой предълъ; странствованіе христіанской души, взыскующей града грядущаго, кончилось, отворилась темная дверь вёчности и душа скрылась въ ней, оставивъ здёсь, какъ въ преддверіи дома, дорожную одежду, бренное твло, дабы надъ твиъ, что въ немъ есть отъ ветхаго Адама, исполнился древній судъ: земля еси, и во зем-.но отвидени (Быт. 3, 19)". И затъмъ, въ ръшение вопроса: что же за гробомъ? витія даеть отвъть словами гласа съ небесе, который слышань быль тайновидцемь Іоанномъ Богословомъ: блажени мертвіи умирающій о Господъ отнынь: ей, имолеть Духь, да почіють оть трудовь своихь: дпла бо ихь ходять ва слыда са ними (Апок. 14, 13). Потомъ естественно всю силу поучительности этого изреченія сосредоточивъ на словахъ его: умирающии именно о Господь, витія заключаеть свою бесёду съ почившею такими словами обращенія къ ней: "Имвемъ основаніе вврить, что сей вожделвиный глась коснулся тебя, благовърная душа княжны Анастасіи. Иди съ инромъ къ горнему Іерусалиму, сопровождаемая молитвами любви; и молись взаимно, да не угасаеть твой достойно чтиный родь, и да продолжаеть въ немъ жить и действовать древнее благочестіе. Аминь" 1). Похвалою благочестію въ Бозъ почившей княжны А. М. Голицыной и ея рода святитель-витія какъ бы засвидетельствоваль о томъ идеале, осуществление котораго онъ всегда желалъ видеть въ своихъ насомыхъ и къ осуществленію же котораго онъ всегда направляль поучительное слово своей проповъди. Къ этому, какъ мы припомнимъ, вель онъ между прочимъ свое слово по случаю пожаровь 1834 года; объ этомъ молился въ Молитвъ по случаю воспоиннанія семисотлітія Москвы; этоть идеаль или образець выставляль онь въ личности святителя Алексія въ своей проповъди 12 февраля юбилейнаго для Москвы 1847 года; при чемъ, въ противоположность св. Алексію, не даромъ говорилъ:

<sup>1)</sup> Cov. O. V. 278-281.

"хорошо былобы, еслибы на него умёли, какъ должно, посмотръть и нъкоторые дъти боляръ 1), по крайней мъръ для того, чтоби не почитать себя очень любомудрыми и очень возвышенно мыслящими, когда они, поспъшно вышедъ изъ училища, не столько стремятся къ подвигамъ и пользамъ отечества, сколько преслъдують призраки почестей, или кружатся въ вихръ суеты и роскоши" 2), и т. д. Ибо онъ крѣпко върилъ и глубоко сознаваль, что только подъ этимъ условіемъ, т. е. подъ условіемъ истиннаго благочестія, его пасомые могуть быть какъ достойными чадами общей матери-Церкви, такъ и добрыми гражданами. истинными сынами Отечества, приносящими послёднему настоящую пользу и искренно радъющими о ней. Въ этомъ состоить одно изъ существенныхъ выраженій союза между Церковію и государствомъ. Но та же похвала и характеристика личноств въ Бозв почившей княжны Голицыной, принадлежавшей къ свътскому, гражданскому кругу лицъ, относившихся въ Московской епархіи, представляеть для нась и удобный случай къ переходу отъ предшествующаго въ нашемъ настоящемъ наслъдованіи къ послъдующему, именно, —къ характеристикъ лицъ церковнаго управленія Московсковской епархіи за время царствованія Николая Павловича, по пропов'єдямъ Филарета. При этомъ, по прежнему, мы начнемъ съ викаріевъ первосвятителя Московскаго.

Въ 30-лѣтній періодъ царствованія Николая Павловича у святителя Филарета перебыло (вступно и невступно) восемь викарієвь, изъ коихъ первый, уже извѣстный намъ Кириллъ Богословскій—Платоновъ, прослужилъ съ нимъ въ это царствованіе лишь немногимъ менѣе, нежели полтора года, а послъзній—Алексій Ржаницынъ—ровно полтора года; остальное же время служенія того и другого принадлежало,—перваго—презшествующему, а втораго—послѣдующему царствованіямъ. Изъ нихъ цѣлыхъ четверо, а съ Кирилломъ (о которомъ уже быля рѣчь за предшествующее царствованіе) и пятеро получили в

Какъ извъстно, святитель Алексъй митрополить происходиль изъ знатило боярскаго рода, какъ и Голицыны.

<sup>2)</sup> Cov. Ø. IV, 481-482.

рукоположение во епископа отъ святителя Филарета и именно въ его епархіальномъ градъ Москвъ, при чемъ не оставлены были и поученіемъ отъ своего рукоположителя въ обычныхъ по сему случаю ръчахъ его: остальные же трое рукоположены были не Филаретомъ или хотя и имъ, но при рукоположеніи которыхъ онъ не говорилъ ръчей. Въ порядкъ времени служенія это были следующие викаріи: Кириллъ (вышеупомянутый), прослужившій до 26 марта 1827 г.: Иннокентій Сельно-Криновъ съ 23 мая 1827 г. до 31 марта 1831 г.; Николай Соколовъ съ 8 іюня 1831 г. (когда Филаретъ хотя и въ Москвѣ былъ, но быль болень и лічился, съ трудомь совершивь рукоположеніе его, до 2 октября 1834 г.: Исидоръ Никольскій (досель здравствующій въ санъ митрополита Новгородскаго и С.-Петербургскаго и въ званіи первенствующаго члена св. синода) отъ 11 ноября 1834 г. и до 5 іюня 1837 г.; Виталій Щепетевъ съ 27 іюня 1837 г. до 14 ноября 1842 г.; Іосифъ Богословскій съ 27 лекабря 1842 г. до 20 ноября 1849 г.; Филофей Успенскій (въ последствін митрополить Кіевскій) съ 18 декабря 1849 года до 19 августа 1853 года и Алексій Ржаницынъ, съ 20 сентября 1853 года и до конца царствованія Николая І. Не смотря на то, что нъкоторые изъ этихъ викаріевъ Филарета не были изь числа его питомцевъ или по воспитанію въ подзъдомыхъ ему духовно-учебныхъ заведеніяхъ или же по служенію въ его епархіи, онъ ко всёмъ имъ относился истинно течески и братски 1), но съ нъкоторыми имълъ особенно сертечныя отношенія и удостанваль ихъ особеннаго дов'врія. И амѣчательное дѣло! Эта особенная сердечность отношеній, собенное довъріе падало на тъхъ викаріевъ, которыхъ святиель Московскій не только самъ рукополагаль, но и по руко-

<sup>1)</sup> Доказательствомъ этого служить сохранившаяся досель отчасти въ рукоісномъ, а по большей части въ печатномъ виль общерная переписка Филарета
своимя выкаріями, обыкновенно продолжавшаяся и въ то время, когда послъде переставали быть викаріями Филарета. Такъ, напримъръ, письма Филарета къ
покентію напечатаны въ Прибасленіяхъ къ твор. св. Оти. за 1871, 1872 и 1886
вы; письма его въ Николаю—въ Чтеміяхъ въ Общ. люд. д. просв. за 1869 и
70 г..;—къ Іосифу тамь же за 1871 г. и т. д.; а письма къ Кирилау, Исидору
нъв. др. въ большей своей части хранятся еще въ рукописномъ видъ.

положеніи наставляль поучительною річью. Объ этихь-то гларнымъ образомъ викаріяхъ мы и будемъ здёсь, какъ само собою разумвется, говорить. Первымъ изъ таковыхъ въ царствоване Николая Павловича является высокопреосвященнъйшій Исидоръ, нынъшній митрополить Новгородскій и С.-Петербургкій. Не смотря на то, что онъ довершалъ свое образование въ С.-Петербургской духовной академіи тогда, когда Филареть уже не состояль ея ректоромъ (именно въ 1821-1825 годахъ) н за темъ поступилъ на службу въ Московскій духовно-учебний округъ (сперва въ Орловскую, а потомъ въ Московскую духовную семинарію ректоромъ) лишь съ 1829 г., Филаретъ скоро поняль и опъниль высокія достоинства мододаго инока и уже въ 1834 году, на 35 году жизни последняго, представиль его къ посвященію во епископы-викаріи. Ноября 9 состоялось, согласно этому представленію, нареченіе, а 11 числа того же м'ясяца и самое рукоположение въ санъ епископа Дмитровскаго, викарія Московской митрополіи. Рукоположеніе совершали. съ митрополитомъ Филаретомъ во главъ, преосвященные: Экзархъ Грузін, архіепископъ Евгеній (Баженовъ), Іеровей, архіепископъ Оаворскій, бывшій викарій Московскій, Калужскій епископъ Николай (Соколовъ) и уволенные отъ управленія епархіями епископы Діонисій и Авронъ 1). Послѣ рукоположенія. совершеннаго такимъ многочисленнымъ соборомъ архипастырей. первостоятель сего собора, святитель Филаретъ обратился къ новорукоположенному съ следующею речью: "После того. какъ соединенною молитвою сопастырей призвана тебъ Божественная благодать проручествующая, то есть, чрезъ рукоположеніе нисходящая и возводящая; послів того, какъ сія благодать. чрезъ открытый ею самою протокъ молитвы и рукоположение, безъ сомнѣнія, дъйствительно изліялась на душу твою; —послѣ того, какъ нашими смиренными руками, она же облекла тебя въ полноту священныхъ одеждъ, священныхъ, потому, что онъ суть не просто украшенія, но знаменія даровъ и добродътелей, которыми Пастыреначальникъ Госнодь Іисусъ обла-

<sup>1)</sup> Ayuen. 4m. 1884, III, 373.

чаеть души Богу посвящаемыя 1);—наконецъ, послъ того какъ сія же благодать обновила въ теб' свой даръ тайнод виствованіемъ и чрезъ тебя съ нами:--чинъ святыя Церкви повельваеть мив начатое словомъ молитвы заключить словомъ напоминанія и совета".- И за темъ преподаль новому епископу глубоко назидательное и въ тоже время истинно отеческое наставленіе, на основаніи словъ св. Апостола Павла къ Тимоеею: воспоминаю тебъ возгръвити даръ Божій, живущій въ тебт возложением руку мосто (2 Тим. 1, 6). Ибо, -съ обычною скромностію зам'вчаеть нашь витія, тне хощу сказать тебъ моего слова, немощнаго и безжизненнаго. Чтобы запечатльть живое дьло Святаго Духа, ищу живаго слова, тымъ же Духомъ вдохновеннаго". А чтобы напередъ утвердить новорукоположеннаго въ мысли, что приведенныя слова прямо могутъ къ нему относиться, святитель-витія говорить предварительно наставленія: Для особеннаго твоего настоящаго положенія, можеть быть, не излишне будеть замётить и то, что Тимооей является у Апостола не самостоятельнымъ Епископомъ града Ефеса, но какъ бы мъсто блюстителемъ, или, по нынъшнему яноязычному названію, викаріем святаго Павла", —въ доказагельство чего приводить слова того же св. Ап. Павла о Типоость изъ 1 Тим. 3, 14. 15. И далбе деласть самое наставеніе. выясняя обстоятельно каждое выраженіе принятаго въ снованіе поученія текста и какъ на средства къ возгръанію дара Божія (въ чемъ и заключается вся сила натавленія), указывая на "молитву, слово Божіе, ревность и триость въ порученномъ дъйствовании, терпъніе въ трудногяхъ, любовь Креста Хрістова, неуклонное зрѣніе на образъ рістовъ, который должень быть,-говорить витія,-нашимъ гличіемъ, не столько на персяхъ и на сердцъ, сколько въ ерсяхъ и въ сердцъ 2). Кому изъ интересующихся церковою жизнію въ нашемъ отечествъ не извъстно, на сколько брно рукоположенный тогда во епископа преосвященивйшій

<sup>1)</sup> Въ Христ. Чт. за 1835 г. и въ Собр. 1835 года добавлено: «я Богонъ злщаемыя».

<sup>2)</sup> Cou. O. III, 283-285.

Исидоръ, въ дальнъйшемъ своемъ служении Церкви <sup>1</sup>), исполнялъ и исполняетъ это наставление своего рукоположителя, в въ свою очередь какъ высоко цънилъ его за это самъ Филереть, не только частно выражая полное одобрение его служению и поощряя его, но и рекомендуя его людямъ имъвшимъ власть и вліяние на перемѣны въ іерархіи?

Въ 1842 году, какъ намъ извъстно, совершились въ Петербургъ событія, имъвшія своимъ послъдствіемъ безвозвратное удаленіе митрополитовъ Московскаго и Кіевскаго на свои епархіи. Имфли эти событія, конечно, и свою непріятную сторону; но не даромъ мы въруемъ, что если что устрояетъ съ нами Господь, то все къ лучшему. Въ прежніе годы Филареть обыкновенно на величайшіе праздники Рождества Христова п Пасхи оставляль паству свою безъ своего личнаго среди ея присутствія. А съ 1842 года этого уже не могло быть. Праздникъ же Рождества Христова, именно, 1842 года озарился для Москвичей еще и новою къ тому радостію, -- рукоположеніемъ въ Москвъ викарія на мъсто выбывшаго въ семъ году въ ешскопы Костромскіе преемника преосвященному Исидору Вяталія (Щепетева). Описывая всё эти предметы ожидаемой радости Москвичей, одинъ изъ последнихъ, выше упомянутые князь М. А. Оболенскій, въ своемъ письм' къ Полінову отъ 24 декабря 1842 года, упомянувъ о некоторыхъ сладкихъ плодахъ ученой дъятельности Москвы, говоритъ: "Не менъе наслажденій и чисто-духовныхъ готовить намъ предстоящій празіникъ. Давно, очень давно, первопрестольная не видъла въ это время въ стѣнахъ своихъ архипастыря 2). Но теперь она вмѣств съ высокопреосвященнымъ митрополитомъ Филаретомъ будеть возсылать свои теплыя молитвы и внимать его глубоко назидательнымъ поученіямъ Даже болъе: она И бесѣдамъ. увидить, какъ этотъ маститый первосвятитель рукоположить



<sup>1)</sup> Изъ викарієвъ Московскихъ преосвященнъйшій Исидоръ назначенъ быль въ 1837 году епископомъ Полоцкимъ, за тъмъ въ 1840 году архіепископомъ Могилевскимъ, въ 1844 году экзархомъ Грузіи, въ 1858 году митрополитомъ Кіевскимъ а въ 1860 году митрополитомъ Новгородскимъ и С.-Петербургскимъ.

<sup>2)</sup> Въ последній разъ зиму и раннюю весну Филареть провель въ Москве во особымъ обстоятельствамъ въ 1834—1835 году.

своего помощника въ дълахъ наставленія и управленія своей любимой паствы. И этотъ помощникъ избранъ изъ нашей же Москвы 1) Занконоспасскаго монастыря архимандрить, духовной семинаріи ректоръ и богословскихъ наукъ наставникъ lосифъ" 2). Іосифъ, не смотря на то, что не обладалъ высокими умственными дарованіями и обширною ученостію 3), въ противоположность большинству викаріевъ Филарета, обладалъ за то во встхъ другихъ отношеніяхъ высокими достоинствами, дававшими ему полное право на высокое къ нему со стороны всьхъ уваженіе. Какъ ректорь, онъ быль "высокій труженикъ, подвижникъ долга, монахъ примфрной жизни, нелицепріятный начальникъ", по отзыву одного изъ его бывшихъ учениковъ 4). Чистота его понятій, святость жизни, любвеобиліе хорошо извъстны всъмъ, кто зналъ его по Москвъ, въ довольно долгій періодъ его въ ней пребыванія 5). Когда въ концѣ 1841 года стала вакантною должность ректора въ Московской духовной академін, то Филареть не обинуяся писаль къ графу Протаову: для управленія академією могь бы быть удовлетворитетенъ ректоръ Московской семинаріи Іосифъ; но онъ не имбетъ тепени магистра" 6). Для занятія же должности викарія въ ледующемъ 1842 году Филаретъ нисколько не усумнился привать Іосифа. Рукоположеніе последняго состоялось 27 декабже 1842 года въ каоедральной церкви святителя ілексія (въ Чудовъ монастырь). По рукоположеніи преосвяценнаго Іосифа Филаретъ и ему, какъ преосвященному Исиру, преподаль наставленіе, но, не смотря на одинаковость

<sup>1)</sup> Изъ прежнихъ викаріевъ Иннокентій, Няколай я Виталій быля не изъ Мосы избраны въ викарін.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pyccx. Apx. 1882, I, 268.

<sup>3)</sup> Онъ не имъль степени и магистра, а быль кандидать богословія.

<sup>4)</sup> Н. И. Гилярова-Платонова. Изв Пережитаю II, 183—184. Москва, 1886.

<sup>5)</sup> Срав. тамъ же, стр. 182 и дал. Окончивъ курсъ въ Московской духовной цемін въ 1828 году, онъ потомъ цілмя 20 літъ слишкомъ провель на службъ преділажъ Московской епархін,—до 1829 года въ качестві смотрителя Перерскаго духовнаго училища, до 1834 года въ должности инспектора, а съ сего а въ должности ректора Московской духовной семинаріи. Викаріемъ же протъ до 1849 года.

<sup>&</sup>quot;) Собр. мн. и отз. Филар. т. дополн. стр. 81 Спб. 1887.

случая, совершенно различное отъ того наставленія. "Священных призваніемъ и совершившимся нынъ освященіемъ пріобщенный къ собору сосвященно-начальствующихъ и наставляющихъ въ Церкви, - такъ началъ святитель Филаретъ свое наставленіе новорукоположенному епископу Іосифу, по ея же уставу. ты стоишь на краткое время здёсь еще, какъ священно-начальствуемый и церковно наставляемый. Безъ сомижнія, и ты не желаль бы утратить сіи минуты, и я призвань споспышествовать, чтобы онъ для тебя не были утрачены. И безь меня разумвешь, что совершилось нынв надъ тобою: но, по Апостольскому слову и примъру, и знаемое напомнить. жив убо нельностно, тебъ же твердо (Филип. 3, 1)". И далъе слъдуеть самое наставленіе, которое состоить въ столь же обстоятельномъ, какъ и въ 1834 году при рукоположении преосвященнаго Исидора, разъясненіи, но только не текста священнаго писанія, какъ тогда, а обрядовыхъ действій рукоположенія во епископа, или чина рукоположенія, весьма любопытномъ въ церковно-археологическомъ отношеніи. Въ заключеніе же наставленія первосвятитель Московскій, какъ первостоятель собора архипастырей-участниковъ рукоположенія, обращаясь къ тому же новорукоположенному, говорить съ особенно сильнымъ выраженіемъ: "Наипаче молимъ, Боголюбезный Братъ, творити молитвы о Благочестивъйшемъ Самодержцъ нашемъ Николаъ Павловичь, благотворномъ защитникъ святыя Церкви и покровитель служащихъ ей, и о всымъ Августыйшемъ Домы Его. о миръ и благосостояніи святыхъ Божінхъ Церквей и благоденствіи православной Россіи, наконецъ и о тъхъ, которые по воль Божіей послужили твоему избранію и освященію 1). П какъ къ прежнимъ викаріямъ, такъ и къ новорукоположенному Іосифу съ тъхъ поръ святитель Филаретъ сталъ въ искреннія отношенія отца, старшаго брата и друга, являясь мудрымъ совътникомъ и руководителемъ въ дълахъ управленія не только Московскою же епархією, но и тіми епархіями, какими Богь



<sup>1)</sup> Соч. Ф. IV, 226—228. Эти завлючительныя слова имъли особенное значени въ виду извъстныхъ намъ событій первой половины того (1842) года, совервившихся въ Петербургъ по отношенію въ Филарету.

судиль Іосифу управлять по оставленіи должности викарія Московскаго 1), какъ о томъ свидътельствують многія письма Фидарета къ Іосифу, напечатанныя въ Чтеніях во общество любителей духовнаго просвъщенія за 1871 годъ, и къ другимъ лицамъ. Такъ, между прочимъ, преосвященнаго Іосифа, въ бытность его архіепископомъ Воронежскимъ, Господь сподобилъ быть ближайшимъ свидътелемъ открытія св. мощей святителя Тихона въ 1861 году, при чемъ лично участвовалъ въ семъ открытіи также и высокопреосвященный Исидорь, а заочно живъйшее въ томъ же участіе принималь и святитель Московскій Филареть 2). Не болже, какъ чрезъ три года послъ сего Іосифъ, по причинъ слабости зрънія, долженъ быль удалиться на покой, послё того какъ врачи невозможнымъ возстановить его зрвніе. Уволень онъ быль на покой 14 ноября 1864 г. А въ началъ сего года онъ тздиль въ Москву, чтобы посовътоваться о своемъ зрвніи съ врачами, а витств и съ своимъ рукоположителемъ-о продолженін своей службы 3). И что же? "Вчера вечеромъ,—пишетъ святитель Филаретъ намъстнику Лавры Антонію отъ 7 января 1864 года. — быль у меня преосвященный Воронежскій, и я также водиль его по комнать, какъ преосвященнаго Евгенія 4). Врачи отказали ему въ возстановленіи зрѣнія. Онъ переночить сіе кротко" 5). А затымь оть 13 октября того же 1864 г. пишетъ и самому преосвященному Воронежскому Госифу слъцующее: "Праведно ръшеніе ваше взять покой отъ епархіальной службы. При скудости эрвнія нести служеніе крайне недобно. Надобно много довърять; и трудно повърять, разумно и и върно ли употребляется довъріе. Св. сунодъ, безъ сомнъ-

<sup>1)</sup> Въ 1849 году онъ назначенъ былъ епископомъ Оренбургскимъ, а въ 1853 ду — архіепископомъ Воронежскимъ.

<sup>2)</sup> См. Письма Ф. къ Іосифу въ Чт. вз об. люб. д. просв. 1871 № 9, стр.:—47. Матеріаловъ для біографія Филарета.

<sup>3)</sup> По вопросу и о бользии своей (слабость эрвнія) и о продолженів службы сифъ еще равыше совьтовался съ Филаретомъ. См. Письма Ф. къ Іосифу въ тем. св об. моб. д. Просв. 1871 г. № 9, стр. 48 «Мьтер. для біогр. Фил.»

<sup>4)</sup> Казанцева, бывшаго архіспископа Ярославскаго, въ то время жившаго на кож въ Московсковъ Донсковъ монастыръ, также по случаю потери эръвія.

<sup>5)</sup> Ifucana O. 88 Anm. IV, 414. Mockba, 1884.

нія, окажеть уваженіе къ вашимъ заслугамъ, и благоустроить вашъ покой 1). Не спорю, что не легко ваше положение. Недостатокъ зрвнія уменьшаетъ независимость. Привыкшему къ дъятельности не легко отказываться отъ нея. Но посланное судьбою Божіею не должно ли принять съ мирнымъ послушаніемъ? а такое расположеніе духа не должно ли быть облегченіемъ тягости положенія? — Привычка къ діятельности легко порождаеть пристрастіе къ д'ятельности: посему не должно ле покориться судьбъ Божіей, отдаляющей человъка отъ попеченія о ділахъ земныхъ для свободнівниво попеченія о небесномъ? — Время нынъ таково, что иной изъ братіи вашей. и не оскудъвшій еще зръніемъ, благословляль бы Бога, есть ле бы могь, не подвергаясь винъ лъности и самочинія, быть устраненъ отъ внешней деятельности, чтобы въ тишине оплакивать свои гръхи и время настоящее и угрожающее 2). Итакъ, миръ душъ вашей 3). Такъ отъ начала до конца епископскаго служенія Іосифа считаль для себя нельностным наставлять его рукоположитель его Филареть, который и въ письмахъ обыкновенно является столько же поучительнымъ проповедникомъ слова Божія, сколько въ пропов'вдяхъ собственно.

И. Корсунскій.

(Продолжение булеть).



для покон преосв. Іосифа назначенъ Воронежскій Митрофаніевскій Монастирь.

<sup>2)</sup> Припоминиъ скорбныя минуты въ жизни самого Филарета, когда онъ и для себя искренно желалъ сего. А теперь другія, не менфе скорбныя обстоятельства Русской церкви побуждали его говорить такъ.

<sup>3)</sup> Чтен. въ об. атб. дух. просв. 1871 г. № 9, стр. 49 «Матер. для біогр. Фил».

# ВОСПОМИНАНІЯ

# СВЯЩЕННИКА ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ Д-ра о. Владиміра Гетте,

вывшаго священникомъ римской церкви.

(Продолжение \*).

Опровергая полемическія зам'ьчанія аббата Сиссона, направленныя противъ меня, я писаль:

«Парижъ, 30 Іюня 1857 года.

"Господинъ Аббатъ.

"Въ сегодняшнемъ нумерѣ вашего журнала, вы находите, что мое послъднее письмо было неясно и неточно.

"Прежде всего не будемъ забывать исходной точки возникнаго между нами спора. Вы назвали меня янсенистомъ, т. е. ретикомъ, и въ то же самое время согласились, что я не ержусь пяти положеній, составляющихъ дъйствительный яненизмъ.

"Вы упрекаете меня въ янсенизмѣ по двумъ слѣдующимъ ричинамъ: 1) потому, что я защищаю людей, которые держашеть янсенизма, и 2) потому, что я не вѣрю въ непогрѣшиостъ Церкви при опредѣленіи догматическихъ фактовъ сообъзно съ буллою Vineam Domini. Я доказалъ вамъ, что можъ не быть янсенистомъ или еретикомъ, что все равно,—зашимая людей и держась того или другаго мнѣнія относительь вопросовъ не установленныхъ. Въ настоящее время вы совпиветесь съ тѣмъ, что вопросъ этотъ не былъ установленъ, что нельзя называть человѣка еретикомъ за то, что онъ за-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. X 6.

щищаетъ кого бы то ни было. Только вы прибавляете пре этомъ, что, защищая чистоту в вроученія признанных учинелей янсенизма, т. е., Янсеніуса и Кеснеля, я могу быть запопозрѣнъ во янсенизмю, а отвергая непогрѣшимость Церкви при опредъленіи догматическихъ фактовъ, я отрицаю догмать, который, хотя и не установленъ точнымъ образомъ, все же принадлежить ка ученію Церкви. Вслідствіе этого, на основаніи вашихъ началь, я не могъ избёгнуть обвиненія въ безразсудствъ (temerité), такъ какъ отвергаю эту часть ученія Церкви, предлагаемую, по вашимъ словамъ, обыкновенныма путема. Я скоро возвращусь къ этимъ выраженіямъ. Въ настоящее же время желаю только доказать, что нельзя формально назваться еретикомъ, не отвергая упорно откровеннаго и установленнаго догмата; и никого нельзя публично назвать еретикомъ, если онъ не признанъ имъ формально. Изъ этого я заключаю, что вы виновны, назвавь меня янсенистом, потому что это названіе равняется названію еретикомъ.

"Но можно ли заподозрить меня въ ереси или въ безражудствъ, какъ вы это говорите теперь? Меня, м. г., нельзя заподозрить ни въ томъ, ни въ другомъ, и вотъ почему:

"По вашему митнію меня можно заподозрить въ янсенизмъ. потому что я защищаю чистоту впроученія признанных учителей янсенизма. Всѣ богословы, признающіе ваше мнѣніе объ определении догматическихъ фактовъ, согласны съ темъ, что ня папа, ни епископы, осуждая какую-нибудь книгу въ смислъ автора, не думають утверждать того, будто самъ авторъ дъйствительно по совъсти признаеть тъ заблужденія, которыя оне нашли въ его книгъ. "Нужно обратить, говорить Бальи, особенное вниманіе (sedulo notandum) на то, что эти слова папъ: въ смыслѣ Янсеніуса, въ смыслѣ автора, означають только в смысль книги того или другаго автора". Бальи ссылается даже на папъ, державшихся этого мивнія. Бастонъ (Baston), авторъ Богословія Руана (Théologie de Rouen) выражается одинаковымъ образомъ, также какъ и Ренье (Régnier), въ своихъ Трактатах о Церкви (Traités de l'Eglise). Отепъ Перроне (Perrone), которому вы не можете не довърять, выражается. по этому поводу, весьма точно. "Смыслъ автора (sens de l'auteur), говорить этоть богословь-іезуить, не есть смысль субъективный и личный, которому только Бого одино можето быть судьей, но смысль объективный, относящійся только къ самой книгь".

"Изъ этого слѣдуетъ, м. г., что историкъ, который, на основаніи достовѣрныхъ документовъ вѣритъ тому, что какой-нибудь авторъ, осужденный за одно изъ своихъ сочиненій, въ дѣйствительности и по совѣсти не признаваль тѣхъ заблужденій, которыя были осуждены духовной властью въ его книгѣ, можетъ свободно выразить это, не подвергаясь за это подоэръню въ осужденныхъ заблужденіяхъ. Если только онъ открыто не возстаетъ противъ толкованія духовной власти, и не думаетъ, что его книга несправедливо осуждена, то его нельзя упрекнуть въ томъ, будто онъ находится на сторонѣ заблужденія, и будто онъ не подчиняется той власти, которая осудила книгу.

.Вы должны знать, г. аббать, что всв богословы, держащіеся вашего мнвнія о непогрвшимости при опредвленіи догматическихъ фактовъ, различають одни факты отъ другихъ, которые они называють личными. Всь согласны съ темъ, что Церковь не непогрышима въ фактахъ личных (faits personnels) и говорять вместе со святымь Оомою, что Церковь можеть быть обманута ложными свидътелями. Но, м. г., я всегда защищаль только намиренія личностей, и никогда не воображаль толковать ту или другую книгу лучше, чёмъ это дёлала духовная власть. Я держался въ области фактово личныхо, защищая лишь личности. Следовательно я и не могу быть заподозрѣннымъ въ заблужденіяхъ людей, признаваемыхъ мною невинными, память которыхъ я желаль бы очистить отъ той клеветы, которой они подверглись, изъ за осужденія своихъ книгь. Простой здравый смысль не удостовъряеть ли, что я не могу быть заподозрѣваемъ въ заблужденіи только за то, что я отстаиваю правомысліе той или другой исторической личности. Меня можно было бы порицать за то, что я хорошаго инвнія объ этихъ людяхъ, и на мои доказательства должны были бы представить мив доказательства болве убъдительныя, но подозръвать меня въ ереси за защиту людей, которыхъ неправильно обвинили въ ереси, это значить переступать границы здраваго богословія.

щееся уваженіе? Этимъ способомъ будуть находиться въ согласіи съ буллою Vineam Domini; не введуть въ богословское преподаваніе смутнаго и неопредѣленнаго выраженія, соторымъ весьма легко злоупотребить, принимая его подобно вамъ,
въ обширномъ смыслѣ; кромѣ того, отвергая это слово, этимъ
самымъ уничтожать затрудненіе, мѣшавшее всѣмъ католикамъ
понимать другъ друга. Будьте увѣрены, м. г., что даже самые
рѣшительные приверженцы почтительнаго молчанія (silence
respectueuse). не почувствовали бы себя въ затрудненіи въ
отношеніи къ внутреннему подчиненію (soumission interieure),
если бы не увидѣли въ словѣ непогрышимость болѣе того,
чѣмъ сколько они могли усвоить ему въ собственномъ смыслѣ,
не колебля при этомъ самыхъ основъ вѣры, въ чемъ согласны
даже ваши богословы, иначе они не дѣлали бы различія между
двумя непогрѣшимостями.

"Вы думали, м. г., вашими послѣдними соображеніями доказать, что непогрѣшимость несомнѣнно вытекаеть изъ буды Vineam Domini; что она представляеть собой только слѣдствіе изъ внутренняго подчиненія (soumission interieure). требуемаго буллою относительно папскихъ постановленій. Вы въ то же самое время признаете, что въ ней ничего не говориться о непогрѣшимости, и что вопросъ о ней тамъ точно не опредѣленъ.

"Я уже вамъ замътилъ, м. г., что законодательные документи должны приниматься точно и просто, не уменьшая и не прибавляя къ нимъ ничего. Булла Vineam Domini не говорить ничего о непогръшимости, слъдовательно вы не имъете права утверждать, будто всякій долженъ признать ее въ видахъ полчиненія буллъ. Ваши сближенія текстовъ и ваши комментари вовсе не доказывають того, будто въ буллъ говорится о томъ. чего въ ней на самомъ дълъ не существуетъ.

"Къ тому же, г. аббатъ, заключение ваше не только не неопровержимо, но даже весьма ложно. Почему это внутреннее подчинение предполагать уже непогръшимость? Развъ нельзя въровать внутренно, не опираясь при этомъ на непогръшимое свидътельство? Вопреки традиціоналистамъ вы утверждаете, что разумъ съ достовърностію можетъ сообщать напъ

познаніе о многихъ истинахъ. Но развів человівческій разумъ непогрішнить? Вы внутренно и безусловно увітрены въ существованіи города, называемаго Пекиномъ; но развів при этой увітренности вы опираєтесь на непогрішними свидітельства? Внутренно вы также увітрены въ томъ, что земля обращаєтся вокругъ солнца: между тімъ ваши чувства говорять вамъ, что солнце обращаєтся вокругъ земли: а ученые, которые говорять вамъ противное, не боліте непогрішнимы, какъ и ваши собственныя чувства. Такимъ образомъ изъ того, что булла Vineam Domini предписываєть внутреннее подчиненіе въ отношеніи къ папскимъ постановленіямъ не слідуєть вовсе, будто она косвеннымъ образомъ провозглащаєть непогрішимость церкви при опреділеніи догматическихъ фактовъ.

"Итакъ, я думаю, м. г., что гораздо лучше понимаю смыслъ булы Vineam Domini, потому что принимаю ее буквально, и признаю точно и просто вмъстъ съ нею, что каждый католикъ долженъ внутренно подчиняться актамъ, проистекающимъ отъ церковной власти, каковы бы они ни были по своей природъ. Не знаю, найдете ли вы это заявленіе достаточно яснымъ и точнымъ. Мнъ кажется, что почти невозможно дать другое заявленіе, которое обладало бы этими качествами въ такой же степени.

"Вотъ я дошелъ и до буллы Unigenitus. Вы находите, что я слишком небольшое значение приписываю этому документу? Почему? Потому что я ограничился лишь вопросомъ о принудительной благодати, между тъмъ какъ булла осуждаетъ еще много другихъ заблужденій, совокупность которыхъ составляетъ, по вашему мнѣнію, янсенизмъ. Чтобы намъ согласиться другъ съ другомъ, намъ слѣдуетъ только объясниться. Я былъ убѣ-жденъ въ томъ, что основнымъ началомъ ереси, называемой янсенизмомъ, было ученіе о принудительной благодати, и что всѣ остальныя заблужденія о благодати и свободной воли, вытекающія изъ этого начала, какъ изъ своего источника, составляютъ цѣлое, которое одно названо янсенизмомъ; таково мое убѣжденіе, и я признаюсь въ немъ: но если вы другаго мнѣнія, то я охотно допускаю его; я допускаю даже мнѣніе герцога Сенъ-Симона (Saint-Simon), который говорилъ, что янсе-

низмъ слишкомъ часто служилъ ловушкой, посредствомъ которой уловляли тёхъ, кого желали погубить. Вы видите, что я отношусь очень терпимо къ свободнымъ мивніямъ. Если по поводу буллы Unigenitus я говорю только о принудительной благодати, то это по причинъ моего понятія о янсенизмъ в неопредъленнаго упрека въ янсенизмъ, высказаннаго вами въ отношеніи ко миъ.

"Такъ какъ въ своихъ сочиненіяхъ я не признаю ни одного изъ осужденныхъ заблужденій, то вы, въроятно, м. г., и не требуете отъ меня никакого объясненія по тому или другому положенію, осужденному буллой Uniqenitus. Мнѣ кажется только, что вы осудили бы всякое объясненіе, какое бы вамъ ни представили. Я не увъренъ, хорошо ли поняль ваше мнѣніе по этому предмету. Вы написали только нѣсколько фразъ довольно неопредъленныхъ, которыя позволяютъ думать, что смыслъ буллы Uniqenitus настолько ясенъ, что его нужно признавать безъ малѣйшихъ разъясненій, относительно осужденныхъ положеній.

"Если таково ваше мивніе, м. г., то оно ложно и преувеличено. Подумайте о томъ, что можно злоупотребить буллой и придать ей такое значеніе, котораго она въ действительности не имфетъ. Это то и случилось съ буллой Ungenitus болье, чыть съ какой-либо другой. Вамъ конечно извъстны тъ интриги и насилія, которыя были порождены ею. и ть ложныя толкованія, которыя были даны ей іезуитами. Дьло запіло такъ далеко, что французскіе епископы, собранные королемъ для принятія буллы, и выказавшіе найбольшее рвеніс въ дълъ признанія ея, были вынуждены составить сводъ учени (corps de doctrine), предназначавшійся для опредвленія смысла. на основаніи котораго ніжоторыя положенія были осуждени. Изъ числа епископовъ, признавшихъ буллу, одни обнародовала буллу вмёстё съ сводомъ ученія, другіе же составили пастырскія посланія, им'ввшія ту же цізь. Изь этого приміра, г. аббать. вы видите, что можно опредълять смысль, на основании котораго надобно понимать положенія, осужденныя буллой Unigenitus. Вотъ почему и я опредълиль его въ моемъ послъзнемъ письмъ, по поводу принудительной благодати. Вы требуете отъ меня чего-либо болье общаго; я охотно исполняю ваше требованіе. Я осуждаю безъ всякаго исключенія всь заблужденія, противныя католическому ученію, осужденныя буллой *Unigenitus*, равно какъ и всьми другими буллами. Я убъждень, что Клименть XI въ своей булль имьль цылію осудить только заблужденія; и я осуждаю, вмысть съ французскими епископами, ложныя толкованія этой буллы извыстною партією.

"Не думаю, г. аббать, чтобы послъ подобныхъ признаній, вы могли еще имъть какое-нибудь сомнъніе относительно моего правоверія. Та скорбь, съ которей вы говорили о моемъ несонасіи ст Церковью и папой, можеть вызвать у недостаточно образованныхъ людей увъренность, будто я нахожусь на краю бъздны ереси, тогда какъ въ дъйствительности я веду только съ вами споръ о пріемахъ толкованія этой буллы. Опасно, г. аббать, ставить себя, какъ это дълаете вы, непогръщимымъ толкователемъ ученія церкви. Я могъ бы поступить подобнымъ же образомъ въ отношеніи къ вамъ; но не дай Богъ похищать права, принадлежащія церкви, а не частнымь лицамь! Защищайте ваше мивніе, ничего не можеть быть лучше этого; попытайтесь доказать, что оно согласные моего съ учениемъ церкви, вы имжете на это право; но отбросьте въ сторону всъ эти выраженія-еретикъ, янсенистъ, подозръваемый въ ереси и т. п. Одна только церковь имъетъ право выражаться подобнымъ образомъ.

"Благоволите напечатать это письмо въ одномъ изъ слъдующихъ нумеровъ вашего журнала.

"Пріймите, м. г., увъреніе въ моемъ уваженіи и преданности.

# Аббатъ Гетте.

Вивсто того чтобы напечатать мое письмо, аббать Сиссонь почтиль меня визитомъ, во время котораго онъ сказаль мив, что видель кардинала Морло, который выразиль желаніе прекратить полемику, возникшую между журналомъ Ami de la Religion и мной. Его эминенція выразиль желаніе устроить мив среди своего духовенства такое положеніе, которое дало бы мив возможность применить мои дарованія более прямо для защиты истины и церкви, съ тёмъ однако условіемъ, чтобы я

пожертвовалъ своимъ предъидущимъ письмомъ. Итакъ, Морло понялъ, что невозможно было дать на это письмо сколько нибудь основательнаго ответа, и аббатъ Сиссонъ былъ съ этихъ согласенъ.

Первый главный викарій Буке присоединился къ аббату Сиссону, относительно ходатайства о моемъ возстановленія среди Парижскаго духовенства. Чтобы какъ-либо сдержать свое слово, кардиналь Морло согласился дать мив должность, но съ условіемъ, чтобы я отправился въ Римъ для примиренія съ конгрегаціей Индекса. Я не могъ принять этого условія, потому что зналъ заранъе, что путешествіе это было безполезно. Аббать Лёкё, будучи главнымъ викаріемъ Парижа и получивши хорошую рекомендацію отъ ніскольких епископовъ, быль два раза въ Римъ, для переговоровъ съ конгрегаціей Индекса. по поводу исправленія Руководства каноническаго права, и обя эти путешествія остались безъ результата. Между тыть Руководство это содержало все то, что существуеть и въ другихъ сочиненіяхъ подобнаго рода, исключая развів того, что касается галликанства. Въ этомъ последнемъ вопросе о. Леке илеть не такъ далеко, какъ Боссюэтъ. Если еще прибавить къ этому. что Лёкё изъявиль внъшнюю покорность опредъленію Индекса и быль человъкомъ, выказывавшимъ всевозможную покорность относительно своего духовнаго начальства: то каждый согласится съ тъмъ, что если уже онъ не могъ удовлетворить конгрегаціи Индекса, то я тімъ болье не могъ достигнуть этогоя, который признаю вмёстё со всею Французскою Церковы. что конгрегація эта не должна имёть у насъ никакой юрисдикціи. Конгрегація эта не могла прійти въ соглашеніе со мною относительно сочиненія, состоящаго изъ двінадцати томовъ in—8°, въ которомъ трактуется о тысячъ разнообразныхъ вопросахъ, въ отношеніи къ которымъ французы и итальянци никогда не прійдуть ни къ какому соглашенію.

Итакъ, я не могъ согласиться на повздку въ Римъ, такъ кагъ она была совершенно безполезна. Морло зналъ это хорошо. н поэтому то онъ и поставилъ мив ее условіемъ исполненія своего объщанія.

Я сообщиль свое рышение аббату Сиссону, который отвы-

тиль мив, что не будеть больше говорить объ этомъ, что я быль въ правв не изъявлять покорности Индексу, и что я могу ограничиться письмомъ къ его эминенціи, въ которомъ увврю его въ чистотв своего въроученія и выражу готовность (какъ это было и прежде) исправить въ своихъ сочиненіхъ тв заблужденія, которыя мив будуть указаны.

Я мало расчитываль на тоть счастливый исходь, который, по объщанию аббата Сиссона, должень бы быть слъдствіемъ подобнаго поступка; но я уступиль, не съ цёлью получить мъсто, въ которомъ не нуждался, а чтобы еще разъ представить доказательство того примирительнаго духа, который всегда быль присущъ мнъ. Я написаль въ самой канцеляріи журнала Ami de la Religión письмо кардиналу, которое предварительно сообщиль аббату Сиссону, а онъ взаль на себя трудъ доставить его на почту. По его просьбъ, я пожертвоваль вышенапечатаннымъ письмомъ въ отвъть на его замъчанія; мы условились, что я замъню это письмо другимъ, значительно сокращеннымъ, въ которомъ, не уступая ничего изъ своихъ убъжденій, я должень выражаться въ такомъ родъ, что онъ могъ согласиться со мною и объявить о состоявшемся между нами примиреніи.

Я составиль письмо въ согласіи съ аббатомъ Сиссономъ. Онъ напечаталь его, присоединивъ къ нему множество размышленій, сходныхъ съ тѣми, которыя были приведены раньше.

Напечатавши въ такомъ видъ это полемическое письмо, онъ заявилъ, что, по требованію благоразумія, прекращает в спорв.

Я могь бы взять обратно и напечатать гдё либо непріятное письмо, которымъ пожертвоваль. Но аббать Сиссонь умоляль меня ничего съ нимъ не дёлать. Я видёлся съ нимъ нёсколько разъ, и онъ всегда убёждаль меня надёяться на справедливость преосвящ. Морло, о которой тоть и не думаль. Вскорё я пересталь видёться съ аббатомъ Сиссономъ, который во время послёдняго своего визита признался мнё, что Морло не хочеть выполнить своихъ обёщаній.

Я вовсе не быль этимъ удивленъ.

Борьба, предпринятая архіспископомъ противъ меня, по поводу янсенизма, окончилась такъ же плачевно, какъ и борьба противъ о. Лёкё. Но вмъсто того чтобы сознаться въ своемъ безсиліи, рѣшились лучше довести до конца несправедливость, начатую архіепископомъ Сибуромъ.

Въ концѣ года, я долженъ былъ, сообразно съ епархіальнымъ уставомъ, явиться въ архіепископскій дворъ для возобновленія разрѣшенія служить обѣдню (celebret). Тотъ, кто быль тогда уполномоченъ выдать мнѣ это разрѣшеніе, былъ нѣкі V... Въ качествѣ попечителя духовенства (promoteur) онъ ниѣль право дѣлать выговоры священникамъ, обвиненнымъ въ какихълибо проступкахъ.

Выборъ личности быль, по истинь, хорошь. Оставляя провинцію, чтобы жить въ Парижь, онъ привезъ съ собою мелодую замужнюю женщину, съ которой жиль въ преступной связи. Мужь согласился на это съ условіемъ, что V... будеть платить ему. Добродотельной священникъ этотъ имъль нъкоторое состояніе. Онъ не смышивался съ простымъ духовенствомъ, а держаль себя какъ аристекратъ. Это открыло ему дверь ю двору архіепископа, уже богатаго такими же добродотельным людьми, какъ и онъ. Пороки V... не могли испугать Морю, который всю свою жизнь провелъ среди женщинъ. Итакъ, онъ былъ попечителемъ духовенства (promoteur) и главнымъ внагріемъ, когда Дорбоа внушилъ Морло идею преследовать меня. V... былъ достоинъ стать человекомъ высокихъ деяній этихъ двухъ добрыхъ друзей. Онъ написалъ мнѣ следующую въжмвую записку, 28 Декабря 1857 года.

"Дворъ архіепископа Парижскаю.

Г. аббата Гетте приглашають явиться, завтра, въ кабинеть духовнаго попечителя (promoteur), въ третьемъ часу по полудни. Такъ пишуть только грубіяны.

Чтобы дать подлинную характеристику моего разговора съ V..., я написалъ Морло слъдующее письмо:

«Парижъ, 29 декабря 1857 г.

# "Ваше Высокопреосвященство!

"Я быль въ архіепископскомъ дворѣ у попечителя вслъдствіе полученнаго мною отъ него приглашенія вчера, 28 декабря.

Digitized by Google

"Я долженъ дать вамъ точный отчеть о всемъ томъ, что произошло между имъ и мной.

.Попечитель сказаль мив: "я потребоваль вась къ себъ, м. г., чтобы объявить вамъ, что совъть ръшиль не давать вамъ болье разрышенія священнодыйствій (celebret). Я отвычаль: "Какими мотивами руководился совъть, при принятіи этого ръше-. нія?"-Отвътъ: "ваши сочиненія произвели соблазнъ, и многіе епископы и знаменитые священники оскорблены темъ, что вы пользуетесь разръшеніемъ священнодъйствій. Вы причиняете намъ непріятности и затрудненія; высокопреосвященный имфетъ право не давать разръшенія тымь священникамь, которые не принадлежать къ епархіи Парижа". Я отвічаль: "Я прібхаль въ Парижъ съ дозволенія духовнаго начальства Блоасской епархін, откуда я родомъ. Это начальство не требуетъ меня обратно. Въ продолжении пяти лътъ я находился въ Парижъ въ юлжности лазаретнаго священника (aumonier); преосвященный Снбуръ лишиль меня временно этого мъста, подъ вліяніемъ тартін, враждебной мнь, но выдаль мнь рукописное свидьтельтво, гдв выражена похвала моему священническому служепю и объявлено, что я имбю право священнодбиствовать везть, гдъ только буду жить; а потому несправедливо лишать меія права священнодійствовать въ Парижі, гді я живу уже евять лътъ. Не мои сочиненія произвели соблазнъ, но соблазнъ ыль произведень по поводу ихъ. Я не делаю вамъ ни непрітностей, ни затрудненій, и прошу только дать мив разрышеіе, на которое имъетъ право каждый честный священникъ. Іои сочиненія не были осуждены. Неужели на основаніи то-), что одно изъ нихъ подверглось запрещенію Индекса, приимають противь меня подобныя міры?"—Попечитель отвічаль: Нъть, не на основании этого запрещения Индекса. Преосвяенный не судить вашихъ сочиненій, потому что діло еписопа Блоасскаго судить васъ. Во всякомъ случав, безприрастные люди разсматривали ваши книги въ Парижв и нашихъ достойными порицанія". Я отвічаль: "Меня не треболи для объясненій, и осудили, не только не выслушавъ меня, даже и не увъдомивъ меня объ этомъ. Если въкоторыя на не одобрили моихъ сочиненій, то другія находять ихъ

безупречными и въ числе последнихъ есть епископы. Я могу вамъ сейчасъ же конфиденціально представить письма, которыя послужать доказательствомъ этого". Попечитель отвёчаль: "Мнъ не нужно ихъ видъть. Вы не изъ парижской епархів и потому преосвященный имбеть право лишить васъ этого раз-• ръшенія безъ всякаго суда". Я отвъчаль: "нъть, м. г., преосвященный не имбеть этого права. Мбра, принимаемая им противъ меня, въ сущности, позорить меня и равняется лховному запрещенію (interdit)". Попечитель отвічаль: "Нисколько, она не равняется духовному запрещенію. Разв'в преосыщенный обязань давать разрешение служить обедни всемь сващенникамъ Франціи и Наварры?"—Я отвічаль: "Онъ не имість права не давать разрёшенія почтеннымъ священникамъ, которые живуть въ Парижъ. Отказывая имъ въ этомъ, онъ совершаеть несправедливый и произвольный поступокъ, противный праву". Попечитель сказаль: "Если бы вы доказали это, то могли бы доказать. что въ полдень не бываетъ дна". Я возразиль: "Я докажу это. Я миролюбивый человыкь, но умы защищаться, когда это нужно. Меня желають заставить убхать изъ Парижа, но этого не достигнутъ. Если я не останусь забсь священникомъ, то останусь просто гражданиномъ. Я буду присутствовать при объднъ, если не буду ее служить. Преосвященный начинаеть войну, и я буду защищаться". - Попечитель прибавиль: "Я сегодня же вечеромъ сообщу ваши возраженія совъту и завтра нацищу вамъ".

"Послъ этого я удалился.

"Я считалъ долгомъ, преосвящени вишій, буквально передать вамъ этотъ разговоръ. Нужно чтобы тѣ мотивы, которые побудили васъ лишить меня права служить объдню, были вамъ достовърно извъстны, потому что они должны быть исходной точкой тяжбы, которая должна начаться. Попечитель сообщиль миъ ихъ устно, но я долженъ найти средство получить ихъ письменно. Миъ чрезвычайно непріятно обращаться къ посредству судебнаго пристава для побужденія васъ представить письменно эти мотивы, но это единственное общественное лицо (officier public), къ которому можно прибъгать въ тъхъ случаяхъ, когда не существуеть лица духовнаго въдомства. Я ду-

маю, что, сообщая вамъ мотивы, выраженныя устно попечитеземъ, поступаю наиболъе почтительнымъ образомъ, могущимъ ниъть такой же законный характеръ, какъ и судебная повъстка, при тъхъ исключительныхъ обстоятельствахъ, въ которыхъ находится французское духовенство.

"Не смѣю надѣяться на отвѣть, который бы отвергь слова попечителя; но имѣю честь заявить вашему преосвященству, что на ваше молчаніе я буду смотрѣть какъ на признаніе всего того, что говорило мнѣ это духовное лицо; и уже вы будете вынуждены опровергать попечителя въ случаѣ если онъ передаль вашу мысль.

Честью увъряю, что все сообщенное мною въ этомъ письмъ есть истина.

"Честь им'єю пребыть вашего преосвященства покорн'єйшимъ слугою.

Аббатъ Гетте.

"Несмотря на митніе ученаго и добродотельного V... я доказаль, что Морло поступиль относительно меня анти-каноническимь, незаконнымь, деспотическимь и совершенно произвольнымь образомь. Это составило предметь руководительной записки (mémoire à consulter), которую я обнародоваль въ защиту моей двойной аппеляціи къ папт и французскому правительству. Аппеляція къ папт, предписанная канонами французской церкви, была написана только для формы. Я зналь, что на нее не обратять никакого вниманія. Но моя аппеляція французскому правительству была болте серіозна. Я думаю, что читателямь будеть интересно прочесть ее.

"Прошеніе (requête) и записка (mémoire) его превосходительству г. министру духовныхъ дѣлъ, аббата Гетте на несправедливое рѣшеніе преосвященнаго Морло, кардинала-архіепископа парижскаго.

Господинъ Министръ,

"Я читаю въ органическомъ законъ конкордата:

"Ст. 6. Нужно прибъгать къ государственному совъту во встат случания злоупотребленій со стороны высшихъ и другихъ духовныхъ лицъ.

"Случаи злоупотребленій слідующіе:

"Захвать или превышеніе власти;

"Нарушеніе законовъ и постановленій республики;

"Нарушеніе правиль, освященныхъ канонами, принятыми во Франціи.

"Посягательство на свободу, права и обычаи галликанской церкви.

"И всякое покушеніе и всякій поступокъ, который при отправленіи богослуженія можеть затронуть честь гражданъ, произвольно смутить ихъ совъсть, и превратиться для нихъ въ притъсненіе, оскорбленіе или публичный скандалъ.

"Ст. 8. Подавать аппеляцію импеть право всякое заинтересованное лицо. За неимъніемъ частной жалобы, подача можеть быть совершена должностными префектами.

"Государственный чиновникъ, духовное или какое-либо другое лицо, которое пожелаетъ подать аппеляцію, должно пресставить подробную и подписанную записку государственному прокурору (au conseiller d'Etat), который уполномоченъ разсматрнвать всё духовныя дёла и который обязанъ навести, въ самомъ непродолжительномъ времени, необходимыя справки, и на основаніи его раппорта, дёло должно быть разсмотрёно и рёшено окончательно административнымъ порядкомъ, или отославо смотря по надобности, подлежащимъ властямъ".

"На основаніи этихъ постановленій, я Ренатъ-Францискъ Гетте, священникъ, живущій въ Парижѣ, улицѣ Арбалетъ, № 35. имѣю честь представить вамъ, вмѣстѣ съ этимъ прошеніемъ подробную и подписанную мною записку, изъ которой видно. что Францискъ-Николай-Магдалинъ Морло, кардиналъ архіеппскопъ Парижскій:

"Совершилъ въ отношеніи ко мит превышеніе власти:

"Нарушилъ правила, освященныя канонами, принятыми во Франціи;

"Совершилъ покушеніе на свободу, права и обычаи галянканской церкви.

"Что этимъ пресышеніемъ, нарушеніемъ и покушеніемъ онъ затронуль честь просителя и произвольно смутиль его сосъсть: что поступокъ, который онъ дозволиль себъ, превратился для просителя въ притъсненіе, оскорбленіе и публичный скандаль.

"Всл'єдствіе этого, священникъ Ренать-Францискъ Гетте, собразно 8 стать органическаго закона, которая гласить, что годавать аппеляцію государственному прокурору импетв право всякое заинтересованное лицо, а въ частности и духовное приносить жалобу на Франциска-Николая-Магдалина Морло, гардинала-архіепископа Парижскаго, за несправедливое рѣшепіе, незаконный и произвольный поступокъ, который онъ позюлиль себъ относительно просителя, каковой поступокъ изловень въ прилагаемой запискъ.

"Имъю честь пребыть и пр.

Аббатъ Гетте.

#### Записка.

28 Декабря 1857 года, г. Веронъ попечитель и главный викарій его преосвященства Франциска-Николая-Магдалина Морко, кардинала-Архіепископа Парижскаго, прислалъ священнику Гетте, живущему въ Парижъ, слъдующую записку:

"Дворъ архіепископа Парижскаго.

"Господина аббата Гетте просять явиться завтра въ кабиветь попечителя, между двѣнадцатью и двумя часами по повудни".

Я отправился въ назначенный день и часъ, въ кабинетъ повечителя и главнаго викарія. Онъ заявиль мив, что архіеписють съ согласія своего совёта, нашель невозможнымь давать инь на будущее время разръшеніе служить объдню въ цервахъ его епархіи. Когда я спросиль о мотивахъ этого ръменія, то попечитель объявиль мив, что со мною поступають акъ вследствіе жалобь некоторыхь лиць, введенныхь въ совазнъ моими сочиненіями. Я зам'єтиль на это попечителю, что сли мои сочиненія подпадають осужденію нікоторыхь, за то ругіе одобряють ихъ; я предложиль ему тотчась же представить въ доказательство письма нёсколькихъ французскихъ епископовъ, въ которыхъ они одобряли мои сочиненія. Попечитель иказался видъть ихъ и заявиль, что архіепископь Парижскій не желаеть разсматривать монхъ сочиненій и безъ всякаго **гуда можеть** не дать мнѣ разрѣшенія служить обѣдню въ его пархін.

Я сообщиль Морло, кардиналу-архіепископу Парижскому о рѣшеніи, переданномъ мнѣ его главнымъ викаріемъ и попечителемъ, чтобы онъ могъ опровергнуть это духовное лицо, въ случаѣ если оно не точно исполнило его волю. Это письмо прилагается при настоящей запискѣ, вмѣстѣ съ моимъ аппеляціоннымъ прошеніемъ папѣ, какъ оправдательнымъ документомъ. Архіепископъ не отвѣтилъ мнѣ.

Такимъ образомъ выяснилось, что главный викарій и попечитель исполняль лишь распоряженія архіепископа и точно передаль его мотивы и основанія.

Въ этомъ отказъ дать разръшение служить объдню, есть одинь вопросъ чисто духовный, который я передаль на разсмотръни папскаго суда, для того чтобы онъ повелълъ изслъдовать всъ мъста, сообразно свободъ, правамъ и обычаямъ галликанской церкви.

Кром'в того, въ отказ'в этомъ, заключается много злоупотребленій, о которыхъ долгъ обязываетъ меня сообщить г. министру духовныхъ дёлъ, прося его отнестись ко мн'в по справедливости, или передать мое дёло государственному сов'ту, какъ судилищу, имъющему право обсуждать это дёло.

#### Первое злоупотребление.

Въ отказъ, сдъланномъ Морло, заключается превышение власти. Это превышение, очевидно, существуетъ каждый разъ, когда совершающій основываеть его не на правъ, когда никакой законь не дозволяетъ ему его, и когда, напротивъ, своимъ поступкомъ онъ нарушаетъ самые ясные и достовърные законы.

Но Морло не можетъ основывать ни на какомъ законъ свое ръшение противъ меня; принимая его, онъ нарушилъ строгое (strict) право, потому что я никогда не былъ ни запрещенъ (interdict), ни отръшенъ отъ духовнаго званія, слъдовательно я пользуюсь всъми своими священническими правами.

Я представиль многочисленныя доказательства на это въ руководительной запискъ (*Mémoire à consulter*), которую я прилагаю и къ настоящей запискъ, какъ оправдательный документь.

Итакъ, со стороны Морло существуетъ превышение власти.

## Второв злоупотребление.

Ръшеніе Морло противно правиламъ, освященнымъ канонами, принятыми во Франціи.

Я доказаль это во второй части той же руководительной записки.

### Третье злоупотревление.

Отказъ сдъланный миъ Морло, равняется запрещенію (interdict) или отръшенію отъ священства (ab Ordine); потому что только тъ могуть терять священническія права, которые подверглись этимъ каноническимъ осужденіямъ; я же на самомъ дълъ подверженъ Морло самому тяжкому наказанію, которому только можетъ подвергнуться священникъ. Морло, отказавъ и отказываясь судить меня, и въ то же самое время подвергнувъ меня наказанію, совершилъ преступленіе противъ правосудія.

Поэтому въ нашемъ древнемъ канонически-гражданскомъ правъ отказъ въ правосудіи (déni de justice) считается противнимъ свободъ, обычаямъ и правамъ галликанской Церкви и составляетъ злоупотребленіе.

Новое законодательство гражданско-церковное не противоръчить въ этомъ отношении старому. На это старое законодательство тъмъ болъе можно ссылаться, что основание, на которое оно опирается, имъетъ значение для всъхъ временъ.

Первый долгъ государя, говорили ученые законовѣды Форже (Forget) и Февре (Fevret), заключается въ томъ, чтобы оказываема была справедливость всѣмъ подданнымъ, всѣхъ сословій, званій и состояній. Поэтому и древніе парламенты, хранители законовъ, принимали жалобы относительно отказа ртимать дѣла (déni de justice), право ихъ на это оспаривалось, но было установлено опредѣленіемъ 27 августа 1701 года.

Государственный совъть, по духу нашихъ новыхъ учрежденій, облечень быль правами древнихъ парламентовъ, для принятія аппеляцій отъ духовныхъ лицъ, также какъ и отъ всякихъ другихъ гражданъ, которые могутъ быть жертвами 3.40-употребленій власти или произвола епископовъ.

Итакъ, я основательно и по праву жалуюсь на отказ ръ-

шить дъло (déni de justice) Морло, какъ на несправедливость относительно меня, и обвиняя его въ покушении на стъснение свободы, вольностей и обычаево галликанской Церкви.

### Четвертое злоупотребление.

Ръшеніе Морло оскорбило мою честь.

Въ самомъ дѣлѣ, для публики не существуетъ никакой разницы между священникомъ, не могущемъ служить обѣдню, вслъдствіе произвольнаго отказа, и тѣмъ, который подвергся запрещенію на основаніи правильнаго суда и заслуженнаго наказанія. Для большинства вѣрующихъ и тотъ и другой суть только запрещенные священники. И кому не извѣстно, что запрещенный священникъ, съ точки зрѣнія громаднаго большинства есть священникъ виновный, считающійся недостойнымъ исполнять свои обязанности ради важныхъ проступковъ, и что на него смотрятъ какъ на существо испорченное, отъ котораю убѣгаютъ съ ужасомъ? Запрещеннаго священника избѣгаютъ всѣ; онъ не можетъ найти самыхъ скромныхъ средствъ къ жизни, не скрывая своего духовнаго сана; какъ только узнаютъ что онъ запрещенный священникъ, то отталкиваютъ его съ позоромъ. Это парія среди общества.

Мъра Морло относительно меня не можетъ имъть другаго результа, какъ только причисленіе меня къ этимъ паріямъ общества; и все это совершается безъ всякаго другаго осужденія 1), единственно только на основаніи осужденія Индексовъ одного моего сочиненія, осужденія незаконнаго и не признаннаго во Франціи, относящагося въ дъйствительности только къмнъніямъ галликанской Церкви, которой я выступилъ защитивомъ, что долженъ сдълать всякій французъ, уважающій законы своей страны. Осужденіе это никогда не простирается на личность, даже по миънію ультрамонтантовъ, и не можетъ ниглъ а особенно во Франціи, служить основаніемъ для того ръшенія которое позволилъ себъ Морло. А между тъмъ на это только осужденіе Индекса опираются лица, имъющія совъсть настоль-



<sup>1)</sup> Я это доказаль въ своей руководительной запискъ съ помощью офицалныхъ и достовърныхъ документовъ.

ко *деликатную*, что *оскорбляются* когда я служу об'ёдню, и считающія нужнымъ проявить въ отношеніи ко мн'є превышеніе власти противное канонамъ церкви, обычаямъ нашей галликанской церкви, и позорное по самой своей природ'є.

Морло долженъ быль обдумать подобную деликатность совести, а не попирать ногами законъ, который запрещаеть ему подъ опасеніемъ впасть въ злоупотребленіе, оскорблять честь гражеданина, на котораго онъ долженъ смотрёть какъ на своего брата по священству.

### Пятое злоупотребление.

Своимъ рѣшеніемъ Морло произвольно смутиль мою совъсть. Я говорю объ этомъ открыто; я и пишу на основаніи глубокаго убъжденія. Я добросовъстно отыскиваль истину и выражаль ее откровенно. Доказательства, на которыя я оширался, не были поколеблены. Я не могу отказаться отъ своихъ убъжденій, не открекаясь отъ своего разсудка и ума; я могъ бы отречься отъ нихъ только въ двухъ случаяхъ: 1) если бы опровергли мои доказательства; 2) если бы мнъ доказали, что мои убъжденія противны ученію католической Церкви. Отречься же помимо этихъ двухъ условій, отъ мнъній, трудолюбиво пріобрътенныхъ и составляющихъ какъ бы научную въру — это значило бы доказать, что я совсъмъ не дорожу истиной; это значило бы торговать своею совъстью и убъжденіями изъ за личнаго интереса.

Я не могу ръшиться поступать такимъ образомъ, и никто не можетъ вивнить мив это въ долгъ. Я убъжденъ въ томъ, что для меня гораздо почетнъе подвергнуться преслъдованію изъ за своихъ убъжденій, чъмъ отступать отъ нихъ подъ вліяніемъ обстоятельствъ, и ставить ихъ въ зависимость отъ интереса или почестей.

Но несмотря на голосъ моей совъсти, увъряющій меня, что подобное поведеніе болье достойно священника Іисуса Христа, чъмъ то, которое проникнуто честолюбіемъ и интересомъ, я все таки возмущаюсь, что меня позорять, преслъдують, подвергають запрещенію и униженію тъ, которые должны были бы поддерживать и ободрять меня. Я вижу инскольких епископовъ

представителей Іисуса Христа, начальниковъ церкви, воображающихъ, что я ошибаюсь; и увъряющихъ, что честность моихъ убъжденій есть только одно упорство; что любовь моя къ истинъ не болье ни менъе какъ любовь къ заблужденію; что по совъсти я не долженъ признавать ученія галликанской церкви. Они доносятъ и оскорбляютъ меня и требуютъ, чтоби поступали со мной какъ съ запрещеннымъ священникомъ. Я вижу кардинала-архіепископа, который, признавъ всъ эти доносы, на основаніи ихъ отказываетъ мнъ дать то разръшеніе котораго лишаются только священники запрещенные и отрышенные от своего званія (ordre), или бродяти, или неизвистные (inconnus) 1)

Если бы эти нѣсколько епископовъ доносчиковъ, и кардиналь-архіепископъ, который сдѣлался слишкомъ усерднымъ исполнителемъ ихъ воли, судили меня и убѣдились бы въ моемъ заблужденіи, въ отношеніи къ ученію церкви; или если бы они нашли, что я упорно держусь усвояемыхъ мнѣ заблужденій: тогда, понятно, они должны были бы осудить меня, подвергнуть запрещенію и удаленію отъ алтаря.

Но съ ихъ стороны, я вижу только однъ безразсудныя требованія. Я не былъ ни обвиненъ, ни осужденъ, ни изобличенъ въ заблужденіяхъ, ни въ упорствъ относительно этихъ заблужденій. Болъе того, чистота моего въроученія заслужила похвалу ученыхъ и почтенныхъ епископовъ.

Но несмотря на эти одобренія, священникь, уб'єжденный въ томъ, что епископы поставляются Богомъ для управленія и наблюденія за Его церковью, не можетъ безъ смущенія сов'єсти вид'єть себя вынужденнымъ бороться противъ н'єсколькихъ изъ нихъ, потому что они облечены тімъ достоинствомъ, къ которому онъ теперь, какъ и всегда, относится съ глубокимъ почтеніемъ. Я уб'єжденъ въ томъ, что не слієдуетъ смізшивать власти ни съ тіми лицами, которыя облечены ею, ни съ деспотизмомъ и произволомъ; что деспотизмъ этотъ столько же



Я доказаль во второй части моей руководственной записки, что эти поводы признаются единственными, когда священникъ можеть лишиться мража съященнодъйствій.

заслуживаеть порицанія какъ и мятежъ; что не существуеть мятежа противъ власти тамъ, где применяются только самыя священныя права, къ которымъ хранители власти должны саин относиться съ благоговеніемъ; но, говорю я, несмотря на всь эти убъжденія, или даже вследствіе этихъ самихъ убъжденій, я не могу быть жертвою деспотизма, безъ глубокаго смущенія своей сов'єсти. Произволь, которому я подвергаюсь, составляеть для меня соблазнь и страшное искущение. Съ одной стороны, у меня несправедливо отнимають права священства н не уважають во мив сань священника; съ другой стороны, на меня воздагають всё обязанности этого сана; между тёмъ обязанности и права должны находиться въ связи. Церковные законы были установлены церковью для того, чтобы сдёлать священство более почетнымъ и достигнуть более благотворныхъ последствій отъ исполненія священническихъ обязанностей. Эти законы мудры и святы; но не менъе върно и то, что по ихь предположенію священникъ, исполняющій свое служеніе, должень существовать отъ этого же служенія. Когда же виновнаго священника оставляють въ его званіи, то, очевидно, онъ не можетъ уже получать содержанія при своемъ преступленін; но церковь, какъ добрая мать, поняла, что виновный, удаленный съ одной стороны изъ среды своего духовенства, в съ другой, не могущій быть причисленнымъ къ обыкновенному классу людей, не должень быть совсемь покинуть въ своемъ несчастіи, и она обязала епископа заботиться о его судьбь. Но почтенный священникъ, обвиняемый только въ томъ, что писалъ согласно съ своими убъжденіями и законами своей страны, священникъ, всегда считавшій своимъ долгомъ сохранять чистоту въроученія, который никогда не быль ни судимъ, ни осужденъ, который никогда не имълъ никакихъ недоразумьній съ духовнымъ начальствомъ при исполненіи своего служенія, священникъ, научныя познанія и нравственныя качества котораго признаны всёми 1); такой священникъ можеть ли быть поворно удалень отъ алтаря, на основаніи незакон-

<sup>1)</sup> Моя руководственная записка (1 часть) содержить въ себ'в факты подтверждающіе это въ отношенів ко ми'я. 5

наго, произвольнаго и деспотическаго отказа, и брошенъ среде свёта, оставаясь священникомъ, не могущимъ жить отъ своего служенія, и занимать среди почтенныхъ людей положенія, которое давало бы ему возможность честно вести свою жизнь? Можетъ ли такой священникъ выносить подобное состояніе и не быть страшно и деспотически смущенъ въ своей совъсми?

#### Шестое злоупотребление.

Нельзя отрицать того, что отказъ Морло можно назвать притъснениемъ, оскорблениемъ и публичнымъ скандаломъ.

Въ этомъ тройномъ отношении его поступокъ заключаетъ шестой случай злоупотребленія, ясно выраженнаго 6 ст. органическаго закона Конкордата.

Развъ нельзя назвать оскорбленіем и притисненіем, когда незаконнымъ и деспотическимъ образомъ ставять священника на равнъ съ виновными, подвергшимися позорному осужденію? Священникъ, лишенный своихъ священническихъ правъ, находится въ сходномъ положеніи съ гражданиномъ, лишеннымъ своихъ гражданскихъ и политическихъ правъ. Было бы низостью лишать почтеннаго гражданина пользованія его гражданскими правами; не имъю ли и я, съ своей стороны, права отнестись также строго къ тому поступку, который незаконнымъ образовъ лишаетъ меня пользованія моими священническими правами?

Въ положеніи, въ которое меня поставили, я принуждеть быль отдалиться отъ многихъ священниковъ, своихъ дружі, изъ боязни компрометировать ихъ въ глазахъ духовной адиннистраціи. Мѣра, принятая Морло, имѣла слѣдствіемъ то, что я уединенъ, лишенъ свободы и замкнутъ среди общества я долженъ переносить всѣ жестокія послѣдствія страінные приговора, несмотря на свою невинность. Неужели это в притовора, несмотря на свою невинность. Неужели это в притовора, есмотря на свою невинность. Неужели это в притовора в самыхъ жестокихъ, выраженное посредствомъ акта, публичнаго по своей сущности: "этотъ священникъ недостоннъ приступать къ алтарю; онъ настолько преступенъ, что заслуживаеть быть лишеннымъ самыхъ священныхъ правъ своего служенія". Вотъ каковъ буквальный смыслъ рѣшенія Морю.

Развъ это притъснение и это оскорбление не составляють пуб-

личного соблазна? Развѣ не составляетъ высшаго соблазна видѣть, что епископъ такъ мало заботится о правосудіи, что считаетъ виновнымъ того священника, котораго не желаетъ судять? Священника, котораго онъ обязанъ уважать и котораго онъ не могъ ни въ чемъ упрекнуть? Такой священникъ долженъ защищаться—это его право и долгъ. Чтобы защитить себя, онъ долженъ обнаружить деспотизмъ, жертвой котораго сдѣлался, ясно доказать и заклеймить его.

Изъ всего этого проистекаетъ великій соблазнъ; но долженъ ли соблазнъ этотъ падать на того, кто поставленъ въ необходимость защищаться, или же на того, кто злоупотребляетъ своею властью, чтобы этимъ погубить свою жертву?

Отвътъ не подлежитъ никакому сомнънію.

#### Заключение.

Отказъ, сдъланный мнъ кардиналомъ Морло, архіепископомъ Парижскимъ, въ дозволеніи мнъ служить объдню есть:

- 1) Превышеніе власти.
- 2) Нарушеніе правиль, освященных вканонами, принятыми во Франціи.
- 3) Лишеніе правосудія (déni de justice), и на основаніи этого—покушеніе на свободу, права и обычаи Галликанской Церкви.
  - 4) Отказъ этотъ есть посягательство на мою честь.
- 5) Каковое посягательство произвольно смущаеть мою совысть.
- 6) И превращается въ отношеніи ко миѣ въ притѣсненіе, оскорбленіе и публичный соблазнъ.

Итакъ, ръшеніе кардинала Морло заключаеть въ себъ шесть случаевъ злоупотребленій, выраженныхъ въ ст. 6 органическаго закона Конкордата.

Вследствіе этого, я обращаюсь къ кому следуеть съ жалобой на несправедливое решеніе духовной власти.

Парижъ 1 Февраля 1858 года.

### Ренатъ-Францискъ Гетте.

Г. Рулландъ (Roulland), министръ духовныхъ дёлъ, вёжливо просилъ меня прійти къ нему поговорить о моемъ дёлъ. Онъ

изучаль вопросы духовнаго права, и нашель, что я правь по всемъ пунктамъ, и даже сказалъ мне, что мои аппеляців в руководственная записка могуть назваться образиами логики. Но онь прибавиль: "Ужели вы хотите, г. аббать, чтоби мы начали искъ противъ монсиньора кардинала-архіеписьова Парижскаго? Императоръ никогда не дозволить этого". Я отвъчаль: "Императоръ нарушить свой долгь, вмъшавшись въ дъло, которое, по закону. не касается его. Законъ созданъ такъ же точно для Морло, какъ и для всякаго другаго епископа. который злоунотребляеть своимъ правомъ, а долгъ, который законъ возлагаеть на васъ, долженъ быть священнымъ и для васъ".--.Я не спорю, прибавиль Рулландъ, но если бы вы знале сколько жалобъ, часто основательныхъ, мы получаемъ въ мннистерствъ со стороны священниковъ противъ епископовъ! Если бы о вашей аппеляціи и о вашей руководственной записы узнало второстепенное духовенство, то жалобы такъ бы увельчились, что мы были бы приведены въ безвыходное положене. Надъюсь, г. аббать, что вы не придадите большой гласности этимъ сочиненіямъ. Вы очень серіозный человъкъ, врагъ скандала и другъ мира. Прошу васъ не обращать вниманія на несправедливость, которая вась дёлаеть жертвой. Обстоятельства могуть измёниться въ вашу пользу".

Я не объщаль министру держать въ секретъ свои аппеляція и свою руководственную записку. Я убъдился, что не достигну справедливости отъ правительства, и въжливость Рулланда была единственнымъ результатомъ жалобы моей на несправедливое обращеніе духовной власти. Формальный законъ, къ которому я взываль, не былъ созданъ для кардинала-архіепископа Парижскаго, который платилъ низостью мнимому императору за свои получаемыя отъ него почести и деньги.

Что касается кардинала Морло, который своимъ рѣшеніевъ оскорбляль мою священническую честь, то онъ столь же мам заботился о чести священника, какъ и о какомъ-нибудь приникѣ (nonnette), изготовляемомъ его отцемъ; Дарбоа — его совѣтникъ, заботился объ этомъ столько же, сколько о банкѣ съ горчицей, продаваемой въ бакалейной лавкѣ его отца, а ученый и благочестивый V. заботился о священнической чести такъ же

мало, какъ и своей собственной. Онъ продолжаль свои прелюбодвянія, и дёлаль за нихъ мужьямъ столь обильные взносы денегь, что растратиль свое личное состояніе, и всё деньги, которыя могь добывать. Кромё того, надёлаль столь значительныхъ долговь, что это чуть не разразилось величайшимъ скандаломъ въ самомъ архіепископскомъ дворё. Тогда сочли нужнымъ помёстить V. во главё одного изъ богатёйшихъ приходовъ Парижа, чтобы дать ему возможность расчитаться съ долгами, столь свято заключенными. Одинъ изъ его предшественниковъ, столь же правственный, какъ и онъ самъ, составиль значительное состояніе въ этомъ приходё; почему же и онъ не могъ бы сдёлать чего-нибудь подобнаго?

Но кредиторы такъ его мучили, что онъ не могъ переносить долъе. Однажды утромъ нашли его мертвымъ. Среди Парижскаго духовенства распространился слухъ, что онъ отравился. Имущество его было продано до послъдней тряпки, но вырученныя деньги были ничто въ сравнени съ долгами. Такимъ то образомъ заплатилъ свои долги этотъ грубый господинъ, на котораго были возложены столь важныя обязанности Морло—Дарбоа.

Оба эти Дижонца, пряникъ и горчица, составляли по истивъ одно цълое. Весьма въроятно, что пряникъ ограничился бы тъмъ, что уже сдълалъ противъ меня, но горчица нашла, что это не было достаточно горькимъ.

Итакъ, въ одинъ прекрасный день я получилъ изъ префевтуры небольшую бумагу, которой мив назначалось свиданіе въ этомъ ужасномъ домѣ, гдѣ моя нога никогда не была. Чиновникъ, принявшій меня, сказалъ мив краснья: "Господинъ аббатъ, мы получили отъ парижскаго архіепископскаго двора записку, въ которой насъ просятъ примѣнить къ вамъ тотъ законъ, какой обыкновенно примѣняется къ рабочимъ, не имъюшимъ работы, и изгнать васъ изъ Парижа".

Я долженъ отдать справедливость чиновнику префектуры. Я видъть, что онъ противъ своей воли исполнялъ постыдное порученіе, возложенное на наго. Я отвъчалъ ему: "Потрудитесь, и. г., написать архіепископу, что я не работникъ и не нужлаюсь въ работъ; что я никогда отъ него ничего не требовалъ

и никогда ничего не потребую. Если я его стёсняю въ Параже, то онъ можетъ удалиться самъ. Никто отъ этого ничего не потеряетъ. Что касается до префектуры, то я заявляю, что не исполню ея приказа". После этого я удалился.

Я хорошо предвидёль, что архіспископскій дворь не остановиться на столь прекрасномъ пути. Я приняль предосторожности. Купиль небольшой домъ въ окрестностяхъ Парижа, носелился въ немъ, и у меня осталось еще н'всколько облигацій жел'взной дороги.

Только что я успъль это устроить, какъ получиль опять новую повъстку изъ префектуры. Я опять отправился въ ужасны домъ, где мне сказали, что архіепископскій дворь настанваль на томъ, чтобы я удалился изъ Парижа. "Это опять на основанін закона о рабочих, не импющих работы? Да, отвітни мив. Вы напишите, возразиль я, кардиналу Морло, что аббать Гетте не работникъ, не смотря на то, что я работаю больше его самого и его приближенныхъ; прибавьте еще, что я собственникъ, и живу въ принадлежащемъ мнъ домъ, чего не можеть сказать ни онь, ни его приближенные; скажите также, что я капиталисть, и хотя моид оходы не такъ велики, какъ то жалованье, которое онъ получаеть, не зарабатывая его, но доходи эти все же принадлежать мив; наконець, вы напишите кардиналу Морло, что я литтераторъ, -- званіе, котораго онъ никогда не могъ достигнуть, и что я еще буду работать въ Парижь для этого прекраснаго дъла, хотя оно и навлекаеть на меня преследованія невеждь и лицемеровь. Что же касается префектуры, то я предупреждаю ее, что она только насильно можеть меня изгнать изъ моего дома. Можете ли вы, г. аббатъ. сказаль чиновникь, представить мнв акть на право владенія вашимъ домомъ. "Съ большимъ удовольствіемъ, м. г. я принесъ его съ собою". Взглянувъ на этотъ документъ, онъ сказаль мив: "Господинь аббать, вы можете спокойно оставаться у себя. Префектура не будеть теперь обращать вниманія на хлопоты архіспископскаго двора". И действительно, праникъ и горчица принуждены были терпъть мое пребывание въ Парижѣ.

Морло, въроятно, предоставиль Дорбов сноситься съ пре-

фектурой. У него было много другихъ дѣлъ. Каждый день архіенископскій дворъ наполнялся дамами, которыя управляли епархіей Парижа. Буке, первый главный викарій, возмущался при видѣ того, какъ эти кринолины, какъ онъ ихъ называлъ, порхали вокругъ архіенископа, и назначали своихъ любимцевъ на самыя лучшія должности.

Одинъ первый викарій, весьма почтенный и уже старый, увидъвши, что множество молодыхъ людей получало мъста боле высокія, чемъ его, пошель однажды къ Буке, чтобы узнать не имъють ли чего-нибудь противъ него, потому что онъ не получаеть никакого повышенія. Буке отвітиль ему: "Дорой аббать, вась нельзя ни въ чемъ упрекнуть; вы священникъ образованный и почтенный. Но чего же вы хотите? Главные викаріи не управляють епархіей при новой администраців". Послъ минутнаго молчанія, онъ прибавиль: "Не знакомы ли вы съ какимъ-нибудь красивымъ кринолиномъ! "Священникъ отевчаль: "Я не понимаю, что вы хотите этимъ сказать?". Дорогой мой аббать, прибавиль Буке, женщины избирають духовнихъ лицъ. Если вы знакомы съ красивой и привътливой женщиной, то попросите ее походатайствовать за васъ у архіепископа, и вы достигнете своей цъли. Я же не могу имъть никакого успъха".

Таково то было управленіе Морло, который занимался только красивыми *кринолинами*, и предоставиль Дорбоа всё служебныя заботы.

 $\mathcal{K}$ .

(Продолжение будетъ).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

№ 14.

ІЮЛЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.



XАРЬКОВЪ. Тяпографія Губерисваго Правменія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοούμεν.

Върою разумъваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, Іюля 31 дня 1891 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павлов*.

# Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митрополита Филарета (Дроздова).

#### (Продолжение \*).

Событія 1842 года, прискорбныя для Филарета, коснулись между прочимъ также лица, чистота нравственнаго облика котораго оставалась безукоризненною до самой кончины его. Разумъемъ высокопреосвященнъйшаго Филовея (Успенскаго), скончавшагося въ 1882 году въ санъ митрополита Кіевскаго. Въ 1862 г. Филаретъ, митрополитъ Московскій по одному случаю писаль къ нам'встнику Антонію: "Преосвященный А. 1) точно не мастеръ дёла, за которое взялся. Видно, у него остается страсть къ доносамъ непрямымъ путемъ. Безъимянный доносъ о литографированномъ переводъ пророческихъ книгъ, о которомъ онъ разсказываеть, есть его дёло; и онъ-начало смуть, которыя оть сего произошли. Если бы онъ донесъ только своему начальству, дёло обработалось бы иначе. По его милости и преосвященный Филовей, бывшій тогда инспекторомъ Петербургской академін, пострадаль безвинно" 2). Дізло въ томъ, что окончивъ курсъ первымъ магистромъ въ Московской духовной академін въ 1832 году и прослуживъ при той же академіи до 1838 года, въ августъ сего года Филовей переведенъ быль въ

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г., № 13.

<sup>1)</sup> Агаевнгель (Соловьевь), въ то времи (т. е. 1862 году) епископъ Витскій. Скончался архіепископомъ Волинскимъ въ 1876 году.

<sup>2)</sup> Письма Ф. кв Ант. IV, 332.

Петербургскую духовную академію инспекторомъ, а послі событій 1842 года назначенъ быль ректоромъ въ Харьковскую семинарію, да еще съ нѣкоторою тѣнію подозрѣнія и съ "строгимъ выговоромъ за небрежность по надзору, въ бытность его инспекторомъ С.-Петербургской академін" 1). Этотъ выговорь объявленъ былъ Филовею по окончаніи дъла о немъ, произвидившагося въ Петербургъ при Св. Сунодъ. уже въ 1844 г. 2). А между тъмъ святитель Филаретъ, зная безвинность своето питомца, еще въ томъ же 1842 г. началъ ходатайство о креводъ его изъ Харькова въ Винанскую семинарію и потомъ въ Московскую; но тогда какъ переводъ въ Виеанскую семнарію состоялся согласно этому ходатайству, ходатайство о переводъ въ ректоры Московской семинаріи не было удовлетворено со стороны графа Протасова именно вследствіе прикосновенности о. Филовея къ дълу о литографированныхъ переводахъ 3). И только уже въ 1847 г., послъ и по силъ одобрительныхъ о немъ отзывовъ святителя Филарета, онъ переведенъ быль на эту должность. Ибо "вся здёшняя служой его, --- какъ писалъ о Филовей къ оберъ-прокурору графу Протасову въ началъ сего 1847 г. Филаретъ, такъ совершенно удостовъряетъ въ его православіи, что убъждаетъ случившееся съ них недосмотръніе и недонесеніе приписывать только запутанности обстоятельствъ, а не недостатку благонамвренности 4). Въ это время, какъ мы помнимъ, уже совершался поворотъ къ лучшем въ отношеніяхъ графа Протасова къ Филарету, —и потому хода тайство последняго было уважено. Въ виду техъ же обстоя тельствъ было уважено и представление Филарета о возведени Филовея на высшую степень священноначалія—во епископы Въ 1849 году Филофей былъ рукоположенъ во епископа-виж рія Московскаго на м'ясто вышеупомянутаго Іосифа. Рукополо женіе состоялось 18 декабря сего года. По рукоположенів 🗖 лареть сказаль краткую, но превосходную, живо относившуя

Собр. мн. и отз. Фил. III, 110. Срав. Н. П. Гелярова-Платонова, Изк Пер житаю II, 192—193.

<sup>2)</sup> Coop. MH. u oms. Dua. III, 110-111.

<sup>3)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. т. дополн. стр. 121—123.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 178. См. также далъе.

ся къ чертамъ личнаго характера и предшествующимъ судьбамъ жизни новорукоположеннаго, ръчь къ нему слъдующаго содержанія: Въ откровеніи святаго Іоанна видимъ седмь Ангелова седми церквей. Можно подумать, что это небесные Ангель, хранители Церквей.—Но когда слышимъ, что нъкоторыхъ изъ нихъ Духъ Христовъ обличаетъ, и угрожаетъ имъ; Ангели же небесные не грвшать и не подвергаются прещеніямъ: 10 приходимъ къ той мысли, что подъ именемъ Ангеловъ церквей разумъются земные блюстители Церквей, то есть, Епископи. Итакъ, Епископъ есть Ангелъ Церкви: какъ много въ сей мисли поучительнаго для насъ, и даже страшнаго! Чтобы соотвътствовать наименованію Ангела, умъ Епископа долженъ быть свътель, сердце чисто, мысли и желанія духовны, жизнь удалена отъ нечистотъ плоти и міра. Какъ посылаемый за хотящих наслыдовити спасеніе, онъ паче другихъ долженъ наблюдать за собою, чтобы не искать своихъ си, но яже Божія н яже ближняго. Ангеломъ долженъ быть Епископъ; чтожъ, если мы еще не достигли не только ангельской чистоты, но и человъческаго добраго устроенія духа и жизни? Что, если намъ угрожаеть сказанное Ангелу Сардійскія Церкви: не обритохъ тыв твоих в скончанных предв Богомв?-Страшно служение наше, возлюбленный брать; однако страхъ данъ отъ Бога не для того, чтобы мы отчаявались, или унывали, но для того, чтобы страхомъ спасали себя и другихъ. Призовемъ страхъ Божій въ помощь нашему служенію: но призовемъ также, и наиначе призовемъ, любовь. Возлюбимъ служение Возлюбивпену насъ даже до смерти, смерти же крестныя. Возлюбиль служение спасению техь, за спасение которыхъ сама Божественная Любовь пострадать и умереть благоволила. Принесемъ ей желаніе подвига: и она не отречется даровать намъ силу для подвига. Жезлъ силы да пошлетъ тебъ Господь отъ Сіона. Знаменіемъ сего да будетъ жезлъ, теперь тебъ вручаемый" 1). Кто зналъ характеръ, жизнь и служение въ Бозъ почившаго святителя Филовея, самое имя котораго (Фідовеос) значить: боголюбена, тоть не можеть не согласиться, что вся

<sup>1)</sup> Cov. Q. V, 52-53.

жизнь его, поистинъ, равноангельная и въ то же время исполненная сыновней преданности къ рукоположителю, была чистымъ отраженіемъ образа, начертаннаго рукою святителя Московскаго въ этой ръчи, и самая бользнь, предшествовявшая его блаженной кончинъ, произошла, если такъ можно выразиться, отъ избытка истинно-христіанской и глубоко-патріотической любви, наполнявшей сердце его 1).

Извѣщая А. Н. Муравьева о назначеніи Филоеея въ викарін къ себъ, святитель Филареть отъ 16 декабря 1849 года писаль къ первому: "побывъ нъсколько дней безъ викарія, получаю его, и, благодареніе Богу, и державной и священной власти, согласно съ моимъ желаніемъ. Это ректоръ семинаріи Московской Филовей. Сегодня было нареченіе; послъ завтра должно быть посвящение. У меня это осьмой викарій. Съ меромъ проводиль я семь на дальнейшія поприща службы: подобаетъ молить Бога, чтобы съ миромъ сей проводилъ меня" 2). Но Господь твориль свое. Богу угодно было, чтобы проводиль святителя Филарета въ жизнь загробную далеко не сей викарій. Сей викарій, при жизни святителя Московскаго и къ утьшенію последняго, не только съ честію послужиль на двухь самостоятельныхъ епископскихъ каоедрахъ 3), но и пожалованъ быль (въ 1861 году) саномъ архіепископа. Въ 1853 году онъ уступиль свое мёсто викарія другому питомцу Филарета, ректору Московской духовной академін, архимандриту Алексію (Ржаницыну). Предшествующая судьба, да и личный характерь Алексія весьма различны были отъ судьбы и характера Филооея. Съ самаго начала своего монашества Алексій находился. какъ говорится, подъ счастливою звёздою. Осенью 1837 года. какъ намъ уже извъстно изъ раньше сказаннаго, Царская Фамилія довольно долгое время пробыла въ Москвъ. Въ числь особъ этой Фамиліи была и Царская Дщерь, великая княжна Марія Николаевна. Интересуясь разными предметами изъ области Церковной, она между прочимъ поинтересовалась обря-



<sup>1)</sup> Извъстно, что на здоровье святителя Филовея разрушительно подъйствовы и свело его въ могилу печальное событие 1 марта 1881 года.

<sup>2)</sup> Письма Ф. къ А. H. Myp. стр. 322—323.

<sup>3)</sup> Именно на Костроиской съ 1853 до 1857 и на Тверской съ 1857 года.

домъ постриженія въ монашество и пожелала видъть самый этоть обрядь на дёлё 1). Въ это-то время и было подано студентомъ Московской духовной академіи старшаго курса Руфомъ или Руфиномъ Ржаницынымъ прошеніе о постриженіи его въ монашество. 12 ноября (1837 г.) въ Чудовъ монастыръ и состоялось его пострижение съ именемъ Алексія, въ честь святителя Алексія митрополита, въ присутствіи Высочайшихъ Особъ. На мододого инока тогда же обращено было благоволительное внимание Высочайшихъ Особъ, продлившееся и на послъдующее время его жизни и служенія. Съ своей стороны святитель Филареть также обратиль на него большее, чёмъ на другихъ, вниманіе и всёми мёрами содействоваль тому, чтобы молодой инокъ былъ достоинъ Высочайшаго одобренія. Видя его разсудительность, двятельность и другія, необходимыя ідля успъшнъйшаго отправленія административных должностей, качества, онъ довольно рано выдвинуль его на служебномъ поприщъ впередъ другихъ и облекалъ большимъ довъріемъ по служов, всюду не переставая руководить имъ то словесно, а то письменно 2). Такъ уже прямо по окончаніи курса възакадемін въ 1838 году Алексій быль назначень инспекторомь Московской семинаріи, а въ началь 1843 года, посль неудавшейся понытки опредёлить ректоромъ той же семинаріи Филовея, святитель Филареть ходатайствоваль о назначеніи Алексія на эту важную должность. "По оказавшемуся препятствію къ перемъщенію архимандрита Филовея, -- писаль онъ къ графу Протасову отъ 30 января 1843 года, -- покорнъйше прошу ваше сіятельство обратить вниманіе на инспектора Московской семинарін соборнаго і ромонаха Алексія. Находясь въ монашествъ шестой годъ, инспекторомъ и профессоромъ пятый годъ, онъ постоянно себя оказываеть въ преподаваніи ученія основательнымъ, въ надзоръ бдительнымъ, въ суждении по дъламъ разборчивимъ, въ поведени твердо управляемымъ правила-

<sup>1)</sup> См. Пысьма Ф. кв роди. стр. 341-342.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятинкомъ последняго вида руководства служатъ назидательныя *Письма Филарета къ Алексио*, изданныя высокопреосвященнимъ Тверскимъ Саввою въ Москивъ въ 1883 году отдъльною кингою.

ми благочестія. Если представится вопросъ, довольно ли им'єть онъ старшинства для ректорства, соединеннаго съ настоятельствомъ Заиконоспасскаго монастыря: для сего можно представить примъръ одного изъ предшественниковъ, который (нынъшній преосвященный Виталій) съ меньшимъ старшинствомъ, по трехлетней инспекторской службъ, заступиль сіе мъсто. Познаніе мъстныхъ обстоятельствъ дветь іеромонаху Алексію преимущество, котораго не имъль бы новопришедшій, хотя и съ большимъ старшинствомъ лътъ. Кто не старъ опредъляется, тотъ долъе можеть быть удержань на мёстё; а въ семъ есть польза службы" 1). Это ходатайство было уважено, --- и Алексій опреділенъ быль ректоромъ, а съ тъмъ вмъсть и возведенъ быль въ санъ архимандрита. Но не очень долго пробыль онь въ должности ректора семинаріи. Въ 1847 году открылась вакансія ректора высшаго духовно-учебнаго заведенія Московской епархін, академін, — и Филареть не усумнился поставить Алексія первымъ кандидатомъ на эту должность, при чемъ, характеризуя его правоспособность къ занятію этой должности, въ письмъ къ тому же графу Протасову отъ 27 января 1847 г. говорилъ: "Архимандрить Алексій отличается способностями болье живыми, скоростію и многообъемлемостію соображеній въ пълахъ. и довольно разнообразною опытностію 2). И Алексій определень быль ректоромь академіи, хотя ожидали опредвленія на эту должность другаго, достойнвишаго по ученію, товарища Алексія по академін, архимандрита Евгенія в). А въ 1853 г. Фялареть представиль Алексія и на місто Филовея вы викарінепископы Дмитровскіе. 7 сентября сего года состоялся указъ о назначеніи Алексія викаріемъ; а 20 числа того же мъсяца и года въ Успенскомъ соборъ совершена была и хиротонія его. По прежнему главнымъ рукоположителемъ былъ самъ Филареть. Послъ рукоположенія и литургін, при врученін архи-



<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. т. дополн. стр. 123---124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 178.

<sup>3)</sup> Сахарова-Платонова, окончившаго курсъ въ авадемін первымъ магистронъ. Евгеній, бывшій въ посл'ядствін епископомъ Симбирскимъ, недавно скончался ва покоѣ. См. о немъ нашу зам'ятку въ Церк. Въдом. 1888 г. № 29. Срав. также Н. П. Гилярова-Платонова, Изъ переживно II, 181—182. 193—196.

пастырскаго жезла новопосвященному епископу, святитель Филареть произнесъ следующую речь къ нему: "Преосвященный Епископъ Алексій! Почти шестнадцать лётъ тому, какъ, вводя тебя въ чинъ монашествующихъ, при мощахъ святителя Алексія, им поручили тебя его покровительству, заимствовавъ отъ него тебв имя. Не сомнвваюсь, что, вывств со мною, ты презнаешь действительность его надъ тобою покровительства. Мирнымъ путемъ служенія, подъ благоволительными взорами Державной и священной власти, ты доведень до того, что тріемлешь нынъ участіе въ попеченім о его паствъ, которой онь въ теченіе въковъ не престаеть покровительствовать. Прибъгнемъ и нынъ къблизкому для насъ покровительству святителей Петра, Алексія, Іоны и Филиппа, и, моля ихъ, будемъ надваться, что ихъ молитвы и невидимое благодатное вразумленіе и содійствіе будуть споспівшествовать, чтобы начатки твоего новаго служенія были благонадежны для Церкви и благопомощны для останковъ моего настоящаго служенія.—Уже девятый являещься ты на помощь моему здёсь служенію. Храня добрую память о твоихъ предшественникахъ, и утвшаясь свътлыми знаменіями дальнъйшаго ихъ служенія 1), надъюсь н въ тебъ найти то, за что благодаренъ къ нимъ". Вслъдъ за этою историческою, если можно такъ выразиться, частію своей рыч, воспоминающею прошлое новопосвященнаго и вообще викаріатства Московскаго въ отношеніи этого прошлаго и къ самому оратору, сей послёдній продолжаеть уже исключительно наставленіемъ, которое, какъ и всегда, искусно примъняется къ личнымъ особенностимъ и духовнымъ потребностямъ наставляемаго. "Говоримъ о надеждъ,-такъ продолжаетъ святитель-витія,-не для того, чтобы почивать на ней, какъ на возглавін, но, чтобы не упадать духомъ предъ мыслію о нашемъ недостоинствъ, чтобы не колебаться маловъріемъ. Не усыплять доджна благая надежда, но къ благимъ подвигамъ возбуждать насъ, часто напоминающихъ себъ Апостольское увъщание: образъ

<sup>1)</sup> Изъ нихъ нѣкоторые къ тому времени (къ 1853 году) уже и сошли съ попниа служенія и почили, каковы: Асанасій, Кириллъ, Инновентій, Николай и Виталій.

буди възныме словоме, житеме, любовію, духоме, върою, чистотою (1 Тим. 4, 12).—Пріемля и употребляя сей жезль. право помышляй о его истинномъ началъ и значеніи. Онъ не для того изобретенъ, чтобы только показывать знаменіе начальства, но сдълался священнымъ отъ того, что святые предшественники наши употребляли его, какъ необходимую подпорт для изнуреннаго подвигами внъшняго ихъ человъка, когда въ нихъ обновлядся внутренній, поколику тлёлъ внёшній.—Теперь взыди, -- заключаеть свою речь первосвятитель Московскій, —и отъ новыя благодати подаждь благословеніе людемъ Господнимъ! 1) И Алексій оправдаль надежды, которыя возлагались на него при рукоположеніи во Епископа. Онъ быль однимъ изъ дъятельнъйшихъ помощниковъ Филарета по управленію Московскою епархією во все время своей бытности въ ней викаріемъ, ровно какъ столь же діятельнымъ администраторомъ въ качествъ самостоятельнаго епархіальнаго архіерея. Въ свою очередь и Филаретъ во все последующее время своей жизни не оставляль Алексія своею поддержкою, своимъ винманіемъ и руководствомъ, истинно отеческимъ, при томъ не только въ счастливыя, но и въ трудныя времена его служенія. доживъ и до возвращенія счастливыхъ для Алексія времень 1).

Викаріи-епископы Дмитровскіе были ближайшний помощниками святителя Московскаго по управленію епархією, при четь на ихъ долю выдёлялась значительная часть болье или менье важныхь, но во всякомъ случав второстепенныхъ обязанностей и правъ самого первосвятителя во но кромъ викаріевь во Москвъ обыкновенно постоянно или временно пребывало еще нъсколько епископовъ, также принимавшихъ нъкоторую долю участія въ сотрудничествъ Филарету, отчасти по управленію Синодальною конторою, а главнымъ образомъ по замънъ его



<sup>1)</sup> Cou. O. V, 225-226.

<sup>2)</sup> Въ 1857 году Алексій назначень быль епископомь Тульскимъ, а въ 1860 году Таврическимъ; но незадолго до кончини Филарета, въ ноябрѣ 1867 года въ отдаленной и трудной для управленія епархін Таврической переведень въ Рязав, съ пожалованіемъ въ архіепископи, а въ 1876—въ Тверь, гдѣ и скончался въ слѣдующемъ 1877 году.

<sup>3)</sup> См. опредъленіе нать въ Филарет. Юб. Сбор. 1, 5-6 и др.

въ многочисленныхъ священнослуженіяхъ, для которыхъ Филарета, при всей его любви къ священнослуженіямъ, конечно, не доставало. Бывали случаи посвященія епископовъ въ Москвъ и для другихъ епархій, при чемъ главнымъ руконоложителемъ быль также святитель Филареть. Не смотря на то, что посвящаемые во епископы предназначались не для его округа, онъ считалъ священнымъ долгомъ своимъ и ихъ напутствовать на дальнейшее высшее служение Церкви словомъ поучения. Изъ всёхъ, того и другого рода епископовъ, мы коснемся по прежнему только тёхъ, которыхъ касается Филареть въ своей проповеди. По порядку времени первымъ въ числе таковыхъ является ректоръ Костромской духовной семинаріи и архимандрить Костромскаго Богоявленскаго монастыря Евгеній Баженовъ, которому выпаль жребій получить рукоположеніе во Епископа Тамбовскаго въ Московскомъ Успенскомъ соборъ отъ святителя Московскаго Филарета 9 іюня 1829 года. Филареть мало зналъ жизнь и характеръ новорукополагаемаго. Онъ, безъ сомненія, помниль его, какъ сотоварища по Коломенской сеиннарін; но отсюда они оба еще почти отроками разошлись въ разныя отдаленныя одна отъ другой стороны вплоть до самаго 1828 года, въ которомъ Евгеній жиль на чредѣ служенія въ Петербургъ, а Филаретъ извъстное время этого года былъ тамъ же для присутствованія въ засёданіяхъ св. Сувода. Прямой, открытый характерь Евгенія и его живая, дёятельная натура не могли не быть извъстными Филарету и по отзывамъ другихъ и при возобновленіи давняго знакомства; но само собою разуивется, что Филареть не могь его знать такъ, какъ зналъ, напр., викаріевъ своихъ. Поэтому при врученіи жезла новорукоположенному епископу, Евгенію, Филареть сказаль річь такую, въ которой, указавъ на совершившееся тайнодействіе рукоположенія, именно, какъ на благодатное тайнодійствіе, низводящее на новорукоположеннаго дарованіе, поучаеть его, согласно слову Апостола, о томъ, чтобы онъ не нерадъль о семъ дарованіи вообще и въ частныхъ, возможныхъ въ предстоящемъ служеніи, случаяхъ. Филареть въ отношеніи къ рукоположенію Евгенія, по видимому, лишь исполниль порученіе св. Сунода всероссійской церкви, данное ему еще въ бытность

его въ Петербургъ весною того же 1829 года 1), а въ отношенін къ наставленію новорукоположеннаго-порученіе Церкви вселенской. Но не даромъ эта его ръчь имъ же самимъ избрана была для изданій его словъ и річей 1844—1845 и 1847— 1848 годовъ. Высокая и глубокая назидательность ея для вого бы то ни было изъ рукоподагаемыхъ во епископы выше всякаго сомнънія. Но въ виду ближайшей нашей цъли мы оставимъ пока эту сторону дъла, а обратимъ вниманіе лишь на тв черты рвчи, которыя, благодаря мудрой прозорливости оратора, имъли историческое значение въ жизни рукоположеннаго. Въ ръчахъ и пропевъдяхъ исторического характера у Филарета чаще всего одинъ намекъ скрываетъ за собою целую исторію. Это есть его особенное искусство-, сказать малыми многая", какъ онъ самъ выражается. То же и въ ръчи къ Евгенію. Евгеній, до своего вступленія въ монашество (въ 1818 году). славился какъ профессоръ словесности (въ Тулъ); а по вступленіи въ монашество и затёмъ въ ректорскую должность въ семинаріяхъ Тобольской и Костромской (въ 1819—1828 гг.) не менве славился и какъ профессоръ богословскихъ наукъ. вполнъ такимъ образомъ поддержавъ славу давшей ему окончательное образованіе Московской славяно-греко-латинской академін. Естественно поэтому было ожидать, при его живомъ. впечатлительномъ и дъятельномъ личномъ характеръ, что на церковной каоедръ въ качествъ самостоятельнаго епархіальнаго архіерея онъ будеть однимъ изъ выдающихся пропов'ядниковь. ораторовъ. Быть можеть, мысль о будущей славѣ церковнаго оратора и проповъдника не чужда была и самому рукоположенному. И вотъ рукоположитель его, самъ знаменитый проповъдникъ и ораторъ,---поучаетъ своего бывшаго товарища по семинаріи: "Видишь ли себя знающимъ Божественные догмати: не помышляй, что знаешь довольно, и не переставай онимань ученію для самаго себя: не неради. Поучаешь ли народъ: не вознеради, сгавнивая себя съ другими, ръже въ семъ упражняющимися; но поревнуй Павлу, который день и ночь со слезами училь своихъ, и отъ того истина словь его была, какъ



<sup>1)</sup> Cn. Ilpub. Kt Teop. 1872, XXV, 438. 439; cpab. 1886, XXXVIII, 381.

животворное солице. а слезы его, какъ благотворный дождь ди духовной нивы. Встрътишь ли въ паствъ твоей невъжествующихъ и заблуждающихъ: не обезпечивай себя мыслію, что они сделались такими при твоихъ предшественникахъ: не меради. Безуспъшность предшественниковъ не оправдаетъ безуспъшности преемника. Усмотришь ли христіанъ не христіански живущихъ: не раздражайся, но и не смотри равнодушно: не неради. Обличи злое дъло кроткимъ словомъ, и еще болъе обличи добрымъ примъромъ" 1). Что же теперь далъе? Какъ животворное солнце, какъ благотворный дождь, подъйствовали эти святыя слова на рукоположеннаго Евгенія. Будучи послъдовательно епископомъ Тамбовскимъ (1829-1832), Минскимъ (1832-1834), экзархомъ Грузік архіепископомъ Карталинскимъ (1834-1844), архіепискомъ Астраханскимъ (1844-1856) и, наконедъ, архіепископомъ Псковскимъ (1856-1862), всюду сопровождаемый добрымъ словомъ, советомъ и содействіемъ Филарета, Евгеній вездѣ говориль съ церковной каедрь: не очень часто, но за то когда говорилъ, то говорилъ "свльно, убъдительно и въ высшей степени пріятно, особенно выразительностію річи 2), и слово его было вполит дійственно по отношенію къ слушателямъ. Не даромъ же, когда Евгеній, благодаря все тому же графу Протасову, долженъ быль въ 1844 году покинуть высокій пость экзарха Грузіи, въ прощальной рёчи къ нему однимъ Тифлисскимъ церковнымъ ораторомъ (архим. Флавіаномъ) было сказано: "о десятилётіи твоемъ воспоминать со слезами будуть всё люди, тебе преданные и любящіе видёть въ теб' образь Христа Пастыреначальника, и сынове сыновъ повъдять о тебъ грядущему роду, воспоминая тьхъ чудесахъ милости и правды, кои рукою твоею въ земли ей сотвориль Господь" 3). Не даромъ также, съ другой стороны, онъ избранъ былъ отъ академіи наукъ въ члены-корреспонденн ея по отавлению Русскаго языка и словесности, а отъ кон-

<sup>1)</sup> Cov. Ous., III, 117.

<sup>2)</sup> О. прот. Н. Т. Каменскаго, Краткая исторія Астраханской епархіи, стр. 32. Астрахань, 1886 г.

<sup>3)</sup> Tamb me, ctp. 128.

ференцій Кіевской и Казанской академій духовныхъ-въ почетные члены этихъ академій. Укажемъ для примъра еще на одинъ случай. "Особенно не неради, внушалъ Евгенію рукоположитель его, --- употреблять дарование разума духовнаго на безпристрастное испытаніе и осмотрительное руководствованіе тёхъ, которымъ будешь давать участіе во благодати священства, и святую ревность на очищение дома Божия отъ соблановъ, сѣемыхъ недостойными служителями олтаря. Для сего со страхомъ воспоминай нерадение первосвященника Иліи, которос кончилось погибелію его и его детей, и уничиженіемъ самой святыни кивота Божія<sup>и 1</sup>). Вскоръ же по вступленіи своемь на епископскую канедру въ Тамбовъ, Евгеній имель случай примънить къ дълу это наставление своего рукоположителя. Въ одномъ селѣ Кирсановскаго уѣзда Тамбовской губерніи почт весь причтъ, по крайней мъръ два священника, діаконъ, дьячекъ, состояли между собою въ близкомъ родствъ и кром того одинъ изъ этихъ священниковъ во многихъ отношеніях открыто заявиль себя недостойнымь служителемь одтаря. Преосвященный Евгеній распорядился перемёщеніемъ его въ другой приходъ. Но прихожане, конечно, подъ вліяніемъ остальной родни перемъщеннаго, принесли на такое распоряжене жалобу въ св. Сунодъ, выставляя перемъщеннаго, какъ ю стойнаго и любимаго ими пастыря. Св. Сунодъ предписал преемнику Евгенія Арсенію 2) разслідовать діло и если в окажется другихъ къ состоявшемуся перемъщенію священны Архиппова, кромъ его родства съ другими членами причта, те удовлетворить желаніе прихожань возвращеніемь его на преж ній приходъ. Преосвященный Арсеній, разследоваль дело нашедши за Архипповымъ много недостойныхъ служителя олгаря дёяній, доносиль о томъ св. Суноду, спрашивая, возможн ли при такихъ условіяхъ удовлетвореніе желанія прихожан означеннаго села (Верхней Оржевки). Дело, начатое еще в 1831 году, такимъ образомъ, доведено было до начала 1833 года Филаретъ Московскій быль въ это время въ Петербургъ.



<sup>1)</sup> Cov. Ø. III, 117.

<sup>2)</sup> Москвину, въ последствии митрополиту Кіевскому.

по вопросу преосвященнаго Арсенія, въ защиту рукоположеннаго имъ и наставленнаго по рукоположенію Евгенія, далъ следующее мивніе по этому делу: "Духовнаго Регламента о пресвитерахъ, въ правилъ 27, соединение родственниковъ въ одномъ причтъ признается зломъ, которое епископы весьма пресекать полжны, и дозволяется быть вь одномъ причте не болье, какъ двумъ родственникамъ. А какъ въ селв Верхней Оржевкъ два священника и всъ причетники при одной церкви допущены родственники, въ явную противность сего узаконенія, предшественниками епископа Евгенія; напротивъ же того епископомъ Евгеніемъ священникъ Архипповъ, по причинъ родства, выведенъ изъ того села, согласно съ означеннымъ узаконеніемъ: то оставить сего священника на прежнемъ мъстъ, значило бы уничтожить распоряжение законное, а возстановить прежнее, противозаконное. Снисходительнымъ опредёленіемъ святьйшаго Сунода 22 іюня прошедшаго года 1) вельно оставить Архиппова на прежнемъ мъсть въ томъ только случав, буде онъ отведенъ отъ церкви единственно по родству, безъ другихъ побудительныхъ причинъ. Но какъ изъ донесенія епархіальнаго начальства открылось, что отведень онъ не единственно по родству, но, сверхъ того, и по другой важной причинъ, что судился по дълу о ночномъ буйствъ и стръляніи изъ ружей, по которому не оправданъ, а прощенъ по всемилостивышему манифесту, и котораго изследование затруднено было родствомъ причта: то, и по вышеозначенному снисходительному определенію святейшаго Сунода, Архипповъ не иметь права остаться на прежнемъ мъстъ. — Епископъ Евгеній въ 1831 году исправиль оплошныя и противозаконныя действія своихь предшественниковъ, 2) которые допустили обоимъ Оржевскимъ причтамъ переродниться, и не отвели Архиппова въ 1826 году, 3) при ръшеніи о немъ дъла. Если столь благонамъренныя и со-



<sup>1)</sup> Филарета въ это время не было въ Петербургв.

<sup>2)</sup> Предпественнявами Евгенія на Тамбовской каседрі съ 1812 года, когда возниклю первое судебное діло противъ Архиппова, были: Іона Васильевскій (1812—1821), Ософилактъ Ширяевъ (1821—1824) и Асанасій Телятевъ (1624—1829).

<sup>3)</sup> Въ семъ именно году 1 января и последоваль выше означенный всемилоставейний манифесть по случаю восшествия на престоль.

гласныя съ закономъ решенія епархіальныхъ начальниковъ высшее начальство будеть перемёнять, то весьма надлежить опасаться, чтобы чрезь то не уменьшилось послушание подчиненныхъ местнымъ начальствамъ, и чтобы не умножить безъ пользи обременительныя для святвишаго Сунода просьбы объ отивнъ епархіальныхъ ръшеній, подъ маловажными предлогами. Посему полагаю мивніємь: 1) решеніе епископа Евгенія обы отведеніи священника Архиппова въ другое село, по причинъ родства и сомивнія о немъ по бывшему двлу, признать правильнымъ. 2) Въ удовлетвореніе прихожань опредѣлить на его мъсто другаго достойнаго, который бы не быль въ родствъ съ прочими священно и церковно-служителями села Верхней Оржевки. 73) Поставить во внимание епархіальнаго начальства остающееся многочисленное ихъ родство, для уменьшенія онаго. при благопріятныхъ случаяхъ, въ согласность съ Духовныхъ Регламентомъ". Св. Сунодъ вполнъ согласился съ мнъніемъ святителя Филарета 1). Такъ, рукоположенный святителемъ Филаретомъ исполняль наставленія послёдняго, а этоть послёдній не переставаль поддерживать рукоположеннаго въ духъ своихъ наставленій и при исполненіи сихъ наставленій въ дальныйшее время.

Не прошло еще одного года со времени рукоположенія Евгенія во епископа Тамбовскаго, какъ на Филарета подобнымъ же образомъ возложено было новое порученіе Св. Сунода—рукоположить ректора Владимірской духовной семинаріи и архимандрита Переяславскаго Данилова монастыря Павла во епископа Костромскаго. Это рукоположеніе состоялось въ день Святаго Духа 26 мая 1830 года въ Московскомъ большомъ Успенскомъ соборъ. День быль избранъ для рукоположенія съмый лучшій во многихъ отношеніяхъ. Прежде всего этотъ день для самого рукополагаемаго имъть весьма важное значеніе. Онъ быль родомъ изъ Переяславскаго уъзда Владимірской губерніи и особенное всегда питаль уваженіе къ находившимся близь его родины и устроеннымъ въ честь Св. Тронцы монастырямъ: Переяславскому Данилову, Троицкому и Тронце-



<sup>1)</sup> Собр. мн. и отз. Фил. т. дополи. стр. 576-578. Спб. 1887.

Сергіевой Лавръ. 7 льть оть роду онь привезень быль вь последнюю и помещень въ находившуюся здёсь духовную семинарію. Это было въ 1797 году, а въ 1800 году, какъ извъстно, сюда же переведенъ былъ изъ Коломенской семинаріи 18-летній Василій Дроздовь, что въ последствіи митрополить Московскій Филареть. Съ 1803 года Петрь Подлипскій (такъ звали въ мірѣ преосвященнаго Павла) сталъ уже полъ руководство Дроздова, какъ учителя, и находился подъ этимъ руководствомъ до самаго 1808 года, когда и онъ самъ, будучи уже ученикомъ богословія, отправлень быль въ новооткрывшуюся Петербургскую академію, и Дроздовъ, уже въ санъ іеродіакона, быль вызвань туда же. Въ Петербургъ опять Павелъ все время своего пребыванія, т. е. до 1814 года, провель то подъ наставническимъ, а за темъ подъ начальственнымъ руководствомъ Филарета. И только уже съ 1814 года, по окончаніи курса въ академіи Павелъ на долго разошелся съ Филаретомъ, бывъ опредъленъ учителемъ Владимірской семинаріи. Въ 1817 году онъ быль пострижень въ монашество, а въ 1820 году быль определень ректоромъ этой семинарів и вибств съ тъмъ получиль въ управление Троицкій Даниловъ монастырь въ Переяславлъ. Управляль онъ этимъ монастыремъ до самаго времени рукоположенія въ санъ епископа, а долго спустя после того, прослуживъ Церкви въ санъ епископа Костромскаго (1830-1836) и архіепископа Черниговскаго (1836-1859), испросиль себъ увольнение на покой, при чемъ помъстился опять въ своемъ любимомъ монастыръ Троицкомъ Даниловъ, съ управленіемъ симъ монастыремъ, въ которомъ чрезъ три года и скончался (въ 1861 году). Въ виду такого значенія Троицына дня для рукополагаемаго, святитель Филаретъ, которому суждено было стать для Павла и отцемъ и руководителемъ по рукоположенію во епископа, въ своей річи къ нему по рукоположеніи и при врученіи жезла говорить ему: "Общее торжество Церкви во славу Святаго Духа, се содълалось для тебя въ особенности торжествомъ Святаго Духа". И далье раскрываеть подробности значенія этого священно и церковно-историческаго событія въ приложеніи къ рукоположенію и новорукоположенному. "Но,-продолжаеть нашъ ора-

торь,-празднуя для себя праздникъ Духа, не умедли обратить мысль твою на последующие за онымъ дни духовнаго деланія. Противъ немощей и недостатковъ природы, ободряя себя надеждою на силу и избыточество благодати, умъряй дерзноеніе сея надежды благоговъйнымъ страхомъ не легкихъ обязанностей возложеннаго нынъ на тебя служенія. То и другое принадлежить къ законамъ и требованіямъ Духа", въ доказательство чего приводить Іезек. 3, 14, 16-—18, и на основаніи этого текста делаеть дальнейшее наставленіе, а въ заключеніе вручаеть жезль и оканчиваеть наставление уже примънениемъ къ сему значенія жезла, какъ жезла правости и жезла царствія, а также и жезла утпиненія пасомыхъ 1). И Павель, по рукоположеніи своемъ, какъ святыню, храниль эту річь святителя отца къ нему, стараясь на дёлё выполнять заключающіяся въ ней наставленія <sup>2</sup>). Въ свою очередь и святитель московскій во все последующее время отечески относился къ рукоположенному имъ во епископы Павлу, доказательствомъ чего служать многія письма святителя Филарета 3).

По видимому, Филаретъ такъ уже много говорилъ ръчей по рукоположении во епископа, что у него долженъ былъ бы истощиться и запасъ предметовъ для такихъ ръчей. Уже за одно царствование Николая мы видъли цълыхъ шестъ такихъ ръчей. И однако мы должны еще разсмотрътъ одну—седьмую. Разумъемъ ръчь, говоренную въ московскомъ Успенскомъ соборъ въ 12-й день августа 1834 года по рукоположении ректора Черниговской духовной семинарии и настоятеля Черниговскаго Елецкаго монастыря, архимандрита Агапита въ епископа Томскаго и Енисейскаго. Эта превосходная ръчь, напечатанная в въ Христіанскомъ Чтеніи за 1834 годъ и въ собраніяхъ словь и ръчей Филарета изданій 1835, 1844, 1848 годовъ, имъстъ весьма любопытную для себя исторію. Какъ извъстно, Филаретъ говорилъ проповъди и ръчи свои обыкновенно съ помощію



<sup>1)</sup> Cov. Ø. III, 442-445.

<sup>2)</sup> Какъ Павелъ относился къ Филарету, это можно видъть, напр., изъ писъч его къ последнему, помещеннаго въ Душенол. Чтеніи за 1887 г. ч. ІІ, стр. 369—370

<sup>3)</sup> См., напр., Письма Ф. кв Ант. III, 392. 400; IV, 241; Собр. мм. и опи. доп. стр. 158 и др.

тетрадки. Между темъ многіе, зная великость его проповёдническаго таланта, удивлялись этой привычкъ его. "Отчего, спрашиваль Филарета, между прочимъ, намъстникъ Сергіевой Лавры архимандрить Антоній, -- не бесёдуете вы съ народомъ въ храмъ безъ приготовленія, какъ дълаль это часто митрополить Платонь? И въ обыкновенномъ вашемъ разговоръ каждое ваше слово хоть въ книгу пиши... Смёлости недостаеть, отвёчаль владыка. Были, впрочемь, случаи, когда я отваживался говорить безъ тетрадки и почти не готовясь. Такъ, при рукоположени Агапита во епископа Томскаго въ Успенскомъ соборь, надумался говорить къ нему уже во время чтенія Апостола. И что сказаль тогда, забыль по окончаніи річи. Дня три уже спустя, когда тхаль я куда-то, вспомниль, что говориль, и дорогой, въ каретъ, зацисалъ" 1). Любопытно теперь обратить вниманіе на самую річь, сказанную при такихъ необычайныхъ условіяхъ и однако же пользующуюся такой извёстностію. "Преосвященный епископъ Агапитъ!--обращался онъ къ новорукоположенному въ своей ръчи. Бога Отца прозръніемъ и предуставленіемъ, царственнымъ вкупъ и священноначальственнымъ мановеніемъ Господа нашего Інсуса Хріста, благодатію и действіемъ Святаго Духа, при молитвенномъ и рукоположительномъ служении соепископовъ, пріяль ты нынъ часть епископскаго дарованія, предназначеннаго, по изъясненію Апостола, къ совершенію святыхъ, въ дило служенія, въ созидание тъла Хрістова (Еф. 4, 12). Часть епископскаго дарованія, сказаль я, не уменьшая твое настоящее пріобретеніе, но изъ указанія на цілое, къ которому принадлежить сія часть, желая извлечь полезныя и утёшительныя для тебя мысли. Какое же это целое, котораго часть досталась тебе въ нынешнемъ дарованіи? Не меньше, какъ епископство Хрістово. Ибо самого Інсуса Хріста Апостолъ Петрь называеть, по славенскому переводу посланія, посытителемь, по греческому подлиннику, —епископомъ душъ (1 Петр. 2, 25). Онъ, раздъляя свое собственное епископство душъ, примънительно къ потребностямъ Церкви, коей Онъ есть Глава (Кол. 1, 18), даль есть

<sup>1)</sup> См. у Сушкова въ его Запискаже о жизни и врем. Филарета, стр. 48 прилож.

овы убо Апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители (Еф. 4, 11). Видишь, какого чуднаго достоянія часть пріяль ты нынь: часть того дарованія, которыть Благовъстники предали и неповрежденнымъ сохранили Евангеліе Хрістово, ---которыхъ Пророки освіщали мракъ сокровеннаго и будущаго, --- которымъ Апостолы преобразили мірь язнческій въ хрістіанскій, --- которымъ Іоаннъ возгремѣль о Богь Словъ, -- которымъ Петръ поколебалъ Синагогу, -- которымъ Павель от Герусалима и окресть даже до Иллирика исполнил благовътствование Хрістово (Римл. 15, 19), --которымъ Аевнасій, Василій, Григорій утвердили православіе и низложили ереси,-отъ котораго Іоаннъ златыми струями ученія усладиль н напонлъ Церковь.-Помышляй о семъ, и воскриляй твой духъ, и возбуждай твою ревность, и утверждай твое упованіе на помощь свыше". Надобно полагать, что назначеніе въ епископы отдаленныхъ отъ центра Россіи странъ Сибирскихъ смущало и несколько страшило Агапита, что требовалось такое усиленное ободрение его со стороны рукоположителя его во епископы. То же ободреніе, дъланное досель въ общихъ чертахъ.---въ отношеніи къ высоть сана, которымъ облеченъ быль новорукоположенный, продолжается затёмъ и въ более частныхъ чертахъ, по примъненію собственно къ личнымъ потребностямъ характера и къ мъсту предстоящаго служенія новорукоположеннаго. "Немощь ли устрашаеть тебя?-говорить ораторъ. Вспомни, что и Апостолу свазалъ Господъ: сила Моя въ немощи совершается (2 Кор. 12, 9).—Озабочиваеть ли тебя то, что не на готовый идешь престоль, но должень будень самъ постановить и утвердить твое съдалище 1), и при томъ на такой земль, гдь не многонасьянную ниву Хрістову окружають и плевелы и терніе? 2)-Возгри на Павла, который не только не приходиль въ смущение отъ подобныхъ затрудненій, но еще любиль благовистити не идиже именовася

<sup>1)</sup> До Агапита Томской епархін, какъ отдільной, не существовало. Доталі Томскъ причислялся къ Тобольской епархін.

<sup>2)</sup> Кромъ азіатскихъ язычниковъ, магометанъ и пр., въ Томской в Кинсейской губерніяхъ было и есть много раскольниковъ и другихъ сектантовъ, носеленцевъ, изъ бывшихъ преступниковъ и т. д.

Хрістост, и не на чужомт основаніи созидать (Римл. 15, 20).— Затрудняеть ли тебя отдаленность паствы, теб' вв времемой? 1)-Опять возари на Павла, который, не довольствуясь тёмъ. что своимъ служеніемъ наполниль пространство отъ Іерусалима до Иллирика, еще побуждаемъ былъ Апостольскою ревностію распространить свои подвиги до Рима и до Испаніи; или-если трудно смотръть такъ далеко-воззри на собственномъ твоемъ пути на святаго Стефана Пермскаго 2), на святаго Иннокентія Иркутскаго <sup>3</sup>). Не добрые ли предшественники? Не благь ли путь, который лежить по следамъ ихъ?-Пріими же благодушно и благонадежно сей, частію, если угодно, и путническій, нанивче же пастырскій жезль; и гряди въ кріпости Господней, и совершай спасеніе людей Божінхъ. По образу древняго патріарха, ст жезлом сим прейди предви Европы, и да дастъ Господь, да будеши болъе, нежели во два полка (Быт. 32, 10) спасаемыхъ 4). Подлинно не большая, но прекрасная рёчь, достойная быть образцовымъ руководствомъ для всякаго епископа темъ более, что у всякаго епископа есть свои трудности, требующія такого же ободренія, которое преподано было въ 1834 году Агапиту. Въ то же время ръчь эта, -- недьзя не согласиться, ---имбеть такъ много различнаго оть разсмотренныхъ досель рычей подобняго рода, что представляется какъ бы совершенно новымъ, независимымъ отъ нихъ, плодомъ проповъднической дъятельности святителя московскаго; а въ виду сказаннаго выше объ условіяхъ ея происхожденія, невольно заставляеть удивляться силь и обширности проповыдническаго таланта Филарета.—Не болбе семи леть однако потрудился преосвященный Агапить на своей новой "не многонасвянной нивъ". 10 іюня 1841 года онъ получиль увольненіе отъ упра-

<sup>1)</sup> Томскъ отъ Москвы въ разстояния на 3500 слишкомъ верстъ, а Енисейскъ еще далъе того на 1000 верстъ.

<sup>2)</sup> Св. Стефанъ, по фамили Храпъ, былъ епископомъ Велико-Пермскимъ съ 1383 но 1396 годъ и какъ просвътитель Перми былъ первымъ тамъ епископомъ. Тамъ и скончался въ 1396 г.

<sup>3)</sup> Св. Инновентій І, по фамилін Кульченскій, святительствоваль въ Иркутсків съ 1727 года и до блаженной кончины своей въ 1731 году.

<sup>4)</sup> Cov. O. III, 279-280.

вленія Томскою епархіею и назначенъ быль членомъ Московсковской Сунодальной Конторы и, такимъ образомъ, поступиль вр листо бинскоповр-содрачиковр своема ракопочожителю по служенію Московской епархін, бывъ въ такомъ положенів до 1 генваря 1854 года, когда скончался. Въ теченіе этого свыше 13-летнято періода служенія своего въ Московской епархіи, онъ состояль, сверхь того, изв'ястное время настоятелемъ Воскресенскаго, Новый Іерусалимъ именуемаго, ставропигіальнаго монастыря, управляль и Донскимъ ставропигіальнымъ монастыремъ, и быль благочиннымъ монастырей. Благодаря некоторымъ странностямъ своего характера и действій онь въ это время иногда и доставляль много безпокойствъ и огорченій святителю Филарету: однако въ общемъ добрыя отношенія ихъ между собою никогда не прекращались, главнымъ образомъ, конечно, потому, что самъ Филареть не переставаль быть ему истиннымь отцемь, щадившимь его немощи, какъ о томъ свидътельствують многочисленные случаи изъ общирной переписки Филарета съ разными лицами. Филаретъ съ нъжностію любящаго отца и старшаго брата посвщаль его во время его бользненных состояній, и если не могъ быть на погребени его, то единственно потому, что самъ сильно занемогъ. Въ свою очередь и Агапитъ цениль это расположение и добрыя отношения къ нему Филарета 1). Такъ всегда кръпки для Филарета были узы, которыми связывались епископы по рукоположенію. Мы не забыли, конечно, какъ, напр., самъ онъ относился къ своему рукоположителю Серафиму, митрополиту Новгородскому, не смотря на огорченія. которыя иногда отъ него испытываль. Такъ онъ относился в къ своимъ сынамъ по рукоположению. И отъ того-то для самихъ рукоположенныхъ имъ такъ плодотворно было это его къ нимъ отношеніе.

Помощь, которую оказывали Филарету его викаріи и другіє. пребывавшіе въ Москвъ и Московской епархіи, епископы, бы-



<sup>1)</sup> Обо всемъ этомъ см., напр., Чт. вз общ. люб. д. просв. 1877, III, 159—160;—1885, III, 1—2;—Письма къ Ан. Муравьеву, стр. 96, 207, 344—346. 405—406. 408. 430. 541;—Письма къ Ант. II, 21. 246; III, 203. 251; Русж. Арачя. 1879, II, 272 и мн. др.

да многообразна и въ общихъ чертахъ своихъ была точно опредълена особыми частію синодальными, частію мъстными консисторскими указами и постановленіями. Но въ лёствицё лицъ церковнаго управленія Московской епархіи далеко не последнее мъсто занимали и другія лица духовенства Московскаго, какъ-то: архимандриты, протојерен, священники и т. д. Въ настоящемъ нашемъ изследовании намъ нетъ надобности входить подробно въ эту сторону жизни Московской епархіи. Мы только скажемъ, что если святитель Филареть самихъ епископовъ не оставляль безъ своего отеческаго наставленія съ церковной каседры и безъ дальнъйшаго руководства, то тъмъ болре этого нужно било ожидать вр отношени кр низшим чинамъ церковной ісрархіи въ подвідомой ему спархіи. Говорить де о томъ, какъ много было назидательнаго въ этихъ архипастырскихъ бесёдахъ мудраго святителя съ ввёреннымъ ему духовенствомъ, въ этихъ его наставленіяхъ последнему, раздававшихся не только съ церковной каоедры, но и въ частныхъ, личныхъ его сношеніяхъ съ тіми или другими духовными лицами. Многимъ и весьма многимъ изъ здравствующихъ еще досель лиць духовенства Московскаго, въ Москвъ ли или въ другихъ мъстахъ совершающихъ теперь свое служение, глубоко памятны эти бесёды и наставленія почившаго святителя. Особенно же учительная сторона деятельности духовенства обращала на себя вниманіе святителя, который самъ быль великимъ учителемъ Церкви. Кому изъ лицъ бывшаго въ его время Московскаго духовенства не памятны тъ случан, когда Фидареть просматриваль ихъ проповёди и съ ними бесёдоваль по поводу техр или другихр достоинствр или недостатковр сихр пропов'вдей? Въ свое время и въ своемъ м'вств мы подробне разсмотримъ эту сторону дъла. А теперь мы обратимъ вниманіе лишь на одинъ случай подобнаго рода, бывшій въ царствованіе Николая Павловича и им'єющій не маловажное значеніе. "Въ праздникъ святителя Алексія, 12 февраля 1854 г., читаемъ разсказъ современника объ этомъ случав, --- высокопреосвященный Филаретъ служилъ въ каоедральномъ Чудовомъ монастыръ съ 2-мя архимандритами, 2-мя протојереями (Адріановскимъ и Троице-Арбатскимъ) и 2-мя іеромонахами. Небы-

валое прежде назначение въ служению въ монастыре приходсвихъ протојереевъ, не ихъ однихъ удивило.. Чтобы это значило? Некоторые подагали, что митрополить наградить ихъ палицей (а это было возможно тогда безъ представленія въ Сунодъ), но этого не случилось. Въ концъ дитургін опъ сказаль имъ: "я буду говорить слово, а вы на солею (къ амвону) выйдете". Проповёдь его была на этотъ день особенно замѣчательна примѣнимостію къ пастырямъ духовнымъ 1). Эта проповёдь сказана была на тексть: Повинуйтеся наставником вашим и покоряйтеся: тіи бо бдять о душах оаших (Евр. 13, 17). Не разъ уже и раньше святитель-витія избираль этоть тексть для своихъ пропов'ядей на день святителя Алексія. Но какъ въ другихъ подобныхъ случаяхъ. такъ и здёсь, онъ съумель найти новую сторону въ содержани текста и на ней утвердить главную мысль проповъди. Главное вниманіе слушателей обращаеть онъ въ настоящій разъ на последнія слова приведеннаго текста, раскрываеть важность бодрствованія наставниковь о душахъ, наставляемыхъ или ввіренныхъ руководству ихъ, ровно какъ и важность и необходимость таковыхъ наставниковъ, а затемъ говорить: "слышаще сіе, можеть быть, думають, и готовы сказать: дайте намъ такихъ наставниковъ, какъ святий Павелъ, какъ святий Алексій, мы желалибы повиноваться и нокоряться такимъ наставникамъ". И далъе, обращая слово ближе всего на себя и на стоявшихъ здёсь же представителей духовенства, продолжаеты "Пріемлю обличеніе и обращаюсь къ себі и другимъ, на которыхъ, по судьбамъ Божінмъ, паль жребій бодрствовать о душахъ. По истинъ, братія и сослужители, со страхомъ в крайнею заботою должны мы помышлять, таковы ли мы, какихъ требуетъ наше служение. Не говорю, облечены ли вы особенными знаменіями благодати, какъ святый Павель, какъ святый Алексій. Особенные, чрезвычайные дары благодати Духъ Святый раздаетъ, якоже хощетъ, и они не быле негогда предметомъ общаго требованія. Но довольно ли мы стараемся снискать духовное просвещение для себя, чтобы основтельно и удостовърительно наставлять другихъ? Такъ ли бла-

<sup>1)</sup> Душеп. Чт., 1878, II, 462. Сообщение о. архимандрита Григорія.

гоустрояемъ нашу жизнь, чтобы она могла поучать безъ слова, паче слова? Бодрствуемъ ли о душахъ? Какъ будемъ наставлять другихъ, если не ревнуемъ о наставленіи самихъ себя? Какъ будемъ руководить къ духовной жизни другихъ, если наша жизнь опутана мірскою суетою? Какъ возбудимъ другихъ къ прилежной и непрестанной молитвъ, если у насъ въ совершени перковной молитвы могутъ они примъчать не довольно благоговейнаго вниманія и точности въ исполненіи отцепреданнаго чина? Словесныя овцы, --- не какъ безсловесния. — могуть сами различить безопасную пажить отъ опасной дебри; и потому сами будуть виновны, если сдълаются добычею волка: но не будеть ли виновенъ пастырь, который дремлеть тогда, какъ разсыпающихся овецъ надлежало бы останавливать и собирать? Да внимаемъ себъ и служенію нашему, дабы грозное слово Господне, изреченное на пастырей Ивранаевихъ, не возгремвло и на насъ; пасоща пастыріе самихв себе, а овецъ Моихъ не пасоша. Се Азъ на пастыри (Іезек. 34, 8. 10)<sup>и</sup>. 1) Итакъ, вотъ для чего,—для слушанія пропов'яди вызваны были и къ служенію въ Чудовъ монастырь и на солею представители бълаго духовенства. Въ согласіи съ такою цълію проповъди, Филареть, посылая послъднюю въ рукописи къ намъстнику Лавры Антонію, въ письмъ отъ 16 февраля писаль ему: Для посылаемой при семь тетради желаю во первыхъ вашей, отецъ нам'встникъ, цензуры. Думаете ли, что сказанное годится и читать, особенно духовенству? Если ваша цензура разсудить остановить всю тетрадь, или сдёлаеть замъчанія: возвратите оную ко мнъ. А если пропустить ваша цензура: то предложите цензуръ Академической, и пусть она изречеть свой судъ". 2) Конечно, и та и другая цензура нашла проповедь святителя-витіи вполне заслуживающею напечатанія для общаго назиданія, особенно же для наставленія духовенства. И проповёдь была въ томъ же году напечатана въ Академическомъ изданіи: Творенія св. Отщова и затімъ въ собраніи словъ и річей Филарета изд. 1861 года.

И. Корсунскій.

(Продолжение булетъ).

<sup>1)</sup> Cov. Ø. V, 247.

<sup>2)</sup> Hucha O. 111, 268.

## Историческія данныя для опредѣленія хронологія « йітыдоэ ахинэальяная « \* йітыдо» ахинэальяная « \* йітыдо» ахинэальяная « \* фітыдо» акинэальяная « \* фітыдо» «

## Общая хронологія жизни Іисуса Христа.

**Пля правильнаго пониманія событій земной жизни Інсуса** Христа, надобно точно опредвлить хронологическія данныя для каждаго событія, потому что эти данныя составляють существенный элементь исторіи. Опредвляя согласіе и преемственность событій, хронологическія данныя позволяють лучше понимать характеръ событій, а указывая точный промежутокъ времени, который отдёляеть ихъ отъ насъ, хронологическія данныя темъ самымъ дополняють реальность (действительность) событій и (историческихъ) личностей. Первое, что забывается скоръе всего, когда какое-либо бытіе погружается въ даль прошедшаго, это хронологическія данныя. Еще рисуется въ памяти образъ бытія, но уже нельзя точно опредълить его хронологическихъ данныхъ, какъ астрономія не можеть вычислить разстояній солнцъ, погруженныхъ въ глубинахъ млечнаго пута. Люди, которыхъ время жизни можно точно опредвлить, сут какъ бы свътила, которыя мы можемъ помъстить, съ математической точки эрвнія, въ безконечномъ пространствів и когорыя можемъ наблюдать во всёхъ ихъ движеніяхъ и во всёхъ ихъ фазахъ.

Жизнь Іисуса Христа тоже имъетъ свои хронологическіх данныя, и первая обязанность историка, при научномъ изсль-

<sup>\*)</sup> Изъ "Jésus Christ" par R. P. Didon. 1891. V. Appendice A. T. II.

дованіи этой жизни. состоить въ томъ, чтобы точно установить эти данныя.

Обыкновенно въ человъческой жизни существуетъ три главныхъ событія: рожденіе, вступленіе въ общественную жизнь и, наконецъ, смерть.

Эти же три событія составляють и общую хронологію жизни Інсуса Христа.

Если бы, при опредвленіи времени этихъ основныхъ событій, захотьли ограничиться простымъ указаніемъ на тоть или другой годъ,—что, по истинъ, не имъло значенія въ теченіе болье чъмъ 18-ти стольтій, и что совершенно было достаточно для исторической достовърности жизни Іисуса Христа,—то и тогда историческая достовърность евангельскихъ событій была бы полная, и евангельскія преданія не оставляли бы желать ничего большаго.

Эти преданія сводятся къ следующему итогу: Іисусъ родился при императоре Августе и царе Ироде, во вторую половину царствованія перваго и последніе годы царствованія второго.

Ему было около тридцати лътъ, когда Онъ получилъ крещене отъ Іоанна.

На пятнадцатомъ году царствованія Тиберія, Его пропов'єдчическая д'ятельность была въ полномъ развитіи. Онъ умеръ въ царствованіе Тиберія, когда Пилать быль правителемъ Іудеи.

Воть сколько евангельскихъ событій, доказанныхъ, очевидныхъ, научныхъ, подтверждаемыхъ вселенскимъ преданіемъ, ючно установленныхъ исторіей. Но когда желаютъ точно опретылть ихъ время,—что и пыталась сдёлать наука,—когда желають точно указать годъ рожденія Іисуса,—въ царствованіе Августа и прежде смерти Ирода,—точно обозначить годъ, когда Христосъ вступиль въ общественную жизнь, высчитать промежутокъ времени, прошедшій отъ этого момента и до Его мерти, и окончательно установить годъ Его смерти, день мёнца и день недёли,—и вотъ при этихъ случаяхъ вступають то область спорныхъ системъ. Приходится отказаться отъ безпорныхъ заключеній и ограничиться лишь вёроятными миёніями.

Въ теченіе трехъ стольтій безчисленные труды по этому вопросу во Франціи, Англіи, Германіи и Италіи 1) стремлись къ точному хронологическому опредъленію евангельских событій. Для этого обращались къ писателямъ языческить і іудейскимъ, къ древнимъ памятникамъ, надписямъ, нумазатикъ, астрономіи, сравнивали календари, посвящали этому всю свою жизнь, примъняли геніальную проницательность при толькованіи евангельскихъ повъствованій: и при всемъ томъ успъвали установить лишь въроятныя заключенія, которыхъ развообразіе доказываетъ ихъ неудовлетворительность.

Такъ относительно года рожденія Інсуса Христа мивнія разділились, колеблясь между 747 и 751 г. отъ основанія Рим.

Выступленіе Его на общественное служеніе одни полагають на 26 году Его жизни, другіе на 30 и 31 году; относительно продолжительности этой жизни, мнёнія колеблются между тремя или четырьмя пасхами; наконець, въ отношеніи къ году Его смерти мнёнія колеблются между 29 г. и 34 или 35 гг. Его жизни, какъ крайними предёлами.

Это разнообразіе мивній зависить отъ нівскольких опредленных причинь, а именно: отъ неизвістности времени обще переписи, назначенной Августомь, и неизвістности года сперти Ирода Великаго; отъ разнообразія толкованій пятнадцати года царствованія Тиберія, тридцатаго года жизни Іисуса Хреста, по свидітельству евангелиста Луки, точнаго обозначені праздника, упоминаемаго въ V главі евангелія отъ Іоанна отъ различія календарей, устанавливаемых при посредста

<sup>1)</sup> Scaliger, De emendatione temporum.—Longius, De annis Christi.—Képle De vero anno, etc.—Calvisius, Enodat. duarum quaest. circa ann. nat. et suité Christi. Hervaert, Chronologia nova, vera, etc. Potau, Doctrina temporum. Une rius, Annales V. et N. Test. et chronol.—Labbe, Concordia chronolog.—Tillenosi Mémoire pour servir à l'hist. ecclés.—Lamy, Harmonia sive concord. Evangel—Natalis Alexander, Hist. eccles.—Dom. Calmet, Hist. de l'Anc. et du Noue. Test.—Bible de Vence, Disser sur les années de Jésus Christ.—Lardner, Credibil. et de Gospel.—L'art de vérifier les dates.—Magnan, Problema de anno nativit. Christ.—Sanclemente, De vulg. aerae emendat.—Ideler, Handbuch der mathem. suitechn. Chronol.—Wieseler, Chronologische Synopse.—Patrizzi, De Evangel.—Mémain, Connaissance du temps évangél.

астрономическихъ вычисленій; наконецъ, отъ взаимной зависимости основныхъ данныхъ жизни Іисуса Христа.

Невозможно установить хронологически точное время рожденія Інсуса, не установивши подобнымъ же образомъ времени Его смерти и Его вступленія въ общественную жизнь. Эти данныя тёсно связаны между собой; они опредёляють другъ друга и поясняють себя вваимно. Нужны ли доказательства? Если Інсусу, по точному свидётельству евангелиста Луки, было тридцать или тридцать одинъ годъ въ моментъ Его крещенія въ 781 г. отъ основанія Рима, по вычисленію нёкоторыхь,—то въ такомъ случаё нельзя полагать время Его рожденія въ 747 г. отъ основанія Рима, какъ вычисляли другіе. А если Онъ умеръ въ пятницу въ день Пасхи 783 г. отъ основанія Рима, то нельзя опредёлять продолжительность Его общественной жизни болёе, чёмъ тремя Пасхами.

Ошибочность большей части системъ и вычисленій проистекаетъ главнымъ образомъ отъ не согласованія, а часто даже и отъ противоръчія въ нихъ языческихъ документовъ съ текстами Евангелія и самихъ священныхъ текстовъ между собою: отъ несогласованія текстовъ св. Іоанна съ текстами свв. Матеея и Луки, и даже отъ несогласованія текстовъ у самого св. Луки; а также отъ стремленія этихъ системъ, чтобы избъжать противоръчій, вдаваться въ толкованія произвольныя и слишкомъ легко создаваемыя.

Устанавливая и высказывая свой взглядь на основныя данныя исторіи Іисуса Христа, мы думаємь, что въ основу нашего воззрѣнія намъ удалось положить самое строгое толкованіе евангельскихъ текстовъ и полнѣйшее согласованіе священныхъ писателей съ языческими или іудейскими историками,—единственно рѣшающими авторитетами въ отношеніи къ данному предмету.

I.

#### Годъ рожденія Іисуса Христа.

Одинъ скиескій монахъ, Діонисій Младшій, настоятель одного римскаго монастыря, умершій въ 556 г., относить время рожденія Іисуса къ 754 г. оть основанія Рима, или къ 4714 г. по юдіанскому дітосчисленію. Этоть годь до XVII століті быль общепринять всіми христіанами и лежить вь основні такъ называемой "Народной эры" (ère vulgaire). Но воть удідва віна тому, какъ діонисіевская эра признается ошибочной и теперь ніть историка, который не признаваль бы, что Інсус родился, по крайней мірів, тремя или четырьмя годами раньш

Мы находимъ въ Евангеліяхъ четыре важныхъ данных которыя позволяютъ опредълить время рожденія Христа н два или на три года прежде.

По свидътельству св. Матеея II, 1 (Сн. Лука, I, 5 и Мате II, 22) Іисусъ родился въ правленіе царя Ирода.

По свидътельству св. Луки II, 1, Онъ родился во время преписи въ Іудет при императорт Августъ.

По свидътельству св. Мачеея, II, 2, 16, звъзда явиле волхвамъ на Востокъ и привела ихъ въ Іерусалимъ, къ то мъсту, гдъ Христосъ только что родился. Наконецъ, по св дътельству св. Луки III, 23, Іисусъ во время Своего крешнія имъль около тридцати лъть.

Внимательное изследованіе этихъ разнообразныхъ данни заставляєть насъ относить рожденіе Іисуса ко времени пос 746 г. отъ основанія Рима и прежде 751 г., ибо перепясь Іудев могла быть не раньше 747 г. отъ основанія Рима; Ироже умерь въ теченіе 750—751 гг. отъ основанія Рима.

#### § 1.—Годъ смерти царя Ирода.

Свёдёнія Іосифа объ этомъ предметё точны. Раскроемъ е Книгу іздейских древностей (XVII, 8, 1, 6, 10) и Войну независимость (I, 33, 8); изъ этихъ двухъ мёсть видно, ч Иродъ умеръ тридцать семь лёть спустя послё изданія с натскаго указа, назначавшаго его на царство, и тридцать ч тыре года спустя послё вступленія его въ действительное об даніе властью.

Сенатскій указъ быль изданъ только по совм'єстному опр д'яленію Октавія и Антонія; сл'єдовательно, оба эти претенден должны были быть въ то время примирены; но они примир лись только по смерти Фульвіи, въ 714 г. отъ основанія Рим по Діону Кассію (48, 28). Сл'єдовательно, только къ этому го надобно относить вступленіе Ирода на престоль Іудейскій. А такъ какъ Иродъ царствоваль 37 лёть, то смерть его должна была произойти въ 750—751 г. оть основанія Рима.

Возведенный въ царское достоинство на основаніи сенатскаго постановленія еще въ 714 г., Иродъ въ дъйствительности вступиль однако во власть только послѣ покоренія своего царства съ помощью римлянъ, т. е. послѣ побѣды надъ Антигономъ и его приверженцами. Но Антигонъ былъ побѣжденъ и Іерусалимъ былъ взятъ лишь три года спустя послѣ сенатскаго указа, т. е. въ 717 г. отъ основанія Рима, какъ это точно обозначиль Іосифъ, въ третій мѣсяцъ Сивена (т. е. въ іюнѣ или іюлѣ). Такимъ образомъ и 34 года царствованія Ирода, указываемые Іосифомъ, опять таки приводять насъ къ 750—751 г. отъ основанія Рима.

Необходимо замътить для точности опредъленія числовыхъ данныхъ, приводимыхъ іудейскимъ историкомъ, что, по обычаю своей націи, Іосифъ считалъ годы царствованія государей, начиная съ мъсяца Низана, при чемъ даже одинъ день до или послъ перваго Низана равнялся у него цълому году.

Продолжительность и окончаніе царствованія трехъ сыновей Ирода приводять насъ къ тому же заключенію.

Его сынъ, Архелай былъ свергнутъ съ престола и отправиенъ въ заточение на десятомъ году своего царствования, именно, въ 759 г.; слъдовательно, онъ наслъдовалъ своему брату въ 750—751 г. отъ основания Рима. Филиппъ, тетрархъ Итуреи и Трахонитиды умеръ на тридцатъ седъмомъ году своего царствования, въ 786 г. отъ основания Рима; слъдовательно, опятътаки онъ началъ царствовать съ 750—751 года, т. е. по смерти Ирода.

Наконецъ, Иродъ Антипа, тетрархъ Галилеи, былъ отправленъ въ изгнаніе въ Вьену въ Галліи послі 43 літъ царствованія, въ 793 г. отъ основанія Рима. Такимъ образомъ, первый годъ его царствованія тоже слідуеть отнести къ 750—751 году.

Астрономія приходить на помощь исторіи, чтобы съ своей стороны вполнів достовіврно и вполнів точно указать на этоть же годъ смерти Ирода. За нівсколько времени до его смерти произошло, по свидітельству Іосифа (Древн., XVII, 6, 4), лун-

провинцію.

ное зативніе. Но астрономическое вычисленіе точно устанавиваеть (Ideler, Handbuch d. Chronolog.), что двиствительно загмініе, видимое въ Іерусалимі, происходило въ ночь съ 12 на 13 марта отъ 1 часу и 8 минуть до 4 час. и 12 минуть. Полнолуніе же 15-го Низана въ 750 г. отъ основанія Рима произошло 12 апрівля. Поэтому если Иродъ умеръ семью вив восемью днями раньше этого послівдняго факта, то это собитіє слівдуеть отнести къ тімь місяцамь, которые слівдовам за Пасхою 750 года.

#### § 2.—Общая перепись при Августъ.

По свидътельству св. Луки, рождение Іисуса въ Виелеемъ совпало съ общей переписью, предписанной императоромъ Автустомъ и произведенной въ Сиріи подъ управленіемъ Квиринія. Нъкоторые отрицали существованіе этой общей переписи.

На этомъ основаніи писателя третьяго Евангелія обвиняли въ рѣзкомъ анахронизмѣ, т. е. въ смѣшеніи этой переписи съ тою, которая была произведена десятью годами позже, тыть же Квириніемъ, правителемъ Сиріи, но уже въ то время, кога быль изгнанъ Архелай, а Іудея обращена была въ римскую

Вопросъ о переписи, упоминаемой св. Лукою, крайне въженъ для евангельской исторіи, ибо если рѣшить его отрицътельно и признать здѣсь анахронизмъ: то что же останется тогда отъ утвержденія св. Луки, повъствующаго, что Інсусъродился по поводу этой переписи въ Виолеемъ, потому что именно перепись привела въ этотъ городъ Іосифа и Марів, Его мать.

Но прежде всего представляется весьма невъроятнымъ, чтобы св. Лука смѣшалъ двѣ переписи, потому что онъ зналъ възобѣ и дѣлаетъ на нихъ прямой намекъ (Луки, II, 2. Сн. Дѣян. V, 37). Обыкновенно смѣшиваютъ только то, чего не знаютъ, не всегда различаютъ то, что знаютъ, ибо знаніе и состоитъ въ различеніи. Первая перепись, на которую онъ указываетъ въ своемъ Евангеліи, была лишь переписью личной: мужчинъ, женщинъ и дѣтей, въ мѣстахъ ихъ происхожденія; тогда какъ вторая (Дѣян., V, 37) была предварительнымъ вычисленіемъ налоговъ; она довершила порабощение Іудеевъ, искусно подготовленное первою переписью. Эта первая перепись производилась подъ высшимъ надзоромъ посланнаго въ Сирію Квиринія; вторая же окончилась уже въ самое управленіе того же Квиринія, сдълавшагося преторомъ Сирійской провинціи, къ которой онъ окончательно присоединилъ Іудею.

Итакъ, надобно установить, что общая перепись была предписана императоромъ Августомъ, что она распространилась на Іудею въ концѣ царствованія Ирода; что исполнена она была подъ высшимъ наблюденіемъ Квиринія, императорскаго посла въ Сиріи; и, наконецъ, что эта перепись была отлична отъ той, которая производилась десять лѣтъ спустя и на которую можно смотрѣть какъ на завершеніе начатой еще при Иродѣ. Мы надѣемся съ полнымъ безпристрастіемъ исторически доказать различіе этихъ фактовъ и такимъ образомъ оправдать св. Луку отъ упрековъ въ анахронизмѣ, т. е. въ смѣшеніи двухъ фактовъ, и дать 1-му и 2-му стихамъ ІІ-й главы такое толкованіе, которое не въ правѣ будетъ отвергнуть ни одинъ ученый.

Извъстный писатель Момзенъ ръшительно высказался не только противъ существованія общей переписи въ Іудеъ предъ низложеніемъ Архелая въ 759—760 г., но даже и противъ самой ея возможности. Его заключеніе можно опровергнуть; но онъ нарушаетъ справедливость и гръшитъ противъ серьезности историка, когда издъвается надъ богословами и ихъ послъдователями ради того, что они, увлеченные предвзятыми идеями, сначала убъдили самихъ себя, а потомъ и другихъ, будто подобное обстоятельство (перепись) могло имътъ мъсто (Мотемен. Res gestae August., 125).

Въ виду этого, мит кажется, необходимо привесть итсколько точныхъ подробностей о римской переписи вообще.

Главною цёлію переписи было опредёленіе числа римскихъ гражданъ и собраніе оффиціальныхъ свёдёній о происхожденіи, имени, возрастё, положеніи и состояніи всёхъ свободныхъ жителей имперіи.

**Перепись** (recensement) составляла необходимое основаніе для опредёленія налога, который получиль отсюда и свое названіе "census" (цензъ—подать, налогь).

Записываніе каждой личности въ реестрѣ (спискѣ) сопровождалось приведеніемъ къ присягѣ на вѣрность. Такимъ образомъ, перепись въ рукахъ властителя міра превращалась въ средство порабощенія. Не было почти ни одного народа, подвластнаго Риму: Галловъ, Бретанцевъ, Испанцевъ, Салассовъ, Киликійцевъ и Іудеевъ, среди которыхъ присяга и подать не вызывали бы возстаній, иногда страшныхъ.

Эта административная мѣра находилась, наконецъ, въ связи со всей финансовой системой Рима, столь искусно и столь настойчиво примѣненной Августомъ. Чтобы вполнѣ понять ее, надобно связать ее съ кадастровою (поземельною) переписью всей имперіи и со всеобщею реформой календарей. Въ сущности, чего домогался Римъ, такъ это налоговъ. Чтобы опредѣлить личный налогъ, надобно было сосчитать подданныхъ, а чтобы опредѣлить поземельный налогъ, надобно было измѣрить земельную собственность; наконецъ, чтобы установить время для сбора податей, надобно было узаконить однообразный календарь.

Августъ не пренебрегалъ ничемъ: онъ имелъ своихъ оброчныхъ пословъ для исчисленія подданныхъ; своихъ географовъ и своихъ геометровъ для кадастровыхъ (поземельныхъ) измереній. И со времени первой общей переписи онъ ввелъ среди Египтянъ и Грековъ солнечное летосчисленіе, принятое среди Римлянъ.

Эти дъйствія были увънчаны взиманіемъ ценза, податей и налоговъ.

Личная перепись должна была производиться на мѣстахъ происхожденія и рожденія, согласно съ обычаемъ, освященнымъ эдиктомъ консула Клавдія, еще за два вѣка до Іисуса Христа.

Объявленіе, опредѣляющее перепись, содержало обстоятельныя подробности о ея производствѣ. Каждый свободный человѣкъ долженъ былъ сообщать свое имя, принесть присягу, указать свое мѣстопребываніе, цѣнность своего имущества, имя отца и матери, жены и дѣтей (Denys d'Halicarnasse, IV, 5, 15).

По Ульпіану Тирскому (1. II, De censibus), лица, подлежавшія переписи, должны были указывать также и свой возрасть. Ульпіанъ указываєть при этомъ и причину этой мітры: возрасть могь въ иныхъ случаяхъ освободить лице отъ платежа подати, какъ это было, напр., въ провинціяхъ Сирійскаго губернаторства, гді личная подать была налагаема только на лицъ старше 14 літь для мужчинь и 12 літь для женщинъ.

Женщины свободнаго состоянія также подлежали переписи (Denys d'Halicarnasse, IV, 15).

Эта частная черта составляла одно изъ различій въ переписяхъ іудейской и римской. У іудеевъ ея не было. У римлянъ же такая перепись производилась одинъ разъ въ году для уплаты ежегодной поголовной подати. Извъстны, кромъ того, празднества Paganalia, учрежденныя Сервіемъ Тулліемъ, о которыхъ говоритъ Діонисій Галикарнасскій, современникъ Августа (IV, 4). Всъ деревенскіе жители (радапі) должны были присутствовать на нихъ, принося каждый свою numisma (монету). Но этотъ взносъ былъ не одинаковъ для мужчинъ, женщинъ и дътей. Въ этой мъръ легко угадать римскую точность: предсъдательствовавшіе при праздничныхъ жертвоприношеніяхъ узнавали такимъ путемъ число жителей каждой мъстности, ихъ полъ и возрастъ.

Обязанность женщинъ вписываться въ списки сохранялась очень долго. Созоменъ (*Hist. eccles.*, V, 4), говоря объ одной подобной переписи, произведенной въ Кесаріи при Юліанъ Отступникъ, писалъ въ слъдующихъ точныхъ выраженіяхъ, что "множество христіанъ, женщинъ и дътей, получили повельніе приписаться".

Производство переписи совершалось во имя и по повельню Августа. "Императоръ, говоритъ Свида (Suidas, Lexicon, `Απογραφή), выбралъ двадцать человъкъ, достойнъйшихъ по своей жизни и по своей честности, и послалъ ихъ во всъ провинціи, подчиненныя его власти, чтобы произвести тамъ, его именемъ, перепись лицъ и имуществъ: онъ повелълъ въ то же ремя собрать послъ этой операціи налоги для общественной азны".

Изъ этихъ строкъ явствуетъ, что производство дѣла переиси было возлагаемо на спеціальныхъ посланниковъ импераора и было изъято изъ обычныхъ обязанностей префектовъ, правлявшихъ провинціями. Римскій геній, осторожный и проницательный, здёсь прозвился вполнё. Этимъ раздёленіемъ обязанностей онъ охраняль свои и народные интересы: довёряя щекотливое дёло переписи лучшимъ людямъ, онъ предупреждалъ этимъ лихоимство проконсуловъ.

Эти исключительные посланники назывались "censitores" им "legati pro praetore"; имъ помогали въ этомъ дѣлѣ низшіе чновники, называвшіеся "adjutores ad census".

Императоръ самъ лично руководилъ переписью въ Нарбонъ. въ 27 г. до рождества Інсуса Христа; и въ то время, когда онъ уполномочилъ затъмъ Друза продолжать эту перепись въ шести Галльскихъ провинціяхъ, каждая изъ нихъ имъла своего обычнаго правителя.

Въ шестидесятомъ году послѣ рождества Іисуса Христа, Тацитъ (Ann., XIV, 46 и сл.) сообщаеть о новой переписи въ Галліи. Кто производилъ ее? Обычные правители провинцій? Нѣтъ, не правители, а лучшіе люди, которыхъ онъ приводить и имена: это Квинтъ Волюзій, Секстъ Африканскій, Требелій Максимъ.

Censitor, какъ это видно изъ примъра Германика, въ тризцатомъ году послъ рождества Іисуса Христа, получалъ иногда высшее начальство надъ войсками тъхъ странъ, въ которыхъ онъ велъ перепись (Tacite, Ann., I, 31, 33).

Переписи имъли весьма важное значеніе въ царствованіе Августа.

Онъ производилъ ихъ чрезъ каждые пять лѣтъ въ Римѣ. в неоднократно распространялъ ихъ на остальную Италію в на всѣ провинціи имперіи.

Оть битвы при Акціум'в и до смерти Августа такихъ переписей насчитывають девять. Три изъ нихъ им'вли большее значеніе, чёмъ остальныя, и о нихъ сохранилось изв'естіе въхвалебной надписи на Анкирской доск'в.

Однако надобно зам'єтить, что этоть разбитый мраморъ говорить намъ только о переписи римскихъ гражданъ, а не провинцій имперіи. По удостов'єренію этой знаменитой доски Августъ совершилъ три люстра (пятил'єтнихъ переписей): вервый люстръ въ 726 г. отъ основанія Рима, за 26 л'єть ло

христіанской эры, вмёстё съ Агриппой, своимъ сотоварищемъ по консульству; второй, за семь лётъ до Іисуса Христа, въ 746 г. отъ основанія Рима, одинъ, будучи уполномоченъ консульскимъ достоинствомъ, въ консульство Цензорина и Азинія; третій же, тринадцать лётъ спустя послё рождества Іисуса Христа и въ 767 г. отъ основанія Рима, въ послёдній годъ своего царствованія, вмёстё съ Тиверіемъ, своимъ соправителемъ имперіи, въ консульство Секста Помпея и С. Апулея. Если были переписи провинцій, то, очевидно, онё составляли какъ бы слёдствіе и дополненіе къ переписи гражданъ. Об'в эти переписи дополняли одна другую; он'в были одной изъ величайщихъ услугъ, какую могъ только оказать имперіи сенать, призванный къ чести закрыть люстръ 1).

Впрочемъ, обычай производить общую перепись гражданъ путемъ переписи колоновъ и другихъ свободныхъ жителей былъ наблюдаемъ какъ до, такъ и послъ Августа (Tit. Liv. XXIX, 37; Tacit., Ann., XIV, 16).

Но за неимъніемъ точныхъ извъстій возможно ли по крайней мъръ найти хоть нъкоторыя указанія, что перепись провинцій дъйствительно производилась?

**Та**цить, Светоній и Діонь Кассій дають намъ неоспоримыя тому доказательства.

Въ самомъ дёлё, Тацить (Ann., I, 11) говорить намъ объ одной книге, Libellum, написанной рукою Августа, куда были внесены имъ всё доходы государства: число гражданъ и союзниковъ (socii) подъ ружьемъ, флотовъ, королевствъ и провинцій, количество податей и налоговъ, расходы и награды.

Светоній (August., 101) тоже говорить о подобной книгів, которую онь называеть Breviarium Imperii и въ которой императоры отміналь, сколько онь имінь солдать подъ знаменами, сколько было денегь въ кассі и сколько должно бы быть по фиску и какая была неидомка въ налогахъ.

Діонъ (LVI, 33) повторяеть то же, что говорить и Свето-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Люстромъ назывался у римлянъ пятяльтній періодъ временя, проходившій между двумя народными перепислян; переписи эти сопровождались церемоніями, тоже называвшимися люстрами. Переводч.

ній, прибавляя: "И всё другія статьи этого рода, которыя доставляли доходъ правительству имперіи".

Такія свёдёнія, столь подробныя, столь ясныя, столь поможительныя, не выдумываются; они предполагають дознаніе и при томъ обширное дознаніе. И я спрашиваю каждаго добросов'єстнаго историка, какое названіе должно было усвоять правительство имперіи подобнымъ операціямъ, если это не было общей переписью?

Эта перепись была ли возобновляема или же только продолжаема во время всёхъ трехъ люстръ, отмёченныхъ на Анкирской доскё? Я этого не знаю; но извёстно, что вторая считается важнёе двухъ остальныхъ въ этомъ великомъ дёлё.

Въ 746 г. отъ основанія Рима, за 7 лётъ до рожденія Інсуса Христа, имперія наслаждалась полнымъ миромъ; храмъ Януса былъ закрытъ въ теченіе двёнадцати лётъ; Августъ находился на вершинт своей славы и своего могущества и вполнт отдался административнымъ реформамъ. Тогда то онъ в измёрялъ свои земли, исчислялъ своихъ подданныхъ, вводиль свой исправленный календарь, усиливалъ фонды и упорядочивалъ поступленіе податей.

Такимъ образомъ, всѣ историческія указанія и всѣ важнѣйшія данныя соединились, чтобы оправдать свидѣтельство св. Луки: "Въ это время изданъ былъ приказъ кесаря Августа. предписывавшій перепись всего міра".

Не говоря объ Орозів (VI, 22), и объ Исидорь Севильской (Orig. V, 36), которыхъ безпристрастіе можно было бы еще оспаривать, Кассіодоръ (Var., III) и Свида, изъ которыхъ шервый можетъ замвнять источники, теперь потерянные, а другой, жившій во времена памятниковъ древности, еще не поврежденныхъ, и сохранившій намъ много драгоцівнныхъ отрывковъ,—оба подтверждають, каждый по своему, истинность великаго акта, совершеннаго за 7 літь до Інсуса Христа и за и всколько літь до смерти Ирода, акта, котораго Тацить, Светоній и Діонъ показывають намъ послідствія и о которомъ одинъ только евангелисть Лука говорить съ полною ясностію.

Возникаетъ новое затрудненіе.

Допустимъ эту всемірную перепись; но какъ могла она рас-

пространиться на Іудею, когда это маленькое царство въ то время не было еще провинціей имперіи? Въдь перепись примъндлась только къ провинціямъ, а не къ союзнымъ царствамъ. Вотъ вопросъ.

Но признавая вообще существенную разницу, съ одной стороны, между странами, присоединными къ Риму, составляющими какъ бы часть имперіи подъ именемъ колоній и провинцій и непосредственно управляемыми римскими властями, и, съ другой стороны, между странами, которымъ Римъ оставляль призракъ независимости, давая имъ царей, имъ же, Римомъ, избранныхъ,—было бы однако большою ошибкой полагать, что эти послёднія пользовались дёйствительною автономіей.

Эти союзники Рима были въ дъйствительности, какъ нъкогда и народы Италіи, такими же подданными имперіи и, подобно имъ, тоже подлежали переписи. Тацитъ (Aun IV, 41) говоритъ, напримъръ, это же въ точныхъ выраженіяхъ о маленькомъ царствъ Архелая въ Сициліи: "Nostrum in modum deferre census adigebatur gens Archelao regi subjecta".

То же было и въ Іудей при цари Ироди.

Не следуеть забывать того, что такое было тогда для римлянь это маленькое царство и его царь. Они смотрели на первое, какъ на свою собственность, а на второго, какъ на своего вассала. И если римляне позволяли іудеямъ управляться собственнымъ государемъ, то это было лишь дёломъ благоразумія, потому что они видёли въ еврейской націи оплоть противъ пароянъ и арабовъ, столь безпокойныхъ и мятежныхъ кочевниковъ. Впрочемъ, римляне не выпускали іудеевъ изъ своей власти. Развё Антоній не далъ Клеопатрё, которая просила у него всю Палестину, часть этой провинціи?

И если Иродъ царствовалъ, то кто поставилъ его царемъ? Развъ это совершилось не по указу сената, изданному по требованію Октавія и Антонія? Въ своемъ управленіи пользовался ли онъ независимостью дъйствительнаго государя? Нътъ, ему не доставало для этого очень многаго: безпрестанно правители Сиріи являлись и распоряжались какъ хозяева въ Іерусалимъ и во всемъ царствъ. Ни одинъ актъ этого "Regulus" (царька) не былъ изъятъ отъ императорской санкціи. Если онъ

собираль налоги въ странъ для своихъ собственныхъ надобностей, то онъ же долженъ быль платить и налогъ императору. Если онъ хотъль творить судъ и расправу надъ своими собственными дътьми, то опять-таки долженъ былъ всякій разъ испрашивать на это разръшеніе Августа. Онъ не только былъ обязанъ взносить налоги, но долженъ былъ также доставлять, подобно всъмъ союзнымъ царямъ, вспомогательныя войска. Въ 747 году отъ основанія Рима Иродъ уничтожилъ нъсколько арабскихъ отрядовъ, которые разоряли границы его царства на востокъ: этотъ поступокъ его былъ дурно принятъ въ Римъ, и Августъ далъ понять Ироду, что впредь будетъ обращаться съ нимъ за это не какъ съ союзникомъ, а какъ съ подчиненнымъ.

Этотъ порабощающій римскій режимъ, котораго мы только что привели нѣсколько характеристическихъ частностей, достаточно показываетъ, чѣмъ были эти маленькія царства для Рима и какъ навязывалась имъ перепись; потому что это было единственное основаніе, по которому должно было опредѣляться количество подати, ежегодно платимой Риму, и количество вспомогательныхъ войскъ, набираемыхъ во время войны.

Впрочемъ, чтобы сохранить видъ независимости этихъ государствъ и не оскорбить ихъ національную щекотливость, быстро воспламеняющуюся, особенно у іудеевъ, (Древн. XVII, 3), къ имени Августа присоединяли имя Ирода въ формулѣ присяги на вѣрность.

Римъ пользовался разными средствами примиренія съ собою подвластныхъ народовъ: онъ смягчалъ для этого свои законы, соглашая ихъ всегда при ихъ примѣненіи съ мѣстомъ и временемъ.

Нѣтъ сомнѣнія, что еще задолго до превращенія Іудеи въ провинцію, превращенія, которое отняло у Іудеевъ всю ихъ независимость и которое было нѣкоторымъ образомъ освящено сборомъ подати чрезъ 9 лѣтъ общепринятой христіанской эры, подъ наблюденіемъ Квиринія, Римъ старался подготовить тамъ умы искуснымъ политическимъ ходомъ. Перепись 747 г. отъ основанія Рима, за 7 лѣтъ до Діонисіевой эры, была со стороны Августа первымъ рѣшительнымъ дѣломъ этого присоединенія.

Удивлялись, что такое событіе, какъ перепись, было обойдено молчаніемъ историка Іосифа, который оставиль намъ въ своихъ Древностяхъ полный и подробный разсказъ о царствованіи Ирода. На основаніи этого молчанія іудейскаго историка возражали противъ пов'єствованія св. Луки, котораго раціоналистическіе критики не поколебались даже обвинять въ ошибк'ть.

Я не върю въ мнимое молчаніе Іосифа; и какъ Тацить, Светоній и Діонъ говорять намъ о событіяхъ, которыя были бы непонятными безъ существованія общей переписи провинцій имперіи и союзныхъ государствъ, такъ точно и іудейскій историкъ, изучаемый болье безпристрастно и внимательно, ръшительно передаетъ намъ объ одномъ событіи, которое предполагаеть, что и у него дъло идетъ о переписи, произведенной въ Іудеъ.

Раскроемъ его Книгу Древностей (XVI, 2, 4); тамъ мы прочтемъ слъдующія строки: "Фарисеями называють въ особенности тъхъ, которые имъли мужество противиться царямъ,— это ловкіе и въ то же время готовые къ открытой борьбъ и сопротивленію люди. Также, "когда іудейская нація была силою принуждаема на върность кесарю и соблюдать интересы цара", они отказались отъ присяги. Ихъ было болье шести тысячъ человъкъ; царь осудиль ихъ къ денежному штрафу".

Что это такое была за присяга? Упоминаніе кесаря не обнаруживаеть ли ея римскаго происхожденія? и не есть ли это формула присяги, которая сопровождала римскія переписи? Если были изв'єстны имена и число непослушныхъ фарисеевъ, то разв'є это не есть доказательство того, что они были порознь призываемы къ коммисарамъ, им'євшимъ порученіе получить ихъ заявленія на в'єрность императору и царю?

Большинство ученыхъ не колебались дёлать подобныя заключенія, и намъ кажется, что трудно отвергать ихъ выводы.

Впрочемъ, извъстные писатели, и между ними Визелеръ (Chronologiche Synopse) объяснили это молчаніе Іосифа слъдующимъ образомъ. Благоразумный іудейскій историкъ избъгаль всякой идеи и всякаго факта, которыхъ указаніе могло бы набросить малъйшее подозръніе у римскихъ властей на проч-

ность повиновенія Риму его соотечественниковъ. Подобнить же образомъ объясняется, напр., столь пристрастное изложеніе имъ мессіаническаго ожиданія у іудеевъ и его разнообразное проявленіе въ національной жизни іудейскаго народа.

Но вотъ новое и последнее затрудненіе, встречающееся въ тексте св. Луки: "Эта первая перепись была совершена префектомъ Сиріи Квириніемъ".

Между тъмъ точная исторія говорить, что Квириній быль прокуроромъ Сиріи только въ шестомъ или седьмомъ году принятой христіанской эры; поэтому онъ не могъ руководить переписью, которая произведена была на девять или десять лътъраньше, еще при жизни Ирода. Анахронизмъ очевидный.

Рѣшеніе этого затрудненія породило множество предположеній, весьма различныхъ, достоинство которыхъ, по нашему мвѣнію, не одинаково.

Мы не можемъ согласиться съ рѣшеніемъ этого вопроса "in extremis" (крайнимъ) тѣхъ людей, которые пожертвовали всѣмъ этимъ вторымъ стихомъ, какъ ошибочнымъ замѣчаніемъ какогонибудь малосвѣдущаго толковника,—замѣчаніемъ, которое незамѣтно съ полей внесено было въ самый текстъ. Поелику евангелистъ упомянулъ о другой переписи, отличной отъ той которая была произведена Квириніемъ и которую онъ самъ зналъ (Дюян., V, 37), то, спрашивается, почему онъ не сказалъ объ этомъ ни слова, чтобы предупредить сбивчивость читателя? Съ другой стороны, если этотъ стихъ былъ лишь поздиѣйшей прибавкой, то почему нѣтъ ни одной рукописи безъ этой пребавки и почему даже Вульгата включила его вмѣстѣ со всѣмъ другими, не сомнѣваясь въ его подлинности?

Толкователи болье осторожные обратились къ грамматикь. чтобы оправдать тексть св. Луки: они предлагали читать не: αὐτη ἡ ἀπογραφη πρώτη ἐγένετο ἡγεμεύοντος, 1) но: ἐγένετο πρώτη ἡγεμεύοντος, каковой тексть дѣйствительно есть самый древньйшій, какой только можно находить въ Синайскомъ Кодексь. недавно открытомъ и обнародованномъ М. С. Тишендорфомъ 2). При такомъ чтеніи переводили этоть тексть следующимъ обра-



<sup>1)</sup> Эта перепись была первая во время управленія.

<sup>2)</sup> Novum Testamentum, graece ex Sinaitico Codice. Lipsiae, 1865.

зомъ: "Эта первая перепись была совершена прежде, чѣмъ Квириній быль правителемъ Сиріи".

Это ръшение вопроса, которое можно было бы назвать грамматическимъ, было предложено въ первый разъ Гервертомъ (Nov. vera Chronol., 1612 г.), который подтверждаль его многими примърами, извлеченными изъ греческихъ писателей, гдъ оправдывалось употребление просто въ смыслъ равнозначущемъ съ протера.

Өеофилактъ, епископъ Болгарскій (1070 г.), слѣдуя, бевъ сомнѣнія, древнимъ греческимъ толкователямъ, понималъ и толковалъ такимъ же образомъ этотъ стихъ св. Луки.

Можно идти въ толкованіи еще далье, придавая стиху болье полный и болье опредъленный смысль, переводя его: "эта перепись была произведена раньше переписи Квиринія, правителя Сиріи".

Это толкованіе, грамматически не менте правильное, какъ и первое, преимуществуеть предъ первымъ въ томъ отношеніи, что упоминаеть о двухъ переписяхъ и устанавливаеть ихъ хронологическую последовательность.

Третье рѣшеніе вопроса, вмѣсто того, чтобы различать двѣ переписи, признаеть ихъ одною и тою же мѣрою, при чемъ перепись (ἀπογραφή), упоминаемая св. Лукою, была началомъ ея, а собираніе подати спустя десять лѣть, во времена Квиринія, ея завершеніемъ; это толкованіе переводить греческое слово ἐγένετο— въ смыслѣ "была довершена, окончена". Кажется, трудно доказать грамматическую правильность подобнаго толкованія, но прекраснаго съ точки зрѣнія исторіи.

Но почему же не держаться текста и простого и яснаго утвержденія евангелиста, свидътельствующаго, что эта первая перепись, отличная отъ второй, которая имъла мъсто десятью годами позже, была произведена въ самомъ дълъ Квириніемъ, правителемъ Сиріи?

Мы хорошо знаемъ, что въ эту эпоху обычнымъ правителемъ провинціи Сиріи, по точному свидѣтельству Тертулліана, который зналь текстъ Луки такъ же хорошо, какъ и мы, быль не Квириній, а Секстій Сатурнинъ (Cont. Marc., IV, 19).

Но развъ производство переписи не могло совершаться дру-

гою властію, а не обычнымъ правителемъ Сиріи? И на этомъ основаніи, почему Квириній не могъ быть этой властью въ отношеніи къ переписи? Ни римскіе обычаи, ни исторія не противоръчать этому.

Въ самомъ дълъ, мы знаемъ, и я уже говорилъ объ этомъ. что производство переписи при Августъ было довъряемо спеціальнымъ уполномоченнымъ императора, выдающимся по своей честности и по своимъ заслугамъ, въ числъ которыхъ быль, напр., Діонисій Географъ (Pline, Hist. nat., VI. 14). Съ другой стороны, Тацить (Ann., III, 48) сообщаеть, что Квириній, который съумбиъ оказать божественному Августу многія услуги, за что и быль награждень консульствомь, получиль немного времени спустя, за 12 лътъ до нашей эры, особенныя тріумфальныя почести за то, что разбиль и ослабиль Гамонадовъ, небольшой народъ Киликіи. Кто могь быть начальникомъ этой экспедиціи, о побъдъ которой Страбонъ (XII, 15) даеть намъ новыя подробности, подтверждающія Тацита? Страбонъ сообщаеть намь, что этоть начальникь усмириль голодомь взбунтовавшійся народець, взяль четыре тысячи пленниковь и не оставиль въ странъ ни одного человъка, способнаго носить оружіе. По нашему мнінію, это быль посоль Августа, начальникъ военнаго управленія, который командоваль за разъ четырьмя легіонами Киликіи, Сиріи и Финикіи. Въ этомъ званіи онъ покориль Гамонадовь и руководиль переписью этихъ провинцій Востока, подчиненных вимператору, тою переписью. которой не избъжаль никто, ни Архелай, царь Кападокійскій въ провинціи Киликіи, ни Иродъ, царь Іудейскій въ провинціи Финикіи.

Такъ объясняется и оправдывается текстъ св. Луки, сообщающій, что эта первая перепись была закончена во время управленія Квиринія въ Сиріи <sup>1</sup>).

Но эта перепись, совершенная по указу Августа и обозначенная на Анкирскомъ мраморъ подъ 747 г. отъ основанія Рима, или въ 7 году до нашей эры, принуждаеть насъ не

<sup>1)</sup> Cf. Magnan, De anno natalit. Christi.—Sanclemente, De vulg. aerae emendat.—Abbé Mémain, Etudes chronologiques, etc., etc.

отодвигать ее за эпоху рожденія Іисуса, которое совершилось въ Виелеем'є, въ самый моменть переписи. Съ другой стороны, если Іисусъ родился до смерти Ирода, то невозможно отодвигать Его рожденіе за 750 г. отъ основанія Рима. Сл'єдовательно, это величайшее историческое событіе должно быть пом'єщено въ промежуткъ времени между 747 и 750 гг.

#### § 3. — 3 в тада.

Что это за звъзда Мессіи, царя Іудейскаго, о которой говорять волхвы, что они видъли ее на Востокъ, и что она указывала на Его рожденіе?

Въ ней безспорно надобно видъть нъкоторое небесное явленіе, природу котораго первый евангелистъ не даетъ намъ возможности опредълять точно.

Если это сверхъестественное явленіе было понято волхвами, какъ признакъ рожденія Царя Іудейскаго, то это прежде всего указываеть на ихъ астродогическія вірованія, а во вторыхъ, на ихъ знаніе религіозныхъ преданій, повсемъстно распространенных на Востокъ, по свидътельству Тацита и Светонія, шреданій, которыя указывали на появленіе въ эту эпоху человъка, рожденнаго въ Іудеъ, который будеть господствовать надъ всемъ міромъ: "percrebuerat Oriente toto, vetus et constans opinio esse in fatis, ut eo tempore Judaea profecti, rerum potirentur". (Suét., Vesp., IV; Tacite, Hist., V, 13; Josèphe, De bell. Iud., VI, 6. 4). Разсъянные іуден распространили повсюду свои мессіанскія ожиданія. Арабы и парояне, гаже китайцы и индусы, египтяне, римляне и греки,—никто не быль чуждь этихь ожиданій; почему же эти волхвы изъ траны Валаама темъ более не могли сохранить некотораго оспоминанія о звізді, которую виділь ихъ предокъ восходяцею надъ Іаковомъ? Въра, что звъзда возвъщала о рожденіи Мессіи, появилась сначала вовсе не среди волхвовъ; она была астью мессіанской народной въры іудеевъ.

Волхвы говорили о ней какъ объ извъстномъ предметъ, всъпи ожидаемомъ. "Мы видъли", говорили они, "Его звъзду на остокъ". Распрашивавшіе ихъ Иродъ и Синедріонъ отнюдь не были научены ими указаніемъ на связь между появленіемъ зв'єзды и рожденіемъ Мессін; но при изв'єстін о новости, которую сообщили волхвы, Иродъ и весь городъ смутились.

Это всеобщее върование нисколько не уменьшаетъ исторической достовърности евангельскаго разсказа; оно скоръе подтверждаетъ его.

Вся языческая древность, преданная астрологіи, върила, что о необычайныхъ событіяхъ и въ особенности о рожденіи или смерти знаменитыхъ людей мы извъщаемся чрезъ звъзды, кометы и созвъздія (Lucain, I, 529; Suét., Caes., 88; Sénèque, Quaest. nat., I, 1; Josèphe, De bell. Iud., VI, 5, 3; Iust., 37; Lamprid., Alex. Sev., 12).

И іудеи не были свободны отъ этихъ астрологическихъ вѣрованій. Они были убъждены, что небесное явленіе будетъ сопровождать рожденіе ихъ Мессіи, и они всегда ожидали въ мессіанскомъ смыслѣ "Orietur stella ex Iacob". (Возсіяеть звѣзда отъ Іакова). (Числъ, XXIV, 17).

Върованіе въ звъзду Мессіи существовало еще и послъ Христа. Книга Зохаръ, появившаяся въ первомъ въкъ, приводить многочисленныя доказательства на это. Завъщаніе двъпадцати патріарховъ говоритъ: "Чудная звъзда взошла для Него на небъ, какъ для царя" 1).

Далъе, почему во времена Адріана, когда появился ложний Мессія, который назваль себя сыномъ Звъзды (Bar-Kokbah), примънительно къ 17 стиху XXIV главы книги Чисель, іуден сгруппировались вокругъ него съ такою горячностію? Очевидно потому, что они думали, что видять на немъ исполненіе древняго пророчества Валаама.

Миоическая школа видёла въ звёздё лишь чистый вымысель, съ цёлію сообщить Мессіи особенное достоинство.

Раціоналистическая же школа съ семнадцатаго стольтія охотнье видьла при этомъ звъзду, похожую на ту, которая по-являлась въ 1604 г., между Марсомъ и Сатурномъ, у подошвы созвъздія Зміеносца, въ моментъ соединенія трехъ планетъ: Юпитера, Марса и Сатурна. Это соединеніе, вычислен-

<sup>1)</sup> Καὶ ἀνατελεῖ ἄστρον αύτοῦ ἐν οὐρανῶ ὡς Βασιλέως.

ное въ первый разъ Кеплеромъ (De nova stella in pede Serpentarii, et qui sub ejus exortum, de novo iniit, trigono igneo. Ртадае, 1606 г.) и послъ того подтвержденное другими астрономами, случается чрезъ каждые восемь стольтій.

Школа касолическая, не отвергая вообще этого астрономическаго явленія, не вършла однако, чтобы его можно было связать съ текстомъ евангелія Матеея. Въ самомъ дёлё, звёзда, о которой говорится въ евангелическомъ повъствованіи, вовсе не похожа на обыкновенную звёзду. Эта звёзда идеть впереди волховъ; она руководить ими, προήγεν αύτούς, и останавливается надъ темъ местомъ, где находился Младенецъ, вос вото έπάνω οὖ ἦν τὸ παιδίον. Тексть не позволяеть также различать двухъ звёздъ: одну естественную, наставлявшую волховъ въ странъ Востока, откуда они вышли; и другую сверхъестественную, которая привела ихъ къ мъстопребыванію Младенца. Это была одна и та же звёзда; ό άστηρ δν είδον έν τη άνατολή. Держась же строгаго, точнаго толкованія, надобно согласиться что евангелисть ясно указываеть на явленіе, превышающее законы природы, совершенное непосредственно Самииъ Богомъ, чтобы привести волхвовъ къ признанію Мессіи.

Но если еванг. Матеей не указываеть на астрономическую звёзду, изслёдованную Кеплеромъ, темъ не мене она подала поводъ къ его вычисленіямъ.

Въ первые годы XVII стольтія, въ то время, когда въ Германін богословы вели жаркіе споры о годь рожденія Іисуса, въ конць 1603 г. на небь показалось рыдкое явленіе. 15-го декабря совершилось соединеніе двухъ планетъ, Юпитера и Сатурна. Весною 1604 г. къ нимъ присоединился Марсъ; а потомъ еще какое-то тьло, похожее на неподвижную звъзду, явилось по сосыдству двухъ планетъ, къ востоку отъ нихъ, у подножія созвыздія Зміеносца. Будучи въ началь какъ бы звысдою первой величины и необыкновеннаго блеска, звызда стала блыдныть мало-по-малу; едва видимая еще въ октябры 1605 г., она исчезда окончательно въ марты 1606 г. Это соединеніе, которому астрологи, а безъ сомнынія и волхвы, какъ замычаетъ Кенлерь, приписывали всегда великое значеніе, повторяется каждые двадцать лыть и проходить болье чымъ въ восемь выковъ кругъ зодіака. У великаго астронома явилась идея изслідовать, не подобное ди соединеніе иміло місто въ началі христіанской эры, въ эпоху, къ которой относится рожденіе Іисуса Христа. И его изслідованія привели къ удивительному результату. Оказалось, что дійствительно соединеніе этих звіздъ случилось въ 747 г. отъ основанія Рима, во второй половині знака Рыбъ, близь знака Овна, а весною слідующаго, 748 г. отъ основанія Рима, подъ этимъ же знакомъ присоединился къ Юпитеру и Сатурну Марсъ.

Кеплеръ такимъ образомъ объясняетъ звъзду волхвовъ. Это столь ръдкое соединеніе трехъ планетъ возбудило вниманіе волхвовъ тьмъ болье, что оно, повидимому, было сопровождаемо появленіемъ сверхъестественной звъзды. Допуская же, что эта новая звъзда явилась сначала не только въ то время, когда Сатурнъ и Юпитеръ находились вблизи одинъ отъ другаго, т. е. въ іюнъ мъсяцъ 747 г., но еще и на томъ же самомъ мъстъ, гдъ находились эти планеты, какъ случилось соединеніе ихъ въ нашу эпоху, въ 1603, 1604 и 1605 гг.,—не должны ли были халден. на основаніи правилъ своей науки, бывшей тогда еще въ силъ заключить, что совершилось великое событіе? (Képler, De nova stella in pede Serpentarii, 1606;—De vero anno quo aeternus Dei Filius humanam naturam in utero benedictae Virginis Mariae assumpsit. Francf., 1614 г.).

Если строго установлено астрономическими вычисленіями, что подобное зв'яздное явленіе въ д'яйствительности произошло. то кажется нев'яроятнымъ, чтобы персидскіе или халдейскіе астрологи, изв'ястные подъ именемъ волхвовъ, не наблюдали его: а если они его наблюдали, то естественно предположить, что они приписали ему какое-нибудь таинственное значеніе, а именно рожденіе такого лица, ожидаемаго изъ Іудеи, которое должно было, по преданію, господствовать надъ міромъ. Вычисленія Кеплера были пров'ярены и точно опред'ялены вы Германіи, въ начал'я настоящаго стол'ятія, Пфоффомъ (Der Stern Weisen. Kopenhague, 1827), Шубертомъ (Das Licht und die Weltgegenden sammt einer Abhandlung über Planeten. Conjunctionem und den Stern der drei Weisen. Bamberg, 1827) и Иделеромъ (Vermischte Schriften, Band I).

Итакъ, мы можемъ заключить, что если звъзда, которая была видима въ соединении Юпитера, Сатурна и Марса, появилась въ 747 г., то волхвы пришли въ Іерусалимъ только въ слъдующемъ году, т. е. въ 748 или даже 749 г. отъ основанія Рима, когда и надобно полагать время рожденія Іисуса Христа. Остается еще установить, прибыли ли эти чудные путешественники въ самый моментъ рожденія Іисуса или же годъ спустя, какъ полагаеть, между прочимъ, св. Епифаній. Согласно съ этимъ послъднимъ предположеніемъ, слъдуеть относить время рожденія Іисуса къ 747 или 748 году, нъсколько позже.

#### § 4.—Крещение Інсуса.

Однимъ изъ опредъленнъйшихъ и важнъйшихъ хронологическихъ данныхъ, служащихъ для установленія времени рожденія Іисуса, а также и другихъ событій Его жизни, естъ мъсто Евангелія св. Луки, III, 23. По свидътельству этого евангелиста, Іисусъ Христосъ имълъ около тридцати лътъ, когда Іоаннъ явился на берега Іордана и когда Іисусъ Христосъ получилъ отъ него крещеніе.

Если намъ удастся опредълить годъ крещенія Інсуса, то мы виъстъ съ тъмъ опредълимъ и годъ Его рожденія.

И мы надъемся успъть въ этомъ, опираясь на хронологическое показаніе четвертаго Евангелія, показаніе тъмъ болъе достовърное, что оно нисколько не преднамъренное и находится въ полномъ согласіи съ показаніями третьяго Евангелія.

Разсказавъ о различныхъ обстоятельствахъ (I, 31—34; сн. I, 26), которыя сопровождали крещеніе Іисуса, св. Іоаннъ упоминаеть затёмъ (II, 13) о Пасхѣ, первой, которую праздноваль Іисусъ въ Іерусалимѣ послѣ своего крещенія. Отсюда дотаточно опредѣлить время этой Пасхи, чтобы намѣтить крайій предѣлъ, раньше котораго должно было совершиться креценіе Іисуса. Тотъ же евангелистъ Іоаннъ, объясняемый Іосиомъ, даеть намъ возможность точно опредѣлить это время. "Сорокъ шесть лѣтъ", говорили іудеи Іисусу (II, 20), "стролся этотъ храмъ, а Ты въ три дня хочешь воздвигнуть его!" акимъ образомъ въ тотъ моментъ, когда іудеи говорили это

Інсусу, прошло сорокъ шесть леть съ техь поръ, какъ начали работать надъ этимъ зданіемъ, которое, по свидътельству Іосифа (Древи., ХХ, 9, 7), было вполив окончено незалолю до начала іудейскихъ войнъ. Прибавляя число 46 къ тому, которое показываеть время, когда Иродъ началь возстановленіе второго храма, мы получимъ годъ, когда іуден говорили: "Воть уже сорокъ шесть леть!" и въ то же время годъ Пасхи, которая следовала за крещеніемъ Інсуса. Но Иродъ началь это великое дъло (Древи., XV, 11, 1) на восемнадцатомъ году своего царствованія, віроятно, въ праздникъ освященія храма. въ мѣсяцъ Кислевъ (Kisleu) (734 г. отъ основанія Рима) и во всякомъ случав раньше Пасхи 735 г. Прибавляя къ этом году 46 лътъ, мы подойдемъ къ Пасхъ 781 г., а отсюда уже легко вычислить, что Інсусъ Христосъ принялъ крещеніе во второй половинь 780 г. отъ основанія Рима. А такъ какъ, по свидетельству евангелиста Луки (III, 23), Інсусъ имель около тридцати лътъ во время своего крещенія, то, слъдователью. Онъ долженъ былъ родиться около 749-750 г. отъ основанія Рима.

Теперь надобно указать на ошибочное толкование большаю числа экзегетовъ относительно пятнадцатаго года правленія Тиберія. Ихъ ошибка послужила основаніемъ непреодолимых затрудненій при установленіи хронологіи жизни Іисуса Христа. Это важное указаніе, сділанное евангелистомъ Лукою, не межеть быть согласовано ни со временемъ крещенія Інсуса. Христа. ни со временемъ призванія Іоанна къ служенію. Въ самовы дълъ, если Креститель быль призвань къ своему служения если Інсусъ получилъ крещеніе на пятнадцатомъ году царств ванія Тиберія, т. е. въ 782 г. отъ основанія Рима: то в этого следовало бы, что Інсусь долженствовавшій родиться д 750 г. отъ основанія Рима, имѣль бы въ то время тридца три года. Но св. Лука положительно и точно говорить. Христосъ имълъ тогда около тридцати лътъ. На какоиъ з основаніи осм'вливаются отвергать это свид'втельство, стол ясное, и поставлять третье Евангеліе въ противорвчіе съ с мимъ собою?

На самомъ же дёлё число, показанное третьимъ Еванг

ліемъ указываеть на конецъ общественной діятельности Іоанна и на начало служенія Іисуса Христа, такъ какъ синоптики относять это начало его не ко времени крещенія Іисуса, а къ заточенію въ темницу Іоанна.

Между тёмъ, по поводу крещенія Іисуса, можно спрашивать, когда именно Іоаннъ началъ крестить вообще?

Евангелія не указывають никакого точнаго времени; ибо, какъ мы это видёли, пятнадцатый годъ царствованія Тиберія, обозначенный св. Лукою (ІІІ, 1, 2), указываеть совершенно на другое событіє.

И въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго. Вѣдь евангелисты писали не о жизни Іоанна, но о жизни Іисуса; они говорили о жизни Крестителя лишь мимоходомъ и постольку, поскольку это было необходимо для выясненія дѣяній и значенія Мессіи.

Во всякомъ случать, въ отношеніи къ началу крещенія Іоанна возможно достигнуть приблизительнаго вычисленія. Повъствованіе о крещеніи Іисуса указываеть, что Іоаннъ крестиль уже въсколько времени, когда Іисусъ пришель къ нему на Іорданъ.

Но Інсусъ былъ крещенъ въ теченіе 780 г.; изъ этого необходимо слідуеть, что пропов'ядь Крестителя не могла начаться послів этого времени; а если, согласно съ обычаями іудеевь, челов'ясь, выступающій на общественное служеніе, долженъ былъ достигнуть тридцати-літняго возраста: то отсюда надобно заключить, что Іоаннъ, будучи старше Іисуса на шесть и всяцевъ, долженъ былъ начать свою пропов'ядь около 779 г.

Только нъсколько позже новый пророкъ обратилъ на себя вниманіе Синедріона, котораго торжественное посольство было описано четвертымъ Евангеліемъ (I, 19—27).

Достойно замічанія, что незадолго предъ тімь, какъ Іоанну исполнилось тридцать літь, въ 779—780 г., іуден праздновали юбилейный годь, священный годь среди другихъ, годъ гдохновенія, освобожденія, прощенія всего, что произошло за сі предыдущія семь літь (Левит., XXV; Втор., XV). Многіе зъ подобныхъ годовъ были упоминаемы въ теченіе віковъ вященными и другими писателями.

Такъ Маккавеи (I, VI, 49, 53) упоминають какъ о такомъ рдъ о 150 г. по эръ Селевкидовъ, или о 590, 591 г. отъ основанія Рима; Іосифъ (Древн., XIII, 8, 1) упоминаль о 716, 717 г. какъ о таковомъ же; талмудическое преданіс—какъ о подобномъ же годъ упоминаетъ о 821, 822 годъ.

Всё эти числа точно раздёлены семилётними промежутками; и, какъ замёчаетъ Визелеръ (Chronologische Synopse, 5, 205), прибавляя 189 лётъ къ первому юбилейному году, упоминаемому книгою Маккавеевъ, и недосчитывая 42 г. до послёдняго юбилейнаго года, указаннаго талмудомъ, получаютъ одинъ и тотъ же юбилейный 779 г. отъ основанія Рима.

Безъ сомнѣнія, въ началѣ именно этого года Креститель услышалъ голосъ Божій, призывавшій его къ служенію; и именно теперь онъ долженъ былъ исполниться благимъ упованіемъ съ успѣхомъ возвѣщать этотъ голосъ народу, болѣе способному внимать ему во время отдохновенія, когда земныя дѣла уступали мѣсто религіознымъ идеямъ.

Крещеніе Іисуса совершилось во всякомъ случав въ срединъ именно этого года.

Такимъ образомъ открывается, что какими бы путями мы ни шли къ опредъленію времени рожденія Іисуса Христа, всегда прійдемъ къ одному и тому же результату. Къ этому опредъленію одинаково приводятъ разнообразныя данныя: годъ смерти Ирода, общая перепись, звъзда волхвовъ и, наконецъ, крещеніе Іисуса Христа.

H. K.

(Окончаніе будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

№ 15.

АВГУСТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Августа 15 дня 1891 года.

Временно-исправл. должность цензора, Протоіерей *Павель Солинев*з.

## ПРЕОБРАЖЕНІЕ ГОСПОДА НАШЕГО ІМСУСА ХРИСТА \*).

Інсусъ Христосъ всегда поступалъ съ полной независимостію и безусловною властію; Онъ не искалъ помощи ни въчемъ созданномъ; Его сила повелъвала всъмъ. Очевидныя неудачи, которыя могли бы смутить сильнъйшихъ геніевъ, не останавливали Его; напротивъ, онъ лишь ускорали исполненіе Его намъреній.

Оставляя Галилею и удалясь изъ среды галилейскаго народа, Іисусъ далъ Своему дѣлу новое и сильнѣйшее движеніе. Онъ началъ съ того, что собралъ всѣхъ Своихъ учениковъ и избралъ изъ числа ихъ двѣнадцать, которыхъ сдѣлалъ Своими апостолами; затѣмъ Онъ далъ имъ подъ символическимъ выраженіемъ ключей, полноту власти для управленія Своимъ царствомъ.

Увъренность не можетъ оставаться не выражаемой и не обнаруживаемой; она нуждается въ сообщении. Послъ своего апостольскаго призванія, ученики, ободренные словами Іисуса, должны были думать лишь о томъ, чтобы возвъщать повсюду и всъмъ о томъ, Кто былъ ихъ Учитель. Но Іисусъ удержалъ ихъ, ибо не наступилъ еще часъ ихъ. Если Самъ Іисусъ не могъ еще убъдить народъ въ Своей божественности, то какъ могли бы сдълать это ученики Его? Они должны были хранить въ глубинъ души свою въру и свое упованіе; эта въра должна была укръпляться въ нихъ и сосредоточиваться. Учитель повелълъ имъ твердо и настоятельно никому не говорить

<sup>\*)</sup> Изъ Jésus Christ, par R. P. Didon, ed. 1891, T. I, p. 455 et sv.

о томъ, что Онъ Христосъ, такъ какъ это наименованіе подало бы поводъ колебанію умовъ толпы. Возвѣщать теперь что Іисусъ былъ Мессія, значило бы подвергаться возобновленію галилейскихъ возмущеній, которыя только что успокоила Его мудрость, Его рѣшительность и Его твердость. Кромѣ того, и сами ученики Его еще имѣли ошибочныя представленія о земномъ величіи Того, Кого они исповѣдали Синомъ Божіимъ. Но они пребывали близъ Него, восхищенные Его святостью и Его могуществомъ: безчисленныя чудеса, которыхъ они были свидѣтелями, развивали въ нихъ безграничное упованіе въ Того, Кому повиновалось все, природа, люди и духи.

Іисусъ, увидъвши Своихъ учениковъ еще болъе укръпленными въ въръ, открылъ имъ, наконецъ, тайну Своего призванія,—прискорбную тайну, на которую до сихъ поръ Онъ дълалъ лишь неясные намеки 1).

— "Сыну человъческому, сказалъ Онъ, должно идти въ Іерусалимъ, много пострадать, быть отвержену старъйшинами, книжниками и первосвященниками, быть убиту и на третій день воскреснуть" <sup>2</sup>).

Между тъмъ какъ человъкъ находится въ полномъ невъдъніи относительно своей участи, Іисусъ Христосъ видитъ Свое призваніе до малъйшихъ подробностей,—въ волъ Отца Своего. въ желаніяхъ которой ничто не было скрыто отъ Него,—въ пророчествахъ, которыя предвъщали Его страданія,—даже въ самомъ теченіи событій и въ ненависти Его враговъ, которые могли успоконться только съ Его смертію. Открывая Своимъ ученикамъ будущее, Онъ долженъ былъ открыть имъ и ту смертельную скорбь, которая омрачала по временамъ Его душу.

Каково было дъйствіе этого торжественнаго открытія? Ученики, казалось, были имъ подавлены. Они не могли примериться съ мыслью о томъ, что ихъ Учитель долженъ быль подвергнуться столь жестокой участи. Ихъ въра въ Его божественное могущество, ихъ любовь къ Нему, ихъ мечтательныя

<sup>1)</sup> Мате., Ш, 15, и паралл.; Јоан., П, 20; Ш, 14; VI, 52.

<sup>2)</sup> Mate., XVI, 21 H ca.; Mapra, VIII, 31 H ca.; Ayre, IX, 22 H ca.

представленія о Мессіи, все это ділало для нихъ непостижимымъ такое призваніе Его.

Ап. Петръ и въ данномъ случай сдйлался еще разъ выразителемъ общаго чувства. Онъ обратился къ Іисусу и, повинуясь только своей горячей любви и преданности къ Нему, сталъ упрекать Его за представление столь мрачной участи.

— Учитель, сказаль онъ Ему, этого не должно быть! Нёть, этого не случится съ Тобою.

Інсусъ обратился къ нему и строго ответилъ, говоря:

— "Отойди отъ Меня, сатана, ты Мив соблазнъ; ибо ты думаешь не о томъ, что Божіе, но что человвческое".

Христосъ Богъ вовсе не таковъ, какимъ Его желаетъ представить себ'в челов'вческій разумъ; Онъ таковъ, какимъ Его зачала Ввиная Премудрость. Кто слушается въ дълъ познанія Сына Божія только своего человіческаго ума: тоть злоунотребляеть своимъ разумомъ и никогда не пойметь двойной тайны Его божественности и Его человъческой сущности; онъ будеть отвергать или то или другое; онъ будеть отвергать божество потому, что оно кажется ему слишкомъ высокимъ; онъ будеть отвергать и человечество потому, что оно кажется ему слишкомъ недостойнымъ; онъ никогда не постигнетъ боже-. ственнаго контраста, содержащагося въ представленіи: Сынъ Божій предается на смерть. Страдающій Богь спасеть человъчество; но еслибы Онъ былъ только Богомъ, Онъ оставался бы чуждымъ нашимъ страданіямъ; а еслибы Онъ былъ только человъкомъ, Онъ не могъ бы уменьшить ихъ; поэтому надобно было, чтобы Богъ былъ преданъ смерти и страданіямъ. Разумъ человеческій смущается этимъ, какъ смутился, напр., ап. Петръ, сознавши это; но Іисусъ отвергаеть мудрованія разума и повельваеть врующему въ Него шествовать за Нимъ по Его кровавому пути.

Послѣ сильной укоризны, обращенной къ Петру, Христосъ показываетъ Своимъ ученикамъ и всѣмъ послѣдователямъ Своимъ, чего Онъ требуетъ отъ вѣрующихъ въ Него. Ни одинъ учитель не требовалъ большаго, чѣмъ Онъ. Іисусъ требуетъ отъ нихъ совершеннаго самоотреченія, неустрашимаго перенесенія вссвозможныхъ страданій и даже пожертвованія своею жизнію. Недостаточно только признавать Его Сыномъ Божінмъ, надобно еще раздёлять съ Нимъ и скорбную участь Сына человъческаго. Іисусъ Христосъ созерцалъ крестъ, на которомъ долженъ былъ умереть, когда излагалъ следующій краткій кодексъ самоотверженія, остающійся высочайшимъ закономъ для каждаго истиннаго последователя Его.

— "Если кто хочетъ слъдовать за Мной", воскликнулъ Онъ, дълая народу знакъ приблизиться, "пусть отвергнется себя, возьметъ крестъ свой и идетъ за Мной".

Іисусъ не опасается стать въ противоръчіе съ тъмъ неразрушимымъ инстинктомъ самосохраненія, который избъгаетъ страданій и смерти; Спаситель хочетъ, чтобы всъ, шествующіе за Нимъ, подвергались страданіямъ и были готовы умереть. Въчно блаженная жизнь, купленная цъною страданій и смерти, вовсе не есть слишкомъ дорого оплаченная жизнь.

— "Кто хочетъ спасти душу свою, не слъдуя за Мною", прибавилъ Онъ, "тотъ потеряетъ жизнь, которую Я ему дамъ; и кто не убоится потерять свою жизнь ради Меня и Евангелія, тотъ спасетъ свою душу и будеть жить посредствомъ Меня жизнію, которая никогда не прекратится".

Эту то душу надобно спасать, ибо она есть весь человъкъ. — "Какая польза тому, кто пріобрътеть цълый міръ, а душу свою погубить? И что дасть человъкъ въ замънъ души своей?"

Это ученіе, столь презирающее все, чего домогаются и чего желають люди преданные земнымъ интересамъ, это духовное призваніе, которому посвятилъ себя Іисусь, какъ божественный посланникъ, естественно должны были возбудить насмѣшливыя возврѣнія и даже презрѣніе въ скептикахъ саддукеяхъ и фарисеяхъ, надменныхъ гордостію своего рода, и даже у народа, обольщеннаго ими. Предназначавшій себя на распятіе не могъ не знать, какому поруганію подвергнутся тѣ, которые пожелали бы слѣдовать за Нимъ; Онъ заранѣе видѣгъ тѣхъ робкихъ и слабыхъ, которые устыдятся Его, и, зная, что человѣку легче предаться безчестію, чѣмъ потерпѣть смерть, сказалъ:

 "Многіе постыдятся Меня и Моихъ словъ въ родѣ семъ прелюбодѣйномъ и грѣшномъ; но если кто-нибудь постыдится, то и Сынъ человъческій постыдится его, когда прійдеть во славъ Своей, во славъ Отца Своего съ ангелами Своими святыми" 1).

Духовный взоръ Іисуса обнималь собою все и во всей широтъ. Чувствуется, что Онъ живетъ въ одно и то же время
и на этой землъ и на небъ, посреди людей и со Своимъ Отцемъ Небеснымъ; Онъ видитъ славную цъль Свою, не смотря
на то, что идетъ къ этой цъли еще пока путемъ скорби и
страданій; и подобно тому какъ Онъ хочетъ, чтобы люди жертвовали всъмъ ради въчной жизни: такъ Онъ же желаетъ чтобы они трепетали предъ ужасами того дня, когда Онъ явится
въ величіи Своей побъды и во всемогуществъ Своего правосудія.

Тяжелыя предсказанія Учителя омрачили души учениковь; мысль о томъ, что Онъ долженъ быль претерпёть въ Іерусалимъ, и о томъ суровомъ долгъ, который Онъ налагалъ на всъхъ желавшихъ слъдовать за Нимъ, повергала ихъ въ уныніе и тайный ужасъ. Если Тому, Кого они исповъдали Сыномъ Божіимъ, было суждено умереть, то что же произойдеть съ Его славнымъ царствомъ? Эта смерть разрушала ихъ надежды, и они пытались отвлечь отъ ней свое вниманіе, не осмъливалсь думать о ней, ни даже спрашивать объ этомъ своего Учителя.

Слабый человъкъ думаетъ избъжать страданій, ожидающихъ его, закрывая предъ ними свои глаза. Іисусъ щадить эту слабость Своихъ учениковъ и для одушевленія ихъ мужествомъ, Онъ прекращаетъ ръчь о Своихъ будущихъ страданіямъ и говоритъ о Своей будущей славъ. Однажды даже, видя ихъ особенно упавшими духомъ, Онъ увъряетъ ихъ торжественно, что нъкоторые изъ нихъ и очень скоро увидять славу Его.

— "Истинно говорю вамъ: нѣкоторые изъ стоящихъ здѣсь не вкусятъ смерти, какъ уже увидятъ Сына человѣческаго, грядущаго въ царствіи Своемъ" 2). Эти таинственныя слова относились къ тому необычайному событію, которое должно было вскорѣ произойти и такимъ образомъ оправдать слова Іисуса.

<sup>1)</sup> Mapsa, VIII, 38; IX, 1.

<sup>2)</sup> Jyru, IX, 27, 28; Mate., XVI, 28; XVII, 1.

Действительно, спустя шесть дней, Інсусь взяль съ Собой Петра, Іакова и Іоанна и отвель ихъ въ сторону, на высокую гору, чтобы тамъ помолиться. Ни одинъ изъ евангелистовъ не называеть ее; и только одинъ изъ самовидневъ. Петръ, упоминаеть о ней въ своихъ посланіяхъ, называя ее "Святою" 1). Преданіе называеть эту гору Фаворомъ, и указаніе это никогда. въ продолжение всъхъ въковъ, не было ни прерываемо, не опровергаемо <sup>2</sup>). Напротивъ даже, следуеть заметить, что до восемнадцатаго въка туземцы называли Оаворъ словами "Аде-Mons" (латинское названіе святой горы),—каковое названіе могло произойти только оть "Agion Oros" (греческаго названія святой горы) ап. Петра. Она возвышается одиноко, какъ исполинское подножіе, въ видъ пирамиды, болье шести сотъ истровъ вышины, на северо-восточномъ краю Изранльской равнини. Невысокое ущелье отдъляеть ее отъ Назаретскихъ горъ. Ея бока покрыты прекраснымъ дубовымъ лесомъ, въ которомъ извивается дорога; вершина ея представляетъ гладкій оваль. котораго южная сторона загромождена развалинами, -- остатками древнихъ укръпленій эпохи израильскихъ царей и арабскат завоеванія, —а также досточтимыми остатками трехъ, во времена Елены, высокихъ церквей во имя Інсуса, Моисея и Илін.

Съ высоты разрушенныхъ стънъ старыхъ обрушившихся башенъ видна развертывающеюся вся Галилея со своими цънями горъ, своими долинами, своими равнинами и съ голубымъ краемъ своего, овера. Въ настоящее время эта земля почти не имъетъ лъса, и лишь въ немногихъ черныхъ и сърыхъ точкахъ можно угадатъ ръдкія деревья, пощаженныя топоромъ человъка. Повсюду зеленый дернъ, переръзываемый вспаханными полями, которыя тянутся черноватыми полосами подобно шерстянымъ шатрамъ Бедуиновъ. Тамъ и сямъ—деревни, которыхъ четверо-угольные дома, тъснящіеся другъ къ другу, представляють изъ себя какъ бы громадные пчельники. Взоръ теряется въ этой волнистой мъстности въ ея печальной наготъ и ея мягкомъ ласкающемъ колоритъ. Въ глубинъ го-



<sup>1) 2.</sup> llerpa, I, 18.

<sup>2)</sup> Voir l'Appendice L: Authenticité du Thabor.

ризонта, на съверъ, позади Сафединскихъ горъ, видънъ бълый хребеть Ливана и вершина Гермона, подобная бълосивжной головъ старца. На востокъ-Джоланскія горы, громадная однообразная цёпь которыхъ лишь въ нёкоторыхъ мёстахъ нарушается отдёльно выступающими вершинами. Далее, но все же еще на востокъ, въ туманной синевъ видны горы каменистой Аравіи и великой пустыни. Долина Іордана, глубоко проръзывающаяся, позволяеть видеть съ восточной стороны дикія скалы, по которымъ пенятся быстрые потоки Гіеромаксъ, Зерка и Арнонъ, а съ западной стороны — большіе ручьи Бирей и Адилонъ, которые текутъ съ высокой равнины Израильской. На югъ-громадная возвышенность того же цевта, что и горы Аравіи; это Моавитская равнина, которая господствуєть надъ Мертвымъ моремъ. На западъ-горныя цепи за Іудеей, однообразные холиы Самаріи и длинный валь Кармила, который ограждаеть равнину Меджиде.

Глазъ ищетъ Средиземное море, и чрезъ проръзъ Кармила и ущелье Назаретскихъ горъ онъ открываетъ его, наконецъ, какъ голубое пятно на свътломъ краю неба. Это море дополняетъ неизмъримость горизонта.

Туда, въ самый центръ этой Галилеи, которая видёла лучезарную во всей ея прелести красоту Сына человъческаго, туда, на обнаженную вершину, утопавшую въ ночномъ освъщеніи, въ сверкавшую звъздами августовскую ночь. Іисусъ повелъ трехъ избранныхъ, любимыхъ учениковъ Своихъ и далъ имъ видёть въ сіяніи, которое затмило освъщеніе восточнаго неба, Свою въчную славу.

Въ то время, когда Іисусъ молился, Онъ вдругъ преобразился предъ Своими избранными учениками.

Внѣшній видъ Его сдѣлался совершенно инымъ: лице Его сіяло подобно солнцу, а одежды Его сдѣлались бѣлы какъ снѣгъ, такой бѣлизны, которой никогда не можетъ достигнуть ни одинъ бѣлильщикъ полотна.

И вотъ явились два мужа, бесъдующіе съ Інсусомъ; это были Монсей и Илія, окруженные славой; они говорили съ Нимъ о Его исходъ изъ міра.

Между темъ Петръ и бывшіе съ нимъ были отягчены сномъ.

Пробудившись, они увидёли Іисуса во славё Его и съ Нимъ двухъ мужей. И когда мужи эти оставляли Іисуса, Петръ сказалъ Ему:—Учитель, хорошо намъ здёсь быть; если хочешь, мы поставимъ здёсь три палатки: одну для Тебя, одну для Монсея и одну для Иліи.

Въ то же время явилось лучезарное облако и покрыло ихъ своею тънью; и изъ облака выходилъ голосъ: "Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ Которомъ все Мое благоволеніе; Его слушайте".

Услышавъ этотъ голосъ, ученики пали на лица свои, испугавшись.

Іисусъ приблизился къ нимъ и коснулся ихъ:

— "Встаньте", сказаль Онъ имъ, "и не пугайтесь".

Они подняли свои глаза, оглянулись вокругь и не видъл болъе никого. Іисусъ былъ одинъ съ ними 1).

Непроницаемое средостѣніе, отдѣлявшее земной мірь оть міра небеснаго, внезапно было разрушено. Человѣчество явилось въ своихъ различныхъ состояніяхъ.

Надъ тремя учениками, еще несущими бремя жизни и отягощенными сномъ, этимъ подобіемъ смерти, можно было видѣть Илію и Моисея, уже отошедшихъ въ вѣчность; они бесѣдуютъ съ Іисусомъ, Который властвуетъ надъ ними и Который въ единствѣ Своего Лица соединяетъ всѣхъ препрославленныхъ людей. Его одежды снѣжной бѣлизны суть символътого, что сдѣлается съ веществомъ, когда оно будетъ обновлено божественною силою; Его лучезарное тѣло показываетъ что будетъ нѣкогда съ нами самими; Его душа, въ которой обитаетъ безконечный Богъ, являетъ участъ всѣхъ душъ, призванныхъ къ жизни божественной. Лучезарное же облако скрывало въ себѣ все присутствіе невыразимаго Существа, въ нѣдрахъ Котораго будутъ собраны всѣ избранные, вѣчно наслаждаясь радостью и славою Сына Божія.

Такимъ явился Христосъ въ величіи Своего Царства, во славъ Отца Своего и святыхъ ангеловъ.

Это чудо возвышается надъ всеми чудесами. Когда Інсусъ

<sup>1)</sup> Мате., XVII; Марка, IX; Луки, IX.

говорить, поучая людей, когда прощаеть ихъ гръхи, словомъ Своимъ призываеть къ раскаянію души, испъляеть больныхъ, повельваеть природой, вытрами и бурею, -то во всыхь этихъ случаяхъ Онъ видимо проявляеть Свою силу надъ внішними предметами; преобразуя же Себя, Онъ Самъ дълается объектомъ чуда. Божество, съ Которымъ Онъ былъ едино и Которое было сокровенно подъ покровомъ тъла, подобнаго нашему, внезапно проникло это бренное твло, исхитило его изъ мрака, слабости, бользненности, смертности, чтобы облечь его въ сіяніе и славу. Когда Богъ озаритъ Своимъ светомъ умы и души, --- когда души, исполнившись божественности, осфиять своей красотой тыла, которыя онь одушевляють, ---когда вещество, одухотворенное во всёхъ своихъ свойствахъ, подвергнется лучезарному преобразованію, которое сдёлаеть его достойнымь служить містопребываніемъ сыновъ Божінхъ, прославленныхъ по подобію Інсуса, —тогда-то Царство Небесное будеть завершено.

Во время преображенія Іисуса Царство это явилось въ Немътакимъ, какимъ оно будеть для всёхъ по окончаніи въковъ.

Этимъ откровеніемъ тремъ своимъ ученикамъ Іисусъ хотѣлъ показать всему человѣчеству славный конецъ, котораго Онъ достигнетъ идя на страданіе и смерть. Страданіе и смерть суть только путь; конецъ же всего этого для Него, какъ и для всѣхъ насъ есть преобразованіе всего нашего бытія въ божественномъ сіяніи.

Не только Его лице и Его тело сіяли светомъ и Его одежды имели снежную белизну, но и все, что прикасалось къ Іисусу, преобразовывалось въ светь и сіяніе.

Близъ Него являются двъ таинственныя личности: Моисей, великій законодатель, и Илія, великій пророкъ. Они бесъдуютъ съ Іисусомъ о Его отшествіи изъ міра, о Его "Исходъ", что уже должно было произойти въ Іерусалимъ. Направляясь туда, чтобы тамъ умереть, Іисусъ исполняеть Законъ, представляемый Моисеемъ, и осуществляетъ слова пророковъ, олицетворяемыхъ Иліею. Онъ кончитъ свое дъло величественнъе всъхъ ихъ; Онъ не умретъ, подобно Моисею, отъ лобзанія Въчнаго; Онъ не будетъ также похищенъ на небо, подобно Иліи, въ огненной колесницъ; изъ любви къ людямъ Онъ предастъ Себя, въ позорной смерти, гнъву Божію.

Ученики, присутствовавшіе при этомъ откровеніи, когда политва Іисуса разверзла глубины неба, были погружены въ сонъ. Пробудившись, они были охвачены внутренней радостью, и онв хотъли бы остаться навсегда на Өаворъ со своимъ Учителемъ. Внутреннее присутствіе Бога въ чистой совъсти всегда сопровождается какимъ-то неизъяснимымъ трепетомъ, къ котороку примъщивается родъ страха; вблизи безконечнаго Существа человъкъ чувствуетъ еще болье свое ничтожество.

Богъ благоволиль открыть, что Онъ присутствуеть здъсь подъ видомъ лучезарнаго облака, окружающаго Іисуса, Илію в Моисея и трехъ апостоловъ. Это то же самое облако, которое было видимо въ пустынъ 1) надъ народомъ Божінмъ и при освященіи храма Соломонова 2); оно явится и еще разъ въ торжествъ Вознесенія Іисуса. Изъ облака раздался голосъ, голосъ Самого Бога, говорящаго: "Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, Мой избранный; слушайте Его".

Нужно было это новое и торжественное свидетельство Отца. чтобы убедить учениковь и повелёть имъ следовать за Інсусомъ и слушать Сына Божія при совершеніи Имъ призванія исполненнаго скорбей.

Тоть же апостоль Петрь, который сказаль прежде Інсусу: "Не дай Богь! да не будеть этого никогда", этоть же Петрь слышить теперь вмёстё съ остальными учениками голосъ Самого Бога, говорящаго: "Слушайте Моего Избранника, что би Онъ вамъ ни говорилъ; слёдуйте за Нимъ повсюду, куда би Онъ васъ ни повелъ и каковъ бы ни былъ этотъ путь". И дабы ярче изобразить эту единую, верховную власть Інсусъ единственнаго учителя всёхъ людей, въ ту же минуту стали невидимыми великій законодатель и великій пророкъ, а Інсусъ остался одинъ.

Законъ, — это Онъ; свътъ, — это Онъ же; все предшествовавшее Ему, должно прекратиться въ Его присутствіи; Онъ одинъ указываетъ человъчеству цъль, къ которой оно должно стремиться, и Онъ одинъ открываетъ путь, по которому оно должно



<sup>1)</sup> Исходъ, XIII, 21 в сл.; XVI, 10; XIX, 9; XXXIII; XXXIV; XL, passim.

<sup>2)</sup> Lap., V, 13, 14.

пдти; и если этотъ путь требуетъ величайшаго мужества, зато достижение цъли превышаетъ всъ наши надежды. Но Онъ можетъ требовать отъ насъ всего, ибо Онъ можетъ все намъ даровать; и если смерть есть этотъ путь, то надобно идти вмъстъ съ Нимъ путемъ смерти, чтобы войти въ жизнь.

Раціоналистическая критика, во имя системы исключающая весь чудесный элементь въ жизни Інсуса, отвергла также и факть Преображенія, т. е. все это чудесное д'яйствіе; она подвергла его мельчайшему анализу, чтобы доказать его невозможность и невероятность. Критика эта не можетъ согласиться съ темъ, чтобы тело Інсуса преобразилось въ лучезарное тело н чтобы самыя одежды Его стали бълъе снъга; между тъмъ опыть доказаль, что геній и добродётель могуть придать лицу человъка нъкоторый видь невещественной свътоносности. Критика эта отвергаетъ также появленіе двухъ умершихъ святыхъ, Илін и Моисея, какъ будто умершіе подвергаются полному уничтоженію и какъ будто союзъ между небомъ и землей, между царствомъ умершихъ и царствомъ живыхъ принадлежитъ къ области вымысла. При этомъ критика спрашиваеть, какимъ образомъ апостолы могли узнать двухъ собесёдниковъ Іисуса, имена которыхъ не были упоминаемы въ разговоръ, -- какъ будто ихъ языкъ и ихъ видъ, памятные среди Тудеевъ на основаніи преданія, не могли указывать имъ на нихъ. Критика не хотела понять также нравственной цели этого божественнаго явленія, хотя цёль явленія служила наилучшею гарантіей въ дълъ подтвержденія исторической достовърности этого явленія. Наконецъ, критика пыталась истолковать все это событіе естественнымъ образомъ; но ея попытки въ этомъ отношеніи еще болье слабы, чыть самыя возраженія.

Миоическая школа <sup>1</sup>) видъла въ Преображеніи измышленіе учениковъ Іисуса, желавшихъ прославить своего Учителя и превознесть Его превыше Моисея и пророковъ; но нигдъ не видно первоначальнаго происхожденія этого вымысла; гипотеза вымысла ръшительно не объясняетъ историческихъ частностей, столь опредъленныхъ, какъ тъ, которыя приведены тремя Еван-

<sup>1)</sup> CH. Strauss, Das Leben Jesu, 2 T. Weiss, Evang. Geschichte, 1 T.

геліями при изображеніи этого событія. Она не даеть также объясненія и строгому запрещенію Іисуса Своимъ апостоламъ говорить о событіи, которое, по ея мивнію, никогда не существовало; сверхъ того, при своемъ объясненіи критика становится въ прямое противорвчіе со свидвтельствомъ ап. Петра. одного изъ самовидцевъ этого событія, пишущаго спустя нъсколько літь: "Не хитросплетеннымъ баснямъ послітауя, ми возвінщали вамъ силу и пришествіе Господа нашего Іисуса Христа, а какъ самовидцы Его величія. Ибо Онъ приняль оть Бога Отца честь и славу. Голосъ пришелъ къ Нему отъ велелівной славы: Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ Которомъ все Мое благоволеніе. И этотъ голосъ, сшедшій съ неба, мы сами слышали, будучи съ Нимъ на Святой горів 1).

Миоическое толкованіе никогда не можеть опровергнуть этого столь точнаго свидѣтельства очевидца,—свидѣтельства отрицающаго въ то же время и другую теорію, которая пыталась превратить это реальное событіе въ простое субъектвыное видѣніе. Никакъ нельзя понять, чтобы Іисусъ Христось могъ придавать какое-либо значеніе сновидѣнію Своихъ учениковъ и чтобы Онъ запрещаль имъ разсказывать объ этомъ сновидѣніи до Своего воскресенія изъ мертвыхъ 2).

Умъ безпристрастный и свободный отъ всякихъ преднамъревныхъ толкованій никогда не будеть колебаться въ выборъ межд буквальнымъ пониманіемъ евангельскихъ повъствованій и мны мо-критическими толкованіями ихъ. Поистинъ, евангельскія повъствованія поражають насъ своимъ божественнымъ величіемъ и только одно это величіе представляется намъ необычнымъ котя оно вполнъ объясняется всемогуществомъ Божіимъ. Ры ціоналистическія гипотезы, конечно, удобопонятнъе; но онъ притиворъчать показаніямъ достовърныхъ свидътелей и не могут



<sup>1) 2</sup> Петра, I, 16. Критика дъйствительно пыталась опровергнуть подлинест этого посланія; но она не выставила противъ него ви одного рѣшительнаго вода. Все содержаніе посланія свидѣтельствуеть въ пользу непрерывнаго пред нія о его подлинности; уже съ самаго перваго столѣтія посланіе это было цить руемо св. Климентомъ (Носл. къ Корине., II), св. Полвкарпомъ (къ Смл., в. 1.2) и п. д.) и Папіемъ (Евсев., Ист. Церкви, III, 39).

<sup>2)</sup> Mate., XVII; Mapka, IX, 8, 9; Jyre, IX, 36.

утверждаться ни на чемъ положительномъ, чтобы защитить себя отъ упрековъ въ произвольности. Фантастическимъ измышленіямъ раціоналистовъ евангельская исторія противопоставляєть положительныя откровенія Божества.

Преображеніе не есть случайное событіе въ жизни Іисуса; оно находится въ связи съ законами, управляющими постепеннымъ ходомъ ея развитія; и несомнічно, что человіческое смиреніе Іисуса Христа всегда сіяло сокровеннымъ Божествомъ; чти боліве Онъ смирялъ Себя до добровольнаго самоножертвованія, до преданія Себя на страданія и смерть: тімъ боліве божественность просіявала въ Немъ, возвышала и прославляла Его.

Когда Іисусъ приходить просить у Іоанна крещенія, подобно грѣшнику, небо разверзается надъ Его главой; когда Онъ рвшается исполнить всякую правду, слышится голось, называющій Его возлюбленнымъ Сыномъ Отца; во время полнаго галилейского торжества, Онъ отрекается отъ всякой земной славы, отвергаеть решимость народа, готоваго провозгласить Его царемъ и въ ту же ночь ходитъ по водамъ, укрощаетъ бурю и является владыкою природы; Онъ только что объявилъ Своимъ ученикамъ, что долженъ идти въ Іерусалимъ, чтобы тамъ пострадать и умереть; шесть же дней спустя Онъ является во славъ Своего Царствія, превыше Моисея и Илін, является единственнымъ и всемірнымъ Учителемъ, блистающимъ Своимъ свътомъ и безсмертіемъ, и преображенный свътомъ Своего Отца. Несколько же месяцевъ спустя, отягченный мыслью о Своихъ страданіяхъ, Онъ возопість къ Своему Отцу: "Сохрани Меня... Но Я пришелъ пострадать, Отче; да прославится же имя Твое!" И сильный голосъ, подобный грому, ответиль Ему: "Я прославлю Его".

Наступилъ часъ, и Христосъ предастъ Себя поношенію, смерти, и Онъ сойдетъ въ могилу; но Духъ живой исхититъ Его изъ власти смерти и отъ гроба, дабы превознесть Его во славъ.

H. R.

## СОЧИНЕНІЕ ВЛАЖЕННАГО АВГУСТИВА:

## «О ГРАДЪ БОЖІЕМЪ» (DE CIVITATE DEI), какъ опыть христіанской философіи исторіи.

Наука, получившая со времени Вольтера, данное имъ, названіе философіи исторіи 1), сравнительно только въ очень недавнее время смогла точно и ясно опредёлить свои задачи и найдти тотъ элементъ въ исторической жизни человъчества который подлежить ея исключительному изученію. Она, зародившись еще въ до-христіанскомъ языческомъ мірь, почти д самаго последняго времени ощупью брела къ своей истиней цъли, простирая часто право своего изслъдованія на области прямо ей не принадлежащія; однаво, не смотря на это, трудамъ раннихъ ея представителей, по всей справедливости, нель зя отказать въ названіи трудовъ по философіи исторіи; пуст ихъ авторы понимали задачи философіи исторіи не такъ, как понимаются онъ теперь; ихъ труды важны для изученія, как матеріаль для историко-критическаго уясненія предмста и за дачъ науки и какъ памятникъ эпохи; они важны бакъ ступе ни прогрессивнаго развитія и уясненія понятія этой науки со отвътственно уровню образованія и запросамъ того времен когда они появились.

Однимъ, наиболъ раннимъ и въ то же время сравнительн полно развивающимъ свою систему, опытомъ построенія фило софіи исторіи является весьма обширное сочиненіе блаження

<sup>1)</sup> Картесь. Основные вопросы философів исторін. Томъ І, Москва. 1883. Стр.

Августина: "О градѣ Божіемъ" (De civitate Dei), написанное въ пятомъ вѣкѣ ¹). Это сочиненіе, какъ опытъ христіанской философіи исторіи, представляетъ собою весьма большой интересъ для изученія главнымъ образомъ въ виду слѣдующихъ соображеній.

Хотя историки философско-исторической науки еще единогласно не рѣшили: кого изъ древнихъ писателей увѣнчать почетнымъ титломъ отца философіи исторіи, за кѣмъ признать честь основателя науки и автора перваго философско-историческаго опыта <sup>2</sup>), а нѣкоторые изъ нихъ не хотятъ даже видѣть зарожденія этой науки ранѣе XVIII вѣка, однако, если понимать философію исторіи, вообще какъ науку, философски обозрѣвающую историческія судьбы человѣчества, то вмѣстѣ съ Лораномъ <sup>3</sup>) по всей справедливости должно остановиться на трудѣ бл. Августина, какъ на самомъ первомъ опытѣ систематическаго и довольно полнаго построенія и развитія единопринципнаго философскаго взгляда на историческія судьбы всего человѣчества, и въ его авторѣ признать такимъ образомъ родоначальника философско-исторической науки.

Если трудъ Августина въ указанномъ отношении представзаетъ интересъ для историка философско-исторической науки, то въ силу самаго характера и направленія проведенной въ немъ системы, онъ пріобрѣтаетъ громадный интересъ для церковнаго историка. Бл. Августинъ—христіанскій богословъ и философъ—былъ исключительно церковнымъ писателемъ; широко и полно изучивъ языческую философію <sup>4</sup>), онъ истиннымъ

<sup>1)</sup> Первыя две вниги этого сочиненія написани до смерти Марцеллина, по следовавшей въ сентябре 413 года (Augustini Epistola 157). Последнія-же вниги цитуются Августиномъ въ его Retractiones, написанныхъ между 426 и 427 годачи. Ceillier. Histoire géneral des auteurs sacrés et ecclésiastiques. Т. ІХ, р. 288. Paris. 1861. Ср. Красинъ. Твореніе бл. Августина: «De civitate Dei», вакъ апологія христіанства въ его борьбе съ язычествомъ. Стр. 154. Казавъ. 1873.

Кармесь говорить, что онь можеть привести до помутора десятка имень отдовь науки. Цит. сочин., тамъ-же.

<sup>3)</sup> F. Laurent. La philosophie de l'histoire. P. 10. Paris. 1870.

<sup>4)</sup> Помимо его біографін, это ясиве всего можно видіть изъ его сочиненія: «О граді Божіємъ», гді онъ даеть довольно полное историко-критическое обозрівне языческой философіи.

философомъ считалъ только того, кто въ своемъ философствованіи исходить изъ Богооткровенныхъ истинъ и развиваеть свое ученіе согласно Откровенію 1); и построенная имъ система философіи исторіи должна быть названа системой христіанской философіи исторіи или, какъ принято называть въ наукъ такія системы, провиденціалистической системой. Такъ какъ подобный опыть применения христіанскаго Откровенія вы философскому обозрвнію исторических судебъ человічества впервые сделанъ въ христіанстве бл. Августиномъ, трудъ котораго при томъ представляетъ изъ себя единственное процаведеніе этого рода во всей древней церковной письменности востока и запада 2), то для церковнаго историка очень важно остановить свое внимание на этомъ трудъ, чтобы по нему, какъ по первому и единственному въту эпоху, составить себъ представленіе о томъ, насколько вірно, чисто и полно отображалось въ умахъ передовыхъ людей древней церкви высокое ученіе христіанства о смыся всемірно-историческаго бытія че ловъчества. Тщательное знакомство съ этимъ трудомъ бл. Августина можеть дать такимъ образомъ нёсколько весьма харагтерныхъ чертъ для церковно-исторической характеристики христіанской образованности V вёка. А такъ какъ трудъ бл. Авічстина есть единственное сочинение свято-отеческой древноств по христіанской философіи исторіи, то его изученіе является особенно полезнымъ въ наши дни, ибо теперь, по словамъ извъстнаго витіи святителя, "много разсуждають о міровом значеніи народовь, объ ихъ призваніи, объ историческихъ задачахъ предстоящихъ каждому изъ нихъ. Сколько-восклицает далье проповъдникъ-въ этихъ разсужденіяхъ произвола, про-

<sup>1)</sup> Характерии въ этомъ отношения следующія слова Августина: (онъ запъмается определениемъ понятія «философ»») «если ми переведемъ мия философ по-латини, то оно будеть обозначать любовь въ мудрости. Но если премудрости есть Богъ, черезъ Котораго все сотворено, какъ показивають Божественныя Пвсанія и Истина, то истинный философъ есть любитель Бога». О града Божість VIII, І. (Русскій переводъ, изданный при Трудаха Кієвской духовной Авадемъ Творенія бл. Августина. Часть 3. 1880 г.; часть 4. 1882 г.; часть 5. 1882 г. часть 6. 1887 г.).

<sup>2)</sup> Мы опускаемъ въ данномъ случат Павла Орозія, Проспера Аквинатскаю в Сальвіана, которые въ общемъ повторяютъ воззртнія бл. Августина.

тиворъчій, горделивыхъ мечтаній, которыя разрушаются событіями неръдко на нашихъ глазахъ. Одно призваніе обезпечиваетъ преуспъяніе каждаго народа и объединяетъ народы въ общій братскій союзъ,—это призваніе быть върными Богу истинному и покорными святому закону Его" 1). Опытъ уясненія такого именно всечеловъческаго призванія и являетъ собою трудъ блаженнаго Августина.

Кромв этого интересъ изученія Августиновскаго труда: "О градъ Божіемъ", какъ христіанской философіи исторіи, усиливается еще болве обнаружениемъ одного весьма любопытнаго факта. Восточная церковь вовсе не имъла подобныхъ трудовъ по христіанской философіи исторіи; исторія философско-исторической науки не укращается ни однимъ изъ именъ отцовъ, учителей и писателей церкви восточной, а впосл'едствіи—церкви православной. Въ западной-же церкви, значительно опередившей восточную развитіемъ всёхъ отраслей богословской науки въ средніе и новые въка, въ последніе появлялось сравнигельно достаточное количество чисто научныхъ трудовъ по христіанской философіи исторіи. И замізчательно: въ существі дыла всь авторы такихъ провиденціалистическихъ системъ повторяли въ нихъ основное начало системы бл. Августина со всвии его недостатками. Поэтому изучить трудъ бл. Августина значить на половину познакомиться съ характеромъ всей последующей литературы по части христіанской философіи исторіи.

Помимо всего этого, изучая, какъ опытъ христіанской философіи асторіи, сочиненіе бл. Августина: "О градъ Божіемъ", прихоцится подробно и обстоятельно знакомиться съ такимъ сочиненіемъ этого весьма обильнаго <sup>2</sup>) церковнаго писателя V въка, соторое, какъ по своему объему <sup>3</sup>), такъ въ особенности по

<sup>1)</sup> Арх. Амеросій. Слово, произнесенное въ Спасовомъ свиту 17 окт. о блаодариюсти Богу. (Церк. Від., 1890, № 44, стр. 1479).

<sup>2)</sup> Ученикъ и біографъ бл. Августина, еп. Посседій насчитиваетъ всёхъ сочненій своего учителя оволо 1030. Самъ Августинъ въ своихъ Retractiones говонтъ, что имъ написано 93 сочин. въ 132 книгахъ. Еп. Филаретъ. Историческое ченіе объ отцахъ перкви. СПБ. 1859; т. III, стр. 25.

<sup>3)</sup> Если у Августина 93 сочиненія въ 132 кингахъ, то приблизительно об-

разносторонности своего содержанія, можеть справедливо считаться самымъ типичнымъ изъ всёхъ произведеній этого втораго Оригена по даровитости. Бл. Августинъ весьма разносторонній писатель, не имівшій узкой спеціальности и могий говорить и писать о чемъ угодно и по большей части-безь ущерба для свойственной ему основательности работы; и эта его разносторонность наиболее нагляднымъ образомъ отразилась въ сочиненіи: "О градъ Божіемъ". Въ этомъ сочиненія есть и исторія, и критика языческой миоологіи и философів. и гражданская исторія народовъ, и исагогическія свілівнія о подлинности Священных книгъ христіанскаго Откровенія, и критико-экзегетическое толкованіе многихъ ивстъ Библів. в догматическое ученіе о твореніи міра и человіка и о конці перваго и воскресеніи, судѣ и будущей жизни послѣдняго 1); словомъ, трудно даже пересчитать всв области, которыхъ сасается Августинъ; онъ ведетъ, напримъръ, даже ръчь о явленіяхъ своего времени въ той сферь, которая теперь извыства подъ именемъ магнетизма и спиритизма 2). Такимъ образомъ, при знакомствъ съ сочинениемъ: "О градъ Божиемъ" есть возможность пріобр'єсти ясное и довольно опред'єленное понятіє о всей разносторонности познаній автора, объ его пріемахь во всевозможныхъ областяхъ богословскаго изследованія, и составить черезъ то общее представление вообще о личности бл. Августина, какъ церковнаго писателя.

Въ виду указаннаго интереса, который представляетъ изученіе, какъ опыта христіанской философіи исторіи, сочиненія бл. Августина: "О градъ Божіемъ", предметомъ настоящаю очерка и поставляется такое изученіе труда Августина. Въ общемъ задача очерка состоить въ томъ, чтобы представить,

щить числомъ на каждое сочинение придется I, 4 книги; сочинение-же: «О градъ Божиемъ.» имъетъ 22 книги.

<sup>1)</sup> Poujoulat справедино замвиаеть: «La citè de Dieu est comme l'encyclepedie du cinquième siecle; elle embrasse toutes les époques, toutes les questions et repond à tout».—Poujoulat. Histoire de saint Augustin. Paris. 1845. T. III., pag. 221.

<sup>2)</sup> О градъ Божіемъ, XIV, 24.—При цитаціи сочиненія Августина: «О градъ Божіемъ» римская цифра означаетъ книгу, а арабская—главу книги.

по возможности, объективное полное и стройное изложеніе провиденціалистической философско-исторической системы бл. Августина, насколько она изложена имъ въ его сочиненіи: "О градѣ Божіемъ", и—далѣе—сдѣлать критическія замѣчанія по поводу этой системы.—А ранѣе всего этого, кажется, необходимымъ уяснить одинъ предварительный вопросъ о томъ, гдѣ именно въ сочиненіи Августина, соотвѣтственно его общему плану, нужно искать его философско-историческій матеріалъ.

I.

Философско-историческій элементь въ сочиненіи бл. Августина: "О градъ Вожіемъ" и его отношеніе въ массъ прочаго матеріала этого труда.

Когда мы признаемъ, что сочинение бл. Августина: "О градъ Божіемъ" есть опыть развитія сравнительно полной христіанской философско-исторической системы, то этимъ отнюдь не хотимъ сказать, что оно посвящено исключительно вопросамъ христіанской философіи исторіи; иначе-мы бы глубоко ногрешали. Напротивъ, читая, напримеръ, почти всю первую половину этого труда (І-Х кин.), въ ней нельзя встретить ничего, сколько-нибудь относящагося къ системъ христіанской философіи исторіи, кром'в нівскольких въ безпорядкі разбросанныхъ, отрывочныхъ мыслей о Провиденіи, о богахъ, демовахъ и краткихъ замъчаній о градъ Божіемъ и градъ земномъ, подлежащихъ изследованію автора во второй части (X—XXII кнн.). Да и во второй половинь, спеціально посвященной разспотренію исторіи града Божія въ связи съ градомъ земнымъ, встрвчается много главъ, которыя затрогивають совершенно посторонніе, ничуть не философско-историческіе, вопросы. Поэтому при разсмотрвніи этого труда, какъ опыта христіанской выософіи исторіи, невольно возникаеть вопрось о томъ: какое гесто занимаеть въ этомъ сочинении философско-исторический мементь, соотвътственно основному плану и задачамъ, котомя имъль вь виду авторь при его написаніи.

Если въ настоящее время въ ученыхъ богословскихъ труахъ мало преслъдуются жизненно-практическія цъли и ръдко затрогиваются вопросы современности, то въ древности било совершенно иначе. Тогда каждое произведение христіанской письменности непремѣнно имѣло корни своего происхожденя въ запросахъ и требованіяхъ времени и преслѣдовало чисто практическія цѣли, желая удовлетворить нуждамъ своего времени. Разсматриваемое сочиненіе бл. Августина самымъ вагляднымъ образомъ подтверждаетъ эту мысль: написанное въ отвѣтъ на просьбы современниковъ, оно представляетъ нать себя разрѣшеніе всѣхъ, наиболѣе важныхъ, вопросовъ, вознисшихъ въ обществѣ того времени; жизнь поставила вопросы, а сочиненіе: "О градѣ Божіемъ" дало на нихъ полные и обстоятельные отвѣты. Поэтому удобнѣе всего разсмотрѣть планъ этого труда (для указанія философско-историческаго его элемента) вз связи сз запросами эпохи.

Чёмъ было вызвано появленіе на свётъ сочиненія бл. Августина: "О граде Божіемъ"?

Къ пятому въку нъкогда могущественная и непобъдима римская имперія быстрыми шагами стала приближаться к своей могилъ. Дикія и свъжія племена стали давить ее своимъ напоромъ, и, наконецъ, Готы, подъ предводительством Алариха, послъ троекратной осады "въчнаго города", въ 416 году по Р. Х. взяли столицу имперіи, непобъдимый Римъ, въ теченіе шести дней предавались самому необузданному ую влетворенію своихъ дикихъ инстинктовъ на счетъ побъжев ныхъ: грабили богатства, производили пожары и убійства. п шали невинности дъвъ и т. п.

Впечатлѣніе, произведенное разрушеніемъ варварами Рим на современниковъ, было потрясающее; особенно оно бил сильно для римлянъ-горожанъ, какъ язычниковъ, такъ и хри стіанъ. Чтобы понять всю силу дѣйствія этого факта на ум римскихъ язычниковъ, необходимо припомнить: чѣмъ былъ ди нихъ Римъ. Символъ генія, хранителя римскаго государсти синонимъ непобѣдимой силы и доблести, залогъ благословей боговъ, Римъ искони пользовался религіозно-благоговѣйны почтеніемъ всего римскаго народа и до сихъ поръ хранилъ за почтеніе; поэтому его разрушеніе варварами было не толь бѣдствіемъ и несчастіемъ государственно-политическимъ.



быствіемъ редигіознымъ. — Если боги допустили погибнуть Рииу, то каковъ-же быдъ мотивъ этого небывалаго и нежданнаго полущенія? Если это-кара за преступленіе, то какое это преступленіе, караемое столь сильнымъ наказаніемъ? Отвътъ на этоть вопросъ могъ быть только одинъ: причина гивва боговъхристіанство, допущенное въ страну языческихъ боговъ; другаго ответа у язычниковъ быть не могло; во всякомъ случав это бъдствіе не могло быть объясняемо, какъ наказаніе христіанскаго Бога за ненависть къ Нему римлянъ-язычниковъ, такъ какъ это бъдствіе тяжело отозвалось и на самихъ христіанахъ. Мысль, что виною столь сильнаго, небывалаго несчастія-христіанство, вызвала у язычниковъ всеобщій и напряженный вэрывъ негодованія на Христа и Его религію. Язычество прибъгло къ самому послъднему средству борьбы съ христіанствомъ: вооружилось своей, подновленной неоплатонизмомъ 1), языческой мудростью и устремилось на борьбу съ христіанствомъ, при чемъ преимущественно старалось доказать исторически, что при прежнемъ культъ, до христіанства, Римъ быть счастливъ, а при новомъ постепенно дошелъ до позорнаго рабства. Это нападеніе на христіанство было для него сышкомъ опаснымъ, такъ какъ простиралось на все христіанство во внутреннемъ его значенін, -- какъ целаго. "Милліоны голосовъ, какъ живописуетъ это нападеніе одинъ изследователь, заговорили на эту тему, дождемъ посыпались доказательства, ыеветы и хулы, насмъшки и брань; въ умственной атмосферъ римлянъ произошла такая сумятица мыслей, въ которой трудно было что-либо хорошенько разобрать 2. "Еслибы я захогыз отвечать на все возраженія язычниковь, направленныя вынъ противъ христіанства, пишеть самъ Августинъ, то это было бы безконечно, скучно и безполезно" 3).

Но этого мало; паденіе Рима вызвало негодованіе противъ пристіанства даже и самихъ последователей его. "Въ Риме,

<sup>1)</sup> О развитін, вліянін и значенін неоплатонизма для язычества, пренмущественю-же римскаго—см. *Красина*. Цит. сочин., стр. 72—132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Красинь. Цитов. сочин., стр. 138.

<sup>3)</sup> О градъ Божіемъ, II, I.

говорили они, похоронены Петръ и Павелъ, и однакоже Ригъ опустошенъ варварами! Гдѣ же обътованія христіанства, гть счастіе, которое оно объщаеть?!" 1). Почему погибли добродьтельныя и цівломудренныя христіанскія дівицы 2)? Почему. напротивъ, спаслись отъ всякаго оскорбленія со стороны варваровъ нъкоторые язычники-нечестивцы 3)? Глъ же справедливость нашего Бога? Каковы же планы Провиденія?—Надо замѣтить, что вообще религіозно-нравственное состояніе христіанъ тоглашняго запада было не особенно высоко: ихъ религіозныя понятія были не устойчивы, гранича иногда съ язичествомъ и часто съ суевъріемъ, такъ что общее христіанское міровоззрѣніе было довольно не ясно и не опредѣденно; нравственность была очень слаба. При отсутствіи ревностныхъ в свято исполняющихъ свои обязанности пастырей церкви, всъ эти условія много способствовали тому, чтобы протесть противъ христіанства самихъ же христіанъ, начавшійся по случаю паденія Рима, сділался громкимъ и сильнымъ.

Положеніе христіанства было крайне опаснымъ; опасносъ увеличивалась еще тъмъ, что на всемъ тогдашнемъ христіанскомъ западъ не было человъка, кромъ Августина, который би могъ оказать столь благовременную и необходимую услугу своимъ ученымъ и убъдительнымъ словомъ за истину христіанской религіи. И вотъ дучніе дюди того времени, понимая вср опасность положенія, обращаются къ Августину съ просьбой о помощи: разобраться въ хаосъ столькихъ отрицательныхъ выній и защитить истину. При первомъ, конечно, необстоятельномъ известіи о взятіи Рима Готами и объ образе мыслей в чувствованій язычниковь и христіань Августинь думаль успокоить и примирить тёхъ и другихъ рёчами и письмами; но когда Марцеллинъ сообщилъ ему болъе подробныя свъдънія о настроеніи умовъ и умоляль его обратить на это обстоятельство особенное вниманіе, увіряя, что если когда, то именно теперь отъ него требуется серьезное и обстоятельное слово н

<sup>1)</sup> Auguctinus. Sermo 296.

<sup>2)</sup> O rpagh Bozsiews. I, 18.

<sup>3)</sup> Tamb-me, I, 8.

если когда, то теперь именно оно будеть полезно incredibiliter, онъ ръшился предложить язычникамъ и христіанамъ цълую книгу: "De civitate Dei" 1).

Отсюда становится яснымъ, что бл. Августинъ имѣлъ въ своемъ трудѣ главною и почти исключительною задачею чисто апологетическую. И дѣйствительно, сочиненіе Августина: "О градѣ Божіемъ" есть строго апологетическое.

Но избранный Августиномъ планъ для своего труда далъ ему возможность провести въ апологіи чисто философско-историческія воззрівнія. Нападенія язычниковь и сомнівнія христіанъ колебали всю христіанскую религю; и воть Августинь поставляетъ задачей своего труда защитить "царство Божіе", "градъ Божій", понимаемый имъ въ смыслъ собранія, или общества святыхъ 2), частію пребывающихъ уже на небѣ 3), а частію—странствующихъ еще на земль, т. е. церкви Божіей 4), нии вообще христіанской релиіи 5), какъ царства истины въ отличіе отъ царства лжи, или града земнаго "противъ техъ, кои Основателю царства Божія предпочитають своихъ боговъ" 6) н показать христіанамъ, что и какъ должны они отвъчать своимъ врагамъ" 7). Очевидно, Августинъ задумалъ выполнить слешкомъ общирную задачу, требовавшую широкаго плана. Такъ какъ первымъ вопросомъ, изъ-за котораго поднялись нападенія на христіанство. какъ со стороны язычниковъ, такъ и со стороны христіанъ, былъ вопрось о значеніи христіанства въ исторіи и такъ какъ средоточною идеею національнаго римскаго міросозерцанія была идея гасударства, черезъ призму которой христіане всегда представлялись мятежниками, а ихъ ученіе о повсюдномъ распространеніи царства Христова затрогивало самое чувствительное и самое важное мъсто въ патріотическихъ душахъ римлянъ, то Августину удобнее всего

<sup>1)</sup> Красинь. Цит. соч., стр. 146.

<sup>2)</sup> O rpage Bozziewe, X, 6; XV, 18.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, X, 7; XI, 28; I, Предис. 9. 15. 29.

<sup>4)</sup> O rpagh Borsient. XIII, 16; VIII, 19, 24; XV, 26; XVII, 16; XVIII, 29.

<sup>5)</sup> Tans-me, XVIII, 4.

<sup>6)</sup> Танъ-же, І, Предисловіе.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, I, 35.

представлялось защитить христіанство, нарисовавъ полную и обстоятельную картину его величія и значенія, проявившагося во его историческомо развитіи, параллельно развитію и царства земнаго—язычества "ради большей славы царства Божія, которое въ этомъ контрастъ пріобрътаетъ еще болье блеска" 1).

Но исполнение одной только этой задачи не могло-бы принести большой пользы язычникамъ, которые держались польтеизма. Поэтому Августинъ главную свою задачу связаль съ другою: черезъ критическое разсмотрение сущности наличнихъ върованій язычниковъ подготовить ихъ къ принятію слова истины. "Прежде, чёмъ приступить, пишеть Августинъ, къ излеженію исторіи царства Божія, я долженъ сказать еще начи противъ тъхъ, которые бъдствія римской имперіи приписывають нашей религіи, воспрещающей идолопоклонство" 2). съ тьмъ, чтобы "опровергнуть и искоренить превратныя и давніз, враждебныя истинъ благочестія, мньнія, которыя многовъкови заблужденіе рода человіческаго слишкомъ глубоко и прочы внъдрило въ помраченныя души" 3). И первыя десять книть своего сочиненія бл. Августинъ посвящаеть полемико-отрицательной цёли, а двёнадцать послёднихь-апологетико-догиатическому раскрытію историческаго развитія дарства Божія параллельно съ царствомъ земнымъ.

Итакъ, сочинение бл. Августина: "О градъ Божиемъ" есть чисто апологетическое сочинение; если о немъ можно говорить, какъ о христианской философии истории, то—разумъя въ данномъ случаъ лишь нъкоторый элементъ его. Гдъ же именю этотъ элементъ? Напрасно искать систему христинской философии истории въ первой части сочинения бл. Августина, которая опровергаетъ политеизмъ; тутъ, правда, встръчается нъсколько главъ, носящихъ философско-исторический характеръ фно это—отрывочныя замъчания, не объединенныя системоъ Избранный Августиномъ планъ второй части наилучшимъ обра-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, указ. мѣсто.

<sup>2)</sup> Tanb-me, I, 36.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, VII, Предисловіе.

<sup>4)</sup> Каковы, напр. I, 34. 35; II, 10, 23, 25, 29; IV, 33; V, 9—12. 21. 22. 23; VII, 30.

зомъ способствовалъ ему къ систематическому и полному развитію своей философско-исторической системы; обозріввая всю исторію царства Божія параллельно съ исторіей царства земнаго, удобиве всего провести для него было свои философскоисторическія воззрѣнія на смыслъ и значеніе историческаго процесса человъчества. И дъйствительно, эти воззрънія составляють, такъ сказать, канву, по которой Августинъ умълой рукой художника вышиваетъ громадный и сложный узоръ всемірно-историческаго процесса. Отъ этого и происходить то, что при чтеніи этой части сочиненія, мало зам'єтенъ философско-историческій элементь: вниманіе поглощается разнообразными разсужденіями автора по поводу различныхъ частныхъ предметовъ, чъмъ слишкомъ обилуетъ сочинение Августина; такъ, напримеръ, заговоривъ о начале града Божія и земнаго, онъ весьма подробно говорить о твореніи міра 1), о грѣхопаденіи первыхъ людей <sup>2</sup>) и т. п.; особенно подробно останавливается Августинъ на экзегетико-догматическомъ изложеніи христіанской эсхатологіи 3). Этого посторонняго, совершенно не важнаго для уясненія философско-историческихъ возэрвній бл. Августина, матеріала такъ много въ его сочиненіи, что по всей справедливости можно сказать, что систему философіи исторіи изъ сочиненія Августина приходится извлекать такъ-же, какъ извлекаются частички золота изъ золотоноснаго песка.

## II.

Систематическое изложеніе христіанских философско-исторических возарвній бл. Августина, содержащихся въ его сочиненіи: "О градв Вожіємъ".

Система христіанской философіи исторіи бл. Августина собственно отвівнаєть на два вопроса: 1) въ чемъ состоить сущность историческаго процесса, или, что-то же, какіе его фактори? Ей 2) въ чемъ его смыслъ или ціль?

Что такое представляеть изъ себя вообще исторія? Въ чемъ

<sup>1)</sup> O rpagh Borsient XI, 4-8.

<sup>7)</sup> Тамъ-же XIV.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XIX.—XXII.

ея сущность? Въ чемъ самый механизмъ исторіи? Всемірноисторическій процессъ представляетъ изъ себя продуктъ дъйствованія слѣдующихъ трехъ факторовъ: Бога, злыхъ духовъ и человѣка, обладающаго свободною волею <sup>1</sup>). Кромѣ этихъ факторовъ болѣе нѣтъ никакихъ; добрые ангелы, какъ послушные слуги Бога, исполняютъ только Его волю и не вносятъ ничего новаго въ историческую жизнь отъ себя <sup>2</sup>); "причины-же телѣсныя (согрогаles), такъ какъ онѣ болѣе производятся, чѣмъ производятъ, не должны быть поставляемы въ ряду причинь, вызывающихъ явленія, ибо онѣ могутъ лишь то, что дѣлаеть изъ нихъ вообще воля<sup>и 8</sup>).

Дъйствіе въ исторіи перваго дъятеля Бога—не подлежить ни мальйшему сомньнію. "Никоимъ образомъ нельзя подумать чтобы Богь, высочайшій и истинный, съ Словомъ Своимъ в Духомъ Святымъ, которые три едино суть, Богь единый, всемогущій Творецъ и Создатель всякой души и всякаго тъла... Богъ, сотворившій человъка разумнымъ животнымъ изъ души и тъла... отъ Котораго всякій образъ, всякій видъ, всякій порядокъ; отъ Котораго мъра, число, въсъ; отъ Котораго все, что происходить естественнымъ образомъ, какого-бы рода и какого бы значенія оно ни было; отъ Котораго происходять элементы формъ, формы элементовъ, движеніе элементовъ и формъ; давшій и плоти начало, красоту, доброе состояніе здоровья, распложеніе, расположеніе членовъ, добрую гармонію; давшій и неразумной душь память, чувство, способность желать, а разумной, сверхъ того, умъ, разумьніе, волю; не оставившій не только

<sup>1)</sup> У Августина вся исторія человъчества дълится на слъдующіе періоди: 1 періодь продолжался до появленія самаго перваго зда въ мірѣ, до паденія Деници и прочихъ безплотныхъ; 2 періодь начался со времени этого перваго грѣха в продолжается и до настоящаго времени; ходъ исторической жизни за этотъ періодъ существенно отличенъ отъ—перваго періода; 3 періодъ наступитъ по окончалів будущаго суда, когда жизнь снова будетъ постановлена въ другія условія; этому періоду уже не будетъ конца; онъ—вѣченъ. Августиновская система философів всторіи имѣетъ въ виду только одинъ второй періодъ.

<sup>2)</sup> О градъ Божіемъ, VII, 30. Добрые ангелы составляютъ вавъ-бы «сенать (сштіа), въ которомъ закономъ служитъ умная и непреложная воля Божія». Тамъ-же, X, 7.

<sup>3)</sup> Tanz-me, V, 9.

неба и земли, не только ангела и человъка, но и внутренностей самаго мелкаго и самаго презрѣннаго одушевленнаго, и перышка птицы, и цвътка травъ, и листка дерева безъ того, чтобы не дать имъ извёстной соразмёрности въ ихъ частяхъ и въ своемъ родъ взаимнаго мира, --- никоимъ образомъ нельзя подумать, чтобы Богъ судиль оставить внё законовъ Провиденія своего царства человъческія и ихъ положенія, господственныя и подчиненныя" 1). И действительно, всё царства находятся во власти истиннаго Бога" 2); нечего говорить особенно объ Еврейскомъ народъ, вся исторія котораго шла подъ непосредственнымъ водительствомъ Бога 3); нодъ такимъ-же непосредственнымъ Его водительствомъ идетъ исторія и всёхъ вообще царствъ міра, вообще "всякая власть господствовать дается единственно провидъніемъ высочайшаго Бога" 4); "единый истинный Богъ далъ, когда захотълъ и насколько захотълъ, царство римлянамъ, какъ далъ его ассиріянамъ или нерсамъ... Онъ далъ власть Марію и Каю Цезарю, Августу и Нерону, Веспасіанамъ, Домиціану, Константину, Юліану" 5); словомъ, "власть раздавать царствованія и начальствованія мы должны приписать истинному Богу 6). Различныя перемёны въ исторіи совершаются также по непосредственному распоряженію и дійствію Божію; Онъ непосредственно управляєть всёми отдёльными государственными отправленіями; такъ, напримърь, войны, имъвшія особенно важное значеніе въ исторіи древняго міра, всё зависять оть Бога; "въ Его власти содержится, чтобы каждый посредствомъ войны или покорялся самъ или покорялъ другихъ, одни обладали царствами, а другіе подчинялись царствующимъ" 1); "по справедливому суду Божію извъстныя войны оканчиваются быстрве, другія продолжаются медленнъе" в); побъды и пораженія на войнахъ-дъло Божіе в), "истин-

<sup>1)</sup> Tanz-me, V, 11.

<sup>7)</sup> Tamb-me, I, 36; IV, 2; V, 1. 21.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XVII, 23.

<sup>4)</sup> Tand-me, V, 19.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, V, 21.

<sup>6)</sup> Тамъ-же, указ. мъсто.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, XVIII, 2.

<sup>8)</sup> Tamb-me, V, 22.

<sup>9)</sup> Tanz-me, XV, 4.

ный Царь вѣковъ посылаетъ своего ангела и дѣлаетъ побѣдътелемъ того, кого хочетъ" 1), такъ Онъ римлянамъ "предоставилъ чудесную побѣду надъ Радайгасомъ", а потомъ предоставилъ Римъ взять варварамъ 2); "кровавое счастіе Марія должно приписывать таинственному Провидѣнію" 3). Словомъ, Богъ управляетъ всѣмъ ходомъ историческаго процесса.

Но на ряду съ Богомъ существуетъ и другой факторъ исторіи. отличный отъ него самыми принципіальными основами и задачами своей двятельности; это-злые духи. Августинъ рисуеть предъ читателемъ весьма любопытную для теперешняго времени картину почти повсюднаго вмѣшательства демоновъ въ ходъ всемірно-историческаго процесса. Воздействія демоновь на человъка могуть быть столь-же разнообразны, какъ разностороння самая человъческая дъятельность. Но преимущественной сферой для своего воздействія на человека они избирають обыкновенно-религіозную. Всё языческія религіи въ своемъ существъ суть не что иное, какъ культы боготворенія демоновъ 4); демоны обыкновенно выдають себя за боговъ, и достигши такимъ образомъ властительства надъ людьми, "налагають на нихъ жалкія цени рабства" ), начинають действовать на своихъ почитателей всёми средствами, находящимися въ ихъ распоряжении, какъ боговъ: даютъ различныя пророчества и предсказанія посредствомъ оракуловъ 6), астрологовь и другихъ предсказателей 7), открываютъ иногда будущее в отдёльнымъ частнымъ лицамъ 8); требують себѣ различныхъ игръ и торжествъ съ известнымъ содержаніемъ <sup>9</sup>), преподають своимъ почитателямъ извъстнаго характера моральныя прави-

<sup>1)</sup> Tamb-ze, IV, 17.

<sup>2)</sup> Tamb-me, V, 23.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, II, 23.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, I, 31; II, 4. 10; IV, 1. 26; VI, Предисловіе; VII, 33; XVIII, 53: XIX, 9; 21.

<sup>5)</sup> Tanb-me, XVI, 17.

<sup>6)</sup> Тамъ-же, XVIII, 54; XIX, 23.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, V, 7.

<sup>8)</sup> Тамъ-же, II, 24; IV, 19. 26.

<sup>9)</sup> Тамъ-же, II, 4. 6. 8. 10. 14.

ла и ученія 1), возд'яйствують на отд'яльных частных лиць и побуждають ихъ "силою" действовать въ нужномъ имъ направленін 2). Пользуясь этой религіозной областью, какъ найболве удобною для всесторонняго воздвиствія на человека, демоны, прикрываясь именемъ боговъ, могутъ действовать на какія угодно имъ стороны человьческой деятельности; особенно характеренъ следующій примерь: демонамъ нужно было для достиженія изв'єстных вимъ ціблей побудить римлянь къ гражданскимъ междоусобнымъ войнамъ-и вотъ "эти лукавые духи стараются своимъ примъромъ дать какъ-бы божественное полномочіе на совершеніе злодействь, когда на одной обширной равнинъ Кампаніи, гдъ, спустя немного времени, гражданскія войска вступили взаимно въ преступную битву, они явились прежде сами сражающимися между собою: сперва на томъ мъсть быль слышень страшный гуль, а вследь затемь, какь иногіе разсказывали, въ продолженіе нѣсколькихъ дней были видимы сражающимися два войска; а когда сраженіе прекратилось, то нашли тамъ следы какъ-бы и людей и лошадей 3). Двятельность демоновъ съ такимъ-же успъхомъ простирается и внъ области языческихъ религій; такъ они въ христіанствъ воздентали еретиковъ, которые подъ христіанскимъ именемъ противодействують христіанскому ученію" 4), а "иногда сатана преобразуется въ ангела свътла, чтобы искушать" христіанъ 5).

Третій факторъ исторіи—это самъ человѣкъ; возможность его активнаго участія въ ходѣ историческаго процесса обусловливается свободою его воли, въ силу которой онъ можетъ дѣлать только-то, что избереть его свободное произволеніе <sup>6</sup>). Человѣкъ—существо свободное. Онъ вышелъ изъ рукъ Создателя, обладая свободою воли. "Богъ сотворилъ человѣка

<sup>1)</sup> Tamz-me, XI, 26; II, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamb-me, IV, 26.

<sup>3)</sup> Tamb-me, II, 25.

<sup>4)</sup> Tamb-me, XVIII, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ-же, XIX, 9.

<sup>6)</sup> Мы считаемъ нужнымъ нъсколько подробнъе изложить ученіе бл. Августина о свободъ человъческой воли преимущественно въ виду его ученія о предопредъленіи безусловно уничтожающемъ человъческую свободу.

такъ, что если бы онъ, покорный своему Творцу, какъ истиному Господу, съ благоговъйнымъ послушаніемъ соблюль заповедь Его, то могъ-бы перейдти въ общество ангеловъ, безь посредства смерти достигши блаженнаго нескончаемаго безсмертія; и если бы въ силу свободной воли своей высокомъріемь и непослушаниемъ оскорбилъ Господа Бога своего, то быль бы обреченъ смерти" 1). И дъйствительно, гръхопаденіе прародителей было вполнъ свободнымъ актомъ: они пали по "свободной воль 2), "добровольно" 3). Воть чисто психологическій процессъ грвхопаденія прародителей: они пали потому, что "возъимѣли стремленіе къ превратному возвышенію. Превратное же возвышение состоить въ томъ, что душа, оставивь начало, къ которому должна прилепляться, некоторымъ образомъ делается и бываетъ такимъ началомъ сама для себя. Это бываеть, когда она нравится самой себъ чрезмърно. А чрезмърно она себъ нравится тогда, когда уклоняется отъ того невзмъннаго блага, которое должно ей нравиться болье, чъмъ она самой себъ. Уклоненіе же это-уклоненіе добровольное. Оставайся воля твердою въ любви къ высочайшему и неизменному благу, отъ котораго получила просвъщение, чтобы видъть, в которымъ согрѣвалась, чтобы любить, она не отвратилась би отъ него, чтобы любоваться собою, омрачиться и охладъть от этого: жена не повърила бы тогда, что змъй говоритъ правду, а Адамъ не поставиль бы предложение жены своей выше воли Божіей и не пришель бы къмысли, что онъ совершить въ винительное нарушение запов'яди, если не оставить подруга своей жизни въ сообществъ гръха" 4). Не только всъ человъ ческія действія, но и человеческія душевныя движенія, какт мотивы этихъ действій, зависять непосредственно отъ человъческой свободной воли; "всё они суть не что иное, какъ воля. Ибо что такое страстное желаніе и радость, какъ не воля, сочувствующая тому, чего мы хотимь? И что такое страхь в печаль, какъ не та-же воля, не сочувствующая тому, чего м

<sup>1)</sup> Тамъ-же, XII, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, XIII, 13.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XIII, 14.

<sup>4)</sup> Tamb-me, XIV, 13.

не хотимъ... Вообще по различію предметовъ, къ которымъ мы стремимся или которыхъ избътаемъ, поколику они привлекаютъ нии отталкивають волю человъка, потолику и расположенія мъняются и обращаются въ такія или иныя" 1). Поэтому человъкъ-господинъ своихъ дъйствій; "христіанскія заповъди одинъ можеть слушать, а другой презирать 2); также можеть относиться человъкъ и къ внушенію демоновъ <sup>8</sup>): человъкъ "поддается искушенію тайныхъ навётовъ злаго духа и вообще какимъ бы то ни было внушеніямъ не иначе, какъ по своей собственной воль 4), такъ что "демоны, напр., могутъ обладать только тёми, кого могутъ прельстить" в). "Нуму Помпилія они успъли бы менъе обольстить, если бы нашли его менъе спокойнымъ" 6). Яснъе всего сказалось ученіе бл. Августина о свободъ человъческой воли въ той воодушевленной его ръчи, съ которой онъ обращается къ родному ему языческому народу римскому, увъщавая его обратиться отъ демоновъ къ Богу, отъ язычества къ христіанству 7).

Но не уничтожается ли человъческая свобода тъмъ, что существуетъ Божественное предвъдъніе? Еще Цицеронъ не могъ примирить фортуны съ свободой человъческой воли и былъ жаркимъ противникомъ фатализма и усерднымъ защитникомъ человъческой свободы; онъ не могъ допустить одновременно и божественнаго предвъдънія и человъческой свободы: "если все—будущее, представляетъ его говорящимъ бл. Августинъ, то оно совершится въ томъ порядкъ, въ какомъ по предвъдънію имъло совершиться; а если совершится въ этомъ порядкъ, то для предвъдъ

<sup>1)</sup> Tanz-me, XIV, 6.

<sup>2)</sup> Tans-me, II, 19.

<sup>7)</sup> Танъ-же, II, 29.

<sup>4)</sup> Tans-me, XII, 6.

<sup>5)</sup> Tamb-me, IV, 32.

<sup>6)</sup> Tanz-me, III, 21.

<sup>7) «</sup>Лучие въ истинному Богу обратись, богато одаренный природою римскій народъ, потомство Регуловъ, Сценолъ, Сципіоновъ, Фабриціевъ! Обратись мучше въ этому и это предпочти той пустъйшей пустотъ и ковариъйшему зложемательству демоновъ!... Пробудись же, день насталъ!... Не слушай своихъ выродковъ, которые отвлекаютъ тебя отъ Христа и христіанъ!... Теперь же овладъвай небеснымъ, потрудись для него немного и будешь царствовать въ немъ истинно и въчно... Докажи свою свободу въ отношеніи къ нечистымъ духамъ». П, 29.

нія Божія существуєть опредвленный порядокь вещей; если-же существуеть опредёленный порядокъ вещей, то существуеть опредвленный порядокъ причинъ: ибо не можетъ же случиться что-нибудь такое, чему не предшествовала бы какая-нибуль вызвавшая его причина; а если существуеть опредъленный порядокъ причинъ, отъ котораго происходитъ все, что происходить, то, говорить Цицеронь, определениемъ сульбы бываеть все, что ни бываеть. Если же это такъ, то въ нашей власти нетъ ничего, и произвола свободной воли не существуеть; а если допустить последнее, то вся человеческая жизнь ниспровергается: напрасно издаются законы, напрасно употребляются порицанія, похвалы, укоризны, ув'ящанія; н'ть никакой справедливости въ томъ, что установлены добрымъ награды, а злымъ наказанія. Чтобы не вышло никакихъ нежелательныхъ, нелъпыхъ и гибельныхъ для человъческой жизни последствій, онъ не хочеть допускать предвеленія булущаго и ставитъ религіозную душу въ необходимость выбирать одно изъ двухъ: или нъкоторую свободу нашей воли, или существованіе предв'ядінія будущаго. Вмісті то и другое, по его мивнію, существовать не можеть. Если допустить одно. другое уничтожается. Если допустимъ предвёдёніе будущаго. уничтожается свобода воли; если допустимъ свободу воли, уничтожается предвъдъніе будущаго" і). "Но религіозная душа. опровергаетъ Августинъ, выбираетъ и то и другое; то и другое исповедуеть; то и другое по вере благочестія признасть за истину. Мы съ своей стороны какъ исповедуемъ высочайщаю и истиннаго Бога, такъ исповъдуемъ и Его высочайщую волю. власть и предвёдёніе. Мы не боимся свои добровольныя дёйствія признать недобровольными потому, что Тоть, Кого предвъдъніе обмануть не можеть, зналь напередъ что мы будемъ дълать. Мы утверждаемъ, что и Богъ знаетъ все прежде, чъмъ оно совершится, и мы дълаемъ по доброй волъ все, что чувствуемъ и сознаемъ, какъ действіе съ своей стороны добровольное... Тотъ же выводъ, якобы, если для Бога существуетъ определенный порядокъ причинъ, то для выбора нашей сво-

<sup>1)</sup> Tanz-me, V, 9.

бодной воли нёть ничего, вовсе изъ этого не следуеть. Ибо и самая воля наша находится въ порядкъ причинъ, который, какъ порядокъ опредъленный, содержится въ предвъдъніи Божіемъ; потому что и воля человъческая представляеть собою причину человіческих дійствій. А поэтому тоть, кто знасть напередъ причины всъхъ вещей, никоимъ образомъ не можетъ не знать въ числъ этихъ причинъ и нашей воли, такъ какъ знаетъ причины нашихъ дъйствій" 1).---Итакъ, "свободная воля наша существуеть и она-то делаеть все то, что мы делаемъ по своему желанію и чего не ділали бы, еслибы мы не желали", и "мы, допустивъ свободу воли, не находимъ себя вынужденными отрицать въ Богъ предвъдъніе будущаго; мы принимаемъ и то и другое" 2). Вотъ эта-то воля, свобода которой не подлежить сомнёнію, и даеть возможность человёку принимать активное участіе въ ход' историческаго процесса, быть факторомъ исторіи.

Итакъ исторія есть продукть дійствованія трехъ факторовъ: Бога, злыхъ духовъ и человіка. Діятельность этихъ факторовъ распреділяется такимъ образомъ, что человічество, въ изміняемости и жизни котораго и состоитъ исторія, является объектомъ посторонняго воздійствія Бога и злыхъ духовъ, въ тоже время само не будучи лишено свободной воли и активнаго участія въ своей собственной жизни. "Отсюда выходитъ то заключеніе, что другихъ причинъ, вызывающихъ все, что происходитъ, нітъ, кромі зависящихъ отъ воли, т. е. той природы, которая представляетъ собою духъ (spiritus) жизни зу исторією, такимъ образомъ, управляетъ тройственная воля: воля Бога, воля злыхъ духовъ и воля человіка.

Но эти три фактора историческаго процесса, эти три воли по силъ съоего участія въ исторіи суть величины не равныя между собою. Верховнымъ властителемъ двухъ волей—злыхъ духовъ и человъка—является Богъ, Самъ ни къмъ не созданный, но Самъ все производящій; Онъ—"первая причина вещей, ко-

<sup>1)</sup> Tanz-ze.

<sup>2)</sup> Tant-me, V, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ-же, 9.

торая производить, но сама не производится" 1); злые духи и человъкъ находятся въ подчинении у Бога и могутъ, сообразно своимъ желаніямъ и намереніямъ, действовать лишь на столько, на сколько имъ будетъ позволено верховнымъ Распорадителемъ исторіи—Богомъ. Объ этой подчиненности Богу злыхь демоновъ и человъка Августинъ говоритъ очень ясно; демони. напримеръ, пишетъ онъ, имеютъ силу лишь тогда и настолько, когда и насколько дозволяетъ имъ то высочайшее и такиственное провидъніе Бога" 2); "всемогущій Богъ можеть сдълать все, что захочеть, а демоны, по могуществу своей природы, могуть дёлать только то, что попускаеть имъ Онъ. свътовъ Котораго тайныхъ много, а несправедливыхъ--- нътъ на одного" 3). Въ такой же подчиненности Богу находится и человъкъ: "все что ни терпитъ человъкъ вопреки своей ограниченной воль, онъ долженъ приписывать воль Того, Кто даеть власть имъющимъ волю-Бога" 1).

Слъдовательно, не смотря на то, что всемірно-историческій процессъ совершается подъ активнымъ воздъйствіемъ на него трехъ факторовъ, изъ которыхъ первые два различны до противоположности между собою въ характеръ и принципіальномъ направленіи своихъ дъятельностей, онъ представляетъ изъ себя нъчто единое цълое, на сколько имъ всевластно управляетъ единый верховный управитель—Богъ, Который распоряжается исторіей "не безъ разбора и какъ бы случайно, но сообразно съ порядкомъ вещей и временъ" 5). Это то и есть единый планъ исторіи, существующій въ Богъ и проводимый Имъ въ ходъ историческаго процесса. Эта то одушевляющая идея Божественнаго плана и порядка и влагаетъ смыслъ въ исторію.

<sup>1)</sup> Tanz-me.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, VIII, 25. Воть міста, нанболье ясно виражающія эту мисль подчиненности замкь демоновь Провидінію: III, 7: «дійствія демоновь попускаются Богомь»; III, 10: «демонамь попускаются устрашать или возбуждать зим души»; VII, 35: «тайнимь провидініемь истиннаго Бога діло устроено такь, что демонамь было попущено сділать предсказаніе Помпилію». Ср. еще II, 23. 24; IX, 21; X, 21.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XVIII, 18.

<sup>4)</sup> Tamb-me, V, 8.

<sup>5)</sup> Tamb-me, IV, 33.

дълаетъ громадную картину всемірно-историческаго процесса художественною и величественною, полною глубокаго смысла.

Планъ этотъ, проводимый Провидъніемъ въ исторіи, во всей своей полнотъ, конечно, не можетъ быть доступенъ человъческому уму; многое изъ него не открыто намъ 1); но на сколько воля Божія можетъ быть извъстна намъ изъ Откровенія и изъ "благочестиваго" изученія исторіи, на столько можно и намъ постигнуть эти пути Провидънія, этотъ Божественный планъ, или смыслъ, который проводится во всей исторіи, направляемой Богомъ.

Въ чемъ-же смыслъ всемірно-историческаго процесса? Каковъ тотъ единый планъ, по которому верховный Распорядитель исторіи направляєть ся ходь? Къ какой цёли и какими путями стремится исторія въ своемъ безпрерывномъ и быстромъ ходь?-Такъ какъ человъчество въ своемъ историческомъ ходв подвергается воздействію двухь, противоположныхь по своимъ принципамъ, началъ-Бога и злыхъ духовъ, то, смотря по тому, чьему болже вліянію подпадаеть та или другая часть его, оно при всей своей многоразличности въ другихъ отношеніяхь подразділяется на дві большихь половины". Хотя въ такомъ множествъ и есть многочисленные народы, живущіе по лицу земному каждый по особымъ уставамъ и обычаямъ, и различаются между собою многочисленнымъ разнообразіемъ языковъ, оружія, утвари, одеждъ; темъ не мене существовало всегда не болье, какъ два рода человъческаго общенія, которые мы, сльдуя Писаніямъ своимъ, справедливо можемъ назвать градами" 2). Отъ временъ двухъ братьевъ, Каина и Авеля 3) и до самой кончины міра 4) всегда существовали, существують и будуть существовать только эти, два общества, или два града: градъ Божій и градъ земной.

Градъ Божій состоить изъ добрыхъ ангеловъ 5) и благоче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tami-me, I, 28; II, 22. 23. 29; IV, 17; V, 19, X, 22; XI, 5; XII, 15. 17; XVIII, 10. 52; XX, 2 H AD.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, XIV, I.

<sup>3)</sup> Tanz-me, XV, 17.

<sup>4)</sup> Тать-же, XVIII, 51; XV, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ-же, X, 7; XI, 9.

стивыхъ людей <sup>1</sup>), во главѣ которыхъ стоитъ Самъ Основатель и Царь града—Богъ <sup>2</sup>), "святые ангелы составляютъ большую и тѣмъ блаженнѣйшую часть этого града, что она никогда не странствовала по чужбинѣ" <sup>3</sup>), и помогаютъ намъ, своимъ сотленамъ, въ нашемъ трудномъ земномъ странствованіи <sup>4</sup>); итакъ "одна часть его, которая въ насъ, странствуетъ; другая, которая въ нихъ, подаетъ помощь" <sup>5</sup>). Градъ земной, оглавляемий его основателемъ и царемъ—діаволомъ, имѣетъ своими членами прежде всего злыхъ духовъ, и затѣмъ, слушающихся ихъ внушеній, нечестивыхъ людей <sup>6</sup>).

Каковы же отличительныя черты того и другаго града? Каково ихъ существенное различіе между собою? — Это различіе лежить въ самыхъ основахъ или принципахъ ихъ жизни, въ силу которыхъ последняя у сдного слагается такъ, а у другаго совершенно иначе. "Одинъ изъ градовъ желаетъ жить по плоти, а другой по духу" т); подъ этою жизнью по плоти надобно разумъть плотяность, а подъ жизнію по духу-духовность ) всего человъка по душъ и по тълу или въ цъльной его природь: другими словами: жить по плоти-значить жить по человъку, по себъ и для себя, по лжи, подобно діаволу, а жить по духу-значить жить по Богу, по Его воль, по правдь, не для себя, но для Бога <sup>9</sup>). Основнымъ принципомъ, основном "побудительною силою, полагающею постоянное различие между обоими царствами, служитъ--- у земнаго любовь къ самому себъ, доходящая до забвенія Бога, а у небеснаго—любовь къ Богу, простирающаяся до забвенія себя" 10). Этими основними принципами, заправляющими всею жизнію двухъ градовъ, п

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, VIII, 3.

<sup>2)</sup> Tamb-me, II, 21; XV, 20; XVIII, I.

<sup>3)</sup> Tanz-me, XI, 9.

<sup>4)</sup> Tanz-ze, X, 7.

<sup>5)</sup> Тамъ-же. Августинъ следить за исторією исключительно только странствуїщей части града.

<sup>6)</sup> Тамъ-же, XI, I; XVIII, 18.

<sup>7)</sup> Тамъ-же, XIV, 1.

<sup>8)</sup> Tanz-ze, XIV, 2.

<sup>9)</sup> Tanz-me, XIV, 4.

<sup>10)</sup> Тамъ-же, XIV, 28.

объясняются направленія ихъ діятельностей. Градъ земной любитъ и стремится только къ тому, что можетъ служить на пользу его самолюбію; градъ же Божій преследуеть только то, что ведеть къ Богу, и удаляется отъ всего того, что можеть отвлечь его отъ Бога. Поэтому, если и первый славу свою полагаеть въ самомъ себъ, последній въ Господе; тоть ищеть славы отъ людей, а для этого величайшая слава-Богъ, свидътель совъсти; тотъ въ своей славъ возносить главу свою, а этотъ говоритъ своему Богу: слава моя и возносяй главу мою (Пс. III, 4); надъ твиъ господствуетъ похоть господствованія, **управляющая** и правителями его и подчиненными ему народами, — въ этомъ по любви служатъ взаимно другъ другу и предстоятели, руководя, и подчиненные, повинуясь; тотъ въ своихъ великихъ людяхъ любитъ собственную силу, а этотъ говорить своему Богу: возлюблю тя, Господи, кръпосте моя (Пс. XVII, 2); если въ томъ градѣ мудрые его, живя по человъку, добивались благъ тъла или души своей, или (благъ) того и другой выбств, и которые могли познать Бога, тв Его не яко Бога прославиша или благодариша, но осуетишася помышленій своими, и омрачися неразумное ихъ сердце: глаголющеся быти мудри, т. е. превозносясь подъ вліяніемъ гордости своею мудростію, объюродьша, и измыниша славу нетільннаго Бога въ подобіе образа тлънна человъка, и птиць, и четвероного, и гадо: ибо въ почитаніи идоловь этого рода были или вождями народовъ или последователями; почтиши и послужища твари паче Творца, иже есть благословень во въки (Рим. І, 21-25): то въ этомъ градъ нътъ человъческой мудрости, кромѣ благочестія, которое правильно почитаеть истиннаго Бога, ожидая въ обществъ святыхъ не только людей, но и ангеловъ, той награды: да будеть Богь всяческая во вспхъ (1 Кор. XV, 28) 1). Если градъ земной полагаетъ цёль своего существованія только въ здёшней земной жизни и ищеть только благъ земныхъ (почему и называется земнымо градомъ), то градъ Божій, напротивь, полагаеть свою цёль въ Богь, на небъ, и по-

<sup>1)</sup> Tanz-ze.

тому его земная жизнь есть не что иное, какъ странствованіе <sup>1</sup>), въ которомъ онъ живетъ надеждою на будущее <sup>2</sup>), "терпъніемъ ждетъ въчной осъдлости" <sup>8</sup>), "пользуясь земными благами, какъ странникъ" <sup>4</sup>).

Этими принципами, лежащими въ основаніи жизни того и другаго града, обусловливается и характеръ ихъ взаимныхъ отношеній. Эти два града существують одинь возлів другаго: очень часто они являются даже, какъ бы переплетенными между собою 5), такъ что члены града Божія живуть среди членовъ града земнаго и наоборотъ 6); поэтому они находятся между собою въ постоянныхъ сношеніяхъ. Каковы же ихъ взаимныя отношенія? Градъ Божій, не смотря на существенное свое отличіе отъ града земнаго, однако имфетъ съ нимъ нвчто общее. "Домъ людей, не живущихъ вврою, домогается отъ вещей и выгодъ этой временной жизни мира земнаго. Домъ же людей, върою живущихъ, ожидаетъ того, что объщано въ будущемъ, какъ въчное, но пользуется и вещами земными и временными, какъ странствующій, не для того, чтобы увлекаться ими и забывать свое стремленіе къ Богу, а для того, чтобы находить въ нихъ поддержку для болъе легкаго перенесенія и не допустить увеличенія тягостей тлъннаго тъла, которое обременяетъ душу. Такимъ образомъ и тѣ и другіе люди, и тотъ и другой домъ одинаково пользуются вещами, необходимыми для этой смертной жизни; во цель пользованія у каждаго своя собственная, и весьма различная. Точно также земной градъ, который върою не живетъ, стремится къ миру земному и въ немъ старается сохранить согласіе въ управленіи и въ повиновеніи гражданъ, чтоби относительно вещей, касающихся смертной жизни. у нихъ быль до извістной степени одинаковый образь мыслей и желаній. И градъ небесный или-върнъе-та часть его, которая стран-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, І, 9, 15. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamb-me, XV, 1. 18; XVIII, 1. 18. 54; XIX, 20.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, I, Предисловіе.

<sup>4)</sup> Tanz-ze, L 29.

<sup>5)</sup> Tanz-me, I, 35; X, 32; XI, 1.

<sup>6)</sup> Tamb-me, XVIII, 49.

ствуеть вь этой смертности и живеть върою, поставлень въ необходимость довольствоваться такимъ миромъ, пока минуетъ самая смертность, для которой онъ нуженъ. Поэтому, пока онъ проводить какъ-бы пленническую жизнь своего странствованія въ областяхъ земнаго града, хотя получивъ уже обътованіе нскупленія и въ видъ залога его дарь духовный, онъ не колеблется повиноваться законамъ земнаго града, которыми управляется то, что служить для поддержанія смертной жизни, чтобы, поколику обща самая смертность въ вещахъ, къ ней относящихся, сохранялось согласіе между тімь и другимь градомь 1). Но есть область, въ которой не можеть быть общенія между градомъ Божівмъ и земнымъ. "Градъ земной имфетъ своихъ нъкіихъ, божественнымъ ученіемъ не одобряемыхъ, мудрецовъ, которые, будучи надоумлены или обмануты демонами, полагали, что къ міру человъческому слъдуетъ пріурочить многихъ боговъ, къ раздичнымъ должностямъ которыхъ относятся различные подвідомые предметы... Градъ же небесный зналь, что следуетъ почитать только единаго Бога, и съ истиннымъ благочестіємъ полагаль, что только Ему следуеть служить темъ служеніемъ, которое по-гречески называется датреіа и обязательно лишь только въ отношеніи къ Богу. Оть этого произошло, что онъ не могъ имъть съ градомъ земнымъ общихъ религіозныхъ законовъ и быль поставленъ въ необходимость изъ-за нихъ разногласить съ последнимъ, быть въ тягость людямъ противоположнаго образа мыслей, подвергаться ихъ гнъву, ненависти и преслъдованію" 2). Діаволъ, непремиримый врагъ истиннаго Бога и Его града, всеми силами стремится къ тому, чтобы всячески преследовать градъ Божій; поэтому въ этомъ злобномъ въкъ, въ эти несчастные дни градъ Божій достигаеть будущаго величія путемь уничиженія, страха, мукь, скорбей, опасности искушеній в потъ ненавидящаго его града земнаго" 4). Но градъ Божій отвічаеть граду земному за его

<sup>1)</sup> Tamb-me, XIX, 17.

<sup>2)</sup> Tank-me.

<sup>3)</sup> Tamb-me, XVIII, 49.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, V, 16.

ненависть самою искреннею любовію: "онъ, пока находится в земномъ странствованіи, призываеть къ себъ граждань от всъхъ народовъ и набираетъ странствующее общество во всъх языкахъ, не придавая значенія тому, что есть различнаю в нравахь, законахъ и учрежденіяхъ, которыми миръ земной ус танавливается или поддерживается, ничего изъ последняго щ отмёняя и не разрушая, а напротивъ сохраняя и соблюдая же что, хотя у разныхъ народовъ и различно, но направляется 🛪 одной и той же цъли земнаго мира, если только не препатствуетъ религіи, которая учитъ почитанію единаго высочайшаго и истиннаго Бога" 1). Итакъ, взаимное отношение двух градовъ характеризуется следующими чертами: оба града од наково пользуются одними и теми же гражданскими, бытовыя и другими подобными законами, по скольку они не васаются религіи; но они разногласять между собою въ сферъ религіо ной; поэтому если градъ Божій желаеть распространять сво въру среди града земнаго, то послъдній, наобороть, всячесы преследуеть первый.

Существование этихъ двухъ, противоположныхъ между собе градовъ обусловливается воздёйствіемъ на человёка двухъ, так же противоположныхъ между собою, факторовъ: Бога и заиз духовъ. Но такъ какъ верховнымъ распорядителемъ всей и торін является Богь, содержащій злыхь духовь вь своей віз сти и направляющій всемірно-историческій процессь по еді ному, извъстному ему плану, то не смотря на столь рызку противоположность между двумя градами, подразделяющи все человъчество на два теченія, устремляющіяся по различ нымъ путямъ и къ различнымъ цёлямъ, всемірно-историч скій процессь получаеть однако единый смысль, такь что 💵 историческія теченія стремятся къ одной ціли и одушевляю ся одною идеею. Дъйствительно, хотя на ряду съ царством добра, градомъ Божіимъ, существуетъ и царство зла. град земной, однако и этоть последній служить тому-же благу, которому стремится первый, такъ что у того и другаго-одна цёль, слёдовательно, вся исторія по Божественному плану на-



<sup>1)</sup> Tamb-me, XIX, 7.

правляется и единой цёли. "Богъ, пишетъ Августинъ, не соз-(алъ никого, --- не говорю изъ ангеловъ, но даже изъ людей, о зомъ Онъ зналъ напередъ, что онъ сделается злымъ. и въ тоже время не зналъ-бы, какую большую пользу извлечетъ Онъ изъ него и такимъ образомъ украситъ рядъ въковъ, какъ какойнибудь превосходнъйшій стихъ, своего рода какъ бы антитеами; ибо такъ называемые антитезы, которые полатыни наиваются противоположеніями (opposita) или выразительнов: противопоставленіями, служать наидучшимь украшеніемь рібчи... Итакъ, какъ взаимное сопоставленіе противоположностей придаеть красоту рѣчи, такъ изъ сопоставленія противоположностей, изъ своего рода красноръчія не словъ, а вещей, образуется красота міра" 1). "И злая воля, не пожелавшая соблюдать порядовъ природы, не ускользаеть еще вслёдствіе этого от законов праведнаго Бога, все направляющаго къ добру. Ибо какъ картина съ чернымъ цветомъ, положеннымъ на надлежащемъ мъстъ, такъ и совокупность вещей, если кто сможеть ее окинуть взоромъ, представдяется прекрасною даже съ гръщниками, хотя безобразіе ихъ, когда они разсматриваются сами по себъ, дълаетъ ихъ гнусными 2). Вотъ съ точки эрънія этогого единаго плана, по которому Провидение направляетъ всемірно историческій процессь, исторія и иміветь при своей двойственности, единый смыслъ и стремится къ единой цёли. Въ чемъ же этотъ смыслъ? Какая же эта цъль? Августинъ кратко говорить объ этомъ, что "праведный Богъ все направляетъ къ добру". "Богъ-справедливъйшій распорядитель злой воли: когда она злоупотребляеть доброю природою, Онъ пользуется ею для добра. Вследствіе этого Онъ устроиль такъ, что діаволь, сотворенный Имъ добрымъ, но сделавшійся злымъ по своей воль, находится въ поругании Его ангеловъ въ томъ симсяв, что искушенія его служать въ пользу святымъ, которымъ онъ желаетъ нанести вредъ... Богъ въ то самое время, когда сотворилъ его и по своей благости сотворилъ добрымъ, Онъ уже по своему предвъдънію предуготовляль то, какъ вос-

<sup>1)</sup> Tant-me, XI, 18.

<sup>2)</sup> Tanz-me, XI, 23.

пользоваться имъ и злымъ" <sup>1</sup>). Это употребленіе во благо злыхъ природъ состоитъ или въ томъ, что онъ приносять какое-либо благо граду Божію, или же сами пріобретають для себя какое-либо благо <sup>2</sup>).

Этотъ единый смыслъ проходитъ по всей исторіи человъчества, которая представляетъ собою постепенное возведеніе его къ истинному благу, сообразно Божественному предопредъленію. Человъкъ палъ и такимъ образомъ долженъ былъ окончательно лишиться всякаго блаженства. "Однакожь всемогущій и всеблагій Богъ положилъ въ своемъ совътъ извлечь изъ масси осужденнаго человъческаго рода опредъленное (certum) чело праведныхъ, предназначенныхъ (praedestinatum) въ Его премудрости наполнить Его царство, различая праведныхъ не заслугами ихъ, такъ какъ весь родъ человъческій былъ осуждень уже въ самомъ испорченномъ своемъ корнъ, но своею благдатію, и показывая не только въ лицъ освобожденныхъ, но въ лицъ неосвобожденныхъ, какъ много они обязаны Ему

"Какъ идетъ, правильно поставленное, образованіе одвоге человъка, такъ и образованіе рода человъческаго совершалось по извъстнымъ періодамъ времени, какъ бы по возрастамъ, возводя его отъ временнаго и видимаго къ пониманію въчнаго и невидимаго" 4).—Со времени первыхъ членовъ града Божія в земнаго, Авеля и Каина, открылся первый періодъ исторіи человъчества и продолжался до потопа. Въ это время градъ Божій имълъ двънадцать генерацій (число священное), а градъ земной—одиннадцать (число гръха). Уже первые члены градъ Божія—Авель и Сиоъ—начинаютъ служить прообразами средоточнаго событія всей исторіи—Искупленія: они своими именами (Авель — плачъ, а Сиоъ — воскресеніе) прообразован смерть и воскресеніе Спасителя 5). Такъ какъ къ концу это періода нечестіе града земнаго возрасло до общирныхъ размѣровъ, то Богъ, заботясь о благъ и желая умалить зло, въ

<sup>1)</sup> Tamb-me, XI, 17.

<sup>2)</sup> Tamb-me, XII, 3.

<sup>3)</sup> Tanz-me, XIV, 26.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, Х, 14.

<sup>5)</sup> Tanz-me, XV, 18.

казаль всёхь нечестивцевь всемірнымь потопомь 1), который истребиль все населеніе земли, кром' слабых остатков царства Божія въ семействъ праведнаго Ноя. Ковчегъ, служа орудіемъ спасенія Ноева семейства, въ то же время прелъизображаль своимь назначениемь церковь Христову, а соотношеніемъ размітровъ своего корпуса—тіло Христово 2). Этотъ возрасть, закончившійся потопомь, быль раннимь абтетвомь зеловъчества: люди въ эту эпоху были поглощены заботами о поддержаніи своего существованія и о своемъ физическомъ размноженіи, подобно тому какъ грудной младенецъ живетъ исключительно растительною жизнью; потому то Богь и разрышиль тогда многоженство. Это была эпоха, когда человычество, подобно дитяти, еще не выработало себъ одного опредълнышагося языка; подобно тому, какъ у человъка обыкновенно не сохраняется воспоминаній о поръ своего ранняго дътства: будто на нее наброшено какое-либо темное покрывало, такъ и жизнь человъчества за первый періодъ закрылась для потомства мутными и разрушительными волнами всемірнаго потопа <sup>3</sup>). Въ семействъ Ноя черезъ потопъ, какъ бы черезъ какую смертную пропасть, перешли оба града, такъ что потомство его благочестивыхъ сыновей-Сима и Іафета-продолжало градъ Божій, а потомство нечестиваго Хама было продолженіемъ града жинаго; впрочемъ до построенія Вавилонской башни оба эти града не были еще разграничены одинъ отъ другаго: "какъ нежду потомками Хама были, въроятно, почитатели, такъ и нежду потомками Іафета и Сима были, безъ сомнѣнія, хулигели истиннаго Бога" 4). Сыновья Ноя также своими именами прообразовали искупленіе Спасителя міра: Симъ (именитый) прообразоваль Інсуса Христа, Іафеть (широта)-вселенскую церковь Христову, а Хамъ (холодный)-лишенныхъ истинной въры (холодныхъ върою) еретиковъ и ложныхъ христіанъ 5). Всѣ члены этихъ двухъ градовъ, потомки сыновей Ноя, гово-

<sup>1)</sup> Tanb-me, XV, 22-25.

<sup>2)</sup> Tamb-me, XV, 26. 27.

<sup>3)</sup> Tamb-me, XVI, 43.

<sup>4)</sup> Tans-me, XVI, 10; cp. XV, 26.

<sup>5)</sup> Тамъ-же XVI, 2.

рили однимъ, вполнъ установившимся, еврейскимъ языкомъ занимали одну территорію. Къ концу этого періода снові какъ и предъ потопомъ, возрасло нечестіе града земнаго, одинъ изъ его членовъ-исполинъ Нимвродъ составиль коли цію противъ Бога и началь строить известную Вавилонски башню. Это горделивое неповиновение Богу было Имъ строго в казано: общій языкъ строителей чудесно быль раздроблевь нѣсколько, почему строители, не понимая другъ друга, раз шлись въ разныя страны и, сообразно съ языками, обособыл въ 72 или 73 отдёльныхъ народа 1). Этимъ закончился ви рой періодо исторіи человічества, первая половина его от чества, когда обычно сформировывается у ребенка рычь. времени Авраама начинается третій періодо исторіи челов чества. Парство Божіе, доседь не многочисленное въ свои членахъ, теперь быстро увеличивается и главнъйше сосред точивается въ средъ богоизбраннаго народа Еврейскаго, ког рый теперь вступаеть въ исторію міра съ тымь, чтобы сво учрежденіями предъизображать и подготовлять открытіе не завътнаго царства благодати. Исторія Авраама, Исаака н кова полна ясныхъ и опредъленныхъ прообразовъ и обътова о Христъ и Его церкви 2). Со времени Давида и Самувля до возвращенія Евреевъ изъ Вавилонскаго пліна шель вертый періода исторіи человівчества. Отличительными черты этой эпохи было у Евреевъ-особенное усиление пророчест о Христь и Его царствь 3), а у язычниковь—развите фы софін; въ эту эпоху въ средъ земнаго града пророчествовал Христь сивилла Эретрейская 4). Наконецъ, черезъ неболь промежутокъ времени послѣ освобожденія Евреевъ изъ Вы лонскаго плена открылся новый и посльдній періоду жизни ловвчества. Во дни Ирода, когда оскудълъ князь отъ кол Іудина, родился Христосъ-чаяніе всего міра и открыль Соб уже фактическое (а раньше было только типическое) царс

<sup>1)</sup> Tant-me, XVI, 4-7.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, XVI, 12-42.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XVII, 3-24; XVIII, 28-35.

<sup>4)</sup> Тамъ-же XVIII, 20--22.

Божіе. Этотъ періодъ и продолжится впредь до окончанія міра, когда, послів окончательнаго суда, уже наступить візчное блаженство для членовъ града Божія и візчное мученіе для членовъ града земнаго.

Параллельно съ историческимъ развитіемъ Еврейскаго народа и возрастаніемъ новооткрывшагося съ пришествіемъ Христа на землю царства Божія, "между многими государствами, на которыя дёлится земное царство, живущее земными пользами и страстьми, замётнёе другихъ представляются два-ассирійское и римское, различныя между собою по времени и по мъсту. Первое, древнъйшее, возвысилось на востокъ, второе на западъ; началомъ послъдняго былъ конецъ перваго. Остальныя царства могуть быть разсматриваемы, какъ прибавленія къ нимъ" 1). Чъмъ-же могли служить эти царства, составлявшія градъ земной, единой всемірно-исторической идев? Если эта идея царства Божія хранилась въ народ'я Еврейскомъ, то особенно ясное ея провозвъщение совершилось именно въ эпохи наибольшаго процейтанія этихъ царствъ града земнаго съ цълію ихъ привлеченія въ царство Божіе. "Какъ въ первое время Ассирійскаго царства (время наибольшей его силы и величія) жиль Авраамь, которому даны были яснёйшія обетованія о благословеніи въ семени его всёхъ народовъ, такъ въ началѣ западнаго Вавилона (т. е. Рима), во времена котораго имълъ явиться Христосъ, въ Коемъ обътованія тѣ исполнились, раздались предсказанія пророковъ не только говорившихъ, но и писавшихъ во свидетельство этого великаго будущаго событія, которыя должны были принести пользу язычникамъ" 2). Христосъ, предсказанный пророками ветхаго завъта и явившійся во плоти на землю, центръ, смыслъ и цёль всей исторіи: "Если-бы сущностію Израиля не быль одинь Сынь человъческій, черезъ Котораго освободились бы многіе сыны человъческіе, то несомнънно, что всъ сыны человъческіе были бы созданы всуе. Теперь-же, хотя природа человъческая че-

<sup>1)</sup> Tanz-me, XVIII, 2.

<sup>2)</sup> Tanz-me, XVIII, 27.

резъ гръхъ перваго человъка ниспала изъ истины въ сусту. однако Богъ не всуе создалъ всёхъ сыновъ человеческихъ, потому что многихъ освобождаетъ Онъ отъ суеты черезъ посредника-Інсуса, а тъмъ, относительно неосвобожденія которихъ имъдъ предвъдъніе, для пользы импющих освободиться и для сравненія двухъ противоположныхъ между собою градовь, но во всякомъ случав не всуе, даль свое мёсто въ прекрасныйшемъ и справедливъйшемъ порядкъ разумной твари вообще<sup>и 1</sup>). Воть, напримёрь, какую пользу царству Божію приносыя царства, принадлежавшія къ граду земному: "Богь даваль нізкоторымъ не христіанскимъ царямъ власть ради того, чтобы върующие въ Бога не домагались этого, какъ высочанщаго блага" 2); миръ земному граду былъ даваемъ Богомъ потому. что "это важно для града Божія: пока оба града взаимно перемъшаны, пользуемся и мы (члены града Божія) миромъ Вавилона" 3). Вотъ что говорить о смыслѣ и цѣли историческаги существованія римской имперіи Августинъ: "соотв'єтственно тому, какъ существовали продолжительное время знаменитыя царства на востокъ, Богу угодно было, чтобы появилось в царство западное, которое по времени было позднъйшее, во по обширности, власти и по величію еще болье знаменитос. Для обузданія тяжкихъ злодвяній множества народовъ Онъ предоставиль это такимъ людямъ, которые заботились объ отчинъ ради чести, хвалы и славы, полагали въ этомъ самую славу и благосостояніе отчизны не колебались ставить выше собственнаго благосостоянія 4). Кром'в этого, праспространеніе рыскаго государства, сдёлавши его славнымъ въ средв человеческой, совершилось и съ тъмъ, чтобы граждане въчнаго град. пока странствують на земль, не оставляли безь вниманія в обсужденія подобныхъ приміровь и виділи, какъ велика должн быть любовь ихъ къ небесной отчизнъ ради жизни въчнов. если такъ любима была отчизна земная ея гражданами рад

<sup>1)</sup> Tamb-me, XVII, 11.

<sup>2)</sup> Tamb-me V, 24.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XIX, 26.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, V, 13.

славы человъческой 1). Тъ многочисленныя гражданскія добродьтели римлянъ, которыя возвеличили ихъ государство, служать граду Божію "нужными примърами для подражанія: чтобы было намъ стыдно, если тъхъ добродътелей, во всякомъ случать имъющихъ съ христіанскими сходство, которыхъ они твердо держались ради славы земнаго града, мы не будемъ держаться твердо ради славнъйшаго града Божія; а если будемъ держаться,—чтобъ не превозносились гордостію 2).

Итакъ, вотъ вкратцѣ Августиновская система христіанской философіи исторіи:

- І. Каковы факторы всемірно-историческаго процесса?
- а) Человъчество, жизнь котораго и есть исторія, будучи въ силу свободы своей воли само факторомъ исторіи, подвергается постороннему воздъйствію двухъ внъшнихъ факторовъ: Бога и злыхъ демоновъ, противоположныхъ между собою по основнымъ принципамъ ихъ дъятельности.
- б) Но такъ какъ Богъ—верховный дѣятель, отъ котораго находятся въ зависимости злые духи и человѣкъ, то собственно общимъ планомъ исторіи и управляетъ одинъ Богъ, попускающій демонамъ и человѣку дѣйствовать сообразно Ему извѣстному плану.
  - П. Каковъ смыслъ исторіи? Въ чемъ ея цёль?
- а) Такъ какъ человъчество подвергается въ своемъ историческомъ движеніи воздъйствію двухъ внъшнихъ факторовъ—Бога и злыхъ духовъ, противоположныхъ между собою по основнымъ принципамъ своей дъятельности, то оно дълится по этому на два града—Божій и земной, которые стремятся къ совершенно различнымъ цълямъ и различными путями, такъ что исторія, такимъ образомъ, течетъ по двумъ направленіямъ и жизнь имъетъ будто-бы двоякій смыслъ.
- б) Но такъ какъ Богъ есть верховный дѣятель, отъ котораго находятся въ зависимости злые духи и человѣкъ, то исторія, при своей двойственности, имѣетъ единую общую цѣль в единый смыслъ; она стремится къ благу, и градъ земной,

<sup>1)</sup> Тамъ-же, V, 16.

<sup>2)</sup> Tamb-me, V, 18.

хотя самъ и не достигаеть этого истиннаго блага (спаста въчнаго блаженства), однако служить его интересамъ. Исторъэто картина, которая производить цълостное и единое впечатлъніе художественнымъ распредъленіемъ свъта (добра) и тъней (зла).

Іеромонахъ Григорій.

(Окончаніе будеть).

## КЪ ИСТОРІИ И ХАРАКТЕРИСТИКѢ ІЕЗУИТСКАГО ОРДЕНА.

(По Дёллингеру и Рейшу).

Два небольшіе очерка, пом'вщенные нами на страницахъ "Въры и Разума", -- о казуистикъ и объ аттриціонизмъ и бенигнизмѣ 1), составлены, какъ извѣстно читателямъ изъ приивчанія къ заглавію перваго изъ нихъ, по недавно появившейся книгъ Дёллингера и Рейша "Geschichte der Moralstreitigkeiten in der römisch — katholischen Kirche". Въ очеркахъ этихъ изложено существенное содержание перваго отдёла перваго и втораго томовъ этой книги 2). Полнаго вниманія заслуживаеть и второй отдёль обоихъ томовъ этой книги, заключающій въ себ'в цівлую коллекцію никівмъ еще доселів не обнародованныхъ или чрезвычайно редкихъ письменныхъ памятниковъ, имфющихъ весьма большое значение для исторіи и характеристики іезуитскаго ордена. Намъ кажется, что последніе, помимо ихъ общаго церковно-историческаго интереса, какой они могуть имъть особенно для спеціалистовь, важны еще въ силу той тёсной органической связи, которая имёсть мёсто между католичествомъ и его законнымъ дътищемъ-езуитствомъ. Что іезуитскій ордень въ общемь всегда являлся и въ настоящее время является главнъйшимъ носителемъ и выразителемъ католической идеи, это-фактъ неоспоримый. А если такъ, то все, или, по крайней мъръ, большая часть того, что характеризуеть іезуитство, что служить къ его чести или осужденію,

<sup>1)</sup> См. ж. «В. н Р.» 90 г. вн. 4 н 11.

<sup>2)</sup> Первый томъ книги Д. и Р. представляетъ собою обработку новыхъ историческихъ документовъ, целикомъ напечатанныхъ во второмъ томъ.

можеть быть отнесено и къ характеристикѣ католичества вообще и быть ему поставлено въ похвалу или порицаніе.

Наиболѣе важны и интересны изъ документовъ, сообщенныхъ Дёллингеромъ и Рейшемъ, тѣ, которые касаются: 1) правъ и привилегій іезуитскаго ордена, 2) ученія іезуитовъ о томъ что ни одинъ изъ членовъ ихъ ордена не подвергнется вѣчыму осужденію и 3) дисциплины ордена.

Возникнувъ въ половинъ 16 столътія, іезуитскій орденъ скоро пріобрълъ такое значеніе, какимъ не пользовался ни до этого времени, ни послъ, никакой другой католическій монашескій орденъ. Избравши своимъ девизомъ защиту папской власти и распространеніе католической въры, іезуиты сдъллись не только истинными представителями католичества, но и главною дъйствующею силою въ его исторіи. Послъдняя представляетъ намъ не мало примъровъ, когда папы, эти de jure безусловно—неограниченные государи католичества, на самочъ дълъ были ни чъмъ инымъ, какъ только игрушкою въ рукахъ іезуитовъ.

Понятно, что это преобладающее, исключительное положеніе іезунтовъ въ средѣ католичества естественнымъ образонь доджно было привести ихъ къ мысли о присвоеніи себ' твкихъ правъ и привилегій, которыя бы съ одной стороны узаконяли бы это положеніе, съ другой-давали бы средства къ дальнъйшему расширенію и большему обезпеченію ихъ (іезуитовъ) господства надъ католическимъ міромъ. Не будемъ говорить о томъ, какими путями пріобретали ісзунты свои прева и привилегіи и къ какимъ средствамъ прибъгали для подтвержденія ихъ (о чемъ ръчь отчасти будеть ниже); замътни только, что эти права и привилегіи, въ примъненіи ихъ къ правтикъ, неминуемо должны были производить-и производиля до сихъ поръ производятъ-невообразимую путаницу въ релвгіозныхъ понятіяхъ и церковно-практическихъ отправленіях католичества. Часто онъ стояли въ прямомъ противоръчів с коренными требованіями церковныхъ каноновъ и, служа ш пользу только іезуитамъ, разрушали самыя основы церковия жизни.

Оффиціальный кодексъ і езуитскихъ правъ и привилегій впервые быль обнародовань генераломь ордена Клавдіемь Аквавивою въ 1584 г. подъ заглавіемъ: Compendium privilegiorum et gratiarum Societatis Iesu. Всъ полномочія, дарованныя іезунтамъ папскою властію, подведены въ компендіум подътри категорін: 1) priviegia scripta или bulatta, т. е. привилегіи, дарованныя посредствомъ особыхъ папскихъ буллъ; 2) privilegia vivae vocis oraculo concessa, т. е. привилегіи, дарованныя только устно, --- во время аудіенцій, полученных у папъ различными генералами ордена; 3) privilegia per communicationem concessa, т. е. привилегіи, непосредственнымъ образомъ данныя собственно другимъ монашескимъ орденамъ, но затемъ распространенныя и на орденъ іезуитовъ; такъ, напримъръ, папа Пій V буллою 1571 г. установиль, чтобы іезуиты пользовались всёми привилегіями, какія только когда-либо даны были нищенствующимъ орденамъ. Для примъра и характеристики приведемъ нъсколько образчиковъ іезуитскихъ привилегій, перечисленныхъ въ компендіумъ, съ указаніемъ папъ, которыми эти привилегіи были дарованы ісэуитамъ. Относительно разрѣшенія кающихся (absolutio) іезунты, по компендіуму, им'йють право:

- 1) разрѣшать вѣрующихъ отъ всѣхъ грѣховъ, отъ которыхъ обыкновенно можетъ разрѣшить только епископъ или даже только напа (a casibus episcopo reservatis, imo et Pontifici), за исключеніемъ указанныхъ въ будлѣ Coenae (Григорій XIII въ 1583 г.);
- 2) разрѣшать похитителей имуществъ потерпѣвшихъ кораблекрушеніе (онъ-же въ 1584 г.) ¹);
  - 3) разрѣшать отъ ереси (онъ же, тогда же);
- 4) разрѣшать отъ грѣха чтенія запрещенныхъ книгъ (онъ же, въ 1853 г.);
- 5) разрѣшать сосланныхъ на галеры (missos ad triremes) отъ всевозможныхъ грѣховъ (Пій IV);

<sup>1)</sup> Нужно замітить, что въ западной Европі даже въ 17 віжі еще дійствоваю т. в. береговое право, по которому вмущество корабля, потерпівшаго крушеніе у береговъ, такъ наи иначе попавши на берегь, ділалось добичею прибрежнихъ жителей. Особенно сильно и сурово это право примінялось въ Помераніи, гді жители очень часто изъ користнихъ разсчетовъ не подавали помощи кораблянь въ случаяхъ опасности, не ставили маяковъ и т. д. А. 3.

6) членовъ своего ордена, уличенныхъ въ какомъ-либо еретическомъ ученіи,—разръщать отъ ереси и даже отъ вторичнаго впаденія (relapsus) въ нее (Григорій VIII въ 1584 г.) 1).

Приведенные нами примъры—только капля въ моръ правъ и привилегій Общества Іисуса", но въ настоящемъ случать для нашей цёли и ихъ вполнт достаточно. Изъ нихъ отлично видно, что, напримъръ, въ сферт собственно пастырской практике іезуиты пользовались, по крайней мърт въ нткоторыхъ отношеніяхъ, гораздо болте широкими полномочіями, чтить какі предоставлены церковными канонами власти епископской (см. прив. 1 и 3); что нткоторыя привилегіи давали іезуитанъ опасную возможность пріобртать расположеніе толпы чрезъ потворство ея дурнымъ инстинктамъ (см. прив. 2 и примъч. и 5): что, наконецъ, выставляя себя горячимъ ревнителемъ и защитниковъ католической втры, іезуитскій орденъ въ то же время прекрасно съумълъ совершенно обезпечить своихъ членовъ заподозртныхъ въ неправомысліи, отъ ужасовъ самими же іезуитами изобртенной инквизиціи (см. прив. 6).

Въ настоящее время Дёллингеромъ и Рейшемъ обнародовавъ новый и весьма интересный документъ изъ исторіи іезуитских привилегій; это—Formulae diversae absolvendi <sup>2</sup>). Документъ этотъ, относящійся, такъ же какъ и компендіумъ, къ 1584 г. заключаетъ въ себѣ списокъ "особенныхъ привилегій" (ресиlатев gratiae), предоставленныхъ папскою властію іезуитамъ сѣверно-свропейскихъ странъ. Изъ этого списка оказывается что іезуиты сѣверныхт провинцій <sup>3</sup>) по нѣкоторымъ пунктамъ своей дѣятельности пользовались еще большими привилегіями. чѣмъ орденъ вообще. Такъ, если іезуиты вообще имѣли, какъ мы видѣли, право разрѣшать отъ всѣхъ грѣховъ и запрещеній за исключеніемъ упомянутыхъ въ буллѣ Соепае, то іезуиты сѣверныхъ провинцій въ дѣлѣ разрѣшенія кающихся не были ограничены даже и этой буллой (рго foro interno, т. с. въ предѣлахъ своей провинціи); сообразно съ этимъ, они могле.

<sup>1)</sup> См. у Деллингера и Рейша, т. 2, 280.

<sup>2)</sup> См. у Д. н Р. т. 2, 247. 248. 249.

<sup>3)</sup> Іезунтскій ордень по місту діятельности его членовь разділялся на провинціи.

напримъръ, разръшать не только еретиковъ, но и вторично впадшихъ въ ересь (relapsi), тогда какъ, по компендіуму, іезуиты вообще пользовались этой привилегіей только по отношенію къ своимъ собратьямъ по ордену. Далье, іезуиты сыверныхъ провинцій им'єли право: дозволять употребленіе католическихъ молитвенниковъ на народномъ языкъ, хотя послъдніе и были безусловно запрещены папою Піемъ V; не только разръшать отъ гръха чтенія книгь, попавшихь въ индексь, но и дозволять чтеніе таковыхъ, лишь бы только онъ не были написаны съ спеціальною цёлію защиты еретическихъ ученій; разрѣшать отъ строгаго соблюденія поста четыредесятницы, а католическихъ семью и домочадцевъ еретика, не признающаго постовъ, -- отъ какого бы то ни было воздержанія въ пищё (concedere usum carnium, ovorum et lacticiniorum); разръщать лицъ, вступившихъ, въ бракъ, недозволенный церковными законами: дозволять низшимъ, не имъющимъ і рархической степени, членамъ ордена ношеніе мірскаго платья; освобождать своихъ духовныхъ чадъ, въ случай отправленія ихъ въ Римъ, отъ (общеобязательнаго для католиковъ временъ инквизиціи) долга объявлять предъ инквизиціею объ еретичестві кого-либо изъ сопровождающихъ ихъ лицъ, при чемъ и сами іезуиты вообще были совершенно освобождены отъ обязанности доносить объ еретикахъ, являвшихся въ Римъ изъ Германіи, Богеміи, Польши и Франціи не для пропаганды своей ереси; позволять знатнымъ и богатымъ женщинамъ-по меньшей мъръ баронессамъ-принимать участіе въ ділахъ ордена 1) и т. д. и т. д. Сказать кратко, -- іезунты стверных провинцій, пользуясь всякаго рода льготами и удобствами, въ то же время были едва ли не неограниченными властителями и распорядителями религіозно-нравственной жизни м'єстнаго католичества. Что вс' іезуитскія права и привилегін своею цёлію имёють въ сущности только выгоды ордена, и что при болве или менве критическомъ отношении къ нимъ ихъ вредное вліяніе на церковную жизнь становится несомненнымъ, -- это хорошо понимали н сами ісзуиты: по крайней мірть, въ томъ же самомъ доку-

<sup>1)</sup> Всё указанныя привилегін даны істунтамъ папою Григорісмъ XIII.

ментъ, въ которомъ перечисляются указанныя привилегіи. iesyитамъ настоятельно внушается, чтобы они не распространались много при постороннихъ людяхъ о своихъ привилегіяхъ и письменныхъ перечней послъднихъ не показывали никому безъ особаго на то разръшенія высшаго начальства провинцій 1).

Папа Григорій XV буллою отъ 2 іюля 1622 года отмінны всъ тъ, словесно данныя (pvivae vocis oraculo concessa) какому бы то ни было ордену, не исключая и језуитскаго, привилегіи, которыя не могли быть подтверждены письменных свидетельствомъ кардинала, а папа Урбанъ VIII буллою отъ 20 дек. 1631 г. уничтожилъ безусловно всъ словесно-данныя привилегіи. Отсюда для ісзуитовь возникь весьма тревожный вопросъ относительно того, какія изъ ихъ привилегій сафіовало теперь считать утратившими свое значеніе, тімь боліе. что почти всь наиболье значительныя и выгодныя для ісэмтовъ привилегіи относились именно къ категоріи словесно-данныхъ; и понятно, что језуиты всвми силами старались во чтобы то ни стало парализовать действіе столь неудобныхъ для нихъ упомянутыхъ буллъ Григорія XV и Урбана VIII. Любопытные памятники этихъ усилій мы имфемъ въ четырехъ 10кументахъ, также впервые обнародованныхъ Лёллингеромъ в Рейшемъ 2); памятники эти въ то же время являются и интересными образчиками чисто-іезуитской софистики.

Неизвъстный авторъ перваго изъ нихъ, не читавшій, впрочемъ, по его собственному сознанію, буллы Урбана VIII 3) разсуждаетъ слъдующимъ образомъ: всъ привилегіи, данныя папами іезуитскому ордену словесно, въ послъдующее время были подтверждены прямо или косвенно другими папами посредствомъ буллъ (преимущественно Григоріемъ XIII и Павломъ V) послъдовательно, не могутъ быть подводимы подъ дъйствіе буллы Урбана VIII 4); бенедиктинцы, цистерціане и монахи другихъ



<sup>1)</sup> См. у Д. т. 2. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Д. т. 2, 274—286.

<sup>3)</sup> Ib., 277.

<sup>4)</sup> Необходимо замітить, что по точному смыслу буллы Урбана VIII, основавість для сужденія о томъ, нужно или ність считать данную привилегію отміненному должень быть исключительно способъ ея происхожденія: разъ это—привилегія сле-

орденовъ, живущіе въ той провинціи, къ которой принадлежить онъ, авторъ, утверждаютъ, что ни одна изъ ихъ привилегіей не отмінена упомянутой буллою; между тімь, ніть никакихь основаній думать, что іезунты въданномъ случав поставлены, сравнительно съ другими орденами, въ худшія условія, а потому и относительно ихъ привилегій должно предположить тоже самое; въ пользу неотмънимости іезуитскихъ привилегій говоритъ и то обстоятельство, что привилегіи эти даны были или не столько для выгодъ самаго ордена (!), сколько для блага церкви, или-же какъ справедливая награда за понесенные труды, а въ нъкоторыхъ случаяхъ-даже какъ-бы по договору между орденомъ и папскою властію, --- за постоянную готовность перваго служить последней. Възаключение высказывается мысль, что если-бы привилегіи даже и дъйствительно были отмънены, то орденъ можетъ вновь возстановить ихъ, не дожидаясь новой (возстановительной) буллы на основаніи булль Григорія XIV и Павла V, которыми были утверждены всв ранве данныя, и даже потомъ отмененныя привилегіи ісзуитовъ.

Въ другомъ документъ, авторъ коего также неизвъстенъ, подробно развивается и обосновывается то положеніе, что всъ словесно-данныя привилегіи іезуитскаго ордена въ сущности равносильны съ привилегіями, дарованными посредствомъ буллъ. Въ частности, привилегіи, данныя словесно ранве 1606 г., въ этомъ году были утверждены буллою Урбана VIII и, такимъ образомъ, обратились въ privilegia bullata, на которыя не простиралось д'яйствіе этой буллы; но и позднівшія привилегіи этого рода не подлежать ея действію, такъ какъ, по мивнію богослововъ, читавшихъ буллу, Урбанъ VIII уничтожилъ привилегін, данныя словесно не всему ордену, какъ изв'ястной корпораціи, а лишь ніжоторымь отдільнымь личностямь, принадлежавшимъ къ ордену и выдълившимся особыми заслугами. Аргументы, приводимые въ доказательство того, что всъ словесно-данныя привилегіи сохранили свою силу, въ своей совокупности достаточны для того, чтобы сдълать основанное на



весная, она отміняется совершенно безотносительно въ тому, была она *впосавденн*ы подтверждена папсвою властію, или візть. См. Bullarium ed. Taurin. 12, 706; 14, 258.

нихъ мнѣніе по малой мѣрѣ впроятныма, т. е. такимъ, которому, по правилу: potior conditio possidentis, можно слѣдовать съ спокойной совѣстью. Однако іезуитамъ совѣтуется не пользоваться своими привилегіями слишкомъ уже свободно и открыто, дабы не возбудить непріязни въ епископахъ, приходскихъ священникахъ или въ монахахъ другихъ орденовъ.

Въ третьемъ документъ, представляющемъ собою дополнене ко второму и принадлежащемъ также неизвъстному автору. приводится, очевидно, болъе правильный взглядъ на дъло. Относительно привилегій, данныхъ словесно ранъе 4 сентября 1606 года, говорится здъсь, можно, дъйствительно, считать въроятнымъ, что онъ, вслъдствіе буллы Павла V, обратились въ privilegia bullata и, слъдовательно, не отмънены Урбаномъ VIII; но привилегіи, словесно данныя послъ указаннаго времени. должны быть разсматриваемы какъ отмъненныя. При этомъ о привилегіяхъ перваго рода замъчается: такъ какъ мніне о ихъ неотмънимости въроятно, то ему можно слъдовать но должно остерегаться неумъреннаго пользованія ими, "чтобы не побудить папу къ дъйствительному уничтоженію этихъ привилегій".

Авторъ последняго документа, одинъ ингольштадскій ісзунть. является еще болбе изворотливымъ адвокатомъ језунтскихъ привилегій, чімь предъидущіе. Онь утверждаеть слідующее. Григорій XV своєю булдою отъ 2 іюля 1622 г. отміниль всь словесно-данныя привилегіи, въ пользу которыхъ не могло быть приведено письменное свидетельство кардинала. Булла эта была обнародована во всёхъ іезунтскихъ коллегіяхъ, но вскоре после того сдёлалось извёстнымъ, что папа, по просьбё генерала іезуитскаго ордена, вновь возстановиль уничтоженныя привилегіи. Что касается Урбана VIII, то онъ, правда, въ своей буллъ буквально повторяетъ буллу своего предшественника; во этимъ онъ не утверждалъ окончательно последней, --- хотя новая булла въ заглавіи и обозначена какъ "расширеніе или усиленіе буллы Григорія XV (Extensio constitutionis G. XV)",—а лишь сообщаль историческое извёстіе о томь, что сдёлаль въ данной области его предшественникъ (tantum referendo adfert. ut sciatur, quid praedecessor super care constituerit); собственно-же самъ лично Урбанъ VIII уничтожилъ только тъ словесно-данныя привилегіи, которыя им'вли за себя письменное свид'втельство какого-либо кардинала, а не тв, для которыхъ такого свид'втельства не было на лицо 1).

Такимъ образомъ для решенія вопроса: сохраняють-ли силу привилегін, отміненныя Григоріемъ XV, нужно знать, были-ли данныя привилегіи вновь словесно или письменно возстановлены папою по упомянутой просьбъ генерала, и если онъ были возстановлены устно, то имъють-ли онъ за себя свидътельство кардинала, или нътъ. Если онъ возстановлены словесно и безъ засвидетельствованія кардиналомь, то оне не подлежать действію буллы Урбана VIII. Узнать это въ Римъ, конечно, легко; но въ Ингольштадтъ объ этомъ ничего не извъстно, и пока не будеть извъстно. до тъхъ поръ за іезуитами остается право пользованія этими привилегіями. Относительно буллы Урбана VIII ингольштадтской іезунтской коллегіи оффиціально было только сообщено, что папа отмениль все словесно-данныя привилегін ордена; неоффиціальнымъ-же путемъ до коллегін дошель и списокь самой буллы; но такъ какъ изъ этого списка, какъ показано выше, следуетъ, что папа отменилъ не все словесно-данныя привилегіи, а лишь ть, которыя засвидьтельствованы кардиналомъ, то колдегія съ полнымъ правомъ рѣшила не обнародовать содержанія буллы до тіхъ поръ, пока не будуть получены болье ясныя предписанія оть высшихь властей и оффиціальная копія этой булды.

Дальнъйшая исторія защиты іезуитами ихъ привилегій, уничтоженныхъ Григоріємъ XV и особенно Урбаномъ VIII, представляєть собою не что иное, какъ рядъ всевозможныхъ уловокъ и софизмовъ, изъ за которыхъ явно сквозить желаніе—если не обратить въ свою пользу, то, по крайней мъръ, замять или затянуть окончательное ръшеніе вопроса о томъ, какія словесно-данныя привилегіи дъйствительно отмънены указанными папами 2). Вотъ наиболье характерные факты изъ этой



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ісзуитская натяжка здъсь очевидна. Урбанъ, приведши буквально буллу Григорія, вполит опредъленно говорить, что онъ считаєть ее недостаточною и отжаниеть всякія вообще словесно-данныя привилегіи.

<sup>2)</sup> Строго говоря такого вопроса послѣ будлы Урбана VIII, конечно, и быть не могло: какъ сказано, всѣ словесно данныя привилегін были безусловно отиѣнены этой буллой; и только изворотливость іезунтской софистики давала кажущуюся вюзножность иного его рѣшенія.

исторів. Въ 1635 г. въ Антверпенъ было напечатано новое изданіе компендіума Аквавивы; изданіе это представляєть собою простую, безъ какихъ-либо измѣненій, перепечатку перваго изданія 1854 года и, следовательно, содержить въ себе всь безъ исключенія словесно-данныя привилегіи ордена. Правда, къ заглавному листу прибавленъ отдёльный листъ. на которомъ напечатано: "Всвмъ извъстно, что словесно-данныя привилегіи отмінены"; но что значила такая краткая и неопредъленная замътка для іезунтской изворотливости? Имене вслёдствіе своей краткости и неопредёленности, она оставляла (и, конечно, намъренно) широкое поле для знакомыхъ уже намъ и подобныхъ имъ софизмовъ, въ которыхъ такъ искусни были іезуиты и которыми, по мнінію посліднихъ, вполні доказывалось-бы, что отмъненныя привилегіи въ сущности вовсе не отмънены. Слъдующее изданіе компендіума появилось въ Прагъ въ 1703 г. Въ предисловін къ нему сказано: новое изданіе давно сділалось необходимым вслідствіе уничтоженія словесно-данныхъ привилегій буллою Григорія XV, подтвержденною папою Урбаномъ VIII. Относительно нъкоторыхъ привилегій, которыя въ прежнихъ изданіяхъ отнесены къ разрад словесно-данныхъ, теперь выяснилось, что онъ основываются на апостольскихъ (т. е. папскихъ) писаніяхъ; для другихъ-же въ прежнихъ изданіяхъ не указано никакихъ достаточныхъ основаній. Въ настоящемъ изданіи привилегіи, не имѣющія въ свою пользу документальных данных, прямо обозначены кактаковыя, для остальныхъ-же точно указаны ихъ первоисточники. Привилегіи уничтоженныя оставлены въ компендіумь: это, во первыхъ, для того, чтобы сохранить воспоминаніе о томъ, что онъ нъкогда были въ силъ, а во вторыхъ, для того. что-бы, во случат ихо возстановленія 1), всегда было возможно перечислить ихъ полностію.

Нѣсколько разъ іезуиты дѣлали попытки добиться отъ папской власти возстановленія уничтоженныхъ привилегій. Примѣръ такой попытки представляетъ докладъ генералу ордена провинціалъ-конгрегаціи верхне-германской провинціи 1682 г.:

<sup>1)</sup> Видно, не легко было іссунтамъ съ ними разставаться!

здѣсь, между прочимъ, выражено желаніе, чтобы генералъ хоцатайствовалъ предъ папою объ оффиціальномъ утвержденіи пли разъясненіи ісзуитскихъ привилегій; впрочемъ, желаніе это те было удовлетворено генераломъ 1). Но въ концѣ концевъ езуиты все-таки вынуждены были отказаться отъ своихъ натеждъ. Всеобщее недовольство противъ ісзуитовъ, закончивпесся уничтоженіемъ ихъ ордена, заставляло ихъ быть болѣе кторожными и въ своихъ претензіяхъ на исключительно-призилегированное положеніе въ католичествѣ; поэтому, въ издапіи, появившемся за 16 лѣтъ до уничтоженія ордена (1757 г. тъ Прагѣ), привилегіи, данныя словесно, уже не нашли себѣ гѣста.

Вънцомъ всъхъ іезуитскихъ привилегій слъдуетъ, по спраедливости, признать привилегію на непремънное наслъдоваіе царства небеснаго, данную, впрочемъ, ордену уже не папкою властію, а, по увъренію іезуитовъ, самимъ Господомъ югомъ. Привилегія эта вполнъ заслуживаетъ того, чтобы мы освятили ей нъсколько отдъльныхъ страницъ.

Нельная для здраво-мыслящаго христіанина мысль о непревнимъ спасеніи членовъ іезуитскаго ордена возникла вскорь осль основанія ордена, держалась все посльдующее время его ществованія и находить себь защитниковъ между іезуитами въ наши дни. Интересныя свъдьнія объ этомъ предметь етъ появившаяся въ 1874 г. въ Пуать вкнига французскаго зуита Жака Терріена: "Историческія изысканія по вопросу томъ, служить-ли смерть въ обществ в Іисуса в рнымъ загомъ предопредъленія" 2). Первое положеніе этой книги глаітъ: "Существуетъ преданіе, восходящее къ первымъ времеьмъ ордена и до сихъ поръ сохраняющееся между нами (іеитами),—что пребываніе въ нашемъ ордень есть в рный логъ спасенія и что достаточно умереть сыномъ св. Игнатія,



<sup>1)</sup> См. у Д. 2, 343—345. Генераль (de Noyelle) отвъчаль конгрегація (1685 г.), теперь не время заводить річь объ этомъ предметі, но что Богь можеть злать болье благопріятное для падежды ісзуитовь время. Другими словами, наженіе умовь въ Римі, не позволяло надіяться на удачный исходь ходатайства.

<sup>2)</sup> Recherches historiques sur cette tradition que la mort, dans la Compagnie

чтобы найти милость предъ судомъ Божіимъ" 1). Затѣмъ праводится цѣлый рядъ видѣній и откровеній, бывшихъ въ различное время членамъ ордена и другимъ вѣрующимъ и подтверждающихъ истинность указаннаго преданія. Излишне распространяться о томъ, что источникомъ всѣхъ этихъ видѣній могли быть только—или ненормальная религіозная экзальтація. безцеремонно эксплоатированная іезуитами, или сознательная ложь самихъ іезуитовъ: это должно быть очевидно для всякаго. Вотъ наиболѣе важныя изъ этихъ "видѣній и откровеній" 2).

1. Служитель св. Франциска Борджіа (бывшаго генераломъ ордена съ 1565 до 1572 г. и канонизованнаго въ 1671 г.). брать Маркъ нашель его однажды въ кельв плачущимъ от радости. На вопросъ о причинъ слезъ святой отвъчалъ: "знай. братъ Маркъ, что Богъ безгранично любить орденъ и оказаль ему такую милость, что въ первыя три стольтія его существованія никто, пребывшій въ немъ до смерти, не будеть осужденъ" на въчныя мученія 3). Необходимо замътить, что въ древнъйшей біографіи св. Франциска, написанной его современникомъ іезунтомъ Рибаденейра, о подобномъ откровенів ч нътъ ни слова. Извъстіе о немъ впервые встръчается въ появившемся въ 1640 г. сочиненіи Imago primi saeculi 4). Болье подробный разсказь объ откровении св. Франциска находится въ его біографіи, написанной іезуитомъ испанцемъ Аlvaro Cienfuegos въ 1702 г. Поэтому разсказу, Францискъ бъ 1569 г. видель, въ экстазе, корабль на взволнованномъ бурев моръ, при чемъ ему было открыто, что корабль этотъ счастливо достигнетъ берега, не потерявъ изъ своего многочисленнаго экипажа ни одного солдата или матроса изъ тъхъ, которые. не смотря на бурю, спокойно будутъ все время оставаться на немъ. Подъ кораблемъ нужно разумъть, конечно, језунтскій

de Jésus, est un gage certain de prédestination, par le P. Jacques Terrien de la C. de J.

<sup>1)</sup> O. c. s. 8.

<sup>2)</sup> Источники, изъ которыхъ заимствованы ихъ описанія напечатаны во 2 т. книги Деллингера и Рейша, s. 347—352.

<sup>3)</sup> См. у Д. 2, 347. Подобной «милостью» пользовался, впрочень, нъкоторое время и орденъ бенедиктинцевъ.

Imago p. s. p. 649 Видъніе Франциска упоминается въ Acta Sanctorum ed.
 1731 a. Julii t. 7 p. 464.

орденъ, а спасеніе всёхъ, до конца пребывшихъ на немъ означало безусловное спасеніе всёхъ, оставшихся до смерти вѣрными обѣтамъ ордена. Это видѣніе, какъ открыто было Франциску, относилось къ первымъ 300 лѣтъ отъ основанія ордена. Братъ Маркъ, говорится далѣе, слышавшій о чудѣ отъ самого святаго, написалъ о немъ маленькую книжку. Книжку эту шталъ патеръ Матрецъ, слышавшій, кромѣ того, разсказъ о видѣніи и отъ самого Марка. Патеръ Кадорла хотѣлъ напечатать его и получилъ даже на это разрѣшеніе отъ генерала рдена въ 1641 г., но умеръ прежде, чѣмъ книга его была напечатана. А такъ какъ въ это время производилось изслѣдованіе, предшествовавшее канонизаціи Франциска, то, чтобы не запедлить послѣдней еще особымъ изслѣдованіемъ описаннаго тъ этой книгѣ чуда, ее такъ и оставили ненапечатанною.

- 2. Братъ Альфонсъ Родригецъ († 1617, канонизованъ въ 888 г.) въ 1599 году, во время послъобъденной молитвы, юлучилъ откровеніе, что не только всѣ находящіеся въ режкторіи, но и вообще всѣ его сотоварищи по ордену, будутъ лаженствовать, если до смерти останутся въ обществѣ Іисуа 1). Объ этомъ откровеніи Родригецъ обыкновенно разсказына всюмъ своимъ собратьямъ, которыми овладъвало искушене покинуть орденъ 2).
- 3. Упомятутый выше патеръ Матрецъ, во время пребыванія воего въ одной итальянской коллегіи, былъ однажды приглаценъ капуциномъ Лаврентіемъ де Мола, считавшимся за свяаго и находившимся на смертномъ одрѣ. "Я призвалъ тебя, 
  гецъ, сказалъ умирающій Матрецу, чтобы объявить тебѣ, что 
  овелѣлъ мнѣ Богъ, именно, что всѣ, умершіе въ іезуитскомъ 
  оденѣ, пойдутъ на небо; между тѣмъ, изъ моего ордена—хот многіе и спасаются, но нѣкоторые осуждены". Когда Матчдъ хотѣлъ ограничить нѣсколько высказанное имъ положее. то умирающій отвѣчалъ: "Отецъ! Дѣло обстоитъ именно 
  къ, какъ я тебѣ сказалъ, и это повелѣлъ мнѣ объявить тебѣ 
  огъ" з)...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. у Д. 2, 347. 348. Imago p. 649. Acta ss. ib. p. 851

<sup>2)</sup> Qua notitia utebatur, quando aliquem de vocatione tentatum confirmare idebat. Cm. y 凡. s. 347. zoc. 56.

<sup>3)</sup> См. у Д. 2, 348. Imago p. 650. AA. SS. n. 465.

- 4. Св. Терезія Кордовская однажды, послѣ св. причащевія увидѣла множество душъ, поднимавшихся изъ чистилища на небо, и во главѣ ихъ—одну, которая была прекраснѣе оставныхъ: эту душу встрѣтилъ самъ Іисусъ Христосъ и заключиль ее въ объятія въ знакъ особеннаго благоволенія (dignabatur amplexu in signum benevolentiae singularis). Св. Терезія обратилась за разъясненіемъ къ одной изъ очищенныхъ душъ в получила слѣдующій отвѣтъ: "Вождь нашъ—одинъ изъ братьевъ общества Іисусова; его добродѣтелямъ и молитвамъ мы обязаны своимъ освобожденіемъ; а что Всемогущій вышель къ нему на встрѣчу,—въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго или новаго: вѣдь это привилегія ордена, что Іисусъ встрѣчаеть каждаго умершаго іезуита" 1).
- 5. Патеръ Мартинъ Гуттьерецъ видёлъ св. Дёву въ бёлых одеждахъ и подъ покровомъ ея—весь орденъ; отсюда видю, что "сынамъ Общества Іисусова дано жить и умереть подъ покровомъ св. Дёвы <sup>2</sup>).
- 6. Что "сыны Общества Інсусова живутъ и пріемлють смерть. находясь не только подъ покровомъ св. Дъвы, но вмъсть и в сердцѣ Іисусовомъ", это самъ Іисусъ Христосъ, по свидѣтельству патера Людовика Мансонія, начальника неаполитанской провинціи, открылъ неаполитанской дівушкі Іоанні ав АІсxandro (1598 г.). "Я имъю, сказалъ Господь, орденъ въ Свиемъ сердцѣ и желаю, чтобы въ немъ господствовало сывые повиновение старшимъ". Затъмъ Онъ поручилъ орденъ и всъхъ принадлежащихъ къ нему Св. Дѣвѣ, дабы она заботилась о нихъ, какъ о своихъ сынахъ 3). Относительно этого откровнія до нашего времени сохранился и болье подробный разсказъ, написанный или продиктованный самой Іоанной и обращенный къ ея духовнику-іезунту 4). По этому разсказу, Іоавна, причастившись св. таинъ въ храмъ іезуитской коллегія в находясь въ состояніи духовнаго восторга, увидёла Інсусь Христа сидящимъ на золотомъ тронъ. Господь сказалъ ей: "Я

<sup>1)</sup> См. у Д. 2, 348. Imago p. 648.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Д. 2, 348. Imago p. 140.

<sup>3)</sup> Cn. у Д. 2, 349.

<sup>4)</sup> CM. y J. 2, 345-347, doc. 55.

желаю, чтобы всё верующіе более всего любили ордень іезунтовъ, ибо это-Мой орденъ и Я постоянно ношу его въ сердцѣ своемъ и не могу потерпѣть, чтобы кто-либо изъ него впалъ въ болъе или менъе важное заблуждение; посему Я желаю, чтобы всякій погрёшившій члень немедленно удалялся изъ ордена и, потому, допускаю иногда гибель отдёльных вличностей для спасенія всёхъ тёхъ, которые останутся въ орденё. Знай же. что пока существуеть Мой орденъ, —а Я хочу, чтобы онъ, называемый Моимъ именемъ 1), существоваль до конца міра,---Я буду требовать отъ его членовъ только того, чтобы они шли по Моимъ стопамъ". На вопросъ: что должны дълать іезунты, чтобы быть достойными Его любви? Христосъ отвъчаль: "Любезиће всего Мић послушаніе; болће Я ничего не требую". Іоанна: "Въ чемъ же состоитъ эта, боле всего Тебе любезная, добродътель?" Іисуст Христост: "Я часто говориль тебъ и опять повторяю, что послушаніе, котораго Я требую отъ членовъ Моего ордена, должно быть следымъ, такъ что они ложны повиноваться одному мановенію старшихъ; Я желаю, чтобы они совершенно отреклись отъ личной воли, и знай, что всь, отпадшіе отъ ордена, начали свое отпаденіе именно тъмъ, что пожелали следовать своей собственной воле... Самая беста Моя съ тобою и виденіе, которыми Я удостоиль тебя недостойнъйшую (indignatissimam), есть награда за повиновеніе, которое ты оказываеть патеру Людовику; ему ты должна разсказать и все, что съ тобою случилось и его благочестивымъ повеленіямъ повиноваться безпрекословно". Іоанна: "Почему такъ, Господи? Лучше Ты Самъ, общій и непогръщимый Учитель, наставляй меня и руководи ко всёмъ добродётелямъ; зачёмъ миё, подобно нищей, прибёгать то къ одному, то къ другому, когда я имъю въ тебъ Учителя истиннъйшаго?" Іисуст Христост: "Ради твоего же блага Я хочу, чтобы ты руководилась и наставлялась этими Монми слугами; ты смёло можеть не опасаться неправильного руководства до тъхъ поръ, пока будешь повиноваться церкви и этимъ Моимъ слугамъ, ко-

<sup>1)</sup> Папа Сиксть V котыл, какъ извъстно, измънить название ордена. Hübner, Sixtus V. 2, 92.

торыхъ Я далъ тебъ въ руководители и устами которыхъ говорю тебъ Я самъ".

Основанная на описанныхъ и подобныхъ имъ "чудесныхъ" виденіяхь и откровеніяхь мысль о непременномь загробномь блаженствъ членовъ Общества Інсуса нашла себъ со сторони последнихъ, какъ и следовало ожидать, самый радушный пріемь и самую усердную поддержку; въ пользу ея ръшительно высыззывались самые крупные авторитеты језуитства, въ родъ, напримеръ, знаменитаго Филиппа Нери, который категорически заявиль, что "сыны св. Игнатія, до смерти пребывшіе въ орденъ, умираютъ святыми" 1). По поводу этого положенія въ извъстныхъ Acta sanctorum (ed. 1731 a. julii t. VII p. 464) сдълано слъдующее замъчаніе: "этоть, столь парадоксальный. чтобы не сказать невёроятный, прерогативь іезунтовь можеть инымъ показаться нуждающимся въ более сильной защить: такъ какъ авторъ не имбетъ последней своею обязанностію. то онъ предоставляетъ свободъ каждаго думать относительно даннаго предмета, что угодно". Но авторомъ этого замъчани руководила, несомивнию, только осторожность. На самомъ же дълъ, едвали будетъ преувеличениемъ сказать, что учение о вепременномъ спасеніи ісзунтовь должно считать почти такою же sententia communis iезунтскаго ордена, какою является. напр., пробабилизмъ или аттриціонизмъ. Въ доказательствахъ нътъ недостатка. Еще въ концъ 17 стольтія іезунтъ Генрихъ Энгельграве въ одной изъ проповедей, ссылаясь на "непререкаемое свидетельство св. Франциска Борджіа", открыто прославляль свой ордень за то, что онь "дълаеть своихъ членовъ предопредвленными къ въчному блаженству". Въ началъ 18 стольтія въ Вынь появилось небольшое сочиненіе іезунта Габріэля Гевенези "Cura salutis", написанное съ спеціальною прлію побудить современную молодежь ко вступленію въ іезунтскій орденъ и удержать отъ вступленія въ білое духовенство или въ другіе монашескіе ордена, и усердно распространявиесся іезунтами; здёсь въ числё основаній, по которымъ нёкто Алоизій Гонзага сдёлался ісвуитомъ, выставлены, между прочимъ и откровенія св. Терезіи, неаполитанки Іоанны, патера



¹) Cm. y Д., 1, 532.

Матреца и св. Франциска и приведено положение Филиппа Нери. Патеръ Терріенъ, о книгъ котораго мы говорили выше, ученіе о предопределеніи всёхъ ісзуитовъ къ вёчному блаженству трактуетъ почти какъ предметь въроученія и вызывается доказать его истинность богословски-виденіями и откровеніями свыше, исторически-свидътельствами святыхъ и экспериментально-несомивними фактами. При этомъ Терріенъ замвчаетъ, что хотя привилегіи непремѣннаго блаженства, согласно съ откровеніемъ св. Франциска, назначенъ только 300-лътній срокъ, истекшій въ 1840 году, но по откровеніямъ капуцина де Мола (см. выше откр. 3) и другихъ, она сохраняетъ свою силу и до настоящаго времени 1). Въ доказательство этого онъ приводить еще слъдующіе два "факта". Патерь Фернандець, духовникъ Донь-Жуана Австрійскаго, однажды, во время молитвы въ своей кельв, вдругъ началъ громко пвть и подняль такой шумь, что окна и двери кельи затряслись. Позвали ректора коллегіи, и Фернандецъ, вив себя отъ радости, сказаль ему: "Отецъ мой! Я одинь изъ тъхъ счастливцевъ, которые имъють въчно наслаждаться лицезръніемъ Божіимъ". По свидътельству патера Rothaan'a (1829—53 г. генерала ордена), одинъ престарълый іезунтъ, оставившій орденъ и вскоръ послъ того умершій, явился молившемуся за него старцу и сказаль: "Я осужденъ по своей винъ. Если бы я еще на 2 часа остался въ орденъ, то я умерь бы іезуптомъ и сдълался бы блаженнымъ". Терріенъ говорить, что его книга была приготовлена къ напечатанію еще въ 1867 г.; однако въ то время обнародованіе ея казалось неудобнымъ, и, потому, онъ занялся ея исправленіемъ и переработкой; но въ 1874 г. власти ордена нашли благовременнымъ издать книгу, --- "въ виду необычайныхъ испытаній, которыя переживало тогда Общество Інсуса". Наконець, всего два года тому назадь во Фрейбургъ вышла книга ісэчита Россетти "О духі Общества Інсуса" з); авторъ ся, ссылаясь на сочинение Терріена, утверждаеть, что учение о непременном в блаженстве језунтова должно считата "миенјема, вполнъ обоснованнымъ" (opinio fundatissima) и, слъдовательно,

Ранће то-же самое, т. е. неотъемлемость привилегін и по истеченіе 300лътияго срока, признаваль упомянутый выше ісзуить Cienfuegos.

<sup>2)</sup> Julius Costa Rossetti, De spiritu Societatis Jesu, Freiburg 1888 a. v. p. 258.

"въроятнъйшимъ" (probabilissima); къ этому, по его словамъ. побуждаютъ: "во первыхъ, частныя откровенія (privatae revelationes), не недостойныя человъческой въры, во вторыхъ, большое количество покидающихъ орденъ, и, наконецъ, внутреннія основанія". Послъднихъ Россетти, впрочемъ, не указываеть.

Не трудно понять, какъ выгодна и какъ дорога должна быть для іезуитовъ привилегія непремъннаго блаженства: съ одной стороны, невозможно, конечно, было и придумать лучшей приманки для привлеченія въ орденъ и для удержанія въ немъ довърчивыхъ католиковъ; съ другой, привилегія эта, окружая іезуитовъ ореоломъ святости и налагая на нихъ печать Божественнаго предъизбранничества, должна была неимовърнымъ образомъ усиливать престижъ ордена въ глазахъ его почитателей и особенно,—въ силу преимущественно женской природъ, присущей религіозной экзальтированности, –почитательницъ.

Главнъйшимъ изъ требованій, которыя предъявляются статутомъ ісзуитскаго ордена его членамъ, нужно признать, безъ сомнънія, требованіе "совершеннаго послушанія младшихъ старшимъ. Конституціи Игнатія Лойола и его спеціально данному предмету посвященное письмо (1583 г.) содержать подробныйшія разъясненія этого требованія. Въ 1604 г. генераль ісзуитскаго ордена Аквавива издалъ распоряжение, чтобы всв ісзуиты каждые два дня читали и обдумывали это письмо 1). Идеаломъ, къ которому долженъ стремиться каждый истинный іезуить, представляется полнъйшая "индифференція", т. е. умънье подчиняться приказаніямъ старшихъ, --- каковы бы эти приказанія ни были, —не только безъ прекословія, но и безъ всякаго внутренняго несогласія, безъ всякой критики. Въ одномъ "увъщаніи" къ членамъ іезуитскаго ордена 2) говорится: "Если какое-либо приказаніе старшихъ оказывается противорвчащимъ твоему сужденію или взгляду или превосходящимъ твои силы, то обнови, -- падши на колѣна, если ты одинъ.-объть послушанія, подавивь въ себъ всь человьческія основанія и разсчеты". Въ другомъ подобномъ же памятникѣ іезунт-



<sup>1)</sup> Instructio ad augendum conservandumque spiritum c. 4 n. 1. 2.

<sup>2)</sup> Напечатано у J. Kelle, Die Iesuiten—Gymnasien in Oesterreich, 1876 s. 12. 252.

ской письменности 1) находимъ следующее определение совершеннаго или "слепаго" послушанія: "Тоть оказываеть "слепое" послушаніе, кто, подобно трупу или посоху старца, лишеннымъ всякаго чувства и всякаго сужденія, повинуется такъ, какъ будто онъ до такой степени связаль и устраниль (eclipsatum) свое собственное сужденіе, что до изв'ястной степени самъ даже и не можеть судить или различать что-либо, и какъ будто онъ суждение старшаго сдълалъ своимъ собственнымъ сужденіемъ, и именно до того всецьло и совершенно, что начинаеть судить и мыслить точно такъже, какъ старшій, и это сужденіе, какъ свое собственное, находитъ истиннымъ и естественнымъ. Въ томъ и состоитъ сила истиннаго самоотреченія и истиннаго самоослыпленія (excaecatio), что человъкъ управляется не самимъ собою, а другимъ"... Важнымъ доказательствомъ необходимости слепаго послушанія ісзуиты считали, между прочимъ, вышеописанное видъніе Іоанны неаполитанской.

Объть слъпаго послушанія, простирающагося "до смерти" и даже "до смертнаго грѣха", служить и служиль для орденскихъ властей могущественнъйшимъ и надежнъйшимъ рычагомъ въ дълъ управленія орденомъ и достиженія однажды поставленныхъ цёлей; изъ этого именно требованія іезуитской дисциплины и объясняются тъ общеизвъстные факты, когда іезуиты, не задумываясь, прибъгали къ кинжалу и яду единственно лишь потому, что средства эти были указаны имъ высшею властію. Потому-то въ общемъ ісзунты всегда тщательно оберегали неприкосновенность объта слъпаго послушанія во всей его широтъ и до сихъ поръ продолжаютъ смотръть на этотъ обътъ глазами Лойолы. Выразителемъ образа мыслей о данномъ предметь современнаго і взунтства является извъстный уже намъ Россетти. Онъ различаетъ объто послушанія и добродьтель послушанія. Первый, относящійся собственно только къ приказаніямь, которыя властями ордена даются его младшимь членамъ въ соотвътствии съ его цълію и духомъ, "въ іезунтскомъ орденъ строже, чъмъ во всякомъ другомъ. Что-же касается добродътели послушанія, то большія совершенство и строгость ея, чёмъ какихъ желаетъ св. Игнатій, прямо уже немыслимы: изъ нея (т. е. изъ области обнимаемыхъ ею деяній) исклю-

<sup>1)</sup> Memoriale admonitionum circa regulas quasdam rectius custodiendas in collegio Monachiensi. Cu. y J. 1, 624.



чаются только грѣхи; она простирается не только на выполненіе приказаній и готовность воли къ послушанію, но и на подчиненіе самаго сужденія и повелѣваетъ, чтобы подчиненные обращали вниманіе не столько на лице начальника, сколько на волю Божію и на лице Христа, Который повелѣваетъ чрезъ власть имѣющихъ, и т. д. Несомнѣнно, что границы "слѣпаго послушанія" у Россетти не такъ широки, какъ у большинства прежнихъ іезуитовъ, писавшихъ объ этомъ предметѣ: онъ не доводитъ этой іезуитской добродѣтели до способности повиноваться начальнику даже въ томъ случаѣ, когда исполненіе приказаній этого начальника ведетъ ко грѣху; но несомнѣнно и то, что самый принципъ слѣпаго послушанія выдержанъ у него со всею твердостію и что подчиненные въ отношеніи къ начальствующимъ, и съ его точки зрѣнія, должны быть ни чѣмъ инымъ, какъ "трупомъ" или "посохомъ" 1).

Что обътъ "слъпаго послушанія", который давали при вступленіи въ іезуитскій орденъ, существенно различается отъ обычнаго объта послушанія, какой дается при вступленіи во всякій вообще монашескій орденъ, это должны были сознавать если не всъ, то очень многіе ісзунты. Но открыто говорить объ этомъ ръшались, конечно, только самые смълые. Образчить такой смёлости мы имёемъ въ письмё одного бельгійскаго ісзуита къ ассистенту језуитской коллегіи, относящемся къ самымъ последнимъ годамъ 17 столетія! 2) Авторъ выражаеть свое удивленіе по поводу того, что въ одной книгь, появившейся въ Римъ, относительно третьей степени послушанія. которой говорить Игнатій Лойола (т. е. относительно "индифференціп"), находится слѣдующее ученіе: подчиненный должень отринуть свое личное мниніе и свое сужденіе подчинить сухденію начальника. Такимъ образомъ, говорится далье, то, что до сихъ поръ обыкновенно считалось только желательнымъ, теперь возведено на степень долга совъсти. Сообразно съ этимъ. я должень въ техъ случаяхъ, когда начальствующій повельваеть мнв совершить поступокъ, который съ большимъ въроятіемъ (probabilius) можно считать недозволительнымъ, не только исполнить приказанное и, вопреки своему личному мижнію.



<sup>1)</sup> Ср. Д. 1, 627.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впервые напечатано у Д. и. R. 2, №. 5, 250. 251.

считать свой поступокъ дозволительнымъ,—таково обычное пониманіе діла,—но и совершенно отринуть свое мийніе, такъ, чтобы мийніе начальствующаго мий казалось боліве віроятнымъ. Обіть послушанія, требующій подчиненія разума, не дается никімь изь членовь какого-либо ордена, или, по крайней міру, никімь не требуется.—Неизвістно, какой результать иміли протесты этого іезуита, но несомнінню, что, признавая оспариваемый имъ взглядь новымъ и необычнымъ, онъ противорічиль дійствительности: именно такой взглядь и быль всегда общепринятымъ въ орденів, какъ это видно изъ вышеприведенныхъ свидітельствь.

Впрочемъ, нужно замътить, что требованіе слівпато послушанія представляеть собою собственно, такъ сказать, историческое правило іезуитской дисциплины. Въ сношеніяхъ-же со внёшнимъ міромъ іезунты ссылались на него только тогда, когда это было для нихъ выгодно: въ противномъ случав они всегда старались смягчить это требованіе, низвести его на степень обычнаго объта послушанія при вступленіи въ монашество. Любопытенъ въ этомъ отношения документъ, обнародованный Равиньяномъ 1). Въ 1761 г. французское правительство, в вроятно, въ виду усилившагося развитія либеральныхъ идей, потребовало отъ генерала іезунтскаго ордена Риччи, чтобы онъ запретиль, подъ страхомъ отлученія, членамъ ордена писать, нли говорить, или даже думать что-либо противъ королевской власти. Потому-ли, что не было надежды на то, чтобы такое запрещеніе им'єло усп'єшные результаты, или по какимъ-нибудь другимъ соображеніямъ, но только генералъ ордена не нашелъ возможнымъ исполнить это требование и ограничился твиъ, что въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Людовику XV выразиль, отъ своего и отъ всёхъ членовъ ордена, осужденіе антироялизму и призналъ его "достойнымъ всей строгости церковныхъ и гражданскихъ законовъ" 2). Королевскому же коммиссару, предъявившему указанное требованіе правительства, глава французскихъ іезунтовъ, де Лакруа, отъ лица ордена даль следующее объяснение. "Обёть послушания по своей сущности и по своему предмету одинаковъ во всехъ монашескихъ

<sup>1)</sup> Clément XIII # Clément XIV, 2, 181-193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. y JL. 1, 627.

орденахъ безъ исключенія: вступающій въ орденъ отрекается отъ своей воли и подчиняеть ее воль своихъ начальниковъ... Генералъ іезуитскаго ордена не имбеть надъ своими подчиненными никакихъ особенныхъ правъ въ сравненіи съ генералами другихъ орденовъ, а следовательно, не иметъ и права повельвать ихъ мыслію, делать обязательнымъ известное внутреннее убъждение относительно какого-либо предмета. Не справедливо было бы въ доказательство существованія такого права ссылаться на выражение "послушание суждения" (обоеdientia sententiae v. opinionis), нъсколько разъ встръчающееся въ "конституціяхъ" И. Лойлы: 1) у всёхъ великихъ учителей духовной жизни такое послушаніе никогда не предписывается, но всегда только лишь совътуется, какъ степень совершенства, къ которой долженъ стремиться подчиненный, чтобы сделать свое послушание сладостнее для себя самого и заслужениве предъ Богомъ; 2) цвль этого не предписываемаго, а только совътуемаго "послушанія сужденія" есть подчиненіе приказаніямъ старшихъ во всемъ, что касается образа жизне. благочестивыхъ упражненій в т. п.; объ образѣ же мыслей, о внутреннемъ согласіи съ какимъ-либо ученіемъ никогда не было и ръчи; право судить наши убъжденія принадлежить собственно только Богу, Который вручиль это право церкви, а послъдняя не можетъ передать его уже никому и не дълаетъ этого при основаніи какого-либо монашескаго ордена; начальникъ ордена можетъ запретить или приказать проводить въ орденскихъ школахъ извъстное ученіе, генералъ доминиканцевъ или іезуитовъ можетъ распорядиться, чтобы его подчиненные изучали систему Тихо де Браге, а не Коперника, теорію Ньютона, а не Декарта и т. д., но онъ не можеть требовать отъ нихъ внутренняго согласія съ даннымъ взглядомъ, пока церковь не выскажеть своего ръшенія"...

Противники іезуитскаго ордена неоднократно упрекали іезуитовъ въ томъ, что уставъ ихъ ордена не согласенъ съ словами Іисуса Христа, Ме. 18, 15—17: "Если согръщитъ противъ тебя братъ твой, пойди и обличи его между тобою и имъ однимъ" и пр., ибо въ уставъ этомъ нътъ и ръчи

о братскомъ увъщании, но прямо предписывается, чтобы каждий ісзуить немедленно доносиль орденской власти о погрышностяхъ, какія только онъ заметить въ своихъ собратьяхъ. Такое предписаніе, дъйствительно, существуеть, и, по уставу ордена. каждому вновь поступающему долженъ предлагаться вопросъ: будетъ-ли онъ доволенъ темъ, что всё его погрешности и недостатки и вообще все, что будетъ относительно него замъчено, будеть сообщаться начальству ордена всякимъ, кто только узнаетъ обо всемъ этомъ помимо исповъди? 1) Отсутствіе всякаго неудовольствія по этому поводу и постоянная готовность на взаимные доносы (se invicem manifestent) еще на одномъ изъ общихъ собраній іезуитовъ 1593 г. были отнесены къ числу существенныхъ моментовъ језунтской дисциплины (substantialia instituti) 2); а въ 1608 г. взаимный доносъ возведенъ былъ въ іезуитскомъ орденѣ во всеобщую и непременную обязанность, при чемъ каждый іезуить обязывался доносить о замъченныхъ имъ проступкахъ другаго, не ложидаясь запросовъ на этотъ счетъ со стороны начальства 3).

Въ концъ 17 стольтія относительно даннаго предмета возникъ споръ между ісзуитами и кармелитами въ Кёльнъ 4). Одинъ кармелитъ на публичномъ диспуть защищалъ, между прочимъ, слъдующіе тезисы: "Братское, съ глазу на глазъ, наставленіе и увъщаніе согръшившаго, съ цълію его исправленія. Заповъдано закономъ естественнымъ и Божественнымъ (Мо. 15, 15)". "Если, поэтому, мы ставимъ ісзуитамъ въ вину несоблюденіе сей заповъди, какъ нъчто, существенно принадлежащее ихъ ордену, то дълаемъ это въ соотвътствіи съ словами Христа". Тезисы эти, говоритъ ісзуитъ, описавшій поръ, заключали, очевидно, въ себъ порицаніе тъмъ правизамъ, которыя запрещаютъ тайное увъщаніе и предписываютъ оносить начальству о погръшностяхъ другого. Вслъдствіе это- о. ректоръ мъстной ісзуитской коллегіи, патеръ Блезенъ, полалъ отъ себя на диспутъ одного оппонента для защиты чес-

<sup>1)</sup> Institutiones S. Ignatii, 1, 347. p. 2, 71. 266.

<sup>2)</sup> Instit. S. J. 1, 560.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 577.

<sup>4)</sup> Первоисточникъ для исторіи этого спора впервые напеч. у Д. и R. 2, № 6, s. 358. 358.

ти ордена. Диспутъ велся исключительно-схоластическимъ образомъ. Оппонентъ возражалъ такъ: если върно (de fide), что общество Іисуса есть орденъ благочестивый и достойный похвалы, то, следовательно, верно, что въ уставе его неть не одного, спеціально ему принадлежащаго требованія, которое вело бы ко грѣху и пороку; а если вѣрно это, то вѣрно, что тезисы ложны. Кармелить отвёчаль, было, что онъ не распространяль долга братского увъщанія на ісзунтовь, которые, при вступленіи въ орденъ "отрекаются отъ добраго имени" (т. е. дають объщание доносить другь на друга). Но ему возразили, что именно такой оговорки въ его тезисахъ и не было. Іезуитъ настаиваль на томъ, что тезисы въ томъ видъ, въкакомъ они поставлены, должны подавать поводъ къ соблазну (scandalosa), съ чёмъ согласились и присутствующіе. По окончаніи диспута, начальникъ кармелитской провинцін, вибсть съ пріоромъ и многими видными патерами, явился къ ректору Блезену и объяснилъ ему, что еслибы онъ видълъ тезиси до диспута, то разорваль бы ихъ и что ни онъ, ни его подчиненные отнюдь не думають порицать правила іезунтскаго ордена и желають жить съ последнимь въ согласіи и дружестве. Блезенъ отвъчаль: тезисы совстви не доказывають такого желанія, напротивъ, многими они поняты, какъ выраженіе того ведоброжелательства, которое кармелиты питаютъ къ іезунтамъ изъ-за старинныхъ споровъ, и именно-изъ за книги Папенброка, который возставаль противь того, что основателемь кармедитского ордена следуетъ считать пророка Илію. Начальникъ провинціи отвіналь, что спорь объ этомъ должно предоставить бельгійцамъ, въ Германіи же кармелиты ничего такъ не желають, какъ жить въ согласіи съ іезунтами. Въ концъ концевъ і взунты все-таки принесли жалобу папскому нунцію. Последній призваль начальника кармелитовъ и обывиль ему, что авторъ тезисовъ долженъ быть наказанъ по крайней мёрё полугодичнымь устраненіемь оть учительсьой должности, а тезисы должны быть отосланы въ Римъ для разсмотренія ихъ инквизицією. Неизвестно, были ли, действительно, тезисы отосланы въ Римъ и чёмъ вообще окончилось дёло.

A. 3—63.

## ВВРА и РАЗУМЪ

## журналь вогословско-философскій

1891.

**N** 16.

АВГУСТЪ.- КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. .Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, Августа 31 дня 1891 года.

Временно-исправл. должность цензора,
Протоіерей Павель Солися.

## СЛОВО

Преосвященнаго Амвросія Архіепископа Харьковскаго въ день Устиновенія главы Святаго Іоанна Крестителя.

О стыдв и стыдливости.

Есть стыдь наводяй гръхь, и есть стыдь слава и благодать (Сир. 4, 25).

Это изреченіе древняго библейскаго мудреда разъясняетъ намъ одну нравственную черту, выразившуюся въ обстоятельствахъ мученической кончины святаго Іоанна Крестителя. Стыдъ Ирода сознаться предъ своими придворными въ безразсудности клятвы, данной угодившей ему танцовщицъ — исполнить всякую ея просьбу, довель его до преступнаго повеленія предать смерти величайшаго праведника, противъ собственнаго его убъжденія. Это внутреннее его убъжденіе въ невинности и благотворномъ вліяніи св. Іоанна на его собственную загрубъвшую въ преступленіяхъ душу возбуждало въ немъ смущение и стыдъ предъ самимъ собою. Но въ порочномъ его сердив проблескъ стыда истиннаго предъ своею совъстію быль подавлень стыдомъ ложнымъ передъ людьми. Для выхода изъ затруднительнаго положенія путемъ сознанія въ безразсудстве данной клятвы и раскаянія, у него не достало честности и мужества,—и преступленіе совершено. Такъ есть одинъ стыдо наводяй гръхъ, и есть другой стыдъ слава и благодать.

Конечно, не безъ особенной цѣли св. Евангелистомъ Маркомъ съ такою ясностію раскрыта въ печальномъ опытѣ эта борьба между стыдомъ ложнымъ и истиннымъ, и эта несчастная побѣда перваго надъ послѣднимъ. Цѣль эта, — общая всѣмъ евангельскимъ повѣствованіямъ, — преподать нравственный урокъ вѣрующимъ на всѣ времена. А этотъ урокъ о вниманіи къ стыду истинному и о храненіи себя отъ стыда ложнаго особенно нуженъ христіанамъ нашего времени. Нѣтъ надобности много объяснять, какую страшную силу получилъ въ наше время стыдъ ложный, т. е.

Нътъ надобности много объяснять, какую страшную силу получилъ въ наше время стыдъ ложный, т. е. стыдъ передъ людьми и ихъ мнѣніемъ, становящійся на мѣсто стыда истиннаго предъ Богомъ и совъстю. Возобладали въ ученомъ мірѣ враждебныя христіанству ученія,—нельзя не слѣдовать имъ, или по крайней мѣрѣ неудобно бороться съ ними: стыдно показаться врагомъ современнаго просвѣщенія; хотя съ чужаго голоса, хотя наобумъ, а надобно повтерять современныя такъ называемыя либеральныя мысли. Вводятся обычаи, разрушающіе нравственный порядокъ церковной и семейной жизни,—нельзя не слѣдовать имъ, хотя совъсть и возстаетъ противъ нихъ: стыдно идти противъ общаго направленія въка, когда всѣ такъ восхваляютъ современныя усовершенствованія во всѣхъ родахъ жизни—частной и общественной. Выходить мода въ одеждѣ нерѣдко безобразная, и неудобная, и вредная для здоровья—нельзя не слѣдовать ей: стыдно передъ людьми, когда всѣ ей слѣдуютъ, хотя для большинства любителей моды это и дорого, и средствъ у нихъ мало, и семейства ихъ отъ этого страдаютъ. Смущается юноша, когда развратные товарищи влекуть

его къ преступнымъ удовольствіямъ,—нельзя бѣжать отъ нихъ: это значило бы противиться современной цивилизаціи, да и стыдно показаться недорослемъ боящимся гнѣва отца и матери и неумѣющимъ завоевать себѣ свободу. Внутренно страдаетъ дѣвица, попавшая въ общество людей, поставившихъ себѣ цѣлію развитіе и высвобожденіе женщины изъ подъ вліянія старинныхъ христіанскихъ правилъ скромности и цѣломудрія, но она вопреки совѣсти молчитъ и не выражаетъ негодованія: стыдно показаться непонимающею современнаго движенія къ установленію полноправности и равенства женщины съ мужчиною и свободнаго отношенія половъ. Вотъ стыдю наводяй грасть. И мы видимъ своими глазами, какое множество грѣховъ отъ него разливается въ нашемъ обществѣ.

Раскроемъ съ большею подробностію библейское ученіе о другомъ стыдѣ, плодами котораго являются слава и благодать, т. е. совершенство и благополучіе.

Стыдъ истинный, какъ прирожденное свойство души человъческой, проявляется въ двухъ видахъ. Первое, наиболье для насъ понятное, движение стыда—это страдание души по совершении нравственно неприличнаго поступка, или преступления. Мы съ дътства помнимъ, какъ во дни невинности мы внутренно страдали, когда уличали насъ во лжи, употреблении неприличныхъ словъ, обидъ братьевъ и сестеръ и т. под. Еще болье памятны намъ первыя падения, состоявшия въ свободномъ и сознательномъ нарушении заповъдей Божихъ, разрушившия нашъ внутренний миръ и блаженное состояние невинности. Здъсь стыдъ есть бользненное ощущение души, входящее въ составъ пълаго ряда нравственныхъ страданий, называемыхъ угрызениями совъсти, и относится какъ къ внутреннему сознанию нашего унижения, такъ и къ внъшнему обнаружению гръ-

ха, когда грѣшнику кажется, что всѣ знаютъ объ его преступленіи и всѣ видятъ на лицѣ его слѣды его позора. Въ этомъ состояніи грѣшникъ готовъ скрыться отъ себя самого и отъ всего міра; такъ скрылись наши прародители послѣ грѣхопаденія, услышавъ глисъ Господа Бога, ходящаго въ раю (Быт. 3, 8). Освободиться отъ этого стыда можно только искреннимъ раскаяніемъ во грѣхахъ, исправленіемъ жизни и внѣшняго поведенія.

Другой видъ стыда, менве нами понимаемый и наблюдаемый, есть стыдъ предварительный, предупреждающій гръхи и преступленія. Онъ есть смущеніе души при видъ нравственнаго неприличія, при появленіи соблазна и приближеніи гръха. Онъ переходить въ страданіе, когда невинная душа предъ опасностію гръха трепещетъ какъ горлица при появленіи хищнаго ястреба. Это прирожденное и драгоцънное свойство души человъческой. Еслибы матеріалисты обратили на него должное вниманіе, то по одному этому чувству не смъшали бы человъка съ безсловесными животными. Стыдъ въ этомъ смыслѣ можно назвать обоняниемо души, которое даетъ ей возможность издали чувствовать смрадъ грѣха и отвращаться отъ него. Какъ тѣлесное чувство обонянія предохраняеть насъ отъ вредной пищи, питья и отъ зараженнаго воздуха: такъ чувство стыда предохраняеть насъ отъ гръха. Какъ притупленное обоняніе лишаеть нась способности замічать вредное для нашего здоровья: такъ ослабленіе, или утрата естественнаго чувства стыда подвергаетъ насъ опасноств освоиться съ зловоніемъ граха, придышаться и привыкнуть къ нему, какъ бъдные люди привыкають къ зараженному воздуху въ гнилыхъ помъщеніяхъ. Есть и внъшній показатель сохраненія въ насъ цъльности и чистоты этого тонкаго чувства-это краска стыда на



лицъ невиннаго человъка при одномъ двусмысленномъ словъ или при видъ неприличнаго поступка. Есть внъшнее свидътельство и утраты стыда, -- это безпечное, а при глубокомъ развращении и дерзкое выраженіе въ лиць человька даже при видь самых возмутительныхъ картинъ разврата. Въ первомъ случав при тщательномъ охраненіи чувства стыда и при вниманіи къ его указаніямъ на опасности соблазна и гръха воспитывается въ душт нашей въ качествт навыка, имтющаго характеръ добродътели, -стыдливость, или постоянная опасливость гръха. Виблейскій мудрецъ особенно высоко ставить стыдливость въ женщинь: благодать на благодати жена стыдлива, говорить онъ (Сир. 26, 18). т. е. высшее достоинство и красота женщины есть ея стыдливость. Во второмъ случав, при постепенно возрастающемъ пренебрежении къ чувству стыда и притупленіи его, является равнодушіе къ соблазнительнымъ явленіямъ; а потомъ и совершенное безстыдство не только при видъ, но и при совершении преступлений.

Изъ этого видно, какое великое значеніе въ нашей нравственной жизни имъютъ стыдъ и стыдливость. По ученію христіанскому, съмя гръха появляется въ умъ нашемъ въ видѣ нечистой мысли, потомъ падаетъ въ сердце и въ почвѣ его пускаетъ корень въ видѣ нечистыхъ ощущеній, затъмъ обнаруживаетъ свои горькіе листья въ соблазнительныхъ словахъ, и наконецъ приноситъ свой смертельный плодъ въ преступленіи закона Божія: похоть зачении раждаетъ гръхъ, гръхъ же содпянъ раждаетъ смерть. (Іак. 1, 15). На всѣхъ этихъ степеняхъ развитія грѣха стыдъ преслѣдуетъ его. Въ состояніи невинности мы стыдимся собственной своей грѣшной мысли и чувства, стыдимся своего и чужаго нецѣломудреннаго слова, и при первомъ страстномъ порывѣ къ грѣху чувствуемъ стыдъ въ видѣ общаго душевнаго

потрясенія и страха, сопровождающагося внутреннею борьбою, и только въ самозабвеніи, проломивши эту спасительную ограду, низвергаемся въ пропасть граха, оставаясь со стыдомъ посрамленія и печалію въ сердцъ. Эта исторія нашихъ гръхопаденій всъмъ извъстна. Поэтому мы можемъ понять, какое охранение невинности и доброй нравственности составляеть стыдливость, и какія широкія ворота грѣху въ нашу душу растворяются съ утратою стыда. При стыдливости человѣкъ бѣжить отъ гръха; при утрать этого чувства, движимый плотскими побужденіями, самъ ищеть гръховныхъ наслажденій. При стыдливости онъ уклоняется оть общества развратныхъ людей; при безстыдствъ ему любезнъе товарищество буйныхъ развратниковъ, чъмъ людей нравственно благородныхъ и честныхъ. При стыдливости и малая допущенная вольность въ нравственномъ отношени надолго оставляетъ сожалѣніе въ душѣ неиспорченнаго человъка; при безстыдствъ любимы разговоръ развращенныхъ людей составляютъ соблазнительные разсказы и въ видъ особеннаго геройства выставляются безнравственные успъхи и побъды. При остаткъ стыдливости и испорченный человъкъ старается скрыть свои нравственные недуги, а при совершенной потеръ стыда порокъ выставляется наружу, зло становится открытымъ и соблазнъ принимаетъ размъры нравственной заразы, поражающей цълыя общества. Таковы въ наше время собранія и гульбища сопровождаемыя безнравственными оргіями; таковы театральныя представленія, соблазнительныя по мысли и содержанію, безстыдныя по обстановкъ. А одобренія и восторги, изъявляемые при такихъ представленіяхъ со стороны зрителей, представляють доказательство крайней испорченности общества и утраты не только стыдливости, но и чистаго эстетическаго вкуса.

Что стыдливость есть охрана добродътели и узда порока, это знали и языческие лучшие мыслители и учители нравственности; они высоко ставили стыдливость и вооружались противъ открытаго разврата. Но во всей полнотъ это учение раскрыто въ христіанствъ подъ общить именемъ циломудрія, т. е. цельности, правоты и чистоты духа, при которой становится преступленіемъ и нечистая мысль и воззрвнів съ вождельнівмъ. (Мат. 5, 28.). Осторожныя и цъломудренныя отношенія половъ ставятся въ основание душевной чистоты, такъ какъ ничто столь ръшительно не разрушаетъ правильнаго теченія нашей внутренней жизни, какъ преступныя плотскія связи наполняющія умъ нечистыми помыслами и сердце страстными вождельніями, разслабляющія силу воли и поражающія душу нашу бользненною немощію въ совершеніи всякой добродьтели. Здысьто по преимуществу и поставляется ученіемъ христіанскимъ на стражъ цъломудренная стыдливость, очищаемая молитвою и охраняемая всегда присущею душъ христіанина благодатію Божією. Она-то, эта ангельская стыдливость не допускаеть разсвяннаго взгляда, неосторожнаго слова и прикосновенія по опасенію, что страсть, какъ электрическій токъ, быстро передается отъ одного лица другому. Она-то и охраняла въ народахъ христіанскихъ молодыя покольнія отъ нравственнаго растленія до заключенія благословенных супружескихъ союзовъ и обезпечивала на всю послъдующую жизнь добрую правственность и благополучіе семействъ.

Въ нашъ въкъ какъ будто намъренно все направляется къ изгнанію изъ обществъ стыдливости и водворенію въ нихъ не ограниченной свободы въ обнаруженіи всъхъ дурныхъ свойствъ природы человъческой. Современная философія не признаетъ наслъдственной порчи природы человъческой вслъдствіе гръхопаденія

прародителей, и потому всякія порочныя явленія въ ней признаются законными, потому что они естественны. Наука безъ всякой осторожности для пользы тѣлесной, въ ущербъ правственной, раскрываетъ даже предъ дъвицами всъ тайны природы, требующія прикрытія. Искусство въ изваяніяхъ, картинахъ, рисункахъ періодическихъ изданій выставляетъ соблазнительныя изображенія тълесной красоты и сладострастныя сцены безъ всякой заботы о томъ, кто и съ какими мыслями будеть наслаждаться этими произведеніями. Всемь извъстно, по какимъ распутіямъ разврата и преступленій водить читателей обоего пола и всъхъ возрастовъ легкая европейская, а отчасти и наша литература послъдняго времени, какъ бы заботясь о томъ, чтобы дать образованнымъ людямъ самыя върныя средства утратитъ скоръе внутреннюю стыдливость, и пріучить ихъ къ разврату въ дъйствительной жизни. Въ общественной жизни, кромъ безстыдныхъ зрълищъ, о которыхъ мы говорили, свобода отношеній между полами, во многихъ публичныхъ собраніяхъ, нецъломудренность въ одеждъ и разговорахъ, все располагаетъ къ утратъ тонкаго чувства стыдливости. Даже дъти обоихъ половъ въ нарочно устраиваемыхъ собственно для нихъ балахъ, и, такъ называемыхъ, детскихъ утрахъ какъ бы заранће освобождаются отъ своей невинности и робоств. Удивительно ли послъ этого, что у насъ жены бросають мужей, а мужья женъ своихъ, дочери убъгаютъ изъ домовъ родительскихъ въ развратныя запрещенныя сборища молодыхъ людей не только здъшнихъ, но и заграничныхъ; сыновья съ ранняго возраста оставляютъ книги и бросаются во всв роды преступныхъ удовольствій? Многими и многое въ этомъ порядкв жизни извиняется и оправдывается; иные, и сознавая опасность такаго положенія, съ чувствомъ безпомощности

говорять: "что дѣлать? нынѣ такое время". Какъ будто время есть какая-то непобѣдимая сила,влекущая насъ противъ воли къ развращенію и бѣдствіямъ, какъ будто не мы сами дѣлаемъ время такимъ, или другимъ, т. е. благопріятнымъ для христіанской добродѣтели, или затрудняющимъ исполненіе нравственныхъ обязанностей. Измѣнимся сами каждый въ своемъ кругу, усугубимъ осторожность и бдительность по отношенію къ современнымъ соблазнамъ,—и измѣнится наше время. Это трудно при общемъ нравственномъ разслабленіи, но необходимо для нашего собственнаго блага. При доброй волѣ и помощи Божіей все возможно.

Но древній мудрець, какъ мы видёли, въ особенное совершенство, а слъдовательно и въ особенную обязанность вивняеть стыдливость женскому полу: благодать на благодати жена стыдлива. Сама природа одаряеть женщину особенною силою стыдливости, и тъмъ даетъ понять, что въ женскомъ полъ она должна быть охраняема съ особенною заботливостію. общество безстыдныхъ мужчинъ представляетъ противное эрълище, то общество утратившихъ стыдъ женщинъ становится еще болье возмутительнымъ и жалкимъ. Можно по справедливости сказать: погибло то общество, гдъ женщины утратили стыдъ. И въ этомъ не трудно убъдиться. Женщинъ принадлежитъ первоначальное воспитание дътей. На ней лежитъ обязанность охранять невинность детскихъ душъ, и заблаговременно подавлять въ нихъ всякое проявление дурныхъ склонностей. Но какъ это дълается? Не наставленіями и разсужденіями, которыхъ малыя дёти не понимають, а простымъ пробуждениемъ въ нихъ естественнаго чувства стыда, простымъ и короткимъ словомъ: "стыдно". Это краткое указаніе на естественную потребность хранить чистоту нравственнаго чувства, соединяемое съ христіанскимъ, столь-же краткимъ, указаніемъ: "грѣхъ", пробуждающимъ въ невинной душъ чувство страха Вожія, -составляеть самый върный способъ первоначальнаго нравственнаго воспитанія. И вокругь понимающей это матери, и представляющей въ себъ примъръ цъломулренной стыдливости, вы никогда не увидите дътей неприлично одътыхъ, распущенныхъ и дерзвихъ. Стыдливая жена не только двиць, но и варослыхъ сыновей, занимающихъ внъ дома неблаговидныя привычки, однимъ своимъ словомъ приводитъ въ порядокъ; она н забывающагося мужа одною краскою стыда на лица своемъ и выражениемъ оскорбленнаго достоинства заставляетъ опомниться; она и на гостей своихъ, кто бы они ни были, однимъ своимъ скромнымъ видомъ и цѣломудреннымъ взглядомъ налагаетъ печатать сдержанности и приличія. Это могущественное вліяніе женской стыдливости признаютъ даже испорченные мужчивы. прекращая при появленіи женщины вольныя рѣчи. Не то видимъ мы въ семействахъ, гдф хозяйка дома я своимъ и чужимъ подаетъ примъръ развязности и вольности, давая понять, что въ ея домѣ царствуетъ свобода, что у нея все позволено. Изъ такихъ домовъ в выходять дети, которымь впоследстви никакими усаліями нельзя вивдрить въ душу утраченную стыдливость, и которыхъ такъ трудно удержать на пути чести и нравственнаго приличія. Какое значеніе каждая женщина имъетъ въ своемъ семейномъ кругу, такое же и всь женщины, взятыя вмъсть, имъють въ цъломь обществъ относительно окружающей ихъ среды. Такъ, гдь онь во всехъ вселяють уважение къ себь и опасеніе оскорбить ихъ нравственное чувство, тамъ сдерживаются страсти и соблюдаются нравственныя приличія; тамъ же, гдв это вліяніе утрачивается,

кому обществу представляется возможность превращать свои собранія въ болье или менье шумныя оргіи. Но великое несчастіе нашего времени состоить въ томь, что все, какъ мы сказали, нынь направлено къ тому, чтобы лишить современную женщину этой нравственной силы и этого лучшаго ея украшенія. Не только сторонніе молодые люди, пропитанные современными воззрыніями на положеніе женщины въ обществь, стараются освободить ее отъ стыснительных узъ стыдливости, но и сами мужья при поздней женитьбь, прошедши въ холостой жизни всь роды развлеченій и пріобрытши дурныя привычки, становятся во вредъ себь и семействамъ своимъ, скажемъ прямо, развратителями своихъ женъ.

Какъ же возвратить стыдливость и цѣломудріе въ наши семейства и въ общество, когда они утрачиваются?

Для этого нужно, во-первыхъ, возстановить въ семействахъ подъ руководствомъ нашей воспитательницы, православной церкви, благочестивое настроение въ повеленій всіхъ взрослыхъ членовъ семьи, продителей, родственниковъ и старшихъ детей, чтобы и малолетки чувствовали этотъ духъ благочестія, который столь-же животворно дъйствуетъ на нравственное течение духовной жизни, какъ чистый воздухъ на здоровье тъла. Благоговъйное отношение ко всему божественному и священному, прилежание и порядокъ въ занятияхъ, приличіе въ одеждъ, осторожность въ словъ при напоминаніяхъ молодымъ людямъ о приличіи нравственномъ, обязательномъ не только для христіанина, но и для всякаго честнаго человъка, вотъ совокупность средствъ, или, лучше, среда, гдв воспитываются и охраняются чувство страха Божія и родственная этому религіозному чувству естественная стыдливость и цъломудріе.

Во-вторыхъ, въ учебныхъ заведеніяхъ, гдѣ родителей замѣняютъ воспитатели, долженъ быть сохраняемъ тотъ

же характеръ христіанской семьи, откуда должны быть изгоняемы всякія вольности дітей и юношей, всякія неприличныя рычи и движенія, чтобы въ жилищь науки все соотвътствовало его благородному назначеню. И это наблюдение за приличнымъ поведениемъ воспитанниковъ несравненно нужнъе, чъмъ самая исправность въ приготовленій уроковъ, такъ какъ всякій выходящій изъ школы можетъ пополнить свое образование впослъдствіи, но утраченной внутренней стыдливости возвратить не можетъ, а только много-много, если замънить ее соблюденіемь наружныхь приличій. Причина этому очевидна: при недостаткъ какихъ-либо познаній остается въ умъ и памяти пустое мъсто, которое легко наполнить, если не опущено время, а при утрать добраго свойства нравственнаго немедленно на мъсто его вселяются противоположные ему помыслы и влеченія, которые изгонять трудно, а заменять добрыми навыками и еще трудиве.

Наконедъ, въ третьихъ, мы много говоримъ о правильномъ настроеніи общественнаго мнінія, но еще больше нужно говорить и заботиться объ охранения общественнаго приличія, о развитіи въ обществъ нравственнаго порядка и чистаго вкуса. Допущение безнравственныхъ зрълищъ въ театрахъ и еще болъе безправственныхъ гульбищъ въ общественныхъ садахъ в на улицахъ большихъ городовъ, -- это общественныя школы разврата для молодыхъ людей. Охраненіе народной нравственности настолько выше и важнъе научнаго образованія, насколько діло важніве мысли в слова. Умножение многознающихъ говоруновъ нестолько необходимо для блага государствъ и народовъ, сколько умножение честныхъ и благородныхъ дъятелей на всёхъ поприщахъ общественной жизни. Отсюда видно, что обязанности начальствъ и правительствъ въ

христіанскихъ государствахъ относительно народной нравственности еще важнѣе, чѣмъ обязанности школьныхъ учителей и воспитателей. Не всѣ милліоны народовъ проходять чрезъ школы, но всѣмъ доступны публичныя увеселенія, и чѣмъ менѣе будетъ наблюденія за разумностію и нравственнымъ характеромъ этихъ увеселеній, тѣмъ быстрѣе пойдетъ развращеніе и разложеніе народовъ.

Что дёлаеть нашь вёкь изь дёвиць и юношей, куда ведеть онь народы христіанскіе при торопливости, легкости и односторонности въ дёлё образованія и при ложныхь взглядахь на развитіе общества,—объ этомъ страшно и думать. Крёпокъ и силенъ духомъ быль нашъ православный народъ, поставленный промышленіемъ Божіемъ подъ руководство Церкви, а теперь и онъ видимо слабёеть, мельчаеть и развращается. И это въ наше такъ называемое просвёщенное время...

Скажемъ въ духѣ покаянія словами пророка: Господу Богу нашему правда, а намъ стыдъніе лицъ. (Вар. 1, 15). Аминь.

### ВОСПОМИНАНІЯ

# СВЯЩЕННИКА ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ Д-ра о. Владиміра Гетте,

вывшаго священникомъ римской церкви.

(Продолжение \*).

#### XI.

Священная Конгрегація Института Франців.—Г. де-Сальванди признаеть, что з заслуживаю награды Гобера (Gobert).—Почему Институть не можеть дать най ее.—Странная теорія исторів г. де-Сальванди.—Священная-Конгрегація Палати-Правосудія.—Духовное зав'ящаніе моего друга Парена дю-Шателе признается законнямь, исключая того пункта, который относится ко мий.—Почему.—Судья в насл'ядники всі вмірсті должни мий пять тысячь франковь съ процентами. Ніть моей заслуги въ томъ, что я всю сумму перевель на бізднихь.—Императорскій прокуроръ желаеть испугать меня.—Дарбоа, Парижскій архіепископомъ и его прокуроромъ.—Я никогда не подвергался запрещенію.—Что означаеть это слово.—Клерикальные журналы усвояють мий это названіе, по поводу одной брошюри, которая не принадлежала мий. — Я преслідую ихъ судомъ. — Сверхъ всяваго ожиданія судь оказаль мий справедливость, благодаря первому предсідателю Венедикту Шампи.—Даже архіепископскій дворь заявляеть, что я никогда не подвертался запрещенію.

Я никогда не имълъ намъренія вступать въ Институть. Мнѣ было хорошо извъстно, что я не буду принятъ ни въ одинъ изъ классовъ этого научнаго и литературнаго общества, несмотря на то, что я писалъ больше и лучше многихъ изътъхъ, которые считались его членами. У меня никогда не возникала мыслъ конкурировать изъ-за наградъ, назначаемых каждый годъ этимъ обществомъ. Между тъмъ, я однажды принужденъ былъ конкурировать, вслъдствіе настояній одного из почтенныхъ членовъ Института, моего друга Гарсена де-Тас-



<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», № 13-й, 1891 г.

си (Garcin de-Tassy). По мижнію этого превосходнаго друга, Институть не могь отказать въ наградё Гобера (Gobert) такому сочиненію, какъ *Исторія французской церкви*, боле научному, чёмъ всё представленныя въ теченіе года на конкурсъ.

Я откровенно заявиль Гарсену де-Тасси, что не удостоюсь награды даже въ томъ случать, если бы мое сочинение было еще научите и лучше написано, что же митнія, какъ и Гарсенъ де-Тасси. Я принужденъ былъ уступить, и представиль Институту пять экземпляровъ, требуемыхъ правилами. Я быль огорченъ, когда отправляль туда свои шестьдесятъ томовъ, будучи увтенъ, что я не много пріобрту этимъ. Я не вхотно согласился на эту жертву.

Институтъ избралъ виконта де-Руже (Rougé), чтобы дать отзывъ о моемъ сочиненіи. Г. де-Руже отказался, сказавъ, что отнъ не компетентенъ въ этомъ отношеніи. И, на самомъ дѣлѣ, внъ былъ египтологомъ, что не имѣло никакого отношенія къ Исторіи французской церкви. Онъ просилъ меня не считать его отказъ признакомъ враждебности противъ моего сочиненія.

Послѣ его отказа, Институть уполномочиль дать отзывь о моей книгѣ графу Сальванди (Salvandy), бывшему министру пароднаго просвѣщенія въ царствованіе Людовика-Филиппа. Г. Сальванди согласился. Спустя одинъ или два мѣсяца, онъ паписалъ мнѣ и просилъ меня зайти къ нему. Я отправился по его приглашенію.

Я нашель въ немъ человѣка чрезвычайно довольнаго самимъ собой и убѣжденнаго въ своихъ достоинствахъ. Онъ сказалъ мнѣ: "г. аббатъ, вы написали большое и прекрасное сочиненіе. При видѣ вашихъ двѣнадцати томовъ, я сначала думалъ, что у меня не достанетъ храбрости прочесть ихъ. Но я прочелъ ихъ съ величайшимъ интересомъ. Вы, безъ всякаго сомнѣнія, васлуживаете награды Гобера; но я долженъ вамъ съ одинавовой откровенностью замѣтить, что Институтъ не будетъ въ состояніи дать вамъ эту награду. Онъ не можетъ противорѣчить Римскому Индексу и показать видъ будто бы онъ желаетъ учить его. Вы, конечно, сами понимаете это". Я отвѣчалъ: "графъ, я совсѣмъ этого не понимаю. Для Института и даже для фран-

пузской церкви Индексъ не существуетъ. Если бы между Индексомъ и мной дело касалось только вопроса о чистоте вероученія или вопроса объ ультрамонтантствъ, то, конечно, Институть не поджень быль бы вибшиваться; онь можеть только опфиль историческое значение моего сочинения. Но поэтому вопросу Индексъ не издалъ, да и не могъ издать никакого постановленія. Следовательно, Институть, выразивь мне свое одобреніе, не становится въ противоръчіе съ Индексомъ. И наже въ томъ случай, если бы онъ постановиль решение, противоръчащее ръшенію одной изъ римскихъ Конгрегацій, то и тогда я не видъль бы, въ чемъ состояло бы при этомъ нечпобство для него. Развъ Институтъ Франціи долженъ унижаться передъ собраніемъ, составленнымъ изъ нъсколькихъ римскихъ монаховъ, и сообразовать свои решенія съ ихъ решеніями? "Нъть, сказаль Сальванди, но нужно соблюсти нъкоторыя условія". "Какія, отвіналь я?"---,Я не хочу спорить по поводу этого вопроса; а скажу вамъ только то, что я понемаю, почему осуждено ваше сочинение. Вы слишкомъ откровенны. Такъ, напримъръ, описавъ весьма точно и чрезвычайно занимательно Варооломеевскую ночь, вы прибавляете, что папа, узнавъ о ръзнъ протестантовъ, повелълъ торжественно пропъть "Тебе Бога хвалимъ" въ церкви Святаго Петра въ Римъ. Странно читать о подобномъ фактъ въ сочинении духовнаго лица". ...... Развъ фактъ этотъ не въренъ, г. графъ?" ........ Да. конечно, онъ въренъ". -- "Въ такомъ случат лучте, если его ковстатируетъ духовное лицо, нежели пройти его молчанісиъ Если бы я ничего не сказаль объ этомъ, то могли бы заключить, что я хотёль скрыть его, и что мое сочинение не было исторіей, но апологіей духовенства. Если папы и духовенство дълали ошибки, то лучше самостоятельно указывать на нихъ. нежели дать возможность врагамъ церкви пользоваться им. и подать поводъ думать, будто церковь ответственна за ошибы нъкоторыхъ изъ своихъ пастырей. Вотъ почему я желаль быть откровеннымъ въ своемъ сочинении. Въ своей откровенности я не перешель границь. Я могь бы написать ужасныя вещи о нравахъ духовенства и монаховъ среднихъ въковъ, но 1 ограничился только несколькими общими соображеніями, и жог

сочиненіе, не смотря на откровенность, можеть читаться всёми и не вызывать соблазна.—"Безъ сомнѣнія, аббать, сочиненіе ваше чрезвычайно нравственно и глубоко религіозно, но я все-таки держусь того мнѣнія, что Институть не можеть дать вамъ награды Гобера. Но онъ можеть дать вамъ лестный отзывь о замѣчательномъ сочиненіи, которое вы написали.—"Я долженъ вамъ замѣтить, графъ, что Институть не можеть дать мнѣ подобнаго отзыва, не компрометируя себя такъ же какъ и наградой Гобера передъ Конгрегаціей Индекса. Что касается меня, то я положительно отказываюсь отъ всего того, что Институтъ могь бы мнѣ дать, помимо заслуженной, какъ вы говорите, мною награды. Я долженъ получить или эту награду или ничего.—Я составлю свой отзывъ, г. аббать, а Институтъ объявить свое рѣшеніе".

Сальванди составиль рапорть, и хотя высказался противъ награды Гобера, но желаль, чтобы Институть даль мив хотя похвальный отзывъ. Мои друзья, Гарсень де Тасси и Викторъ Леклеркъ, высказались противъ его рапорта и заявяли, что я долженъ получить или награду или ничего, потому что, присуждая мив что либо другое, меня поставили бы ниже моихъ конкурентовъ; а это было бы незаслуженнымъ оскорбленіемъ, противъ котораго я, конечно, долженъ былъ бы протестовать.

На основаніи всёхъ этихъ соображеній Институть не присудиль мнё ничего. Это меня нисколько не удивило. Въ рядахъ Института было много писателей—противниковъ религіи, заслуживавшихъ болёе меня осужденія Индекса; они дёйствовали за одно съ ультрамонтантами и политиками, и священная конгрегація Института сдёлалась помощницею священной конгрегаціи Индекса. Она одобрила странную историческую теорію Сальванди, плохого историка и плохого писателя, но который былъ великимъ лицомъ, потому что его сдёлали министромъ народнаго просвёщенія и членомъ института.

Эта почтенная и священная конгрегація Института Франціи должна была бы по крайней мітрі возвратить мніт мои шесть-десять томовь, которые я ей представиль, сообразно сь ея правилами. Она оставила ихъ у себя, и я не знаю ничего объихъ участи.

Кто бы могъ подумать, что вліяніе ісзуитовъ будеть ощутительно даже подъ куполомъ Института?

Но это вліяніе оказало свое д'єйствіе на меня даже и въ Судебной Палат'є.

Мой почтенный другъ Марціалъ Паренъ дю Шателе умерь. По вскрытіи его завъщанія оказалось, что онъ завъщаль мет 5000 франковъ. Духовное завъщаніе, оспариваемое его зятьями. было признано Судомъ дъйствительнымъ и законнымъ; Судъ призналъ даже имъніе, завъщанное старому священнику, духовнику Парена дю Шателе, не смотря на то, что законъ счетаетъ не дъйствительными имънія завъщанныя духовникамъ.

Одни только 5000 франковъ, завъщанные миъ, были не признаны Судомъ, подъ предлогомъ, будто бы они, подъ моимъ именемъ, были завъщаны какому то обществу.

Я спросилъ, какое было это общество, но миѣ на это не отвътили, да въ дъйствительности и не могли даже отвътить: потому что я никогда не принадлежалъ ни къ какому обществу дозволенному или не дозволенному. Я заявилъ, что они должны представить доказательства того, что утверждали: я прибавилъ, что никто не можетъ оспаривать моихъ правъ, и доказалъ самымъ очевиднымъ образомъ, что я не принадлежалъ ни къ какому обществу.

Не входя въ разсмотрѣніе вопроса, Судъ не призналъ завъщанныхъ мнъ денегъ.

Относительно меня судъ преобразился въ священную конгрегацію Палаты-Правосудія или вѣрнѣе *неправосудія*. Какъ только дѣло касалось того, чтобы вредить мнѣ въ институтѣ ли. или въ такъ называемой Палатѣ Правосудія, то всякія средства считались хорошими.

Не менъе достовърно и то, что наслъдники моего друга Парена-дю-Шателе, а также и судьи, которые такъ любезно наградили ихъ 5000 франковъ, не принадлежавшихъ имъ. взаимно отвътственны передо мной въ этой суммъ съ процентами.

Такъ какъ я быль увъренъ въ томь, что они никогда не возвратятъ миъ этого долга, то и не считаю жертвой съ своей стороны то, что я всъ свои права на эти деньги перевель на бъдныхъ.

Я опять увидъль Палату неправосудія, по поводу одной неособенно въжливой записки, которую получиль отъ императорскаго прокурора. Я быль чрезвычайно удивлень темь, что меня потребовали въ квартиру такого господина, котораго я совствить не зналь и которому мить нечего было разъяснять. Когда я вошель въ его кабинеть, то вышеозначенный господинъ отнесся ко мнъ съ такой грубостью, какъ будто бы я быль преступникъ. Я посмотръль на него съ презръніемъ, и, не отвъчая ничего, направился къ двери. Тогда онъ всталъ и сказаль мив: "останьтесь, мив нужно говорить съ вами"., М. г., я никогда не отвъчаю грубымъ людямъ; если вамъ нужно что нибудь спросить меня, то въжливо напишите мнъ и я отвъчу вамъ". Вышеупомянутый господинъ сразу смягчился. "Войдите м. г., я васъ прошу объ этомъ", и онъ придвинулъ мнъ кресло. Тогда я согласился състь и слушать его. Преступленіе мое заключалось въ томъ, что я къ своему имени присоединялъ названіе аббата. Это было діло Дарбоа, который сділался Парижскимъ архіепископомъ, и донесъ на меня по этому поводу императорскому прокурору. "Я не знаю, м. г., имъете ли вы право на этоть санъ, но парижскій архіепископъ говорить, что вы не имъете на это права, и я долженъ былъ потребовать васъ къ себъ по этому поводу". Я отвъчалъ: "м. г., на этотъ санъ я имъю такое же право, какъ и мой бывшій другъ Дарбоа, который прибъгаетъ въ настоящее время ко встыть средствамъ. даже самымъ низкимъ, для удовлетворенія своей ненависти. Я не нуждаюсь въ этомъ санъ и уже думаль о томъ, чтобы избавиться отъ него; но въ виду того, что Дарбоа воображаеть, будто я не имъю на него права, я сохраню его настолько долго, насколько это мив покажется нужнымъ. Я священникъ незапрещенный (integri status), и никогда никто не можеть доказать того, что я лишился хотя бы одного изъ своихъ священническихъ правъ. Итакъ я буду продолжать присоединять, какъ это принято, название аббата къ своему имени".

Прокуроръ сдёлалъ мий ийсколько вопросовъ, по поводу моихъ отношеній съ архіепископскимъ дворомъ. Я разсказалъ ему все подробно, и это, очевидно, интересовало его. Посли довольно продолжительнаго разговора, во время котораго им-

ператорскій прокуроръ быль любезень со мною, мы разстались добрыми друзьями, и онь соблаговолиль пожать мнѣ руку.

Этотъ небольшой фактъ можетъ служить доказательствомъ до какой степени Дарбоа былъ взбешенъ на меня. Я не боялся его и ограничивался презренемъ къ нему. Онъ прекрасно зналъ, что я никогда не былъ запрещенъ и что на основаніи этого я всегда пользовался всёми своими священническими правами; но онъ и его приближенные тайно называли меня запрещенными священникомо, чтобы этимъ вредить мнт, и распространять обо мнт это ложное мнт е. Я зналъ это и остерегался, твердо решившись преследовать судомъ техъ, въ отношеніи къ которымъ могъ имъть юридическія доказательства.

Случай представился скоро. Одинъ изъ моихъ друзей г. Фожеръ (Faugère), принадлежавшій къ числу высшихъ должностныхъ лицъ министерства иностранныхъ дълъ, напечаталъ брошюру подъ названіемъ: Римз и Французскіе епископы (Rome et les èvêques de France). Уже всв привыкли возлагать на меня всѣ грѣхи Израиля, потому что я, дѣйствительно, соверпилъ ихъ достаточное число, печатая брошюры, которыя совсъмъ не нравились ультрамонтантской сектъ. Итакъ брошюру Фужера приписали мив. Для того, чтобы повредить брошюрв. и тому, кого называли ея авторомъ, въ одной изъ тъхъ корреспонденцій, которыя печатались въ провинціальныхъ и иностранныхъ журналахъ, было заявлено, что вышеозначенная брошюра не имъла никакого значенія, потому что авторомъ ея быль г. Гетте запрещенный соященникт. Такимъ образомъ я имълъ въ рукахъ доказательство клеветы, тайно распространяемой всеми језуитскими средствами и способами. Несколько ультрамонтантскихъ журналовъ перепечатали эту парижскую корреспонденцію. Узнавъ о томъ, что я желалъ начать противъ нихъ судебное преслъдованіе, они поспъшили взвалить эту клевету на вышеуказанную корреспонденцію, въ чемъ признали себя виновными и просили извиненія. Я охотно согласился на ихъ просьбу, но я преследоваль судомъ автора корреспонденціи и жур. France centrale, который не быль уже издаваемъ г. де-Бело, и который позорилъ меня по внушенію епископскаго двора. Редакторъ этого журнала и Блоасскій епископскій дворъ прекрасно, между тёмъ, знали то, что я никогда не быль *запрещена* и никогда не заслуживаль быть имъ, следовательно, они позорили меня съ особенною не добросовъстностью.

Названіе запрещеннаго священника означаеть въ римской церкви священника, лишеннаго своего священства за преступленія и за важныя погрішности при отправленіи священническаго долга. Поэтому то я не могь оставить безь вниманія подобное оскорбленіе, и вызваль въ судъ автора корреспонденціи, который призналь себя отвітственнымь въ ней, и жур. France centrale, который напечаталь клевету этой корреспонденціи.

Признаюсь откровенно—я имѣть мало надежды на хорошій исходъ дѣла. Судебная палата доказала мнѣ, что относительно меня она была палатой неправосудія и что я не долженъ расчитывать на ея безпристрастіе. По счастью, первый предсѣдатель г. Венедиктъ Шампи (Вепоїт Сһатру) заинтересовался моимъ дѣломъ и назначилъ его въ первое отдѣленіе гражданскаго суда, гдѣ онъ былъ предсѣдателемъ. Онъ зналъ Ламенне и ему было извѣстно, сколько выстрадалъ этотъ великій писатель отъ своихъ противниковъ, не смотря на то, что онъ стоилъ гораздо больше ихъ самихъ. Шампи навелъ обо мнѣ и о моихъ сочиненіяхъ самыя точныя справки. Его сынъ говорилъ моему адвокату Эмилю Жею: "Г. аббатъ Гетте и не подозрѣваетъ, какія серіозныя справки наводитъ мой отецъ о немъ и о его сочиненіяхъ. Онъ придаетъ большое значеніе его дѣлу".

Жур. France centrale быль защищаемъ г. Андралемъ, внукомъ Руае-Коллара (Royer-Collard). Я зналъ его еще ребенкомъ въ замкъ Ферте-Богарне (Fertè-Beauharnais). Будучи священникомъ въ Сентъ-Эньянъ, я былъ нъсколько разъ у г. Руае-Коллара, который быль удивленъ тъмъ, что двадцатипятилътній священникъ такъ хорошо зналъ философскіе вопросы. Онъ находилъ удовольствіе разговаривать со мною. Когда я уходилъ отъ Руае-Коллара, то игралъ одну партію на билліардъ съ его внукомъ, и я почти всегда выигрывалъ. Я потерялъ изъ виду г. Андраля, и встрътилъ его только въ судъ, гдъ онъ адво-

катствоваль противъ меня, чтобы защититъ своего клента. Онъ признался, что я никогда не быль запрещенъ, но судя по моей манеръ держать себя, можно было подумать, что я дъствительно запрещенъ; потому что меня вездъ встръчали одътымъ экцентрическимъ образомъ, съ большой сигарой во рту.

Въ дъйствительности же я одъвался всегда во все черное. и такъ сильно походилъ на священника, что дъти часто говорили мнъ, встръчаясь со мной: "Здравствуйте, священникъ". Что же касается до знаменитой сигары, то могу положительно утверждать, что она никогда не только не касалась моихъ усть, но что я никогда не выкурилъ ни одной маленькой папиросы. Доказательство г. Андраля было только шуткой, и мой адвокатъ такъ сильно смъялся надъ ней, что Андралю сдълалось стылно.

Чтобы яснымъ образомъ доказать Суду, что я никогда не былъ запрещенъ, я написалъ аббату Буке, первому главному викарію архіепископскаго двора, и просилъ его засвидътельствовать, что я никогда не подвергался никакому осужденію и никогда не былъ запрещенъ.

Буке всегда относился ко мив съ большимъ участіемъ. Онъ порицаль слабость архіепископа Сибура, который изміниль мнъ, и старался дать понять Морло, что онъ долженъ исправить несправедливость, которой я сталъ жертвой. Изъ-за меня его держали въ подозрвніи, во время управленія Сибура. Этихъ объясняется маленькая приписка одного изъ писемъ Лёкё, приведенная мною раньше. Но Дарбоа имълъ слишкомъ большое вліяніе при Сибур'в и Морло, а потому я не могъ добиться справедливости. Этотъ маленькій человічесь, угрюмый и злой. воспылаль ко мнь ненавистью и доказываль мнь ее всыми способами, которые имълъ въ своемъ распоряжении. Если онъ п не сделаль большаго вла, то это потому, что не могь сделать его. Почему я не повергался къ его ногамъ? Зачъмъ я нъсколько разъ поставляль его на подобающее мъсто? Съ моей стороны, это было такое преступленіе, которое я долженъ быль искупить.

Г. Буке отвътилъ мнъ весьма въжливо, что я никогда не былъ ни осужденъ, ни запрещенъ въ епархіи Парижа. Я пе-

редаль его письмо своему авдокату. Г. Андраль просиль его сообщить ему это письмо, и потеряль его (sic). Я принуждень быль опять обратиться къ г. Буке и онъ прислаль мит копію своего перваго письма.

Мой адвокать Эмиль Жей имъль въ рукахъ епископскія письма, какъ напримъръ, епископа Кёра. Онъ далъ ихъ прочесть въ Судъ, я также составилъ для него замътки, взятыя изъ сочиненій ученъйшихъ канонистовъ. Его защита привлекла въ Палату массу адвокатовъ, интересовавшихся этимъ вопросомъ, столь новымъ для нихъ.

Г. Андраль быль авдокатомъ только тридцать шестой пробы, хотя въ президенство Макъ-Магона г. де-Брольи бомбардироваль его въ вице-президенты государственнаго совъта. Онъ быль слишкомъ смущенъ и не могь отвъчать моему адвокату. Онъ заявилъ, что такъ какъ его кліентъ не настолько ученъ, какъ кліентъ его собрата, то поэтому онъ и не можетъ представить научныхъ доказательствъ, а потому ограничится тъмъ, что представить въ видъ обстоятельствъ уменьшающихъ вину то, что жур. France centrale не имълъ дурныхъ намъреній позорить меня.

Судъ не быль соблазнень этими краснорычивыми соображеніями, и осудиль моихъ противниковь, какъ недобросовыстных клеветниковъ. Я не требоваль наказанія и вознагражденія. Мои противники должны были только напечатать рёшеніе Суда и пом'єстить его въ н'єсколькихъ журналахъ. На это рёшеніе они аппеллировали, но Палата утвердила рёшеніе Суда. Таковъ быль первый случай, когда я добился правосудія.

Digitized by Google

#### XII.

Какъ я познакомелся съ о. протојереемъ Іосифомъ Васельевимъ. -- Посреднакомъ между нами былъ г. Сергей Сушковъ.—Обманутый ісзунтами г. С. Сушковъ обращается въ о. Васильеву, которий знакомить его сь жур. Observateur catholique.—Г. Сушковъ дълаетъ инъ визитъ и предлагаетъ инъ видъться съ о. Васильевынъ.-Я делаю визить о протојерею.--Нашъ богословскій разговоръ.--Наша свиданія становятся болье частыми.—Основаніе жур. Union chretienne.—Преосвященный Леонтій прітужаеть въ Парижь для освященія новаго русскаго православнаго храма.-Мон сношенія съ нимъ.-Я признавъ священнякомъ Русской Православной Церкви.—Я издаю внигу: Схизматическое папство съ целію довазать, что вступая въ Православную Церковь, я остался въренъ великимъ канолеческо-православнимъ принципамъ и оставляю только папскій расколь.-Мое сочинение запрещено Индексомъ. -- Любопытное совпадение. -- Одобрительное висьмо отъ Патріарха Константинопольскаго приходить ко мий въ одинь и тоть же день, когда и узнаю о римскомъ запрещенін.—Я вступаю въ борьбу съ протизниками православія. Вопросъ о духовной власти Императора Всероссійскаго. Письма въ епископу Нантскому о. Васильева. - Диссертація аббата Тиллоа. - Онъ прекращаеть борьбу. — Опроверженія лже-русскихь Гагарина и Галицина. — Нижіе панфлети Николая Галицина.-Онъ бъжить изъ Парижа изъ болзии, что я погу арестовать его. — Стрвла Парелиская; она не достигаеть меня. — Отецъ Тоилин. — Опровержение его сочинений. — Онъ старается запретить жур. Union chretienne. — Мои принципы соединенія Церквей. - Моимъ принципамъ противупоставляють скішныя пресавдованія. -- Они одерживають побіду.

Я продолжаль преследовать напскую систему и этимъ путемь достигь православія. Между тімь я еще не читаль ни одного православнаго сочиненія; но я съ большимъ вниманіемъ читалъ сочиненія ультрамонтань и провіряль ихъ сочиненія съ текстами св. отцовъ и соборовъ, на которые они ссылались для доказательства своей системы. Такимъ образомъ, я быль знакомъ со всёми преданіями, на которыхъ основывался пресловутый вопрось о папстве; и удостоверился вы томы, что все тексты цитируемые въ пользу папской власти ложны, искажены и извращены въ ихъ истинномъ смыслъ, что съ помощью этихъ искаженій были составлены ложныя преданія, совершенно отличныя отъ истинныхъ. Жур. Observateur catholique сталъ настоящимъ православнымъ изданіемъ. Въ немъ, въ частности. я печаталь спеціальный трудь о папстві, чтобы доказать, что папское учрежденіе возникло только съ девятаго віка, и не имъетъ никакого божественнаго основанія; что папа сталь первымъ патріархомъ Церкви по опреділенію первыхъ вселенскихъ соборовъ.

Когда я напечаталь этоть трудь, то меня посытиль одинь русскій, г. Сергій Сушковъ. Во время своего пребыванія въ Парижъ, г. Сушковъ имълъ сношенія съ нъкоторыми изъ своихъ соотечественниковъ, которые оставили православіе и старались привлечь его на свою сторону. Чтобы отвёчать на ихъ нападки на православную Церковъ, г. Сушковъ обратился къ о. протојерею Госифу Васильеву, въ то время настоятелю русской Церкви, этотъ последній быль подписчикомъ жур. Observateur catholique. Онъ показалъ г. Сушкову трудъ, изданный мною противъ папства, говоря, что г. Сушковъ найдетъ здёсь отвёты на всѣ возраженія дже-русскихъ. Г. Сушковъ, прочтя мой трудъ, остался такъ имъ доволенъ, что пожелалъ лично познакомиться со мною. Онъ пришелъ ко мнѣ, и я въ первый разъ видѣлъ русскаго. Я съ удовольствіемъ приняль его, и онъ предложиль инъ сдълать визить о. протојерею Васильеву, взявшись быть нашимъ посредникомъ. Я согласился и отправился вмёстё съ нимъ къ о. протојерею. У насъ тотчасъ же возникли правильныя и интимныя сношенія. Само сабой разумфется, что наши разговоры были сосредоточены на богословскихъ вопросахъ.

Послѣ нѣсколькихъ разговоровъ, о. Васильевъ сказалъ мнѣ: "Если-бы вы изучали богословіе въ Московской Духовной Академіи, то не могли бы стать бо́льшимъ православнымъ, чѣмъ какимъ вы теперь". Въ сущности я всегда былъ православнымъ, исключая ученія о мнимой папской власти, которое было внупено мнѣ, какъ догматъ вѣры, и которое я принялъ, какъ принимаютъ догматы той церкви, къ которой принадлежатъ отъ рожденія. Это заблужденіе неизбѣжнымъ образомъ привело меня съ другимъ заблужденіямъ, которыя были слѣдствіемъ его, но какъ только ультрамонскія крайности, которыхъ я сталъ жертною, побудили меня къ глубокому изслѣдованію всей папской честемы, то эта система и вытекающія изъ нея несомнѣнныя аблужденія рушились, какъ стѣны Іерихона отъ трубныхъ вуковъ Іисуса Навина.

Относительно всёхъ другихъ вопросовъ, ученіе великихъ ападныхъ богослововъ было православное, и я былъ право-лавнымъ вмёстё съ ними. Поэтому то и о. Васильевъ нашелъ неня настолько православнымъ, какъ будто бы я учился въ Московской духовной академіи.

Въ монхъ разговорахъ съ о. Васильевымъ былъ возбужденъ вопросъ объ изданіи "Православнаго Обозрѣнія", къ которому могъ бы присоединиться и мой журналъ Observateur catholique, и такимъ образомъ, могъ бы расширить кругъ своей дѣятельности. Въ предполагаемомъ новомъ изданіи мы не должны были ограничиваться однимъ лишь опроверженіемъ западныхъ заблужденій, но хотѣли точно изобразить Восточную канолическую православную Церковь и противопоставить ея апостольское ученіе заблужденіямъ папства и его приверженцевъ. Эта идея была принята: такимъ то образомъ возникъ журналъ Union Chrètienne, первый православный журналъ, появившійся на Западѣ. Когда вышла первая книжка журнала (питего-ргодгаште), то она вызвала большое сочувствіе. Она заинтересовала преимущественно англиканъ, но возбудила противъ меня ярость папистовъ.

Журналъ Union Chretienne сталъ выходитъ, когда преосвященный Леонтій, викарный епископъ высокопреосвященнаго Исидора, митрополита Новгородскаго и Петербургскаго, прізхалъ въ Парижъ для освященія русско-православнаго храма. выстроеннаго о. протоіереемъ Васильевымъ.

Я присутствоваль на освящении и на объдъ послъ освящения. Меня посадили возлъ преосвященнаго Леонтія, которы быль чрезвычайно привътливь со мною. Изъ нашего разговора обнаружилось, что хотя я и не принадлежаль къ православной Церкви, но быль православнымъ писателемъ, и не принадлежаль уже къ католической Церкви, которая осуждала меня. и которую я осуждаль въ свою очередь. "Мое искренное желаніе, сказаль я преосвященному, заключается въ томъ, чтоби принадлежать къ Русской Православной Церкви, но я не знам русскаго языка, и вслъдствіе этого не могу быть ей полезенъ.

Преосвященный отвётилъ мнё, что, живя въ Париже и продолжая работать въ пользу православія, я буду чрезвычайно полезенъ для Церкви. Было условлено, что я вручу ему прошеніе въ Святёйшій Правительствующій Сунодъ, прося этотъ уважаемый соборъ принять меня въ число священниковъ православной русской Церкви. Преосвященный Леонтій передаль это прошеніе въ Сунодъ и, спустя нёкоторое время, я получиль указъ, по которому я былъ принятъ въ русскую Церковь, и получилъ дозволение совершать всъ священническия требы среди православныхъ.

Такимъ то образомъ я вступилъ въ святую и досточтимую Православную Русскую Церковь.

Мои противники и преимущественно Паллю, епископъ Блоасскій, льстили себя надеждой, что я сдёлаюсь протестантомъ и радовались этому. Съ ихъ точки зрёнія, вступая въ протестантство, я этимъ отрекся бы отъ вёры, хотя среди протестантовъ встрёчаются лучшіе христіане, чёмъ они сами.

Я не имъть никакого расположенія къ протестантству. Его основные принципы не удовлетворяли меня. Всѣ мои научныя изысканія, приводя меня къ православію, утверждали меня въ истинныхъ принципахъ канолическихъ, и я нашелъ эти принципы, во всей ихъ чистотѣ, въ православной Церкви. Я всегда считалъ себя исключительно каноликомъ въ нѣдрахъ папства. Но мои научныя занятія доказали мнѣ, что я ошибался, и что папство, вмѣсто того, чтобы быть канолическимъ въ подлинномъ смыслѣ этого слова, создало расколъ въ Церкви Іисуса Христа. Итакъ я долженъ былъ сдѣлаться православнымъ, чтобы достигнуть истиннаго каноличества.

Во всёхъ своихъ сочиненіяхъ я никогда не уклонялся отъ этого ученія, и во имя истиннаго каволическаго принципа, я нападаль на ту церковь, которая, не будучи каволической, однакоже незаконно усвояла себъ названіе католической.

Мои враги были смущены, узнавши, что я избраль этоть путь. Они начали кричать, что я сдёлался схизматикомъ, вступивъ въ Перковъ схизматическую. Я отвётилъ имъ сочиненіемъ, подъ названіемъ: Схизматическое папство. Сочиненіе это привело въ ярость моихъ враговъ. Я получилъ массу анонимныхъ писемъ, въ которыхъ меня оскорбляли самымъ нелёнымъ образомъ. Вмёсто того, чтобы отвёчать мнѣ, меня называли ужаснымъ схизматикомъ и говорили мнѣ, что моя рука должна была бы дрожать при написаніи даже одного заглавія столь страшнаго сочиненія.

Моя рука не дрожала нисколько, потому что въ душѣ и по совъсти я быль глубоко убъжденъ въ томъ, что самый ужасный схизматико есть папа.

Меня могли оскорблять, --- но не опровергать.

Мой превосходный другь Мартинъ де-Нуарлье прекрасно понять причину моего вступленія въ Православную Церковь. Пробажая Баварію, во время побадки къ своему королю, графу Шамбору, для засвидётельствованія ему почтенія, Мартинъ де-Нуарлье ностиль одного великаго нъмецкаго богослова, и спросиль его мнёніе о соч. Схизматическое папсию. Онъ отвёчаль ему: "это такое сочиненіе, которое невозможно опровергнуть".

Однажды Мартинъ де-Нуарлье отправился въ русскую **Цер**ковь въ Парижѣ. Осмотрѣвши ее со всѣми подробностями. онъ повергся на ступеняхъ алтаря противъ Царскихъ Врагь и произнесъ въ полголоса: "Благодарю Тебя Господи за то. что Ты удостоилъ меня увидѣть Церковь Твою такою, какою она была въ древнія времена". Затѣмъ добрый священникъ этотъ удалился, представивши новыя доказательства своего уваженія и благоговѣнія.

Римская Курія, которая не могла опровергнуть меня. была достаточно талантлива, чтобы осудить меня и зачислить мою книгу въ каталогь Индекса. Вмѣсто всякой полемики съ свящ. Конгрегаціей Индекса, я поблагодариль ее за честь, которой она удостоила меня. Въ тотъ самый день, когда я узналь изъ журналовь о зачисленіи въ Индексъ моего сочиненія, я получил чрезвычайно похвальное письмо отъ его святѣйшества вселенскаго Константинопольскаго патріарха. Этотъ досточтимий епископъ считается первымъ патріархомъ Церкви, съ тѣхъ поръ, какъ римскій епископъ, своимъ расколомъ и ересью, потерялъ права. дарованныя ему первыми вселенскими соборами.

Если бы я нуждался въ утвшени по поводу осужденія Индексомъ, то быль бы утвшень даже съ избыткомъ, похвалачи перваго епископа Церкви. Можно заметить, что я вступаль въ православную Церковь при счастливыхъ обстоятельствахъ

Изъ числа русскихъ православныхъ епископовъ, поздравившихъ меня со вступленіемъ въ ихъ досточтимую Церковъ. з долженъ упомянуть о его высокопреосвященствъ митрополитъ Исидоръ, который писалъ мнъ какъ къ брату, и о его высокопреосвященствъ митрополитъ Филаретъ московскомъ. По иниціативѣ именно этого святого и ученаго епископа, Московская Духовная Академія предложила Святѣйшему Правительствующему Суноду наградить меня степенью доктора за сочиненіе Схизматическое папство, равно какъ и за другія православныя сочиненія, изданныя мною.

Я темъ боле быль польщень этой честью, что никогда не ходатайствоваль о ней, и она была дарована мнв по иниціативъ ученаго епископа, чтимаго во всей русской Церкви. Я съ почтеніемъ взглянуль, въ присланномъ мит дипломъ, на подпись знаменитаго митрополита и на следовавшія за нею подписи докторовъ Горскаго и Терновскаго, и другихъ профессоровь ученой Академіи. Такой дипломъ вполнѣ вознаградилъ меня за оскорбительныя преследованія папскихъ писакъ, которые, несмотря на все ихъ желаніе обвинить меня, никогла не могли найти во всёхъ моихъ многочисленныхъ сочиненіяхъ ни одного дъйствительнаго заблужденія. Они могли упрекнуть меня только въ одномъ: я не преклонилъ головы передъ безстыдными ученіями ультрамонтанъ. Признаюсь, они им'єли основаніе упрекать меня въ этомъ, но я горжусь этимъ и считаю себя счастливымъ, что еще до вступленія въ досточтимую православную Церковь, я могь такъ ясно открыть истину въ отношеній ко многимъ вопросамъ, которые были извращены папствомъ.

Главными сотрудниками изъ православныхъ въ жур. Union chretienne были о. протојерей Васильевъ и г. Сушковъ.

Но едва только журналь сталь появляться, какъ онъ встрътиль на своемъ пути секту лже-русскихъ, которые изъ православія перешли въ папизмъ. Бывшій князь Гагаринъ быль во главь ихъ. Этотъ іезуитъ, а также другой іезуитъ—Балабинъ, не отличалисъ большими способностями, но за нихъ работаль третій іезуитъ—Мартыновъ. Рядомъ съ іезуитами работаль плохой писатель, который, благодаря своему имени, открылъ себъ доступъ въ нъсколько журналовъ, —это былъ князь Августинъ Галицинъ. Я выдерживалъ борьбу съ ними безъ особеннаго труда. Мон Письма къ отщу Гагарину показали имъ, что безразсудно было преслъдовать меня, и они пришли къ заключенію, что пора оставить борьбу и замкнуться въ ихъ обык-

новенную систему скрытой клеветы, распространяемой ихъ приверженцами. Въ числъ этихъ приверженцевъ былъ князь Николай Галицинъ, который въ Россіи выдавалъ себя за православнаго, а на западъ называлъ себя *Grec-uni*, но который въ сущности былъ сообщникомъ іезуитовъ. Этотъ господинъ не былъ знакомъ со мною; онъ, въроятно, никогда не видълъ меня. Русско-іезуитская секта избрала его своей говорильной трубой. На него взвалили гнусные памфлеты, главною цълію которыхъ было безчестіе и оскорбленіе меня. Эти памфлеты появились въ видъ тайной литературы, безъ имени издателя. Августинъ Галицинъ писалъ въ то время въ одномъ Анжерскомъ журналъ, наз. *Union de l' Ouest*. Я добылъ нъсколько нумеровъ этого журнала, и этимъ пріобрълъ доказательство, что памфлетъ былъ напечатанъ такимъ же шрифтомъ, какъ и журналъ.

Хотя я вель борьбу съ Августиномъ Галицинымъ, но наши письменныя сношенія оставались въ границахъ въжливости. Итакъ я написалъ ему, что, въроятно, ему извъстны позорные памфлеты, изданные его родственникомъ и другомъ Николаемъ Галицинымъ, тъмъ болъе, что они были напечатаны такимъ же шрифтомъ, какъ и жур. Union de l'Ouest, и что были отправлены на почту Версальской желъзной дороги, гдъ онъ тогда жилъ. Я просилъ его сказать мнъ, дъйствительно ли онъ принималъ участіе въ этихъ низкихъ писаніяхъ.

А. Галицинъ началъ увертываться, торжественно заявляя. что онъ отвъчаетъ за то, что издаетъ, хотя это было не совсъмъ върно. Несмотря на высокомърный тонъ князя, я положительно зналъ, что онъ принималъ участіе въ другихъ памфлетахъ Николая Галицина. Такъ какъ этотъ господинъ появлялся только временно въ Парижъ, то секта думала, что ему всегда будетъ легко бъжать за границу, въ случаъ если бы я началъ преслъдовать его судомъ за клевету. И потому Августинъ Галицинъ могъ безнаказанно брать на себя отвътственность за всъ гадости его сораскольниковъ. Вотъ причина—того, что онъ были взвалены на него.

Послѣ тайнаго изданія вышеупомянутыхъ памфлетовъ, Николай Галицинъ исчезъ. Когда онъ нашелъ возможнымъ вернуться безопасно въ Парижъ, то пріѣхалъ и помѣстился въ

маленькомъ отелъ на улицъ Сентъ-Оноре, вблизи протестантскаго храма Ораторіи. Я быль тотчась же уведомлень объ этомъ. Я не имълъ никакого желанія преследовать судомъ моего клеветника, и смотрълъ на его возвращение въ Парижъ. какъ на случай, дающій мнѣ возможность убѣдиться въ участін Ав. Галицина въ низкихъ памфлетахъ, издаваемыхъ его двоюроднымъ братомъ. Итакъ я написалъ ему, что, узнавъ о прівздів друга и родственника Николая Галицина, я надіялся, что онъ представитъ мнъ доказательства своей непричастности въ его низостяхъ, передавъ мнъ его адресъ. который ему быль, въроятно, извъстенъ, штобы я могъ обратиться къ нему непосредственно. Спустя два дня. послъ отправленія моего письма въ Версаль, гдѣ жилъ Ав. Галицинъ, я отправился въ маленькій отель, гдё скрывался Николай Галицинъ. Хозяинъ отеля ответиль мит следующее: "Князь утхаль изъ отеля, не потребовавъ своего счета и захвативъ съ собой только часть своего багажа. Куда онъ увхалъ? Объ этомъ никто ничего не знаетъ".

Я узналь объ этомъ спустя уже нъсколько дней, когда получиль маленькую брошюру, переполненную ошибками во французскомъ языкъ, и во французскомъ правописаніи: въ ней князь обнаружилъ свое прекрасное воспитаніе, осыпая меня самыми грубыми оскорбленіями. Итакъ, я пріобръталь ясное доказательство хорошихъ отношеній, существовавшихъ между этими превосходными князьями—Августиномъ и Николаемъ Галициными. Этого мнъ было достаточно.

Николай Галицинъ, направляя на меня пароянскую стрѣлу, промахнулся и не ранилъ меня. Оскорбленія подобныхъ людей дѣлаютъ честь тѣмъ, кто ихъ получаетъ. Я узналъ потомъ, что онъ велѣлъ отправить въ Берлинъ остальной свой багажъ, въроятно, заплативъ сначала свой долгъ хозяину отеля. Онъ до того испугался, что возвратился въ Россію, избѣгая моихъ преслѣдованій. Изъ этого стало ясно, что козелъ отпущенія іезуито-лже-русской секты имѣлъ не спокойную совѣсть, и что онъ умышленно совершилъ свой низкій поступокъ. Онъ упрекалъ меня- не только въ томъ, что я былъ защитникомъ Верже—убійцы Сибура, но и въ томъ, что я былъ его сообщни-

комъ. Это было низко. Впрочемъ, это въ обычат встат ісзуитовъ.

Въ числъ враговъ православной Церкви, съ которыми я должень быль бороться, слёдуеть упомянуть объ аббатё Тиллоа (Tillov). Я зналъ его лично, и видълъ его у аббата Дофина (Dauphin), декана капелановъ св. Женевьевы, къ которымъ принаглежаль и аббать Тиллоа. Аббать Тиллоа не быль силень въ умственномъ отношеніи. Не смотря на это, онъ считаль себя достаточно сильнымъ, чтобы трактовать по вопросу о восточно-ка облическо-православной Церкви въ отношении къ церкви римско-папистской. Онъ избраль этотъ предметь диссертацін, которую представиль въ богословскій факультеть, для полученія степени доктора. Онъ сділаль нівсколько визитовь о. протојерею Васильеву, подъ предлогомъ получить разъясненія по некоторымь вопросамь. Изь благодарности, Тилю предложилъ ему одинъ экземпляръ своей диссертаціи. Васильевъ подарилъ его мев. Достаточно было взглянуть на диссертацію, чтобы увидеть, что она была переполнена непростительными ошибками. Я тотчасъ же началъ ея опровержене. Замечанія мои были настолько неоспоримы, что авторъ побы жаль къ своему книгопродавцу, и извлекъ изъ продажи виставленные имъ экземпляры. Когда я пришелъ къ книгопрдавцу, чтобы купить одинъ экземпляръ, то этотъ добрякъ отвътиль мнъ съ фальшивой и чисто језунтской улыбкой, что онъ не знаетъ о чемъ я его спрашиваю. "Но, отвъчалъ я ему. я имбю одинь экземилярь того труда, о которомь я вась спрашиваю, и ваше имя ясно обозначено на обложкъ и въ заглавіи его". Книгопродавець улыбнулся опять также іезунтскафальшиво, какъ и въ первый разъ, говоря: "Я не знаю, м. г.. что вы хотите сказать; мив не извъстно то сочинение, о которомъ вы спрашиваете". Это все, чего я могъ добиться. И потому я вывель заключеніе, что аббать Тиллоа, стыдясь тыхь ошибокъ, которыя я обнаружилъ въ его диссертаціи, поспъшиль взять ее обратно изъ продажи. Я продолжаль свои рецензій и доказаль, что кандидать, домогавшійся степени доктора богословія, ровно ничего не зналь о техь вопросахь, о которыхъ взялся разсуждать.

Я присутствоваль на диспуть, когда аббать Тиллоа должень быль отвъчать на вопросы профессоровь факультета. Я не получиль приглашенія, но Васильевь заслужиль эту честь. Мы были одни въ залъ. Г. Маре (Maret), предсъдатель, не сказалъ ничего. Г. Фреппель (Freppel) доказалъ, что кандидатъ цитироваль поддельные тексты св. Игнатія Антіохійскаго. Аббатъ Барже (Bargès) сделаль ему несколько возраженій, на которыя онъ не могь отвётить. Бёдный аббать Тиллоа быль крайне смущенъ, и пробормоталъ нъсколько словъ, которыя не нићли даже здраваго смысла. Заседаніе кончилось, и я не думаль, чтобы могли рышиться дать степень доктора этому жалкому неучу. Но факультеть не пользовался частыми случаями возведенія въ степень доктора. Онъ воспользовался этимъ случаемъ, чтобы доставить себъ это удовольствіе, и аббатъ Тиллов быль объявленъ докторомъ Парижскаго факультета. Бъдная зала сорбонны, огласившаяся этимъ объявленіемъ! Еслибы старые ученые этой знаменитой школы услышали ее, то должны были бы спрятать головы въ свои горностаи! Я не пропустиль ни одной страницы изъ диссертаціи аббата Тиллоа; но онъ не сказалъ мив ни одного слова, и на мои рецензіи отвъчаль мит столько же, какъ и на добродушныя возраженія профессоровъ.

Изъ этого мы вывели заключеніе, что можно весьма легко получить степень доктора въ богословскомъ факультетъ французскаго университета. Если доктора такъ учены, то что надобно сказать о другихъ? Впрочемъ, сами профессора знали очень мало. Нъкоторые изъ нихъ, въ числъ которыхъ былъ аббатъ Лавижери, не имъли никакого права читать лекціи въ факультетъ. Они не имъли необходимыхъ для этого степеней. Ихъ бомбардировали профессорами, такъ-же какъ и сами они бомбардировали докторовъ. Они прекрасно изучили искусство брать на себя роль ученыхъ; но какъ только желали представить доказательства своихъ научныхъ познаній, то тотчасъ же обнаруживали свое невъжество.

Изъ числа папистовъ, опровергаемыхъ журналомъ *Union* chretienne, слъдуетъ отвести почетное мъсто и о. Тондини (Tondini). Преподобный о. Тондини, барнабитъ, былъ учени-

комъ того бѣднаго графа Шувалова, который совратился въ конгрегацію барнабитовъ, гдѣ онъ былъ такъ несчастливъ.

Тондини выучился немного славянскому и русскому языку въ школъ графа Шувалова, и воспылалъ высокимъ рвеніемъ обращать русскихъ въ романскій папизмъ. Онъ основаль общество молящихся объ обращеніи Россіи, и издаль нъсколько небольшихъ сочиненій въ доказательство, что русскіе сдълавшись папистами, возвратились бы къ своимъ національнымъ преданіямъ. Тондини пытался основать свое положеніе на текстахъ церковныхъ книгъ православной каоолической Перкви. Съ его точки зрвнія, весьма важно было доказать, что ап. Петръ былъ поставленъ главой Церкви Самимъ Інсусомъ Христомъ, и что римскіе епископы суть преемники ап. Петра въ этомъ достоинствъ. Для доказательства истинности своего положенія, онъ собраль всё тексты, гдё говорится объ ап. Петръ, и вывелъ изъ нихъ самыя преувеличенныя заключенія. Чтобы отвътить ему, мы собради изъ тъхъ же церковныхъ книгъ православной Церки массу текстовъ, въ которыхъ приписывались ап. Павлу, а также и другимъ апосталамъ и даже многимъ святымъ такія же и даже большія названія, какъ и ап. Петру. Очевидно было, что навванія, собранныя отцемъ Тондина. не усвоялись исключительно ап. Петру, и потому изъ нихъ нельзя было выводить того, что желалъ вывести о. Тондинп.

Полемика жур. Union chretienne не правилась доброму патеру. Онъ вообразилъ, что если нашъ журналъ будетъ запрещенъ, то одинъ только онъ будетъ имѣть право голоса и будетъ считать себя правымъ. Со времени войны 1870 г., я печаталъ жур. Union chretienne въ Брюсселѣ. Милый о. Тондини вообразилъ, что можно будетъ перехватывать нашъ журналъ на границѣ; и что такимъ образомъ онъ будетъ отъ него избавленъ. По словамъ дружественныхъ намъ и достойныхъ довѣрія людей, — добрый отецъ этотъ отправился къ г-жѣ Макъ-Магонъ—женѣ президента Республики въ тѣ времена, и умоляль ее помочь доброму дѣлу, которымъ онъ такъ сильно интересовался. Нужно думать, что г-жа Макъ-Магонъ была болѣе сильна въ богословіи, нежели ея мужъ. Итакъ отданъ былъ приказъ объ арестованіи журн. Union chretienne на Бельгій-

ской границѣ. Я спросилъ въ префектурѣ полиціи, для чего была принята эта мѣра. Мнѣ отвѣтили, что они исполняли только приказъ министерства внутреннихъ дѣлъ. Тогда я обратился въ это министерство. Директоромъ прессы былъ въ то время г. Лаведанъ (Lavedan), называемый Figaro графомъ Гранлъё (большое мъсто), а нами графомъ де-Петилъё (маленькое мъсто).

Известно, что во время президентства Макъ-Магона, католики, называемые либеральными, были во главъ правленія. Франція была управляема Брольи и его друзьями. Это было прекрасное управленіе. Г. Лаведанъ-приказчикъ Брольи, ставшій директоромъ прессы, должень быль отвічать мні. Чтобы какъ-нибудь отдёлаться отъ меня, онъ написать мнв, что мвра, на которую я жаловался, была принята до его вступленія въ министерство, а онъ только долженъ былъ исполнить ее. Онъ даль только согласіе на вышечномяную міру. Это было самое лучшее, что могь саблать католикь, называемый либеральнымь. Я искаль способа избавиться оть этого либерализма. Тюкъ, заключавшій нумера журнала, назначеннаго въ Парижъ, былъ отосланъ съ границы обратно въ Брюссель. Я сдёлалъ распоряженіе, чтобы на экземпляры была наклеена бандероль. И такимъ образомъ ихъ переслали по почтъ, и всъ они достигли мъста своего назначенія. Такимъ-то образомъ были одурачены мною о. Тондини и графъ Лаведанъ Петильё. Вскоръ царство Брольи и Лаведана прекратило свое существование и журн. Union chretienne сталь появляться безпрепятственно.

Журн. Union chretienne не легко было запугать;—онъ объявилъ войну преосвящен. Жакеме (Jacquemet), епископу Нантскому. Въ одномъ изъ своихъ пастырскихъ посланій къ своимъ епархіальнымъ прихожанамъ, этотъ епискомъ представилъ царя главою православной Церкви въ духовномъ отношеніи. Я предложилъ о. протоіерею Васильеву отвъчать ему. Его письма епископу Нантскому и архіепископу Ліонскому по тому же вопросу имъли большой успъхъ. Августинъ Галицинъ, нападая на нихъ, старался въ особенности унизить о. Васильева тъмъ, что старался показать, будто письма были написаны не имъ. Слогъ, по словамъ Галицина, имълъ скоръе запахъ береговъ Луары, чъмъ береговъ Невы. Не смотря однакоже на все это,

епископъ Нантскій и архіепископъ Ліонскій были побиты, и и не могли отв'явать ни одного разумнаго слова.

Вопросъ о мнимой духовной власти царя быль такъ тщательно разработанъ на столбцахъ журн. Union chretienne. что серіозные люди и даже фанатическіе журналы признали истиннымъ то, что въ немъ было доказываемо. Въ настоящее время одни только невѣжественные фанатики, при своихъ нападкахъ на православную Церковь, рѣшаются утверждать, будто бы царь имѣетъ въ Церкви такое же значеніе, какъ и папа. Утвержденіе это признано теперь настолько нелѣпымъ, что человѣкъ, хотя немного серіозный, не рѣшится взять на себя отвѣтственность въ немъ. Подобный образъ дѣйствій пригодекъ только Соловьеву, который, въ подтвержденіе этого положенія, цитируетъ ложный текстъ, и, не смотря на приведенныя доказательства ложности этого текста, все же продолжаетъ ссылаться на него.

Нужно предоставить этихъ людей ихъ мономаніи, которая не имфетъ ничего опаснаго.

Есть сумастедствіе совершенно безвредное.

Bo всёхъ полемическихъ статьяхъ своихъ журн. Union chretienne держался слёдующихъ основныхъ началъ:

Единство церквей должно имъть своимъ основаніемъ единство ученія.

Единство ученія относится только къ ученію откровенному. а не къ мивніямъ, которыхъ каждый имветъ право держаться. если этимъ не нарушается ученіе откровенное.

Свобода мивній такъ же священна, какъ и ввра въ ученіе откровенное.

Ученіе откровенное есть то, которому училь насъ Христосъ и Его апостолы, и о которомъ всегда свидътельствовали апостольскія Церкви.

Свидътельство это вытекаетъ изъ апостольскихъ посланій. принятыхъ съ первыхъ въковъ всъми Церквами; изъ писаній св. Отцовъ Церкви, признанныхъ толкователями ученія, принятого въ ихъ время; изъ постановленій соборовъ, а въ особенности соборовъ вселенскихъ, бывшихъ эхомъ въры своей эпохи.

Изъ этихъ основныхъ началъ вытекаетъ слъдующее:

Истинная Церковь есть та, которая передавала апостольское традиціонное ученіе, не прибавляя къ нему ничего, а равно и не исключая изъ него ничего.

Всякая Церковь, которая уничтожила какое либо ученіе въ первоначальномъ смыслѣ вѣры, или же прибавила къ нему что нибудь новое—есть церковъ ложная.

Изъ этого вытекаетъ слъдующее: восточно православная каеолическая Церковь—есть Церковъ истинная; церковь же римская или протестантская суть церкви ложныя.

Я никогда не уклонялся отъ этихъ началъ.

Эти начала были принимаемы и древними западными церквами. Критерій ихъ віры быль тоть же, котораго держится православная Церковь и въ настоящее время. Пусть прочтутъ знаменитый трактать De Locis theologicis ученаго епископа Мельхіора Кано (Melchior Cano) и Введеніе во богословіе нашего ученаго современника Макарія, бывшаго митрополита Московскаго, и они увидять, что эти два сочиненія настолько сходны, что могутъ показаться списанными одно съ другого. Въ настоящее время римско-папистская церковь переменила свой критерій віры и создала новые догматы. Мы должны были доказывать это, и оспаривать эти мнимые догматы; мы должны были установить, что, поступая подобнымъ образомъ, церковь эта руководилась дурнымъ обычаемъ, противоръчившимъ тъмъ началамъ, которыя она наружно признавала. Отсюда возникла полемика, заставившая меня написать сочинение подъ названіемъ: Еретическое папство (La papauté hérétique). Я не имъль надобности прибъгать къ противникамъ римскаго папизма для доказателства нововведеній папъ; потому что западные ученые н богословы снабдили меня достаточными доказательствами по этому предмету. Я доказаль, что папство, которое произвело расколь между Востокомь и Западомь, исказило христіанство н замънило традиціонное апостольское ученіе, ученіями новыми, противными древнимъ дагматамъ, о которыхъ всегда свидетельствовали всѣ Церкви.

Для избъжанія послъдствій, которыя вытекали изъ римскихъ нововведеній, нъкоторые богословы изобръли тайное преданіе которое будто бы мало-по-малу стало общеизвъстнымъ и имъло папу своимъ непогръщимымъ органомъ. Эти богослови не могли лучше доказать, что ихъ церковь оставила истинный каоолическій критерій. Что такое—тайное преданіе? Это нічто такое, что не существуетъ соесъмъ. Когда римско-папистская церковь сохраняла еще, по крайней мёрё, по наружности каоолическій критерій, то она признавала преданіемъ только свидътельство всъхъ церквей, свидътельство всеобщее и непрерывное въ подтверждение истинности учения всъми принимаемаго и исповыдываемаго. Такъ понимали это дело найболее древніе учители и отцы церкви. Тертулліанъ въ своемъ сочиненів "О предписаніяхъ", св. Ириней въ своемъ сочиненіи "О ересяхъ". Этотъ великій епископъ-богословъ доказываль, что ереси должны быть поражаемы свидетельствомъ всехъ апостольскихъ Перквей въ отношени къ истинности откровеннаго учения. Онъ дълаетъ себъ слъдующее возражение: какимъ образомъ можно удостовериться въ истинности этого свидетельства? Онъ утверждаеть, что это легко узнать. И прибавляеть, что для достиженія этого результата нёть надобности вдаваться въ трудны изследованія. Мы имеемь вблизи римскую церковь. Римьстолица имперіи и масса христіанъ отправляется туда безпрерывно. По прибытіи своемъ въ Римъ, они вступають въ сообщение съ христіанами, живущими въ этомъ городъ, и върож. исповедываемою ими, свидетельствують объ ученіи техь церквей, къ которымъ принадлежатъ. Такимъ-то образомъ всеобщая въра засвидътельствуется тъми, которые приходять въ Римъ со всёхъ сторонъ, и свидётельство Рима есть краткій итогъ свидътельства всеобщаго.

Въ настоящее время свидѣтельство римской церкви ве имѣетъ своего прежняго значенія, потому что церковъ эта впала въ ересь, не составляетъ уже центра для всего міра, в противъ нея свидѣтельствуютъ всѣ апостольскія Церкви. Но легкость сношеній, существующихъ между различными частями христіанскаго міра, позволяетъ знать въ совершенствѣ то ученіе, которому вѣрятъ и исповѣдуютъ всѣ апостольскія Церкви. и убѣдиться въ ересяхъ, которыми папство замѣнило древнее откровенное ученіе.

Я старался выяснить въ жур. Union chretienne это велико

ученіе. Въ теченіе тридцати лѣтъ я веду изъ-за него борьбу п преслѣдую римскія ереси во всѣхъ ихъ видахъ. Могу сказать, что тридцать томовъ этого изданія составляютъ самое полное собраніе всевозможныхъ вопросовъ, которые возбуждались между Восточною и Западною Церквами, и что я не оставилъ въ нихъ безъ отвѣта ни одного возраженія, направленнаго противъ православія.

Union chretienne есть первый православный журналь, основанный на Западъ. Если Богъ продлить мою жизнь, то я почту за счастье продолжать его до конца жизни. Противники православія могли организовать противъ этого журнала заговоръ молчанія; это систематическое молчаніе служить только прикрытіемъ ихъ собственнаго пораженія. Они прекрасно знають, что не могутъ отвѣчать мнѣ; и вмѣсто того, чтобы открыто вести борьбу со мной, они всегда прибѣгали къ средствамъ низкимъ и смѣшнымъ, лишь бы только убить мое изданіе.

Я уже упомянуль о нікоторыхь изь моихь противниковь. Но воть представляю еще одного, съ которымь будеть не лишнимь познакомиться.

Во время царствованія пресловутаго Верюэля, названнаго Наполеономъ III, существоваль законъ, въ силу котораго нельзя было говорить о политикъ въ журналъ, который не имълъ штемпеля. Понятно, что политику можно было найти повсюду. Цъль же закона была та, чтобы по крайней мъръ не штемпелесванные журналы не занимались дълами правительства; но всякій желавшій могъ затрогивать политику въ статьяхъ историческихъ, экономическихъ, философскихъ и т. д.

Въ журналъ Union chretienne не могли найти ни одной фразы, относившейся до политики Наполеона III и его правительства. И потому никто не могъ думать, что меня можно было преслъдовать судомъ, при строгомъ моемъ подчиненіи закону. Но вотъ вспомнили о штемпельныхъ чиновникахъ (du Timbre), которые уполномочены были не быть слишкомъ разборчивыми въ этого рода дълахъ.

По внушенію моихъ добрыхъ друзей, штемпельное управленіе (du Timbre) потребовало отъ меня пятьдесятъ франковъ за то, что я писалъ о политикъ въ одномъ изъ нумеровъ жур-

нала, не имъя штемпеля. Я совсъмъ не имълъ желанія платить эту маленькую сумму, которую не быль должень, но о. Васильевъ, писавшій вибсть со мною, посовьтоваль мнь заплатить, не говоря ни слова, во избъжание большихъ притьсненій. Я весьма неохотно заплатиль эту сумму, будучи увіренъ, что вскоръ ободренное управленіе (le Timbre) потребуетъ отъ меня еще большаго. Я не ошибся. Управленіе потребовало отъ меня во второй разъ триста пятьдесятъ франковъ, несмотря на то, что число не штемпелеванныхъ нумеровъ журнала было то же, что и при первомъ требованіи платежа. Тогда я пересталь слушаться сотрудниковъ журнала п отправился къ юрисконсульту г. Лаферріеру, который упрекнуль меня за то, что я заплатиль въ первый разъ, и совътоваль миъ противупоставить полнъйшее молчаніе какимъ бы то ни было требованіямъ предъявляемымъ мнъ: "Когда прійдетъ штемпельное требованіе, сказаль онъ мив, и вы будете вызваны въ судь, то тогда видно будеть, что вы должны будете делать. Совътъ былъ хорошъ, и я послъдовалъ ему.

Я получиль значительное количество небольшаго формата бумагь отъ одного господина, въроятно, штетпелеваннаго, который подписывался весьма неразборчиво. Въ первыхъ изъ этихъ бумагъ онъ показалъ мив большіе зубы, — выражаясь фигурально, хотя я не знаю, имбеть ли онъ ихъ въ действительности. Онъ угрожалъ мнъ всъми своими громами, въ случат если я не отправлюсь въ штемпельное управление, чтобы заплатить деньги. Отвъта не послъдовало. Тогда я получиль опять маленькую бумагу, въ которой меня просили взнести наложенный на меня штрафъ. Отвъта тоже не послъдовало. Послѣ этого, я еще получилъ маленькую бумагу, въ которой гисподинъ писалъ мнъ, что онъ самъ былъ въ конторъ журе. Union chretienne, для переговоровъ со мною по моему двлу. но тамъ не засталъ меня. Отвъта тоже не послъдовало. Потомъ я получилъ еще маленькую бумагу, въ которой мив пворили, что съ меня снимется штрафъ, если я напишу прошеніе министру финансовъ. Я и теперь ничего не отвѣчаль.

Журн. Union chretienne издавался тогда въ Парижъ. Я предупредилъ своего типографа, чтобы онъ не обращалъ вниманія на это діло, и что если онъ заплатить что-нибудь, то онъ сділаєть это на свой счеть. Господинь съ неразборчивой подписью явился къ моему типографу и заявиль ему, что со мной начнуть процесь. Типографь отвічаль: "этого то и желаєть г. редакторь журн. Union chretienne". Это категорическое заявленіе сразу потушило молніи господина съ неразборчивой подписью, и онъ предложиль моему типографу подписать прошеніе министру финансовь, чтобы снять съ меня наложенный на меня штрафъ. Добрякь не встрітиль въ этомъ никакого затрудненія. Таковъ то быль по истині смішной результать, котораго достигли враги журн. Union chretienne.

Интриги лицемърныя и глупыя—вотъ все, что они могли противопоставить тому журналу, который выступаль противъ нихъ среди бълаго дня, облачалъ ихъ заблужденія и ставилъ ихъ въ невозможность отвъчать ему.

Чёмъ более я опирался на истинно каволическій критерій для разоблаченія ихъ ересей, темъ более они чувствовали себя слабыми, чтобы отвечать православному писателю — искреннему, честному и образованному. Нельзя не отдать чести нашему журналу за то, что даже среди непріятельскаго лагеря онъ такъ высоко и такъ твердо держить знамя христіанской истины, беза страха и упрека, какъ говорили древніе рыцари.

K.

(Продолжение будеть).

### по поводу замътки:

# "COBPEMEHHAЯ ПСИХІАТРІЯ и ХРИСТІАНСТВО".

Д-ра мед. Н. Пясковскаго. «Церк. Вѣст.». 1891 г. № 12. Марта 21.

Д-ръ Н. Пясковскій подчеркиваеть въ своей зам'єтк'є слідующія, какъ онъ говорить, "характерныя" м'єста изъ річи
профессора-психіатра Чижа, сказанной на посл'єднемъ (IV пироговскомъ) съёзд'є врачей въ Москв'є, им'єющей заглавіє:
"Нравственность душевно-больныхъ": "нравственность есть самое посл'єднее, сложное, высшее проявленіе нашей души. а
сл'єдовательно и нервной системы..." "только при совершенно
здоровой нервной системіь челов'єкъ можетъ быть нравственнымъ..." "нравственное совершенство еще бол'єе, ч'ємъ умственное, возможно только при вполн'є здоровой нервной систем'є...
"нравственность христіанскаго ученія была недоступна изн'єженному обезсиленному древнему цивилизованному міру; первые
воспріявшіе это небесное слово были крієпкіе, здоровые рыбаки..."

Попытаемся уяснить и оценить эти положенія съ христіанской точки зрёнія.

"Нравственность есть самое послѣднее, сложное, высшее проявленіе нашей души, а слѣдовательно и нервной системы..." Это выраженіе представляєть собою сокращенный силлогизмъ полная форма котораго должна быть такая: нравственность есть самое послѣднее, высшее проявленіе нашей души, а такъ какъ душа есть ничто иное, какъ проявленіе (продукть?) нервной системы, то и нравственность есть самое высшее проявленіе той же системы.

Д-ръ Н. Пясковскій говорить, что річь профессора Чижа "неминуемо должна вызвать пріятное чувство среди нашихь ученыхъ богослововъ", что проф. Чижъ "весьма дружественно, такъ сказать, подаєтъ руку христіанскому богослову." Но спрашиваєтся: можеть ли христіанскій богословъ принять руку (да еще съ пріятнымъ чувствомъ), протянутую съ такимъ недвусмысленнымъ ученіемъ? Віздь всякій христіанскій богословъ признаєть душу "самобытною силою" 1), хотя и проявляющеюся въ этомъ матеріальномъ мірів при посредстві тіла и во взаимодійствій съ нимъ, и потому самому никакъ не можеть считать ее "проявленіемъ" нервной системы,— подобно тому какъ музыкальный геній, проявляющійся при посредстві музыкальнаго инструмента, никімъ не можеть быть сочтень проявленіемъ этого послідняго. Что общаго между христіанскимъ ученіемъ о душі и ученіемъ о ней проф. Чижа?

"Только при совершенно здоровой нервной систем в челов в къ можетъ быть нравственнымъ..." "нравственное совершенство еще бол ве, ч в мъ умственное, возможно только при вполн здоровой нервной систем в..."

Для оценки этихъ выраженій мы поставимъ вопросъ: что значить быть правственнымь съ христіанской точки зрвнія? Вся христіанская правственность выражена въ словахъ Спасителя: "возлюби Господа Бога твоего всёмъ сердцемъ твоимъ, 🕱 всею душею твоею, и всъмъ разумъніемъ твоимъ... возлюби ближняго твоего, какъ самого себя". (Мат. 22. 37 и 39). Эти ваповеди, раздельныя по своему выраженію, составляють по существу единую, цельную заповедь: оне объединяются единствомъ Бога, какъ Творца и Отца всёхъ людей, какъ Законодателя и какъ Судін; а потому смысль ихъ можеть быть выраженъ такъ: возлюби Господа Бога твоего всемъ существомъ твоимъ и возлюби ближняго твоего въ Господв же Богв, т. е. какъ возлюбленное чадо Божіе, --- возлюби твоего ближняго въ той же мере, какъ любишь себя. Следовательно Господь Богъ является исходнымъ и средоточнымъ пунктомъ всей нравственности, вся нравственная жизнь должна быть проникнута мыс-



<sup>1)</sup> Пособіе въ изученію психологіи. Свящ. А. Гиляревскаго. 183 стр.

лію о служенів Богу, или-какъ это говорится-нравственность не можеть быть отделена оть редигіи. Но если бить нравственнымъ значить въ сущности служить Богу, опредъляться въ своей жизни волею Божіею, то весьма возможно, что эта воля по неисповъдимымъ судьбамъ Божінмъ повелиъ человъку возлечь на одръ бользни, и тогда отъ самого человъка будетъ зависъть сдълать эту бользнь состояніемъ правственнымъ или неправственнымъ. Проникнется человъкъ мыслію, что бользпь послана ему въ наказаніе за его грыхи и вмъстъ съ тъмъ для его вразумленія и исправленія, и положить въ сердцъ своемъ твердое намърение исправить свою жизнь, или онъ усмотрить въ своей бользии испытующую десницу Божію, сочтетъ бользнь средствомъ къ возвышенію своей въры и добродътели, и со смиреннымъ сердцемъ предастъ себя въ волю Божію, -- въ обоихъ случаяхъ болезнь явится высокимъ нравственнымъ состояніемъ. И пусть никто не подумаетъ, что въ болезни нравственность выражается одностороннимъ образомъ, т. е. является лишь отношеніемъ къ Богу. безъ отношенія къ ближнему! Ніть, не можеть того быть. чтобы человъкъ, живущій среди своихъ ближнихъ, когда нибудь могь стать совершенно вив сферы отношеній къ нимъ. Правда, въ болезни нравственное отношение человека къ ближнимъ часто не можетъ быть активнымъ и непосредственнымъ. а является лишь пассивнымъ и посредственнымъ, но существо дъла отъ этого не страдаетъ. Если болящій не можетъ от иствовать правственно среди своихъ ближнихъ, за то онъ можетъ безмолвно, но тѣмъ не менѣе сильно и разительно моучать ближнихъ. — поучать собственнымъ живымъ примфромъ. являя въ себъ то образъ покаянія и упованія на Божіе милосердіе, то образъ терпівнія и смиренной предапности въволю Божію. Но намъ могуть сказать, что бывають бользия нервныя, сопровождающіяся разстройствомъ душевной дівятельности, -- какъ же въ этихъ болезняхъ можетъ осуществиться нравственность? Отвъчаемъ: до тъхъ поръ, пока нервная бъ лівнь не разстроила совершенно умственной дівятельности больнаго, пока последній сознаеть ненормальность своего положенія въ его отличіи отъ состоянія нормальнаго, -- до тіхъ поръ

нравственная область для него незакрыта; но другое дело, если нервная бользнь вогнала больнаго въ бъщенство, безуміе или ндіотизмъ: тогда, действительно, не можеть быть никакой речи о нравственности; тогда состояніе больнаго есть состояніе. невмъняемости... Но смъемъ думать, что и такіе больные не могутъ считаться мертвыми для последней цели нравственной двятельности-для жизни ввчной. Въ этомъ убвждаетъ насъ въра въ милость Божію, которая во всёхъ судахъ Божінхъ сопровождаетъ Божію правду и на основаніи которой мы не должны отчаяваться въ спасеніи кого бы то ни было изъ нашихъ ближнихъ; убъждаютъ также библейскіе примъры, изъ которыхъ видно, что человъкъ по Божію попущенію иногда предается на измождение плоти, "чтобы духъ былъ спасенъ въ день Господа нашего Іисуса Христа" (1 Кор. 5, 5), иногда ввергается въ скотоподобное состояніе, какъ было съ Навуходоносоромъ, для наказанія 1), при чемъ, по исполненіи срока наказанія, къ человіку опять возвращается разумъ его, и онъ возстановляется въ своемъ человеческомъ достоинстве (Дан. 4, 33) 1). Такимъ образомъ и нервныя бользни, сопровождающіяся разстройствомъ душевной діятельности, не могуть служить преградой къ осуществленію послёдней цёли нравственной деятельности, и съ религіозно-правственной точки зренія состояніе безумнаго или идіота ничуть не хуже состоянія чевъка, цвътущаго здоровьемъ, но утопающаго въ гръхахъ. (Срав. пс. 48, ст. 13).

Препятствіемъ къ нравственной жизни для тъхъ душевнобольныхъ, которые еще не подверглись совершенному раз-



<sup>1)</sup> Наказаніе можеть постигнуть человѣка не только за свои грѣхи, какъ было съ Навуходоносоромъ, но и за грѣхи предковъ (Исх. 20, 5; Исх. 34, 7; Чжел. 14, 18; Втор. 5, 9 и др.).

<sup>2)</sup> Срав. «опыть показываеть, что всякій выдь помішательства исчезаеть незадолго до смерти во мноних случанх», непосредственно предъ смертію во всяхя, и нормальный ходь мышленія завершаеть жизнь». Правосл. Обозр. 1891. Марть. Къ вопросу о душт. Prof. Schmick. «Die Unsterblichkeit der Seele naturwissenschaftlich und philosophisch begründet». Zweite Aufgabe. Leipzig. 1886. Замітишь при этомь, что, какъ бы ни были кратки моменты такого просвітленія дужа, они вполить достаточны для подъема духа на высочайшую степень религіозно-нравственной жизни.

стройству душевныхъ способностей, служить, по мненію проф. Чижа, то, что такіе люди ("нравственно-слабоумны") 1) "никогда не могутъ понять, почему къ человъку нельзя относиться, какъ къ средству, а следуетъ относиться, какъ къ цели, почему личность человъка для насъ священна"... "Умъ на столько несовершенный, что не можеть возвыситься надъ міромъ явленій, не можеть обнять общею идеею всего существующаго, вс можеть понять, что такое долгь; воть почему, какъ думаю я. нравственно-слабоумные не могутъ понимать добра и зла". Изъ такихъ и подобныхъ выраженій видно, что проф. Чижъ понимаетъ нравственность какъ результатъ отвлеченнаго, философскаго мышленія. Но такое воззрѣніе на нравственность. приличное язычнику Сократу, не понятно въ устахъ ученаго христіанина. В'єдь правственность, возв'єщенная Христомъ, темъ и отличается отъ всякой измышленной людьми нравственности. что она имъстъ всеобъемлющій характерь, доступна людямъ всьхъ временъ и состояній и всякихъ способностей, что, давая неисчерпаемую пищу человъку самаго развитаго ума, она въ тоже время можетъ быть воспринята и усвоена малоспособнымъ простецомъ. И это вполнъ понятно, такъ какъ исходный п средоточный пунктъ христіанской нравственности-Богъ воспринимается только върою, для которой можетъ быть открыто сердце всякаго человъка 2). Въра въ божественный авторитеть нравственныхъ заповъдей христіанства-вотъ что вполнъ можетъ искупить недостатокъ или даже отсутствіе философской обоснованности этихъ заповъдей. Мало того, спасеніе Господь Інсусь объщаеть только одной въръ ("Иже въру иметь... спасенъ будетъ" Мар. 16. 16), показывая этимъ, что по отношенію къ наследію царства небеснаго вера неизмеримо выше знанія.

Мысль. что только при совершенно здоровомъ состоянін нер-



<sup>1)</sup> Полагаемъ, что профессоръ не разумбетъ подъ нравственно-слабоумимим безумныхъ, бъщеныхъ или идіотовъ, такъ какъ онъ отрицаетъ у нихъ способность къ отвлеченному, философскому мышленію, но не къ мышленію конкретному, такъ сказать, обыденному.

<sup>2)</sup> Разумфется, если только человфкъ не дошелъ до скотоподобнаго состоянія. если въ немъ не умерщвлена грфхомъ воспрівмчивость къ небеснымъ встинамъ.

вовъ можно быть правственнымъ, выводится проф. Чижемъ взь наблюденія того факта. что съ развитіемъ бользни нервной системы болье и болье разрушается и нравственность больнаго. "Недоразвитіе или разрушеніе идеаловъ и сопряженныхъ съ нимъ (?) чувствованій - говорить проф. Чижъ есть самое первое проявление несовершенства нервной системы.... Не понимая добра и зла, больной не можеть руководствоваться мотивами догла, а лишь мотивами удовольствія; онъ не понимаеть необходимости уважать и любить ближнихъ. Затёмъ болъзнь нервной системы ведетъ къ ослабленію и, наконецъ, къ полной утрать симпатіи къ ближнимъ, всь помыслы, поступки больнаго направлены лишь къ достиженію собственныхъ удовольствій. Наконецъ, бользнь нервной системы велетъ къ ослабленію воли, почему больной не можеть руководствоваться мотивами собственной пользы, даже если онъ вполнъ разумно понимаеть свои интересы. Воть обычный порядокь разрушенія нравственной сферы, вотъ изъ чего образована нравственная сторона человъка, насколько это выясняется изученіемъ нравственнаго уродства и разрушенія нравственности, обусловленныхъ врожденною или пріобретенною психическою болѣзнію".

Но и въ этихъ фактахъ, послужившихъ для проф. Чижа основаніемъ вышеозначеннаго вывода, есть указаніе, что нравственность проф. Чижа-не Христова нравственность. Именно: на последней, указанной профессоромъ, стадіи развитія душевной бользий, когда ослабываеть воля больнаго, больной всетаки можеть иногда "вполнъ разумно понимать свои интересы"; но такъ какъ вполнъ разумное понимание своихъ ингересовъ непремвино предполагаетъ такое же понимание интересовъ чужихъ (о другихъ мы всегда судимъ по себъ), то можно сказать, что на означенной стадіи бользни больной иногда сохраняеть разумное понимание интересовъ-вообще. Предстазимъ же въ такомъ положении человъка върующаго, сознаюцаго свою обязанность любить Бога и ближняго. Понимая свое положение, понимая невозможность для себя вижинято дияпельнаго осуществленія нравственности, такой челов вкъ им веть юлную возможность сосредоточить всё нравственныя отноше-

нія внутри себя 1): если онъ навлекъ на себя бользнь своими прежними грѣхами, то искреннее покаяніе предъ Богомъ, глубокое смиреніе не только предъ Богомъ, но и предъ ближними. которыхъ онъ оскорбляль своими грехами, которыхъ обременилъ своею бользнію, этимъ результатомъ гръха, наконецъ молитва за ближнихъ-вотъ нравственное внутреннее деланіе. которое не менъе цънно предъ Богомъ, чъмъ самая многосторонняя и плодотворная вившняя двятельность 2). Если же бы лѣзнь постигла върующаго не по его винъ, то одна глубокая покорность и всецёлая преданность Господу Богу, безъ воли Котораго и волосъ не падаетъ съ головы человъка, можеть поставить страждущаго на высочайшей степени нравственнаго совершенства (праведный Іовъ). Но если даже на послъдней. указанной профессоромъ, стадіи развитія душевной бользив больной можеть быть нравственнымъ, то что препятствуеть ему сохранить свою нравственность (хотя и въ измененой форм'ь) на двухъ первыхъ стадіяхъ? Правда, эти двіз стадів. по проф. Чижу, тъмъ именно и характеризуются, что на нихъ разрушаются нравственные идеалы. больной утрачиваеть пониманіе добра и зла, начинаетъ руководствоваться не мотнвами долга, а мотивами удовольствія. теряеть симпатію ы ближнимъ, --- но какъ все это возможно, когда разумное пониманіе интересовъ своихъ и чужихъ, возможное даже на последней стадіи развитія душевной болезни, несомненно сохраняется больнымъ и на первыхъ двухъ стадіяхъ? Это возможно въ томъ случав, когда у человека нетъ прочнаго базиса для нравственности-въры въ Бога, когда онъ руководствовался до бользни самоизмышленною нравственностью, или же-когда онъ жилъ безъ всякой нравственности, подменяя истинно-правственныя отношенія къ другимъ мнимо-правственными, вытекающими изъ добродушнаго настроенія, порождаемаго здоровьемъ организма. Съ человъкомъ же, върующимъ въ Бога ничего подобнаго не можетъ случиться. Не утративъ всецью



<sup>1)</sup> При этомъ помемо своей воли,—если не разумъть молитву за ближнихъ-пассивно и посредственно онъ будетъ, какъ мы уже говорили, оказывать прасственное воздействіе и на ближнихъ своихъ.

<sup>2)</sup> Припомнимъ разбойника, показвшагося на крестъ.

разумнаго пониманія, разума, онъ не можетъ утратить и вѣры въ Бога, не можетъ утратить и пониманія добра и зла, какъ того, что повелѣвается и что запрещается Богомъ.... И пусть онъ будетъ вслѣдствіе болѣзни не въ силахъ осуществить внѣшнимъ образомъ добра,—Богъ, призирающій своимъ благоволеніемъ на внутреннее человѣка, а не на внѣшнее (само по себѣ) 1), не вмѣнитъ ему сего въ грѣхъ.

Подтверждение вышеозначеннаго вывода проф. Чижъ находить въ наблюденіяхъ надъ сновидініями, въ изученіи врожденныхъ преступниковъ и, наконецъ, въ данныхъ всемірной исторіи. "Давно замівчено, — говорить онь, —что человінь вь сновидъяніяхъ не испытываетъ угрызеній совъсти, что онъ не понимаетъ безиравственности имъ совершаемаго. Исторія всёхъ народовъ подтверждаетъ заключеніе, что нравственность пропорціональна здоровью нервной системы. Евреи въ то время, когда были способны воспринять путемъ откровенія высшій, совершенный нравственный законъ, были крепкій, здоровый народъ: стихъ 3 гл. 1 Исхода свидътельствуетъ: "сынове же израилевы возрастаща и умножищася и мнози быша и укрубпишася это это это нравственность христіанскаго ученія была не доступна изнъженному, обезсиленному древнему цивилизованному міру: первые воспринявшіе это небесное слово были крвикіе, здоровые рыбаки; молодыя, здоровыя, полныя силъ германскія и славянскія племена раньше другихъ народовъ и полнъе ихъ осуществили въ жизни евангельскую нравственность. Мы и теперь видимъ, что здоровыя, способныя къжизни племена, напр., негры-скоро усвоивають евангельскія истины; способность воспринять и осуществить это учение есть върный залогъ жизнеспособности народа; тъ же обдъленныя природою племена, которыя не могуть усвоить христіанской морали, напр., индъйцы, обречены на вымираніе: ихъ организація несовершенна; мы еще мало знаемъ, въ чемъ состоить это несовершенство, но мы не можемъ отрицать столь убъли-



<sup>1) «</sup>Жертвы Ты не желаешь,—я даль бы ее; къ всесожжению не благоволишь. Жертва Богу хухъ сокрушенный; сердца сокрушеннаго и смиреннаго Ты не презримь, Боже». Ис. 50, 18—19 ст.

тельнаго факта. Вырождение и вымирание народа прежде всего выражается упадкомъ его въ нравственномъ отношени, какъ это доказывается историей многихъ государствъ".

Итакъ, въ сновидени человекъ "не понимаетъ безправственности имъ совершаемаго" 1). Это наблюдение мы сопоставимъ съ следующими психологическими фактами: "самымъ обильнымъ источникомъ сновиденій служить воспоминаніе прошедшаго. Чаще всего воспроизводятся въ сновиденияхъ впечатления прожитаго дня и вообще событія недавняго времени; но неръдьо воспроизводятся въ сновиденіяхъ событія всей нашей прощедшей жизни, иногда самыя смутныя и далекія по времени. Затъмъ, весьма важнымъ источникомъ сновидъній и, въ то же время, причною, сообщающею имъ своеобразное направленіе. служать тъ чувствованія и настроенія, которыя наполняле душу въ бодрственномъ состояпіи. Въ сновидъяніяхъ проявляются по большей части наши постоянныя и продолжительныя чувствованія любви, ненависти, страха, сильные упреки совъсти и т. п. Жизнь нашего сердца непремънно сообщаеть снамъ соотвътствующую окраску. Такъ, человъку счастливому снятся и сны радостные, а человъку несчастному-сни тревожные и печальные. Наконецъ, рядъ причинъ. обусловливающихъ различныя видоизмёненія въ содержаніи и направленіи сновидіній, заключается въ темпераменть, степени умственнаго и нравственнаго развитія, возрасть, половомъ развитіи, въ жизненной обстановкъ и т. п. Поэтому, въ сновихъяніяхъ каждый переживаетъ такія событія, въ которыхъ выражаются отличительныя особенности его бодрственной жизни:



<sup>1)</sup> Собственно проф. говорить: «замѣчено, что человѣкъ въ сноведѣніяхъ ве испытываеть угрызеній совѣсти, что онъ не понимаеть безнравственности им совершаемаго». Эти выраженія неопредѣленны: можно думать, что отсутствіе угрызеній совѣсти и непониманіе безнравственности поступковь, замѣчаемыя въ свовидѣніяхъ, касаются поведенія человѣка въ болрственномъ состоянів; но можно думать, что это отсутствіе угрызеній совѣсти и это непониманіе безнравственности относятся къ дѣйствіямъ, совершаемымъ въ сновидѣніяхъ же. Такъ какъ первое предположеніе явно противорѣчить опыту, то мы и не думаемъ, чтобы профессоръ имѣлъ въ виду вменно эту—первую мысль, а потому допускаемъ второе предволоженіе; изъ двухъ же выраженій профессора беремъ только одно, какъ содержащее ту же мысль, что и другое.

корыстолюбивому снятся деньги, сластолюбивому — пріятныя еушанья, разсеянному-удовольствія и т. п. "Сновиденія часто предательски выдають человьку его дурные помыслы. дурныя наклонности, не сознаваемыя во время бодрственной жизни. Сновиденія въ этомъ отношеніи можно назвать, по справедливости, тайныма судома человека, где онъ самъ себя судить" (Карусь) 1). Вся эта выдержка свидетельствуеть, что сновиденія имеють такой характерь, какимь отличается болрственная жизнь; отсюда следуеть, что сновидения человека правственнаго имъютъ нравственный характеръ, безнравственнагобезнравственный. И если безнравственный человъкъ не сознаетъ во снъ безиравственности имъ совершаемаго (во снъ же). такъ это нисколько не удивительно и не можетъ подтвердить вывода проф. Чижа: было бы противно психологіи, если бы грышникь, услаждающійся своими грыхами вы болоственномы состояніи, относился къ нимъ иначе во время сна. Но бывають ли безправственныя сновиденія у человека правственнаго? Прежде чёмъ отвётить на этотъ вопросъ, мы примемъ во вниманіе, что нравственное состояніе имфетъ различныя степени, что преобладающее большинство такъ называемыхъ нравственныхъ людей (разумфется-съ христіанской точки зрфнія) находится въ состояніи борьбы съ грёхомъ и часто совершаеть не то, что хотвлось бы ("добраго, котораго хочу, не двлаю, а злое, котораго не хочу, делаю". Рим. 7, 19), что высшей степени нравственнаго совершенства достигають, въроятно, только очень немногіе. Эти последніе, безъ сомненія, никогда не имеють безиравственныхъ сновиденій 2). Что же касается людей, находящихся въ состояніи нравственной борьбы, то, конечно, они не избавлены отъ того, чтобы гнездящаяся въ нихъ греховность отображалась въ ихъ сновиденіяхъ. Но опять было бы



<sup>1)</sup> Пособіє въ изученію психологія. Свящ. А. Гиляревскаго 223—224 стр.

<sup>2) «</sup>Итакъ, мит думается, что демоны (въ сновидъніяхъ) вносять образы въ учь, приводи въ движеніе память; потому что органы чувствъ въ то время держатся сномъ въ бездъйствін. Но спрашивается опять, какъ память приводить они въ движеніе? Посредствомъ ли страстей? Да (если имътъ во вниманіи страстиме гвы), и это явствуеть изъ того, что чистые и безстрастиме не терпять ничего подобнаго». Писанія Евагрія монаха. О сновидъніяхъ. Добротолюбіе. Т. І. 1883 г. 647 стр.

противно психологіи, если бы такіе люди во снѣ услаждались гръхомъ, "не понимали безнравственности совершаемаго" ими во снъ: то, что въ бодрственномъ состояни возбуждаеть въ человъкъ отвращение, побуждаетъ его къ борьбъ, то въ сновидъніяхъ должно возбуждать въ немъ такія же чувствованія. такъ же должно воздействовать на него 1). Следовательно, то положеніе, что человъкъ въ сновидьній "не понимаеть безправственности совершаемаго" имъ, имъетъ ограниченный смыслъ и свидетельствуеть только о нравственной неразвитости или недоразвитости сновидца, но не служить подтвержденіемь той мысли, что только при совершенно здоровомъ состояніи нервовъ можно быть нравственнымъ. Последняя мысль, по нашему мнжнію, находится въ противоржчіи и съ тымъ наблюденіемъ психологіи, что, когда сонъ наступаетъ встедствіе утомленія нервовъ, то въ началь его сновильнія отличаются висшимъ, духовнымъ характеромъ; когда же нервная система нъсколько укръпится, сновидънія получають низшій, чувственноживотный характерь 2). Ст. точки эрвнія вышеуказанной мысли проф. Чижа должно бы быть какъ разъ наоборотъ: въ началь сна должны бы быть сновиденія низшаго характера, а далье высшаго. Очевидно, укръпленная, здоровая нервная система. по крайней мъръ во время сна, болъе наклонна работать въ грубо-чувственномъ направленіи, чёмъ въ духовномъ 3).

Мысль, что только здоровый нервами человъкъ можетъ быть нравственнымъ, подтверждается, далъе, по проф. Чижу, изученіемъ врожденныхъ преступниковъ. Это изученіе, безъ сом-



<sup>1)</sup> Впрочемъ, мы должны допустить, что такіе люди могутъ иногда во сят «не понимать безиравственности совершаемаго» или, именно тогда, когда въябстимъ безиравственныя наклонности не были или слабо были сознаваемы человъкомъ гъ бодрственномъ состояніи и пе вызывали его на борьбу. Срав: «темою сиовидьній весьма часто служатъ самыя слабыя впечатлічнія, едва сознаваемым въ бодрственномъ состоянів». Физіологическое ученіе о сить и сновильніямъ. В. Снегиреми Правосл. Собестанивъ. 1884. Ч. І. 279 стр.

<sup>2)</sup> Пособіе въ изученію психологін. Свящ. А. Гиляревскаго. 223 стр.

<sup>3)</sup> Да не возразять намъ при этомъ, что духовное само по себѣ не есть еще враственное, а чувственное—безнравственное. Если это и такъ, то все-таки духовим есть та почва, на которой рождается и развивается нравственность; оно, такъ сказать, ближе въ нравственности, чѣмъ чувственное, которое если и получаеть правственное значеніе, то только посредствомя духовнаго.

нвнія, констатируеть факть бользненнаго измененія или недоразвитія нервной системы означенныхъ лицъ. Но, не говоря о нъкоторой странности самаго термина: "врожденный преступникъ" (такъ какъ, по Слову Божію, всё мы врожденные преступники. Рим. 5 гл. 12, 18 и 19 ст.), мы спросимъ: находились ли эти "врожденные преступники" оть самаго рожденія до совершенія преступленія въ возможно лучших в правственныхъ условіяхъ? Если не находились, то вина въ ихъ преступности падаеть, быть можеть, въ значительной степени на воспитавшую ихъ среду, а не на нервную систему ихъ самихъ; если же, не смотря на наилучшія нравственныя условія, они все-таки оказались неисправимо тупыми въ нравственномъ смысль, то мы склонны видьть въ этомъ факть выражение гньва Божія за гріхи отцовь, погубившихь своею безиравственною жизнію всякія условія нравственности въ своихъ потомкахъ. Совершенная правственная тупость потомковъ произошла отъ крайней безнравственности отцевь; и потому, — примънительно къ данному случаю, -- вмъсто выраженія: "только при совершенно здоровой нервной системъ можно быть правственнымъ", глубже и върнъе будетъ сказать: нравственность возможна только тамъ, гдъ предыдущія покольнія трудились надъ развитіемъ нравственныхъ задатковъ, заключающихся въ ихъ природъ; тамъ же, гдъ эти покольнія совершенно изсушили въ себъ источники нравственности (своею безнравственною жизнію), тамъ гибвъ Божій выражается, между прочимъ, въ бользненных измыненіяхь организма и въ нравственной тупости потомковъ. Эта мысль, подтверждаемая опытомъ жизни, вытекаетъ и изъ тъхъ мъстъ Св. Писанія, гдъ Богъ опредъляетъ наказаніе отцамъ за грёхи ихъ въ дётяхъ и дётяхъ дътей до третьяго и четвертаго рода (напр. Исх. 20, 5; Исх. 34, 7; Числ. 14, 18; Втор. 5, 9 и др.).

"Исторія всёхъ народовъ,—говорить проф. Чижъ,—подтверждаетъ заключеніе, что нравственность пропорціональна здоровью нервной системы. Евреи въ то время, когда были способны воспринять путемъ откровенія высшій, совершенный нравственный законъ, были крёпкій, здоровый народъ: стихъ 3 (на самомъ дёлё 7) гл. 1 Исхода свидётельствуетъ: "сынове же израилевы возростаща (на самомъ дълъ: "возрастоща") и умножищася и мнози быша и укрыпишися зыло зыло".—Зтысь фактъ принятія евреями Богооткровеннаго Закона представляется свидетельствомъ о высокомъ нравственномъ состояніи этого народа; само же нравственное состояніе поставляется въ зависимость отъ телеснаго здоровья. Но каково было нравственное состояніе евреевъ въ указанный моменть, объ этомъ ясно свидътельствуетъ вся исторія путешествія этого народа въ землю обътованную. Изъ этой исторіи видно, что еврен, не смотря на многочисленные факты Божія о нихъ промышленія. выразившагося во многихъ и великихъ чудесахъ, заявили себя какъ народъ ропотливый, раздражающій Господа (Исх. 14, 11—12; Mcx. 15, 24; Mcx. 16, 2—8; Mcx. 17, 1—3; **Yec.** 11. 1; Числ. 14, 11; Числ. 21, 5), какъ народъ непокорний (Числ. 20, 10), буйный (Исх. 32, 22), необузданный (Исх. 25, 3). Самъ Господь назваль этотъ народъ жестоковыйнымъ (Исх. 25, 9); Онъ неоднократно намъревался истребить его (Исх. 32, 10; Числ. 14, 11-12; Числ. 16, 45), неоднократно даже начиналъ истреблять его (Числ. 11, 1; Числ. 25, 11); наконецъ изрекъ такое опредъление объ этомъ народъ: "всъ, которые видели славу Мою и знаменія Мон, сделанныя Мною въ Египтъ и въ пустынъ, и искущали Меня уже десять разъ в не слушали гласа Моего, не увидять земли, которую Я съ клятвою объщаль отцамъ ихъ: (только дътямъ ихъ, которые здёсь со Мною, которые не знають, что добро, что зло. всёмь малольтнимъ, ничего не смыслящимъ, имъ дамъ землю. а) всь, раздражавшіе Меня, не увидять ея" (Числ. 14, 22-23). Такимъ образомъ, не отрицая, что евреи въ моментъ призванія ихъ къ принятію Откровеннаго Закона были народомъ здоровымъ, мы ясно видимъ, что они не стояли на высотъ своего призванія 1), не были народомъ высоко-нравственнымъ; и если проф. Чижъ видитъ основаніе для противоположнаго мижнія въ самомъ фактъ принятія евреями Бого-откровеннаго Закона. то такое мивніе, какъ мивніе посредственное, выводное, дол-



<sup>1)</sup> Вспомнимъ, что они даже въ тъ священиме дви, когда Господь вручель Моусею скрижала Закона, отступиле отъ Него и стали повлоняться золотому тельцу.

жно стушеваться предъ яснымъ и прямымъ свидетельствомъ Слова Божія <sup>1</sup>).

"Нравственность христіанскаго ученія, продолжаєть проф. Чижъ, была недоступна изнѣженному, обезсиленному древнему цивилизованному міру; первые воспринявшіе это небесное слово были крѣпкіе, здоровые рыбаки; молодыя, здоровыя, полныя силь германскія и славянскія племена раньше другихъ народовъ и полнѣе ихъ осуществили въ жизни евангельскую нравственность" и проч. Итакъ, съ одной стороны, тѣлесная слабость является препятствіемъ къ усвоенію христіанской нравственности, съ другой же стороны, тѣлесная крѣпость служить причиной ея воспріятія... Но обратимся къ Слову Божію и

<sup>1)</sup> Зайсь естественно можеть возникнуть вопросъ: однако почему же евреи именно въ извъстний моменть удостоены были сообщения Откровеннаго закона? Но этоть вопрось находится въ неразрывной связи съ другимъ вопросомъ почему евреи въ извъстный моментъ чудеснымъ образомъ изведены были Богомъ изъ Египта?--такъ какъ законъ, устрояющій всю жизнь ихъ, сталь необходимъ имъ вменно съ техъ поръ, какъ они выделились въ народъ особенный и стали на путь самостоятельной жизни. Въ Библіи же какъ на причину изведенія евреевъ изъ Егнита указывается на то, что «услышал» Богь стенаніе ихъ и вспомниль Богь завъть Свой съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ (Исх. 2, 24. Подобное же въ **Исх.** 3, 6—8; Исх. 3, 15—16; Исх. 6, 2—9). Значить, ради предвовъ евреевъ и ради тяжкихъ страданій ихъ самихъ вывель ихъ Богь изъ Египта, а не ради праведности ихъ. Последняя мысль видна и изъ техъ месть Вибліи, где говорится, что въ Египтъ евреи служили богамъ египетскимъ (І. Нав. 24, 14; Іез. 23, 3), что стъ самаго чрева матерняго изранль спрозванъ отступникомъ (Ис. 48, 8), что Богь даль ему овладьть обътованною землею че за праведность его, ибо онъ «народъ жестоковыйный» (Втор. 9, 6). Но указанныя причины все-таки причины односторовнія; въ разсматриваемомъ же случав, безъ сомивнія, действовали в другія причины, заключающіяся какъ въ томъ народь, изъ среды катораго извель Богь евреевь, такь и въ народахъ, въ землю которыхъ ввель. Исходя изъ того положенія, что евреи, какъ хранители истинной религін, имфли своею задачею возвъщать эту религію другимъ народамъ, основывансь затъмъ на томъ откровенномъ фактъ, что ангелы тъхъ народовъ, въ рабство которымъ предаваемы были израильтане, противились освобождению ихъ изъ рабства (Дан. 10 гл.),разунателя въ вилу благихъ последствій отъ пребыванія Бого-избраннаго народа среди поработителей, — ны можемъ думать, что и египетскому рабству еврея подпали, между прочимъ, въ видахъ Божія попеченія о египтянахъ и изведены отъ работы египетской въ то только время, когда сами египтине сделали жизнь порабощенных невыносимор, когда воль израильскаго народа отъ приставниковъ его коснулся слука Божія (Иск. 3, 7). Что-же касается народовъ, въ землю которыхъ введени были евреи, то относительно ихъ им имъемъ ясное свидътельство Слова Божія, что «за нечестіе и беззаконія народовъ сихъ» изгналь ихъ Господь отъ лица евреевъ (Втор. 9, 5).

тамъ поищемъ объясненія, почему древній языческій мірь не приняль Христова ученія. "Открывается гитвь Божій съ неба, -- говоритъ Св. Ап. Павелъ, -- на всякое нечестіе и неправду человъковъ, подавляющихъ истину неправдою. Ибо, что можно знать о Богь, явно для нихъ: потому что Богь явиль имъ. Ибо невидимое Его, въчная сила Его и Божество. отъ созданія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы, такъ что они безотвътны. Но какъ они, познавъ Бога, не прославили Его, какъ Бога, и не возблагодарили, но осуетились въ умствованіяхъ своихъ, и омрачилось несмысленное ихъ сердце; называя себя мудрыми, обезумъли, и славу нетлъннаго Бога измънили въ образъ, подобный тленному человеку, и птицамъ, и четвероногимъ, и пресмыкающимся: то и предаль ихъ Богъ въ похотяхъ сердецъ ихъ нечистотъ, такъ что они сквернили сами свои тъла. Они замънили истину Божію ложью, и поклонялись, и служили твари вмъсто Творца, Который благословенъ во въки, аминь. Потому предаль ихъ Богъ постыднымъ страстямъ"... (Рим. 1, 18-26). Такимъ образомъ крайнее умственное заблужденіе и глубокая нравственная испорченность или-выражаясь словами того же Апостола-, невъжество и ожесточене сердца" (Ефес. 4, 18) были причиною отчужденія древнихъ язычниковъ отъ жизни Божіей. Следовательно для принятія Христова ученія нуженъ былъ (какъ и всегда нуженъ) незараженный идолопоклонствомъ и предразсудками умъ и чистое. открытое, дътское сердце (Мат. 18, 3-4; Мар. 10, 15; Лук. 18, 17); при этомъ здоровье и бользнь, богатство и нищета и другія различія между людьми не имъли никакого значенія. П если первыми последователями Христа были здоровые рыбаки. то не следуеть забывать и того, что великій Апостоль языковъ быль съ жаломъ во плоти (2 Кор. 12 7), что Христово ученіе находило посл'єдователей и среди изн'єженнаго цивилизованнаго общества (1 Кор. 1, 26), что всякаго рода больные хромые, слецые, прокаженные, бесноватые-вступали въ царство Искупителя, такъ какъ у нихъ Господь и Апостолы Его находили сердце отверстымъ для въры. Мало того, къ такимъ-то людямъ, скорбящимъ, и озлобленнымъ, Спаситель быль (какъ и всегда есть) ближе и относился (какъ и всегда относится), такъ сказать, съ большимъ участіемъ, чёмъ къ людямъ благополучнымъ. "Прійдите ко Мнѣ, говорилъ Онъ, всѣ труждающіеся и обремененные, и Я успокою васъ" (Мат. 11, 289). "Духъ Господень на Мнѣ; ибо Онъ помазалъ Меня благовъствовать нищимъ и послалъ Меня исцълять сокрушенныхъ сердцемъ, проповъдывать плъннымъ освобожденіе, слъпымъ прозръніе, отпустить измученныхъ на свободу" (Лук. 4, 18).

Чтобы не оставалось никакого сомнинія въ томъ, что не тълесное здоровье рыбарей послужило причиною, что имъ первымъ ввърено было новое Слово Божіе, приведемъ свидътельство св. Апостола: "когда міръ своею мудростію не позналъ Бога въ премудрости Божіей, то благоугодно было Богу юродствомъ проповъди спасти върующихъ. Ибо и Гудеи требуютъ чудесъ, и Еллины ищутъ мудрости; а мы проповѣдуемъ Христа ряспятаго, для Іудеевъ соблазнъ, а для Еллиновъ безуміе, для самихъ же призванныхъ, Іудеевъ и Еллиновъ, Христа, Божію силу и Божію премудрость. Потому что немудрое Божіе премудрве человъковъ, и немощное Божіе сильнъе человъковъ. Посморите, братія, кто вы, призванные: не много изъ васъ мудрыхъ по плоти, не много сильныхъ, не много благородныхъ. Но Богъ избралъ немудрое міра, чтобы посрамить мудрыхъ, и немощное міра избралъ Богъ, чтобы посрамить сильное; и незнатное міра и уничиженное и ничего незначущее избраль Богь, чтобы упразднить значущее; для того, чтобы никакая плоть не хвалилась предъ Богогомъ. Отъ Него и вы во Христъ Іисусъ, Который сдълался для насъ премудростію отъ Бога, праведностію и освященіемъ и искупленіемъ; чтобъ было, какъ написано, хвалящійся хвались Господомъ (Іерем. 9. 24)" 1). Отсюда ясно, что мудрость древняго міра далека была отъ мудрости Христа; древніе мудрецы не понимали тайны искупленія человіческаго рода чрезь крестную смерть Бога, содълавшагося человъкомъ; такой образъ искупленія быль "безуміемъ" въ глазахъ ихъ.... Но если тайна искупленія представлялась мудрецамъ въка сего безуміемъ, то, съ другой стороны, и мудрость въка сего была въ очахъ Божінхъ суетой ("осуетились въ умствованіяхъ своихъ"), пустотой, "невѣже-



<sup>1) 1</sup> Kop. 1, 21-31.

ствомъ". Следовательно две мудрости, небесная и мірская. какъ противоположныя по самому существу своему, не могли слиться воедино, и Провозвъстникъ небесной мудрости, естественно, обратился прежде всего къ умамъ, свободнымъ отъ надменной мудрости міра, простымъ, открытымъ для Божія глагола ("избралъ немудрое міра"). При этомъ, фактомъ обращенія къ простымъ умамъ предотвращалась столь свойственная гръщному человъчеству кичливость ума: такъ какъ мірская мудрость, соединившись съ мудростію Божіей, устремилась бы по гръховности своей стать на мъсто мудрости Божіей, себъ приписать истины, сообщенныя Богомъ, къ своей силъ отнести распространеніе и утвержденіе ихъ въ человъчествь; другими словами, въ человъчествъ явилось бы стремленіе къ обожествленію себя, возникь бы грёхь, подобный первородному... "Но Богъ избралъ немудрое міра, чтобы посрамить мудрыхъ, и немощное міра избралъ Богь, чтобы посрамить сильное: и незнатное міра и уничиженное и ничего незначущее избраль Богъ, чтобы упразднить значущее; для того, чтобы никакая плоть не хвалилась предъ Богомъ.... чтобъ было, какъ написано, хвалящійся хвались Господомъ".

Основываясь на библейской точкъ зрънія, мы утверждаемъ, что и способность цълыхъ народовъ скоро усвоять и возможно-полно осуществлять евангельскую нравственность не находится въ прямой, необходимой зависимости отъ тълеснаго здоровья этихъ народовъ; не тълесная кръпость, а извъстный духовный строй, извъстная духовная приспособленность служитъ причиною того, что евангельскія истины скоръе и глубже проникали и проникаютъ въ одинъ народъ, чъмъ въ другой 1).

Въ подтвержденіе этого положенія мы приведемъ свидѣтельство исторіи о духовномъ строѣ славянъ, которые, воспринявши Христово ученіе, одни только въ чистотѣ сохранили его ²).



<sup>1)</sup> Различная степень приспособденности къ евангельскимъ истинамъ зависить въ свою очередь отъ большей или меньшей степени удаленія извъстнаго народа отъ Бога, отъ большей или меньшей гръховности его.

<sup>2)</sup> Понятное дело, что въ отношении къ восприямчивости Христова ученія ми не можемъ, подобно проф. Чижу, поставить наряду съ славянами германскія племена, утратившія чистоту этого ученія.

"Имъ (славянамъ),--говоритъ М. Каррьеръ,--доселъ чужды и смѣло-проторгающійся духъ германцевъ, и непостаная жажда новизны кельтійскихъ племенъ, ведущіе то къ завоевательнымъ походамъ, то къ революціямъ: они берутся за оружіе только въ оборону роднаго края, а не для того, чтобы ратнымъ дъломъ жить и промышлять. Въ то время какъ германцы разрушали западную римскую имперію, славяне медленно вдвигались въ предълы восточной; вплоть до самой Эллады окрестили они ръки и горы новыми названіями, а императорскій тронъ въ Византіи все-таки еще оставался нерушимъ" 1). Они миролюбивы и наклонны къ осъдлой жизни. "Мнъніе Гердера, будто они предназначены владъть землею, имъетъ тотъ смыслъ, что они земледъльцы по рожденію; не городъ, какъ у грековъ и римлянъ, не кръпостца и однодворокъ, какъ у кельтовъ и германцевъ, но цълая деревня, сельскій міръ, вотъ что лежить въ основѣ ихъ общественнаго быта"... 2). Они кротки и общительны (семейственны). Копитаръ сказалъ не даромъ: "глубокое чувство семейнаго, счастія и общесемейной заботы, имя твое-славянинъ!" 3). Такимъ образомъ кротость и миролюбіе-вотъ существенныя черты славянь, сдёлавшія ихь более другихь народовь способными усвоить небесное ученіе, исполненное любви и мира.

Не съ другой, а только съ вышеуказанной точки зрѣнія мы можемъ объяснить себѣ и тотъ фактъ, что нѣкоторые народы и племена не скоро воспринимаютъ евангельское ученіе, а нѣкоторые крайнимъ развращеніемъ своимъ и совсѣмъ подавляютъ въ себѣ способность къ воспринятію его; при этомъ тѣлесная организація извѣстнаго народа можетъ быть крѣпка и мощна 4). Для большей обоснованности своей точки зрѣнія, мы приведемъ на память древній міръ, который не внималъ вразумленіямъ Господнимъ (пренебрегалъ Духа Господня) и истребленъ былъ потопомъ за свое великое развращеніе. Какъ



Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества.
 Соч. Морица Каррьера. Т. III. 243. стр.

<sup>2)</sup> Ibid. 244 стр.

<sup>3)</sup> Ibid. 245 стр.

<sup>4)</sup> Впрочемъ мы не упускаемъ изъ виду, что безиравственность въ концѣ концовъ непремѣнно приводить и къ тѣлесному вырожденію.

мощно было телесное развитие этого грешнаго міра, объ этомъ свидьтельствуетъ Виблія: "въ то время были на земль исполины, особенно же съ того времени, какъ сыны Божіи стали входить къ дочерямъ человъческимъ, и онъ стали раждать имъ. Это сильные, издревле славные люди" (Быт. 6, 4). На этотъ же избытокъ тълеснаго развитія могутъ указывать и слъдуюшія слова Господа: "не вѣчно Духу Моему быть пренебрегаему человъками (сими), потому что они плотъ" (Быт. 6, 3). Приведемъ также на память обитателей земли Ханаанской. которые изгнаны были Богомъ отъ лица евреевъ. Когда мужи, посланные Мочсеемъ изъ пустыни Фаранъ для осмотра обътованной земли, возвратились по исполненіи порученія, то начали распускать (кром'в І. Навина и Халева) худую мольу о земль той, говоря: "земля, которую проходили мы для осмотра. есть земля, поядающая живущихъ на ней, и весь народъ, который видёли мы среди ея, люди великорослые. Тамъ видёли мы и исполиновъ, сыновъ Энаковыхъ, отъ исполинскаго рода; и мы были въ глазахъ нашихъ предъ ними, какъ саранча; такими же были мы и въ глазахъ ихъ" (Числ. 13, 33-34). Во Второзаконіи Мочисей внушаєть израильтянамь: "слушай, Израиль, ты теперь идешь за Іорданъ, чтобы пойти, овладѣть народами, которые больше и сильнее тебя, городами большими съ укръпленіями до небесъ, народомъ (великимъ), многочисленнымъ и великорослымъ, сынами Энаковыми, о которыхъ ты знаешь и слышаль: кто устоить противъ сыновъ Энаковыхъ?..." (9 гл. 1—2 ст.). Но эти сильные народы, эти исполины были чужды правственной жизни и изгнаны изъ своей земли "за нечестіе и беззаконія".

Такимъ образомъ, съ одной стороны, не здоровье тѣла дѣлаетъ того или другаго человѣка, тотъ или другой народъ способнымъ усвоить евангельскую нравственность, а здоровье духа, т. е. нѣкоторая предрасположенность, нѣкоторая близость его къ духу евангельскаго ученія; здоровый же духъ (здоровый—въ указанномъ смыслѣ) можетъ быть и въ больномъ тѣлѣ. Если же, съ другой стороны, здоровое тѣло и способствуетъ болѣе удобному и болѣе широкому осуществленію человѣкомъ нравственныхъ истинъ, то—не само по себѣ, а подъ условіемъ

здоровья духа; въ случав же болезненности последняго, т. е. отчужденности отъ духа ученія Христова, здоровое тіло является только орудіемъ для болве удобнаго и болве широкаго служенія гріху, --- хотя при этомъ въ конців концовь оно должно выродиться и наложить, такъ сказать, на духъ боле крепкія узы, которыя сдёлають человёка еще болёе тупымь вы нравственномъ смыслъ. Отсюда слъдуетъ, что положение проф. Чижа: "нравственность пропорціональна здоровью нервной системы" имфетъ очень узкій смысль, говоря только то, что тамъ, гав нервная система нездорова вледствіе безнравственной жизни (самого нервно-больнаго или его предковъ), тамъ нервной бользненности соотвътствуеть и извъстная степень нравственной тупости; но ничуть не означаеть это положение, что всегда и во всъхъ случаяхъ бользненное состояние нервовъ сопровождается упадкомъ нравственности, а тъмъ болъе не означаетъ того, что чъмъ здоровъе нервная система, тъмъ человъкъ или извъстный народъ непремънно нравственнъе. Если проф. Чижъ и заявляеть, что его положение подтверждается исторіей всёхъ народовъ, то это не больше, какъ недоразуменіе: совм'єстное состояніе здоровья и нравственности или болъзненности и безнравственности подало медику поводъ нравственность выводить изъ здоровья, между темъ,-какъ если не принимать во внимание тъ случаи, когда по особенному смотрфнію Промысла нравственные люди подвергаются болфзнямъ, а тъла безиравственныхъ еще не успъли выродиться,здоровье следуетъ выводить изъ нравственности (Исх. 20, 12; Исх. 15, 26; Втор. 7, 12, 15; 1 Петр. 3, 10; 1 Тим. 4, 8; Іоан. 5, 14)! Плодомъ такого же недоразумёнія является и следующее положеніе: "вырожденіе и вымираніе народа прежде всего выражается упадкомъ его въ нравственномъ отношеніи". Не "выражается" — скажемъ мы съ своей стороны, а начинается: не послъ того и не вслъдствіе того падаетъ нравственность, что телесный организмъ народа началъ вырождаться, а упадокъ правственности въ концъ концовъ долженъ привести къ вырожденію и въ этомъ смыслѣ можетъ считаться началомъ вырожденія.

Неудачна и ссылка профессора Чижа на здравый смыслъ на-

родовъ, -- ссылка, которую онъ приводитъ послѣ прямыхъ своихъ аргументовъ изъ исторіи. Этоть смысль, по профессору. "всегда понималь ближайшую, непосредственную связь между здоровьемъ и нравственностью, выдёляя этику и медицину въ одно, и ставиль ихъ подъ охрану религіи, поручаль однить и тъмъ же лицамъ заботу какъ о своемъ здоровьъ, такъ и о своей нравственности." Ошибка здёсь заключается въ томъ, что народу приписывается философская точка зрвнія, стоя на которой, онъ, будто-бы, считаетъ этику отдёльною отъ религін. ставить ее въ связь съ медициной и ту и другую ввъряеть охранъ религи. Но кому же не извъстно, что этика для какого угодно народа составляетъ одно съ религіей, являясь подъ формой повельній и запрещеній религіи, какъ практическая сторона последней! Что же касается медицины, то народъ, става ее въ связь съ нравственностью и религіей вибстъ, выражаеть этимъ ту мысль, что залогъ здоровья заключается не въ мельцинъ самой по себъ, а въ религіозно-нравственной жизни, и что если уклоненіе отъ этой жизни, т. е. въ сущности уклоненіе отъ Бога, ведетъ къ бользни, то и выздоровление невозможно безъ возвращенія къ Богу и безъ Его воздійствія на больнаго-обыкновенно при посредствъ медицины.

Не останавливаясь на преувеличенной оцівнкі профессоромъ діятельности врачей, —оцівнкі, вполні соотвітствующей выясненной выше точкі зрінія профессора и, кромі того, упускающей изъ виду свободную волю человіка 1), мы скажемъ немного по адресу д-ра Н. Пясковскаго, который, такъ сказать, отъ тілеснаго здоровья галилейскихъ рыбарей береть доказательство факта Воскресенія Господа Інсуса Христа. Не отрицая значенія этого доказательства въ ділі защиты факта Воскресенія противъ тіхъ отрицателей, которые считають Воскресеніе Господа лишь плодомъ разстроенной нервной си-



<sup>1) «</sup>Мы, врачи, сохраняя и улучшая здоровье общества, твиъ самымъ работаемъ для нравственнаго совершенствованія человъчества; улучшеніе физическам здоровья освящаеть, дълаеть самою высовою нашу дъятельность: мы не только избавляемъ людей отъ физическихъ страданій, увеличиваемъ ихъ физическія икслажденія, но витесть съ тъмъ способствуемъ ихъ нравственному и духовному совершенствованію».

стемы Его учениковъ, мы однакоже утверждаемъ, что д-ръ Н. Пясковскій слишкомъ преувеличиль значеніе тёлеснаго здоровья св. Апостоловъ. Если крайная осторожность Апостоловъ въ деле признанія действительности факта Воскресенія Господа и свидетельствуеть о нормальности (съ медицинской точки зрвнія) ихъ психическихъ процессовъ, вытекающей изъ здоровья нервовъ, то ужь никакъ не отъ этого здоровья зависить та сила духа Апостоловь, та безпредельная любовь къ Богу и людямъ, которая "вела ихъ радостно и свободно на всевозможныя ужаснъйшія страданія и мученическую смерть, безъ малейшаго страха или иного какого либо психическаго аффекта". Всякій христіанинъ знасть, что эта сила вселилась въ нихъ вмъстъ съ Духомъ Святымъ, по обътованію Господа Інсуса Христа: "вы примете силу, когда сойдеть на вась Духъ Святый: и будете мит свидетелями въ Іерусалимт и во всей Іудев и Самаріи, и даже до края земли" (Двян. 1, 8.) Чтобы, такъ сказать, нагляднее убедиться въ этомъ, стоитъ сравнить ту силу св. Апостоловъ, которую они восприняли по сошествіи на нихъ Св. Духа, съ духовнымъ состояніемъ ихъ до этого сошествія. Если силою Духа Святаго они просветили небесною мудростію и покорили Христу весь міръ, не смотря на всяческія препятствія, угрозы и мученія, то до воспринятія этой силы они по временамъ обнаруживали недостатокъ въры (Мат. 8, 26; 14, 31; Мар. 16, 14; Лука 9, 41; 24, 25), непониманіе тайны искупленія (Мар. 8, 33) и страхъ предъ врагами Христа (Мат. 26, 56; 26, 69-75; Іоан. 20, 19). Они-оти лучшіе люди въ древнемъ человічестві, съ дітскими, отверстыми для небесной истины сердцами-причастны были общечеловъческой гръховности и немощности естества и не тогли выполнить возложенную на нихъ задачу-просвътить міръ-безь возрожденія отъ Духа Святаго. Потому-то съ точки зрвнія небесной мудрости они являются до своего возрожденія немощными ("немощное міра избра Богъ") и самая въра ихъ въ своего Учителя, какъ въ Сына Божія, признается происшелшею не отъ плоти и крови (Мат. 16, 16-17)... Да и вообще, по Слову Божію, пплоть и кровь не могутъ наслъдовать царствія Божія" (1 Кор. 15, 50); а потому, предлагая доказательство Воскресенія Іисуса Христа отъ плоти и крови, не слъдуеть преувеличивать его значенія, 1) слъдчеть помнить, что Всевъдущій Богь зрить не на плоть, а на сердце человъка, что для Его всемогущества легко и удобно и немощную плоть сдълать здоровою. Вспомнимъ Марію Магдалину, "изъ неяже изгна (Господь) седмь бъсовъ" (Мар. 16, 9): какъ бы ни объясняли медики бользнь этой страдалипы. 2) несомивно одно, что нервы ея были крайне истерзаны. но Господь, "испытующій сердца и внутренности" (Апок. 2. 23), исцелиль ее и, мало того, поставиль эту бывшую нервно-больную первой непосредственной свидътельницей Своего воскресенія (Мар. 16, 9)... Ублажимъ тако терпящія и прославимъ Милосердаго Бога, Который не изгоняетъ изъ Своего царствія и больныхъ людей и вообще судить не такъ, какъ люди. "Не суть бо совъти Мои, якоже совъти ваши, ниже якоже путіе ваши, путіе Мои, глаголеть Господь. Но якоже отстоить небо отъ земли, тако отстоить путь Мой отъ путей вашихъ. и помышленія ваша отъ мысли Moes" (Ис. 55, 8—9).

А. Вечтомовъ.

<sup>1)</sup> Имбемъ въ виду выраженія д-ра Н. Пясковскаго: «она (речь проф. Чика) неминуемо должна вызвать пріятное чувство среди нашихъ зученихъ богослововъ»... «для христіанскаго богослова эта речь является прекраснинъ матерыалонъ, по невоторнить вопросамъ апологетики»... «читатель пойметъ важность вишепряведенныхъ местъ (разуменотся «характерния» места) изъ речи профессора Чижа»...

<sup>2)</sup> Мы же понимаемъ эту болезнь такъ, какъ даетъ разуметь Слово Божіе.

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

No 17.

СЕНТЯБРЬ.- КНИЖКА ПЕРВАЯ.



**ХАРЬКОВЪ.**Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16.
1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Сентября 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павло*в.

## РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА Ј

И

### идея священнаго союза.

### (Продолжение \*).

Религіозное настроеніе, пробужденное и усиленное великими и потрясающими событіями эпохи, охватывало съ одинаковою силою людей всёхъ состояній и половъ. Смотря по индивидуальности, оно принимало, однакоже, самыя разнообразный формы, и если у однихъ божественная любовь горёла тихимъ и яркимъ свётомъ, то у другихъ она прорывалась всепожирающимъ пламенемъ. Юнгъ Штиллингъ и Юлія ф. Криденеръ 1)

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вера и Разумъ» 1890 г. No 20.

<sup>1)</sup> Литература по вопросу о m-me Криденеръ и объ ел отношеніяхъ къ императору Александру чрезвычайно общирна. Источниками этой литературы являются, во-первыхъ, письма и произведенія самой Криденеръ, а во-вторыхъ, письма и мемуары ел современниковъ. Криденеръ вела чрезвычайно общирную переписку, но едва ли не самая важная часть этой переписки остается, по различнымъ причинамъ, неизданною и по сію пору. Изъ литературныхъ произведеній
Криденеръ имъетъ особенно важное значеніе романъ ел: Valerie ou Lettres de
Gustaw de Linar à Ernest de G...., появившійся въ декабръ 1803 г., выдержавшій въ короткое времи нъсколько изданій, но теперь совершенно забытый. Въ
1837 г. изяъстный французскій критикъ Сенъ-Бевъ издалъ вновь Валерію, снабцивъ ее большимъ предисловіемъ, въ которомъ онъ далъ не только блестящую,
по и во многихъ отношеніяхъ совершенно върную характеристику. М-me Криписръ обръла себъ массу біографовъ, произведенія которыхъ переполнены, къ
тожальнію, вымыслами и баснями. Къ числу такихъ біографій можно отнести

пътдующія: біографію, помъщенную въ Віодгарніе universelle et portative des

могутъ считаться двумя наиболье характерными типами этой своеобразной мистической религіи. Основы ихъ върованій, ихъ настроеній, ихъ порывовъ, повидимому, однъ и тъ же, но онъ проявляются у каждаго изъ нихъ совершенно особымъ образомъ и приводятъ въ концъ концевъ къ совершенно различнымъ результатамъ. Юнгъ-Штиллингъ является апостоломъ божественной любви и индивидуальнаго откровенія; Ю. ф. Криденеръ идетъ далъе своего мистическаго учителя, она выступаетъ, наконецъ, въ роли пророчицы.

Юлія ф. Криденеръ, урожденная ф. Фитингофъ, родилась 1) въ высшемъ сословіи. Знатность, богатство и роскошь окружали ея колыбель. Дочь Ливонскаго магната и богача 2). внучка знаменитаго фельдмаршала Миниха, она получила воспитаніе чисто свътское, другими словами, совершенно пустое. Ее учили французскому языку, манерамъ, танцамъ, а на развитіе ея ума и сердца не обращали никакого вниманія 3). Ея главными воспитателями были танцмейстеръ и французская гувернантка. Ее выдали замужъ, не спрашивая о ея желаніи, за образованнаго и почтеннаго человъка, барона ф. Кри-

Contemporains; біографію, изданную на нѣмецкомъ языкѣ въ Беряѣ, въ 1868 г. какниъ-то анонимомъ; произведеніе извѣстнаго историка баснописца Канефига: La boronne de Krüdener etc; трудъ Lacroix или библіофила Жакоба, подъ заглавіємъ «m-me Krudener» и многія другія. Самымъ солиднымъ жизнеописаніємъ Крыденеръ остается и по сію пору сочиненіе Эйнара: Vie de madame Krudener. изданное въ Парижѣ, въ 1849 г., въ двухъ объемистыхъ томахъ. Книга Эйнара написанная въ духѣ религіозномъ, даетъ массу самаго цѣннаго матеріала, хотя и не отличается при этомъ строгою критикою. Въ послѣднее времи жизнь m-шъ Криденеръ послужила предметомъ изысканій для Мюленбека, книга котораго Етифъиг les origines de la sainte-Alliance является однимъ изъ важнѣйшихъ пособій для изученія жизни и явленія m-me Криденеръ. Изъ русскихъ сочиненій о Краденеръ можно указать на извѣстнымя статъи Пыпина.

<sup>1)</sup> Ю. Криденеръ родилась 11 ноября 1764 г. Вопреви утвержденію нѣжоторыхъ ен біографовъ, она была крещена по лютеранскому обряду, какъ видно это изъ оффиціальнаго документа, сообщеннаго Мюленбеку пасторомъ Гаэргендомъ. см. Мюленбекъ, Etude sur les origines de la Sainte Alliance, стр. 42.

<sup>2)</sup> Оттонъ Германъ ф. Фитингофъ игралъ въ свое время большую роль въ провинціальной ливонской жизни. Подробности о немъ см. у Еккарта: Vie Baltischen Prowinzen Russland's, 2-е изданіе, стр. 299 и слъд.

<sup>3)</sup> О воспитаніи Ю. ф. Криденеръ мы имъемъ, строго говоря, мало обстоятельныхъ свъдъпій. Не подлежить сомпънію лишь то, что оно было чисто свътское и поверхностное.

денера, занимавшаго важные дипломатические посты, бывшаго русскимъ посломъ сначала въ Митавъ, потомъ въ Венеціи, въ Копенгагенъ и, наконецъ, въ Берлинъ. Ф. Криденеръ думалъ сявлать хорошую партію, вступая въ бракъ съ дочерью богача Фитингофа, но онъ жестоко ошибся въ своихъ расчетахъ. Его молодая жена отличалась крайнимъ легкомысліемъ и невъроятною пустотою. Она смотрела на жизнь какъ на веселую шутку, и не ожидала отъ нея ничего иного кромъ наслажденій и развлеченій. Ея супругь существоваль, по ея мивнію, лишь для того, чтобы неустанно ласкать ее, преклоняться передъ нею, удовлетворять всемъ ея причудамъ и капризамъ. Ф. Криденеръ, человъкъ съ широкимъ образованіемъ. знатокъ философіи и поклонникъ Ж. Ж. Руссо, старался перевоспитать свою жену, обогатить познаніями ея умъ, развить и облагородать ея вкусъ, пробудить въ ней охоту къ серьезнымъ занятіямъ, но потерпъль въ этихъ своихъ попыткахъ политично неудачу 1).

Онъ пріучиль ее лишь къ чтенію сентиментальныхъ романовъ, внушиль ей самое высокое понятіе объ ея красотѣ и умѣ, но не успѣль сдѣлать изъ нея ни любящей матери, ни хорошей хозяйки, ни даже настоящей салонной дамы. М-ше Криденеръ привыкла обращать вниманіе лишь на тѣхъ, кто нравился ей, или кто ухаживаль за нею. Весь остальной свѣтъ положительно не существоваль для нея. Ея жизнь проходила въ одной погонѣ за удовольствіями и развлеченіями. Сначала она пыталась возбудить ревность своего мужа, разсчитывая оживить этимъ способомъ его замирающую любовь <sup>2</sup>), но убѣдившись въ его холодности, начала искать себѣ развлеченій на сто-



<sup>1)</sup> Объ отношеніяхъ Ю. ф. Кријенеръ къ ея супругу см. соотвѣтствующіе отдѣлы во всѣхъ біографіяхъ, названныхъ нами въ прим. 1-мъ. Что Юлія требовала отъ своего супруга очень многаго, видно изъ слѣдующихъ словъ: «Пусть меня отдадутъ за такого, котораго бы я любила, или могла бы любить, или же, если не обратятъ вниманія на мое сердце, то пусть я найду въ моемъ мужѣ все, что могло бы занять мою годову в удовлетворить мое тщеславіе на счеть моего сердца». Изъ висьма къ Бернарлину де С. Пьеру, у Эйнара. Т. І. стр. 10.

<sup>2)</sup> Одно время m-me Криденеръ старалась увърить другихъ, а можетъ быть и самое себя, что она любитъ своего мужа. См. ея письма къ Бернардину де С. Пьеру у Эйнара, стр. 17—18.

ронъ. Подъ предлогомъ болъзни, она покинула своего мужа. занимавшаго въ то время постъ русскаго посла въ Копенгагенъ, и отправилась для излъченія и подкръпленія своихъ нервовъ въ Парижъ и Южную Францію. Наступалъ революціонный 1789 г. и вся Франція находилась въ состояніи лихорадочнаго возбужденія. Все элегантное общество было пом'вшано на идеяхъ свободы и равенства, на правахъ человъка, на раздъленіи властей. Классическія воспоминанія республиканской древности были у всёхъ на языкъ. Г-жа Криденеръ никогда не занималась до сихъ поръ политикою, но теперь, увлекаемая всеобщимъ потокомъ, она изучила путешествіе молодаго Анахарзиса, прониклась республиканскимъ духомъ Греціи и Рима и попыталась играть роль въ либеральныхъ салонахъ Парижа 1). Ея попытки не имъли, однакоже, особеннаго успъха. Для того, чтобы играть роль въ Парижскомъ салонъ недостаточно было одной красивой внёшности и умёнья поддерживать веселый, свътскій разговоръ съ республиканскимъ оттънкомъ. Для этого требовалось нъчто иное, и прежде всего-болье широкія и солидныя св'єдівній, нежели ті, коими обладала Ливонская баронесса. Сдёлавъ это не совсёмъ пріятное для себя открытіе, г-жа Криденерь оставила Парижъ, гдѣ она надѣлала 20,000 фран. долгу, и посившила на югъ Франціи въ сопровожденіи какого то ученаго, хотя и пожилаго аббе... Въ Монпельь, и особенно на водахъ въ Барежъ, баронесса нашла для себя болъе подходящее общество и болъе доступное для нея развлеченіе. Тутъ же встрѣтилась она съ молодымъ драгунскимъ офицеромъ, маркизомъ де Фречевилемъ, и, по собственнымъ ея словамъ, обръла въ немъ то счастье, которато искала она до сихъ поръ напрасно въ обществъ своего мужа. Ослепленная своей страстью окончательно, т-те Криденерь ръшила добиваться развода, но баронъ, супругъ ея, придававшій особенное значеніе своей сословной и семейной чести, отказаль ей наотръзь и предложиль ей отправиться къ матери въ Лифляндію. М-те Криденеръ последовала, повидимому, это-



<sup>1)</sup> Путемествіе молодаго Анахарзиса соотвѣтствовало какъ нельзя болѣе вотребностямъ и вкусамъ той, въ сущности, извращенной и избалованной среди, къ которой принадлежала и m-me Криденеръ. См. Эйнаръ. Т. I, стр. 31.

му совъту, но она отправилась въ путь въ сопровождени своего возлюбленнаго, мечтая провести съ нимъ "остатокъ своей жизни". Маркизъ де-Фречевиль смотрълъ, однакоже, на дъло иными глазами. Экзальтированная любовь баронессы успёла уже ему надобсть. Въ одинъ прекрасный день онъ объявилъ своей спутниць, что онъ не можеть сопровождать ее далье. такъ какъ долгъ чести и патріотизма предписываетъ ему возвратиться на родину. М-те Криденеръ принуждена была подчиниться "своей судьбъ" 1). Но и ея любовь не отличалась. какъ видно, ни особенною силою, ни глубиною. По крайней мъръ, она примирилась очень скоро съ потерею своего друга и съумъла найти себъ иныя развлеченія. Основныя свойства ея натуры: легкомысліе и подвижность выступили теперь окончательно на первый планъ. Бродячая жизнь, веселое общество. пріобрали теперь въ ея глазахъ исключительное значеніе. Воля родителей, а еще болье денежныя затрудненія побуждали ее неодкратно сойтись вновь съ покинутымъ супругомъ, но каждая такая попытка оканчивалась новымъ разъёздомъ и усиленнымъ охлажденіемъ. Лемонъ тщеславія овладёль окончательно душою т-те Криденеръ. Всякая зависимость отъ кого бы то ни было, всякое второстепенное положение, казались ей невыносимыми. Вездъ и повсюду хотъла она занимать первое мъсто, приковывать къ себъ всеобщее вниманіе. Она считала себя не только самою обворожительною, но и самою умною женщиною въ свъть. Пока она сохраняла свъжесть молодости, пока толиились вокругъ нея поклонники, она предавалась всецвло шумной, свътской жизни. Любовь стояла для нея на первомъ планъ; во всъхъ ея личныхъ связяхъ и отношеніяхъ любовь играла первую роль, являлась основнымъ фономъ всёхъ ея треволненій, горя и радости. Желаніе блистать въ свътъ. зати вству своих соперниць своими преимуществами было вторымъ основнымъ мотивомъ ея жизни. Все должно было преклоняться передъ ея красотою и грацією; всё должны



<sup>1)</sup> Подробности этой романической исторіи см. у Эйнара. Т. І стр. 42—50, гль все діло выставлено, по возможности, въ синсходительномъ для баронессы видів, а также у Мюленбека, стр. 49—52, гді, наобороть, вещи называются ихъ собственными именами.

были признавать ее первою и на балу, и въ салонъ. Она была убъждена, что ни одна женщина не можетъ одъваться такъ изящно и съ такимъ вкусомъ, какъ она; что ни одна женщина не можетъ соперничать съ нею ни въ танцахъ, ни въ изобрътеніи все новыхъ и новыхъ развлеченій, ни въ остроумной свътской болтовнъ. И дъйствительно, нельзя не сознаться, что т-те Криденеръ умъла долгое время занимать выдающееся мъсто въ такъ называемомъ свътскомъ обществъ, считаться одною изъ первыхъ звъздъ на горизонтъ большаго свъта. Повсюду, гдв ни появлялась она, на водахъ ли въ Теплиць, въ Лозанив въ кружкв французскихъ эмигрантовъ, въ Женевъ въ средъ литераторовъ и ученыхъ дамъ, въ Лейпцигъ, среди чопорныхъ нъмецкихъ гелертеровъ, въ Берлинъ, гдъ все, начиная отъ королевскаго двора, дышало монотоностью и скукою. въ Париже ли, наконецъ, этомъ центре света, везде она умела привлечь къ себъ внимание свътской толиы. Только въ Ливонін, въ своемъ отцовскомъ пом'єсть, Кассь, она испытывала невыносимую скуку одиночества, только здёсь, среди невъжественыхъ полудикихъ крестьянъ и грубыхъ, ландюнкеровъ. нападало на нее по временамъ вмъстъ съ чувствомъ одиночества и другое болъе тяжелое чувство. Сознаніе собственнаго ничтожества и внутренной пустоты закрадывалось по временамъ въ ея душу. Потребность болъе высшей и духовной жизни пробуждалась во внутреннъйшей глубинъ ея существа. Въ такія минуты она вспоминила о Богь, пыталась искать утьшенія въ молитвь, стремилась заняться дьлами благотворительности 1). Но подобное настроеніе проходило тотчась же. какъ только денежныя обстоятельства давали баронессъ возможность выбраться изъ Ливонскаго захолустья и броситься вновь въ омутъ свътской жизни.

Такъ проходили годы и время начало брать свое. Семейное положение m-me Криденеръ измѣнилось. 14-го июня 1802 г. скончался ея мужъ. Еще ранѣе сошелъ въ могилу отецъ ев старый баронъ Фитингофъ. Заботы о семьѣ, о дѣтяхъ должны



<sup>1)</sup> Въ такія минуты она была способна и на восторженныя религіозныя полінія, образцомъ которыхъ можетъ служить, напр., ея письмо къ m-me Армандъ помъщенное у Эйнара, Т. І, стр. 93—95.

были лечь всецёло на m-me Криденеръ, но ея душа занята была совершенно иными заботами и инымъ горемъ. Съ ужасомъ замёчала она, что время начало перерождать ее саму, что ея молодость и красота начали блекнуть и увядать. Она вступала въ тридцать шестой годъ своей жизни. А между тёмъ страсть нравиться, желаніе обращать на себя вниманіе, ни какъ не могли улечься въ ней. Лишь постепенно зарождалась у нея мысль перейти на иное поприще, искать удовлетворенія своему тщеславію на поприщё литературной славы.

Такая жизнь естественно явилась у нея, благодаря тому литературному кружку, въ которомъ приходилось вращаться ей отъ времени до времени. Лавры, пожинаемые т-те Сталь, не давали ей покоя. Она взялась сама за перо и начала писать романъ. И въ этой затът она искала прежде всего удовлетворенія своему тщеславію. Она задумала писать свою Валерію, какъ разъ въ то время. когда въсть о смерти мужа должна была, повидимому, навести ее на болве серьезныя мысли. Но горе ея не могло быть продолжительно. "Искушенія міра", говорить ея набожный біографь, не замедлили взять надъ нею свою прежнюю власть. 1) Она пустила вновь въ ходъ тотъ соблазнительный танецъ шали, который придумала когда-то пресловутая леди Гамильтонъ и въ которомъ она сама производила такой эффектъ. Несмотря на здоровье и свъжесть, возвращенныя ей заботами д-ра Бутини, она знала, что ей не придется уже долго располагать преимуществами юности и она вознамърилась искать себъ болье прочнаго удовлетворенія, составивъ себъ громкое имя въ литературъ 2).

Романъ, состряпанный, наконецъ, m-me Криденеръ, забыть неблагодарнымъ потомствомъ. Современный читатель соскучился бы уже на первыхъ страницахъ Валеріи, но въ началъ



<sup>1)</sup> Правда, самъ Эйнаръ описываетъ яркими красками ем горе, ем раскаяніе, но въ концѣ концовъ онъ замѣчаетъ: «Mais le souvenir qui la désolait et la poursuiviait avec acharnement n'etait pas encore le marteau qui devait briser son orgueil et la forcer à demander grâce. Elle n'etait point prêt a accepter le remède qu'elle aurait dû recevoir de la douleur même, elle foula aux pieds cette nouvelle grâce et repoussa la main que Dieu lui tendait. Эйнаръ. Т. I, стр. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эйнаръ. Т. I, стр. 123.

XIX стольтія въ обществь, проникнутомъ по крайней мьрь на поверхности сентиментально сладкимъ и плаксивымъ настроеніемъ временъ новой Элоизы и Вертера, подобная книга могла имъть значительный успъхъ и вызвать своего рода сенсацію. Что такое Валерія? Прежде всего романъ въ письмахъ, т. е. именно въ той формъ, которая такъ претитъ теперешнему вкусу, но которая имъла такой успъхъ въ концъ XVIII стольтія. Во вторыхъ, это романъ, наполненный съ начала до конца сентиментальными изліяніями, это исторія странной платонической любви, въ основъ которой таится однако изисканная, противная, по самой натуръ своей, чувственность. Авторъ, видимо, старается прикрыть эту основную струю своего произведенія при помощи громкихъ, нравственныхъ фразъ. въ которыхъ слова: добродътель, стыдливость, чистота-повторяются до приторности, но усилія его остаются тщетными. в догадливый читатель "Валеріи" очень скоро приходить къ убълденію, что вся эта высоко нравственная книга написана съ заднею мыслью раздражать чувственность и возбуждать переутомленные нервы свътскаго читателя и особенно читательницы 1).



<sup>1)</sup> Содержаніе «Валеріи» следующее: Некто Густавь де Линарь, разунется. изящный аристократь, влюбляется до безумія въ изящную и прелестную аристократку, жену своего друга, графа М., но онъ любить ее любовью чисто платоническою и воздерживается даже отъ всякаго признанія. Спустя нізкоторое врема. посль потери своего единственнаго ребенка, графиня отправляется путемествовать съ своимь супругомъ. Возлюбленияй ся остается въ Венеціи, гдв, сказыть мимоходомъ, происходить все действіе романа. Отъ нечего делать, онъ изливаеть свою любовную тоску въ безкопечно длинныхъ и невъроятно скучныхъ письмахъ къ своему пріятелю Эрнесту de G... Кромѣ того онъ начинаетъ ухажевать за какою то простенькою дівицею, нарижаєть ее точно такь же, какь одівалась его возлюбленная и забывается, наконецъ, до того, что начинаетъ принимать ее за свою «настоящую Валерію». Въ самый решительный номенть, является, однакоже, Валерія настоящая. Въ ночь, следующую за ея пріездомъ, загораются оконных занавъски въ комнать, сосъдней съ ея спальнею. Густавъ тушить пожарь в пользуясь случаемъ, проникаетъ въ комнату, гдв почиваетъ сномъ невинности его Валерія. Увлекаемый страстью, онъ бросается къ ней, хватаетъ ее за руку, но замівчаеть въ этоть моменть на ся пальці обручальное кольцо. Прикосновене этого кольца возвращаеть ему разсудовь. Онь удаляется съ восклюцаніемь: «Я вогу удалиться отъ тебя! Я уважаю тебя, о Валерія! Не забудь этого моего висшаго мужества! Оно заглаживаетъ всъ мон ошибки. Вскоръ посль этой сцени Густавъ умираеть, разумъется, отъ любви, а его Валерія и ея супругь оплакивають его.

Какъ-бы то ни было, но "Валерія" им'вла на первыхъ порахъ большой успъхъ и выдержала нъсколько изданій. Эти виъшніе успъхи книги объяснялись, впрочемъ, не столько ея собственными достоинствами, сколько тою искусною и безцеремонною рекламою, которая при ея появленіи въ свъть была пущена въ ходъ отчасти самою баронессою Криденеръ, отчасти ея друзьями и знакомыми. Между прочимъ г-жа Криденеръ объёзжала самолично всё модные магазины Парижа, разумется incognito, и спрашивала повсюду: шляпы, перья, гирлянды, ленты à la Valerie. Поддерживаемая въ этихъ стараніяхъ нъкоторыми изъ своихъ друзей, она достигла самыхъ невъроятныхъ результатовъ. Не прошло и недели, и вся парижская модная коммерція пом'єшалась окончательно на Valerie; всѣ articles de Paris дълались не иначе, какъ à la Valerie и требованія на книгу возрасли, разум'єтся, въ громадной прогрессін 1).

Не только подкупленная критика, находившаяся въ рукахъ второстепенныхъ и третьестепенныхъ писакъ, но даже и такія литературныя светила тогдашняго общества, какъ m-me Сталь, какъ виконтъ Шатобріанъ, отзывались одобрительно о "Валерін", если и не въ печати, то по крайней мітрів въ салонів. М-те Криденеръ имъла основание торжествовать, но она считала торжество это неполнымъ до тъхъ поръ, пока ея "Валерія" не удостоится милостиваго отзыва изъ устъ того человѣка. предъ которымъ преклонялась вся Франція, изъ устъ Наполеона Бонапарте. Что подобная мысль могла сдёлаться завётною мечтою баронессы указываеть намь наглядиве всего на ея колоссальное тщеславіе и невѣроятное самомнѣніе. Обстоятельство это на первый взглядъ мелочное, имфетъ для насъ еще особое значение. Оно показываетъ намъ какъ падка была ливонская баронесса до знакомства съ великими міра сего, и какъ не стёснялась она въ средствахъ лишь бы обратить на себя вниманіе тъхъ лиць, кои казались ей героями и вершителями судебъ.



<sup>1)</sup> Объ этихъ продълкахъ m-me Криденеръ говорять подробио все ея біографи, не исключал и набожнаго Эйнара.

Рѣшившись проложить своей "Валеріи" путь къ великому властелину Франціи, т-те Криденеръ пустила въ ходъ самыя върныя средства. Ей было хорошо извъстно, что первый консуль любить просматривать въ часы досуга всъ вновь выходящіе романы и что библіотекарь государственнаго сов'ята, Антуано Барбье, обязанъ доставлять ежедневно своему властелину, какъ всѣ литературныя новости по части белетристики, такъ и книги, присылаемыя самими авторами. М-те Криденеръ заручилась расположеніемъ библіотекаря и упросила его положить на читальный столикъ Наполеона "ея Валерію". Первый консуль дъйствительно обратилъ внимание на книгу, но пробъжавъ нъсколько страницъ, отбросилъ ее въ сторону, не поинтересовавшись даже узнать имя автора. На другой день Бонопарте съ досадою замѣтилъ библіотекарю: "Вы кажется забыли, Барбы. что я не люблю романовъ въ письмахъ. Подобныя книги годятся только для женщинъ, которыя не знаютъ на что терять свое время." Эта первая неудача нисколько не обезкуражила т-те Криденеръ, и ея друга библіотекаря. Она взяла другой экземиляръ Валеріи, заказала великольный переплеть и передала его Барбье. Къ книгъ баронесса приложила письмо на имя Наполеона, въ которомъ она просила его принять милостиво твореніе иностранки, избравшей Францію родиною своего сердца. Барьбе положиль роскошный экзепмилярь "Валерію" на столъ и Наполеонъ, привлеченный изящною виѣшностью книги, тотчасъ-же взялъ ее въ руки. Пробъжавъ двъ три страницы, первый консуль убъдился, что онъ имъль уже случай познакомиться съ этою скучною книгою и съ досадою швырнулъ ее подъ столъ. Въ этотъ моментъ бросилось ему въ глаза письмо т-те Криденеръ, но его досада усилилась еще болье, когда онъ ознакомился съ содержаніемъ посланія баркнессы. Съ негодованіемъ позвониль опъ своего библіотекаря п обратился къ нему съ такими словами: "Мнѣ кажется, что бяронесса Сталь обръла наконецъ свою Созію: 1) послъ Дельфи-



<sup>1)</sup> Т. е. своего върнаго рабскаго подражателя, ибо имя Созів встръчается въ произведеніяхъ римскихъ комиковъ, какъ имя върнаго и исполнительнаго раба. Сльдуетъ замътить, что Криденеръ дъйствительно подражала въ своей Валеріи извъстному роману m-me Сталь «Дельфина».

ны-Валерія! Одна стоить другой: тоть же пафось, та-же пустая болтовия. Женщины будуть падать съ наслажденіемъ въ обморокъ при чтеніи этой сентиментальной чепухи. Посов'ятуйте отъ меня этой сумасшедшей Криденеръ, чтобы она писала впредь свои сочиненія по-русски или по-німецки, дабы мы избавились въ будущемъ отъ этой невыносимой литературы." Барбье. какъ человекъ вполне светскій не передаль, разумется, лично баронессв Криденеръ мивнія и совъта своего повелителя, но онъ позаботился сообщить ей эту непріятную новость черезъ посредство другихъ лицъ. Негодованіе "Криднерши" было велико, но она съумвла побороть его въ себв, и рвшилась предпринять еще одну, последнюю попытку. Барбье и на этотъ разъ оказался "самоотверженнымъ ея ковалеромъ". - Третій, еще болъе великолъпный экземпляръ "Валеріи" появился вновь на читальномъ столъ грознаго властелина Франціи, но и Наполеонъ съ своей стороны приняль на этотъ разъ решительныя мъры. Замътивъ опять ненавистную книгу на своемъ столъ онъ тотчасъ же схватиль ее и бросиль въ огонь. "Вы черезъ чурь снисходительны къ печатной бумагь, сказаль онъ на другое утро своему библіотекарю, "отныніз я буду жечь безъ пощады все, что не стоить труда читать. Пусть женщины писательницы освободять меня оть этой работы и бросають сами въ огонь свои сочиненія вмёсть съ своими старыми любовными письмами" 1).

Легко себъ представить, какъ подъйствовала на тщеславную баронессу въсть объ этомъ автодафе! До сихъ поръ она преклонялась предъ Бонапартомъ вмъстъ съ толпою; теперь она возненавидъла его всъми силами своей души. Геній и избранникъ провидънія, благодътель человъчества, превратился теперъ для нея въ адскаго демона, въ "Чернаго ангела," пос-

<sup>1)</sup> Вся эта исторія находится въ извѣстномъ сочиненіи бябліофила Жакоба (La-Croix), стр. 29—34. Жакобъ относился, правда, крайне легкомысленно къ свовмъ источникамъ, пренебрегалъ самыми основными правилами критики и наполнялъ свою книгу вымыслами и басими, но въ данномъ случаѣ, и разсказъ его не явшенъ большой доли вѣроятности, такъ какъ онъ находится въ полиѣйшемъ соотвѣтствіи съ характеромъ дѣйствующихъ лицъ, особенно Наполеона. Жакобъ увѣрлетъ, впрочемъ, что онъ получилъ это свидѣтельство отъ современника, человѣка вполиѣ безпристрастнаго, чуждаго de toute malveillance.

ланнаго для наказанія людей. Она не могла оставаться долье въ резиденціи этого демона зла. Парижская почва, столь воспріимчивая ко всякаго рода сплетнь, горьда у нея подь ногами. Она убъжала изъ родины своего сердиа, по справелливому опасенію сдёлаться-смёшною и бёжала на свою настоящую родину, въ Лифляндію. Только здісь, въ ливонской глуши, въ отцовскомъ имъніи Коссъ, среди еловыхъ льсовъ в въ обществъ "полуварваровъ" могла забыть баронесса, хотя на время, свое горе, только здёсь могло успоконться хотя нёсколько ея оскорбленное самолюбіе. М-те Криденеръ вела теперь совершенно уединенную жизнь, она избъгала даже мъстнаго общества и проводила время почти исключительно съ своею дочерью. Молоденькая Жюльета, по случаю своей конфирмаціи, занималась усердно закономъ Божіимъ подъ руководствомъ мъстнаго проповъдника. М-те Криденеръ поль вліяніемъ томившей ся тоски, а можеть быть, просто оть бездълья, принимала дъятельное участіе въ ея занятіяхъ. Оня повторяла вмѣстѣ съ нею катихизисъ, прочитывала различния религіозныя книги и брошюры, и находила даже по временамъ удовольствіе въ набожныхъ бесёдахъ съ пасторомъ. Причини чисто внъшнія, не имъвшія, очевидно, ничего общаго съ настоящимъ религіознымъ пробужденіемъ, играли большую роль въ подготовлявшемся въ ней переворотъ. И съ нею начинало повторяться то, что совершалось уже столько разъ съ другими блестящими дамами большого свъта. И для нея наступила пора, когда принужденная отказаться отъ любви земной, она начала искать занятій и спасенія въ любви небесной. У подобныхъ дамъ любовь небесная представляетъ впрочемъ не мало аналогій съ любовью земной. "Галантныя дамы", замъчаетъ Saint-Evremond, посвящающія себя "милому Богу", приносять Ему обыкновенно изношенную душу, ищущую занятів. Ихъ набожность можно назвать новою страстью, и ихъ нъжное сердце, въ порывъ самаго покаянія, мъняеть лишь предметь своей любви" 1). Несомивнно, что и m-ие Криденеръ пришля

<sup>1)</sup> S.-Evremond, «Que la devotion est le dernier de nos amours» Cm. A. Fournier, Historische Studien und Skizzen, crp. 340.

къ религіозному настроенію, главнымъ образомъ, подъ вліяніемъ тахъ неудачъ, которыя постигли ее сначала на галантномъ, а затемъ и на литературномъ поприще. Ея набожность начала проявляться все съ большею и большею силою съ того момента, когда она потерића поочередно fiasco и въ и въ поэзіи. Ей начало вдругь представляться, что она любила и прежде "милаго Бога", что она написала свою "Валерію", главнымъ образомъ, для того, чтобы развить и въ другихъ тъ религіозныя чувства, которыя внушало ей само небо. Да, впрочемъ, нельзя отрицать, что извъстнаго рода набожность проявлялась въ т-те Криденеръ очень давно, чуть не съ детскаго возраста. Еще въ ранней молодости она сошлась съ какою-то католическою монахинею, и проводила вмёстё съ нею целые часы въ набожныхъ упражненіяхъ. Занятая своими любовными успъхами, она возсылала предъ алтаремъ такія молитвы, "Благій Боже! даровавшій мив мою сестру и моего возлюбленнаго, я люблю, я почитаю Тебя" 1).

Спрашивается, чёмъ-же отличалась новая набожность баронессы, обнаруживавшаяся послъ ея такъ называемаго обращенія, отъ набожности прежней? Намъ кажется, что все различіе сводится въ данномъ случав не къ качеству, а къ количеству. Если въ прежнія эпохи жизни т-те Криденеръ религіозность прорывалась лишь по временамъ и подавлялась иными аффектами и страстями, то теперь она взяла окончательно верхъ надъ всеми иными движеніями души и сделалась настроеніемъ господствующимъ. Но характеръ этой религіозности не измънился ни мало и продолжаль носить на себъ тотъ же чисто субъективный и страстный характеръ. "Обращенная", "просвъщенная" Юлія Криденеръ говорить съ своимъ Богомъ тёмъ же языкомъ любви, которымъ говорила она и прежде. "Какъ могу выразить я", восклицаеть она въ одномъ изъ своихъ писемъ, относящихся къ эпохъ "просвъщенія", "нъжность моего сердца, какъ изобразить потокъ моихъ слезъ, какъ высказать то, чфмъ проникнуто все мое существо, когда я несчастный земной червь, чувствую себя столь любимымъ. Надняхъ я говорила

<sup>1)</sup> CM. A. Fournier, Historische Studien und Skizzen, crp. 340.

своему Господу: что могу сказать я Тебѣ, мой возлюблений. О, еслибы я могла превозгласить по всему свѣту, по всых небесамъ, какъ горячо я люблю Тебя!" 1).

Въ чемъ состояло, однакоже, обращение т-те Криденерь. которому накоторые изъ ея біографовъ придають такое осбенное значеніе 2). Строго говоря, и это обращеніе представляеть собою явление самое заурядное. Основнымъ мотиволь является и туть, какъ въ сотняхъ и тысячахъ подобныхъ же исторій.—страхъ передъ смертью. Разсказывають, что барьнесса была случайною свидътельницею внезапной смерти 03ного изъ своихъ знакомыхъ, а некоторые прибавляютъ даже. что этотъ знакомый быль последнимъ предметомъ ея жиной любви 3). Какъ бы то ни было, но этотъ случай произвельна баронессу впечатльніе потрясающее. Пораженная ужасомь, она вдругъ прониклась сознаніемъ своей грѣховности. Свѣтъ и зиди, и всв прежніе кумиры ея страсти сдвлались для нея ненавистными. Всецъло отдалась она своимъ размышленіямы чувству глубокаго раскаянія. Она заперлась въ своей комвать и въ теченіе долгаго времени не хотѣла видѣть никого. н чисключая и своей дочери 4). По прошествіи нъсколькихъ недъль, баронесса поръшила, однакоже, выйти на свъжій воздухъ. При этомъ случав ей понадобились башмаки, но говерять набожные біографы, таковыхь не оказалось (?). Пришлось послать за башмачникомъ. Пока онъ снималь мфрку, баровесса не хотъла даже смотръть на него и закрыла себълщо руками. Но вдругъ башмачникъ обращается къ ней съ какшь

<sup>1)</sup> CM. A. Fournier, Historische Studien und Skizzen, crp. 341.

<sup>2)</sup> Подробности объ обращении m-me Криденеръ см. въ особенности у с Eynard, Vie de madame Krudener. Т. I, стр. 149—150.

<sup>3)</sup> Eynard замъчаеть по этому поволу: C'etait un de ces hommes dans la foule de ses adorateurs, que sa coquetterie agaçant avait distingué. Eynard. Vie de M. m. Krudener, T. I, стр. 151.

<sup>4) «</sup>Судъ Божій вступиль въ ея душу и наподняль ее несказаннымъ ужасом Ей казалось, что ей грозить каждую минуту внезапная смерть, безъ покалей безъ причащенія. Дневной свѣть наводиль на нее страхъ. Она заперыясь въ сачей комнать, она тщательно закрыла всъ отверстія, чрезъ которыя могь би проникнуть свѣтъ. Опасаясь, что смерть сразить ее на пороть ея дверей, она во ръшалась переступить черезъ него. Такъ прошло нѣсколько недъль. «Son сегуези ctait affecté et sa santé cruelement èbranlée». Eynard, Т. I, стр. 151.

то вопросомъ. Чтобы отвътить ему, баронесса, должна открыть лице. Она смотритъ на мастера и поражается невольно, какимъ то радостнымъ, сіяющимъ выраженіемъ его физіономіи. "Другъ мой! вы счастливы" спрашиваетъ его баронесса. "Да я счастливъ, отвъчаетъ башмачникъ, ибо я сознаю, что я искупленъ кровью І. Христа." Баронесса была поражена этими словами 1).

Вдумываясь въ ихъ смыслъ, она пришла къ убъжденію въ ничтожествъ своихъ собственныхъ силъ, въ суетности и тщетъ всвух своихъ дъяній и стремленій, и въ необходимости полнаго возрожденія своего внутреннъйшаго существа. Она старается теперь прежде всего проникнуться тою же самою безпредъльною върою въ Божественнаго ходатая І. Христа, которая впервые предстала передъ нею вълицъ простаго ремесленника. Она узнаетъ, что ея башмачникъ принадлежитъ къ небольшой общинъ геренгутеровъ, образовавшейся первоначально въ Ригъ и распространившейся отсюда въ различныхъ мъстностяхъ Ливоніи. Оказалось между прочимъ, что геренгутеры пользовались покровительствомъ пастора Шварца, домашняго друга семьи Фитингофовъ 2). Г-жа Криденеръ сдълалась немедленно ревностною сторонницею геренгутерскихъ мнѣній. Она начала посѣщать братскія собранія 3) и бесѣды. изучила сочиненія гр. Цинцендорфа и съ пламеннымъ рвеніемъ предавалась то чтенію библіи, то внутреннему религіозному созерцанію. Любовь ко Христу всецьло заполонила ея существо. Подобно всъмъ другимъ братьямъ, она подвизалась не въ одной только молитећ и созерцаніи, но и въ добрыхъ ділахъ, хорошо памятуя при этомъ, что всякое внѣшнее благо-



<sup>1)</sup> Вся эта ивсколько комическая исторія, снабжена набожными комментаріячя, находится у Эйнара, Т. І., стр. 152.

<sup>2)</sup> CM. Mühlenbeck, Les origines de la Sainte-Alliance, ctp. 76.

<sup>3)</sup> Особенно близко сошлась m-me Криденеръ съ нѣкоею m-me Блау, о коей она выражается такимъ образомъ въ одномъ изъ своихъ писемъ: «Никогда, въ теченіи всей моей жизни не встрѣчала и такого счастливаго существа, какъ она. Она съ жаромъ желаетъ смерти, по лишь дли того, чтобы освободиться отъ грѣха; она убъждена, что она будетъ наслаждаться невыразимымъ небеснымъ счастіемъ съ своимъ Спасителемъ и Богомъ, но она полчиняется его волъ и не требуетъ смерти». Эйнаръ. Т. I, стр. 154.

честіе и добрыя діла, соділываемыя въ смыслії плоти, не ведуть ко спасенію, ибо не достаеть имъ духа. Постоянное сосредоточеніе на одніхть и тіхть же мысляхь и страствая экзальтированность ея натуры, довели ее вскорії до того состоянія, къ которому стремились такъ неустанно всії мистики. И она начала ощущать въ себії способность къ тімь внутрениимь откровеніямь, при наступленіи которыхь она забывала весь міръ, когда она могла прозріївать въ будущее и приходить въ общеніе съ самимъ Божествомъ.

Очевидно, что экзальтированная баронесса не могла удержаться на той срабнительно низменной почев, на которой пребывало большинство моравскихъ братьевъ и гернгутеровъ. Ей казалось, что она достигла высшей степени просвътленія, что она должна занять выдающееся мъсто въ сонмъ върующихъ. и что если другіе могуть только молиться и вфрить, то ова можетъ прозрѣвать и пророчествовать. Сама не замѣчая того. она поддавалась вновь тому духу суетнаго тщеславія, который руководиль и всёми ея прежними дёйствіями и стремленіями. Этотъ духъ не давалъ ей покоя и теперь, точно такъ же какъ не даваль и прежде. Подстрекаемая этимъ духомъ, она не могла оставаться долго въ той скромной средь, гдь, по собственному ея признанію, она впервые познала Христа. Странствующая жизнь сдёлалась ея привычкою. Она вновь возвратилась къ ней, правда, съ иными цёлями, но въ сущности въ силу тъхъ же основныхъ побужденій своей натуры. Если премде она бродила по свъту, разыскивая сначала все новыхъ в новыхъ поклонниковъ своей красотъ, а затъмъ почитателей своего литературнаго таланта, то теперь она вдетъ въ Германію 1), во-первыхъ, для того, чтобы ознакомиться лично съ столнами и представителями новой мистической церкви, а вовторыхъ и для того, чтобы заставить говорить о себф въбольпіомъ и маломъ свёть, чтобы испытать свои силы на новомъ для нея поприщъ религіозной экзальтаціи и восторженнаго мистицизма.



Предлогомъ къ побъдкѣ послужили и на этотъ разъ разстроенные верви См. Эйнаръ. Т. I, стр. 159.

Имъя постоянно въ виду эти основные мотивы, мы легко поймемъ всѣ дальнъйшія перипетіи какъ во внъшней, такъ и во внутренней жизни г-жи Криденеръ. Мы поймемъ прежде всего это въчное безпокойство, эту неискоренимую склонность къ перемънъ мъста и общества, это старание проникнуть во всв глубины и высоты жизни, заставить говорить о себъ повсемъстно, привлечь внимание и самой высшей и самой низшей общественной среды. Прежде всего мы встръчаемъ баронессу среди общинъ Моравскихъ братьевъ и гернгутеровъ въ Силезіи и Лузаціи. Она попадаеть и туть въ небольшой аристократическій кружокь, преимущественно дамскій 1), проникнутый вдеями Цинцендорфа и Юнга Штиллинга. Встръченная сначала съ недовъріемъ вслъдствіе своей крайней экзальтаціи, она усп'яваеть, однакоже, пріобр'всти всеобщія симпатів подвигами истинно христіанской любви, неусыпными заботами и уходомъ за больными и страждущими 2). Гораздо вфрифе аристократическихъ дамъ отнеслись къ т-те Криденеръ главы и апостолы гернгутерской общины. Они опасались ея стремленій сдёлаться во что бы то ни стало, чёмъ то особеннымъ, какою то выдающеюся христіанкою; они даже предостерегали ее отъ подобныхъ стремленій. «Отправляйтесь къ Юнгу», сказаль ей одинь изъ апостоловъ секты, Баумейстеръ, «но скажите ему отъ моего имени, чтобы онъ не стремился сдёлать изъ васъ чрезвычайгой христіанки» 3).

Совътъ во всякомъ случаъ неудачный, и крайне нежелательный для самой Криденеръ. Тщеславная женщина только и стремилась ко всему особенному, чрезвычайному, необычному. Уже въ этотъ первый періодъ своего просвътленія она сходилась по преимуществу съ людьми крайними, съ экзальтированными фанатиками, полусумаспедшими, визіонерами,

<sup>1)</sup> Между прочимь, мы встръчаемь тугь графиню ф. Вертерь, графиню ф. Гогенталь и двухъ ея племянищь. Mühlenbeck, стр. 91.

<sup>2)</sup> Особенно заботливо ухаживала m-me Криденеръ за молодою русскою дамою, внезапно потерявшей своего супруга. Mühlenbeck, стр. 91.

<sup>3)</sup> Dites bien à Jung, de la part de moi Baumeister, qu'il se garde de faire de vous une chrétienne extraordinaire. Mühlenbeck. стр. 92.

самозванными пророками. Она не могла даже найти полнаго удовлетворенія въ обществ'в Юнга-Штиллинга. Правда, она относилась къ нему съ величайшимъ уважениемъ и горячивъ почитаніемъ, какъ къ своему наставнику, усердно внимала его поученіямъ, но она не въ состояніи была заимствовать отъ него то, что составляло главную и важнъйшую сущность и его натуры, и его религіознаго міросозерцанія. Пламенкая дюбовь Юнга, чуждая всякаго тщеславія, была недоступна для нея. Его спокойное, твердое и ровное настроеніе, его непоколебимая въра въ верховнаго божественнаго ходатая І. Христа. не могла также привиться всецьло къ ез крайне подвижной, экзальтированной, суетливой натурь. Ее привлекала къ Юнгу только одна. чисто мистическая сторона его міросозерцанія. Если Юнгъ считаль себя способнымъ къ созерцанію высшаго міра, если онъ приходиль по временамь въ экстазъ, если для него наступали, по его мивнію, моменты окровевія. то именно только эти стороны его внутренней жизни и дълали его въ глазахъ Криденеръ, человъкомъ чрезвычайнымъ, достойнымъ изученія и последованія 1). Но такъ какъ этими свойствами далеко не исчерпывался внутренній міръ Юнга, то неудивительно, что въ концъ концевъ т-те Криденеръ могла сделаться лишь крайне одностороннею ученицею знаменитаго филантропа и мистика, усвоить себъ лишь одни крайнія увлеченія изъ его міросозерцанія. Юнгъ Штиллингъ, кроткій, глубоко вірующій, смиренный христівнинь и самоотверженный филантропъ, остался чуждъ для Криденеръ, она знала лишь Юнга какъ мистика и духовидца.

На ряду съ Штиллингомъ и помимо его, m-те Криденеръ искала общенія и съ людьми иного рода. Экзальтированные визіонеры и субъекты, смёло выдававшіе себя за пророковъ особенно привлекали ее. Она розыскивала такихъ пророковъ повсюду, готова была спуститься, ради ихъ, въ самые низшіе слои общества. Уже весною 1807 г. m-те Криденеръ сблизилась въ Кенигсбергъ съ однимъ изъ такихъ субъектовъ.



<sup>1)</sup> Что именно эта, а не какая либо другая сторона Юнга особенно иривлекала Криденеръ,—въ этомъ согласенъ и Эйнаръ. Т. I, 174—175.

простымъ крестьяниномъ, по имени Адамомъ Мюллеромъ 1). Мюллеръ сообщилъ баронессъ, что онъ пришелъ издалека, что онъ бросиль свою жену и детей и явился въ Кенигсбергь для того, чтобы возвестить волю Бога никому иному, какъ королю прусскому. Виденія Мюллера начались, по его словамъ, еще въ 1805 г. за иять дней до Рождества Христова. Какая то особа, вся въ бъломъ, явилась ему в возвъстила ему, что въ скоромъ времени должна вспыхнуть война между Россіей, Пруссіей и Франціей. «Не говори никому, объ этомъ!» сказало виденіе. Черезъ годъ новая галлюцинація. Явился лотъ же бълый образъ, но на этотъ разъ онъ держаль иную ръчь. «Иди, Мюллеръ», говорилъ онъ, «къ королю, да обратится онъ самъ на путь истины и да обратить свой народъ! да ищеть онъ милости у Всемогущаго и да покается въ своихъ прегръщеніяхъ. Скажи ему, чтобы онъ не полагался ни на мужество своихъ солдатъ, ни на множество своихъ союзниковъ. Возвести ему, что онъ долженъ ожидать помощи ни отъ кого иного, кромъ Бога живаго». Спустя иятнадцать дней последовало новое виденіе, какой-то седовласый, величественный старецъ предсталъ передъ Мюллеромъ, онъ держалъ въ рукахъ книги ветхаго и новаго Завъта. Старецъ раскрылъ книгу ветхаго Завъта и прочелъ громкимъ голосомъ изъ пророчества Исаін главы 52-65. Затемъ онъ сказалъ: «Иди, новтори королю все, что слышаль сейчась. Передай ему отъ имени Предвъчнаго, чтобы онъ поступаль впредь, согласно Писанію. Да освятить онъ субботу и да возвратится къ Богу своему. Пусть онъ покорится волъ Всемогущаго и французы будуть разсвяны, подобно тому, какь разсвеваеть ветерь легкую солому. Предвічный проявить чудеса свой, король увидить бъгство своихъ враговъ и Франція будеть раздълена между царями народовъ. Если-же король не подчинится велвніямъ Господа, то возв'ясти ему, что къ бичу войны присоединатся бичь чумы и бичь голода. Мюллерь не довфряль своимъ слабымъ силамъ. Объятый недоумвніемъ и страхомъ,

<sup>1)</sup> Объ Адам'в Мюллер's, его виденіахъ и пророчествахъ см. Mühlenbeck, Etnde sur les origines de la Sainte Alliance, стр. 89—90.

онъ медлилъ повиноваться веленію свыше. Тогда явился къ нему черезъ нъсколько дней какой-то чудесный юноша, гибыный и грозный. «Пролитая кровь падеть на главу твою», сказаль онъ ему. «Иди же, и явись къ королю! Чего боишься? Предвъчный будетъ руководить шагами твоими! Ты пройдешь невредимый среди сражающихся полчищъ, и само море во всей своей ярости безсильно будеть причинить тебъ какой либо вредъ. Ступай же! не бери съ собою денегъ! возьми лишь одинъ хлъбъ для твоего пропитанія! Господь блюдеть надъ тобою! И Мюллеръ отправился въ путь. Онъ добрадся до Кенигсберга и сообщиль здёсь о своихъ виденіяхъ г-же-Криденеръ. «Я буду говорить съ королемъ», объявилъ онъ въ заключение своего разсказа, «буду навърное. Я не страшусь техъ, кои могутъ убить только тело мое. Да познають всъ, что Бонапартъ-кара, посланная на людей самимъ Предвфинымъ .

Насъ не интересуеть въ данномъ случав исходъ миссів Мюллера и намъ неизвъстно, какое впечатлъніе произвели его рфчи на короля. Мы отмфчаемъ лишь тотъ фактъ, что откровенія «Пророка» не остались безъ вліянія на впечатлительную т-те Криденеръ, что подъ вліяніемъ Мюллера. она сама прониклась духомъ пророчества. Этотъ духъ сказался несомивнно при ея свиданіи съ королевою прусскою Луизою, въ апрълъ мъсяцъ того-же злополучнаго для несчастной королевы 1807 года. Луиза, давно знавшая т-те Криденеръ, приняла ее не только любезно, но и сердечно. «Ахъ. какъ много перенесла я съ техъ поръ, какъ мы виделись въ последній разъ», сказала она, обпимая т-те Криденеръ.-«О, кто не страдалъ за это время, Ваше Величество, отвъчала Криденеръ, но часто страданія приносять намъ великое благо. У Королева заговорила о Валеріи, расхвалила достовиства романа, ръчь перешла затъмъ на войну и на будущій миръ. М-те Криденеръ свободно высказывала свои мижнія по всвиъ затрогиваемымъ вопросамъ. Она заметила, что королева, подобная по своей вившности ангелу, не должна быть доступна чувствамъ ненависти, что подобныя чувства ужаснъе самихъ бъдствій, причиняемыхъ Бонапартомъ. Она ска-

зала далбе, что и самъ Наполеонъ достоинъ сожалбнія. «Онъ не можетъ считаться счастливымъ, и онъ въ свою очередь будеть унижень». «Какъ, со своими двумя стами тысячь человъкъ?» замътилъ кто-то изъ присутствующихъ. «Именно, со своими двумя стами тысячь! отвъчала т-те Криденеръ, до сихъ поръ его арміи не сдълали еще ничего особеннаго!> «Ничто такъ не желательно, какъ миръ, но только миръ прочный» заметила королева. — «Уверяю Васъ, мадамъ, сказала Криденеръ, что мы слишкомъ ограничены для того, чтобы предвидъть то, что случится черезъ два года». Королева, нередаеть очевидица, была сильно взволнована. Она не могла слышать равнодушно о Бонопарте и французахъ. М-те Криденеръ старалась успоконть ее, хотя и неоднократно противоръчила ей. «Простите меня, Ваше Величество, сказала она, но когда топоръ занесенъ уже сюда, при этомъ она показала на свою шею, тогда правда для меня дороже всего на свѣтѣ» 1).

Мы придали бы слишкомъ большое значеніе m-me Криденеръ и ея полупророческимъ полуутъщительнымъ словамъ, еслибы стали утверждать, что ея ръчи произвели сильное впечатлъніе на Луизу, что онъ помогли королевъ перенести тяжелыя испытанія, обрушившіяся на нее. Не смотря на свою искреннюю религіозность, королева Луиза стояла во всъхъ отношеніяхъ на почвъ религіи положительной и уже по одному этому не могла поддаться вполнъ вліянію m-me Криденеръ. Королева была върная послъдовательница евангелической церкви и пламенная прусская патріотка. М-me Криденеръ, послъ своего просвъщенія, оторвалась отъ всякой положительной церкви, и ея новая мистическая редигія отли-



<sup>1)</sup> Всё подробности объ этомъ свиданіи Криденеръ съ королевою Луизою находятся въ дневнике дочери m-me Криденеръ, бывшей свидетельницею свиданія. Следуетъ, впрочемъ, заметить, что вопросъ объ отношеніяхъ Криденеръ къ королеве остается и по сіе время довольно темнымъ, такъ какъ важивищій памятникъ этихъ отношеній остается до сихъ поръ неизданнымъ. Мюленбекъ говоритъ: "La correspondance de la reine Louise avec la baronne de Krüdener a eté conservée. Elle est dèposé au ministère russe des affaires ètrangères». См. Mühlenbeck, стр. 85. Сколько намъ известно, ни одинъ изъ изследователей не воспользовался до сихъ поръ этою корреспонденцією.

чалась прежде всего характеромъ чисто индивидуальнымъ. Королева върила въ Бога Евангелія, она не пыталась постигнуть то, что по самой сущности своей не доступно разуму человъческому; Криденеръ въровала только въ Бога своихъ личныхъ откровеній, она воображала что все сверхъестественное и сверхъ-чувственное доступно и понятно ей, и, опираясь на свое мнимое всевъдъніе, отваживалась пророчествовать о будущемъ. Луиза была убъждена, что пора бъдствій и испытаній должна миновать съ теченіемъ времени, что все должно изм'вниться къ лучшему, и эта ея надежда основывалась исключительно на ея въръ въ Всеблагаго Творца 1). Она полагала далве, что улучшение въ двлахъ земныхъ должно произойти посредствамъ общихъ усилій вірующихъ, добрыхъ людей. Криденеръ вмѣстѣ съ другими хвліастами и фанатиками ожидала какого-то вмешательства высшей силы въ дъла земныя, она занималась толкованіемъ темныхъ мъстъ Откровенія Іоанна Богослова в опредъляла съ математическою точностью срокъ наступленія тысячелізтняго царства Божія на земль. Королева непавидьля Наполеона, какъ патріотка, Криденеръ относилась къ нему съ ненавистью въ силу своего оскорбленнаго самолюбія. Королева была убъждена въ непрочности Наполеонова владычества,



<sup>1)</sup> Bechon 1808 r. Aynza nucaja choeny otny: Gewiss wird es besser werden: das verbürgt der Glaube an das vollkommenste Wesen. Aber es kaun nur gut werden in der Welt durch die Guten. Deshalb glaube ich auch nicht, dass der Kaiser Napoleon Bonaparte fest und sicher auf seinem, jezt freilich glänzendem Thron ist. Fest und ruhig ist nur allein Wahrheit und gerechtigkeit, und er ist nur politisch, dass heisst klug, und er richtet sich nicht nach ewigen Gesetzen, sondern nach Umständen. Sie sehen wenigstens... dass sie auch im Ungluik eine fromme ergebene tochter haben und dass die Grundsatze christlicher Gottesfurcht, die ich Jhren Belehrungen und Jhrem frommen Beispiel verdanke, ihre Früchte getragen haben». См. Mühlenbeck, стр. 85. Изъ этихъ подлинныхъ словъ кородевы видно исно, что ея религіозность, коренививлея на почав положительних перковныхъ върованій, не нивла ничего общаго съ инстическими и экзальтированными порывами г-жи Криденеръ. Понятно после этого, что религозность Аувзы развилась вовсе не подъ вліяніемъ Криденеръ. Луиза, воспитанная въ дух христіанства, была всегда върующею женщиною; ей не было надобности каяться и обращаться на путь истины. Она была всегда превосходною матерью, любащею, върною женою, доброю воролевою, и т-те Криденеръ не могла слъдовательно наставлять ее на путь истины и спасенія.

главнымъ образомъ потому, что оно было основано не на началахъ истины и справедливости, а на началахъ политическаго оппортунизма и насилія. Криденеръ считала Наполеона воплощеніемъ зда, чернымъ ангеломъ, апокалипсическимъ звѣремъ и предсказывала единственно на этомъ основаніи его близкое и страшное паденіе. Такія мнѣнія, не смотря на всѣ точки соприкосновенія между ними, представляли въ сущности очень мало общаго. Во всякомъ случаѣ, влінніе тем Криденеръ на королеву прусскую Луизу могло быть лишь временное, случайное и скоропреходящее.

Съ тъхъ поръ, какъ Ю. ф. Криденеръ ступила на скользкій путь мистицизма и индивидуальнаго откровенія, поступки ея и ръчи все болье выходили за предълы здраваго разума. Она начала вращаться въ кружкахъ, проникнутыхъ піэтизмомъ и полоумными хиліастическими идеями. Шарлатаны фанатики, самозванные пророки, пророчицы сдълались ея любимымъ обществомъ 1). Она върила на слово этимъ людямъ и чудесамъ, совершаемымъ ими; сама не замъчая того, она поддавалась ихъ вліянію—и покорно слъдовала за ними, воображая, что она руководитъ ими. Потерпъвъ неудачу въ высшихъ сферахъ общества, замътивъ, что люди свъта относятся къ «ея новой въръ» съ недовъріемъ и снисходительною улыбкою, она ръшила спуститься въ болье низтія сферы жиз-



<sup>1)</sup> Въ числъ такихъ шарлатановъ-фанатиковъ не послъднюю роль въ жизни тем Криденеръ, разыграль извъстный Іоаннъ Фридрихъ Фонтель, сначала революціонеръ и санкюлоть, а затімь набожный пасторь, восторженный мистикь н пророкъ. Человекъ этотъ дошелъ въ своемъ шарлатанизме, а можетъ быть, и ослениения до того, что началь приписывать себе даже дарь чудесь. Онь нашель себъ достойную помощенцу въ лицъ невъжественной, но при томъ крайне нервной и въ высшей степени экзальтированной крестьянки, Марін Куммеръ. Она была родомъ изъ Клеебронна, въ Виртембергъ, вела свитальческую жизнь, вращалась въ средъ фанатиковъ и ханжей и вообразила себя, наконецъ, пророчицею. По временамъ она приходила въ экстазъ и разсказывала, что въ такія минуты, ангелы несходили въ ней и отдавали ей привазанія. Говорили, что нногда она предсказивала событія, которыя и происходили потомъ въдъйствительности. Она обладала также способностію дальновиденія. Всего изумительнее, что во время своихъ экстазовъ она говорила правильными и изящнымъ языкомъ, тогда какъ въ обычное время она объяснялась на провинціальномъ жаргонъ. Подробности о Марін Куммеръ см. у Мюленбека, стр. 12-36.

ни, отвернуться отъ дворцевъ и обратиться къ хижинамъ. Она превратилась въ народную праповъдницу, и вся ея дъятельность пріобрівла вслівдствіе этого своеобразный демократическій оттівнокъ. Высокіе, знатные, богатые, отказывались візрить въ близкій конецъ света, возвещаемый т-те Криденерь. именно потому, что имъ жилось очень хорошо въ этомъ свъть. Тыть охотные прислушивались къ ея проповыдамь быняки, люди обиженные судьбою и счастіемъ. Для пролетаріевъ языкъ новой пророчицы быль и доступенъ и убъдителенъ. Въ своихъ проповъдяхъ и посланіяхъ она льстила самолюбію б'йдныхъ, разражалась грозными тирадами противъ богачей и въ пламенныхъ впраженіяхъ говорила о христіанскомъ братствъ и равенствъ. «То было, выражается однъ изъ новъйшихъ біографовъ Криденеръ, настоящее провозглашеніе соціализма, умфреннаго христіанскою вфрою в окутаннаго облаками мистической любви» 1).

Въ чемъ состояла, однакоже, новая религія, это усовершенствованное христіанство теме Криденеръ? Прямой отвътъ на подобный вопросъ, едвали возможенъ, уже по той простой причинъ, что въ религіи Криденеръ не было ничего точнаго и строго формулированнаго. Ея нравственныя и религіозныя иден поражають именно прежде всего своею неопредъленностью, темнотою и фантастичностью 2). Первородный гръхъ п гръхопаденіе перваго человъка, противоположность между силою Божественною и силою демоническою, таинство искупленія и торжество всепрощающей, Божественной любви, вотъ повидимому, тъ пункты въроученія, которые являются и у нея исходными точками, основами, на которыхъ она пытается построить свои фантастическія пророчества. Въ какую форму облекала она свои поученія и свои изліянія, объ этомъ можно судить по слъдующему образцу:



<sup>1)</sup> Jacob, Bibliophile, M-me de Krudener, Ses Lettres et ses ouvrages inedits, 3 idition, 1881 r., crp. 50.

<sup>2)</sup> Авторъ біографіи Криденеръ въ Biographie des Contemporains такить образомъ опредъляеть сущность върованій Криденеръ «Sa doctrine fondomentale etait, à quelques egards, celle des methodistes, savoir: la necessité d'une Regeneration, opérée par la grâce efficace, sans secours humaine». Намъ кажется. что это опредъленіе не выясняеть всей своеобразности «религіи» Криденеръ.

«О бездна паденія! 1) ночь б'ядствія и ужаса! Кто отважится поднять съ васъ покровъ, наброшенный Всемогущимъ? Смерть и гръхъ соткали его, отъ ихъ объятій родились печаль, страданіе и ужасное отчаяніе. Не было болье дня: свътъ, жизнь и любовь не бросали болъе своихъ лучей на человъка. Любимецъ Бога сдълался рабомъ демона; осужденный бытлець, брошенный на землю, низвергнутый въ мірь преступленій безуміемъ гръхопаденія. Но, развъ милосердіе можетъ перестать быть имъ самимъ? Нътъ, неутомимая. нзобрътательная любовь наказываеть лишь для того, чтобы исправлять, изгоняеть лишь для того, чтобы призвать къ себъ вновь изгнанныхъ. Что говорю я? Она не изгоняеть вовсе. Рабъ гръха низвергъ самого себя. Самымъ тяжелымъ страданіемъ для него явилось обладать жизнью; онъ не въ состояніи быль вынести ея вида; порча охватила его; онь нуждался въ убъжищъ, гдъ прахъ могъ смъщаться съ прахомъ, въ гробницъ, дабы воспріять смерть, носимую уже имъ въ своихъ недрахъ. Онъ не могъ оставаться тамъ, где все было любовь и живое слово. Какъ море выбрасываетъ трупы, такъ горячее дыханіе жизни гнало предъ собою того, кто превра-

<sup>1)</sup> Образецъ того, что сама Криденеръ называла meditation, мы беремъ изъ цитированнаго нами выше сочиненія библіофила Жакоба, стр. 51—55. Замътимъ при этомъ, что вст meditations Криденеръ написаны по французски. Въ переводт на другой языкъ, эти оригинальныя изліянія теряютъ, по справедливому замъчанію Фурніе, стр. 341, свое главное достоинство, блестящую дикцію.

Приводимъ часть отрывка въ оригиналь: O abîme de la chute! Nuit de désastres et d'horreur! Qui ose soulever votre voile redoutable! Il est entre Dieu et nous. La mort l'a tissé, et le Péche en est l'artisan qui a travaillé à sa funeste trame. Sous ces arides mains, sont nés la douleur, la souffrance, l'horrible désespoir. Il n'y avait plus de jour: la clarté, la vie et l'Amour ne jetaient plus leur rayons sur l'homme.

Le favori de son Dieu était devenu l'esclave du démon, un proscrit errant, fugitif, lancé sur la terre des crimes, ou l'avait précipité le delire de la chute. Mais la miséricorde peut elle cesser d'être elle même? Non: l'industrieuse charité d'un Dieu ne punit que pour corriger, n'exile que pour pouvoir ramener un jour l'exilè. Que dis-je? elle n'exile point: l'esclave du peché s'est précipité lui même; sa plus terrible souffrance eut eté la domaine de la vie: il n'en pouvait supporter la vision; la corruption l'avait atteint: il lui fallait un asile où la poudre pût se mèler avec la poudre, et un sépulcre pour recevoir la mort qu'il portait en son sein. Tout le rejettait, là ou tout etait Amour, Parole vivant qui le consumait. n. r. g.

тился въ преступника, лишеннаго своего званія, утратившаго органы высшей жизни, жизни божественной, дарованной ему непосредственно его Богомъ, неспособнаго созерцать болье свыть сверхъестественный. Сынь грыха, жертва грыхопаденія, не могь обитать долже въ раю, не могь сохранить легкое прозрачное тело, гармонировавшее со всёмъ окружавшимъ его твореніемъ. Богъ даль ему и его спутницъ одежди изъ звериныхъ шкуръ и земля, проклятая грехопаденіемь, приняла отвергнутаго. Въ потъ лица своего долженъ омлъ добывать себъ пропитание изъ этой земли тоть, кто быль царемъ творенія. Стихін, окружавшія его, сділались озлобленными свидетелями его неповиновенія. Хаось, опустошенный ангеломъ мрака, сдёлался его темницею. Но, о, Божественное милосердіе! Эта самая темница, назначенная Тобою для человъка, должна была тысячью голосовъ утфшать, наставлять и возвращать его къ Тебъ. Ты ниспослало дыханіе жизни и прелесть красоты въ мертвыя письмена окаменъвшаго міра, бывшаго лишь тёнью міра, окружавшаго его прежде, ниспослало для того, чтобы обратить его взоръ къ Тому, Кого оскорбиль онъ.

Само собою понятно, что не въ такихъ риторическихъ в притомъ темныхъ изліяніяхъ заключалась та притягательная сила, которую обнаруживала, несомивнно, т-те Криденерь на многихъ изъ своихъ современниковъ. Ея соверцанія, отрывокъ которыхъ только что приведенъ нами, назначались лишь для избранныхъ; въ нихъ заключалась, такъ сказать, внутренняя, философская сторона ея ученія. На людей обычныхъ. на толпу, т-те Криденеръ дъйствовала иными способами: во первыхъ, своею, чтобы тамъ ни говорили, дъйствительно. истинною христіанскою жизнію, своими подвигами безкорыстнаго христіанскаго милосердія и, наконецъ, своими пророчествами. Эти пророчества носили на себъ характеръ универсальный и не имъли ничего общаго съ предсказаніями, касающимися лишь отдёльных и лиць и ихъ индивидуальной судьбы. Подобно, впрочемъ, многимъ ихъ своихъ экзальтированныхъ современниковъ, т-те Криденеръ предрекала скорое наступление міровой катастрофы, предвозвѣщенной еще въ Откровеніи Іоанна Богослова. Царство зла, представителемъ и главою котораго являлся для нея, подобно тысячамъ другихъ современниковъ, никто иной, какъ Наполеонъ Бонапарте, должно было рушиться, по ея словамъ, въ скоромъ времени и тысячелътнее царство добра должно было водвориться на очищенной землъ. Сыны Израиля должны были возвратиться со всъхъ концовъ свъта въ обътованную землю, храмъ Бога живаго долженъ былъ быть возстановленъ во всемъ своемъ блескъ, всякое различіе между отдъльными христіанскими исповъданіями должно было исчезнуть, все должно было слиться въ одномъ чувствъ божественной любви; новый Божественный Іерусалимъ долженъ былъ возникнуть на мъстъ стараго, земнаго 1).

М-те Криденеръ, а вмѣстѣ съ нею и другіе прорицатели отваживались даже съ точностью обозначать годъ, когда должно было рушиться царство зла. Основывансь на своеобразныхъ толкованіяхъ извѣстныхъ мѣстъ апокалипсиса, они съ увѣренностью ожидали «конца» въ 1809, а затѣмъ въ 1810 г., подобно тому. какъ ихъ предшественники ожидали его въ 1800 г. Но 1809 г. прошелъ точно такъ же, какъ прошелъ въ свое время 1800 г. Царство насилія и зла продолжало шириться и рости на землѣ. Наполеонъ шелъ отъ одной побѣды къ другой, его тираннія принимала съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе ненавистный характеръ, ничто не указывало

<sup>1)</sup> Что подобныя пророчества не принадлежали исключительно Криденеръ, что они высказывались многиме, что они носились, такъ сказать, въ воздухъ и что толкованія откровенія св. Іоанна и ихъ примъненія къ событіямъ современних были въ большомъ ходу уже съ самого начала французской революціи, видно, между прочимъ, изъ слъдующаго свидътельства Юнга Штиллинга: «die wichtigen Folgen, welche die französische Revolution batte, und die Erreignisse, welche hin und wieder Zum Vorschein kamen, machten allenthalben auf die wahren Verehrer des Herrn, die auf die zeichen der Zeit merkten, einen tiefen Eindruck. Verschiedene fingen nuu an, gewisse Stücke aus der Offenbarung Johannis auf diese Zeiten anzuwenden... Sehr Verständige Männer hilten schon die fränzösische Kokarde für das Zeichen des Thiers und glaubten also, das Thier aus dem Abgrund sei schon aufgestiegen und der Mensch der Sünden sei wirklich da... diese Ziemlich allgemeine Sensation unter den waahren Christen kam Stilling bedenklich vor.».

на приближающійся конецъ его владычества 1). Царь и князья земли покорно следовали за нимъ и предоставляли въ его безусловное распоряжение кровь и имущество своихъ поданныхъ. Новыя страшныя событія, долженствовавшія завершить господство зла на земль, подготовлялись на глазахъ измученнаго, истерзаннаго человъчества. Насталъ 1812 г. и безчисленныя полчища, собранныя со всего запада властельномъ полуміра, двинулись на востокъ для покоренія Россін, этого последняго оплота европейской независимости. Светь замерь въ томительномъ ожиданіи. Но спрашивается, какъ смотрели хиліасты и мистики въ этотъ моменть на Россію и на ея царственнаго вожды? Усматривали ли они въ нихъ уже въ этотъ моментъ поборниковъ спасенія и сокрушителей зла? казался ли имъ императоръ Александръ уже тогда ангеломъ света, долженствовавшимъ низложить ангела зла? На подобный вопрось трудно дать отвёть вполнё определенный в ясный. Не подлежить сомниню, что хиліасты и мистики пришли въ немалое волнение по поводу великихъ событій. совершавшихся на востокъ Европы, и что походъ Наполеона на Россію вызваль въ ихъ средв надежды на скорое паденіе чернаго ангела. Утверждають даже, что одна изъ пророчиць мистической церкви, Марія Куммеръ, женщина простаго происхожденія, существо въ высшей степени нервное и экзальтированное, дъвица, впрочемъ, крайне сомнительнаго поведенія, что не пом'єтало ей, однакоже, пользоваться самым горячими симпатіями г-жи Криденеръ, возв'єстила еще въ 1811 г., что пройдеть немного времени и явится были ангель, долженствующій побъдить чернаго 2). Для подтвер-

<sup>1)</sup> Въ Германіи, особенно съверной, народъ произносиль слово Napoleon какъ Apollyon. Повсемъстно императора французовъ считали за антикриста и относили въ нему извъстния слова Исаін: «человъкъ, который колебаль земле потрясаль парства». Отнимая отъ имени Napoleon одну букву за другою пелучали слъдующую греческую фразу: «Napoleon, opoleon, poleon, oleon, leon, есп, оп», фразу, имъвшую приблизительно такой-же смисль, какъ и слова пророка См. Пальмерсъ, «die Secten Würtembergs; Guers Jsrael aux derniers jours в другия сочинения, цитируемыя у Мюленбека, стр. 12 и въ другихъ мѣстахъ».

<sup>2)</sup> Mühlenbeck, р. 167. Тамъ же читаемъ: «Штауденмейеръ утверждаетъ, что Марія Куммеръ предсказала въ одномъ изъ своихъ пророчествъ пожаръ Москавъ.

жденія своего пророчества, Марія Куммеръ ссылалась на слѣдующія мѣста пророчествъ Іереміи. «Ибо отъ сѣвера поднялся противъ него народъ, который сдѣлаетъ землю его пустынею 1). «Ибо вотъ я подниму и приведу на Вавилонъ сборищс великихъ народовъ, и расположатся противъ него и онъ будетъ взятъ» 1), «И вотъ идетъ народъ отъ сѣвера, в народъ великій и многіе цари поднимаются отъ краевъ земли. Держатъ въ рукахъ лукъ и копье» и т. д. 3) Не менѣе ясныя указанія на появленіе великаго освободителя съ сѣвера находила Марія Куммеръ въ пророчествахъ Исаіи: «Я воззватъ орла отъ востока, изъ дальней страны исполнителя опредѣленія моего. Господь возлюбилъ его и онъ исполнитъ волю его надъ Вавилономъ» 4).

Изъ современныхъ свидътельствъ мы узнаемъ, что пророчества Марін Куммеръ вызвали не малую сенсацію въ средъ върующихъ и суевърныхъ кружковъ взволнованной и безъ того уже Германіи. Весьма многіе спітили отправиться въ Лихтенталь, мъстопребывание пророчицы, и ея восторженныя ръчи укръпили ихъ еще болъе въ надеждъ на скорое избавленіе. Надежды эти, впрочемъ, не замедлили оправдаться самими событіями. Остатки великой арміи, остатки жалкіе, ничтожные, появились въ предфлахъ Германіи, а вследъ за ними шли полки великаго «орла», призваннаго съ востока. Легко понять, что возбуждение, вызванное въ средъ мистиковъ страшною борьбою, последовавшею затемъ въ Германів, пораженіемъ и бъгствомъ Наполеона, его попыткою удержаться во Франціи и, наконецъ, его паденіемъ и ссылкою на островъ Эльбу, породили новыя пророчества и твердыя надежды на скорое наступление царства Божія на земль. Съ торжествомъ указывали теперь върующіе просвътленные на следующее место въ пророческихъ книгахъ Исаіи. «Какъ упалъ ты съ неба, денница, сывъ зари! разбился объ землю, попиравшій народы. А говориль въ сердцё своемь: взойду

<sup>1)</sup> Пророчества Іеремія, глава 50, ст. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стихи—41—24.

<sup>4)</sup> Пророчества Исаін, гл. 46, ст. 11; гл. 48, ст. 14.

на небо, выше звъздъ Божінхъ, вознесу престоль мой, и сяду на горъ въ сонит боговъ, на краю ствера, взойду на высоты облачныя, буду подобенъ Всевышнему. Но ты низверженъ въ адъ, въ глубины преисподней. Видящіе тебя, всматриваются въ тебя, размышляютъ о тебъ: тотъ ли это человъкъ, который колебалъ землю, потрясалъ царства, вселенную сдълалъ пустынею и разрушалъ города ез» 1).

Не подлежить ни мальйшему сомниню, что съ конца 1812 года, подобныя изреченія пророковъ, мистики начали относить къ Наполеону и къ его побъдителю, Александру, и что съ теченіемъ времени, они начали усматривать въ русскомъ императоръ того великаго избавителя и вождя, того вънценоснаго главу новаго Израиля, появление котораго было предсказано еще пророками Ветхаго завъта. Само собою понятно, что върующіе и просвътленные горьли нетерпъніемъ узръть своими земными очами великаго освободителя, но ин можемъ сказать положительно, что ни одному изъ нихъ не удалось вступить въ непосредственныя сношенія съ Алексавдромъ, а тъмъ болъе пріобръсти на него какое бы то ни было вліяніе до того самаго момента, пока императоръ не возвратился въ Германію послѣ низложенія Наполеона. Г-жа Криденеръ не составляетъ въ данномъ случав исключенія. О личномъ знакомствъ пророчицы съ императоромъ, о какомъ-би то ни было вліяніи ся на ведикія событія первой половины 1814 г., не можеть быть и рвчи.

Правда, въ исторической литературъ встръчаются на этотъ счетъ совершенно противоположныя представленія, имъющіх подъ собою, какъ это мы сейчасъ увидимъ, не дъйствительные факты, а заранъе установившуюся теорію. Въ западной литературъ давно уже установилось мивніе, что никто иной, какъ m-me Криденеръ, была настоящимъ основателенъ священнаго союза. Подобное мивніе основывается прежде всего на совершенно неправильномъ представленіи о характеръ Александра<sup>2</sup>). Александръ, говорять намъ, обладать

<sup>1)</sup> Пророчества Исаін, гл. 14, ст. 12-17.

<sup>2)</sup> Въ этомъ отношения едва ли не далве всёхъ пошель Мюденбекъ въ своекъ Etude sur les origines de la Sainte-Alliance. Опираясь на свидетельства Массо-

многими прекрасными качествами, но у него не было ни энергін, ни характера. Онъ быль легкомыслень, предпрінмчевъ, но въ то же время слабъ и непостояненъ. Онъ вышель, правда, побъдителемь изъ такого страшнаго испытанія. какъ кампанія 1812 г., но вышель лишь потому, что нашель себъ незыблемую опору въ такомъ желъзномъ человъкъ, какъ баронъ Штейнъ. Давая подобныя, во всякомъ случав, одностороннія характеристики Александра, писатели извъстнаго направленія никакъ не могли допустить въ императоръ, что либо самостоятельное. Основываясь на свидетельствахъ пристрастнаго и сомнительнаго свойства, они утверждали, что и христіанское настроеніе Александра навѣяно было на него всключительно чужими вліяніями, и прежде всего вліяніемъ, всходившимъ отъ теме Криденеръ и ея кружка. Несомививые источники показывають намь, правда, что вліяніе Криденеръ на императора могло начаться никакъ не ранве начала 1815 года, и что, следовательно, есе предъидущія настроенія и дійствія Александра никоимъ образомъ не могутъ быть разсматриваемы, какъ результаты внушеній Криденеръ, но на ряду съ источниками, несомивними для исторіи т-те Криденеръ, существуютъ, какъ извъстно, и источники не только крайне сомнительнаго, но чисто легендарнаго свойства. Воть, на основаніи этихъ то источниковь и пущены были въ ходъ разсказы, изъ которыхъ оказывается, что личное знакомство Александра съ т-те Криденеръ началось уже съ 1813 г., что вліяніе пророчицы на императора было уже тогда всесильно, а что даже такія великія событія, какъ первое низложеніе Наполеона и превозглашеніе Бурбоновъ, были прежде и болве всего деломь рукь ливонской баронессы.

на въ его Memoires secrets sur la Russie, m-me Фоссъ, и Меттерниха, Мюленбекъ даеть самую пристрастную характернстику Александра, изъ которой оказывается, что императоръ быль человъкъ слабий, совершенно безхарактерний, въчно искавшій себъ точки опоры, легко подпадавшій чуждому вліянію. При этомъ авторъ впадаетъ то и діло самъ въ грубійшія ошибки и доходить, наконець, до того, что сившиваеть Чичагова съ Шишковымъ, приписываеть первому изъ нихъ то, что могло быть сділано и дійствительно было сділано вторымъ. См. Мюленбекъ, стр. 197—202.

Мы не станемъ опровергать такія нельпости. какъ бредни о вліяніи т-те Криденеръ на Штейна, Гарденберга, Стадіона, какъ мелодраматическіе разсказы о появленіи пророчицы на полъ битвы при Лейпцигъ, 1) мы коснемся лишь разсказа о пребыванія т-те Криденеръ въ Парижѣ весною 1814 г., разсказа помъщеннаго, между прочимъ, въ извъстномъ сочинении библіофила Жакоба, m-me de Krudener, ses lettres et ses ouvrages inèdits, появившагося въ 1881 г. 21 и выдержавшаго въ короткое время нъсколько изданій. Не указывая на свои источники, библіофиль повъствуеть, между прочимъ, следующее: т-те Криденеръ встретилась впервые съ Александромъ 3) осенью 1813 г. не задолго до вступленія союзниковъ во Францію. Короткое свиданіе между ними, происходившее безъ свидътелей, дало ей полную возможность пріобръсти полное довъріе Александра. Узнавъ о капитуляців Парижа и о вступленіи союзныхъ государей въ столицу Францін, т-те Криденеръ тотчасъ же отправилась туда-же. Нельзя отрицать, что здёсь она обнаружила самое роковое вліяніе на судьбу императора Наполеона, она первая провозгласила



<sup>1)</sup> Всъ эти басни мы находимъ, между прочимъ, въ извъстномъ сочинени извъстнаго Capefigue: La baronne de Krudener, l'empereur Alexandre I au congres de Vienne etc., стр. 69 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) гСм. Jacob, стр. 56 и след.

<sup>3)</sup> Вліяніе Криденеръ на Александра началось, впрочемь, по словамъ библюфила, гораздо рапће личнаго свиданія. Вліяла она на императора черезъ посредство одной придворной дамы. Письма Криденеръ въ этой дамъ переходили черезъ руки императрицы въ руки императора. Между прочимъ, Криденеръ предсказала за три года впередъ все великія собитія и точное, буквальное исполненіе ея пророчества поработило императора окончательно ея вліянію. Александръ посылаль ей великолепные подарки, онъ нередко писаль ей собственноручно, то спрашивая у нея совъта въ важнъйшихъ дълахъ, то прося ее помолиться за него, «нбо ея молитвамъ онъ придавалъ большее значеніе, нежели молитвамъ всехъ верующихъ въ своей имперіи». М-те Криденеръ не искала, однакоже, зичнаго знакоиства съ императоромъ, а скорве избъгала его. Казалось, что она боялась потерять свой престижь, являясь предъ императоромь въ своемъ тыесномъ видь. Императоръ подарилъ ей дорогой браслеть съ медальономъ, на воторомъ видивлось изображение открытаго глаза. То быль его собственный лазвий глазъ, снятый съ натуры, въ селу стараго русскаго предразсудба, этимъ свособомъ заставить другое лице постоянно думать о себь (?!) М-те Криденерь в носила этоть браслеть, какь талисмань, до техь порь, пока она находилась въ полномъ согласін съ темъ, кого называла она всемірнымъ спасителемъ.

визложение Бонапарта, какъ называла она императора, она, говоря именемъ Бога (?), объявила торжественно, что Наполеонъ пересталь царствовать, что его постигаеть опала народовъ; она же, наконецъ, пользуясь своимъ вліяніемъ на Александра, разстроила переговоры съ Фонтенебло и ръшила возстановленіе Бурбоновъ. Но т-те Криденеръ не оставалась долго въ Парижъ, гдъ она наняла великолъпный отель въ предмѣстін St.-Honoré 1); она уѣхала уже черезъ нѣсколько дней, недовольная в раздраженная твиъ, что ея вліяніе не господствовало бол'ве въ сов'т' союзных государей (?!). Изъ дальнъйшаго, чисто фантастическаго разсказа Жакоба оказывается, что вивств съ Криденеръ потерпълъ тогда поражение въ Парижв и императоръ Александръ. По внушенію Криденеръ, Александръ предложилъ сослать Наполеона на далекій, океаническій островъ, но другіе союзные государи не приняли этого предложенія и предпочли дать Наполеону островъ Эльбу. «Тогда, т-те Криденеръ», говоритъ библіофиль, «провозгласила публично, на своемъ библейскомъ изыкв (??), что изъ острова Эльбы выйдуть вскорь революція, война и всё бедствія, вместе съ черными ангеломи, который направить эти бичи на Европу.

Трудно себъ представить болье наглое извращение фактовъ, какъ только что приведенный разсказъ. Здъсь, можно сказать, что ни слово, то ложь. М-те Криденеръ не видълась съ Александромъ ни осенью 1813 г., ни весною 1814 г.; она не была лично знакома съ императоромъ за все это время и не могла имъть на него вліяніе черезъ посредство другихъ лицъ. Разсказъ о пребываніи тете Криденеръ въ Парижъ въ апръль 1814 г. чистъйшая басня, такъ какъ изъ писемъ самой баронессы и изъ свидътельствъ лицъ, находившихся съ нею въ это время въ непосредственныхъ сношеніяхъ, оказывается, что она находилась все это время въ Баденъ, гдъ посъщали ее, между прочимъ, и государственный секретарь

<sup>1)</sup> Capifigue говорить, что m-me Криленерь, toute remplie des superstitions de l'esprit grec, recevait l'empereur dans sa retraite. entourée de croix d'amèthyste et d'images, illuminées de mille bougies et trempées de parfum. crp. 77

Шишковъ, и извъстная намъ придворная дама императрици Елизаветы, дъвица Роксандра Стурдза, и многія другія лица 1). Мысль о низложеніи Наполеона родилась, помимо всяких постороннихъ вліяній, у императора Александра прежде, нежели у кого либо другого. Что-же касается до идеи реставраціи Бурбоновъ, то мы уже знаемъ, что идея эта принадлежить всецьло Талейрану. Нечего и говорить, что русскому императору никогда не приходила въ голову мысль требовать весною 1814 г. ссылки Наполеона на далекій океаническій островъ, и что, наоборотъ, никто другой, какъ именно овъявился тотда великодушнымъ защитникомъ падшаго властелина Франціи.

Устраняя неленую исторію о вмешательстве т-те Криденеръ въ великія событія 1814 г., мы должны остановеться на другихъ разсказахъ, связанныхъ съ кратковременныхъ пребываніемъ императора Александра въ маркграфствъ Баденскомъ, по прівздв его изъ Голландіи. Въ разсказахъ этихъ главное мъсто занимаетъ уже не т-те Криденеръ, а тотъ мистическій кружокъ, среди котораго вращалась тогда пророчица. Изъ этихъ разсказовъ оказывается, что мистики в хиліасты составили въ это время между собою настоящій заговоръ 2), имъвшій своею цълью подчинить русскаго императора вліянію «вірующих», сділать его главою «Новаго Израиля» и воспользоваться имъ для конечнаго осуществленія своихъ фантастическихъ цівлей. Прійдя къ такому різтенію, «вірующіе» постарались прежде всего подчинить своему вліянію супругу Александра, императрицу Елизавету. цъли они достигли въ скоромъ времени черезъ посредство придворныхъ дамъ императрицы: подъ которыми въ данномъ случав, впрочемъ, следуетъ понимать одну даму. Роксандру Стурдзу. Далее, та-же m-lle Стурдза завербовала въ союзь



<sup>1)</sup> Зам'вчательно, что Жакобъ р'яшился повторить легендарные разсказы о Браденеръ посл'я того, какъ настоящій ходъ діла улсненъ быль на основалів повлинныхъ документовъ уже Эйнаромъ въ конц'я сороковыхъ годовъ.

<sup>2)</sup> Слава изобрътенія этого заговора принадлежить, если не омибаемся, Мэленбеку. Въ своемъ Etude sur les origines de la Sainte-Alliance, онъ воскащаеть этому предмету нъсколько страницъ. См. стр. 194 и слъд.

святыхъ своего брата, одного изъ секретарей Александра. По ея внушенію, молодой Стурдза 1) сдівлался теперь однимъ изъ интимивищихъ друзей Юнга Штиллинга. Каждый вечеръ являлся онъ къ великому «учителю», гдв собирались также извъстный Максъ ф. Шенкендорфъ, поэтъ Берлихенгенъ и французскій эмигрантъ Гремберъ де Белло. На этихъ собраніяхъ Стурдза, маленькій, невзрачный человъкъ съ чисто восточною физіономією, одітый въ ярко-красный, шитый золотомъ придворный костюмъ, являлся однимъ изъ главныхъ представителей элемента богословского. И въ то время, какъ М. ф. Шенкендорфъ гремълъ противъ тираніи и деспотизма. н доходилъ въ своемъ энтузіазмъ до того, что билъ неистово кулакомъ по столу, Стурдза съ глубокомысленнымъ лицемъ разсуждаль о таинствъ Святой Троицы и всегда умъль, по свидътельству очевидицы, придать этой трудной темъ двойной интересъ ясностью своихъ доводовъ. На этихъ-то совъщаніяхъ маговъ поръшено было столкнуть Александра въ объятія Юнга» 2). Планъ приведенъ былъ въ исполнение. Великій Понтифексъ хиліазма и русскій царь встрітились въ Брухзалъ въ 1814 г. Юнгъ не оказался, однакоже, на высотъ поставленной ему задачи. Произошло это оттого, что Юнгъ не быль проникнуть ясными и простыми возгрвніями Евангелія. Онъ говориль съ императоромь только о верховной власти Бога, о правахъ, кои имъетъ онъ надъ всъми людьми, объ обязанности сихъ последнихъ исполнять все божественвыя вельнія и съ этой цьлью удвоять свои усилія, направленныя къ искорененію зла и къ распространенію добра; но онъ не сказалъ ему ни единаго слова о великомъ и въчномъ спасеній, совершенномъ Ійсусомъ Христомъ, и по сему его

<sup>1)</sup> Александръ Скардатовичъ Стурдза, извъстный своимъ широкимъ гуманистическимъ и богословскимъ образованіемъ, своимъ эдлинскимъ патріотизмомъ, а впослъдствіи и своимъ рвеніемъ къ православію.

<sup>2)</sup> Разсказывая объ этомъ рѣшенів заговорщиковъ, Мюленбекъ не можеть привести, однакоже, ни одного свидѣтельства современниковъ или участниковъ и ограничивается одною ссылкою на воспоминанія дочери Юнга, гдѣ рѣчь идетълинь о простыхъ бесѣдахъ, а вовсе не о таинственныхъ совѣщаніяхъ и заговорахъ. См. стр. 194, првм. І.

бесъда не произвела особеннаго вліннія на Александра в не водворила миръ въ душъ императора 1). Свиданіе имъло для Юнга ощутительный практическій результать, такъ какъ онъ получиль отъ ямператора 1000 червонцевъ 2), но «святые» убъдились въ неспособности стараго мистика къ возложенной на него роли и поръщили измънить свою тактику и поставить на мъсто Юнга ни кого иного, какъ баронессу Кријенеръ. Криденеръ должна была достигнуть у Александра того, чего добивались напрасно Демаре-де-Сенъ-Серленъ у Людовика XV и Маргарита Фрелихъ у Карла XI шведскаго 3). Все было пущено въ ходъ, дабы добиться конечной цъл, поставить Александра во главъ дътей Израиля. И на этоть разъ начало великаго дъла должна была положить Роксандра Стурдза. Она должна была взять на себя роль посредници между императоромъ и пророчицею, подготовить Александра къ воспріятію великаго откровенія.

Такова въ общихъ чертахъ легенда, которую находимъ мы снабженную, впрочемъ, тяжеловъснымъ, ученымъ аппаратомъ и ссылками на различные подлинные документы, въ новъвшемъ сочинени А. Мюленбека о происхождени священнаго союза. Посмотримъ-же, на сколько оправдывается вся эта фав-



<sup>1)</sup> Весь этоть разсказь о мнимой неудачь Юнга Мюленбекь заимствовых у Ампейтаза въ его Notice sur Alexandre I, 2-е изданіе, стр 7. По Ампейтазу діло выходить такь, что императорь самь пожелаль видіть почтеннаго старць наділсь найти въ его бесідії совіти необходимые ему для услокоенія своей совість.

<sup>2)</sup> Юнгь действительно получиль 1000 червонцевь оть императора, но воже не вследствие «свидани». Воть что говорить объ этомь графина Эдлингь вы сомих менуарахь: «Я выхлопотала для него оть императрици пенсию, не говори ему объ этомь ни слова. Я знала кроме того, что у него были долги, что опы не вы состояние быль уплатить ихъ и что это обстоятельство сильно мучило его. Не говоря ему, какъ всегда ничего, такъ какъ оны никогда не говориль со имого о своихъ делахъ, и обратилась бы князю Голицину, доброта котораго была ми взявестна. Голицины сказаль объ этомь государю, и Александры повелёль доствить старику, оть имени неизвестнаго лица, тысячу дукатовы, сумму, вполит местаточную для покрытия его долговы». Мемуары гр. Эдлингы, стр. 134.

<sup>3)</sup> Демаре предлагала Людовику XV армію въ 144,000 чел., въ томъ случа<sup>‡</sup>, если онъ рівшится стать во главі «братьевъ». Маргарита Фредихъ, вдова впесскаго полковника, настанвала передъ Карломъ XI, чтоби онъ принядъ вачалство надъ «братьями» и отправился съ ними въ святую землю. Мюленбекъ, стр. 195. примітч. 2-е.

тастическая исторія ближайшими и неподлежащими сомнінію свидътельствами, и прежде всего, менуарами того лица, которое, по словамъ самого Мюленбека, принимало такое выдающееся, чуть не рышающее участіе, во всей этой исторіи. Мы не станемъ придавать значенія тому обстоятельству, что въ запискахъ графини Эдлингъ, урожденной Стурдзы, не встръчается никакихъ указаній на совъщанія «маговъ», пронсходившія будто-бы въ дом'в Юнга Штиллинга, ни на р'вменія, состоявшіяся здісь. Что въ квартирів Юнга происходили по вечерамъ бесъды, и что въ бесъдахъ этихъ принималь участіе и молодой Стурдза, брать Роксандры, объ этомъ ны знаемъ изъ источника, близкаго и несомивниаго,-записокъ одной изъ дочерей самого Юнга, но въ источникъ этомъ вътъ никакихъ указаній на совъщанія маговъ, результатомъ которыхъ явилась миссія Юнга Штиллинга предъ Александромъ. Да и спрашивается, наконецъ, кто же были эти маги, о которыхъ говоритъ Мюлленбекъ? Неужели мы можемъ признать магами, т. е. вождями хиліастовъ и мистиковъ, такихъ лицъ, какъ Шенкендорфъ или поэтъ Берлихенгенъ, лицъ, очевидно, второстепенныхъ въ сонмъ върующихъ? Разъ въ этихъ собраніяхъ не участвовали такіе представители мистической церкви, какъ Оберлинъ 1), какъ Ампейтазъ 2), какъ Вегеленъ 3), подъ прямымъ воздействіемъ которыхъ находилась

<sup>1)</sup> Фридрихъ Обердинъ пасторъ въ Вальдбахѣ (въ Эльзасѣ), личность во всѣхъ отношеніяхъ почтенная, даже выдающаяся. У Обердина мистическія иден соединялись съ истиними христіанскими добродѣтелями. Безкорыстинй филантропъ, превосходный хозиннъ, цивилизаторъ полудивихъ крестьянъ, онъ раздавалъ, по словамъ Эйнара, своимъ прихожанамъ хлѣбъ для тѣла и хлѣбъ для души. Его инстическія воззрѣвія никогда не вводили его въ разладъ съ его христіанскою и пастырскою дѣятельностью.

Ампейтазъ, молодой Женевскій богословъ и мистикъ, восторженный почитатель m-me Криденеръ и отчасти ез ученикъ.

<sup>3)</sup> Вегелянъ, родомъ швейцарецъ, служнъ сначала въ швейцарской гварліи французскаго короля, затъмъ превратился въ мирнаго приказчика, а потомъ вслъдствіе женитьбы на дочери своего принципала, въ самостоятельнаго торговца краснымъ товаромъ, въ Страсбургъ. Его мистицизмъ не отличался ни особенною глубиною, ни восторженностью, но благодаря своему практическому смыслу, онъ няблъ большое вліяніе на тем Криденеръ. Подробности объ Оберлинъ, Ампейгазъ в Вегелянъ см. у Мюлленбека, Эйнара и другихъ.

и сама т-те Криденеръ, и мы теряемъ всякое право придавать имъ какое бы то ни было значение. Изъ записокъ гр. Эдлингъ мы можемъ вывести, кромъ того, прямое заключеніе, что участники мнимаго хиліастическаго заговора не могли имъть никакого интереса привлекать на свою сторону императрицу Елизавету, во первыхъ, потому что сама императрица далека была въ это время отъ всякаго предрасположенія къ мистицизму и поглощена всецъло своими личными отношеніями къ Александру, а во-вторыхъ и потому, что «святые» не могли же не знать отъ самой Р. Стурдзы, что императрица не пользовалась въ это время такимъ вліянісиъ на императора, которое могло бы проложить имъ доступъ не только къ особъ, но и къ его сердцу. Еще несостоятельнъе. чтобы не сказать, смфшнфе то, что Роксандра начинаетъ возложенное на нее дъло съ того, что привлекаетъ въ лагерь хиліастовъ своего брата, который не пользуется въ это время никакимъ вліяніемъ, да и самое имя котораго упоминается лишь вскользъ въ мемуарахъ его сестры. Но обратимся въ самому разсказу Р. Стурдзы, и посмотримъ насколько подтверждаются имъ смълыя измышленія автора «Происхожденія священнаго союза».

В. Надлеръ.

(Продолжение будеть).



## сочинение влаженнаго августина:

## «О ГРАДЪ БОЖІЕМЪ» (DE CIVITATE DEI), какъ опыть христіанской философіи исторіи.

(Окончаніе \*).

III.

## Критическія замічанія на систему философско-историческихъ воззріній бл. Августина.

Первая точка зрвнія при критическомъ взглядь на систему христіанской философіи бл. Августина опредъляется самымъ названіемъ его системы христіанской философіей исторіи. Уже та самая цьль, ради которой онъ предпринялъ свой громадный апологетическій трудъ, вполнь опредъляла характеръ философско-историческихъ воззрвній, имъвшихъ лечь въ основу этого труда: такъ какъ онъ рышился оправдать христіанство исторически и указать отличіе его царства отво-земного, то, очевидно, его философско-историческія возрвнія должны быть и на самомъ дыль суть чисто христіанскія. Этого даже мало; построяемую бл. Августиномъ систему христіанской философіи исторіи нысколько затруднительно даже назвать системой философіи исторіи вообще; это скорье философія исторіи только домостроительства нашего спасенія: такъ много въ ней чисто религіознаго (христіанскаго) элемента; Августинъ самъ приз-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 15 1891 г.

нается, что онъ преимущественно занимается градомъ Вожима, касаясь града земнаго только постольку, поскольку онъ можеть служить "славъ града Божія, которая отъ сравненія съ противоположностями выступаеть въ яснъйшемъ свътъ 1). Поэтому при одънкъ Августиновской системы христіанской философіи исторіи прежде всего должень быть поставлень вопросъ о степени соотвётствія каждаго отдёльнаго ея пункта христіанскому Откровенію.—Но если разсматривать систему Августина только съ этой точки зрвнія, то это значить составить представление объ одной только сторонъ дъла и оставить безъ вниманія другія, не менье ея важныя. Августинь пытается опредёлить въ своей системъ смыслъ вообще человъческаго бытія, смыслъ исторіи всего человьчества; онъ, хотя и мало, но касается и града земного и старается такимъ образомъ опредълить общій и единый планъ Провидьнія, по которому идетъ всемірно-историческое теченіе; словомъ, онъ пышетъ систему философіи всемірной исторіи съ точки зрвнія христіанскаго Откровенія. Поэтому, помимо указанной выше точки зрвнія, для оцвнки его системы является необходимою и другая, а именно: къ построенной Августиномъ системъ христіанской философіи исторіи должны быть предъявлены требьванія этой науки.

Прежде всего система философіи исторіи бл. Августина является безприм'єрной по своей высот'є во всей, предшествовавшей ему, древности.

Философія исторіи, понимаемая въ самомъ общемъ смыслѣ вообще какъ философствованіе надъ историческими судьбами человѣчества, одного или нѣсколькихъ народовъ такъ же старъ по своему происхожденію, какъ старъ самъ человѣкъ и человѣческая община; она нова, какъ отдѣльно обособившаяся, самостоятельная наука, но ея отдѣльные вопросы искони затрегивались и такъ или иначе рѣшались человѣческимъ умомъ: человѣку свойственно задумываться о смыслѣ своего личнаго существованія, философствовать надъ своею жизнью; почему же онъ не могъ философствовать вообще надъ человѣческою



<sup>1)</sup> Тамъ-же. I, 35. °

жизьню? Древній человъкъ быль по преимуществу философомъ; онъ меньше изучаль факты и феномены, но больше размышляль по поводу ихъ и надъ ними; философія вообще—самая древняя и самая первая наука. Въ частности "философія исторіи, говорить одинъ почтенный нашъ ученый, стоить гораздо ближе ко всъмъ, самымъ практическимъ, интересамъ нашей ежедневной жизни, нежели какъ то можно предполагать, судя по отвлеченному характеру вопросовъ, которые составляють ея главную задачу... Мы пользуемся ежеминутно, не всегда впрочемъ отдавая себъ въ томъ ясный отчетъ, и существенными основами и результатами философіи исторіи" 1). Словомъ, зачатки философствованія надъ жизнью и исторіею, надо полагать, были извъстны самому раннему человъчеству.

Но каково должно было быть это философствование у древняго человъчества? Наклонность древняго человъка менъе изучать факты и феномены, но болье философствовать по поводу ихъ, слишкомъ вредно отзывалась на научности, точности и основательности всъхъ вообще его познаній, въ частности-и на его философско-историческихъ воззрѣніяхъ. Чтобы философствовать надъ исторією, надо предварительно знать ее; иначе то будеть не философствованіе надъ исторією, а досужее фантазерство; но характеръ историческихъ познаній древности слишкомъ хорошо извъстенъ всякому, чтобъ распространяться объ ихъ невысокихъ достоинствахъ; едвали будетъ ошибкой, если сказать, что у древняго человъчества совершенно не было исторіи; по своей наивности и простотѣ древній міръ принималь за исторію собраніе вымысловь и басень. запечатленныхъ обыкновенно лже-теологическимъ характеромъ 2). Это властительство языческой теологіи подавляло въ древнемъ человъкъ всякую возможность быть сколько нибудь научнымъ въ какой бы то ни было области знанія; но едвали не вреднъе всего оно отзывалось на философско-историческомъ знаніи древности. Гдф богъ, капризный и непостоянный, тамъ какой



<sup>1)</sup> Стастолевича. Опыть историческаго обзора главных в системъ философіи исторін. СПБ. 1866. VI.

Фюстем-де-Куланже. Гражданская община античнаго міра. Перев. Корша. Москва. 1867. Стр. 224—5.

можеть быть смысль? 1) Если сколько нибудь удовлетворительная философія исторіи можеть возникнуть и развиться на почвъ хорошо разработанной всеобщей исторіи, то наши ожиданія въ отношеніи философско-историческихъ воззрѣній древности должны заранѣе быть строго ограниченными. Этому вполвѣ соотвѣтствуеть и дѣйствительность.

Самымъ распространеннымъ почти у всѣхъ народовъ древности философскимъ воззрѣніемъ на сущность и смыслъ историческаго процесса было то, по которому въ послѣднемъ не признавалось собственно никакого, такъ сказать, субъективнаго. въ немъ самомъ лежащаго, смысла. Дѣло, по нему, представляется такъ: существуетъ міръ людей и міръ, стоящій выше людей, боги; первый находится въ своей жизни подъ абсолютнымъ управленіемъ втораго 2). Но большинство выразителей этого воззрѣнія отказываются отыскать какой либо опредѣленный смыслъ въ волѣ боговъ—распорядителей исторіи; бо-

224; XXII, 167, 209. O rpart Bomient, IV, 8, 10, 11, 16, 21, 24.

<sup>1)</sup> Кромъ этого неуспъшность развитія философско-историческихъ воззръвій языческой древности зависвла еще отъ того, что древніе слишкомъ поздво доши до представленія о всеобщей исторів человічества. Первые літописци-хроникеры въ своихъ летописяхъ всегда ограничивались только узвими пределами событи отечественной исторія; другіе народы обычно игнорировались. И лишь, когда въ концу существованія древняго міра произошли такія столкновенія націй, когорыя завизали быстро усилившееся впоследствін ихъ культурное объединеніе, когда эллинизмъ распространился по востоку и самое слово «эллинъ», прежде бившее энтографическимъ терминомъ, получило новое, чисто культурное значеніе, тогла только впервые открылась фактическая возможность возникновенія всеобщей всторін. Наконецъ, во 2 въку до Р. Х. всемогущій Римъ объединиль политически подъ своей державой почти всь земли тогда извъстнаго міра; онъ сдълался всеобщимъ городомъ (κοινοτατη πόλεων), римскій народъ-вселенскимъ (οίκουμένη; δημος), а римская имперія—общинь отечествомь (una cunctarum gentium in toto orbe patria); и въ это время, когда уже фактически дано было дъйствительное объединение теченія исторической жизни различныхъ народовъ, когда явился самый факть всеобщей исторіи, одинаково интересный для каждаго отдільнаю народа римскаго округа, тогда то и явилась потребность вести всеобщую летопись, всеобщую исторію. Первымъ писателемъ, удовлетворившимъ этой потребности, быль гревь Полибій (Карпеяв. Цит. соч., т. І, стр. 146); нічто, похоже на всеобщую исторію составняв еще Трогь Помпей (Герье. Очерь в развитія исторической науки. Рус. Въсти. 1865. Т. LIX, стр. 452). Ср. О градъ Божіемъ, IV, 6. 2) Hanp. Uniana, II, 2, 197, 205; IV, 1, 84; VI, 2, 89; XVI, 431, 466; XIX,

жеская воля мыслилась обычно безпринципной, въ силу чего самый процессъ терялъ всякій смыслъ 1).

<sup>1)</sup> Ко времени бл. Августина учение о божескомъ вывшательствъ въ историческій процессь человічества отлилось вы форму ученія о властительстві нады жизнью всехъ существъ судобы, подъ каковымъ словомъ, «согласно его обычному употребленію, разумвля не что нное, какъ вліяніе извъстнаго положенія звіздъ въ тотъ моментъ, когда кто либо рождался или зачинался» (О граде Божіемъ, V, 1). Что же такое судьба? Каково ея отношеніе къ богамъ? Рашеніе этихъ вопросовъ, какъ и прежде, не было единогласнымъ и во дни Августина; онъ приводить нъсколько различныхъ объясненій понятія судьбы: 1) одни называють «Авломъ судьбы то, что случается въ силу некоего неизбежнаго порядка вопреки воли божіей и воли людской» и «представляют» его (порядок») таким образомы независящим от воли божьей»; 2) другіе «именем» судьбы называють самую волю или силу божественную»; 3) третьи вліяніе судьбы, выражающейся въ формъ гороскопа, «ставять въ зависимость от воли божьей и думають, что высшею божественною властію предоставлена такая власть, что гороскопъ опредъляеть но своей доброй воль: какимъ кто будеть и что съ нимъ случится добраго или дурнаго»; 4) навонецъ, четвертые говорятъ, что «звизды хотя и получаютъ власть отъ верховнаго бога, опредъляють упомянутое не по своему произволу, а при извъстномъ сочетания «неизбижения» условий выполняють только его вельния», такъ что «звъзды скоръе обозначають упомянутое, чъмъ производять его, и извъстное положеніе ихъ есть какъбы своего рода извістная фраза, предсказывающая будущее, но не рашающая его». Но какъ-бы ни представляли современники Августина отношение судьбы въ богамъ, для насъ несомивино очевиденъ тоть только факть, что исторія, по ихъ представленію, зависить непосредственно отъ воли «судьбы», какъ начала, высшаго человъка и абсолютно надъ нимъ господствующаго. Проневнуть въ смыслъ распоряженій и планъ властительства этой судьбы теперь-при Августинъ-уже не пытались; усилія въ этомъ направленіи оставались тщетными, и самый лучшій результать, какого туть могли только достигнуть, состояль вь томь, что астрологи научились читать смысль и значение гороскоповъ, т. е. заранъе моган сказать: что ожидаетъ зачатаго или родившагося подъ тавимъ-то гороскопомъ, но понять смыслъ того высшаго порядка, въ силу котораго ндуть гороскопы въ такомъ или иномъ направленіи, въ томъ или иномъ составъ в комбинаців-этого не зналь ни одинь астрологь. Но и умінье астрологовь похищать у гороскоповъ эти отдъльныя мысли объ ихъ значеніи иміло весьма важные результаты. Гороскопомантія, предсказываніе по гороскопамъ, обратилась въ повальную бользнь времени. Всякому хотьлось узнать свой гороскопъ и его значеніе, чтобъ знать свою будущность; и астрологи удовлетворяли всехъ; этого мало; они по гороскопу опредвляли заже вачества животнаго: и для чего оно годно, две шерсти ви, или двя взды, или для плуга, или стороженія дома» (тамь же, V, 7). Если астрологи могли читать значенія гороскопа и смогли наконецъ даже дълать предсказанія о появленіи того или другого гороскопа въ извъстное время, то тогда суевърная толпа уже перестала довольствоваться знаніемъ своей будущности, во пожелала по своему усмотрению выбирать благоприятные по смыслу гороскопы для совершенія въ моменть ихъ существованія техь или другихъ сколько-нибудь

На ряду съ указаннымъ мы встръчаемъ въ древности еще другое воззрѣніе на смысль и порядокь человѣческой исторів, которое было высказываемо самыми видными представителями философской мысли древности: Платономъ, Аристотелемъ, Сенекою и др. Это воззрѣніе мы считаемъ удобнѣе всего обозначить терминомъ, существующимъ въ современной наукъ. именно теоріей исторического круговращенія; оно, сравнительно съ указаннымъ выше, представляетъ собою шагъ впередъ. Чтобы додуматься до мысли о порядкъ круговращательнаго историческаго движенія челов'вчества, необходимо просл'єдить историческій ходъ ніскольких націй, подмітить нічто общее въ этомъ ходъ и построить такимъ образомъ научно-смълую гипотезу объ общемъ смыслъ и порядкъ историческаго движенія. Но съ другой стороны это воззрініе, очевидно, не требовало особенно сильныхъ напряженій философской мысли. "Что могло быть легче, какъ увидъть въ постоянной смънъ народовъ ту-же самую смену, которая совершается съ отдельными людьми: человъкъ родится, пробъгаетъ свою юность. достигаетъ зръдыхъ лътъ и путемъ старости входитъ въ могилу, между тъмъ раждается новый человъкъ и повторяетъ на себъ ту-же исторію, слъдуеть тъмъ-же законамъ и передаеть другимъ ту-же задачу, которую наслъдовалъ отъ своихъ предшественниковъ" 1). И вотъ такую-то именно теорію круговращательнаго движенія человъчества, подобно преемственному существованію людей, впервые и провель въ своихъ политико-



важных ділі. Августинъ приводить массу курьезовъ изъ этой гороскопической практики его времени. «Нікоторые разсказывають, пишеть онъ, такое обстолтельство, что какой-то мудрецъ нарочито выбраль извістный чась, чтобы лечь съ женою и вслідствіе этого родиль удивительнаго сына» (тамь же, V, 5); чиньми выбирается извістный день для женитьбы, чтобы въ противномъ случав не напасть на недобрый день и не жениться несчастливо»: «выбирають извістние дни, какъ боліе подходищіе для посадки виноградныхь лозь, деревьевь, и восіва нивъ, а другіе, какъ боліе подходищіе, для объізживанія животныхь и т. п. Выборь извістныхь дней для этихъ вещей вибеть значеніе потому, что извістное положеніе звіздь соотвітственно различію моментовъ времени господствуєть надъ всіми земними тізлами, одушевленными ли то, нли неодушевленными». (Тамъ-же, V, 7).

<sup>1)</sup> Стасюлевичв. Цитов. сочин., стр. 40.

философскихъ сочиненіяхъ, хотя и не особенно ясно, Аристотель (IV в. до Р. Х.). Онъ, задавшись целію: найдти общую формулу развитія каждаго народа, приходить къ тому выводу, что каждый народъ непремённо проходить следующія сталіи развитія: быть семейный, городской и государственный; въ такомъ порядкъ идетъ жизнь всего человъчества, въ этомъсмысль исторіи, а "случай (--столь важный, по представленію древнихъ—) не измъняетъ этихъ законовъ жизни 1). Значительно ясибе и опредбленибе теорія вбинаго историческаго круговращенія была развита поэтомъ-философомъ Виргиліемъ, который, какъ самъ заявляеть объ этомъ, является выразителемъ мнинія большинства своего времени. По предсказанію жредовъ, основанному на астраномическихъ наблюденіяхъ и вычисленіяхъ по сивиллинымъ книгамъ, вскоръ по смерти Юлія Пезаря кончится царство Діаны, затемъ въ теченіе десяти лъть будеть властвовать Аполлонь, послъ котораго, наконецъ, снова наступить когда-то давно-въ золотомъ въкъ-бывщее царство Сатурна. По мнѣінію Виргилія, это должно случиться въ консульство современнаго ему Полліана, новорожденному сыну котораго, Азинію Галлу, Виргилій и посвящаеть четвертую эклогу своихъ Буколикъ, гдв и излагается эта теорія. Характерно особенно начало этой эклоги: "уже наступаетъ последнее лето, предсказанное песнями Кумской жрицы, вновь начиниется великая смына выково, возвращается дъва Астрея, возвращается царство Сатурна. Новое поколеніе нисходить съ высокаго неба" (далье слъдуетъ описание этого новаго царства). Подчеркнутая нами фраза: вновь начинается великая смина выково самымъ яснъйшимъ образомъ говоритъ за то, что, по представленію Виргилія, исторія есть постоянная преемственная сміна извістных дарствь; кончается дарство Аполлона, царство самое худшее, и начинается "золотое" царствованіе Сатурна, послів котораго преемственно пойдуть въ прежнемъ порядкъ слъдующія царства включительно до цар-



Аристотель. Политика. Русскій переводъ Скворцова. Москва. 1865. III, 10.
 Такія же приблизительно мысли были высказаны ранфе и Платономъ въ его "Законаха».

ства Аполлона, котораго опять заменить Сатурнъ и т. д.: Виргилій именно и говорить объ одной изъ этихъ, зновь имьющей последовать, смень. То же самое почти говорить и Сенека; такъ онъ въ своей трагедін "Октавія" выводить въ число дъйствующихъ лицъ самого себя и въ началъ втораго акта между прочимъ говоритъ такъ: "если этотъ міръ старвется, и должень опять впасть въ слепой хаосъ, то теперь наступаетъ последній день, въ который паденіе неба должно подавить беззаконный родъ человъческій для того, чтобы мірь опять произвель, возродившись въ лучшемъ видъ, новое поколъніе людей, сходное съ тъмъ, какое онъ родилъ, будучи молодымъ въ то время. какъ Сатурнъ управляль міромъ". Такимъ образомъ, Сенека, подобно Виргилію, въ историческомъ процессъ видить тогь смысль и порядокъ, что человъчество регрессивно двигается отъ царства добра къ царству зла, и, достигнувъ последней степени развращенности, снова начинаетъ царство добра съ темъ, чтобы опять дойдти до царства зла и т. д. 1)



<sup>1)</sup> У Виргилія и Сеневи вь указанныхъ нами містахъ особенное вишавіе обращается на зависимость возобновленія царства Сатурна отъ правственнаю уровня человічества. Эта теорія существовала и во времена Августина; только онъ, сообщая о ней сведения въ своемь «О граде Божіемъ», главное внимани обратиль только на порядокъ преемственной смёны царствъ или міровъ и характеръ самой перемъны, упустивъ совершенно изъ виду зависимость этой сивии отъ состоянія человічества. Поэтому полное представленіе объ этой теорія всдучается отъ соединенія тъхъ и другихъ сообщеній (т. е. разобранныхъ и Авгус. тиновскихъ). Августинъ объ этой теоріи пишеть: «философи этого міра полагаля, что существують кругообращенія времень, въ которыя одно и то-же постояню возобновляется и повторяется въ природъ вещей, и утверждали, что и впослъствін безпрерывно будуть совершаться кругообращенія наступающихъ и проходщихъ вековъ (О граде Божіень, XII, 13), стакъ что, для примера, какъ п извъстный въкъ философъ Платонъ училъ учениковъ въ городъ Афинахъ и гъ школь, называвшейся академіей, такъ и за несмътное число въковъ прежде черезъ несьма обширные, но опредъленные, періоды повторялись тотъ-же Шлатонъ, тотъ-же городъ, та-же школа и тъ-же ученики, и впоследствін черезъ безчислевные въка должны повториться» (тамъ-же). — Относительно же способа, которымъ перемьняется одинъ міръ на другой, существовало при Августинъ два митии: а) один говорили, «что черезъ извъстние промежутки времень, котя не вся, но весьма большая часть земли такъ опустошается потопами и истребляется отнечь. что число людей сводится къ незначительному количеству, отъ котораго потомъ нарождается снова прежняя ихъ масса» (тамъ-же, 10); б) другіе дунали, что «міръ безчисленное количество разъ по истеченів извъстнаго ряда въвовь воз-

Кромъ двухъ, изложенныхъ нами, философско-историческихъ воззрвній древности на смысль историческаго процесса человъчества существовало еще одно-третье, которое, подобно последнему, видить регрессивное движение въ исторіи народовъ, но вопреки ему ожидаеть конца и погибели, дошедшаго до крайней развращенности, міра безъ всякой надежды на возобновленіе лучшаго порядка вещей: регриссировавшій мірь разъ погибнеть и уже болъе не возродится. Это воззръніе, повидимому, раздёляль еще Горацій; такъ онъ, оплакивая свое время за жестокія войны, крайнюю роскошь и безнравственность, оканчиваеть одну изъ своихъ одъ такимъ восклицаніемъ: "родъ отцевь, худшій діздовскаго, породиль нась боліве негодныхь, которые скоро должны дать отъ себя покольніе еще болье порочное"1). Гораздо подробнъе развиваетъ эту теорію Лукрецій. Онъ въ своемъ сочиненіи: "De natura rerum" представляєть всемірное человъчество во всемъ его составъ въ видъ одного организма; этоть организмъ человъчества въ началъ своей жизни быль молодъ и свѣжъ, изобиловалъ неповрежденными силами интеллектуальными, моральными и физическими; но мало-по-малу эти силы истощались; организмъ слабълъ, дряхлълъ и, наконецъ, скоро наступитъ для него полная и окончательная смерть<sup>2</sup>). Такія же мысли встрівчаются и у Лукана 3).

Нашъ краткій очеркъ философско-историческихъ воззрѣній древности на смыслъ и порядокъ историческаго процесса человѣчества былъ бы неполонъ, если-бы мы не упомянули о зарождавшейся въ язычествѣ мысли о томъ, что исторія идетъ впередъ, постоянно улучшаясь, что она прогрессируетъ отъ худшаго къ лучшему. Такія мысли представляютъ собою совершенное противорѣчіе съ положіями только что изложенныхъ нами воззрѣній: если послѣднія видятъ золотой вѣкъ позади и признаютъ регрессивность въ движеніи каждаго отдѣльнаго періода исторіи, то мнѣніе прогрессистовъ является совершенно

раждается и погибаетъ» совершенно такъ, что въ новоявившемся мірѣ «ролъ человъческій возраждается изъ его элементовъ» (тамъ-же, 11).

<sup>1)</sup> Od. III, 6.

<sup>2)</sup> De natura rerum, cap. II.

<sup>3)</sup> Farsal J, vv. 72-80.

новостью, но къ сожалѣнію это мнѣніе въ языческой древности только лишь зарождалось и не успѣло еще развиться на языческой почвѣ въ какую-либо, хотя бы не сложную, но точную и опредѣленную систему. Оно только отрывочно было высказано у Цицерона 1) и преимущественно у Сенеки 2), которые констатируютъ только нѣкоторые факты умственнаго прогресса, не построяя на нихъ никакого общаго опредѣленнаго воззрѣнія на смыслъ исторіи. Таковы были философско-историческія воззрѣнія до христіанской языческой древности.

Но вотъ явилось христіанство, которое принесло въ древній языческій мірь новыя истины, которыя должны были перестроить всё стороны интеллектуально-моральной жизни; оно просевтило новымъ свътомъ умъ, сердце и волю; словомъ, оно открыло собою новую эру чоловъческой жизни. Въ частности христіанство провозв'єстило міру новое воззр'вніе вообще на смыслъ земнаго человъческаго бытія, на которомъ могла быть построена совершенно новая система философіи исторіи. Оно провозвъстило важныя въ этомъ отношеніи слідующія четыре истины: 1) ученіе объ единств' всего челов' ческаго рода, объединеннаго не происхожденіемъ только отъ Адама (что было извъстно и изъ ветхозавътнаго откровенія), а спасеніемъ во Христь, участіемъ въ Дьль Христовомъ, и-о такомъ единствь, гдь теряется различіе эллина и іудея, гдь все человьчество, при всёхъ его національныхъ подраздёленіяхъ, едино. какъ семья, "встьмв" членамъ которой ея Отецъ "хочетв спастись и достигнуть познанія истины" (1 Тим. II, 6); 2) если о провидении и активномъ вмешательстве боговъ въ исторію учило и язычество, то христіанство принесло истину о разумномъ Провиденіи, объ единомъ, истинномъ и безусловно благомъ принципъ волевой дъятельности промышляющаго Ума, тогда какъ язычество положительно отказывалось понять смыслъ воли своихъ боговъ и прямо учило о безпринципности ихъ дъятельности; 3) если язычество учило, что цъль человъка-



<sup>1)</sup> Cicero. Academ. I, 4.

<sup>2)</sup> Seneca. Ad. Lucilium naturalium quaestionum, L. VII.

здісь, на землів 1), то христіанство, напротивь, указывало ее вні преділовь здінняго земнаго бытія, а тамь, за гробомь, въ лоні Отца небеснаго; 4) наконець, какъ нравственный постулять изъ этой истины, христіанство провозвістило мысль, что благо здішней жизни: богатство, красота, искусство, наука н т. п., не будучи въ состояніи быть цілью человіческаго бытія сами въ себі, получають смысль только въ томь случає, если они являются средствами къ достиженію одной истинной ціли.

Такимъ образомъ, на христіанскомъ откровеніи стало возможнымъ построить совершенно новую, полную и "истинную" философію исторіи. Но до появленія, подлежащаго нашему разсмотрѣнію, труда бл. Августина, христіанская письменность не дала ни одного сочиненія, представляющаго собою опыть построенія и стройнаго развитія полной системы христіанской философіи исторіи; мы не хотимъ, конечно, этимъ сказать, что до Августина никто изъ писателей церкви не затрогивалъ ни одного философско-историческаго вопроса и не решалъ его при свътъ христіанскаго откровенія; отдъльныя мысли, несомнанно относящіяся къ христіанской философіи исторіи, попадаются въ сочиненіяхъ всёхъ почти христіанскихъ писателей до-Августиновскаго времени (особенно у Иринея 2), Климента Александрійскаго <sup>3</sup>), Тертулліана, Евсевія и др.); но то были не полныя системы; поэтому система бл. Августина собственно въ исторіи этой науки примыкаеть по времени своего пронсхожденія непосредственно къ философско-историческимъ воззр**ѣніямъ языческой др**евности.

И разсматриваемая въ сравненіи съ ними она должна быть признана замѣчательнѣйшимъ явленіемъ.—Если тѣ были только отрывочными воззрѣніями, вскользь высказывавшимися при томъ или другомъ удобномъ случаѣ, то система Августина въ сравненіи съ ними уже является чисто научной системой: она

Большинство лучшихъ мыслителей античной древности полагало ее въ функдіяхъ гражданина. О мифиіяхъ на этотъ счетъ Платона, Аристотеля и Цицерона см. проф. Лебедева. Эпоха гоненій на христіанъ. Москва. 1885. Стр. 2, 3.

<sup>2)</sup> Contra haer. II.

<sup>3)</sup> Strom. c. II; cp. IV, 6. 12.

проводить единую идею черезъ всю исторію челов'ячества начиная съ самаго ея зарожденія и кончая ея посл'єдней эпохой, скрывающейся въ неизв'єстной дали будущаго; она подтверждаеть свои положенія ссылками на подходящіе прим'єры исторіи и т. п.

— Если философско-историческія воззрѣнія древности не знали всемірнаго единства человічества, то система Августина вносить въ исторію неизвъстный еще язычеству принципъ этого единства, по которому все челов вчество является одною семьею, служащей по плану Провиденія единой цёли; она првозгласила тотъ христіанскій принципъ единства челов'ячества. въ силу котораго должны сами собою рушиться тъ мощны преграды, какія создали національныя различія народовъ.-Если философско-историческія воззрѣнія языческой древноств напрасно пытались отыскать тайну историческаго бытія. т. е. ея внутренній смысль, если они не видьли никакой опредъленной цъли и плана въ исторіи и учили о безпринципности воли, управляющихъ исторією, божествъ, то система Августина, напротивъ, возвъстила самый опредъленный и ясный смыслъ исторіи; она указала и цёль исторіи и планъ. 110 которому направляется ея теченіе верховнымъ Промыслителемъ. И если языческія философско-историческія воззрвнія совсъмъ не находять никакой, регулирующей теченіе исторів. цъли, то система Августина ясно и опредъленно указываеть столь высокую цёль, сколь высоко само христіанство. Нечего говорить о томъ впечатленіи, которое должно было производить на безпристрастнаго читателя того времени сочинене Августина; оно производить весьма сильное впечатльніе даже и въ настоящее время. Въ нашъ эгоистичный въкъ, покланяющійся больше мамон'в и благамъ міра земнаго, когда везді в у всъхъ на первомъ планъ чисто земные интересы, отрадно погрузиться въ систему Августина, гдъ величественно раскрыта идея христіанства и уб'єжденно повторить почти заключетельныя слова автора: "какая иная цёль наша, какъ не та. чтобы достигнуть царства, которое не имфетъ конца?!" 1) Ка-



<sup>1)</sup> O rpagt Bozieme, XXII, 30.

кимъ диссонансомъ съ современной дъйствительностію звучить эта фраза и въ то же время какъ свята и непреложна ея истинность?!

Но не смотря на всв свои достоинства, система бл. Августина однако возбуждаеть некоторыя недоуменія, можеть быть обличена во внутреннемъ противоръчіи, словомъ, не чужда нъкоторыхъ недостатковъ. Поведемъ прежде всего ръчь о факторахъ исторіи. — Система Августина, какъ было показано выше, признаеть трехъ факторовъ исторіи: Бога, здыхъ духовъ и человъка. Но собственно почему же Августинъ считаетъ факторами исторіи Бога и злыхъ духовъ? Въ чемъ, по его ученію состоить самый факть ихъ вившательства? Августинь очень подробно говорить о той области, где могуть вмешиваться эти два фактора въ историческій процессъ человічества, но онъ ничего почти не говорить о самомъ способъ этого вмъщательства. По крайней мере относительно вмешательства Бога въ ходъ историческаго процесса онъ говоритъ слишкомъ неопредъленно. Что, напримъръ, значатъ общія фразы Августина въ родъ слъдующихъ: "Богъ поставляетъ на царства тъхъ или другихъ царей", "Богъ посылаетъ войны на тъхъ или другихъ народовъ?" Обыкновенной человъческой мысли кажется, что каждый царь вступаеть на престоль при чисто естественныхъ условіяхъ, по праву ли престолонаследія, по праву ли захваченной власти и т. п.; или — что каждая война обыкновенно начинается по чисто естественнымъ причинамъ и идетъ и оканчивается также при чисто естественныхъ условіяхъ. То и другое событіе, такая мысль можеть точно анализировать оть начала до конца и привести въ извъстность всъ тъ причины, которыя вызвали и произвели ихъ, продолжили и такъ или иначе окончили. Воскрешать эти причины въ ихъ естественной, фактически исторической связи и последовательности и составляеть задачу исторіи вообще. Поэтому указать: гдв именно туть вмьшался Богъ, когда и какимъ образомъ — задача сколько важная и серьезная, столь же и трудная; а Августинъ нисколько не облегчаетъ ея разрѣшенія. И это особенно страннымъ кажется въ виду того, что онъ относительно способа вмъшательства въ историческій процессъ здыхъ духовъ говорить доволь-

но опредъленно. Демоны, по Августину, воздействують на чедов'вческую волю путемъ непосредственнаго побужденія чрезь внутреннее внушение или внъшнія впечатлънія. Такое значеніе, напр., им'єють всі предсказанія оракуловь, религіозния итры, правоученія, преподаваемыя языческими жрецами и т. п.: такое же значеніе имѣло и то примърное сраженіе демоновъ, отъ котораго остались конскіе следы. После этого ин имъемъ право сказать; что Августинъ одинъ изъ факторовъ исторіи призналь таковымь потому, что онь воздійствуєть на человъческую волю, усиливая собою ея мотивизацію въ томъ или другомъ направленіи. Но послів этого какое же иміль право Августинъ указать только три фактора исторіи? На бакомъ основаніи онъ могь сказать: "причины же тёлесныя, тагь какъ онъ болъе производятся, чъмъ производять, не должны быть поставляемы въ ряду причинъ, вызывающихъ явленія. ибо онв могуть лишь то, что двлаеть изъ нихъ вообще воля 1). Эта мысль — безусловно ложная. Свобода человеческой воли. какъ утвержаетъ и самъ Августинъ, не есть свобода абсолютная. ничьмъ не обусловливающаяся; она ограничивается мотивами, лъйствующими на нее совнъ; одинъ родъ этихъ, ограничивающихъ человъческую волю, условій, злыхъ демоновъ. Августинъ признаетъ факторомъ исторіи. Но развъ, кромъ демоновъ, воля ничемъ инымъ не ограничивается? Развъ нътъ другихъ внёшнихъ условій, которыя побуждають человёческую волю действовать въ томъ или другомъ направленіи? Истины, которыми мы хотимъ отвътить на всё эти вопросы, слишкомъ хорошо известны, чтобы говорить о нихъ подробно. Человеческая воля ограничивается въ своей свободной деятельности следующими условіями, лежащими внё ея и могущими действовать на нее активно: 1) причинами органическими, каковы суть всё прирожденныя свойства физическаго организма волящаго субъекта, 2) неорганическими, каковы суть условія страны и окружающей природы и 3) надъ-органическими, каковы.



<sup>1)</sup> Corporales autem causae, quae magis fiunt, quam faciunt, non sunt inter causas efficientes annumerandae; quoniam hoc possunt, quod ex ipsis faciunt spiritum voluntates. Tanh-me, V, 10.

напр., культура духовно-общественнаго процесса. продукты человъческаго творчества, соціальное устройство окружающаго общества и т. п. Вліяніе всъхъ указанныхъ условій на человъческую свободу и особенный смыслъ, который въ немъ долженъ находить истинный христіанинъ, не подлежать никакому сомнънію.

Кромѣ того Августинъ слишкомъ неопредѣленно разграничиваетъ сферы дѣятельностей этихъ трехъ факторовъ. Гдѣ область дѣятельности Бога въ исторіи? Положительно вездѣ. Но тогда что же остается на долю остальныхъ двухъ факторовъ? Нельзя же, конечно, допустить той мысли, что Богъ дѣйствуетъ и черезъ демоновъ; но если демоны дѣйствуютъ сами по себѣ, то тогда Богъ уже дѣйствуетъ не вездѣ. Вообще ученіе о промышленіи Божіемъ—одинъ изъ самыхъ труднѣйшихъ пунктовъ христіанской доктрины; поэтому, чтобы писать провиденціалистическую систему философіи исторіи, необходимо дать напередъ строгое и ясное разграниченіе областей дѣйствованія Бога, демоновъ и человѣка, чего однако не дѣлаетъ Августинъ.

Наконецъ, человъческая свобода, за которую видимо ратуетъ бл. Августинъ съ особеннымъ воодушевленіемъ, въ существъ дъла у него сводится положительно къ нулю, такъ что человъкъ является ничъмъ инымъ, какъ чисто пассивнымъ орудіемъ въ рукахъ Бога или злыхъ духовъ. Дъйствительно, какая же можеть быть рычь о свободы человыческой воли, когда никакое человъческое дъйствіе не гарантировано отъ посторонняго воздействія? Хорошо, конечно, если это вмёшательство будеть въ формъ склоненія человъческой воли къ тому или другому дъйствію путемъ побужденій; но, по Августину, въдь иногда Богь можеть принуждать человъка помимо его собственнаго произволенія. Поэтому, коль скоро намъ стало изв'єстнымъ, что Аларихъ потому пощадилъ христіанскія базилики Петра, что это такъ устроилъ Богъ, то поступокъ этого дикаря въ нашихъ глазахъ является совершенно безценнымъ и не имеющимъ нравственнаго вмѣненія. Или, напримѣръ, идетъ война; одолъваетъ сторона сильнъйшая; но вотъ появляется ангелъ Господень, и побъда остается за слабой стороной. При чемъ же туть человъческая свобода? Это есть уже влоупотребленіе истинами редигіи ради редигіи; такого ученія объ абсолютной несвободности человъческихъ дъйствій не знаетъ христіанство Если наша воля не свободна на столько, на сколько можно представить ее не свободною на основаніи сочиненія бл. Августина, то тогда христіанство напрасно говорить о въръ, о добрыхъ дёлахъ, о молитве, таинствахъ и т. п., словомъ, о всемъ томъ, что возможно только подъ условіемъ свободы человъческой воли. Впрочемъ такой выводъ изъ сочиненія бл. Августина о несвободности человъческой воли вполнъ обусловливается изв'ястнымъ ученіемъ его о Божественномъ предопредъленіи, которое въ теоріи абсолютно уничтожаетъ человьческую свободу. Повидимому, бл. Августинъ очень удовлетворительно рышаеть вопрось объ отношени человыческой своболи къ Божественному предвъдънію (praescientia); прочитавъ его разсужденія объ этомъ предметь, направленныя противъ Пицерона 1), можно счесть обыкновенное въ богословской литературъ обвинение бл. Августина въ учени о безусловномъ предопредёленіи, совершенно уничтожающемъ свободу человіческой воли, недоумъніемъ, предразсудкомъ, основаннымъ на не вполнь обстоятельноми и полноми изучении вськи мьсти его твореній, относящихся къ этому вопросу. Но стоить только это ученіе его объ отношеніи человіческой воли къ предвідівню сравнить съ другими мёстами, гдё идеть рёчь о безусловномъ предопредбленіи, содержащимися хотя бы только въ томъ же сочиненіи,---и обвиненіе, казавшееся недоум'тнымъ, кажется вполнъ справедливымъ и основательнымъ. Дъйствительно, припомнимъ приведенное нами выше, особенно характерное, мъсто, гдв мысль о безусловномъ предопредвлении выражена съ особенною ясностію и різкостію, не допускающими никакихъ перетолкованій: "Богъ... положиль въ своемъ советь извлечь изъ массы осужденнаго человъчества опредъленное (certum) число праведныхъ, предназначенныхъ (praedestinatum) въ Его премудрости отъ неправедныхъ не заслугами ихъ, такъ какъ весь родъ человъческій быль осуждень уже въ самомъ испорченномъ

<sup>1)</sup> Танъ же, V, 9.

своемъ корнъ, но своею благодатію" 1). Итакъ, по Августину, Богъ, не взирая на личныя заслуги каждаго отдъльнаго человъка, предопредълиль однихъ спасти, другихъ оставить внъ спасенія. Сообразно съ этимъ Онъ попускаеть дійствовать діаволу, только на непредопредъленныхъ ко спасенію. "Въдь кто изъ върующихъ, пишетъ въ другомъ мъстъ Августинъ, не знаетъ, что діаводь ободьщаєть и увлекаєть съ собою въ въчную жизнь только тъ народы, которые не предназначены къ въчной жизни?" 2). Если не можеть быть и ръчи о личныхъ заслугахъ человъка, если "діаволъ никогда не обольститъ Церкви, предназначенной и избранной до созданія міра" 3), то какая же после этого можеть быть речь о свободе человеческой воли? Мы не будемъ говорить о практическихъ результатахъ, которые могуть последовать отъ вліянія этого пункта Августиновской системы философіи исторіи на умы читателей, дов'врчивыхъ къ авторитету величайшаго столпа западной церкви; намъ достаточно констатировать только фактъ противорвчія Августина самому себъ. Что нибудь одно: или человъческая свобода, или безусловное Божественное предопредвленіе. А такъ какъ ученіе о безусловномъ предопредъленіи не основывается ни на Священномъ Писаніи, ни на преданіи, а есть ошибка нѣкоторыхъ западныхъ богослововъ, то, несомивнно, должно выбрать человъческую свободу 4).

Перейдемъ теперь къ разсмотрѣнію второй части системы философіи исторіи бл. Августина, которая отвѣчаетъ на вопросъ о смыслѣ и цѣли всемірно-историческаго процесса. "Родъчеловѣческій, пишетъ бл. Августинъ, мы раздѣлили на два разряда: одинъ—тѣхъ людей, которые живутъ по человѣку, другой—по Богу. Эти разряды мы символически назвали двумя градами, т. е. двумя обществами людей, изъ которыхъ одному предназначено вѣчно царствовать, а другому подвергнуться



<sup>1)</sup> Tanz me, XIV, 26.

<sup>2)</sup> Tamb me, XX, 7.

<sup>3)</sup> Tanz me, XX, 8.

<sup>4)</sup> Архісп. Макарій. Православно-догматическое Богословіє; С.-П.-Б. 1857. Т ІІ, стр. 213—224.

въчному наказанію съ діаволомъ" 1). Вотъ въ краткихъ и точныхъ словахъ сущность ученія бл. Августина о двухъ градахъ. Онъ все человъчество дълить на двъ половины, несхолныя между собою въ самыхъ основныхъ принципахъ ихъ жезнедъятельности; одна живетъ для Бога, другая живетъ для человъка и враждуетъ противъ Бога. Хотя эти объ половини пространственно и перемъшаны между собою, но Августивъ проводить принципную грань между ними на протяжении всей исторіи человъчества столь ръзко и опредъленно, что подъ вліяніемъ его системы ясно себ' представляеть все человьчество подбленнымъ на двъ, совершенно различныхъ, половини, между которыми, въ силу Божественнаго предопредъленія, не можетъ быть никакихъ обмѣновъ членами; кто предопредълевъ быть членомъ града Божія, тотъ имъ и бываеть и наобороть. Но подобное подраздъление всего человъчества на два, ръзко разграниченныхъ между собою, общества-общество благочестивыхъ и общество нечестивыхъ-подраздъленіе безусловно невърное, не основанное ни на Священномъ Писаніи, не на психологической и исторической действительности. Божественное Откровеніе отнюдь не ділить человічества на два, різко разграниченныхъ между собою царства: царство добра и царство зла. Если оно говорить о святости христіань, освящаемыхъ благодатію Христовою, то въ то-же время говорить и постоянныхъ ихъ гръхопаденіяхъ. Изреченія: "Міръ весь во злъ лежитъ" (Іоан. V. 19.) "Аще речемъ, яко гръха не имами. себъ прельщаемъ и истины нъсть въ насъ" (Іоан. І, 8), слишкомъ ясны и понятны, чтобы къ нимъ дълать какой-либо комментарій. Съ другой стороны, если Св. Писаніе говорить о нечестивыхъ, то не отрицаетъ въ нихъ извъстной доли благочестія: и "языцы, закона не имуще, естествомъ законная творятъ" (Рим. II, 13). Добро и зло, благочестие и нечестие, по vченію Св. Писанія, слишкомъ перем'єшаны между собою. чтобы можно было указать царство только людей добродьтельныхъ и царство исключительно людей злыхъ. Обращаясь къ исторіи и психологіи, мы везді и всегда видимъ по-



<sup>1)</sup> Tamb-me, XV, 1.

стоянную перепутанность добра и зла. Психическая жизнь каждаго отдъльнаго человъка есть не что иное, какъ постоянная борьба между мотивами добра и зла, последовательная сміна добрыхь расположеній злыми и злыхь добрыми. Каждый отдёльный человёкъ грёшить, раскаявается, дёлаеть добро, снова гръшить и т. д. Даже подвижники христіанстваи тъ живутъ въ постоянной борьбъ со зломъ, и ихъ жизньпоследовательный путь паденій и возстаній. Поэтому если можно говорить о двухъ царствахъ, о царствъ добра и зла, царствъ Божіемъ и человъческомъ, то подъ ними должно разумьть такія двь единицы, величины которыхъ постоянно колеблются, не останавливаясь въ своемъ колебаніи, два такихъ общества, члены которыхъ постоянно мёняются, мёняются каждый моменть. Но, очевидно, такія царства чистьйшая абстракція, не могущая им'єть никакого практическаго приложенія къ философскому обозрѣнію историческихъ судебъ человъчества.

По ученію Августина, гражданинъ царства Божія—синонимъ благочестиваго человъка, угоднаго Богу своею праведностію, а гражданинъ царства земнаго-синонимъ нечестивца, угоднаго діаволу. Но въ чемъ-же Августинъ видитъ критерій для того, чтобы судить: кто гражданинъ какого града? Гражданинъ града земнаго, по Августину, тотъ, кто "находится подъ властію демоновъ" 1), а "отъ власти демоновъ не можеть освободить ничто, кром' благодати Божіей черезь Господа нашего Інсуса Христа" 2). Гражданинъ града Божія, сабдовательно, тотъ, кто самою благодатію, полученною черезъ въру Господа Іисуса Христа, свободенъ отъ власти демоновъ. Особенно этотъ критерій ясенъ у Августина тамъ, гдѣ онъ говорить о членахъ царства Божія, не принадлежавшихъ по своему происхожденію къ народу еврейскому; такихъ членовъ онъ указываетъ только вдухъ: библейскаго Іова 3) и Сивиллу Эретрейскую 4); говоря объ Іовь, онъ такъ формулируетъ свой

<sup>1)</sup> Tamb-ze, II, 29.

<sup>2)</sup> Tamz-me, IV, 31.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XVIII, 47.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, XVIII, 23.

критерій: "среди другихъ народовъ могли быть люди, которые жили по Богу и угодили Ему, принадлежа къ небесному Іерусалиму. А такимо мого быть, какъ следуеть думать. лишь тоть, кому оть Бога открыть быль единый ходатай Бога и человъковъ, человъкъ Христосъ Іисусъ 1). Значить, знаніе Христа и въра въ Него-вотъ первый и основной признакъ принадлежности къ граду Божію, а отсутствіе этого знанія и візры-признакъ принадлежности къ граду земному. Но затруднительно примирить эти разсужденія Августина съ слъдующими словами св. Ап. Павла въ его посланіи къ римлянамъ: "слава и честь и миръ всякому, дълающему доброе, во-первыхъ, іудею, потомъ эллину! Ибо нѣтъ лицепріятія у Бога. Тъ, которые не имъя закона, согръщили, внъ закона н погибнуть; а тъ, которые подъ закономъ согръщили, по закону осудятся, потому что не слушатели закона праведны предъ Богомъ, но исполнители закона оправданы будутъ, ибо когда язычники, не имъющіе закона, по природъ законное дълають, то не имън закона, они сами себъ законъ; они показывають, что дело закона у нихъ написано въ сердцахъ, о чемъ свидътельствуетъ совъсть ихъ и мысли ихъ, то обвиняющія, то оправдывающія одна другую, въ день (т. е. по закону осудятся), когда, по благовъствованію моему, Богъ будеть судить тайныя дела человековъ черезъ Інсуса Христа... Итакъ, если необрѣзанный соблюдаетъ постановленія закона, то его необрѣзаніе не вмінится ли ему въ обрізаніе? И не обрізанный по природъ, исполняющій законъ, не осудить ли тебя, преступника закона при Писаніи и обрѣзаніи?" (Рим. II, 10-16, 26. 27). Неужели язычникъ, незнающій откровенія о Христь, но свято внимающій голосу естественнаго закона и исполняющій его вельнія по совысти, язычникь, могущій осудить іудея, преступника закона при Писаніи и обрезаніи, не можетъ быть названъ благочестивымъ?...

Единою цѣлію всего историческаго процесса система Августина поставляеть спасеніе человѣка въ силу искупительных заслугь Господа Іисуса Христа и полученіе вѣчной блажен-



<sup>1)</sup> Танъ-же, XVIII, 47.

ной жизни. Но какимъ образомъ эта цель можетъ быть названа единою цълью всего всемірно-историческаго процесса? Какой же послѣ этого смыслъ земнаго существованія всѣхъ тъх народовь и лицъ, которые даже своимъ знаніемъ не причастны делу искупленія? По Августину, и они служать той же великой цёли вёчнаго блаженства, принося какую-нибудь пользу членамъ царства Божія, прямо идущимъ къ этой единой цёли; они-тёни на картинё, своимъ художественнымъ сочетаніемъ со свётомъ производящія цёлостное впечатленіе красоты и гармоніи на зрителя. Но если первая истина-о вічной жизни, какъ единой истинной ціли человіческаго земнаго существованія вообще-ясно и опредъленно провозв'ящена въ христіанскомъ Откровенія, то, напротивъ, вторая истина, что всѣ языческіе народы, не причастные Искупленію, однако такъ или иначе служать той же цёли, слишкомъ мало раскрыта въ Откровеніи, чтобы развивать ее детально въ отношеніи каждаго отдільнаго языческаго народа. Этого мало; смысль существованія каждаго отдельнаго народа-тайна Провиденія, которую человекъ не иметь средствъ уяснить. Поэтому Августинъ, и самъ довольно выразительно и часто говорпить о непостижимости путей Провиденія 1), Его плановъ и намфреній относительно тіхъ или другихъ языческихъ народовъ <sup>2</sup>).

Такъ какъ значеніе каждаго отдільнаго языческаго народа въ отношеніи къ единой, обще-міровой, ціли знать опреділенно и положительно нельзя, то Августинъ, пытаясь проникнуть въ непостижимое, на самомъ ділі только гадаетъ; и, надо признаться, почти всі его гаданія подобнаго рода неудачны настолько, что по нимъ иногда выходитъ, будто Провидініе выбирало для своихъ цілей самыя неподходящія средста.

Но этого мало; о существованіи нікоторых и даже многих народов Августин совершенно не зналь. Изв'єстно, что



<sup>1)</sup> Tamp-me, I, 28; II, 22, 23, 29; IV, 17; V, 19; X, 22; XI, 51, XII, 15, 17; XVIII, 10, 52; XX, 2 H AD.

<sup>2)</sup> Это—общій недостатокъ всёхъ провиденціалистическихъ системъ философіи эсторіи.

горизонтъ его географическихъ познаній быть не широкъ на столько, что земля ему представлялась въ видѣ круглой плоскости 1), заключающей въ ссбѣ только Европу, Азію и Африку 2); поэтому, спрашивается: неужели абсолютно безнѣльма существовали всѣ тѣ многочисленныя племена, о существованіи которыхъ Августинъ и не подозрѣвалъ? Сомнительно: но системѣ Августина это такъ.

Кром'в того, если Августинъ подыскиваетъ, хотя и не всег да удачно, цёли историческаго существованія для тёхъ народовъ, которые могли по своимъ географическимъ и историяскимъ условіямъ имъть соприкосновеніе съ еврейскимъ нары домъ и христіанами, то онъ оставляеть безъ всякаго внимані тъ народы, которые не имъли положительно никакого соприкосновенія ни съ темъ, ни съ другими; какъ известно. Авгстинъ собственно упоминаетъ объ Ассиріи и Римъ, соверши но умалчивая, такимъ образомъ, о съверныхъ народахъ-Евр пы, о восточныхъ-Азіи, объ южныхъ-Африки. По сему своя приходится повторить прежній недоуменный вопросъ. Тапа образомъ, громадная и сложная по своей композицін карты всемірно-историческаго процесса, долженствующая, по имся автора-художника, производить цёлостное художественное чатльніе гармоничнымъ распредыленіемъ свыта и тыней, крывается большимъ количествомъ пустыхъ мъстъ на полоты положительно уничтожающими всякую художественность не чатлѣнія.

Самый основной принципъ системы христіанской философисторіи, построенной бл. Августиномъ, именно, что симп всемірно-историческаго процесса заключается только въ стрем леніи человъка къ въчной жизни, въ томъ видъ, какъ онъ пред ставляется въ его системъ, не можетъ быть положенъ въ острание идеально-правильной системы христіанской философисторіи. Дъйствительно, что, по Августину, обнимаетъ въ пловъкъ это стремленіе къ въчному блаженству? Проникается имъ вся духовная жизнь человъка? Можно ли направить п



<sup>1)</sup> Tamb-me, XVI, 9.

<sup>2)</sup> Tamb-me, XVI, 17.

этой цъли всъ силы души и всъ функціи ея жизнедъятельности? На эти вопросы система Августина даетъ отрицательный отвыть. Подъ стремленіемъ къ вычному блаженству Августинъ понимаетъ исключительно только функціи чисто религіознаго свойства. Любить Бога, т. е. быть членомъ града Божія, по Августину, значитъ игнорировать все, кромъ одной религіи во всей ея высотъ и чистотъ. Августинъ положительно ненавидить всю совокупность культурных пріобретеній; онъ разражается грозными филиппиками противъ всевозможныхъ благъ здешней жизни, не имеющихъ прямо служебнаго отношенія въ религіи, хотя и не противорьчащихъ ей; онъ — страшный пессимисть по отношению ко всему земному. Какой смысль въ здоровью и красоти, "если отнятіе или увъчье человъческихъ членовъ уничтожаетъ ихъ цёлость, уродливость-ихъ красоту, изнуреніе—силы, вялость или оцепененіе—ихъ подвижность?" 1) "Какое и въ какомъ объемъ сохранится чувство, если, умалчивая о другомъ, человъкъ сдълается глухимъ и слъпымъ? — А куда дъвается, гдъ засыпаетъ разумъ и разсудокъ, если отъ какой-нибудь бользни человькъ впадаетъ въ безуміе?... А что скажу я о тыхъ, которые подвергаются нападенію демоновъ? Гдь у нихъ скрыть вли зарыть собственный смысль, когда и душею и тёломь ихъ пользуется по своей вол'в злой духь? И кто ув'врить, что подобное зло не можетъ приключиться въ этой жизни мудрому? Затемъ, какого свойства или какого объема воспріятіе истины въ этой плоти, когда, какъ читаемъ въ правдивой книгъ мудрости: тъло тлънное отягощаеть душу и земное жилище обременяет ума многопопечителена (Прем. IX, 15). Зат'ьмъ сама добродътель, усвояющая себъ высшее мъсто между человъческими благами, чъмъ другимъ здъсь занята, какъ не безпрерывною войной съ пороками и не внъшними, а внутренними, и не чужими, а нашими и собственными? Особенно это нужно сказать о добродътели, которая по гречески называется σωφροσύνη, а по латыни semperantia (воздержаніе, ціломудріе"). Ничто также для Августина и гражданское благоразуміе и

<sup>1)</sup> Tamb-me, XIX, 4.

справедливость 1). Не видить никакого блага онъ и въ жизни общественной. "Кто въ состояніи исчислить, восклицаеть онь. кто въ силахъ взебсить, сколькими и какимъ зломъ переполнено общество человъческое въ этой бъдственной смертности!! Кто въ дъйствительности бываетъ обыкновенно или долженъ быть дружественные между собою тыхь, которые входять вы составъ одной семьи? А между тъмъ, кто можеть быть увъренъ въ своей безопасности съ этой стороны, когда тайное коварство членовъ семьи часто бывало причиною столь великихъ золъ, -- золъ тъмъ болъе горькихъ, чъмъ пріятнъе быль мирь, принимаемый за мирь истинный въ то время, какъ быль дъломъ лукавъйшаго притворства?... Поэтому безъ глубокой сердечной скорби нельзя слышать извъстныхъ божественныхъ словъ: и врази человъку домашние его (Мв. Х, 36)" 2). "А суды людей о людяхъ, неизбъжные въ гражданскихъ обществахъ. въ какомъ бы миръ они не находились: каковы они, какъ жалки, какое представлають собою скорбное явленіе? В'вдь судять ть, которые не могуть знать совъсти тъхъ, о комъ судять. Поэтому часто бывають вынуждены пытками свидетелей отъискивать истину по чужому для свидетелей делу... Неведене судьи почти всегда бъдствіе для невиннаго... Справедливье в достойные человыка признать вы необходимости мудрецу отправлять должность судьи бъдствіе и ненавидьть (sic!) его въ себь, а если мудрствуеть благочестиво, восклицать къ Богу: от нужде моихе изведи мя (Пс. XXIV, 17)" 3).—"Государство. какъ собраніе водъ, чёмъ обширнёе, тёмъ болёе представляеть опасностей. Прежде всего въ немъ отчуждаетъ человъка от человъка различіе языковъ. Если же бы я захотъль надлежащимъ образомъ изложить множество и разнообразіе бъдствів отъ войнъ, ихъ тяжелыя и несчастныя последствія, то едвал будеть конець моей длинной рвчи... Кто съ душевною болью вникнеть вь эти виды зла, такіе тяжкіе, такіе ужасные. такіе жестокіе, тотъ признаетъ въ нихъ б'ядствіе" 4). Даже то

<sup>1)</sup> Tant me.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, XIX, 5.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, XIX, 6.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, XIX, 7.

лединое, что утышаеть насъ въ этомъ человыческомъ обществъ, переполненномъ ошибками и скорбями, это нелицемърная преданность и взаимная любовь между истинными и добрыми друзьями—не належное благо. Чёмъ больше и въ большихъ мъстахъ мы ихъ имъемъ, тъмъ больше и чаще боимся, чтобы не случилось съ ними какого нибудь зла изъ этой массы золъ настоящаго въка" 1). Что за пессимизмъ! Ни искусство и ни наука, ни семья и ни государство, ни любовь и ни дружба не имъютъ ровно никакого значенія для человъчества! Но игнорировать такъ во имя религіи всё прочія отправленія духовной жизни человъка не дозволяетъ само христіанство, освятившее семью и государство, искусство и науку и т. п. Христіанская религія должна обнимать всё стороны человеческаго существа, оживлять ихъ единою идеею и такимъ образомъ способствовать ихъ полному и безостановочному прогрессу 2). Если современныя системы философіи исторіи совершенно незаконно игнорируютъ религіозно-нравственную жизнь человъчества, то провиденціалистическія системы вообще и особенно система бл. Августина не менъе незаконно игнорируютъ всъ прочія стороны духовной жизни, кром'в только религіозно-нравственной. Познокомившись съ системой философіи бл. Августина, невольно задаешь себъ вопросъ о raison d'être всъхъ прочихъ, кромъ религіозно-нравственной, сторонъ человъческой жизни и недовърчиво вопрошаеть: неужели сами въ себъ онъ не имъють ровно никакого смысла?!... Пусть, по Августину, ни тѣлесное здоровье, ни красота, ни мужество, ни ученый трудъ, ни государственная жизнь, ни человъческая дружба не суть блага постоянныя и неизмънныя; пусть здоровье и красота уничтожаются болезнью, пусть разумъ и наука могутъ погибать отъ безумія и заблужденій, пусть жизнь общественная и государственная иногда страдаеть отъ злоупотребленій и эгоизма; но в'єдь все это-ненормальности. Намъ-христіанамъ, конечно, по духу христіанскаго идсала,



<sup>1)</sup> Tant-me, XIX, 8.

<sup>2)</sup> Подробиће объ этомъ см. у Юницково: О значенім христіанской религіи въ развитім историческаго прогресса. (Чтенія въ общ. любит. дух. просвѣщенія. 1877. Стр. 123—147 и стр. 231—256).

не надо ни искусства, ни науки, ни красоты, какъ только таковыхъ; намъ нужна христіанская наука, христіанское искусство; пусть Христосъ, пусть Его царство будетъ вездъ и во всемъ: въ этомъ единственный смыслъ исторіи человічества. Пусть и художникъ, и поэтъ, и ученый, и царь пусть всв едиными устами и единымъ сердцемъ служатъ только Христуи тогда всь они своею жизнію и дьятельностію будуть причастны осуществленію единаго всечеловъческаго призванія. Культура, какъ сумма только внёшнихъ, матеріальныхъ благъ и усовершенствованій, къ распространенію которой теперь направлены всъ старанія современныхъ западныхъ государствъ, культура, оторванная отъ Христа и Его въры-зло, прямо ведущее къ погибели; кто теперь самые несчастные люди?-ть, кто живуть только одною культурой, тв, которые повдають плоды нелепаго, совсемь оторваннаго отъ христіанства и отнюдь недостойнаго воззрвнія на человіческое достоннство н назначеніе, просв'єщенія. Такая культура, конечно, зло и ея надо бъжать. Но отрицать христіанское просвъщеніе, христіанскую науку, христійнское искусство, христійнское государство. христіанскую дружбу, христіанскій бракъ-нельзя.

Іеромонах Григорій.

Сергіевъ посадъ. М. Л. Акалемія.



Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1892 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи,—и будетъ выходить два Раза въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въкаждомъ №.

Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

PASCPOSKA BY VILLATA MERETY HE MONYCKAETCS.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Вѣ Харьковѣ: въ Редакців журнала «Вѣра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, въ свѣчной лавкѣ при Покровскомъ монастырѣ, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицѣ, въ книжныхъ магазинахъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16 и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать польные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Харьв. Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкою.



Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Сентября 1891 года.

Харьковъ. Губернская Типографія.

.

# ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

1891.

№ 18.

СЕНТЯБРЬ.- КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Сентября 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Повле*в.

### РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І

И

#### идея священнаго союза.

#### (Продолжение \*).

Послѣ долгихъ ожиданій и отсрочекъ, вызванныхъ поѣздками Александра въ Англію и Голландію, получено было, наконецъ, отъ самого императора извѣстіе о его предстоящемъ прибытіи 1). Тотчасъ же императрица, ея родня и свита поспѣшили возвратиться изъ Карлсруэ въ Брухзаль. Тутъ, на фамильномъ совѣтѣ, порѣшено было послѣ продолжительныхъ совѣщаній, что императрица выѣдетъ на встрѣчу своему супругу въ Роззбахъ, небольшой загородный домъ, принадлежавшій маркграфинѣ 2). Государыню сопровождали ея сестра и одна изъ ея придворныхъ дамъ, дѣвица Р. Стурдза. Ее избрали потому, что государь всегда предпочиталъ ее другимъ 3).

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вёра и Разумъ» 1891 г. X 17.

Императоръ вытхалъ изъ Нимвегена 24 іюня, а на слідующій день прибыль въ Мангеймъ.

<sup>2)</sup> См. Шишковъ, Записки, т. I, стр. 303, гдѣ сказано, что государыня вывкала на встрѣчу государю въ худую весьма погоду. Въ менуарахъ гр. Эдлингъ говорится: «La famille de l'Imperatrice discuta avec elle pour savoir si elle irait à la rencontre de son époux, et il fut decidé après maints dèbats, q'elle l'attendrait dans une petite maison de campagne à quatre heures de Brouchsal». стр. 138.

<sup>3) «</sup>Le choix tomba sur moi, parce q'on savait que l'Empereur me preferait». Предпочтеніе, которое отдаваль императорь дівний Стурдзі, основывалось

«Мы вывхали рано», разсказываетъ Роксандра, «Императрица была сильно взволнована, и я замъчала, что ея гордость страдала отъ этого въ своемъ родѣ аванса съ ея сторови. Волненіе это усиливалось по мірть того, какъ день склонался къ вечеру, а о прівздв государя не было слышно. Я двдала съ своей стороны всевозможное, чтобы занять и разсъять ее, но ночь наступила и императоръ не пріъзжаль. Уже мы собирались возратиться въ Брухзаль, когда намъ дали знать, что экипажъ императора показался въ концѣ аллен. ведшей къ дому. Императрица стала въ дверяхъ, рядомъ съ нею ея сестра. Императоръ вошелъ, онъ нѣжно обнялъ свою супругу и съ очаровательною простотою, ему свойственною. спросиль ее, узнаеть ли она его старое лице. Тронутый порывомъ, побуждавшимъ ее вывхать къ нему на встрвчу, онъ осыпаль ее тысячью вопросовь, любезно привътствоваль сестру государыни, и спросиль, кто изъ придворныхъ дамъ сопутствуеть имъ. Услыхавъ мое имя, государь направился въ комнату, куда удалилась я. Я была такъ взволнована, что утратила способность сказать что либо подходящее: а могла только пожать его руку, обливансь слезами радости. Все, что исходило отъ сердца, нравилось ему. «Я уже знаю, что Вы хот вли сказать мнв, замвтиль онь, и мы поспвшили возвратиться къ императрицѣ > 1).

На другой день последоваль большой пріємъ въ Брухзаль. Уже съ утра старый замокъ наполнился самыми разнообразными лицами, давно уже ожидавшими прибытія императора. Повсюду пестрели мундиры и ленты всевозможныхъ цвётовъ, вездё господствовало необычайное оживленіе, суетливое любопытство, приправленное тою низкопоклонностью, которая была такъ противна Александру, но которая, по мнёнію ср. Эдлингъ, является неизбёжнымъ составнымъ элементомъ атмосферы, окружающей королей <sup>2</sup>).



ме на какихъ либо ея вибшинихъ превмуществахъ, такъ какъ Стурдза была векрасива собов и къ тому же горбатая, а, единственно, на ея ръдкихъ думевныхъ качествахъ.

<sup>1)</sup> Мемуары графини Эдлингъ, стр. 139-140.

<sup>2)</sup> Une agitation extrème, une curiosité inquiete assaisonnées d'une bassesse

Среди толпы обращали на себя вниманіе нісколько лиць, очевидно не подходившихъ къ общему типу, и попавшихъ сюда, какъ будто по ошибкв. Изъ нихъ можно было отмвтить прежде всего Лагарна. Его простота, его буржуазныя манеры не согласовались совершенно съ украшавшею его орденскою лентою. Своею искрепностью и чистосердечіемъ онъ обезоруживалъ всякую ненависть и зависть, и самыя сильныя предубъжденія противъ него сглаживались невольно во время бесъды съ нимъ 1). Совершенно иного рода впечативніе производиль бывшій туть же баронь Штейнь. И если многочисленные нъмецкіе князья и князьки, толпившіеся въ залъ, относились къ воспитателю императора съ высокомърною списходительностью, то на жельзнаго барона они смотръли, наоборотъ, съ чувствомъ страха и затаенной ненависти. Они знали очень хорошо, что они видятъ передъ собою не только смертельнаго врага Наполеона, но и всъхъ его бывшихъ вассаловъ, что передъ ними стоить человъкъ, не знавшій иного діла, кромі діла народовь, неспособный ни на какія сделки съ своею совестью 2). Но едва-ли не самое оригинальное впечатление среди этого блестящаго кружка производиль патріархь мистиковь, Юнгь-Штиллингь. Онъ видимо терялся среди окружавшаго его мишурнаго блеска и суеты, и только заботливая и внимательная любезность девицы Стурдзы дала ему возможность сохранить хотя въсколько свое самообладаніе 3).

Весь день прошелъ въ представленіяхъ и церсмоніяхъ, одна утомительнъе другой. За безконечнымъ объденнымъ столомъ царствовала натянутость и скука, и если върить свидътельству Р. Стурдзы, то она одна изъ всъхъ присут-

qui semble malheuresement devoir être l'atmosphère des rois; mais ce n'est point à eux qu'il faut s'en prendre, mais bien à cette triste espèce humaine qui doit toujours ramper ou menacer. Мемуары гр. Эдлянгь, стр. 141.

<sup>1)</sup> Мемуары гр. Эдлингъ, стр. 141.

<sup>2)</sup> Мемуары гр. Эдингъ, стр. 142.

<sup>3)</sup> Jung-Stilling, que l'Empereur ne connaissait pas encore, se trouvait aussi dans ce cercle si héterogene, et les soins que je lui prodiguai l'aiderent à le supporter. Menyapu, crp. 142.

ствующихъ не поддавалась общему тону. Ея непринужденное поведеніе, ся веселый разговоръ невольно обратили на нее вниманіе императора Александра. Государь, ненавидъвшій всякую чопорность и неестественность, оставиль салонь, наполненный принцами, принцессами и сановниками, прошель въ соседнюю комнату и, встретивъ здесь въ амбразуре окна дъвицу Стурдзу, вступилъ съ нею въ продолжительный и оживленный разговоръ. Беседа коснулась вскоре самыхъ задушевныхъ убъжденій и взглядовъ. Стурдза отдалась всецью теченію своихъ мыслей, а императоръ, увлеченный ся откровенностью, отвъчаль ей съ такимъ довъріемъ, на которое онъ быль способень лишь въ ръдкихъ случаяхъ. Вы говорите со мною такъ милостиво, государь», заметила между прочимъ Стурдза, счто я считаю своимъ долгомъ представить Вамъ исповедь монхъ убежденій. Я республиканка въ глубине души, я ненавижу дворы, я не придаю никакого значенія всёмь этимъ различіямъ сана и рожденія; весь этоть этикеть, всв эти церемоніи леденять мою душу, наводять на меня смертельную тоску. Но прошу Васъ, не выдавайте моей тайны въ этой странь, я могу дорого поплатиться за мою откровенность».

«Нѣтъ, нѣтъ!» отвѣчалъ государь съ улыбкою своей собесѣдницѣ; «будьте спокойны на этотъ счетъ. И откровенность за откровенность: я думаю совершенно такъ же, какъ вы; согласимся, однако-же, что въ Россіи эти предразсудки далеко не такъ сильны, какъ въ другихъ странахъ».

«Да, подъ управленіемъ Вашего Величества», отв'язала Стурдза, «и я смертельно боюсь пережить Ваше Величество».

«Вотъ, это любезность!» возразилъ государь, «но надо надъяться, что просвъщение сдълало уже настолько успъха. что предразсудки окажутся безсильными и послъ меня. Я чувствую большое утъшение при взглядъ на наше юношество; оно подаетъ прекрасныя надежды и я надъюсь, что время оправдаетъ ихъ. Никогда не чувствовалъ я такъ живо, какъ теперь, недостатокъ въ истинныхъ заслугахъ и необходимость поощрять ихъ» 1).



<sup>1) «</sup>Jamais je n'ai plus vivement senti qu'à cette èpoque la pènurie et le besoin du meritè.» Мемуары гр. Эдлингъ, стр. 145.

Стурдза воспользовалась этими последними словами государя, чтобы навести речь на человека, именшаго за собою, по ея миенію, не мало заслугь, на графа Каподистрію. Государь въ свою очередь отозвался съ большою похвалою о графе, и заметиль между прочимь, что онъ намероень приблизить его къ себе и взять его съ собою на предстоящій конгрессъ въ Вену, где онъ будеть нуждаться въ человеке, способномъ бороться съ Меттернихомъ.

Александръ обратился вслъдъ затъмъ къ Стурдзъ съ вопросомъ и Штиллингъ, очевидно произведшемъ на него уже во время общаго пріема сильное впечатльніе и всею своею фигурою и ръчами. Стурдза только и ожидала этого вопроса. Съ энтузіазмомъ заговорила она о Штиллингъ и его религіозныхъ убъжденіяхъ. «Этотъ случай, говоритъ она въ свонкъ запискахъ, и далъ намъ возможность обмъняться нашими мыслями на счетъ религіи. Мы чувствовали, подобно большому количеству нашихъ современниковъ, потребность опереться на религію положительную, которая обнаруживала бы вліяніе на всю нашу жизнь. То была новая точка соприкосновенія между мною и императоромъ. Я была глубоко тронута, убъдившись, какое сокровище въры и любви скрывается въ его, по истинъ, царскомъ сердцъ» 1).

Къ сожальнію, Стурдза не нашла возможнымъ передать намъ болье подробно о своей религіозной бесьдь съ императоромъ, но что слова ея о Юнгь Штиллингь произвели на Александра большое впечатльніе, видно уже изъ того, что на сльдующее утро онъ позваль къ себь Юнга и бесьдоваль съ нимъ. Ни самъ Юнгь, ни Стурдза не передали намъ ни-какихъ подробностей объ этой бесьдь, но тымъ не менье,



<sup>1)</sup> Nous eprouvions avec une grande partie de nos contemporains le besoin de nous appuyer sur une croyance positive, mais tolérante, dont l'action je melât à tous les sentimens de la vie. Ce futun nouveau point de contact entre l'Empereur et moi, et je fus profondemen touchèe en apprenant à connaître le tresor de foi et d'amour cachè dans ce coeur vraiment royale. Обращаемъ особенное вниманіе нашихъ читателей на это мъсто Мемуаровъ Стурдзы. Изъ него обазывается несомитьно, что Стурдза не имъла до сихъ поръ никакого точнаго представленія о глубокой религіозности императора Александра.

мы имвемъ полное основание утверждать, что рвчи Юнга о всемогуществъ Бога, о его правахъ на человъка и объ обязанностихъ этого последняго въ отношеніяхъ къ своему Творцу и къ ближнивъ, не остались безъ сильнаго впечатлънія на императора, и взгляды Юнга не могли проёти безследно уже потому, что они соотвётствовали, какъ нельзя боле. собственнымъ убъжденіямъ Александра. Мы только, что слышали изъ устъ Стурдзы, что императоръ чувствовалъ необходимость въ религіи, положительной, въ такой религіи, которая была бы чужда духа нетерпимости и преследованія, но которая проникала бы все существо человъка, являлась его опорою во встать жизненныхъ испытаніяхъ, источникомъ всъхъ его чувствованій и дъяній. Изъ всего предшествующаго нашего изложенія выходить также, несомивино, что. начиная съ достопамятной годины испытанія 1812 года. Александръ смотрелъ на всю свою дальней шую жизнь, какъ на непрерывное служение Господу, что всв великие подвиги. совершенные имъ, не могли поколебать его христіанскаго смиренія и что ему удалось на высотъ трона и неслыханнаго торжества побороть въ себъ тотъ духъ тщеславія в самомнівнія, который такъ присущь натурів человівка, которымъ заражаются такъ легко, именно всф тф, на долю которыхъ выпадаетъ много успъховъ и много славы. Въ виду такой солидарности върованій и убъжденій Александра съ ръчами, приписываемыми Штиллингу, не можетъ быть и ръчи о неудачъ, постигшей этого послъдняго при его свиданів съ императоромъ, что неудачи этой не было и не могло быть, на это ясно указываеть, впрочемъ, и свидетельство самого императора, переданное намъ въ запискахъ Стурдзы. а также и одно изъ писемъ Стурдзы къ Юнгу Штилингу.

На другой день, посл'в продолжительной аудіенціи, данной Юнгу, государь имізль вновь разговоръ съ дівнцею Стурдза. На этоть разъ Александръ быль еще боліве сердечень и откровенень, нежели прежде. «Я считаю себя счастливымъ, что узналь васъ ближе, сказаль онъ между прочимъ, я горжусь тімь, что заслужиль ваше довіріе. Мні доставила бы больше удовольствіе возможность сділать для васъ, что любо

пріятное; ніть-ли у вась желанія, которое я могь бы удовлетворить»?

«Государь, я не нахожу словъ выразить вамъ мою признательность, но я придаю такъ мало значенія дѣламъ внѣшности, отвѣчала Стурдза. Я довольна своею судьбою, своимъ положеніемъ, мнѣ нечего желать».

«Но неужели на свять неть ничего, что я могь бы сдылать для вась, развы неть такого существа, которымь бы вы особенно интересовались», спросиль государь.

«Нътъ, государь, я не желаю ничего. Я живо интересуюсь монть братомъ, но онъ молодъ и я могу разсчитывать на его способности. Ваше Величество сами оцъните его впослъдствів, я не безпокоюсь о немъ».

«Итакъ, я не могу сдълать для васъ ничего?»

«Нвчего, государь, кром'в продолженія той доброты, которою такъ живо тронута я».

«Это выраженіе неправильно; оно не соотвітствуєть тому интересу, съ которымъ я отношусь къ вамъ. Сегодня утромъ я виділся съ Юнгомъ Штиллингомъ. Мы объяснились съ нимъ, какъ могли, на половину по німецки, на половину по французски. Я понялъ, что вы заключили съ нимъ во имя Бога союзъ любви и милосердія, союзъ, долженствующій остаться неразрывнымъ. Я просилъ его принять меня, какъ третьяго, въ этотъ союзъ и мы дали другь другу въ знакъ нашего единенія руку. Согласны ли и вы на такой союзъ 1).

«Государь!» отвъчала Стурдза, «союзъ этотъ уже существуеть между нами!»

«При этихъ словахъ», — повъствуетъ авторъ мемуаровъ, «императоръ взялъ съ нъжностью мою руку и я замътила, какъ слезы катились изъ его глазъ. Въ этотъ моментъ часы пробили время объда, я поспъшила въ мою комнату, а спустя нъсколько минутъ, была уже въ салонъ маркграфини, среди толпы, и шума».



<sup>1:</sup> J'ai bien compris pourtant que vous aviez formé avec lui en Dieu un lien d'amour et de charité qui devait etre indissoluble. Je l'ai prié de moi recevoir en tiers dans cette alliance, et nous nous sommes donnés la main la dessus. Y consentez-vous aussi? Menyaph, ctp. 151.

Приведенный только что разсказъ самого императора о бесъдъ его съ Юнгомъ при всей своей краткости и общности не оставляеть, однакоже, сомнина въ томъ, Юнга касались и многихъ другихъ пунктовъ, помимо указываемыхъ въ свидътельствъ Ампейтаза, свидътельствъ очевидно одностороннемъ и пристрастномъ. Что разговоръ отличался большою сердечностью, видно уже изъ того, что онь окончился тымь союзомь любви и милосердія, въ который принята была девица Стурдза, или къ которому, выражаясь точне, принадлежала она уже ранее. До насъ дошло, впрочемъ, и другое свидътельство, указывающее ясно, что Юнгъ не ограничился въ своей беседе съ императоромъ одними богословскими вопросами, что онъ коснулся и иной теми. темы, занимавшей немало всъхъ мистиковъ, не исключая в т-те Криденеръ. Свидътельство это находится въ письмъ Стурдзы къ Юнгу Штиллингу отъ 15 апреля 1815 года. «Я боюсь, что Европ'в грозить новая война, пиметь Стурдза. «Императоръ, котораго я видъла наканунъ моего отъъзда. опасается того же самаго. Онъ вспомниль при этомъ случав все то, что вы говорили ему въ Брухзаль: ваше мивніе его мивніе. Я была сильно тронута, прощаясь съ нимъ, и я благословила его именемъ Господа! 1).

Итакъ, Юнгъ Штиллингъ отнюдь не потерпѣлъ той неудачи, о которой говорятъ Ампетайзъ и другіе приближевные m-me Криденеръ. Этого мало. Уже въ Брухзалѣ, т. е. въ то время, когда миръ Европы казался вполнѣ обезпечевнымъ, онъ отважился предречь Александру новую страшную войну, т. е. именно то пророчество, которое приписывается потомъ m-me Криденеръ, и съ которымъ она выступила го-

<sup>1)</sup> Je crains de voir l'Europe embrassée par une nouvelle guerre. L'Empereur, que jai vu la vaille de mon depart, craint la même chose; il s'est rappele à cette occasion tout ce que vous avez lui dit a Brouchsal: votre opinion et la sienne. Мюленбекь, цитирующій это письмо, принуждень сознаться, что изъ вего видно нъкоторая неточность разсказа Ампейтаза. «Au moins, говорить онь, n'est il pas complet, car il passe sous silence les indications chiliastes de Jung». Но если такь, то что же сказать после того о фантастических разсказахь самого Мюленбека? Очевидо, что они страдають не только неточностью и неполнотого, во и еще чёмь то другимь.

раздо позже Юнга, и притомъ въ такое время, когда опасенія на счетъ прочности мира Европы возникали уже и помимо мистиковъ и ихъ предсказаній, когда согласіе между союзниками было уже нарушено и новая грозная туча явственно начала подниматься на политическомъ горизонтъ. Въ виду всёхъ этихъ несомнённыхъ фактовъ, приходится согласиться, что Юнгъ Штиллингъ сказалъ Александру при личномъ свиданіи въ Брухзалѣ все то, что повторяла потомъ г-жа Криденеръ, и что мистическому заговору, о которомъ говоритъ съ такою увѣренностью Мюленбекъ, не было никакой надобности давать отставку Юнгу и передавать возложенную на него первоначально миссію Криденеръ.

Просматривая тщательно всв свидетельства, относящіяся ко времени пребыванія Александра въ Брухваль, мы приходимъ къ заключенію, что о какомъ бы то ни было заговоръ мистиковъ, имфишихъ своею целію завлеченіе императора Александра въ свои съти, не можетъ быть и ръчи. Да и какой смыслъ могла имъть подобная интрига? Если въ средъ хиліастовъ и были восторженные, полубезумные фанатики, мечтавшіе о наступленіи апокалипсическаго тысячельтія, о водворенія царства Божія на земль, если въ средь ихъ находились даже люди, мечтавшие поставить Александра во главъ новаго израиля, то къ числу этихъ фанатиковъ ни коимъ образомъ не принадлежали ни Юнгъ Штиллингъ, ни Роксандра Стурдза, т. е. именно тв лица, которыя, по полномочію мнимаго заговора, должны были взять на себя дело миссіи предъ русскимъ императоромъ. Если они и говорили съ Александромъ о вопросахъ религіозныхъ, если они изливали передъ нимъ свою душу, если они даже вступили съ нимъ въ союзъ любви и милосердія, то они говорили и д'яйствовали въ данномъ случай отъ самихъ себя, повинуясь внутренному влеченію своего сердца, а вовсе не въ силу данныхъ имъ какихъ-то порученій и инструкцій. И на этотъ разъ, въ действительности, дёло происходило гораздо проще и естественнве, нежели, какъ представляется оно въ головъ кабинетныхъ историковъ, приступающихъ къ своимъ трудамъ съ предвзятою мыслію и заранве составленною теорією, историковъ, сыплющихъ безчисленными цитатами, но рисующихъ твиъ не менве не настоящее, а фантастическое прошлое.

Замічательно, что ни въ мемуарахъ Стурдзы, ни въ ея письмахъ, относящихся къ этой эпохъ, нътъ никакахъ указаній на какія-либо отношенія т-те Криденеръ къ Александру. Если мы припомнимъ, что т-те Криденеръ проживала въ это время въ Карлеруэ, въ нёсколькихъ часахъ пути отъ Брухзаля, что при извъстной доступности Александра, она легко могла получить доступъ къ императору, то придется согласиться, что т-те Криденеръ не стояла еще въ это время на высотъ своей пророческой миссіи 1), пли быть можеть не имъла еще надеждъ расчитывать на какой бы то ни было успъхъ у Александра. Послъднее предположение кажется намъ наиболъе въроятнымъ. Въра въ пророческій даръ г-жи Криденеръ, преклонение предъ ез правственнымъ авторитетомъ не укоренились въ это время окончательно даже въ кружкъ ся ближайшихъ друзей и почитателей. Сама Роксандра Стурдза при всемъ своемъ благоговъніи къ христіанскимъ добродътелямъ баронессы, не могла безусловно върить въ ея пророческую миссію. Лица, близкія къ ней, предостерегали ее даже какъ отъ г-жи Криденеръ, такъ и отъ мистической общины, къ которой принадлежа она. Въ числъ такихъ предостерегателей мы встръчаемъ и извъстную т-те Свъчину, урожденную Саймонову, благочестивую светскую даму, обретшую себъ, подъ конецъ, утъщение въ лонъ всеспасающей римско-



<sup>1)</sup> По словамъ Эйнара, тем Криденеръ вивла въ Баденв громадний успъхъ. «Событія, твснившіяся одно за другимъ, казалось, предсказывали новыя бъдствія и новые перенороты. Голосъ тем Криденеръ, говорившій о мирѣ среди тума войны, призывавшій къ успокоенію среди бурь, объщавшій сокровнща неисчернаемыя среди столькихъ развалинъ и указывавшій пристань спасенія столькимъ, потерпъвшимъ крушеніе, соотвътствовалъ, какъ нельзя болье, потребисстанъ сердца. Она обращалась ко всымъ съ своею симпатическою рѣчью, и каждый прислушивался со вниманіемъ къ ея словамъ. Всякій приходившій съ заднею имслью разоблачить ее и насмъяться надъ нею, изумлялся, не находя въ ней ожидаемыхъ странностей и чувствовалъ себя въ скоромъ времени обезоруженнымъ. Всть серца невольно преклонялись предъ непобъдимою прелестью ея доброты. Бъдине и богатые, большіе и малые наперерывъ стремились къ ней, довъряли ей свои тай-

католической церкви 1). Г-жа Свъчина, при всей своей экзальтаців, смотрела на мистиковъ в на Криденеръ мене предубъжденными глазами, нежели сама Стурдза. По собственному своему сознанію, она внтересовалась безконечно в Юліею Кридеперъ и ея дочерью, но этотъ интересь вовсе не совпадаль у нея съ безусловною върою, а тымь менье: съ эгтузіазмомъ. Она не имъда обыкновенія принимать на въру чужія готовыя мивнія и старалась прежде собрать достовърныя свъдънія, а затьмъ уже судить. Г-жа Свъчина находилась въ постоянной и довольно интимной переписка съ девицею Стурдза. Въ первой половине 1814 г., т. е. какъ разъ во то время, когда началось близкое знакомство Стурдзы съ Криденеръ, когда въ Брухвалъ ожидали скораго прівзда ниператора Александра, и когда, по словамъ Мюленбека, хиліасты составляли свой заговорь. Свічния постоянно возвращается въ своихъ письмахъ къ Стурдев къ нвиецкимъ теософамъ и мистикамъ, вообще, и къ Криденеръ, въ частности. Мивнія, высказываемыя ею по этому вопросу, не отличаются особенною опредвленностью, но во всвхъ ихъ ясно звучить нота сомнънія, скептицизма. «Мое мнъніе о нъмепкихъ теософахъ, читаемъ мы въ письмѣ ея отъ 6-го апрвля 1814 г. 2), «находится въ такой стадіи недоумёнія, что всв правовърные, навърное, пришли бы отъ него въ негодованіе и ужась. Я чувствую въ себъ достаточно въротерпимости, но я всегда находила послъ тщательнаго обдумыванія, что гораздо лучше следовать религіи во всей ея простотъ, нежели превращать ее въ науку, искуснъйшіе ревнители коей не всегда бывають христіанами, принимающими къ сердцу и исполняющими на деле заповеди христіанства. Когда люди теряются въ отвлеченностяхъ и порывахъ божественной любви, то при этомъ ихъ гордость не всегда рискуетъ умереть отъ изнеможенія. Это священное

<sup>1)</sup> Г-жа Свічна была, въ этомъ отношенін, подобно другимъ своимъ соотечественницамъ, жертвою своего воспитанія и той пустой, извращенной среды, въ которой вращалась она, благодаря своему происхожденію и положенію въ такъ называемомъ світь.

<sup>2)</sup> Тексть письма у Мюленбека, стр. 203-204.

ополченіе (т. е. німецкіе теософы) вічно восклицаеть о простоть, объ отреченія оть воли, о внутренномъ удовлетворенін, но эта прекрасная медаль имфетъ, къ сожальнію, н свою обратную сторону, на которой начертаны пороки, противоположные превозглашаемымъ добродътелямъ. этихъ наблюденій, сдёланныхъ мною надъ извістной вамъ общиною, есть еще н'в что, гарантирующее меня отъ всякаго подчиненія ей, это мое рівшительное отвращеніе ко всевозможнымъ ассоціаціямъ. Я никогда не понимала, какъ это можно связывать себя чужими мевніями, а если я когда нибудь пристала-бы къ сектъ, то ни къ какой другой, какъ къ сектв индепендентовъ. Мое довъріе и мое уваженіе могуть относиться только къ характеру, и даже романы Радклифъ не привели бы меня въ такой ужасъ, какъ сознаніе, что я нахожусь въ когтяхъ религіозной общины, являющейся обособленнымъ цёлымъ въ лонъ церкви христіанской. Старайтесь, другь мой, высвободиться изъ этихъ когтей 1). Это не такъ легко, вакъ вы думаете: эти люди, какъ ни почтенны они въ иныхъ отношеніяхъ, всегда носять въ себъ заднюю мысль пропаганды; слушайте ихъ, если они интересують васъ, но не принимайте ихъ мивній; берите отъ нихъ то, что согръваетъ душу, но не порабощаетъ умъ. Вашъ братъ прочель мив письмо т-те Криденерь, копію котораго вы прислали ему; оно восхитительно, но я советую вамъ темъ не менъе держаться той въры угольщиковъ, къ которой возвратилась я.

Само собою понятно, что эти совъты и предостереженія далекой подруги не могли предохранить Стурдзу отъ близкаго и повседневнаго вліянія ея восторженныхъ мистическихъ друзей. Вліяніе это оказалось, между прочимъ, и въ тотъ, что дъвица Стурдза, придворная дама русской императрицы, начала мечтать въ это время объ удаленія изъ міра, объ основаніи на собственныя средства какого-то религіозно-филан-



<sup>1)</sup> Замъчательно, какъ г-жа Свъчнна проповъдуетъ свободу убъждения и осторожность относительно чужихъ мнъній, попавши изъ православной церкви «въкоги» католическихъ патеровъ. Ред.

тропическаго учрежденія, чего то въ родь монастыря для линъ всвят трехъ христіанскихъ исповеданій. Она сообщила объ этомъ своемъ замыслъ Свъчнной, но послъдовательница въры угольщиковъ отнеслась скептически и въ этой иллюзіи. «Для того, чтобы руководить подобнымъ учреждениемъ, необходимо обладать большими способностями къ примиренію и соглашенію. > писала Свёчина Стурдзе, нежели обладатель гарема, держащій въ повиновеніи и согласіи нісколькихъ соперницъ 1)». Стурдза продолжала наполнять свои письма восторженными отвывами о Криденеръ, Штиллингъ и другихъ мистикахъ; Свёчина старалась въ своихъ ответахъ умерить ея восторги и противопоставляла мистикамъ и ихъ экзальтацін какъ нѣчто болѣе выстее, простое исполненіе долга. «Изъ вашихъ посланій», писала она въ іюль мъсяць 1814 г., я уже знаю такъ хорошо Криденеръ и Юнга, какъ будто я видъла ихъ самихъ. Но изъ всъхъ вашихъ знакомыхъ, для меня интереснъе всъхъ М. Полье, воспитатель сына короля Шведскаго, сохранившій всецёло преданность къ своему ученику и послъ того, какъ отецъ его быль свергнутъ съ престола. Я чувствую не малую склонность къ метафизикъ, даже къ мистикъ, но одинъ такой поступокъ, вызванный простымъ движеніемъ сердца, имфеть въ глазахъ моихъ болфе цъны, нежели самыя возвышенныя мысли и вознесенія на третье небо» 2).

Изъ приведенныхъ нами отрывковъ писемъ Свѣчиной видно, что старанія Стурдзы выставить Криденеръ и ея кружокъ какъ что-то высшее, совершенное, идеальное, не достигло своей цѣли даже въ глазахъ женщины, способной къ религіозному энтузіазму. Намъ кажется, что въ виду такой неудачи, Стурдза не рѣшалась пока говорить о Криденеръ и ея пророчествахъ императору Александру и ограничилась лишь тѣми успѣхами, которые достигнуты были въ этомъ направленіи Штиллингомъ и притомъ достигнуты при ея прямомъ содѣйствіи и участіи. Она могла гордиться, по спра-

<sup>1)</sup> Мыленбекъ, стр. 205.

<sup>2)</sup> См. текстъ письма у Мюленбека, стр. 205.

ведливости, этими усп'яхами. Идеальный союзъ любви и мелосердія, заключенный первоначально между ею и Штилингомъ, неизмівримо расширился и приняль несравненно болье высокое значеніе въ ея глазахъ съ тіхъ поръ, какъ въ союзъ этотъ вступиль, въ качестві третьяго участника, никто вной, какъ освободитель народовъ, императоръ Александръ. Ей казалось, что отъ этого событія слідуетъ ожидать самыхъ великихъ и благихъ результатовъ, и притомъ не въ далекомъ, а въ близкомъ будущемъ.

Обстоятельство чисто вившнее, а именно короткій срокъ времени, быть можеть, помешаль Стурдзе открыть m-me Криденеръ доступъ къ государю. Александръ оставался въ Брухзалѣ всего лишь нѣслолько дней, и эти немногіе дня онъ быль заваленъ такою массою дель и пріемовъ, что немыслимо было и думать о каких бы то ни было бестахъ между нимъ и пророчицею. Какъ ни сильно было религіозное возбужденіе, вызванное въ император'я не столько посторонними внушеніями и вліяніями, сколько самымъ ходомъ событій, но Александръ, уже всл'ьдствіе занямаемаго имъ положенія, не могъ отдаваться всецьло внутреннимъ созерцаніямъ и благочестивымъ беседамъ. Сознаніе высокихъ и разносторонняхъ обязанностей, возложенныхъ на него его высокимъ саномъ, не покидало его ни на минуту. Онъ не могъ терять времени уже и потому, что конечною целью путешествія его была на этоть разъ Россія, куда призывали его самыя важныя, правительственныя заботы, и гдф вфрный народъ его сгораль отъ нетерптнія узріть, наконець, своего побраноснаго монарха. Александръ могъ посвятить и на этотъ разъ дъламъ внутреннимъ лишь малую долю времени. такъ какъ важивищие интересы Россіи и Европы заставляли его во время посичть въ Въну, гдф уже въ сентябръ мъсяцъ долженъ былъ собраться тотъ конгрессъ, которому предстояло ръшение задачи, по истинъ колоссальной: устроение системы европейскихъ государствъ, потрясенной въ самыхъ основаніяхъ своихъ неслыханными переворотами революціонной эпохи.

Императоръ поръшилъ возвратиться въ Россію одинь;

императрица должна была, согласно его волф, остаться пока въ Баденъ, а затъмъ прибыть ко времени его прівада въ Ввну. Такое решеніе Александра вызывалось, безъ сомненія, иногими и различными соображеніями, не имфишими ничего общаго съ его личными отношеніями къ императрицъ. Тогдашнія путешествія и въ особенности такія поспівшныя, какъ предстоявшія императору, сопряжены были даже для высочайшихъ особъ съ такими неудобствами, лишеніями и трудами, что Александръ естественно могъ желать не подвергать имъ свою супругу. Но оставляя императрицу за границею. Александръ лишалъ ее твмъ самымъ того, что было въ глазахъ ея дороже всего на свътъ; онъ лишалъ ее участія въ той славв, въ томъ восторженномъ пріемв, которые ожидали его въ Россіи. Императрица видимо сознавала это. Подчиняясь безропотно воль своего супруга, она скорбъла душевно о своей участи и ся горе прорывалось наружу даже при лицахъ постороннихъ.

«Наконецъ», читаемъ мы въ запискахъ Шишкова 1), «настало давно ожидаемое мною время возвратиться въ Россію. Я просиль государя отпустить меня напередь, для того, что по слабости здоровья моего не могь съ такою же, какъ онъ, скоростію за нимъ вхать. Онъ позволиль, и я. собравшись въ дорогу, пошелъ откланяться императридъ. Она была одна въ своемъ кабинетъ и показалась мив очень скучною. Когда я увъдомиль ее о причинъ моего прихода къ ней, то она сказала мев со слезами: «я завидую вашей участи: вы влете въ Россію и я желала бы того-же, но государь хочеть, чтобы я оставалась еще здесь». Слова сін удивили в разстроили меня: я также не могъ удержаться отъ слевъ и сказалъ ей съ чувствомъ усердія и состраданія: «Какой, государыня, россіянинь, слыша о сей вашей привязанности къ Россіи, не почувствуеть въ глубинъ сердца своего живъйшей къ вамъ благодарности». Она пожаловала мнв поцвловать руку свою н отпустила меня, пожелавъ мнв счастливаго пути >.

См. Шишковъ, Записки, томъ І, стр. 302—303, а также краткія записки Шишкова.

Глубоко-религіозное настроеніе императора Александа. обнаруживавшееся такими ясными чертами и во время его побъдоноснаго шествія во главъ союзныхъ армій, и во время его путешествія по Англін и Голландіи, сказались съ особенною силою и при его возвращении въ Россію. Александръ ъхалъ въ Россію съ обычною своею быстротою. 4 іюля овъ прибыль въ Лейпцигъ, а уже 12 быль въ Павловскъ, глъ его встретила мать его, вдовствующая императрица Марія Өеодоровна. Въ Петербургъ дълались громадныя приготовленія для встрічи государя. Сооружались по главным ульцамъ тріумфальныя арки и различныя приспособленія для иллюминаціи. На важдомъ шагу виднёлись щиты и травспаранты съ вензелями и изображеніями императора; повсюду красовались надписи: «Отцу отечества, Побъдителю-возстановителю парствъ; за разворение Москвы -- благодъяния Парижу». Предполагалось, между прочимъ, поднести императору хльбь-соль въ огромныхъ золотыхъ вазахъ, стоимость которыхъ доходила до 60,000 рублей. Узнавъ обо всвхъ этихъ приготовленіяхъ, Александръ, руководствуясь темъ же духомъ смиренія, который побудиль его отклонить предложенія государственныхъ чиновъ на счеть памятника и титула Благословеннаго, немедленно далъ знать с.-петербургскому главнокомандующему, генералу Вязмитинову, что онъ отказывается отъ торжественной встрвчи и отъ какихъ бы то ни было празднествъ и возлагаетъ отвътственность за точное исполненіе сего своего желанія на самого главнокомандующаго.

Воля государя должна была быть исполнена, но она быль исполнена лишь на столько, на сколько это зависило отвадминистративныхъ властей. По распоряженію главнокомаєдующаго, разобраны были всё приспособленія къ иллюминаціи. Но Вязмитиновъ не въ состояніи быль запретить населенію столицы устроить трехдневное великолёпное осеёщеніе города, точно такъ же какъ не могь онъ запретить народу собираться массами повсюду, гдё ожидался проёзды государя и устраивать освободителю народовъ, при всякомъ удобномъ случай, восторженныя оваціи. 13 іюля, на другой день послё прибытія въ Павловскъ, императорь отправвыся

въ Истербургъ рано утромъ и уже въ 7 часовъ остановился у Казайскаго собора. Въсть о его прибытін въ столицу распространилась только во время молебствія. Темъ не менфе вокругъ собора и на прилегающихъ улицахъ, въ особенности же на соборной площади и на невскомъ проспектъ, собрались почти моментально громадныя толпы народа. Радостине клики огласили воздухъ, едва только государь вышель изъ церкви; массами бъжалъ народъ за царскимъ экипажемъ вплоть до самаго дворца. Около часу пополудни, государь, на парныхъ дрожкахъ, безъ свиты, отправился въ любимое свое містопребываніе, каменноостровскій дворець. Здісь императора ожидали: герцогъ Александръ Виртембергскій и многіе генералы. Избъгая всякой торжественной встръчи, императоръ прошелъ въ кабинетъ, гдъ принималъ министровъ и высшихъ сановниковъ. На следующее утро, 14 іюля, въ Казанскомъ соборъ назначено было торжественное молебствіе. Императоръ и великій князь Константинъ Павловичъ Вхали верхами передъ парадною каретою, въ которой сидели императрица Марія Өеодоровна и великая княжна Анна Павловна. Весь путь отъ Каменнаго острова, до Казанскаго собора занять быль массами народа; неумолкающее «ура» сотень тысячь голосовъ потрясало воздухъ. Многіе бросались на колъни, завидъвъ государя и благословляли его крестнымъ знаменіемъ. У входа въ соборъ императоръ Александръ былъ встрвченъ митрополитомъ Амвросіемъ, приветствовавшимъ государя краткою річью. По окончаніи обідни и молебствія проясходило церемоніальное шествіе изъ собора во дворецъ, при громъ орудій и восклицаніяхъ народа 1).

Императоръ, сторонившійся систематически отъ всего, что носило на себъ характеръ торжественнаго прославленія его личности, смотрълъ на свое участіе въ церемоніальномъ молебствіи, какъ на неизбъжную дань, возлагаемую на него его высокимъ саномъ и его обязанностями по отношенію къ своему государству и къ своему народу. Не было, быть мо-

<sup>1)</sup> Всѣ внѣшнія подробности о пребываніи Александра въ Петербургѣ мы заимствуемъ у Богдановича, Исторія царствованія Александра І, т. І, стр. 583—85.

жетъ, во всей его обширной имперіи человъка болье преданнаго Богу, болье любившаго народъ, какъ онъ, но онъ привыкъ молиться Богу наединъ, а свои обязанности къ народу онъ понималъ не во внъшнемъ и формальномъ, а во внутреннемъ и глубокомъ смыслъ. Александръ понималь лучше кого либо все величіе и все громадное значеніе одержанныхъ имъ успъховъ, но онъ не опускалъ ни на минуту изъ виду, какими жертвами были куплены это величіе и эти успъхи. Страшное разореніе, причиненное непріятельскимъ нашествіемъ 1812 г., оставило послѣ себя глубокіе слѣди, а между тёмъ государство, истощенное заграничными войнами 1813 и 1814 г., не въ состояніи было прійти на помощь населенію въ томъ размірть, въ какомъ долженствовало оно это сделать. Мы не въ состояніи определить даже съ точностью тахъ убытковъ людьми в имуществомъ, которые понесла Россія въ эпоху Наполеоновскихъ войнъ. Изъ свидътельствъ, не подлежащихъ сомненію, мы узнаемъ, напримеръ, что потери частныхъ лицъ въ одной Московской губернів доходили до 270 милліоновъ руб. ассигнаціями, что Смоленская губернія опустошена была въ конецъ вражескимъ шествіемъ и что въ 1815 г. населеніе мужскаго пола было въ ней на 57,000 менъе, нежели въ 1811 г. Не менъе страшное опустошеніе постигло всв западныя губерніи Россіи 1).

Что же касается до герцогства Варшавскаго, завоеваннаго русскими войсками и долженствовавшаго, по мысли государя, послужить вознагражденіемъ для Россіи, то эта страна до такой степени истощена Наполеоновскою эксплоатаціею в опустошена затѣмъ войною, что населеніе не въ состоянів было платить налоговъ, а чиновники давно уже не получали слѣдующаго имъ жалованья.

Финансовое положение русскаго государства, потрясенное и ослабленное непрерывными войнами и подорванное окончательно континентальною системою, не могло быть возстановлено одними блестящими успахами нашего оружія. Не смотря на значительную субсидію, полученную отъ Англін (около



<sup>1)</sup> Богдановичь, Исторія царствованія Александра І, т. ІУ, стр. 570.

20 милліоновъ руб. сер.), не смотря на колоссальныя пожертвованія частныхълицъ, доходившія до 100 милліоновъруб., пришлось еще въ 1813 г. прибъгнуть къ новому выпуску ассигнацій въ размітрі 70 милліоновъ руб., а кампанія 1814 г. потребовала новыхъ громадныхъ затратъ. При такомъ положеніи діль правительство, не смотря на всі желанія императора, не въ состояни было оказать серьезной матерыяльной поддержки населенію разоренныхъ провинцій, и если народъ русскій безропотно несъ всв обрушившіяся на него тяжести и несчастія, если онъ оправился, говоря сравнительно, довольно скоро оть последствій Наполеоновскаго погрома, то этимъ онъ былъ обязанъ прежде всего той нравственной силь, которую черпаль онь въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ и въ сознаніи неразрывной связи, соединявшей его съ его вънценоснымъ вождемъ. Говоря о народъ русскомъ, мы понимаемъ, въ данномъ случав, всю массу населенія, начиная отъ простаго сераго люда и оканчивая сословіемъ дворянскимъ. Исключеніе составляли лишь немногіе аристократическіе кружки, тѣ самые салоны, гдѣ господствовали уныніе и страхъ въ годину нашествія Наполеона, гдъ духъ недовольства вошель въ моду уже съ давнихъ поръ, гдъ мелочная, систематическая критика порицала всъ дъйствія императора, начиная отъ его непоколебимой стойкости въ 1812 г. и оканчивая его непреклонною рѣшимостью положить во что бы то ни стало конецъ владычеству Наполеона надъ Франціею и Европою. Изъ такихъ оппозиціонныхъ салоновъ современныя свядётельства указывають, между прочимъ, на салоны: княгини Елены Никитичны Вяземской, графа Платона Зубова и сенатора Тамары; тогда какъ, по тымъ же свидительствамъ, въ другихъ аристократическихъ кружкахъ, собиравшихся у князя Петра Вас. Лопухина, Кочубея, Уварова, преобладало совершенно противоположное, патріотическое настроеніе 1). Салонная болтовня не могла, разумъется, оказать ни мальйшаго вліянія ни на ходъ событій, ни на настроеніе русскаго народа. Современныя

<sup>1)</sup> См. Богдановичъ, т. IV, стр. 577.

письма, случайно уцёлёвшія отъ этой эпохи, письма, не предназначавшіяся для публикаціи, могуть служить еще и теперь свидётельствомъ тёхъ чувствь, коими исполнени были тогда всё сословія народа русскаго. Во всёхъ этих письмахъ трудно найти сожалёніе о понесенныхъ потеряхь; но во всёхъ ихъ выражается полнёйшая солидарность съ стремленіями императора Александра, единодушное желаніе довершить торжество Россіи—освобожденіемъ Европы и низложеніемъ Наполеона.

Такое настроеніе русскаго общества хорошо было изв'єство императору. Возвратившись теперь въ Россію посл'є стольких поб'єдь, Александръ сп'єшиль прежде всего торжественно засвид'єтельствовать свою признательность вс'ємъ сословіямъ народа русскаго, даровать каждому изъ нихъ знаки своего монаршего благоволенія. Съ этою ц'єлью онъ поручил государственному секретарю Шишкову составить милостивый манифесть. Получивъ отъ государя вс'є необходимыя указанія, Шишковъ поднесъ государю сл'єдующую редакцію манифеста: 1)

«Божіею милостью, мы, Александръ Первый, объявляемъ всенародно:

«Долговременное отсутствіе изъ отечественной страны наводило сердцу нашему тяжелую скорбь, которая при всъхъ успъхахъ и благополучныхъ дълахъ не преставала намъ сопутствовать. Единое то служило намъ утъшеніемъ, что мы многотрудное и громоносное оружіе свое не для тщетной славы столь далеко отъ предъловъ земли нашея несли, но какъ для ея собственной чести и безопасности. такъ и для спокойствія всей Европы. Богъ неизреченною своею милостью вознаградилъ наше терпъніе и труды. Онъ сокрушающуюся о чадахъ своимъ Россію обрадовалъ возвращеніемъ ихъ въ нъдра ея съ миромъ и славою. Никогда не чувствовали мы толь великаго блаженства, какъ при вступленіи въ предълы благословенной области нашей.



Мы заимствуемъ текстъ манифеста въ его первоначальной редакців изъ записокъ Шишкова, т. І. стр. 303—307.

куда несли мы сердце, исполненное любовью къ достойному оной народу нашему, и гдѣ встрѣчены были всеобщимъ усердіемъ и радостью. Нынѣ хотя постановленіе и устроеніе дѣлъ въ Европѣ для общаго всѣхъ народовъ успокоенія и требуетъ отбытія нашего изъ Россіи, но сіе отбытіе, уповаемъ на милость Божескую, будетъ уже недолговременное и съ полнымъ окончаніемъ внѣшнихъ дѣлъ возвратитъ насъ къ безпрепятственному попеченію о внутреннемъ государства нашего благѣ. Между тѣмъ въ ознаменованіе всѣхъ взаимныхъ чувствованій, на любви, благодарности и благополучіи основанныхъ, которыя мы днесь вкушаемъ, и въ сохраненіе памяти безпримѣрнаго единодушія и ревности, увѣнчанныхъ отъ руки Всевышняго толь знаменитыми происшествіями, возжелали мы учредить и постановить слѣдующее:

- 1. «Для принесенія всемогущему Богу теплыхъ и усердныхъ молитвъ за избавленіе державы нашей отъ лютаго и сильнаго врага, и въ прославленіе въ роды родовъ сего совершившагося надъ нами промысла и милости Божіей, постановляемъ мы ежегодное празднованіе въ день Рождества Христова: о чемъ съ подробнъйшими объясненіями данъ будетъ
  святъйшему суноду особый указъ.
- 2. «Священивйтее духовенство наше, призывавшее предъ алтаремъ Всевышнаго теплыми молитвами своими благословеніе Божіе на всероссійское оружіе и воинство, и примврами благочестія ободрявшее народъ къ единодушію и твердости, въ знакъ благоговенія въ вере и любви къ отечеству, да носить на персяхъ своихъ, начиная отъ верховнаго пастыря включительно до священника, нарочно учрежденный для сего крестъ съ подписью 1812 года.
- 3. «Благородное дворянство наше, върная и кръпкая ограда престола, умъ в душа народа, издревле благочестивое, издревле храброе, издревле многократными опытами доказавшее ничъмъ ненарушимую преданность и любовь къ царю и отечеству, наипаче же нынъ изъявившее безпримърную ревность щедрымъ пожертвованіемъ не токмо имуществъ, но и самой крови и жизни своей, да украсится бронзовою на владимірской лентъ медалью съ тъмъ самымъ изображеніемъ,

.\_ <u>t</u>

каковое находится уже на медали учрежденной на 1812 годъ. Сію бронзовую, крѣпости духа ихъ сообразную медаль, да возложать на себя отцы или старфишины семействъ, въ которыхъ, по смерти носившихъ оную, остается она въ сохраненін у потомковъ ихъ, яко знакъ оказанныхъ въ семъ году предками ихъ незабвенныхъ заслугъ отечеству. Впрочемъ мы несомивнно увврены, что хотя дворянство въ необычайную нынъшнюю войну сильно пострадало и претерпъло великіе убытки, но пріобрътенная имъ истинная и неувядаемая слава исцелить раны его, утешить въ скорби, умножить еще болве должную и справедливую гордость быть россіяниномь; и увеличить заботу и попечение его о благосостоянии ввъренныхъ ему Богомъ и законами достойныхъ любви его домочадцевъ; воздержность отъ роскопи, матери пороковъ, и хозяйственное домостроительство, источникъ изобилія, спокойствія и чистоты нравовъ, вознаградить сторецею всь претеривнныя разстройства и убытки.

4. «Побъдоносное воинство наше, котораго храбрость в прежде, даже и въ самыя отдаленнъйшія времена, всему свъту была извъстна. и которое нынъ новыми подвигами не токмо отечество свое, но и всю Европу спасло и удивило, да вкусить сладкую награду въ душь и совъсти своей. Всякое иное возмездіе не сравнится съ дълами его и доблестью. Но мы однакожъ, въ знакъ памяти содъланнаго имъ великаго происшествія, желаемъ ознаменовать оное особою учрежденною для него медалью съ изображеніемъ на оной года и числа вступленія въ Парижъ. Такожъ надъемся, что продолженіе мира и тишины подасть намъ способъ не токмо содержаніе воиновъ привесть въ лучшее и обильнъйшее прежняго, но даже дать имъ осъдлость и присоединить къ нимъ ихъ семейства 1).



<sup>1)</sup> Подъ симъ объщаніемъ, замѣчаетъ Шишковъ, иѣсколько разъ ноправляемыхъ, и наконецъ по точнымъ словамъ государя императора написаннымъ, разумѣлось военное поселеніе, тогда еще въ мысляхъ только предначертываемое, и потомъ уже приведенное въ исполненіе. Нѣкто, довольно долго жившій здѣсь, французъ, въ сочиненной имъ кингѣ (L'Hermite en Russie) говоритъ о семъ поселеніи слѣдующее: Rien ne me parait plus dissonnant que le melange du bruit des armes

- 5. «Именитое купечество, принимавшее во всеобщей ревности и рвеніи знатное участіє, да пріиметь изъ усть нашихь благоволеніе и благодарность. Въ ознаменованіе же тіхъ изъ нихъ, которые принесли отличныя и важныя заслуги, повелимъ мы разсмотріть оныя, и по представленіи вознаградимъ ихъ тою же бронзовою, о каковой выше упомянуто, медалью на лентів ордена св. Анны.
- 6. «Почтенное мъщанство и крестьяне, которые трудолюбіемъ своимъ извлекаютъ изъ земли первоначальную для всёхъ пищу, изъ среды коихъ исходить воинъ на защиту отечества, и которые въ самое грозное время самолютъйшей войны показали духъ православія, вёрности и мужества, едва ли когда имъвшій примъръ въ бытописаніяхъ, -- крестьяне, върный нашъ народъ, да получить изду свою отъ Бога. Мы же, въ отраду понесенныхъ ими трудовъ и претерпъній, извъщаемъ, что какъ войска наши изъ запасовъ достаточно пополнены, такъ что состоять нынё въ сугубомъ противъ прежняго числъ людей, въ какомъ состояли при началъ войны, то не только на нынвшній годь, но уповательно и на предбудущій, или болье, останутся они безъ набора рекруть. Между твиъ мы предполагаемъ и ожидаемъ несомивнно, что они въ наставшее послъжестокой брани мирное и спокойное время, пребывая върны долгу и званію своему, умножать прилежаніе свое къ сельскимъ трудамъ в ремесленнымъ промысламъ, и тъмъ исправять нанесенныя непріятелемъ разоренія. Господи! молю Тя, да сбудутся съ ними словеса пророка Твоего Давида: бразды твоя упоятся и жита твоя умножатся; поля твоя исполнятся тука; овцы будуть многоплодни и волове твои толсти; удолія умножать пщеницу, пустыни возвеселятся и холмы радостію препоящутся. Тако да взыщеть ихъ милость Твоя. Со стороны же человъческого попеченія въ удов-



et de la paix des champs. Laboureur le matin et faire exercice le soir, passer subitement de l'étable au corps-de-garde, apprendre en même temps l'art de nourrir les hommes et l'art de les tuer voilà de ces alliances que le coeur et la raison semblent repousser egalement. Je ne voudrais pas jurer que de tant d'efforts il ne résultàt ni bons soldats, ni braves laboureurs. «Чуть ли не походить это ва празду». Записки Шишкова, т. I, стр. 305.

летвореніе всякой нужді и недостатку ихъ, правительство о казенныхъ крестьянахъ приложить стараніе доставлять ямъ всевозможныя пособія; что-жъ принадлежить до поміщенняхъ крестьянь, то мы увірены, что сабота наша о ихъ благосостояніи предупредится попеченіемъ о нихъ господъ ихъ. Существующая издавна между ими, на обоюдной пользю основанная, русскимъ нравамъ и добродітелямъ свойственная связь, прежде и ныні многими опытами взаимнаго ихъ другь къ другу усердія и общей къ отечеству любви ознаменованная, не оставляєть въ насъ ни малаго сомнінія, что съ одной стороны поміщики отеческою о нихъ, яко о чадахъ своихъ, заботою, а съ другой они, яко усердные домочадцы, исполненіемъ сыновнихъ обязанностей и долга, приведуть себя въ то счастливое состояніе, въ какомъ процвітають добронравныя и благополучныя семейства.

Наконецъ сколь не велики были въ толь огромную и тяжкую войну государственные расходы, однакожъ мы при толико радостномъ и благополучномъ окончаніи дѣлъ не можемъ удержаться отъ поспѣшенія изъявить народу нашему не исходящую никогда изъ мыслей нашихъ готовность ко всевозмож ному тягостей его облегченію; почему и даруемъ ему разныя льготы и милости, въ нижеслъдующихъ статьяхъ состоящія > 1).

При докладѣ манифеста присутствовалъ графъ Аракчеевъ. <sup>2</sup> Когда чтеніе было оконченно, то государь «съ нѣкоторою суровостью» спросилъ Шишкова: для чего поставилъ онъ дворянство выше воинства? Шишковъ отвѣчалъ, что по его убѣжденію, дворянство есть первое государственное сословіе, снабжающее войско изъ своей среды полководцами, военачальниками, ратниками, и словомъ всѣми потребными силами, а потому какъ цѣлое должно преимуществовать передъчастью самого себя. Эта, во всякомъ случаѣ, оригинальная теорія государственнаго секретаря вызвала презрительную ус-



Затёмъ слёдують 12 статей, заключающія въ себе различныя облегченія в льготы для населенія.

Чего при прежнихъ чтеніяхъ, писанныхъ мною бумагъ, некогда не бывало, говоритъ Шишковъ.

мътку государя. «Вотъ еще», сказалъ онъ, «стану я равнять такого то съ такимъ то! (при этомъ, государь назвалъ два лица по именамъ). «Государь! отвъчалъ Шишковъ, сравненіе двухъ частныхъ лицъ не даетъ справедливаго заключенія о двухъ сословіяхъ, происходящихъ одно отъ другаго». Шишковъ намфревался продолжать свою аргументацію, но государь повелительнымъ голосомъ прерваль его и повельль поставить статью о воинствъ выше статьи о дворянствъ. Никогда еще государственный секретарь не видель государя въ такомъ гнъвъ. Принужденный замолчать, онъ исправиль манифестъ, переписалъ его и на следующій день явился къ государю. Выслушавъ манифесть. Александръ взялъ перо, какъ бы собираясь подписать его, но вдругъ онъ остановился, оттоленуль отъ себя бумагу и сказаль: «Я не могу подписать того, что противно моей совести, и съ чемъ я нимало не согласенъ». Съ удивленіемъ взглянулъ Шишковъ на государя; онъ увиделъ, что лице его, столь кроткое и милостивое, пылало отъ гнвва. «Государь!» сказаль онь съ твердостью, «вы нигдъ при чтеніяхъ моихъ не изволили сдёлать замёчанія вашего, и потому я не знаю, какое мъсто или слова мои противны метнію и волъ вашего величества». Тогда указалъ государь Шишкову на статью о помъщикахъ и крестьянахъ, гдъ было сказано о существующей между ними связи: «на обоюдной пользю основанная». Воть именно это-то выражение находиль Александръ несправедливымъ и несогласнымъ съ его собственнымъ мивніемъ. Упрямый Шишковъ пытался, однакоже, настоять на своемъ мнънів. Съ свойственною ему смълостью, онъ началъ доказывать государю, что всякая связь между людьми, изъ которыхъ одни повелъваютъ, а другіе повинуются, на семъ токмо основаніи нравственна и благотворна; что самая въра и законы предписывають сіе правило, и что пом'вщики, не наблюдающіе онаго, лишаются власти управлять своими подчиненными. Императоръ не намфренъ былъ, однакоже, на этотъ равъ слушать возраженія и объясненія своего секретаря. «Не допустивъ меня ни до какихъ объясненій», разсказываеть самъ Шишковъ, сонъ вычеркнуль одно только сіе выраженіе, оставя все прочее, тожъ самое подтверждающее и отдаль мив назадь бумагу для переписанія. При выходь моемь оть государя, не могь я удержаться, чтобы графу Аракчееву, наблюдавшему во всв сій споры глубокое молчаніе, не сказать: «Я думаю, ваше сіятельство находите меня правымь, и еслибы государю угодно было выслушать меня, безъ гивва, то я увврень, что и онъ согласися бы со мною!. На это графъ ни слова не отвъчаль мив и мы разсталися безъ всякихъ объясненій» 1).

Случай съ манифестомъ имѣетъ, по нашему мнѣнію, не малое значеніе для характеристики внутренняго настроенія Александра въ тотъ самый моментъ, когда онъ готовился выѣхать въ Вѣну. Онъ ясно указываетъ намъ, что въ душѣ Александра, наряду съ религіозно-мистическимъ возбужденіемъ, господствовало и либеральное теченіе мыслей, внушенное ему еще съ дѣтства его воспитателемъ 2). Понятно, что освободитель народовъ никоимъ образомъ не могъ примириться съ крѣпостнымъ рабствомъ цѣлой половины того самаго народа, интересы котораго были такъ близки его сердцу, народа, который далъ ему силы и средства для ниспроверженія Наполеона. Впрочемъ, въ этомъ случаѣ религіозныя убѣжденія государя вовсе не сталкивались съ его либеральными политическими убѣжденіями.

Религія Христа Спасителя и апостоловъ проповъдывала, правда, подчиненіе властямъ предержащимъ, она требовала, чтобы рабы повиновались господамъ своимъ, не только кроткимъ и милостивымъ, но и строптивымъ; но императоръ Александръ былъ глубоко убъжденъ, что религія любви, кротости и милосердія столь же несогласима, по самому существу своему, съ угнетеніемъ и произвольною эксплоатаціею цълыхъ



<sup>1)</sup> Записки Шишкова, т. І, стр. 308-309.

<sup>2) «</sup>Сіе несчастное въ государѣ предубѣжденіе», говоритъ Шишковъ, «противъ крѣпостнаго права, противъ дворянства и противъ всего прежняго устровства и порядка, внушено въ него было находившимся при немъ французомъ Лагарпомъ и другими окружавшими его молодыми людьми, воспитанниками французовъ, отвращавшихъ глаза и сердце свое отъ одежды, отъ языка, отъ нравовъ и словомъ отъ всего русскаго». Записки, т. І, стр. 309, примъч.

классовъ населенія, какъ несогласимы съ ними и либерально-философскія доктрины, внушенныя ему первоначально Лагарпомъ, развитыя и поддерживаемыя въ немъ такими людьми, какъ Новосильцевъ, Чарторыжскій, Кочубей, Уваровъ, Штейнъ. Александръ горълъ желаніемъ нанести такой-же рвшительный ударъ крвпостному праву, какой быль уже имъ нанесенъ всесвътной тираніи Наполеона, но онъ думаль совершить дело народнаго освобожденія путемъ мирной и постепенной реформы. Упорство Шишкова показало, однакоже, ему всю силу предубъжденія въ пользу стараго кръпостнаго порядка въ томъ самомъ слов общества, безъ добровольнаго содъйствія котораго, діло освобожденія должно было встрізтить, если и не непреодолимыя, то во всякомъ случав, серьезныя препятствія. Этимъ-то сознаніемъ и объясняется вспышка гибва у императора, столь несвойственная его мягкой, сердечной натурь, о которой говорить Шишковъ. Государь видимо понималь, что ему придется отложить на время мысль объ отмене крепостнаго права, но онъ не въ состояніи быль преодольть чувства досады, овладывшаго имъ при этомъ. Пока, впрочемъ, на первомъ планъ стояли иныя дъла, другія заботы. 30 августа 1814 г. подписанъ быль милостивый манифесть, подавшій неожиданный поводь къ столкновенію между Александромъ, представителемъ Россіи новой, п Шишковымъ, представителемъ Россіи старой, а уже 1-го сентября императоръ вывхаль въ Въну, гдъ на общемъ конгрессъ всъхъ европейскихъ государствъ должны были быть подведены ятоги только что завершившихся великихъ событій, порішены всі ті вопросы, отъ которыхь зависіло будущее спокойствіе и благоденствіе Европы. Александръ разсчитываль, что дела пойдуть на конгрессе скоро и успешно и надъялся, что его отсутствіе изъ Россіи будеть на этотъ разъ, лишь кратковременное. Но Провидение решило иначе. Новыя тяжелыя испытанія, новая борьба и съ врагами открытыми, и съ коварными друзьями, ожидали въ Вънъ великодушнаго освободителя Европы. В. Надлеръ.

(Продолжение будетъ).

## БЕЗБОЖІЕ, ЕГО ВИДЫ, ПРИЗНАКИ И ПРЕДСТАВИТЕЛИ.

Никогда не было и теперь нъть на всей землъ ни одного племени, которое можно было бы назвать безбожнымъ въ томъ смысль, что оно въ цьломъ составь своемъ, или хотя бы большинствомъ сознательно и намфренно отвергало истину битія Божія. Это-безспорное положеніе. Никогда и нигать не было и теперь нътъ и безрелигіозныхъ племенъ, т. е. не имъющихъ въры въ Бога или боговъ и въ загробную жизнь человъка. не способныхъ возвыситься до мысли о сверхчувственномъ міръ и имъть религіозное отношеніе къ существамъ его, корочесовствить не имтьющихъ религіи. Правда, это положеніе небезспорно, тъмъ не менъе оно истинно. Когда учение о принадлежности религіи всъмъ племенамъ человъческаго рода было провозглашено славнъйшими мудрецами Греціи и Рима, оно подверглось возраженіямь со стороны скептиковь и эпикурейцевъ; но позже, съ расширеніемъ и усовершенствованіемъ свізденій о малоизвестных для грековь и римлянь варварскихь народахъ, у всёхъ ихъ оказались религіи, не исключая и техъ. какъ напр., галловъ, о безрелигіозности и безбожін которыхъ ходили темные слухи. Но особенно часто стали появляться извъстія о безрелигіозности многихъ племенъ въ послъднія четыре стольтія, когда европейцы открыли Америку и Австралію съ ея многочисленными островами и стали проникать въ неизвъстныя прежде страны Африки и Азіи. Въ новооткрытыхъ странахъ они встрътили много, никогда невиданныхъ прежде, племенъ, большею частію дикихъ, умственно и нравственно совершенно неразвитыхъ и по образу жизни близкихъ къ животнымъ. Не нашедши у нихъ ни храмовъ, ни идоловъ

ни жертвенниковъ и жертвъ, не замътивши при первомъ знакомствъ съ ними никакихъ обрядовъ и обычаевъ, религіозный характерь и значеніе которыхъ были бы очевидны, не имѣвши возможности, по кратковременности ли пребыванія среди туземцевъ, или по незнанію ихъ языковъ, или, наконецъ, вслъдствіе скрытности, недовърчивости, хитрости и лживости дикарей, узнать ихъ върованія, путешественники и даже нъкоторые миссіонеры объявляли въ описаніи своихъ путешествій, что у такихъ-то и такихъ-то племенъ они не заметили никакой религіи; иные добавляли, что нашли у нихъ только грубъйшія суевърія, недостойныя имени религіи, напримърь, въру въ талисманы, въ волшебство и волшебниковъ и т. п. Полобныя извъстія были, кромъ того, сообщаемы, или подтверждаемы и распространяемы матеріалистами и эволюціонистами, противниками ученія о врожденности идей, сторонниками работорговли и рабовладенія, людьми, преисполенными надменнымъ сознаніемъ превосходства своей расы предъ прочими расами и питавшими глубокое презрвніе къ "известнымъ племенамъ", или, наконецъ, людьми, не имъвшими яснаго понятія о сущности религіи. Сообщенія и мижнія о безрелигіозности низшихъ племенъ, то являлись результатомъ поверхностнаго наблюденія вифшняго быта и жизни дикарей и совершеннаго незнанія и непониманія ихъ внутренней жизни, то были порождаемы учеными, религіозными и племенными предразсудками, а также своекорыстными разсчетами, то, наконецъ, возникали изъ неправильныхъ взглядовъ на сущность и формы религіи. Поспъшность, незнаніе, непониманіе, предразсудки, тенденціозность, а иногла и злонамъренность приводили и доселъ приводятъ многихъ къ отрицанію религіи у низшихъ племенъ. Неосновательность отрицанія доказывается тімь, что другіе наблюдатели у тіхь же самыхъ племенъ открыли религіозныя представленія и религіозные обряды и болже или менже подробно описали ихъ. Нъкоторыя племена, слывшія безрелигіозными, теперь признали несомивнио имвющими религію; напротивъ, ивтъ ни одного племени, безрелигіозность котораго была бы доказана твердо и признана всеми; неть ни одного племени, показанія о безрелигіозности котораго не уравновѣшивались бы свидѣтельствами о существованіи у него религіи. Лучшіе нов'єйшіе и современные антропологи и историки религій, какъ Вайцъ, Максъ Мюллеръ, Катрфажъ, Ревиль, Ратцель, а изъ русскихъ ученыхъ профессоръ Петри, не сомнъваются въ истинъ, что религія есть достояніе всего человъческаго рода, не исключая наиболье одичавшихъ и самыхъ тупоумныхъ племенъ его, хотя и не отрицаютъ, что у послъднихъ она крайне несовершенна.

Не только цёлыхъ племенъ, но даже, можно думать, нётъ и людей безрелигіозныхъ, если не считать урожденныхъ и совершенныхъ идіотовъ—этихъ духовныхъ уродовъ, этихъ умалишенныхъ отъ рожденія.

Но всегда были, есть теперь и, несомивно, будуть и впредь безбожники или атеисты.

Слово "безбожіе" имѣетъ нѣсколько значеній, впрочомъ, близкихъ между собою. Основный смыслъ его всегда одинъ и тотъ же, но по обстоятельствамъ времени, а равно и для обозначенія разныхъ сторонъ понятія, въ немъ указывали нѣсколько оттѣнковъ. Въ строгомъ и точномъ смыслѣ слова безбожіемъ называется отрицаніе истины бытія Божія; безбожникъ—тотъ, кто думаетъ и говоритъ, что Бога нѣтъ. Въ такомъ смыслѣ слово безбожіе употребляется въ философіи; такое же значеніе имѣетъ оно всего чаще и въ обыденной жизни. Такого рода рѣшительное безбожіе можно назвать атеизмомъ положительнымъ.

Къ положительнымъ атеистамъ принадлежатъ матеріалисты. Правда, матеріализмъ и безбожіе не одно и тоже: не всякій безбожникъ есть въ то же время и матеріалисть, и наоборотъне каждый матеріалисть есть безбожникь. Въ матеріализмъ есть оттънки, и умъренные, или непослъдовательные матеріалисты не всв отрицають истину бытія Божія. Такъ, одинь изъ немецкихъ матеріалистовъ Шпицъ соединялъ матеріалистическое воззрѣніе съ вѣрой въ Бога и Божественное Откровеніе. Но это исключенія изъ общаго правила. По существу своему матеріализмъ совершенно не мирится съ върой въ Бога. потому что матеріализмъ находить въ міръ только матерію и безсознательную, неразумную, механическую силу и отрицаеть бытіе въ мірѣ особаго духовнаго начала, или духа, и такъ какъ въ тоже время онъ ничего не хочетъ слышать и знать о премірномъ бытіи, отрицаеть самую возможность такого бытія н допускаеть существование только видимаго міра, то тімь самымъ онъ отрицаетъ и бытіе Бога. Последовательный и строгій матеріализмъ не можеть не сопровождаться самымъ решительнымъ безбожіемъ. Дъйствительно, исторія философіи показываетъ, что какъ въ древности, такъ и въ новыя времена, какъ въ язычествъ, такъ и среди христіанскихъ народовъ, всегда и вездъ, матеріалисты были безбожниками. Таковыми были: среди язычниковъ, у классическихъ народовъ матеріалисты Левкишть и Демокритъ, Эпикуръ и Лукрецій, въ новое время, среди христіанскихъ народовъ, французскіе энциклопедисты прошлаго въка и матеріалисты-естественники средины текущаго стольтія.

Матеріалисты почти всегда бывають безбожниками, но безбожники не всегда бывають матеріалистами, если понимать матеріализмъ какъ ученіе философское и естественно-научное. Хотя матеріализмъ, по всей справедливости, признается худшимъ и наименъе основательнымъ изъ всъхъ философскихъ направленій, однако онъ все-таки есть философская доктрина, философская система, такъ какъ заключаетъ въ себъ отличное отъ другихъ философскихъ системъ ученіе о всемъ цёломъ мірь; не будучи ученіемь о всей совокупности бытія, такъ какъ онъ устраняетъ міръ духовный, матеріализмъ по крайней мѣрѣ претендуеть на то, что онъ содержить учение о всей совокупности бытія. Что касается до обоснованія своей системы, то матеріализмъ заимствуетъ доказательства частію изъ философіи, частію изъ естествознанія, и потому представляеть смёсь фидософскаго умозрѣнія съ опытною наукою. Но философія и начка доступны немногимъ: ихъ изучаютъ только немногіе досужіе люди, или немногіе, избравшіе ихъ своей профессіей; чтобы понимать ихъ и интересоваться ими, для этого нужна продолжительная подготовка, упорный трудъ мысли, недюжинныя природныя способности. Между темь опыть свидетельствуетъ, что безбожниками бывали не одни ученые и философы, но и совершенные невъжды, или, всего чаще, недозрълые и поверхностные умы, или люди, начавшие систематическое образованіе, но недокончившіе его, или люди, нахватавшіе изъ книгъ, безъ разбора читаемыхъ, верхушки разныхъ наукъ и не имъющіе понятія о корняхъ ихъ, или люди, легкомысленно обольщающіе себя надеждой прослыть черезъ невѣріе передовыми учеными и, подобно попугаямъ, перенимающіе чужія слова, смислъ которыхъ имъ мало понятенъ, или, наконецъ, люди безхарактерные и малодушные, подпадающіе вліянію

сильнаго характера, деспотизма, насмъщекъ и дерзкихъръчей главарей и распространителей безбожія. Можно даже признать правиломъ, что огромное большинство безбожниковъ выбыть мало общаго съ серьезной наукой и еще болье далеки оть философіи. Къ безбожію приводить не глубокомысліе, а легкомысліе, не серьезная наука, а миражъ ея, не истинная филсофія, а извращеніе или отрицаніе ея, не возвышенные, а незменные помыслы, не высота нравственности и чистота сердца. а развращение. Замъчательно, что изъ всъхъ видовъ философія единственная безбожная философія есть матеріалистическая. 1 она-то именно есть самая поверхностная и наименье философ ская изъ всёхъ видовъ философіи. Но хотя очень многіе безбожники не имъютъ близкаго отношенія ни къ матеріалисть ческой наукв, ни къ матеріалистической философіи. такъ каг не имеють способности и расположенія къ какой бы то ни был наукъ и философіи, однако и у нихъ первоисточникомъ и отрленной причиной безбожія почти всегда бывають философскій і научный матеріализмъ и навъваемый имъ матеріалистическі духъ времени, а иногда чрезмврное преобладаніе матеріалныхъ интересовъ надъ духовными, или матеріализмъ практи ческій, который, однако, предрасполагаеть и ведеть къ беж жію преимущественно въ эпохи, когда въ обществъ госпол ствують и распространены идеи матеріалистической философ и матеріалистической науки. Матеріалистическія и безбожня сочиненія оказывають вліяніе, чрезь посредство среды, и твхъ, которые сами никогда не читали ихъ, хотя, безъ сомя нія, это вліяніе бываеть широкимъ только въ эпохи госи ства матеріализма и невірія и приводить къ безбожію толи тъхъ, которые не имъли твердой въры и другихъ устоевь 1 противодъйствія напору невърія, а, напротивъ, по слабось духовной жизни, по развращенію сердца и склонности къз теріальнымъ выгодамъ были уже предрасположены къ безбол и матеріализму.

Эти сужденія приводять нась кь различенію теоретичесь безбожія оть практическаго. Какъ матеріализмъ бываеть ретическій, проявляющійся въ гташатаяхь и сторонним матеріалистической философіи и науки, и практичеській. Пруживающійся въ людяхъ, преданныхъ чувственно-живост жизни и поглощенныхъ исключительно матеріальнымы инте

сами: такъ и атенямъ бываетъ теоретическій, когда онъ вытекаеть изъ философской, или научной, вообще мыслительной дъятельности, стремится обосноваться на философскихъ началахъ и оправдать себя научными данными и разсудочными доводами, — и практическій, когда человікь самою жизнію своей, преступной и безобразной, мало по малу приводится сначала къ забвенію о Богв, а потомъ и къ дерзкому отрицанію Его. Психологически вполив возможны и действительно бывають случан, что человъкь, никогда не читавши безбожныхъ сочиненій и не слыхавши безбожныхъ рівчей, но долго ведя жизнь развращенную, настолько помрачаеть и обезображиваеть образь Божій въ своей душь, что последній какь бы совсёмъ изглаживается въ ней; мысль о Боге посещаеть его все ръже и ръже, а наконецъ и самое напоминание о Богъ становится для него тягостнымъ и непріятнымъ; недостатокъ любви къ Богу постепенно превращается въ непріязнь къ Нему, усыпленіе совъсти и омертвеніе духа и сопровождающее ихъ забвеніе Бога переходить, особенно подъ вліяніемъ діавола, въ безразсудное по упорству и слепое отрицание Бога, или даже и въ простное, совершенно уже безумное, богохульство. Забывая Бога, но не имъя возможности забыть Его окончательно и совершенно, такъ какъ о Немъ напоминаютъ и природа, и люди, и исторія, и собственное существованіе,нося въ своей душв хотя и смутное, но твмъ не менве мучительное предчувствіе и ожиданіе страшной кары за преступную жизнь, нераскаянный грешникъ усиливается заглушить этоть мучительный страхъ, увъряя себя, что все кончится съ концомъ земной жизни, что на Небъ нътъ Карателя нечестія, нъть Бога. Сказаль безумець въ сердит своемь: нъть Бога. Они разоратились, совершили гнусныя дъла; нътъ дълающаго добро. Господь съ небесь приэръль на сыновь человъческихь, чтобы видьть, есть-ли разумьющій, ищущій Бога. Всь уклонились, сдълались равно непотребными; нътъ дълающаго добро нът ни одного. Неужели не вразумятся всп. дълающіе беззаконіе, съпдающіе народт мой, какт подять хлибь, и не призывающие Господа? Тамъ убоятся они страха (гдъ нътъ стража), ибо Бого во родъ праведных (Псал. 13, 1—5; ср. Псал. **52**, 2—6).

Такъ какъ при глубокомъ нравственномъ паденіи и закоре-

нвлости во злв, когда человекъ хладнокровно совершаеть самыя страшныя преступленія, теряеть сов'єсть и не выбеть стыда, онъ живеть такъ, какъ будто нътъ Бога, то въ обычномъ словоупотребленіи такое состояніе называется безбожіємь, хотя бы оно и не сопровождалось отрицаніемъ истини битія Божія. Это названіе не вполнъ точно, если подъ безбожіемъ разумъть только прямое отрицаніе истины бытія Божія, по оно вполнъ правильно, если именемъ безбожія обозначается забвеніе о Богь и пренебреженіе Его закономъ. Нравственное растленіе неизбежно извращаеть, ослабляеть и подавляеть религіозную потребность, вызываеть пренебреженіе къ религіи и забвеніе Бога; но отвращеніе отъ всего божественнаго, ненависть и вражду къ религіи, богохульство и нагдое отридание истины бытія Божія являются въ преступникъ только тогда, когда развращение доходить до высокой степени, а нераскаянность до крайняго упорства, когда притомъ,---и это самое главное, -- сатанинская гордость поставляетъ вмъсто Бога собственное я человъка, и вмъсто закона Божія его личный произволь, нашептывая ему оправданіе самыхъ гнусныхъ преступленій, заглушая голось совъсти и страхъ суда. Сильное пристрастіе къ земному и матеріальному, порабощеніе духа матеріей и всепоглощающій потокъ чувственнаго раставнія всегда ведуть къ забвенію Бога и къ пренебреженію религіей. но не всегда къ положительному безбожію. Нужна еще гордость, которая и ученымъ, и развращеннымъ даетъ достаточную дерзость для того, чтобы осмёлиться прямо отрицать Бога и богохульствовать. Какъ въ раю діаволь успёль ув'врить прародителей, что они сдёлаются богами чрезъ нарушение заповеди Божіей, говоря: вт день, вт который вы вкусите иль. (плоды дерева) откроются глаза ваши, и вы будете, какъ боги. знающіе добро и зло (Быт. 3, 5): такъ тотъ же обльстительно горделивый голосъ звучить и въ сердцахъ ихъ потомковъ, внушая изследователямь тайнь природы, что они полновластные владыки ея. боги, а нарушителямъ нравственнаго закона, что они сами себъ законъ, что они боги и никого не боятся, такъ какъ нетъ Бога, Который бы покаралъ ихъ. Никакая страсть не доводить такъ легко и такъ часто однихъ до сумасинествія, другихъ до положительнаго безбожія, какъ гордость. Начаю гордости-удаленіе человька от Господа и отступленіе серд-

ца его от Творца его. (Сирах. 10, 14). И какъ гордость есть начало гръха (Сирах. 10, 15), такъ она есть и вънецъ его, потому что завершается величайшимъ изъ всёхъ грёховъбезбожіемъ. Безмірная гордость довела Вавилонскаго царя Навуходоносора до безбожной похвальбы: взойду на небо, выше звъздъ Божіихъ вознесу престоль мой и сяду на горъ въ сонмь боговь, на краю съвера; взойду на высоты облачныя, буду подобень Всевышнему (Исх. 14, 13. 14). "Это ли не величественный Вавилона, говориль Навуходоносорь, расхаживая по своимъ чертогамъ, который построиль я въ домъ царства силою моего могущества и въ славу моего величія (Дан. 4, 26 27). Но еще ръчь сія была въ устахъ царя, какъ быль съ неба голось: "Тебъ говорять, царь Навуходоносорь, царство отошло отъ тебя. И отлучать тебя от людей, и будеть обитание твое ст полевыми звърями; травою будутт кормить тебя, какт вола. и семь времень пройдуть надь тобою, доколь познаешь, что Всевышній владычествуеть надъ царствомь человыческимь и даеть его, кому хочеть". Тотчась и исполнилось это слово надъ Навуходоносоромъ, и отлученъ онъ быль отъ людей, плъ траву, какъ воль, и орошалось тьло его росою небесною, такъ что волосы у него выросли, какъ у льва, и ногти у него, какъ у птицы. По окончаніи же дней тъх я, Навуходоносорг, возвель глазами къ небу, и разумъ мой возвратился ко мнъ; и благословиль я всевышняю, восхвалиль и прославиль Присносущаю, Котораго владычество — владычество вычное и Котораго царство-въ роды и роды. И всь живущіе на земль ничего незначать... Въ то время возвратился ко мнъ разумъ мой, и къ славъ царства моего возвратились ко мнъ сановитость и прежній вида мой... и я возстановлена на царство мое, и величие мое еще болье возвысилось. Нынь я, Навуходоносоръ, славлю, превозношу и величаю Царя Небеснаго, Котораго всъ дъла истинны и пути праведны и Который силенъ смирить ходящих гордо (Дан. 4, 28-34). Гордость привела этого могупцественнаго древняго завоевателя къ обоготворенію себя, а затъмъ къ такому сумасшествію, въ которомъ человъкъ становится скотомъ; напротивъ смиренное признаніе Навуходоносоромъ своего ничтожества въ сравнени съ высочайшимъ и всемогущимъ Существомъ и полной зависимости отъ Его державной воли возвратило ему разумъ, и онъ опять сдёлался настоящимъ человъкомъ. "Всъмъ извъстенъ библейскій разсказъ о Навуходоносоръ, говоритъ одинъ изъ современныхъ намъ врачей, на долгое время утратившемъ способность говорить и вообразившемъ, что онъ-животное. Это случай афазін 1), соединенной съ умономъщательствомъ, и въ Библіи нарисовава весьма точная "исторія бользини", которую въ то время невозможно было сочинить, такъ какъ только очень въ недавнее время выяснены причины такой бользии 2). Сумастестіе и безбожіе, во многомъ между собою родственныя, сходны и въ томъ, что источникомъ ихъ очень часто бываетъ гордость. Безмърная, безразсудная гордость влечеть къ безбожію и богохульству, а чрезъ нихъ и къ сумасшествію, какъ это было съ Навуходоносоромъ, или же прямо лишаетъ ума, а сумасшедшій если и не отвергаетъ Бога, то по крайней мъръ лишается Его и не знаетъ Его. Само собой понятно, что гордость мы считаемъ только однимъ изъ числа многихъ другихъ источниковъ какъ безбожія, такъ и сумасшествія.

Подобно тому, какъ глубокое нравственное развращение и нечестие называется безбожиемъ, хотя оно и не всегда сопровождается положительнымъ безбожиемъ, а только близко граничитъ съ нимъ и приводитъ къ нему, такъ безбожиемъ же иногда называютъ и коренное извращение Богопознания, превратное въ самомъ существъ своемъ возгръние на природу Бога и на Его отношения къ міру и человъку.

Такъ, напримъръ, Асанасій Великій въ своемъ извъстномъ "Словъ о воплощеніи Бога—Слова и о пришествіи Его къ намъ во плоти" безбожіемъ называетъ дуалистическое воззрѣніе на происхожденіе міра, а также Эпикураво ученіе о томъ, что "все произошло само собой и случайно" и "что нѣтъ и Промысла во вселенной". "Такъ они баснословятъ, говоритъ онъ, божественное же ученіе и въра Христова отвергаетъ ихъ суесловіе, какъ безбожіе". 1). Въ сочиненіи, "Слово на язычниковъ" онъ называетъ безбожіемъ матеріалистическій пантензиъ. "Можетъ быть, говоритъ онъ, язычники, имѣя доказательства

Творенія Св. Аванасія Александрійскаго въ русскомъ переводь. Часть 1, стр. 81—83.



<sup>1)</sup> Афазія—утрата способности говорить; она происходить отъ раздичныхъ причинъ, частію психическихъ, частію физическихъ.

<sup>2)</sup> Гагіена голоса. Составиль врачь М. Н. Глубововскій. 1889 г., стр. 81.

предъ глазами, и сами сознаются, что части творенія, взятыя раздёльно и сами по себё, недостаточны; стануть же утверждать, что когда всё части, совокупленныя вмёстё, составляють одно великое тёло, тогда цёлое есть Богь. По составленіи изъ частей цёлаго, не будеть уже имъ нужды ни въ чемъ постороннемъ, цёлое же будетъ и само для себя довольно и для всего достаточно". Затёмъ, доказавши несообразность этого пантеистическаго воззрёнія однимъ доводомъ, св. Аванасій продолжаєть: "Но можно еще и иначе обличить ихъ безбожіе" 1).

Объ Эпикуръ извъстно, что хотя онъ и не отрицаль бытія боговъ, но все-таки отрицаль религію и вообще какое-бы то ни было отношеніе боговъ къ міру и людямъ и считаль ненужнымъ и безцъльнымъ дъломъ религіозное обращеніе людей къ богамъ. Среди язычниковъ онъ слыль за безбожника, а ученикъ его Лукрецій быль чистый матеріалисть и совершенный безбожникъ.

Что касается до дуалистовъ, напр., Платона, Аристотеля и другихъ, то они не отрицали ни бытія Божія, ни религіи, ни даже безсмертія души. Они заблуждались только въ томъ, что привнавали Бога не творцомъ міра, а художникомъ, образующимъ міръ изъ готовой, отъ въчности существующей, несозданной имъ и злой по своему существу матеріи; а иные дуалисты, какъ Зороастръ, рядомъ и въ противоположность Богу поставляли не инертную матерію, а злое существо, почти равносильное Богу; и еще иные, какъ нъкоторые гностики. приписывали твореніе міра низшему Божеству-Эону. Всѣ же вообще дуалисты въ ученіе о Богъ и вселенной вносять двуначаліе вивсто единоначалія и, допуская рядомъ съ Богомъ существованіе другаго, вѣчнаго и самобытнаго, начала, тѣмъ самымъ извращають понятіе о всемогуществъ, вездъприсутствіи, безначальности и творчествъ Божіемъ. Очевидно, дуалистовъ можно назвать безбожниками развѣ только въ несобственномъ смысль, какъ неправильно мыслящихъ о природь Божіей и объ отношеніи Бога къ міру.

Что касается, наконецъ. до названія безбожіемъ пантеизма, то описываемый св. Аванасіемъ есть пантеизмъ натуралистическій или матеріалистическій, весьма близкій къ матеріализму,



<sup>2)</sup> Тамъ-же, ч. 1, стр. 46 п 48.

а потому близкій и къ чистому безбожію. Даже и въ новое время, когда философская терминологія больше установилась, все-таки пантеизмъ иногда называли безбожіемъ.

Такъ, въ свое время безбожниками были называемы Джіордано Бруно и Спиноза. Пантеисты иногда слыди за безбожниковъ по той причинъ, что они отрицаютъ бытіе личнаго Бога, религію и загробную жизнь личности. Правда, размышленіе о высочайшемъ Существъ пантеиста и деиста есть тоже въ своемъ родъ религія, особенно если оно сопровождается чувствами благоговънія и богопреданности — этими существенными чертами набожности и религіозности; въ изліяніяхъ чувствъ и мыслей пантеиста при созерцаніи имъ всеобъемлющаго Божества иногда проявляется даже восторженность. Но религія въ этого слова пантеизмомъ устраняется; обычномъ значеніи пантеистъ не допускаетъ ни Откровенія людямъ со стороны Бога, ни молитвъ и жертвъ со стороны людей Богу и вообще никакого правственнаго и интеллектуальнаго отношенія между Богомъ и человъкомъ; пантеисту не о чемъ просить Бога, не за что благодарить Его и не на что надъяться, онъ можеть развъ только восхвалять Его, но и то, съ его точки зрънія, безъ надежды быть услышаннымъ.

Какъ отрицателей религіи и Промысла Божія, называли иногда безбожниками и англійскихъ деистовъ прошлаго стольтія, тьмъ болье, что нькоторые изъ нихъ постепенно склонились къ настоящему безбожію, какъ и вообще отрицаніе религіи и даже недостатокъ упражненія въ ней постепенно угашають и искореняють самое понятіе о Богь и ведуть къ безбожію.

Закоснълость во злъ, дуализмъ, пантеизмъ, деизмъ, далеки отъ истиннаго Богопознанія и Богопочитанія и во многихъ существенныхъ пунктахъ соприкасаются съ безбожіемъ,—соприкасаются съ нимъ то въ матеріалистической безнравственноств, то въ отрицаніи бытія личнаго Бога, то въ отрицаніи идей Творца и Промыслителя, то въ отрицаніи религіи, а вообще—въ извращеніи и помраченіи понятія о Богь и объ Его отношеніи къ міру и человъку; сближаются они съ безбожіемъ и въ томъ, что составляють переходныя ступени къ нему и легко ведуть къ безбожію. Поэтому они и называются безбожіемъ. Но это терминологія общенародная, а не строго-научная и не строго-

философская. И безправственность, какова бы она ни была, и дуализмъ, и пантеизмъ, и деизмъ, сами по себъ не суть еще безбожіе. Поэтому въ философіи и въ наукъ, гдъ соблюдается по возможности строгость и точность въ терминахъ, они безбожіемъ не называются, и это имя тамъ означаетъ исключительно отрицаніе истины бытія Божія. Въ философіи назвать пантеизмъ или деизмъ атеизмомъ—это значило бы перепутать всъ понятія. Въ философіи атеизмомъ называется одно опредъленное направленіе мысли, заключающееся въ отрицаніи истины бытія Божія, и никакія другія, хотя бы и близкія къ нему, направленія не могутъ носить этого названія.

Однако нельзя совствит пренебрегать и общеупотребительной терминологіей, тто болте, что она употребляется не только въ разговорахъ, но и въ сочиненияхъ нефилософскихъ. Въ нефилософской терминологіи слово безбожіе, повидимому, имтетъ два главныхъ значения: имъ означается или отрицаніе Бога, или отсутствие Бога для человта; безбожникъ не только тотъ, кто отрицаетъ Бога, но и тотъ, кто не имтетъ Его; первый идетъ противо Бога, второй живетъ безо Бога.

Однако возможно ли состояніе полнаго отсутствія Бога въ человъкъ:

Какъ мы видели и какъ свидетельствуетъ исторія религій, нътъ ни одного народа совершенно безрелигіознаго. Отсутствіе Бога въ человъкъ не можетъ простираться до полнаго врожденнаго невъдънія о Немъ. Равнымъ образомъ человъкъ не можеть дойти и до совершеннаго забвенія о Богь, ни намьренно, ни непроизвольно, за исключениемъ случаевъ тяжкаго поврежденія умственных способностей. Но если не можеть быть полнаго невъдънія о Богъ, то можеть быть и на самомъ дълъ бываетъ познаніе о Немъ глубоко-извращенное; если не возможно безусловное забвеніе Бога, то по крайней мірт возможно полузабвеніе, умственное и нравственное отчужденіе отъ Бога, или удаленіе отъ Него. Вотъ это-то удаленіе отъ Бога, выражающееся или въ безнравственной жизни, или въ ложныхъ ученіяхъ о Богѣ и объ Его отношеніи къ міру и человъку, или въ отрицании религии, или въ фактическомъ устраненіи себя отъ Богопочитанія, и называется нередко безбожіемъ. Это, такъ сказать, безбожіе относительное, небезусловное. Можно также назвать его безбожіемъ отрицательныма. Имя отрицательныхъ безбожниковъ въ особенности приличествуетъ тъмъ людямъ, которые не имъютъ никакой религіи и прямо отвергаютъ ее.

Правда, отрицательнымъ безбожіемъ называется собственно полное отсутствіе какого бы то ни было представленія о Богъ, -- каковое состояніе нъкоторые приписывають младенцамь, самымъ низшимъ племенамъ и идіотамъ. Мы согласны съ тъмъ. что отрицательнымъ безбожіемъ сдёловало бы именовать полное отсутствіе представленія о Богв, или ощущенія Его, совершенное невъдъніе объ Его бытік. Но къ счастію, такого состоянія полнаго лишенія Бога въ человькъ никогда не бываетъ. Младенцы, можно думать, имъютъ нъкоторый религіозный инстинктъ или зачатокъ религіи, который съ возрастомъ пробуждается и развивается, а не вновь создается и не отвит является въ человеке; дикихъ племенъ, которыя бы не имель никакой религіи, на свътъ нътъ; что касается до идіотовъ, то ихъ такъ же странно называть безбожниками, какъ и умалишенныхъ, не говоря о томъ, что не извъстно еще, вполнъ-ли отсутствуеть у нихъ религіозная способность, или она находится въ такомъ же дремлющемъ, зачаточномъ состояніи, безъ развитія, какъ у дітей.

Такъ какъ отрицательнымъ безбожіемъ слѣдовало бы называть совершенное отсутствіе Бога въ человѣкѣ, а между тѣмъ въ дѣйствительности такого состоянія не бываеть, бываеть же только большее или меньшее отчужденіе человѣка отъ Бога и отъ истиннаго Боговѣдѣнія и отъ Богопочитанія, или, что то же, отъ религіи,—то отрицательное безбожіе точнѣе можно было бы назвать полубезбожіемъ, или безбожіемъ не въ стрегомъ смыслѣ слова.

Мы старались выяснить понятіе объ относительномъ безбожіи не столько потому, что безбожіемъ иногда были называемы дуалисты, пантеисты и деисты,—такое наименованіе могло быть чисто случайнымъ и временнымъ; такъ напр., Спином называли безбожникомъ, но только современники его, а. Гегеля и Шеллинга даже и никто не называль безбожниками, равно какъ самыя направленія философской мысли, извъстны подъ именемъ пантеизма, деизма, или дуализма, не были вызываемы безбожіемъ,—но мы побуждаемся къ точнъйшему ужненію значеній слова "безбожіе" особенно тъмъ обстожтельного значеній слова "безбожіе" особенно тъмъ обстожтельного пантеизма.

ствомъ, что въ Священномъ Писаніи и у нѣкорыхъ Отцовъ Церкви безбожниками названы язычники. Но язычники хотя имѣли и доселѣ имѣютъ смутныя представленія о высочайшемъ Существѣ, однако бытія Его они не отрицаютъ; равно и религіи ихъ, хотя далеко отстоятъ отъ нормы религіи, но все-таки онѣ—религіи, и сами язычники необходимости религіи человѣка и важности ея никогда не отрицали. Спрашивается, въ какомъ же смыслѣ ихъ можно назвать безбожниками?

Ответомъ на этотъ вопросъ пусть послужитъ объясненіе 12-го стиха 2-й главы посланія апостола Павла къ Ефесянамъ, гдъ послъдніе въ состояніи до принятія ими христіанства, а въ лицъ ихъ и всъ язычники, названы безбожниками вт міръ (йбеог го хобиф). Подробное изъяснение этого мъста мы признаемъ тъмъ болъе необходимымъ, что, кажется, полное значеніе его и досел'в не выяснено и не установлено съ твердостію. Важность этого м'яста и потребность точнаго изъясненія его увеличиваются тъмъ, что наименованіемъ язычниковъ безбожниками, повидимому, совершенно ниспровергается историческое доказательство бытія Божія. Есть богословы 1), которые на основаніи наименованія апостоломъ Павломъ язычниковъ безбожниками ни во что вменяють это доказательство, и раскрытіе его считають діломь совершенно безполезнымь. Между тъмъ не только христіанскіе богословы всёхъ вёковъ, начиная съ Отцовъ Церкви и кончая современными защитниками христіанства, но даже и многіе знаменитые языческіе мудрецы признавали врожденность въры въ Бога всъмъ людямъ и принадлежность ея всёмъ народамъ и фактъ всеобщности религіи въ человъческомъ родъ выставляли какъ доказательство прогивъ безбожниковъ и скептиковъ. Правда, богослововъ, склонныхъ отвергать значение исторического доказательства бытія Божія на основаніи именно изреченія апостола Павла, очень авло, и они слишкомъ незначительны, чтобы стоило и упомиіать о нихъ, а съ другой стороны-давность этого локазатель-

<sup>1)</sup> См. напр. въ Beweis d. Glaubens, Fewr. 1891, s. 33, въ критической завъткъ на сочинение Peip'a «Gott und Götter» сказано: Der Consensus ist weros, weit unklar und fast inhaltlos. Ohne Christum Sind wir адеог in der Welt Eph. 2, 12), т. е., Согласіе народовъ касательно иствим бытія Божія не имъваначенія, такъ какъ оно неясно и почти безсодержательно. Безъ Христа мы збожники въ мірѣ.



ства на столько значительна, и значение его на столько общепризнано, что оно не можеть быть поколеблено ихъ неосновательной ссылкой на Писаніе. Однако и въ сторонникахъ этого доказательства можеть возникнуть сомнѣніе въ пригодности его въ виду разсматриваемаго изреченія апостола Павла, если они не уяснять себѣ истиннаго смысла его. Частію ссылки на это изреченіе противниковъ историческаго доказательства бытія Божія, частію желаніе уяснить по возможности всѣ значенія слова "безбожіе" побуждають насъ, не ограничиваясь выписками изъ толкованій знаменитыхъ толковниковъ, представить и свое разъясненіе важнаго во многихъ отношеніяхъ изреченія апостола, о которомъ мы говоримъ.

Какъ непосредственно предшествующія наименованію язычниковъ безбожниками слова, такъ и содержаніе всей 2-й глави и даже содержание всего послания къ Ефесянамъ показывають. что для правильнаго и твердаго истолкованія этого наименованія нужно принять во вниманіе основную мысль этого посланія, раскрываемую въ немъ отъ начала до конца его. Во всемъ посланіи апостолъ Павель раскрываеть, чёмъ быль Ефесяне и чего не имѣли въ язычествѣ и что получили они, чёмъ стали и какими должны быть во Христе. Въ язычествъ они были мертвы по преступленіямь и гръхамь, жили по обычаю міра сего, по воль князя воздушнаго, исполняли желанія плоти и помысловь, были по природь чадами иньва, были безь Христи, отчуждены отъ общества израильскаго, чужды завттовъ обътованія, не имъли надежды, и были безбожники въ мірт (ἄδεοι ιν хόσμω) Ефес. II, 1. 2. 3. 12: а теперь Богь. болатый милостію, по своей великой любви, чрезъ ученіе, жизнь и смерть Іисуса Христа, по въръ въ Него, силою благодати. оживотворила ихъ отъ гръховной смерти, возсоздалъ ихъ спасъ, уничтожилъ раздѣленіе между ними и Іудеями и примирилъ всёхъ людей другъ съ другомъ и съ Собой, далъ доступъ къ Себъ чрезъ Христа въ Духъ, воскресило со Христомъ и посадиль на небесахь во Христь Іисусь, теперь они стали согражданами святым и своими Богу и устрояются въ жилище Божіе Духом (2, 4, 5, 6, 8, 13—22); были накогда тыма. а теперь сопть въ Господъ (5, 8); прочіе народы, т. е., язическіе, по суетности ума своего, будучи помрачены въ разумъ, отчуждены от жизни Божіей, по причинь их невъжестви

и ожесточенія сердца ихъ, дошедши до безчувствія, предались распутству такт, что дълаютт всякую нечистоту ст ненасытимостію (4, 17-19): а Ефесяне познали Христа..., и въ Немь научились, такъ какъ истина во Христь, отложить прежній образь жизни ветхаю человьки, истльвающаю вы обольстительных похотях, а обновиться духом ума и облечься въ новаго человъка, созданнаго по Богу, въ праведности и святости истины (4, 20-24). Въ виду высокихъ даровъ, полученныхъ Ефесянами чрезъ Христа, Апостолъ убъждаетъ ихъ не только не совершать грубыхъ, свойственныхъ язычникамъ, гръховъ, ибо совершающій ихъ не будеть имъть настьдія въ царствъ Христа и Бога, но избъгать и обыкновенныхъ человъческихъ недостатковъ, како прилично святымо, и совершать всв христіанскія духовныя добродьтели, чтобы сдылаться людьми совершенными (гл. 3-6). Ясно, что въ сравненіи съ темъ высокимъ состояніемъ святости и близости къ Богу, съ тёмъ неистощимымъ обиліемъ благодати Божіей, съ тёмъ истиннымъ, глубокимъ и всеобъемлющимъ Боговъдъніемъ и спасительнымъ Богопочитаніемъ, съ тіми надеждами на спасеніе и прославленіе, съ тъмъ стремленіемъ къ необъятному идеалу совершенства, явленному во Христъ, съ тъмъ совершенствомъ, къ которому христіане призваны, язычество въ умственномъ, нравственномъ и религіозномъ отношеніи должно оказаться столь жалкимъ, лживымъ, безнадежнымъ, безсильнымъ, скуднымъ, несчастнымъ, растленнымъ, мерзкимъ и богопротивнымъ, столь далекимъ отъ Бога, истины, любви, совершенства и надежды на спасеніе, что Апостоль по праву могь назвать язычниковъ безбожниками. Но что это слово отнюдь не имфетъ у него того значенія, какое усвояется ему въ философіи, т. е., значенія отрицателей истины бытія Божія, это можно видёть изъ самаго посланія.

Такъ какъ апостолъ Павелъ въ числѣ великихъ даровъ Божіей милости и любви Божіей, полученныхъ Ефесянами, какъ и всѣми вообще христіанами изъ язычниковъ, чрезъ Христа, не помѣщаетъ величайшаго дара—откровенія истины бытія Божія и принятія ея христіанами изъ язычниковъ, то ясно, что эта истина принадлежала Ефесянамъ, какъ и всѣмъ язычныкамъ, и раньше обращенія ихъ къ христіанству, и слѣдовательно онъ назвалъ ихъ безбожниками не въ томъ смыслѣ,

будто они отрицали эту истину. Да и въ другомъ своемъ посланіи, онъ прямо усвояеть язычникамъ способность къ богопознанію и признаніе ими истины бытія Божія (Римл. 1, 19— 21 и 32). Какой же смыслъ скрывается въ наименованіи апостодомъ Ефесянъ безбожниками? Въ соотвътствіе и въ противоположность тому, что чрезъ Христа они примирились съ Богомъ, получили къ Нему доступъ, сделались Ему своими, и Онъ сталъ обитать въ нихъ. Апостолъ именемъ безбожія Ефесянь до обращенія ихь ко Христу обозначиль, можно думать, отчуждение человъка отъ Бога, производимое гръхомъ и въ свою очередь ввергающее человъка въ глубину гръха и страданія, отсутствіе либви къ Богу, и противленіе Ему, а съ другой стороны, удаленіе Бога отъ человѣка, предоставленіе Богомъ человъка своей участи, отнятіемъ у него всъхъ средствъ сверхъ-естественной помощи Божіей, которыя въ нъкоторой мъръ были даны іудеямъ, преизобильно же только христіанамъ: короче, безбожіе это здісь означаеть оставленіе человіка Богомъ и удаленіе человѣка отъ Бога. Дѣйствительно, на греческомъ языкъ слово адеос означаетъ не только отрицающаго истину бытія Божія, но и оставленнаго Богомъ человъка, не имъющаго Бога. Что именно таковъ смыслъ слова адеос въ разсматриваемомъ мъстъ, это открывается изъ добавленія къ нему слова и хосию. Ефесяне въ язычествъ были безбожены вт мірт, въ мірь-значить внь церкви, сначала іудейской, а затьмь-христіанской, -внь существующаго въ Церкви тьснаго общенія человъка съ Богомъ, лишенные сверхъестественной помощи Божіей. Хотя пребываніе въ мірь, или оставленіе человъка Богомъ, вызванное предварительнымъ отчужденіемъ человъка отъ Бога и неспособностію его въ силу гръха быть въ близкомъ общени съ Богомъ, и не сопровождалось полнымъ забвеніемъ Бога со стороны человѣка, или отрицаніемъ Его бытія, за исключеніемъ случаевъ крайняго правственнаго развращенія и духовнаго омертвінія, потому что оставленіе Богомъ человъка не было безусловнымъ, хотя и жизнь въ міръ не преграждала окончательно пути къ богопознанію, ибо и самый міръ свидетельствуеть о Боге и Его высочаннихъ свойствахъ (Римл. 1, 19-21), хотя человъкъ и въ гръховномъ своемъ состояніи все-таки имбеть естественное откровеніе о Богъ и пользуется общимъ промышленіемъ Божінмъ: однако.

взаимное разобщение между Богомъ и человъкомъ и связанныя съ этимъ нравственное развращение, умственное отупъние, подавленіе духа плотію и духовная омертвилость до такой степени затмили свътъ естественнаго боговълънія, что люди, ища Бога, не находили Его и поклонялись вмёсто Бога-Творца, Его твари; стремясь къ Богу, не приближались къ Нему; желая исполнять Его волю, на самомъ дёлё исполняли свои богопротивныя желанія и волю діавола; Богъ сталь для нихъ тщетно искомымъ, превратно познаваемымъ, даже невъдомымъ Богомо (Ділн. 17, 23). При тісной связи между оставленіемъ человъка Богомъ и удаленіемъ человъка отъ Бога, съ одной стороны, и упадкомъ нравственно-религіозной жизни, съ другой, -- наименованіе Ефесянъ безбожниками, можно полагать, заключаетъ въ себъ слъдующія понятія: а) объ оставленіи человъка Богомъ, б) объ удаленіи человъка отъ Бога и в) о разстройствъ человъческой природы, проявившемся въ нравственномъ развращеніи человіка. въ помраченіи боговідінія, въ извращеніи религіи, въ многобожіи и идолослуженіи.

Наше толкованіе не противорѣчить толкованіямъ святыхъ отцевъ и учителей Церкви. Вотъ важнѣйшія изъ нихъ:

"Хотя, изъясняеть это мѣсто въ своихъ Бесѣдахъ на Посланіе св. Іоаннъ Златоустъ, язычники и поклонялись богамъ, но послѣдніе не были богами, потому что идоль—ничто" 1). "Не потому Ефесяне были безбожны, говоритъ блаженный Іеронимъ, чтобы они не имѣли многихъ боговъ и не покланялись имъ, но потому, что кто безъ Бога истиннаго, тотъ совсѣмъ безъ Бога" 2). По изъясненію Блаженнаго Феодорита, "Апостолъ хочетъ показать, что Владыка Христосъ содѣлался для нихъ снабдителемъ всѣхъ благъ. Ибо прежде, нежели увѣровали въ Него, говоритъ онъ, были вы лишены боговѣдѣнія и не получали благъ, обѣтованныхъ Израилю" 3).



<sup>1)</sup> Sancti Johannis Crisostomi Opera omnia. Edit. B. de Monfaucon t. 11, р. 38. Русскій переводь: «Хотя язычники и поклонялись богамь, но были однакоже безбожны, потому что идолы, которымь они кланялись, ничего не значать», не точень, потому что въ подлинникѣ написано: Καίμ θεούς προσεχύνουν, αλλ ουχ ήσαν (подразумѣвается θεοί). οὐ γας ἐστι το εἴδωλον.

<sup>2)</sup> Mygne. Patrologiae Cursus Completus, series prima, t. 26. Commentarius in Epistolam ad Ephes. Lib. 1, Cap. 2, Columna 471 et 472.

<sup>3)</sup> Творенія въ русскомъ переводъ. Часть 7, стр. 426.

Во всёхъ этихъ толкованіяхъ одна мысль: язычники безбожны, т. е., не имёли Бога, потому, что они служили ложнымъ богамъ, которые ничто, а Богу истинному не служили, имёли религію, но ложную и боговедёніе неистинное.

Но желая въ краткихъ словахъ выразить смыслъ слова безбожники и успъщно исполнивши это въ томъ, что касается до существа предмета, упомянутые толкователи не коснулись частныхъ, но довольно важныхъ сторонъ его. Спрашивается, язичники совсёмъ лишены Бога, или въ некоторой мере и они имъють Его? Богь совсемъ оставиль ихъ, или ихъ оживляеть и созидаеть Его животворящее дыханіе и подаеть имъ всяческія блага Его всещедрая десница? (Мо. 5, 45; Дізн. 17, 25-28; Псал. 144). Язычники совсёмъ утратили познаніе о Богъ до полнаго забвенія Бога, или и у нихъ остались нъкоторыя представленія о Немъ и сознаніе отношеній къ Нему человъка? Не заключають ли и языческія религіи нъкоторыхъ истинъ, или онъ-одна сплошная безусловная ложь? Оказывають-ли онъ кокое либо доброе вліяніе на нравственность человъка, или совершенно безплодны и безсильны? Отвъты на эти вопросы, дополняя и поясняя приведенныя толкованія. откроють намь точный и полный смысль наименованія язычниковъ безбожниками. Нужно не только указать силу этого наименованія, но и оттінить ограниченія ея. Между тімь по самому ходу мыслей апостола, который для своей цёли указываеть не на то, что было у язычниковъ лучшаго, а на худшее, говорить не о томъ, что было у нихъ, а о томъ, чего они были лишены, — въ послъдовательных систематических в изъясненіяхъ посланія къ Ефесянамъ толкователи естественно обращали исключительное вниманіе на силу слова безбожники. не вдаваясь въ указаніе ограничивающихъ ея обстоятельствъ. Такія ограниченія наименованія язычества безбожіемъ мы найдемъ у тъхъже самыхъ толкователей, напримъръ, у Іоанна Златоуста, въ ихъ изъясненіяхъ другихъ містъ Св. Писанія, которое мы и укажемъ ниже.

Александръ Бъляевъ.

(Продолжение будеть).



Изданіе богословско-философскаго журнала "Вфра п Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1892 году по прежней программъ. Журналъ, какъ и прежде, будеть состоять изъ трехъ отдъловъ: 1) Церковнаго. 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархін, —и будеть выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе листовъ въ кажиомъ №.

**Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р.**. а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТТ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: **въ Харьковъ**: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ мопастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжныхъ магазинахъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Потербургв: въ книжномъ магазинт т. Тузова, Садовая, домъ № 16 и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «В'бра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублейза каждый годъ, и «Харьк. Енарх. В'тдомости» за 1883 годъ, по 5 (вм'тсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкою.



Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Сентября 1891 года.

Харьковъ. Губериская Типографія.

# Въра и Разумъ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 19.

ОКТЯБРЬ.- КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Овтября 1891 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Повлов*.

#### РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І

Ħ

#### идея священнаго союза.

#### (Продолжение \*).

13-го сентября 1814 г., древняя столица Габсбурговъ готовилась къ торжественному пріему высокихъ гостей. Въ этотъ день должны были вступить въ Въну монархи Россіи и Пруссіи, настоящіе побъдители Наполеона и умиротворители Европы. Конгрессъ еще не быль открыть 1), но Въна была уже переполнена знатными и не знатными гостями, стекшимися въ нее со всъхъ концевъ цивилизованнаго міра.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» 1891 г. № 18.

<sup>1)</sup> Говоря о Вънскомъ конгрессъ, мы, согласно общему плану нашей работы, не намърены писать подробной дипломатической исторіи этого достопамятнаго собранія. Мы не думаемъ также останавливаться на внъшней исторіи конгресса, давать нодробную характеристику общественной и салонной жизни, развернувшейся тогда въ Вънъ во всемъ своемъ блескъ. Всякая попытка нарисовать хотя въ общихъ чертахъ ту или другую сторону картины завела бы насъ слишкомъ далеко отъ нашей главной цъл. Мы коснемся Вънскаго конгресса, его совъщаній е его блестящей, шумной обстановки, лишь на столько, на сколько они могутъ характеризовать тогдашнее настроеніе выператора Александра, его политическіе планы и стремленія и въ особенности его религіозно-правственное развитіе. Мы увидимъ, что религіозно-мистическое настроеніе, обнаружившееся такъ ясно и такъ своеобразно во время послъдняго пребыванія Александра въ Баденъ, не только не заглохло въ Вънъ подъ вліяніемъ шумной политической дъятельности и суетливой свътской жизни, но усилилось и окръпло еще болье. Если гдъ либо, то именно, въ Вънъ, Александръ могь убъдиться еще разъ, какъ въ ненадежно-

Крупные и мелкіе німецкіе князья, креатуры и бывшіе вассалы Наполеона, одни изъ первыхъ поспъшили на конгрессъ, отлично сознавая, что здесь будеть решена окончательно вхъ участь. Одновременно съ ними потянулись въ Вѣну бывшіе самостоятельные князья, графы и бароны священной Римской имперіи, сметенные съ своихъ миніатюрныхъ престоловъ сокрушительнымъ потокомъ революцін, или прогнанные державною волею падшаго властелина Франціи и Европы. Изъ коронованныхъ особъ первыми прибыли въ Вѣну: извъстный Виртембергскій тиранъ, король Фридрихъ, поражавтій всёхъ своею волоссальною фигурою и необъятною толщиною, и король Датскій, по имени также Фридрихъ, человъкъ невзрачной, хотя и въ высшей степени оригинальной наружности, подвижной, остроумный и благороднаго характера. Вибстб съ королемъ Виртембергскимъ прібхаль въ Вбну и его старшій сынь, кронь-принць Вильгельмь, предста-

сти отношеній, повидимому, самых в прочиму и солидных, такь и въ суетноств и тщеть всъхъ человъческих стремленій и разсчетовъ. Новыя разочаровамія, постигшія его именно вслъдствіе его благородной, высокой натуры, новыя тякелыя испытанія, обрушившіяся на него совершенно внезапно, раскрыли его сердце еще болье тымь внушеніямъ, которыя шля къ нему изъ лагеря мистиковъ хвластовъ и подготовым его совершенное и конечное нравственное перерожденіе.

Матерыялами и пособівми въ этомъ отделе нашего труда намъ будуть служеть следующія изданія: «Мемуары и корреспонденція князи Меттерниха», изданные въ недавнее время; Дневники и политическая корреспонденція Генца, въ особенисти же его переписка съ Дунайскими господарями»; «Жизнь и переписка вияля А. К. Разуновскаго, изданная кн. Васильчиковымъ»; «Письма Н. М. Лонгинова въ графу С. Р. Ворондову, помъщенныя въ 23-й внигь архива вн. Ворондова; «Жизнь барона ІПтейна, Перца, томъ 4-й»; Pallain, Correspondance inédite du prince de Talleyrand avec le roi Louis XVIII (источникъ, изданный въ самое недавнее время и имъющій особенно важное значеніе для тайной дипломатической исторів конгресса); «Мемуары князя Гарденберга», изданные Л. ф. Ранке; «Жизпь Вильгельма ф. Гумбольдта, Гойма; Дубровинь, отечественная война въ письмахъ современниковъ (г. 1812—1815 г.).; Беригарди, Исторія Россіи, том I (посвященъ почти исключительно Вънскому конгрессу); Письма и депеши графа Каподистрін; Дипломатическая переписка лорда Кестльри и герцога Велингтова; Боглановичъ, парствованіе императора Александра I, томъ V; Thiers, Histoire du consulat et de l'empire, T. XVIII-й (посвищенъ исключительно Вънскому, конгрессу).; Comte d'Angeberg, Le congrès de Vienne 2 тома, (самая подробная в документальная исторія Вънскихъ совъщаній); Comte de la garde, Fetes et souvenirs du congrès de Vienne (3 тома). Мемуары гр. Эдингъ, біографія m-me Криденеръ, Эйнара и многія другія, на которыя будеть указано въ своемъ мъсть.



влявшій во всёхъ отношеніяхъ полный контрасть своему отцу. Молодой, изящный и талантливый принцъ на столько-же ненавидълъ Наполеона, на сколько преклонялся передъ нимъ его отецъ. Онъ примкнулъ къ коалиціи душою и теломъ и приняль самое деятельное участіе въ последней борьбе съ Наполеономъ. Своимъ благороднымъ образомъ мыслей, своими рыпарскими качествами и своими несомежнными военными талантами, кронъ-принцъ Вильгельмъ не только заслужель расположение императора Александра, но сдёлался въ короткое время однимъ изъ любимцевъ, можно сказать, даже друзей государя. Вильгельнъ прибыль въ Въну съ цълями чисто личными, не имфиними ничего общаго съ вопросами высшей польтики. Увлеченный красотою, умомъ и высокими душевными качествами сестры Александра, великой герцогини Ольденбургской Екатерины Павловны, кронъ-принцъ горълъ желаніемъ вступить съ нею въ бракъ. Онъ зналъ, что герцогиня прибудеть въ Въну одновременно съ своимъ царственнымъ братомъ, и единственно это обстоятельство побудило его сопровождать на конгрессъ своего отца. Король Баварскій, Максимиліанъ, супругь родной сестры императрицы Елисаветы Алексвевны, одина изъ върнъйшихъ вассаловъ Наполеона, съумъвшій, однакоже, во время разорвать свои связи съ властелиномъ Франціи и тімъ самымъ упрочить свое выдающееся политическое положение въ южной Германів, прибыль на конгрессь съ чисто политическими цёлями. Руководимый своимъ ловкимъ министромъ, Монжеласомъ и подстрекаемый своимъ воинственнымъ и хвастливымъ фельдмаршаломъ Вреде, Максимиліанъ прівхаль въ Ввну, чтобы поддерживать своимъ личнымъ авторитетомъ политическое положение Баваріи и противод'вйствовать всёми силами и средствами властолюбивымъ замысламъ и стремленіямъ Пруссін. Вокругъ этихъ важнёйшихъ представителей нёмецкаго партикуляризма группировались и всв остальные германскіе князья, бывшіе члены Рейнскаго союза, создавшіе свое положеніе на счеть своихь собратій, низложенныхь Наполеономъ... Понятно, что всв эти господа относились съ крайнимъ недовъріемъ и ненавистью къ Пруссіи, что они смотръли также съ большимъ недовъріемъ и на императора Александра, какъ на личнаго друга короля Фридриха-Вильгельма и барона Штейна. Одни изъ нихъ поспъшили на конгрессъ лично, другіе прислали своихъ уполномоченныхъ и агентовъ.

Совершенно въ сторонъ отъ этой клики, равно какъ и отъ толпы медіатизированныхъ князей, графовъ и бароновъ сващенной римской имперіи, мечтавшихъ возвратить въ Вѣнъ свои старыя права и владѣнія, стояли два члена царственныхъ династій, бывшій Италійскій вицекороль, принцъ Евгеній Богарне, и принцъ Леопольдъ Саксенъ-Кобургскій, генералъ-маіоръ русской службы, впослѣдствіи король Бельгійцевъ. Принцъ Евгеній привлекалъ къ себъ общія симпатів своимъ благороднымъ рыцарскимъ характеромъ и своею несчастною судьбою 1); тогда какъ принцъ Леопольдъ обращалъ на себя вниманіе своими выдающимися политическими дарованіями. Оба принца находились въ близкихъ отношеніяхъ къ императору Александру, но уже въ силу своего положенія они не могли играть на конгрессъ никакой выдающейся роли.

Одновременно съ государями начали стекаться въ Вѣну представители какъ великихъ, такъ и второстепенныхъ европейскихъ государствъ. Великобританское посольство состояло изъ хорошо извъстныхъ уже намъ членовъ торійской партіи, заправлявшихъ тогда какъ внѣшнею, такъ и внутреннею политикою Англіи. Во главѣ его стоялъ лордъ Кестлъри, его помощниками являлись лордъ Кланкарти, лордъ Каткартъ и лордъ Стюартъ. Всѣ эти благородные лорды могли вполнѣ поддержать на конгрессѣ внѣшнее достоинство Великобританіи, такъ какъ всѣ они располагали громадными матеріальными средствами, но въ дипломатическомъ искусствѣ ни одинъ изъ нихъ не могъ соперничить съ выдающимися представи-



<sup>1)</sup> Евгеній Богарне не быль человікомь великимь, или даже блестящимь, во онь быль человікомь честнымь, а это значило много вь той пайкі негодлевь и выскочекь, которые окружали Наполеона. Для личной характеристики Евгенія иміноть большое значеніе міста, относящіяся кь нему вь мемуарахь графии Эдлингь (Стурдзы). См. вь особенности стр. 156—158; 159—161; 190—197.

телями другихъ европейскихъ державъ 1). Великобританская миссія въ Вѣнѣ очевидно нуждалась въ болѣе выдающихся талантахъ, а потому и неудивительно, что на ряду съ первыми представителями С. Джемскаго кабинета въ Вѣнѣ началъ играть вскорѣ одну изъ первыхъ ролей, извѣстный нѣмецкій аристократь, графъ Мюнстеръ, явившійся представителемъ Георга III, какъ короля Ганноверскаго. Графъ Мюнстеръ былъ, безъ сомнѣнія, человѣкъ талантливый и въ своемъ родѣ германскій патріотъ, но его патріотизмъ носилъ на себѣ своеобразный партикуляристическій оттѣнокъ. Мюнстеръ былъ прежде всего Ганноверецъ, династическіе интересы Вельфовъ стояли для него на первомъ планѣ; ради этихъ интересовъ онъ относился враждебно къ Пруссіи и являлся ревностнымъ сторонникомъ Англійскаго вліянія въ Германіи 2).

Особенно удачно составлено было французское посольство. Во главъ его стоялъ первый дипломатъ въ міръ, Талейранъ, этотъ величайшій мастеръ въ интригъ. Бывшій епископъ, а затъмъ принцъ Беневентскій, главнъйшій виновникъ Бурбонской реставраціи, явился теперь въ Въну въ качествъ князя Талейрана, перваго полномочнаго министра, созданнаго имъ самимъ Бурбонскаго величества 3). Талейранъ прекрасно сознавалъ всю громадную трудность принятой имъ на себя миссіи. Онъ зналъ, что ему придется выступить на конгрессъ въ качествъ представителя побъжденной Франціи, онъ могъ опасаться, что ему придется стать лицемъ къ лицу съ предста-



<sup>1)</sup> Что лордъ Кестльри быль человькь въ высшей степени безтактный и крайне непоследовательный, чтобы не сказать бездарный, это доказаль онь уже всеми своими действіями во время войны. На Венскомъ конгрессе онь играль роль крайне незавидную, являясь простою пешкою въ рукахъ такихъ интригановъ, какъ Талейранъ и Меттеринхъ. Лордъ Стюартъ, родной братъ Кестльри, быль воплощенное ничтожество, надъ которымъ открыто потешалось все высшее Венское общество. Лордъ Кланкарти и Каткартъ были дюли, ничевиъ не выдававшеся-

О Мюнстерт в его отношеніяхъ въ Штейну, см. Перцъ, Stein's Leben, Т.
 и 4.

<sup>3)</sup> Вся діятельность Талейрана на конгрессі рисуется вполні ясно и отчетливо въ его тайной перепискі съ Людовикомъ XVIII; въ сравненіи съ этою документальною перепискою теряють значеніе всі остальние источники.

вителями Шомонскаго союза и удовлетвориться ролью вполих второстепенною. Но Талейранъ былъ совершенно далекъ отъ всвит подобных опасеній. Его надежды на успвит основивались не только на его личныхъ качествахъ, но и на тонковъ знаніи международныхъ отношеній. Талейранъ зналь, что между бывшими союзниками господствовала въ это время глубокая внутренняя рознь, что вст они шли на конгрессь съ цвлями чисто эгоистическими и противоположными. Ему было также хорошо извёстно, что всё второстепенныя и третьестепенныя европейскія государства относятся съ недовізріємь и враждою къ великимъ державамъ, что всв они готовы будуть сгруппироваться вокругь Франціи въ томъ случав, если ея представитель отважится выступить въ роли ихъ покровителя и защитника. У Талейрана никогда не было недостатка въ смелости, а теперь его отвага была темъ сильнее, что онъ явился въ Въну съ такимъ оружіемъ, которое должно было доставить ему сразу совершенно выдающееся и неодолимое положение. Онъ ръшился выступить поборникомъ принципа легитимнаго, божественнаго права и противопоставить его тому праву сильнаго, которое рухнуло въ лицъ Наполеона, но преемниками котораго очевидно считали себя теперь союзныя державы, собиравшіяся рішать на конгрессь судьбу монарховъ и народовъ, руководясь при этомъ исключительно одними эгоистическими интересами и соображеніями. Отправляясь въ Въну, Талейранъ избралъ себъ искуснаго и опытнаго помощника въ лицъ герцога Дальберга, знатнаго въмецкаго аристократа, но по образу мыслей и характеру настоящаго француза 1). Его сопровождали кромъ того и другіе дипломаты и кавалеры, въ числъ коихъ особенно выдавался



<sup>1)</sup> Понатно, что въ Дальбергу, какъ перебъжчику и измъннику, относились съ презръніемъ не одни только германскіе патріоты, но и честние люди всёхъ національностей безъ различія. Когда бывшій императорскій рыцарь, а затыть французскій герцогъ и министръ заявиль о желаніи своемъ сділать визить Штейну, то баронъ приказаль ему сказать: «Если герцогъ явится въ качестві французскаго посла, то онъ будетъ принять; если же онъ придетъ какъ г-нъ фонъ Далбергъ, то я прикажу сбросить его съ лістницы». См. Перцъ, Stein's Leben, Т. IV, стр. 114.

графъ де-ла Туръ-дю-Пепъ. Князь позаботился и о другой сторовъ предстоявшей ему вънской жизни. Въ противоположность другимъ недальновиднымъ дипломатамъ, разсчитывавшимъ на скорое теченіе дёлъ 1), Талейранъ зналъ, что совъщанія конгресса затянутся на прододжительное время. что важнёйшіе вопросы будугь решаться не на офиціальныхъ сообраніяхъ дипломатовъ, а въ частныхъ, интимныхъ совъщаніяхъ монарховъ и ихъ приближенныхъ лицъ, среди шума и свътской суеты салона. Князь ни мало не сомнъвался, что салонная жизнь будеть стоять въ Вънъ на первомъ планъ и что одна изъ первыхъ ролей въ этой жизни будеть принадлежать знатнымъ и красивымъ дамамъ. И вотъ. Талейранъ хлопочетъ заблаговременно объ организаців своего вънскаго салона. Онъ не жалъеть на это дъло ни какихъ издержекъ. Хозяйкою его салона должна была явиться жена его племянника и наследника. герцога Эдмунда Перигоръ-Талейрана, герцогиня Доротея. Она была дочь последняго герцога Курляндскаго-Петра и внучка знаменитаго Бирона. Она играла свою роль, замвчаеть современникь очевидець, съ неподражаемою грацією. Ен блестицій умъ, казалось, былъ созданъ для того, чтобы умърять время отъ времени тяжесть дипломатическихъ разговоровъ, господстровавшихъ въ салонъ Талейрана 2).

Представитель Франціи прибыль въ Вѣну въ полной увѣренности, что именно онъ, а не кто либо другой, будетъ играть первую роль на предстоящемъ конгрессъ. И въ самомъ дѣлѣ, кто изъ европейскихъ дипломатовъ могъ явиться на конгрессъ достойнымъ и равносильнымъ противникомъ Талейрана? Не говоря уже объ Англійскихъ представителяхъ, не имъвшихъ достаточныхъ свъдъній о положеніи дѣлъ на



<sup>1)</sup> Такого мевнія были, между прочимъ, и многіе русскіе дипломаты. Самъ императоръ Александръ, относившійся съ слишкомъ большимъ дов'єріємъ къ своимъ союзникамъ, полагалъ, что сов'єщанія конгресса должны окончиться въ короткое время, въ какихъ нибудь три нед'єли.

<sup>2)</sup> См. Comte A. de la garde, Fetes et souvenirs du congrès de Vienne T. I, стр. 116. Графъ, какъ настоящій французъ и сейтскій кавалеръ, могь оцінить, разумічется, лучше кого либо другого, подобныя качества дамъ высшаго круга.

Европейскомъ континентъ, не отличавшихся ни последовательностію, ни энергією и терявшихъ на каждомъ шагу вслідствіе отсутствія такта и світскаго лоска, и представитель другихъ великихъ державъ ни коимъ образомъ не могля бороться успъшно съ Талейраномъ. Главнымъ представителемъ Австріи на конгрессв являлся, разумвется, имперскій канцдеръ, князь Меттернихъ, человъкъ безспорно ловкій, свътскій, но и только. Самъ Меттернихъ считалъ себя, правда, велячайшимъ дипломатомъ въ мірѣ, но въ дѣйствительности онъ быль лишь лжецемъ и фанфарономъ 1). Отличаясь невъроятнымъ самомнъніемъ, приписывая себъ успъхи и результаты, достигнутые другими лицами, Меттернихъ отличался въ то же время необычайнымъ легкомысліемъ. Преданный такъ называемымъ удовольствіямъ жизни, поглощенный всецізю самыми пустыми свътскими развлеченіями, австрійскій кавцлеръ занимался серіозными д'влами лишь мимоходомъ в урывками. Онъ ръшительно не могь и не хотълъ думать о завтрашнемъ днъ; поглощенный всецьло интересами минути и при томъ интересами мелочными, онъ полагался въ дълагъ исключительно на свою изворотливость и уменье лгать. Неожиданные и незаслуженные успъхи послъдняго временв вскружили окончательно его голову. Онъ серьезно началь считать себя вершителемъ судебъ міра и виновникомъ велечайшихъ событій. Онъ ни на минуту не сомнѣвался, что ему удастся присвоить себъ руководительство всъми дълами; да, по правдъ свазать, онъ не ломалъ себъ особенно голову этими дълами и воображалъ не на шутку, что случай и лов-



<sup>1)</sup> Источникомъ для описанія діятельности Меттерниха на конгрессі отнил не могуть служить его мемуары, изданные его внукомъ. Діло въ томъ, что въ составъ этого изданія вошли лишь такіе документы, которые, по мивінію издателей, отнюдь не могли омрачить славы ихъ предка (!). Ціль эта не была, однакоже достигнута вполив, такъ какъ все, что вышло изъ подъ пера Меттерниха был проникнуто ложью, самохвальствомъ и клеветою. Чтобы убъдиться въ этомъстоить прочесть ту главу мемуаровъ, которая посвящена характеристика Александра и его личнымъ отношеніямъ къ Меттерниху. Впрочемъ, значеніе Меттерниха характеризуется лучше всего его ділами и тіми презрительными отзываль которые давали о немъ люди такихъ противоположныхъ лагерей и нравственних свойствъ, какъ Талейранъ и Штейнъ.

кость въ интригъ помогутъ ему въ концъ одурачить всъхъ противниковъ и выйти побъдителемъ изъ великаго дипломатическаго состязанія. «Легкомысліе Меттерниха», замъчаетъ Штейнъ 1), «ни мало не уменьшилось среди небывалаго кризиса, въ виду столькихъ неразръшенныхъ жизненныхъ вопросовъ: онъ по прежнему занимается устройствомъ всъхъ придворныхъ праздниковъ, живыхъ картинъ, слъдитъ за всъми танцами своихъ дочерей, и въ то время, когда его нетерпъливо ждутъ на конференцію Кастльри или Гумбольдтъ, занимается нарумяниваніемъ дамъ, выступающихъ на сцену. Меттернихъ уменъ, ловокъ, любезенъ, но въ немъ нътъ глубивы, нътъ серіозныхъ познаній, нътъ привычки къ труду, а главное нътъ правды» 2).

Помощники, избранные Меттернихомъ для предстоящей работы на конгрессъ, ни коимъ образомъ не могли возмъстить недостатвовъ своего патрона. Помощниковъ этихъ было два, баронъ Вессенбергъ и хорошо извъстный намъ Ф. фонъ Генцъ. Оба они были люди умные, а Генцъ отличался даже широкими и солидными познаніями, но ни у того, ни у другого не было самостоятельности, не было твердыхъ политическихъ убъжденій, а было лишь одно желаніе угодить во что бы то ни стало своему повелителю. Къ тому же роль Вессенберга и Генца была чисто второстепенная и ни коимъ образомъ не могла сказаться на общемъ ходъ вънскихъ совъщаній.

Представителями Пруссіи на конгрессѣ явились два человѣка, пользовавшіеся громкою репутацією въ дипломатическомъ мірѣ, но едвали способные вести борьбу съ такими

<sup>1)</sup> См. Перцъ, Steins Leben, Т. IV, стр. 257—58.

<sup>2)</sup> Подобнаго же митнія о Меттерних быль и Талейрань. «Вольшим» несчастіемь следуеть считать», писаль онь королю Людовнку въ своемъ донесенія оть 17 сентября, «что тоть, кто въ Австріи поставлень во глав'я всего, и при этомъ еще мечтаеть руководить судьбами Европи, считаеть неоспоримымъ доказательствомъ своего генія легкомысліе, доходящее иногда до комизма, но составляющее для министра великой держави и при теперешнихъ обстоятельствахъ несчастіе». См. Pallain, Переписка Талейрана съ Людовикомъ XVIII, вѣмецкое взданіе, № 2, стр. 7—8.

людьми, какъ Талейранъ и даже Меттернихъ. Первый чисиномоченный Пруссіи, государственный канплеръ, князь Гарденбергъ 1) никогда не отличался ни глубиною своихъ взгыдовъ, не последовательностью въ своихъ действіяхъ, не стойкостью и мужествомъ, столь необходимыми государственному человъку. По образу мыслей, онъ быль человъкъ новаго времени и либераль, но, поставленный во главъ управленія Прусскаго государства, онъ не съумблъ довести до конца им одной изъ великихъ реформъ, начатыхъ Штейномъ. Во вибиней политикъ, какъ и во внутренней, онъ отличался крайнею непоследовательностью и слабостью, доходившею веръдко до трусости. Онъ никогда не съумъль настоять на своемъ мибнін, легко поддавался чуждымъ вліяніямъ в отступаль въ недоумъніи передъ упорствомъ, или неожиданнымъ нападеніемъ противника. Несчастный физическій недостатокъ, глухота, крайне мешаль ему на конференціяхът ставиль его нередко въ неловкое и двусмысленное положеніе. Король Фридрихъ-Вильгельмъ корошо понималь нелостатки своего канцлера, а потому придаль ему на помощ въ качествъ второго уполномоченнаго, барона ф. Гумбольда. Вильгельмъ ф. Гумбольдть быль прежде всего ученый в идеалисть. У него не было и твии того легкомыслія, которым проникнуты были почти всв его товарищи по профессия. Онъ не быль дипломатомъ по призванію, всв его симпатів влекли его къ тихимъ литературнымъ занятіямъ и ученить трудамъ; но проникнутый до мозга костей чувствомъ долга. онъ предался въ Вънъ всецъло политической дъятельноста. Онъ работалъ неустанно, его невозможно было встрететь на на балахъ, ни на прогулкахъ, но за то онъ не пропуствлъ ни одного изъ многочисленныхъ засъданій конгресса и еще болве многочисленныхъ совъщаній представителей великих европейскихъ державъ. Съ ръдкимъ самоотвержениемъ старался онъ исправить ошибки и промахи своего канцлера. Всегда готовый къ бою, онъ никогда не затруднялся въ от-



Для характеристики Гарденберга особенное значение имбють его межуарк, изданные Л. ф. Ранке.

вътахъ на дерзкія выходки Талейрана. Своею прямотою и правдивостью, своимъ невозмутимымъ хладнокровіемъ онъ приводилъ даже неръдко въ смущеніе и безстыднаго Талейрана и легкомысленнаго, безсовъстнаго Меттерниха. Врагъ всякой интриги, онъ считалъ обманъ и ложь средствами, несовмъстимыми съ своимъ достоинствомъ. Онъ никогда не выходилъ изъ себя. Превосходный діалектикъ, онъ поражалъ своихъ противниковъ неотразимыми логическими доводами и ъдкими насмъшками, оставаясь при этомъ ясенъ и холоденъ, какъ «декабрьское солнце» 1).

Къ сожальнію, всьхъ этихъ блестящихъ качествъ было еще далеко не достаточно для борьбы съ такими безцеремонными противниками, какъ Талейранъ, Меттернихъ и компанія. Тамъ, гдъ все основывалось на интригь, обмань и лжи, положеніе человька правдиваго и прямого оказывалось нерьдко безвыходнымъ... Къ тому же Гумбольдтъ не имълъ вполнъ самостоятельнаго значенія, и, уже въ силу одного этого обстоятельства, не въ состояніи былъ исправить тъхъ опибокъ, въ которыя впадаль то и дъло его старшій и руководящій товарищъ, князь Гарденбергъ.

Изъ представителей Россіи первыми явились на конгрессъ, графъ Андрей Кирилловичъ Разумовскій, графъ Карлъ Васильевичъ Нессельроде и графъ Стакельбергъ, русскій резиденть при Вѣнскомъ дворъ. Изъ всѣхъ этихъ трехъ лицъ, одинъ только Разумовскій обращаль на себя вниманіе выдающимися и дѣйствительно солидными качествами. Дипломать старой школы, магнатъ въ настоящемъ смыслѣ этого слова и русскій патріотъ, графъ Андрей Кирилловичъ всегда умѣлъ поддержать достоинство Россіи и своего государя. Въ цѣлахъ внѣшняго представительства, тамъ гдѣ нужно было показать блескъ, богатство, величіе, Разумовскій не останавливался ни предъ какими издержками, не щадиль никогда своего личнаго достоянія. Одаренный проницательнымъ умомъ, имѣя за собою громадную дипломатическую опытность, Разумовскій понялъ съ самаго начала козни Талейрана, оцѣ-



<sup>1)</sup> Богдановичь, Александръ I, т. V, стр. 9; Förster, т. III, стр. 327-333.

ниль по достоинству легкомысліе и коварство Меттерниха и по м'єр'є силь своихъ пытался отстоять въ борьб'є съ ними достоинство своего государя и интересы Россіи 1).

Борьба, къ сожаленію, была неравная. Разумовскій не обладаль главнымь орудіемь своихь противниковь, искусствомь въ интригъ и не находилъ себъ достаточной поддержки у своихъ товарищей. Къ тому же главная роль на конгрессъ, по крайней мірів, въ началів его совівщаній, принадлежала не престарвлому Разумовскому, а графу Нессельроде. Нессельроде быль прежде всего не русскій 2). Чуждый Россів, по происхожденію, по воспитанію, по языку, баловень счасты и человъв случая, онъ не понималь настоящих интересовь Россіи и не въ состояніи быль принимать ихъ къ сердцу. Осторожный до боязливости, какъ въ своихъ частныхъ, такъ и въ государственныхъ дёлахъ, отличный хозяинъ, челевъкъ вполнъ свътскій, живой, веселый, онъ не обладаль, однакоже, ни достаточными сведеніями, ни самостоятельностью характера, ни ловкостью настоящаго дипломата. Его честность была весьма сомнительнаго свойства. Онъ находиль вполнъ совмъстнымъ съ своимъ достоянствомъ принемать денежные подарки отъ иностранныхъ дворовъ 3), и основаніемъ его весьма значительнаго состоянія послужний ті 500 тысячь рублей, которые получиль онь во время Вѣнскаго конгресса, за различныя услуги, оказанныя имъ, разумъется, не Россіи и не русскимъ интересамъ. Какъ въ этомъ.

<sup>1)</sup> Для харавтеристиви графа Разумовскаго и Нессельроде аполив достаточна следующая черта, сообщаемая Штейномъ: Разумовскій и Каподистрін, отправлясь по важному дипломатическому делу въ Меттеринху, стольнулись нечанию съ Нессельроде, тихонько пробиравшимся по лестиние дома австрійскаго касплера. «Ого, господинъ графъ! врикпуль ему Разумовскій, опуская руку на столяечо. Вы ведете, кажется, переговоры изъ-подтишка; вернитесь, пойдемте съ нами на верхъ, помогайте намъ въ бою». Перцъ, Stein's Leben, стр. 278.

<sup>2)</sup> О Нессельроде см. Богдановичъ, Александръ I, т. V, стр. 5 и слъдующи: Васильчиковъ, Семейство Разумовскихъ, т. IV, 7. 2, гл. о Вънскомъ конгресса, а также Перцъ Stein's Leben, т. 4.

<sup>3)</sup> Справедливость требуеть замѣтить, что взглядь на подобные подарки быль тогда нѣсколько иной, нежели въ настоящее время, котя и тогда дюди дѣйствътельно честные возмущались подобными продѣлками и называли ихъ настоящими именами.

такъ и въ другихъ отношеніяхъ Нессельроде былъ, впрочемъ, върнымъ ученикомъ и послъдователемъ Меттерника. До самаго конца своей долгой жизни онъ слъпо върилъ въ бевошибочность и геніальность Меттерниха какъ политическаго двятеля и всегда преклонялся предъ его непогрешимымъ авторитетомъ. Выдвинутый первоначально Сперанскимъ, Нессельроде сошелся съ Меттернихомъ еще въ Парижъ, въ эпоху русско-французскаго согласія и сразу обрваъ въ немъ свой политическій идеалъ. Подъ вліяніемъ своей безусловной преданности Меттернику и въ силу своей природной неспособности, Нессельроде уже во время борьбы съ Наполеономъ дъйствовалъ неръдко вопреки приказаніямъ своего государя, или же исполняль ихъ съ крайнею вялостью. Въ 1814 г. онъ окончательно усвоилъ себъ ввгляды Меттерниха, хотя взгляды эти шли прямо въ разръзъ и съ интересами Россіи, и съ требованіями государя. На Вінскомъ конгрессъ Нессельроде дошелъ до того, что сталъ, наконецъ, въ самыхъ важнёйшихъ вопросахъ, на точку зрёнія, явно враждебную интересамъ Россіи. Его посредственность, незначительность его познаній, холодность и узкость въ воззрвніяхъ и чувствахъ, крайнее малодушіе въ опасности, обнаружились тогда во всемъ своемъ блескъ, и государь вынуждень быль, наконець, устранить его оть той первенствующей роли, которую играль онь въ началь Вынскихь совыщаній <sup>1</sup>).

Третій уполномоченный Россіи, графъ Стакельбергъ, былъ, даже въ сравненіи съ Нессельроде, полнымъ ничтожествомъ.

<sup>1)</sup> Штейнъ писалъ о Нессельроде: «Всй переговоры ведутся теперь безъ участія Нессельроде, глубово сознающаго, что онъ потерялъ всявое вліяніе. Онъ угратиль это вліяніе, вслідствіе своей неспособности и слівной преданности Меттерниху, ради воторыхъ онъ часто дійствоваль наи вопреви приказаніямъ своего государя, вли исполняль ихъ неохотно. Это обнаружилось, впервые, въ швейцарскихъ ділахъ, гді онъ ційствоваль совершенно въ духі Меттерниха, затівль во Францін, гді онъ усвовать себі вполні взгляды Меттерниха на миръ. Онъ дійствуеть теперь прямо противъ государя въ вопрості саксонскомъ и особенно польскомъ. Воть почему виператоръ Александръ относился въ нему съ недовіріємъ уже въ Фрейбургі; недовіріе это возросло въ Шомоні и Труа и окончательно вишло наружу въ Вінів». Перцъ, Steins Leben. Т. IV, стр. 257.

Иностранецъ по происхожденію и по образу мыслей, онъ быль исключительно человѣкъ свѣтскій и только. Въ салонахъ его считали человѣкомъ умнымъ и образованнымъ, большимъ острякомъ и большимъ дамскимъ угодникомъ, но посмѣивались въ то же время надъ его поразительною безхарактерностью и совершенною неспособностью къ какимъ бы то ни было серіознымъ занятіямъ. Впрочемъ, самъ графъ видимо сознавалъ эту свою послѣднюю отличительную черту и не только не вмѣшивался въ политическія совѣщанія, а напротивъ, по возможности, сторонился отъ нихъ. Вся его дѣятёльность на этомъ поприщѣ ограничивалась однѣми попытками, впрочемъ не всегда удачными 1).

Помимо трехъ охарактеризованныхъ липъ, представителями Россіи на конгрессъ й совътниками императора Александра явились и многія другія лица, частью прибывшія въ Вѣну въ свитъ государя, частью вызванныя имъ туда впослъдствіи. Всматриваясь въ длинный списокъ этихъ лицъ, мы поражаемся прежде всего его разнообразіемъ, чтобы не сказать, пестротою. Тутъ были и природные русскіе, какъ напримівръ: кназь В. С. Трубецкой, А. И. Чернышевъ, П. В. Голенищевъ-Кутузовъ, Брозинъ, Панкратьевъ, графъ Толстой, П. Д. Киселевъ; и польскіе магнаты, первое місто въ числів которыхъ занималь старый, коварный другь Александра, князь Адамъ Чарторижскій, и Іонійскій грекъ, графъ Каподистрія, и корсиканедъ, графъ Поддо ди-Борго 2), и французскій эмигранть. герцогь де-Ришелье и знаменитый германскій патріоть, баронъ Штейнъ. Изъ людей чисто русскихъ, сопровождавшихъ государя въ Въну, не было недостатка ни въ личностяхъ даровитыхъ, ни въ настоящихъ русскихъ патріотахъ. Стонть лишь указать въ этомъ отношения на Уварова и Черныше-



<sup>1)</sup> Къ числу такихъ остротъ относилась в следующая, пущенная Стакельбергомъ, по поводу польскаго вопроса: «Насъ хотели обратить въ Азіатское государство, но Польша сделаетъ насъ европейцами». Талейранъ вихъть въ этихъ словахъ Стакельберга ясное доказательство, что голосъ здраваго смисла в унъренности не сталъ еще общимъ достояніемъ уполномоченнихъ въ Вень. См. Pallain, стр. 2.

<sup>2)</sup> Каподистрія и Пощо ди Борго прибыли въ Въну позже государя.

ва 1), но къ сожалънію, такія лица не занимали первествующаго положенія и не пользовались большимъ вліяніемъ на діла. Что-же касается до иностранцевь, то изъ нихъ только два, Штейнъ и Каподистрія относились вполнъ искренно къ Россіи и ея государю, и оказывались нер'ядко бол'я русскиин, нежели самъ государь и его остальные совътники. Понятно, что участіе, которое принимали въ интересахъ Россіи. такіе выдающіеся умы и характеры, не могло не оказать самаго благотворнаго вліянія на совъщанія конгресса и на ръшеніе самого императора. Поццо-ди-Борго также высказываль Александру смёлые и благоразумные совёты и вмёстё съ Штейномъ и Каподистріею удерживаль его отъ опасныхъ увлеченій въ польскомъ вопросв. За то князь Адамъ Чарторежскій явился, именно въ этомъ вопросв, злымъ геніемъ государя, косвеннымъ виновникомъ самыхъ крупныхъ политическихъ ошибокъ, сдъланныхъ Россіею въ эпоху Вънскаго конгресса.

Какъ это ни странно, но двусмысленный, а подъ конецъ прямо враждебный образъ дъйствій князя Адама по отношеню къ Россіи и ея императору въ эпоху отечественной войны, не въ состояніи были окончательно искоренить прежняго сердечнаго расположенія Александра къ другу юности. Мы уже знаемъ, какъ въ силу событій Чарторижскій вынужденъ быль отказаться отъ своихъ надеждъ на Наполеона и прибъгнуть вновь къ покровительству Александра. Едва только ръшена была участь великой арміи и бывшее Варшавское герцогство занято русскими войсками, какъ князь Адамъ вновь принялся за старую пъсню, вновь началъ напоминать Алек-

<sup>1)</sup> О Чернышевъ мы читаемъ у Васильчикова: «считавшійся однимъ изъ первыхъ кавалеровъ въ Вънъ и бывшій однимъ изъ любимцевъ тъхъ красавицъ и щеголихъ, которыя съъхались на конгрессъ. Рядомъ съ своими успъхами въ высшемъ свътъ, Чернышевъ дълалъ блистательную военную карьеру и отличился на войнъ. Но среди Вънскихъ баловъ онъ, какъ видно, съ горестью наблюдалъ и съумълъ понятъ, какъ мало дипломаты наши поддерживали значеніе Россіи на конгрессъ, на которое она имъла такое право, посят всего сдъланнаго ею для Европы». Свои взгляды на политическое положеніе дълъ Чернышевъ высказалъ въ письмъ къ Аракчееву.

сандру о Польше и о техъ обещанияхъ, которыя делаль ему. когда-то императоръ на счетъ ея возстановленія. Не полагаясь на одни письма, Чарторижскій поспішиль вслідь за государемъ въ Парижъ. Принятый Александромъ, какъ старый другь, Чарторижскій имбль полную возможность неоднократно проводить здесь съ императоромъ целые часи въ интимныхъ бестлахъ. Само собою понятно, что главнымъ предметомъ этихъ беседъ была Польша, или лучше сказать, вопросъ о ея возстановленіи. Чарторижскій съуміль подойти къ этому вопросу очень ловко. Александръ сильно увлекался въ это время либеральными идеями и готовъ былъ облагод втельствовать всв государства Европы свободными конституціонными учрежденіями. Князь Адамъ искусно воспользовался этимъ увлеченіемъ государя. Онъ доказывалъ ему, что необходимо отказаться отъ устарелыхъ греческихъ и восточныхъ вопросовъ, сосредоточить все внимание на Польшъ, освободить ее отъ ига Пруссаковъ и Австрійцевъ, образовать изъ нея особое государство, соединенное съ Россіею лишь одною личною связью, и даровать ей либеральную конституцію. Такой акть великодущія и политической мудрости, доказываль князь, будеть имъть самыя благотворныя послъдствія не только для Польши, но и для Россів. Чарторижскій вапоминаль государю о томъ печальномъ, по его мниню, факть. который быль констатировань уже въ первые годы правленія Александра. Всв либеральныя начинанія государя не встрътили тогда въ русскомъ обществъ ни малъйшаго сочувствія. Отсюда ясно, что русское общество нуждается въ подготовкъ къ воспринятію идей либерализма. Надо создать для Россіи либеральную школу, надо поставить на ряду съ нею образецъ конституціоннаго государства. Такою школою. такимъ образцемъ можетъ быть для нея только Польша, возстановленная, по возможности, въ старыхъ предвлахъ, надъленная истинно свободными учрежденіями, такими учрежденіями, которыя получила теперь Франція отъ возстановленнаго Бурбона, благодаря предстательству Александра. Иримъръ и воздъйствіе Польши не замедлить оказать свое благодътельное вліяніе и на Россію. Пройдеть извъстное время, и русское общество созрѣеть вполнѣ для воспринятія либеральнаго правленія. Да и вообще, какая блестящая будущность ожидаеть императора въ томъ случаѣ, если онъ рѣшится загладить тройное преступленіе раздѣла и возстановить Польшу въ ея старомъ величіи. Сдѣлавшись одновременно императоромъ и королемъ, Александръ соединить подъсвоимъ скипетромъ всѣ славянскія земли вплоть до рѣки Одера. Ему будетъ принадлежать Данцигъ, а съ нимъ и вся торговля на Балтійскомъ морѣ; его государство будетъ отдѣляться отъ Австріи линією Карпатовъ, въ составъ его владѣній войдутъ Варшава, Краковъ, Торнъ и все теченіе Вислы. Александръ сдѣлается самымъ могущественнымъ и вліятельнымъ монархомъ во всей Европѣ, а Россія получитъ вполнѣ достойное вознагражденіе за всѣ жертвы, принесенныя ею для освобожденія міра отъ тиранскаго владычества Наполеона 1).

Такъ говориль ловкій польскій магнать, и его річи пами на хорошо подготовленную почву. Настроеніе, въ которомъ находился тогда императоръ Александръ, его прирожденный идеализмъ, воспоминанія юности, его горячее сочувствіе ко всему, что казалось ему несправедливо угнетаемымъ, его стремленіе искоренить повсюду неправду и возм'єстить зло добромъ, взяли въ немъ и на этотъ разъ верхъ надъ соображеніями холоднаго разсудка и требованіями встинно политической мудрости. Проекть князя Адама казался ему не только вполет справедливымъ и гуманнымъ, во в удобоисполнимымъ. Возстановляя Польшу и соединяя ее на въчныя времена подъ своимъ скипетромъ съ Россіею, Александръ воображаль, что онъ искупить, съ одной стороны, неправду, совершенную его предшественниками, а съ другой, доставитъ Россів не только богатое земельное вознагражденіе, но и блестящее нравственное удовлетвореніе. Александръ не могъ, однакоже скрыть отъ себя, что планъ возстановленія Польши и ея либеральнаго объединенія съ Россією, не можеть вызвать ни малейшаго сочувствія со стороны мыслящей и обра-



<sup>1)</sup> Васильчиковъ, семейство Разумовскихъ, Т. IV, ч. 2, стр. 512-513.

зованной части русскаго общества. Онъ помнилъ, съ какеиъ жаромъ, высказывались противъ его польскихъ проектовъ какъ его ближайшіе русскіе сов'ятники, такъ в вполн'я независимые русскіе люди, подобные Карамзену, онъ припомниль какъ настойчиво предостерегалъ его отъ его польскихъ увлеченій, такой вполив невависимый человвикь, какъ Штейнь. человъкъ, обладавшій ръдкою способностью отречься въ данный моменть отъ своего пламеннаго германскаго патріотизма и стать на чуждую, въ сущности, ему русскую точку зрвнія. Но эти воспоминанія не въ силахъ были отклонить императора отъ того ошибочнаго шага, который готовился онъ савдать увлекаемый своимъ идеализмомъ. Императоръ тведро решился осуществить свою польскую идею, и уже въ Нарижв началь онъ работать въ этомъ направлении. Прежде всего онъ сообщиль свой плань другу своему, королю прусскому, Безъ труда убъдилъ онъ Фридриха-Вильгельма, что Пруссів не следуеть настаивать на притязаніяхь, основывающихся на постановленіяхъ Калишскаго и Рейхенбахскаго договоровъ, что ей следуетъ искать вознаграждение не въ Польше, а въ Германія, и что онъ, Александръ, готовъ поддерживать всеми своими силами желанія короля на счеть присоединенія къ Пруссін всего Саксонскаго королевства. Король твив охотнве согласился съ доводами своего царственнаго друга, чёмъ болье убъдился онъ въ последнее время въ непрочности польскихъ пріобрітеній своихъ предшественниковъ. Онъ пришель уже тогда къ убъжденію, что Пруссія должна сдълаться често нъмецкимъ государствомъ, что она должна стремиться къ пріобратенію гегемоніи въ Германіи, и что польскія территоріи могуть оказаться для нея въ будущемъ не только тяжелымъ балластомъ, но и элементомъ слабости и разложенія. «Я буду благодарить Бога, если мий удастся освободиться отъ моихъ польскихъ подданныхъ!> говаривалъ уже тогда Фридрихъ-Вильгельмъ. Охотно согласился онъ на предложеніе Александра. и оба монарха порвшили уже въ Парижъ связать неразрывно польскій и саксонскій вопросы, наставвать единодушно на предстоящемъ конгрессъ, съ одной стороны, на присоединеніи къ Россіи всего герцогства Варшавскаго, а съ другой, на присоединении королевства Саксонскаго къ Пруссіи.

Первое препятствіе къ осуществленію польской идеи было, такимъ образомъ, устранено, но нетрудно было предвидъть, что планы Чарторижскаго вызовуть противодъйствіе и съ другихъ сторонъ. Уже первые слухи о намъреніяхъ Россіи и Пруссіи не замедлили вызвать повсемъстную тревогу. Французскіе политики, съ Талейраномъ во главъ, ръшительно высказались противъ поглощенія Саксоніи Пруссією и противъ возстановленія Польши подъ скипетромъ русскаго императора. «Мы не можемъ согласиться на попраніе легитимнаго права въ лицъ короля саксонскаго», говорили они. «Мы не можемъ, забыть, что Саксонія обречена на уничтоженіе, единственно за свою върность союзу съ Франціею. А что сказать о возстановленіи Польши? Никто не можетъ сочувствовать въ такой мёрё этому возстановленію, какъ Франція, но возстановленіе Польши должно быть действительное, а не фиктивное. Польша можеть быть возстановлена только въ видъ особаго, вполнъ самостоятельнаго государства, она должна служить оплотомъ европейскаго запада протявъ завоевательныхъ стремленій Россіи. Соединеніе же Польши съ Россіею удвоить лишь силы Московскаго колосса и проложить ему путь къ порабощенію всей Европы > 1). Людовикъ XVIII сочувствовалъ какъ нельзя более такимъ идеямъ французскихъ политиковъ. Отправляя Талейрана своимъ полномочнымъ министромъ въ Въну, онъ поручилъ ему противольйствовать всеми силами властолюбивымъ планамъ Рос-



<sup>1)</sup> Последующія событія повазали, какт ошибочна была вся эта аргументація французских политиковъ. Выступая решительно противъ Россіи, принимая на себя защиту Саксовіи в возставая противъ присоединевія герцогства Варшавскаго къ Россіи, французскіе политики, сами не сознавая того, действовали вопреки собственнымъ интересамъ Франція и сами создавали для свосто отечества страшныя опасности въ будущемъ. Какъ сяльно вкоренены были, однакоже, эти ошибочные взгляды на франко-русскія отношенія въ средѣ французскихъ политиковъ, видно изъ того, что еще въ началѣ 80-хъ годовъ нашего столетія, известный издатель дипломатической переписки Талейрана, Паленъ, нашелъ возможнымъ прославлять Талейрана за его образъ действій на Венскомъ конгрессѣ. См. Pallain, предисловіе, стр. І—ХХХІІ.

сіи и Пруссіи, отстоять, во что бы то ни стало, самостоятельность Саксоніи и соглашаться на возстановленіе Польши не иначе, какъ подъ условіемъ ея полной самостоятельности.

Александръ могъ не придавать особеннаго значенія угрозамъ и оппозиціи Франціи. Да эта оппозиція могла оказаться безсильною въ томъ случав, если бы остальныя держави остались вёрны своимъ обязательствамъ. Къ сожаленію, разсчитывать на эту върность, - не было ни малъйшаго основанія. Тревога и смущеніе распространились въ Він тотчасъ-же, какъ только сдёлались тамъ извёстны русско-прусскіе проекты. Австрійскіе политики начали объявлять во всеуслышаніе, что Австрія отнюдь не намфрена следовать примъру Пруссіи, что она никоимъ образомъ не можетъ отказаться отъ правъ, утвержденныхъ за нею Рейхенбахскимъ договоромъ и что возстановление Польши подъ скипетромъ Россіи столь же мало входить въ ея интересы 1), какъ и присоединеніе цілаго королевства Саксонскаго къ Пруссів. Легкомысленный австрійскій канцлеръ остался, впрочемъ, в въ этомъ случав вполнв ввренъ самому себв. Онъ полагаль. что дело уладится само собою на предстоящемъ конгрессв и что ему удастся тъмъ или инымъ способомъ поддержать согласіе между союзниками. Гораздо серіознъе можно было предвидъть оппозицію со стороны Англіи. Александръ долженъ былъ знать, что между Талейраномъ и лордомъ Кестльри состоялось, если и не соглашеніе, то во всякомъ случав сближение уже въ Парижъ. Императору должно было быть извъстно, что торійское министерство могло примириться въ крайнемъ случав съ присоединениемъ Саксонии къ Пруссии, но что оно будеть возставать всёми силами противъ присоединенія герцогства Варшавскаго къ Россіи. Восторженный пріемъ. оказанный союзнымъ монархамъ въ Англіи, повидимому, не должень быль вводить Александра въ заблуждение на счеть



<sup>1)</sup> Особенную тревогу вызвали въ Вънъ слухи о намъреніи Александра восстановить Польшу подъ скипетромъ брата своего Константина. Слухи эти распространены были, разумъется, самими поляками.

дъйствительныхъ намъреній С. Джемскаго кабинета. То, что ясно видели и понимали другіе, не должно было оставаться тайною для него. «Не обращайте вниманія на необыкновенный энтузіазмъ въ Лондонь, о которомь говорять всь газеты, писаль ф. Генцъ уже 9-го іюля 1814 г. господарю Молдавскому 1). «Чернь лондонская такъ же криклива, какъ и во всъхъ городахъ, но за то она гораздо необузданнъе другихъ. Она кричала въ изступленіи, это правда, передъ императоромъ Александромъ, королемъ прусскимъ и княземъ Платовымъ (?), (котораго она считаетъ первымъ генераломъ нашего въка), но не следуеть при этомъ забывать неудовольствія народа англійскаго противъ принца-регента и то, что лондонская чернь рукоплескала иноземнымъ государямъ и генераламъ ему на зло. Высшее сословіе 2) гораздо трезв'яе, и въ то время, когда народъ рукоплескалъ съвернымъ героямъ, принцърегенть и кабинеть его искали сближенія съ Австріею. Князь Меттернихъ мастерски ведетъ дъла въ Англіи. Ему помогаетъ охлажденіе принца-регента къ императору Александру вследствіе вившательства послёдняго и сопровождавшей его въ Лондовъ сестры, великой княгини Екатерины Павловны, принцессы, обладающей большимъ умомъ, но въ то же время гордаго и безпокойнаго характера, въ семейныя его дёла, въ отношенія принца-регента къ принцессь Валлійской, и въ отказъ дочери его, принцессы Шарлотты, принцу Оранскому, брака, съ которымъ такъ желалъ и отецъ ея, и теперешній англійскій кабинеть 3). Досель у Англійскаго правительства существовало самое сильное пристрастіе къ Россіи <sup>4</sup>). Теперь уже не то. Англія будеть несомнівню дійствовать на конгрессв въ союзв съ Австріею.

Интрига противъ Россіи и Пруссіи была такимъ образомъ въ полномъ ходу, о согласіи въ средъ великой коалиціи не

<sup>1)</sup> Прокешъ-Остенъ, Depêches inedites de Gents. Т. I, стр. 88—91.

Подъ высшинъ сословіемъ Генцъ понималь, разумѣется, одну торійскую аристократію.

<sup>3)</sup> Принцъ Оранскій (впослідствін Вильгельна II, король нидерландскій) женияся въ 1816 г. на великой книгина Анна Павловив.

<sup>. 4)</sup> Это пристрастіе существовало только въ воображеніи Генца.

было уже и рѣчи, въ то время, когда императоръ Александръ возвратился на короткое время въ Петербургъ и только что собирался вхать въ Ввну 1). Александръ уже при первыхъ шагахъ въ Россіи пораженъ быль темъ несочувствіемъ, которое встръчаль повсемъстно его польскій проекть. Всв выдающіеся русскіе люди, съ которыми заводиль императорь рѣчь о Польшѣ, высказывались съ большею или меньшею опредъленностью и противъ возстановленія Польши въ ея старыхъ предълахъ, и противъ введенія въ ней либеральныхъ конституціонных учрежденій. Александръ могь убіднться, что въ польскомъ вопросъ не существуетъ никакого разногласія въ средв русскаго общества, способнаго понимать истинные интересы своего отечества. Противъ польскаго проекта князя Чарторижского возставали одинаково и государственные люди старой эпохи, хорошо помнившіе въковую борьбу Россіи съ Польшею, и преклонявшіеся передъ политическимъ геніемъ Екатерины II, съумѣвшей, наконецъ, стереть съ лица земли эту непримиримую соперницу Россіи, и люди новаго времени, съумфвшіе определить по достоянству всю цфну польской вфрности въ тяжелую годину отечественной войны. Противъ польскихъ увлеченій государя говорили и такіе независимые люди, какъ Карамзинъ, и такіе во всемъ угодливые царедворцы, какъ графъ Аракчеевъ, и такіе опытные политики, какъ Новосильцевъ и Кочубей 2). Александръ быль видимо озадачень и смущень этимь единодушнымь противодъйствіемъ. Сомнънія, подтверждаемыя собственными тяжелыми испытаніями, начали волновать его душу. Идеальныя стремленія и иллюзіи, фантастическіе объты юношества столкнулись въ его сознаніи съ суровыми требованіями дійствительности. Ему было тяжело, почти невозможно отказаться оть мечты, взледеяной въ немъ съ самаго дётства, но онъ все еще надъялся примирить свои польскіе планы съ интересами Россіи, удовлетворить до изв'встной степени желанія



<sup>1)</sup> Въ Петербургъ ему пришлось еще столкпуться съ явною оппозицією со стороны русскаго общества.

<sup>2)</sup> Васильчиковъ, Т. IV, ч. 2. стр. 514.

поляковъ и русскихъ и тёмъ или инымъ способомъ положить предёлъ вёковой враждё двухъ родственныхъ народовъ.

Волнуемый такими мыслями, Александръ остановился на пути въ Въну въ Пулавахъ, родовомъ имъніи Чарторижскихъ, куда пригласиль его князь Чарторижскій. Государя здёсь ожидаль самый восторженный, хотя и деланный пріемь. Здёсь встрътиль его цвъть польской знати, здъсь ожидали его первыя польскія красавицы, туть привътствовала его знаменитая «матка отчизны», княгиня Изабелла Чарторижская, мать князя Адама, первая польская патріотка, женщина, когда то блиставшая ослепительною красотою и никогда нестеснявшаяся правилами нравственности 1). Въ Пулавахъ было пущено въ ходъ все, что могло очаровать и пленить русскаго пмператора: и чарующая въ прелестныхъ женскихъ устахъ лесть, и тонкая угодливость, недоходившая, однако, до низкопоклонства, и заявленія самой горячей и беззавѣтной преданности. Алсксандръ былъ видимо тронутъ и увлеченъ, но тъмъ не менъе онъ успълъ удержаться на извъстной высотъ. Онъ повторилъ еще разъ свое объщание возстановить Польшу, но повторилъ его въ формъ условной, съ извъстными территоріальными ограниченіями. Онъ даже прямо отказался разрушить окончательно то дёло, которое было создано мудростью его предшественницы и указаль польскимъ патріотамъ на невозможность полнаго осуществленія ихъ желаній. Образь дійствій государя въ Пулавахъ произвель успокоительное впечатление на русскихъ людей, находившихся въ его свитв 2). «Все, что сдълаетъ императоръ», писалъ

<sup>1)</sup> Патріотизмъ «матки отчизны» не пом'вшалъ ей сдълаться въ свое время любовницею русскаго посла, фельдмаршала князя Н. В. Репнина. Плодомъ этой незаконной связи былъ князь Адамъ Чарторижскій.

<sup>2)</sup> Be bray barhocte этого письма, напечатаннаго у Богдановича (Т. V, примъчаніе І въ главъ 54) приводимъ его въ подлинникъ: Quelque chose, que L'Empereur fasse, cela ne pourra tourner q'au profit de notre pays. La conviction que j'ai à cet egard est fondée sur les raisonnemens que je l'ai enteudu faire et sur la manière dont il s'est ennoncé en ma presence vis-à-vis des délegués que le Duche lui a envoyé à Pulawy, lors de son passage par cet endroit. Le discours qu'il leur a tenu etait si fort de raison, si logique, et en même temps si mésuré et si adroit que les bras me sont tombés d'etonnement. Il n'a rien promis, il ne

тогда Н. Н. Новосильцевъ графу П. А. Строганову, «послужить въ пользу Россіи. Я убъжденъ въ томъ, на основанів слышанныхъ мною его «сужденій и всего сказаннаго имъ при мнѣ депутатамъ герцогства, присланнымъ въ Пулавы во время пребыванія тамъ государя. Его рѣчь была такъ убѣдительна, такъ разумна и, вмѣстѣ съ тѣмъ, такъ осторожна в ловка, что у меня опустились руки отъ удивленія. Онъ не обѣщалъ ничего, не принялъ на себя никакихъ обязательствъ, а всего требовалъ, и не смотря на то, всѣ и даже Матушевичъ и князь Сулковскій, столь достойные люди, были восхищены его пріемомъ и въ высшей степени удивлялись вѣрности и ясности его взглядовъ».

В. Надлеръ.

(Продолжение будеть).



s'est engagè à rien et à tout demandé. Malgré cela tout le monde et des personnes telles que Matoussevitch, le prince Soulkowsky, tous gens de merite, en sont sortis enthousiasmès de lui et etonnès au plus haut degrè de la clarté et de la justesse de ses idèes.

## БЕЗБОЖІЕ, ЕГО ВИДЫ, ПРИЗНАКИ И ПРЕДСТАВИТЕЛИ.

(Продолжение \*).

Исходнымъ пунктомъ нашихъ разъясненій будетъ уже выставленное нами положение, что апостолъ Павелъ назвалъ язычниковъ безбожниками при сопоставленіи ихъ съ іудеями и христіанами и притомъ въ примѣненіи къ вопросу о спасеніи, а не безотносительно. Ветхозавътная іудейская религія давала належду на спасеніе, христіанская даетъ самое спасеніе: языческія религіи не давали ни того, ни другаго и въ этомъ отношенін были безплодны, были ничто. Іудейская религія давала очищение человъку, хотя и внъшнее, христіанская религія пребразовываетъ всего человѣка, пересоздаетъ его, изъ плотскаго гааеть духовнымь: языческія религіи разва только ограниивали необузданность человеческой природы, а въ худшихъ зучаяхъ онъ даже благопріятствовали развращенію и огрубъню нравовъ, давая видъ законности дѣламъ распутства и кроюжадности. Ветхозавътная іудейская и христіанская религіи одержатъ въру въ единаго истиннаго Бога, и достойное Его луженіе Ему, отрицая боговъ ложныхъ: въ язычествъ, напроивъ, хотя и оставалось еще представление о Богъ, но оно ыло очень смутно и потому малоплодно и было подавлено аснями объ измышленныхъ богахъ и служенісмъ последнимъ. ветхозавътномъ іудействъ и въ христіанствъ есть сверхъстественное Откровеніе Божіе, въ безграничной степени умно-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1891 г. № 18.

жающее свъть естественнаго откровенія о Богь, о мірь и человъкъ: язычество пользовалось только естественнымъ Откровеніемъ, и разв'в немногіе лучи сверхъестественнаго Откровенія проникали въ глубокую тьму языческаго невѣжества п суевърія, не достаточно сильные, чтобы разсъять ее. Въ ветхозавътномъ і удействь были начатки, а въ христіанствь полнота благодати, какъ сверхъестественной силы Божіей, испъляющей духовные недуги и возводящей духовныя силы человых кэ совершенству, приближающей человъка къ Богу и вселяющей Бога въ человъка, просвъщающей и святящей человъка: во языческій мірь стоить только въ преддверіи благодати. При такой огромной разности и даже противоположности между ветхозавѣтнымъ іудействомъ и особенно христіанствомъ. (ъ одной стороны, и язычествомъ, съ другой, и чтобы сильеве выразить эту противоположность, апостоль Павель и назваль язычниковъ безбожниками, или лишенными Бога. Они не ихютъ Бога-то значитъ, что они не имфютъ Его такъ, какъ имъютъ Его христіане, не имъютъ Его даже и такъ, какъ имъли Его ветхозавътные Іуден. Но это не значитъ ни того. чтобы они отрицали бытіе Его, ни того, чтобы они не имыт никакого представленія о Немъ или хотя бы темнаго ощущенія Его бытія и действованія въ міре, ни того, чтобы и Бого совершенно оставиль ихъ. Апостоль не можеть противорычь самъ себъ. Поэтому если въ другомъ посланіи онъ говорить. что язычники имъли познаніе о Богъ (Римл. І, 21) и понятіє о мадовозданній Божіємъ за человіческій діла (Римл. І. 32) то ясно, что онъ называетъ ихъ безбожниками только въ относительномъ смыслъ, по сравнению съ христіанами. Если оп говоритъ Ефесянамъ: вы, бывшіе нькогда далеко, стали ближ кровію Христовою (Ефес. 2, 13), т. е. были далеко отъ Боз. а теперь стали близки къ Нему (Ефес. 2, 14, 22); то опять таки онъ разумѣетъ удаленіе человѣка отъ Бога и Бога отъ человъ въка относительное, сравнительно съ близостію къ Богу христіанъ. Это видно изъ самаго сочетанія словъ, и въ этомъ ж убъждають насъ слова того же Апостола, что Бого недолем отъ каждаго изъ насъ, ибо мы Имъ живемъ, и движемся, и существуемъ. (Дъян. 17, 27, 28). Могли-ли язычники дойтв 10

полнаго забвенія Бога, или совершеннаго нев'яд'янія о Немъ. когда даже и бъсы върують въ Его бытіе? (Іак. 2, 19). Можно-ли допустить, что и Богъ совершенно оставилъ ихъ, когда, по выраженію псалмопівца, едва сокроеть Онъ лице свое, всі живыя существа мятутся? (Исал. 103, 29). Языческія религіи ложны, но лежащее въ основъ ихъ искание Бога (Дъян. 17, 27) и нъкоторое знаніе о Немъ (Римл. 1, 21) суть истины; содержашіяся въ этихъ религіяхъ понятія о загробномъ существованіи человѣка и о мэдовоздаяніи (Римл. 1, 32) отъ Бога суть то же нстины; язычники поклонялись вымышленнымъ богамъ, твари н дъламъ рукъ своихъ, но, какъ показываетъ исторія религій, они обращались съ молитвой и къ единому Богу, хотя Онъ быль для нихъ существомъ неведомымъ; религіи мало исправляли ихъ, но безъ религіи они стали бы еще хуже и, быть можеть, нечестіемъ превзошли бы современниковъ Ноя предъ потопомъ и содомлянъ. Они не имѣли положительнаго Откровенія Божія, но им'єли правственный законъ, написанный въ ихъ сердцъ, и совъсть, какъ судящій гласъ Божій (Римл. 2, 14. 15. 26. 27. 29), владъли истинами первобытнаго Откровенія или преданія, въ міръ, въ которомъ они жили пребывало Слово, хотя они Его и не познали (Іоан. 1, 10), Слову причастень весь родь человъческій, и жившіе согласно съ Словомъ были христіанами въ язычествъ 1), и самый міръ свидътельствовалъ имъ о Богъ, въ видимомъ являя Невидимаго (Римл. 1, 19. 20). Язычники не имѣли благодати, однако предваряющая благодать и ихъ касалась, а иначе никто бы изъ нихъ и не вошелъ въ Церковь Христову, и ни одинъ человъкъ не стоитъ внъ дъйствій промыслительной силы Божіей, благотворящей (Мо. 5, 45), карающей (Лук. 13, 1—5; Римл. 2, 1—16), благой въ долготерпъніи (Римл. 2, 4, 9, 22), награждающей (Римл. 2, 6. 7), прощающей гръхи (Римл. 1, гл. 4), привлекающей къ Богу даже тъхъ, которые не ищутъ Его, и открывающей Его темъ, которые о Немъ не спрашиваютъ (Исх. 65, 1 Ср. Римл. 10, 20), ибо по всей земль прошель шлост проповыдниковт о Богь, и до предыловт вселенной слова

<sup>1)</sup> Св. Іустина, философа и мученика. Первая Апологія §§ 5 и 46.

ихз (Псал. 18, 5. Ср. Римл. 10 гл.); даже самое отторженіе язычниковъ отъ Бога неизреченной премудростію Божіей было избрано какъ средство для ихъ помилованія: встах заключиль Бого во непослушание, чтобы всполо помиловать (Римл. 11. 32). Неужели, спрашиваетъ Апостолъ Павелъ, Бого есть Іудеев только, а не и язычниковъ? И отвъчаетъ: Конечно и язычниковъ (Римл. 3, 29). Для Бога, какъ всемогущаго Творца всего рода человъческаго, какъ всевъдущаго и премудраго промыслителя о немъ, какъ милосердаго и попечительнаго Отца, какъ благаго и любвеобильнаго Спасителя, какъ неистощимаго источника жизни для всёхъ людей, ньто различія между людын: пототу что всь согрышили и лишены славы Божіей, получая оправдание даромь, по благодати Его, искуплениемь во Христь Іисусь. (Римл. 3, 22-24 и предъидущіе). И исторія представляетъ примѣры, что и среди язычества были люди, пріобрътавшіе особенное благоволеніе Божіе, помилованіе и надежу на спасеніе, такъ какъ им'ти в вру въ Бога и исполняли законъ (Римл. 2, 26-29; Быт. 14, 18-21; Інс. Нав. 2 и 6 гл. Ср. Евр. 11, 31; 3 Цар. 17, 10 Ср. Лук. 4, 25 и 26; 4 Цар. 5, 14. Ср. Лук. 4, 27; Лук. 7, 1—10; 11, 31—32. Ср. 3 Цар. 10. 1, 4. Іон. 3, 5; Мө. 15, 28; Мө. 27, 54; Діян. 8 38; 10 гл. и друг.), а съ другой стороны, и среди іудеевь многіе погибали. И въ язычествъ были: Мелхиседекъ, Іофоръ. Раавъ съ семействомъ, Руоь, вдовица въ Сарептъ Сидонской. Нееманъ Сиріянинъ, сотникъ Логинъ, сотникъ Корнилій, сотникъ Капернаумскій, Хананеянка, Ниневитяне покаявшісся: всь таковые спасались вырой въ Бога. Наобороть, изъ среди избраннаго народа тысячи тысячъ оставдяли въру въ Бога п впадали въ языческое идолопоклонство, или же въ невъріи в ожесточении роптали на Бога; одни изъ таковыхъ погибали насильственною смертію, другіе отпадали отъ избраннаго нареда и становились язычниками.

Такимъ образомъ даже и отчуждение язычниковъ отъ Бога нельзя назвать безусловнымъ. Язычники были предоставлены Богомъ самимъ себъ, но не совершенно Имъ покинуты: равно и они мало знали Бога и еще менъе почитали Его, однако не забывали Его окончательно. И апостолъ Павелъ именемъ без-

божія означаєть въ язычествѣ не отрицаніе Бога и не окончательное забвеніе Его, чего въ язычествѣ не было, а отсутствіе истиннаго Богопознанія и спасительнаго Богопочитанія, недостатокъ сверхъестественной помощи Божіей и духовнонравственной жизни, удаленіе отъ Бога и обоготвореніе твари виѣсто служенія Творцу.

Чтобы не быть голословными въ нашемъ толкованіи, приведемъ нѣсколько изреченій изъ бесѣдъ св. Іоанна Златоуста на посланіе къ Римлянамъ.

"Богъ, говоритъ онъ, вложилъ въ людей знаніе о Себъ отъ рожденія ихъ, но Еллины, примѣнивши это знаніе къ деревамъ и камнямъ, оскорбили явленную въ нихъ истину, сама же истина пребываетъ неизмънной, и слава ея непоколебима. А откуда извъстно, Павелъ, что Богъ и въ язычниковъ вложиль это знаніе? Изъ того, говорить, что можно знать о Боиь, явно для нихъ (Рим. 1, 19). Но это-положение, а не доказательство; ты же подтверди мнв и докажи, что знаніе о Богъ было открыто язычникамъ, а они самовольно удалились отъ него. Какимъ же образомъ оно было открыто? Былъ голось къ нимъ съ неба? Отнюдь нетъ. Но Богъ сделаль то, что могло ихъ привлечь больше, чемъ голосъ, поставивши предъ ними твореніе, которое чрезъ созерцаніе красоты всего видимаго научало мудреца и невъжу, скиоа и варвара возноситься къ Богу. Поэтому апостоль говорить: Невидимое Его, въчная слава Его и Божество, от созданія міра чрезт разсматриваніе твореній видимы. (Рим. 1, 20). То же сказаль н пророкъ: Небеса повъдають славу Божію" (Псал. 18, 1)... 1).

"Признакомъ того, что язычники знали Бога и не воспользовались этимъ знаніемъ, какъ должно, апостоль поставляетъ то самое, что они признавали боговъ, поэтому прибавилъ: познавъ Бога, не прославили какъ Бога (Рим. 1, 21). Указываетъ онъ и причину, по которой они впали въ такое безуміе. Какая же эта причина? Они во всемъ положились на свои измышленія"). "Слава, и честь, и миръ всякому, дълающему доб-

<sup>1)</sup> Sancti Ioh. Chrisostomi Opera Omnia. Ed. Monfaucon, t. 9, p. 489. Homiliae in Epistolam ad Rom.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 490.

рое, во-первыхъ, Іудею, потомъ и Еллину (Рим. 2, 20). О какомъ Іудев говорить онъ здесь? спращиваеть св. отець. И о какихъ Еллинахъ разсуждаетъ? О жившихъ до пришествія Христа... Объ Еллинахъ же говоритъ здёсь не объ идолопоклонникахъ, но о Богобоязненныхъ, повинующихся естественному закону и соблюдающихъ все, что относится къ благочестію, кром'є соблюденія іудейскихъ обрядовъ; таковы были: Мельхиседекъ, Іовъ, Ниневитяне, Корнелій" 1). Изъясняя слова Апостола о существованіи у язычниковъ сов'єсти и природнаго нравственнаго закона, внушенія которыхъ они исполнають (Рим. 2, 14. 15), Іоаннъ Златоустъ говорить, что "вибсто закона (разумъетъ іудейскій положительный законъ) достаточно совъсти и разума. Этимъ Апостолъ опять показаль. что Богъ сотворилъ человека достаточнымъ для того, чтоби избирать добродетель и избетать зла... Онъ доказываетъ, что и въ древнія времена, даже прежде, чёмъ данъ быль законъ, родъ человъческій находился подъ тэмъ же Промысломъ" 2). Преимущество іудея заключается въ удобствъ исполненія закона 3).

Такимъ образомъ Іоаннъ Златоустъ не говоритъ, что язычники отвергали истиннаго Бога, или совсъмъ не имъли понятія о Немъ, а напротивъ, прямо приписываетъ имъ знаніе о Богъ, равно какъ и отличныя средства для удержанія его. пользованія имъ и раскрытія его; но вина ихъ въ томъ, что они не воспользовались, а злоупотребили имъ и извратиля его, что они не нашли Бога и ошибочно приняли за Бога то. что не есть Богъ. Это заблужденіе ихъ—правственное, умственное и религіозное—и есть безбожіе.

Довольно удачно изъясняеть наименованіе язычниковъ безбожниками Экуменій. "Такъ какъ міръ, говорить онъ, сотворенъ и управляется Богомъ, то и язычники (какъ жившіе въ мірѣ)не оставались безъ Бога. Итакъ, какимъ образомъ оня

<sup>1)</sup> Ibid. p. 506 et 507.

<sup>2)</sup> lbid. 510 et 511 p.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 517.

лишены Бога? По причинъ мірской жизни, т. е. не богоугодной, по своему культу, по нечистотъ своего ума и воли").

Изъ новъйшихъ толкователей Мейеръ, прибъгая для изъясненія слова йдеог къ помощи филологіи, находить у различныхъ греческихъ классическихъ писателей троякое употребленіе этого слова. Оно означаетъ: или атеистовъ (т. е., отрицающихъ истину бытія Божія), или людей безбожныхъ въ значеніи крайней степени нечестія, или, наконецъ, людей, лишенныхъ помощи и покровительства Божія. По митнію Мейера, въ посланіи къ Ефесянамъ слово йдог имъетъ послъднее изъ этихъ трехъ значеній 2). Но на самомъ дълъ нътъ препятствія допустить, что въ словъ йдеог у Апастола вмъстъ соединяются второе и третье изъ указанныхъ значеній, какъ тъсно между собою связанныя: кто оставляетъ Бога, т. е., живетъ нечестиво, того и Богъ покидаетъ, хотя и не совсъмъ, и наоборотъ—оставленному Богомъ трудно жить благочестиво.

У Св. Отцовъ Церкви и помимо толкованія разсмотрѣннаго ивста изъ посланія къ Ефесянамъ встрвчается неоднократно наименованіе языческаго идолопоклонства и многобожія безбожіемъ, Однако Отцы Церкви называютъ язычество безбожіемъ именно въ тъхъ случаяхъ или въ такихъ сочиненіяхъ, гдъ они, подобно апостолу Павлу, противополагають язычество христіанству, или сравнивають ихъ, или же имбють намбренную цвль изобличить язычество, которое въ ихъ времена боролось противъ христіанства и употребляло всякія средства, чтобы подавить его и удержать свое прежнее владычество въ мірф. Въ примъръ сошлемся на сочинение св. Аванасія Александрійскаго: "Слово на язычниковъ", пель котораго ясна изъ самаго заглавія его, и приведемъ изъ него нъкоторыя мъста. Такъ, сославшись на слова псалма 113, ст. 12 и 16 и на слова изъ книги пророка Исаін 44, 10—12, Аванасій говоритъ: "Какъ-же не признать всякому безбожными техъ, кого и Божественное Писаніе обвиняеть въ нечестін?" 3) "Если пред-

<sup>1)</sup> Mygne-Patrologiae Cursus Completus. Series latina t. 78. Col.

<sup>2)</sup> Kritisch-exegetischer Kommentar üb. das Neue Testament, achte Abtheilung. Brief an die Epheser. Vierte Auflage. S. 112-113.

<sup>3)</sup> Творевія Св. Асанасія Александрійскаго въ русскомъ перев. Ч. 1, стр. 25—26

ставляють, говорить онь дальше, себѣ Божество тѣлообразнимь, а потому воображають у Него и изваяніями дають чрево, руки, ноги, также выю, грудь, уши, члены, у людей служаще къ дѣторожденію, то смотри, до какого нечестія и безбожія унизился умъ ихъ, когда могъ такъ думать о Божествъ 1). "И не изъ сего только, продолжаєть онъ, можно усматривать безбожіе язычниковъ, но также и изъ того, что о самыхъ идолахъ мнѣнія ихъ не согласны 2); а дальше онъ разъясняеть что каждый языческій народъ имѣетъ своихъ боговъ и ни во что вмѣняетъ боговъ чуженародныхъ.

... Не малымъ обличениемъ дъйствительнаго безбожія язычныковъ служитъ и сіе, "говоритъ онъ въ иномъ мъсть 3), а именно, что "всвми истребляются всв", т. е. всв языческіе бога: потому что, что у одного народа признается богомъ, то у другого закалается въ жертву, напр., у Египтянъ быкъ-Аписъ и Овенъ-Аммонъ признаются богами; а у другихъ народовъ быковъ и овецъ приносять въ жертву богамъ. Въ заключене своихъ доводовъ противъ язычества св. Аоанасій говорить: "изобличено сіе и доказано, что языческое идолослуженіе исполнено всякаго безбожія" 4). Ниже св. Аванасій прямо говорить. что "многобожіе есть безбожіе" 5), а еще называеть его безбожіемь языческимъ и идольскимъ 6). Изъ всёхъ этихъ мёсть видно, что Аоанасій называеть язычество безбожіемъ не въ томъ смыслъ, чтобы оно отрицало Бога, или религио, и даже. какъ увидимъ сейчасъ дальше, не въ томъ значеніи, будто язичники совсъмъ лишены Бога и не имъютъ никакого представленія о Немъ: онъ называеть его безбожіемъ частію за правственное нечестіе, глубоко укоренившееся у языческихъ нардовъ и въ некоторой мере связанное съ самымъ культомъ ихъ частію за чрезвычайное безразсудство поклоненія твари витсто Творца и за отсутствіе у нихъ истиннаго Богопознанія п

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 37.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 40.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 49.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, стр. 63.

<sup>6)</sup> Тамъ-же, стр. 75.

истиннаго Богопочитанія, въ особенности же за идолослуженіе. Но что и у язычниковъ были, по крайней мѣрѣ. задатки истиннаго богопознанія и средства для достиженія его, этого св. Аванасій не отрицаеть, а даже прямо говорить объ этомъ въ томъ же сочиненіи.

"Путь къ Богу, говорить онъ, не такъ далекъ отъ насъ, хотя Самъ Богъ превыше всего: онъ (путь) не внъ насъ, но въ насъ самихъ; и начало его можетъ быть нами найдено, какъ и Монсей училь, говоря: имполь выры во сердирь твоемь есть (Второз. 30, 14. Ср. Римл. 10, 8). И Спаситель, давая разумъть и подтверждая то же самое, сказаль: царствіе Божіе внутрь вась есть (Лук. 17, 21)... Да не отговариваются служащіе идоламъ..., будто бы нъть у нихъ таковаго пути, а потому и имъють они предлогь къ своему безбожію... Что же это за путь? Отвъчаю: душа каждаго, и въ ней умъ; потому что однимъ умомъ можетъ быть созерцаемъ и уразумъваемъ Богъ" 1). "И помышляетъ и мудрствуетъ она о безсмертномъ и въчномъ, потому что сама безсмертна... Понятія и созерцаніе безсмертія никогда не оставять ея, пребывая въ ней и служа какъ бы подгнетомъ къ поддержанію безсмертія. По сему-то душа имъетъ понятіе и о созерцаніи Бога, и сама для себя дёлается путемъ, не совнё заимствуя, но въ сеоб самой почерпая въдъніе и разумъніе о Богъ Словъ"<sup>2</sup>). Если же увърены они, какъ и въ правъ быть увъренными, что есть въ нихъ душа, и имъютъ высокое понятіе о своей разумности, то для чего, какъ бы не имъя души, отваживаются поступать вопреки разуму...? Или почему, какъ отступили отъ Бога, такъ паки не прибъгнутъ къ Нему? Какъ отвратились они мыслію отъ Бога, и не сущее стали представлять себъ богами, такъ могутъ возвыситься умомъ души своей и снова обратиться къ Богу. Обратиться же къ Богу будеть для нихъ возможно, если свергнуть съ себя скверну всякаго вождельнія 3), въ какую облеклись, и въ такой мёрё омоются, что отринуть все чуждое ду-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 55.

<sup>3)</sup> Разумъеть скверну гръха.

шѣ и въ нее привзошедшее, представятъ же ее чистою отъ всякихъ примѣсей, какою она была сотворена; и такимъ образомъ прійдутъ въ состояніе созерцать въ ней Отчее Слово, по Которому сотворены въ началѣ. Ибо созданы мы по образу и подобію Божію 1).

Признаетъ св. Аоанасій доступнымъ для язычниковъ и другой путь. ведущій къ истинному богопознанію. "Если, говорить онъ, ученіе души не достаточно, потому что умъ ея омрачается внъшнимъ и не видитъ она лучшаго, то въдъніе о Богъ можно также заимствовать отъ видимаго; потому что тварь порядкомъ и стройностью, какъ бы письменами, даетъ уразумъть и возвъщаетъ Своего Владыку и Творца... Богъ привель тварь Словомъ Своимъ въ такое устройство, чтобы Его, невидимаго по естеству, могли познавать люди хотя изъ дълъ. И изъ порядка въ мірѣ можно познавать Творца и Создателя Его. Бога. хотя и не видимъ Онъ телеснымъ очамъ... "2). "Порядокъ доказываетъ, что есть Владычествующій... Видя порядокъ и стройность вселенной, необходимо представлять властителя вселенной Бога, и притомъ одного, а не многихъ" 3). "Если ничто не существуетъ независимо отъ Отчаго Слова, небо же, и земля, и все, что на нихъ, отъ Него зависятъ,а несмысленные люди, отвергнувъ въдъніе о Немъ и благочестіе, не сущее предпочли сущему, вм'єсто действительно сущаго Бога обоготворили не сущее, служа твари вмъсто Творца в дълая неразумное и злочестивое дъло,... то подлинно это люди несмысленные и слъпотствующіе" 4). "Благоговъя предъ вещами неодушевленными, язычники достойны состраданія и руко-BOICTBA $^{a-5}$ ).

Итакъ, св. Ананасій приписываеть язычникамъ только возможность или способность къ истинному богопознанію, но эта возможность такъ и оставалась безъ осуществленія, а способность безъ раскрытія. Приписываль онъ, или нѣтъ, по край-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 56.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 57.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 62.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 78.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, стр. 56.

ней мёрё, лучшимъ язычникамъ хотя малую долю истиннаго богопознанія, хотя смутное понятіе о Единомъ Богь, сказать трудно. Повидимому, не приписывалъ, если судить по вышеприведеннымъ выдержкамъ. Однако не следуетъ забывать, что эти выдержки взяты изъ сочиненія, направленнаго противъ язычниковъ, что въ въкъ св. Аванасія язычество еще продолжало быть крупной силой, оно все еще противодействовало и сопротивлялось христіанству, себя считало истинной религіей, а христіанство ложной и питало къ нему тімь больше вражды и ненависти, чёмъ меньше оставалось у него надежды на побъду. При такомъ положении дълъ могъ ли св. Аванасій, какъ и другіе Отцы Церкви, при всемъ свойственномъ имъ безпристрастін и любви къ истинъ, указывать положительныя стороны въ язычествъ и выставлять на видъ что въ немъ было лучшаго? Въ особенности нельзя ожидать встретить это въ ихъ полемическихъ противъ язычества сочиненіяхъ, каково "Слово на язычниковъ". Тъмъ не менъе въ иъкоторыхъ мъстахъ сочиненій св. Аванасія можно находить намеки на признаніе имъ въ язычествъ нъкотораго въдънія о Богъ. "Истребивъ языческое, или идольское безбожіе, умолкло-ли, спрашиваеть онъ, божественное ученіе, попустило-ли человіческому роду являться вовсе не причастнымъ вѣдѣнія о Богѣ? Нѣтъ 1). Значить онъ не считаль язычество "вовсе не причастнымь въдвнія о Богь". Въ другомъ своемъ сочиненіи, въ "Словв о воплощеніи Бога-Слова и о пришествіи Его къ намъ во плоти", онъ говорить: "Следовало, чтобы въ людяхъ, по истощаніи въ нихъ понятія о Богв и по уклоненіи къ не сущему (ибо злое есть не сущее, а доброе есть сущее, какъ происшедшее отъ сущаго Бога), истощилось и продолжающееся навсегда бытіе"... <sup>2</sup>) "Но не прилично было, чтобы однажды сотворенныя разумныя существа и причастныя Слова Его погибли, и чрезъ тлѣніе опять обратились въ небытіе" 3). Существа, причастныя Слова, не могли не имъть хотя бы смутнаго ощущенія бытія Божія.

<sup>1)</sup> Tamb-me, ctp. 75.

<sup>2)</sup> Творенія св. Аванасія Александрійскаго въ русскомъ переводъ. Ч. 1, стр. 85.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 88.

Впрочемъ это не требуетъ и доказательствъ, потому что самый фактъ существованія языческихъ религій неоспоримо доказываетъ, что у язычниковъ было ощущеніе бытія Божества и даже представленія о Его существѣ, но только они не имѣли истинныхъ понятій о Немъ.

Изъ учителей Церкви иные признавали способность людей къ естественному богопознанію столь значительной, что на основаніи нѣкоторыхъ изреченій ихъ у нихъ находятъ даже ученіе о врожденности идеи о Богѣ. Богопознаніе признается ими врожденнымъ, насажденнымъ, самороднымъ, пріобрѣтеннымъ не чрезъ наученіе, даннымъ отъ Самого Бога, всажденнымъ отъ природы и т. п.

Такъ, Тертулліанъ въ сочиненіи противъ Маркіона говорить: "Сознаніе о Богъ есть первоначальное приданое души и поэтому не различно у Египтянъ, у Сирійцевъ и у Понтянъ; ибо съ самаго первобытія вещей Творецъ ихъ быль познаваемъ вмъстъ съ ними, такъ какъ они и произведены были съ тою цълію, чтобы быль познаваемь Богь" 1). Общензвъстно изреченіе того же писателя: "душа по природ'в христіанка". Тертулліанъ приписываль душь въ ея натуральномъ состоянів не только склонность, потребность и способность къ богопознанію и допускаль развитіе ихъ чрезъ разсматриваніе твореній и пріобр'єтеніе этимъ способомъ положительнаго понятія о бытіи, природѣ и свойствахъ Божіихъ и объ отношеніи Бога къ человъку, но, повидимому, находилъ въ душъ заложеннымъ съ самаго начала и существующимъ раньше воздъйствія на нее внъшняго міра нъкотораго неяснаго представленія о Богъ, или ощущенія бытія Его. Принимая во вниманіе не столько отрывочныя изреченія, сколько высокую оцінку Тертулліаномъ души, не тронутой образованіемъ, души въ ея натуральномъ состояніи, можно думать, что въ отношеніи къ богопознанію онъ не считаль душу чистой доской (tabula rasa). признавалъ въ ней не одну только чисто формальную способность къ богопознанію, а ніжоторые и положительные зачатки самого богопознанія, напримірь, сознаніе, хотя и смутное, что



<sup>1)</sup> Contra Markionem. I, 10.

есть высочайшее Существо, есть Первовиновникъ бытія самого человъка и окружающаго его міра.—Клименть Александрійскій пишеть въ "Строматахъ": "Повсюду всъ существа познають Отца и Творца всею силою естественной потребности, и безь наученія" 1).

Изъ этихъ и другихъ мёстъ видно, что Отцы и учители Церкви признавали не только способность къ богопознанію въ естественномъ человъкъ, но и непроизвольное проявление ея въ положительныхъ представленіяхъ о Богв. возникающихъ очень рано извнутри самой души, въ силу сродства ея съ Богомъ, въ силу присущей ей потребности богопознанія и естественнаго влеченія ся къ своему Первообразу и Творцу, при чемъ возбудителемъ этой способности и потребности является воздъйствие на человъка внъшняго міра, такъ какъ и онъ отображаеть въ себъ свойства Бога и творца своего и научаеть о Немъ внимательнаго и неиспорченнаго сердцемъ наблюдателя. Это первичное, конечно, весьма несовершенное познаніе о Богъ, отцы и учители Церкви вмъстъ съ нъкоторыми древними философами признавали врожденнымъ, --- врожденнымъ не въ смысле готоваго, даннаго и твердаго понятія, или иден, а въ смыслъ ощущенія, или представленія, или сознанія о Богь, возникающаго въдушъ силою естественной потребности. Какъ возникающее въ душт непроизвольно, неизбежно, силой самой природы души-оно врожденно, а какъ весьма несовершенное-оно отличается отъ поздиве пріобретаемыхъ и изъ него, какъ изъ кория, выростающихъ более определенныхъ понятій о Богъ, -- какъ неопредъленное и несовершенное, оно не имъетъ силы удержать богопознаніе, въ его дальнъйшемъ развитін, на одномъ, истинномъ, пути, и оно у разныхъ народовъ и разныхъ людей идетъ по различнымъ путямъ, большею частію весьма далекимъ отъ истины. Вотъ это-то извращение богопознанія, особенно если оно доходило до крайней степени, сопровождалось мерзкимъ культомъ и безнравственностію въ жизни, какъ это имъло мъсто въ язычествъ, отцы и учители Церкви н называли безбожіемъ, при чемъ у людей, погруженныхъ въ

<sup>&#</sup>x27;) Stromota. Lib. 5, cap. 4. § 260.

такое безбожіе, они не отрицали ни присутствія естественных задатковъ истиннаго богопознанія, ни средствъ для достиженія его, ни даже дъйствительнаго существованія въ ихъ ложной религіи нъкоторыхъ, и притомъ важнъйшихъ, религіозныхъ истинъ.

Но не одни язычники имъли превратное богопознаніе и ложную религію, не одни они вели развращенный образъ жизни и были лишены благодатной помощи Божіей: не далеки отъ нихъ въ этомъ были и некоторые носившіе имя Христіанъ. Вотъ почему иногда безбожниками называли людей созерцавшихъ или извращавшихъ основные Христіанскіе догматы, т. е. Христіанскихъ еретиковъ. Такъ, св. Игнатій Богоносецъ говорить: "Если Онъ (ръчь о Сынъ Божіемъ), какъ говорять нъкоторые безбожники, т. е., невърующіе, родился человъкомъ призрачно. а тъла въ самомъ дълъ не принялъ; умеръ мнимо, и въ самомъ дълъ не страдалъ; то для чего же я въ узахъ и желаю бороться со звёрьми?.. Эти люди не менёе невёрующи, какъ и тъ, которые распяли Его" 1). Здъсь безбожниками названи гностики-докеты, глубоко извращавшіе основной догмать христіанской віры-ученіе о Боговоплощеній, а вслідствіе этого извращавшіе и все христіанское ученіе, -- названы, какъ извратители христіанской въры и какъ враги истиннаго, Церковнаго христіанства. Хотя гностики причисляли себя къ христіанамъ, и даже, въ безумномъ самомнѣніи, себя однихъ толью и считали истинными, высшими, духовными христіанами, но на самомъ дълъ они столь далеко отошли отъ истиннаго христіанства, что, действительно были язычниками въ христіанствъ и своимъ мнимо-христіанскимъ лжеученіемъ приносил христіанству не меньше вреда, чёмъ прямые враги христіанства изъ среды действительныхъ язычниковъ. Но такъ какъ бытія Божія они не отрицали, то ихъ нельзя назвать безбожниками въ философскомъ смыслѣ этого слова. Они были скрытыми врагами Христа, антихристіанами, или антихристами. какъ и называетъ ихъ Св. Евангелистъ Іоаннъ Богословъ. Многіе обольстители, говорить онь, вошли ва міра, не испо-



<sup>1)</sup> Пославіе въ Траллійцамъ § 10.

въдующіе Іисуса Христа, пришедшаго во плоти: такой человък есть обольститель и антихристь (2 Іоан. 7 ст.); и духъ ихъ не есть, отъ Бога, но это духъ антихриста (1 Іоан. 4, 3).

Встрвчать название еретиковъ безбожниками у другихъ отцовъ и учителей Церкви намъ не приходилось. Но вообще еретическия заблуждения они признавали болъе вредными, нежели ложныя мнъния языческихъ философовъ. Такую мысль высказываетъ, напр., блаженный Өеодоритъ въ своемъ сочинении: "Сокращенное изложение Божественныхъ догматовъ".

Въ новое время безбожниками называли даже протестантовъ за непочитаніе ими Богоматери и святыхъ <sup>1</sup>). Но, очевидно, это было увлеченіе, вызванное враждой католиковъ противъ протестантовъ, которое въ первый періодъ реформаціи переступало предълы приличія. Въ настоящее время даже и фанатичные католики едва-ли рѣшатся называть протестантовъ безбожниками.

Въ новъйшее время названъ былъ безбожникомъ, въ качествъ открытаго врага христіанства, Вольтеръ. Хотя ему приписывають фразу: "если-бы не было Бога, то нужно было бы выдумать Его", показывающую, что онъ не отрицаль истины бытія Божія и благод втельнаго вліянія религіи на нравы, особенно на поведеніе простолюдиновъ, и хотя онъ, если упомянутую фразу признать не случайной мыслію его нефилософскаго ума, а выражениемъ его убъждения, --былъ скоръе деистомъ, нежели атеистомъ; однако онъ столь далеко заходилъ въ издевательстве надъ христіанствомъ и Библіей, столько христіанскихъ душъ отравилъ ядомъ невірія, столько зла причиниль христіанской Церкви, будучи явнымь и злейшимь врагомъ Христа и христіанства, что его не только по справедливости назвали безбожникомъ, но и самое имя его надолго сдёлалось синонимомъ безбожія. По крайней мере у насъ въ Россіи до половины текущаго въка въ обыденной ръчи невърующихъ называли "волтерьянцами". Впрочемъ, принимая во



Max. Müller-Natürliche Religion. Gifford-Vorlesungen gehalten von der Universität Glażgow im Jhare. 1888. S. 219.

вниманіе вышеприведенныя слова Вольтера и чтобы отличить его отъ тѣхъ, которые хотя и отрицали бытіе Бога и опровергали истины религіи, но не позволяли себѣ насмѣхаться надъ ними, его слѣдовало бы назвать не безбожникомъ, а богохульникомъ, что болѣе соотвѣтствовало-бы его образу мыслей, исполненному циническаго неуваженія ко всему святому, и налагало бы на него болѣе позорное клеймо, нежели имя безбожника.

Между тъмъ какъ поклонники истинной религи и обладающіе истиннымъ богопознаніемъ называютъ безбожниками враговъ истинной религіи, отступниковъ отъ нея, а также не правомыслящихъ о Богъ, бывали случаи, что и, наоборотъ, люди съ возвышенными и чистыми понятіями о Богв, или исповъдывавшіе истинную религію были обвиняемы въ безбожій со стороны тъхъ, которые сами имъли иныя, ложныя, понятія о Богъ, ложную религію. Такъ, греки въ классическую эпоху подозрѣвали и обвиняли въ безбожіи тѣхъ философовъ, которые признавали сказанія о богахъ и народную религію вымысломъ поэтовъ, — обвиняли въ безбожіи, не смотря на то, что они провозглащали истину бытія единаго Бога и имъли о Немъ гораздо болве совершенное понятіе, нежели обличители ихъ. Сократь, Платонь, Анаксагорь подвергались обвинению въ безбожій со стороны своихъ соотечественниковъ, объятыхъ мракомъ языческаго лжевърія. Но съ ихъ точки зрѣнія это обвиненіе было вполив естественно: они въровали въ бытіе своихъ боговъ и въ истинность своей религіи и потому всякаго, отрицавшаго бытіе первыхъ и истинность последней, они не могле не признать безбожникомъ. Аналогичный этому примеръ представляли римляне, взводившіе на христіанъ, когда христіанство только что явилось, обвинение въ безбожи за то, что онк не покланялись идоламъ, не признавали языческихъ боговъ за боговъ и, какъ думали, не имъли даже никакой религіи. Впрочемъ. язычники не обвиняли въ безбожіи другихъ язычниковъ. имъвшихъ религію, хотя и неодинаковую съ ихъ религіей, но не отрицавшихъ последней. Следовательно, они называли безбожіемъ собственно не иновъріе, а иновъріе, соединенное съ отрицаніемъ ихъ религіи, или же отрицаніе всякой вообще религіи. Св. Іустинъ мученикъ доказывалъ римскимъ императорамъ, что христіанъ можно назвать безбожниками только въ первомъ значеніи, но отнюдь не во второмъ. "Насъ называютъ безбожниками, говоритъ онъ, и сознаемся, что мы безбожники въ отношеніи къ такимъ лживымъ богамъ (т. е. языческимъ), но не въ отношеніи къ Богу истиннъйшему" 1).

Близки къ безбожникамъ такъ называемые скептики. Скептицизмъ есть недовъріе къ познавательнымъ способностямъ человъка, доходящее въ крайней своей формъ, въ абсолютномъ скептицизмѣ, до совершеннаго отрицанія возможности человъку познать что бы то ни было. При абсолютномъ скептицизмѣ, само собой понятно, отрицается и возможность, богопознанія. Такого рода скептики были въ древней греціи, каковы Пирронъ и софисты. Другой видъ скептицизма, скептицизмъ относительный, допускаеть только чувственно-опытное познаніе, но отрицаетъ возможность познанія бытія сверхчувственнаго, отрицаетъ вообще всякое познаніе, кромъ добываемаго посредствомъ внашняго опыта, отрицаетъ метафизику. Ясно, что и относительный скептицизмъ не допускаетъ возможности богопознанія. Представителями относительнаго скептицизма въ прошломъ столетіи быль Юмъ, къ которому отчасти примыкаетъ и Кантъ, а въ нынъшнемъ стольтін-позитивисты, во главѣ которыхъ стоятъ Огюстъ Контъ, Джонъ Стюартъ Милльи Гербертъ Спенсеръ. Два последнихъ мыслителя прямо признаютъ Высочайшее Существо непознаваемыма; отсюда ихъ учение о Богѣ получило названіе агностицизма (agnosticism). Но какое же можеть быть учение о Высочайшемъ Существъ у позитивистовъ, когда они отрицаютъ возможность познанія Его? Фактъ существованія у нихъ ученія, хотя и очень скуднаго, о Высочайшемъ Существъ объясняется ихъ непослъдовательностію. Скептики, какъ абсолютные, такъ и относительные, если только они остаются върны основному положенію своей философіи, ничего не могутъ сказать нетолько о свойствахъ Высочайшаго Существа, но даже о самомъ бытіи Его. На вопросъ о бытіи Бога они не могуть отв'вчать ни утвердительно,

<sup>1)</sup> Первая апологія, § 6.

отрицательно, потому что тоть и другой отвъть ихъ означаль бы, что они знають нечто о Боге, а это вы корне подрывало бы ихъ философію. Вообще ихъ философія не даетъ имъ права сказать что бы то ни было о Богѣ, кромѣ того, что они ничего не знають о Немъ. Но остаться последовательным скептикомъ очень трудно, даже невозможно. Изреченіе: "я знаю только то, что ничего не знаю," выражающее абсолютный скептицизмъ, есть въ то же время самоопровержение скептицизма. Обыкновенно скептики оказываются знающими и многое другое, кром'в факта своего незнанія. Многіе позитивисты непослёдовательны, отступають отъ началь своей философіи въ частности и по вопросу о богопознаніи. Такъ, Джонъ Стюарть Милль не только разсуждаеть о Богь, безсмертіи души и сткровеніи, но даже допускаеть, что человікь можеть иміть представление о Богъ, какъ существъ безконечномъ и абсолютномъ, самъ, хотя, быть можетъ, и предположительно, признаеть бытіе Бога и творца и придаеть ніжоторое научное значеніе телеологическому и космологическому доказательствамъ бытія Божія. По его мнінію, обытін Бога и Его свойствахъ мы можемъ доходить путемъ аналогіи. Эти основные вопросы и предметы религіи онъ обсуждаеть въ предсмертномь сочиненія: "Три опыта о религіи" (Three Essays on Religion), въ которомъ онъ особенно далеко отступилъ отъ началъ позитивизма. Герберть Спенсерь также допускаеть бытіе Существа Высочайшаго, которое онъ называетъ Непознаваемымъ, или непостижимымъ, Силой и другими именами. Впрочемъ не слъдуетъ опускать изъ виду, что позитивисты, какъ и вообще скептика. въ однихъ мъстахъ своихъ сочиненій допускають то, что въ другихъ отрицаютъ. Вообще воззрѣніе на Высочайшее Существо выражается у нихъ до крайности неопределенно, такъ что трудно сказать, признають они бытіе Его, или отрицають. и какъ понимаютъ Его. Очень трудно опредълить ихъ настоящій образь мыслей и не возможно сказать, насколько далеки они отъ въры въ Бога и насколько близки къ безбожію 1).



<sup>1)</sup> Не даромъ Брентано въ сочинения: «Древніе и современные софисты», на зываетъ позитивистовъ современными софистами. Сочинение это переведено на русский языкъ Я. Новицкимъ.

По принципу скептики и въ частности позитивисты не могутъ ни отрицать, ни допускать бытія Божія, т. е., по принципу они не могуть имъть въры въ Бога, но съ другой стороны не имфють основанія быть и положительными атеистами. Въ дъйствительности же бодъе послъдовательные скептики и позитивисты, какъ напр., Огюстъ Контъ, отъ безбожниковъ отличаются развъ только тъмъ, что не говорятъ прямо и дерзко, что Бога нътъ. Но даже и непослъдовательные стептики и позитивисты во всякомъ случат отрицаютъ религію, такъ что и имъ можно приписывать по крайней мёрё относительное безбожіе. Въ дучшемъ смысль они, какъ Джонъ Стюартъ Милль, стоятъ на распутіи между вірой и невіріемъ; сердце въ дучшія минуты жизни влечеть ихъ къ въръ, а односторонне направленный разсудокъ и заимствованное или выработанное ученіе направляють ихъ въ сторону невѣрія. Скептики и позитивисты-ни върующіе, ни невърующіе, но почти всъ они гораздо ближе къ послъднимъ, нежели къ первымъ.

Среди не философовъ и не ученыхъ близки къ скептикамъ ть. которые, по недостатку твердаго и широкаго образованія, по слабости ума и лівности, сами не изслівдывали и не рівшали вопроса о бытіи Божіемъ, но совершенно равнодушны къ религіи и не им'єють ея, а вопрось о бытіи Божіемъ замалчиваютъ, склоняясь, однако, больше въ сторону сомнѣнія и непризнанія, нежели признанія бытія Божія. Причинами такого полнаго религіознаго индефферентизма, близкаго къ невърію, бываютъ противорелигіозный и матеріалистическій духъ времени, легкомысленное увлечение новоявившимися противорелигіозными ученіями и тщеславное желаніе не прослыть людьми отсталыми, отсутствіе какого бы то ни было религіознаго воспитанія и развитія, вліяніе настоящихъ безбожниковъ, открыто стать на сторону которыхъ, однако, не рѣшаются эти мелкодушные и слабохарактерные люди. Огромное большинство невърующихъ состоитъ именно изъ такихъ, жалкихъ въ своемъ скудоуміи и слабоволіи, полуученыхъ или недоученыхъ людей. Въ концъ концовъ одни изъ нихъ, напыщенные знаніемъ "последнихъ словъ науки," мало по малу становятся на сторону невърія, другіе, подъ вліяніемъ какихъ по важныхъ событій въ жизни, чаще подъ вліяніемъ страха въ виду приближающейся смерти, или же вслъдствіе паденія теорій, которымъ они покланялись и поворота въ духѣ времени. возвращаются къ въръ.

Мы видели, что на не философскомъ языке безбожниками называются не одни только отрицатели бытія Божія и не отрицатели только религіи, признающіе бытіе Бога, но имя безбожія приміняется также и къ извращеннымъ видамъ богопознанія и къ религіямъ, мнимо или действительно ложнымъ, равно какъ и къ глубоко-безнравственному образу жизни. Но между тъмъ какъ многіе по разнымъ обстоятельствамъ слишкомъ расширяють понятіе о безбожіи, относя къ нему и тъ направленія духовной жизни человіка, которыя только близки вле предрасполагають къ безбожію, но не тождественны съ нимъ.другіе, напротивъ, до крайности съуживаютъ понятіе о бебожін. Такъ, нъкоторые именемъ безбожія означаютъ толью отрицаніе какого бы то ни было безусловнаго начала. При такомъ взглядъ даже и строгій матеріализмъ нельзя назвать безбожіемъ, потому что онъ въ матеріи, соединенной съ свлой. видить безусловное начало всего Бытія; при такомъ взгляд теоретическаго, философскаго безбожія совсёмъ не можеть быть. потому что всякая философія допускаеть какое нибудь безусловное начало, въ такое или иное отношение къ которому она и поставляеть все существующее, а философія, не признающая никакого безусловнаго начала, уничтожаетъ сама себя и перстаетъ быть философіей. Съ этой точки зрвнія допускается только одно практическое безбожіе, обнаруживающееся въ такт "нефилософскихъ головахъ", которыя, извративши всъ высші: стороны человъческой природы, все то, что сближаеть человъка съ Абсолютнымъ Существомъ, въчно вращаются въ чувственности и пресмыкаются въ низменностяхъ реализма. Это какъ-бы не люди, а подобія животныхъ. Такого взгляда на безбожіе держится извъстный историкъ философіи Куно-Фишерь

Другіе въ ограниченіи понятія безбожія идуть еще дальше и утверждають, что настоящее безбожіе совсёмъ не возможно

и его никогда и нигдѣ не было, что отрицающіе Бога языкомъ внутренно признаютъ Его бытіе, что безбожіе есть недоразумѣніе, самообманъ.

Какъ ни странны эти два взгляда на безбожіе, оба они им'єють долю правды.

Что касается, прежде всего, до мивнія Куно-Фишера, то въ пользу его можно привесть два косвенныхъ основанія. Во первыхъ, почти всв безбожники изъ числа ученыхъ и философовъ замъняли отвергнутаго ими Бога какимъ-нибудь подобіемъ Его, напр., идеей міра, или силы и матеріи, или душей міра, или идеальнымъ челов' комъ, идеальнымъ разумомъ и т. п., снабжали этотъ образъ свойствами Божества и иногда относились къ нему съ такимъ уваженіемъ и даже благоговъніемъ, что это напоминаетъ религіозное отношеніе къ Богу. Такъ, напр., позитивисты, отринувши истинную религію, стали выдумывать вмёсто нея поклоненіе всему, что есть лучшаго въ человъчествъ, -- человъческому разуму, человъческимъ добродътелямъ, поклонение идеальному человъку. Во-вторыхъ, не смотря на то, что среди безбожниковъ бывали люди ученые и мыслящіе и даже философы, однако никто изъ нихъ не съумълъ составить научной или философской системы безбожію. Они ограничиваются только критикой доказательствъ бытія Божія, существованія и безсмертія души и творенія міра и Промысла и другихъ важнъйшихъ религіозно-философскихъ истинъ, но никто изъ нихъ не только не создалъ положительной системы безбожія, но и не представиль ни одного положительнаго довода, что Бога нътъ. Они только отрицаютъ, но не созидають. Уже это одно не свидътельствуеть ли о ненаучности и нефилософичности безбожія? Трудно доказать, что Богъ есть, но еще труднъе, а лучше сказать, не возможно доказать, что Его нътъ. И замъчательно, что за вторую, истинно безплодную и безразсудную работу не брались великіе умы. Геніальность не уживается съ безбожіемъ. Геній творить, а не разрушаетъ; а если что онъ и отрицаетъ, то для того, чтобы создать лучшее, и уже по этой причинъ онъ не можетъ стать на сторону безбожія. Геній и безъ изследованія и опытовъ

внутреннимъ чутьемъ познаетъ и открываетъ истину; одного этого чутья истины достаточно, чтобы онъ почувствовалъ и понялъ ложь и безразсудство безбожія. Переберите въ своемъ умѣ великихъ поэтовъ, художниковъ, ораторовъ, какъ въ древности, такъ и въ новыя времена и вы затруднитесь указать среди нихъ безбожниковъ; перечислите знаменитѣйшихъ философовъ—вы найдете между ними пантеистовъ и дуалистовъ, но не встрѣтите атеистовъ; припомните первоклассныхъ ученыхъ всѣхъ странъ и временъ—и въ великомъ числѣ ихъ едва найдете трехъ-четырехъ, близкихъ къ невѣрію. Въ числѣ безбожниковъ можно отыскать ученыхъ, но немногихъ и не первостепенныхъ, можно указать писателей, но посредственныхъ, можно найти мыслителей, но не геніевъ.

Что касается до втораго мижнія, то съ перваго раза оно можеть показаться нельпостію. Повидимому, можно-ли не признать настоящими безбожниками техъ, которые во всю жизнь прямо, явно и упорно отрицають бытіе Божіе? Это правда. Но, съ другой стороны, самое отрицание истины бытія Божія служить невольнымь подтверждениемь ея. Если бы Бога дыствительно не было, то ни у кого не могло бы возникнуть в представленія о Немъ, никто и никогда ни утверждаль-бы. ни отрицаль-бы Его существованія. Отрицаніе бытія какогобы то ни было предмета предполагаеть по меньшей мурь возможность его бытія, чего не могуть не признать и сами невърующіе. Нъкоторые изъ нихъ (Руге) предлагаютъ не приводить доказательствъ противъ бытія Божія, а просто забыть Бога. Но легко сказать-забыть, да не легко, а правильненевозможно это сдёлать. Богъ все проницаетъ и все напозняеть Собой. Въ частности человъческая природа до такой степени проникнута ощущениемъ Его бытія, что совершеню отръшиться отъ Бога, совсъмъ забыть о Немъ, вытравить изъ себя всякій следь Его бытія, изгнать самую мысль и память о Немъ человъкъ не въ состояніи, сколько бы онъ ни усылвался достигнуть этой страшной и безумной задачи. На душь человъка лежитъ неизгладимая печать ея Творца, и окончательно выскоблить эту печать такъ же невозможно, какъ не

мыслимо убить самую душу. Если сознаніе Бога и мысль о Немъ никогда не могуть быть вытравлены изъ человѣка окончательно и совершенно, то, дѣйствительно, съ этой точки зрѣнія безбожіе есть жалкій самообмань и коренное самопротиворѣчіе, такъ что невольно приходишь къ убѣжденію, что безбожниками могуть быть только или ослѣпленные и порабощенные страстію, или обезумѣвшіе, или мыслящіе и дѣйствующіе подъ вліяніемъ злого духа, вообще люди съ извращеннымъ образомъ мысли и жизни, ненормальные.

Александръ Бъляевъ.

(Продолжение будеть).

### Историческія данныя для опредёленія хронологіи свангельскихъ событій.

(Окончаніе \*).

II.

#### Исшествіе Іисуса Христа на общественное служеніе въ Галилев.

Одно изъ важивищихъ двлъ при опредвлени хронологів евангельскихъ событій, есть опредвленіе эпохи, когда Іоаннъ Креститель, будучи заключенъ въ темницу Иродомъ, прекращаетъ свою проповвдь и оставляетъ Іисуса Христа одного среди Его мессіанской двятельности.

Эта эпоха такъ важна, что три первые евангелиста отсюда начинають свой сходный разсказь объ общественной жизни Іисуса Христа. Чтобы убёдиться въ томъ, достаточно сравнить три параллельныя мёста свв. Матоея, IV, 12, 17, Марка, I, 14 и Луки. IV, 14: "Услышавъ же Іисусъ", говорить св. Матоей, "что Іоаннъ отданъ подъ стражу, удалился въ Галилею". Св. Маркъ говорить: "Послё же того, какъ былъ преданъ Іоаннъ, пришелъ Іисусъ въ Галилею, проповёдуя Евангеліе царствія Божія". И, наконецъ, св. Лука пишеть: "И возвратился Іисусъ въ силё духа въ Галилею, и разнеслась молва о Немъ по всей окрестной странъ".

Безъ сомивнія, могутъ замівтить, что св. Лука не упоменаеть, подобно двумъ другимъ евангелистамъ, въ приведенность нами стихів о заключеніи Іоанна Крестителя въ темницу;



<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1891 г., № 14.

онъ говорилъ уже объ этомъ выше (III, 19, 20), что позволяетъ ему не повторяться еще разъ здёсь; между тёмъ какъ св. Матеей (XIV, I, 12) и св. Маркъ (VI, 14, 29) должны были разсказать о подробностяхъ этого заключенія нёсколько позже, мимоходомъ, по поводу тетрарха Ирода, который приведенъ былъ въ безпокойство возростающей славой Іисуса.

Если по тремъ синоптическимъ Евангеліямъ общественная жизнь Учителя дъйствительно началась только въ тотъ день, когда Іоаннъ Креститель былъ заключенъ въ темницу, то, опредъливъ время второго событія, мы опредълимъ вмъстъ съ тъмъ и время перваго. Каждый теперь легко можетъ видъть всю важность достиженія подобнаго результата.

По свидътельству синоптическихъ Евангелій, заключеніе Іоанна Крестителя совпадаетъ съ возвращеніемъ Іисуса въ Галилею. Узнавъ о преданіи Предтечи, говорять они, Іисусъ покинулъ Іудею и прибылъ въ Галилею. Отсюда, если можно опредълить время возвращенія Іисуса въ Галилею, то въ то же время можно будетъ опредълить и время заключенія Іоанна Крестителя.

Четвертое Евангеліе относительно этого пункта, какъ и относительно многихъ другихъ, даетъ намъ неожиданное освъщеніе.

Въ главъ VI, 1 св. Іоаннъ приводитъ Іисуса Христа въ Галиею послъ путешествія, упоминаемаго въ V главъ,—путешествія, которое было обусловлено какимъ-то праздникомъ, котораго названіе у него не приведено. Весьма важно опредълить, что это былъ за праздникъ; потому что іудеи праздновали свои праздники въ опредъленные дни, и, узнавши праздникъ, мы въ состояніи будемъ на этомъ основаніи опредълить день и мъсяць этого праздника. Поелику же, какъ намъ извъстно уже, праздникъ этотъ происходилъ раньше 15-го Низана 782 г. отъ основанія Рима, то опредъленіе праздника укажетъ намъ и годъ, который мы ищемъ.

Экзегетическое толкованіе стиха 1, главы V евангелиста ранна дало м'єсто появленію различныхъ предположеній среи толковниковъ.

Одни, какъ св. Ириней, Рюперть, Янсеній, Толеть, Лукась, корнелій, Лапіерь, видёли въ непоименованномъ праздникъ Пасху: другіе же, какъ св. Златоусть, Кирилль, Өеофизакть, Евфимій, Мальдонать видёли въ немъ Пятидесятницу; иные же, наконець, какъ-то: Кеплеръ, Пето, Лами, Толюкъ, Анжеръ, Визелеръ, толковали его въ смыслѣ праздника Пуримъ.

Мы присоединяемся къ этому последнему мненію, и воть на какихъ основаніяхъ мы это делаемъ.

Во-первыхъ, если бы св. Іоаннъ хотѣлъ обозначить одивизъ великихъ іудейскихъ праздниковъ: Пасху, Пятидесятницу. Поставленіе кущей, то онъ назвалъ бы его, безъ сомнѣнія, его настоящимъ именемъ. И его Евангеліе не разъ даетъ тому доказательства. Такъ, когда дѣло идетъ о Пасхѣ, то онъ называетъ ее въ точныхъ выраженіяхъ тò πάσχα  $^1$ ). И онъ употребляетъ выражіе  $\hat{\eta}$  έορτ $\hat{\eta}$ , праздникъ, только въ томъ случаѣ, когда самого контекста достаточно, чтобы дать этому неопредѣленному выраженію точный смыслъ  $^2$ ).

Равнымъ образомъ, онъ называетъ своимъ настоящимъ именемъ и праздникъ Поставленія кущей ή σχηνοπητία 3). Онъ же пользуется и выраженіемъ ή έορτή, чтобы обозначить этотъ же праздникъ; но уже контекстъ не позволяетъ ошибаться относительно этого обозначенія.

Наименованія, которыя онъ употребляль для Пасхи и для праздника Поставленія кущей, безъ всякаго сомнівнія, онь употребиль бы и для Пятидесятницы, если бы ему пришлось упоминать о ней. А если текстъ св. Іоанна не уполномочнваеть насъ видіть одинь изъ большихъ праздниковъ въ томъ праздникі, на который неопреділенно указывается въ V главі, то намъ ничего боліве не остается, какъ признать въ немъ праздникъ Пуримъ.

Во-вторыхъ, одна хронологическая частность, мимоходомъ сообщенная евангелистомъ въ разсказъ о послъднемъ путешествіи Іисуса чрезъ Самарію, даетъ намъ возможность приблизиться къ ръшенію интересующаго насъ вопроса. Іисусъ сказальсвоимъ ученикамъ: "Не говорите ли вы, что еще четыре мъся-

<sup>1)</sup> Ioan. II, 13, 23; VI, 4; XI, 55; XII, 1; XIII, 1.

<sup>2)</sup> IOaH., IV, 45; CH. II, 23; XI, 56; XII, 12.

<sup>3)</sup> Ioan., VII, 2.

ца и наступить жатва? А Я говорю вамъ: возведите очи ваши и посмотрите на нивы, какъ онъ уже побъльли и поспъли къ жатвъ. (Іоан., IV, 35). Слова "еще" єті, и ўдо, "уже", показывають достаточно ясно, что здъсь фактъ обозначается не народною пословицею, а простымъ указаніемъ времени. Но у іудеевъ жатва открывалась 16-го Низана, послъ торжественнаго жертвоприношенія "Гомеръ", священнаго снопа. Отсчитывая четыре мъсяца назадъ, мы прійдемъ къ мъсяцу Кислевъ въ простые годы и къ мъсяцу Тебетъ въ прибавочные (intercalaire) годы; но 782 г. былъ прибавочнымъ годомъ, а потому мы приходимъ къ мъсяцу Тебетъ. Праздникъ Освященія храма уже прошелъ, и до Пасхи 782 г. оставался изъ другихъ іудейскихъ праздниковъ только праздникъ Пуримъ, который праздновался въ этомъ году 14-го числа второго Адара, за мъсяцъ до Пасхи.

Этотъ то праздникъ и указанъ св. Іоанномъ въ V главѣ. И дѣйствительно, въ главѣ VI, 4, говоря о возвращеніи Іисуса въ Галилею послѣ путешествія Его на праздникъ Пуримъ, онъ тщательно присовокупляетъ: "Пасха была близка".

Тѣ, которые хотятъ во что бы то ни стало видѣть праздникъ Пасху въ разсматриваемомъ нами стихѣ, наталкиваются на недопустимую невѣроятность. Такъ какъ Іисусъ не пошелъ въ Іерусалимъ, но остался въ Галилеѣ при приближеніи Пасхи, и такъ какъ, по св. Іоанну (VII, 2), Онъ возвратился въ Іудею только къ празднику Поставленія кущей, то отсюда слѣдуетъ, что во время Своей общественной жизни Іисусъ провель полтора года, не появляясь въ Іерусалимѣ.

Сравненіе и параллельное изученіе четвертаго Евангелія и трехъ синоптическихъ приводять насъ къ тому же заключенію.

Путешествіе Іисуса Христа въ Галилею, о которомъ говорить св. Іоаннъ въ главъ VI, 1, соотвътствуетъ возвращенію Его въ Галилею, упоминаемому свв. Матееемъ (IV, 12), Маркомъ (I, 14) и Лукою (IV, 14). Полное синхронистическое сходство четырехъ евангелій покоится на этомъ соотвътствіи. Если же пожелали бы видъть Пасху въ праздникъ, упоминаемомъ въ V главъ, то все синхронистическое сходство было бы разрушено. Въ самомъ дълъ, такъ какъ св. Іоаннъ упоминаетъ о

второй Паскѣ въ главѣ VI, 4, то выходить, что къ этому времени должно исполниться два года общественной жизни Інсуса, тогда какъ синоптическія Евангелія насчитывають только одинъ годъ.

Напротивъ того, съ признаніемъ въ данномъ мъсть праздника Пуримъ, все приходить въ гармонію. Синоптическія Евангелія повъствують, посль прибытія Іисуса въ Галилею, о событіи съ колосьями, растертыми руками учениковъ Его; это событіе тоже предполагаетъ близость Пасхи, приближеніе мъсяца Низана, между тъмъ какъ св. Іоаннъ говорить объ этомъ въ ясныхъ выраженіяхъ: "Приближалась Пасха". (VI, 4).

Наконецъ, если Іисусъ Христосъ умеръ послѣ распятія въ пятницу, 15-го Низана 783 года, какъ это мы докажемъ; то невозможно видѣть въ праздникѣ, указанномъ главой V, 1, другого чего, какъ только праздникъ Пуримъ.

Въ самомъ дёлё, первая Пасха во время общественной жизни Іисуса, упоминаемая въ главе II, 13, должна быть отнесена къ 781 г.; вторая, которая была упомянута въ главе VI. 4, къ 782 г. Поэтому праздникъ, на который сдёланъ намекъ въ главе V, 1, не можетъ быть Пасхой; онъ можетъ быть только праздникомъ, предшествовавшимъ Пасхе 782 года. Но стихъ 35, главы IV приводитъ насъ ко времени после праздника Освященія Храма: а такъ какъ между праздникомъ Освященія Храма и Пасхою нётъ другого праздника кромъ праздника Пуримъ, то именно его и нужно разумёть водъ неевредёленнымъ наименованіемъ праздника, каковымъ наименованіемъ воспользовался св. Іоаннъ.

Четвертое Евангеліе дёлаеть еще замівчаніе, что этоть праздникь приходился въ субботу; воть новая подробность, подтверждающая наше заключеніе. Пасха 782 г. приходилась въ понедёльникь, 18-го апрёля; но такъ какъ праздникъ Пурвиз праздновался въ этомъ прибавочномъ году 14-го Беадара, то для опредёленія дня этого правдника достаточно отсчитать тридцать дней, начиная отъ 18-го апрёля (т. е. отъ дня Пасхи 782 г.); это и приведеть насъ къ 14-му Беадару въ субботу. Никакой другой праздникъ въ этомъ году не приходится въ субботу.

Нѣкоторые писатели 1) думали найти въ этомъ замѣчаніи св. Іоанна рѣшительное указаніе, опровергающее предположеніе о праздникѣ Пуримъ; именно утверждали, что по правиламъ іудейскаго календаря праздникъ этотъ никогда не долженъ былъ приходиться въ субботу. Но это ошибка.

Они, очевидно, смѣшали старый календарь съ тѣмъ, который былъ введенъ позже. Подъ вліяніемъ фарисейскаго духа, въ этотъ послѣдній календарь было внесено множество новыхъ правилъ. И въ силу этихъ то новыхъ правилъ, начало которыхъ не восходитъ далѣе третьяго или четвертаго столѣтія, нѣкоторые праздники и не могли болѣе праздноваться въ извѣстные дни. Напр., Пасха не должна была праздноваться въ патницу. Но этого не было еще во времена Іисуса, и такъ какъ Пасха въ томъ году, кагда Онъ былъ распятъ, точно падала на пятницу: то и праздникъ Пуримъ могъ прійтись въ теченіе общественной жизни Іисуса Христа въ субботній день. Дѣло такъ ясно, что Мишна прямо говоритъ, что 14-го Адара или Беадара могло приходиться въ субботу; но въ такомъ случав нужно было отлагать на другой день чтеніе "Мегиллахъ," священнаго свитка, т. е. книгу Есфирь <sup>2</sup>).

Что такое этотъ праздникъ Пуримъ?

Праздникъ Жребія, по еврейски *Пурим* (Есо., ІХ, 26 и сл.), былъ названъ такъ отъ слова *риг* (рокъ), персидскаго пронсхожденія. Семьдесятъ толковниковъ переводили его чрезъ φρουραί, и Іосифъ (Древи., ХІ, 6, 16) сохранилъ это выраженіе: ἡμέρας φρουραίους.

Греческое слово, принятое семьюдесятью толковниками, кажется скорбе происходить отъ еврейскаго para (ломать, разбивать) или pur (кусокъ, часть или жребій), чёмъ отъ персидскаго. Этотъ праздникъ былъ установленъ съ цёлью увёковъчить память объ освобожденіи іудеевъ Есфирью при царб Ассуиръ. Онъ праздновался 14-го Адара и въ прибавочные годы 14-го Беадара. Общественное богомоленіе и строгій постъ, которому подвергались даже дёти отъ 13-лётняго воз-

<sup>1)</sup> Roland, Antiq. sacr., IV, 9. De festo Purim.

<sup>2)</sup> Traité Megillah.

раста, открывали этотъ праздникъ. Еще наканунъ собирались въ синагогахъ, гдъ при освъщении лампъ, въ моментъ появленія звъздъ, читали книгу Есфирь, Мегиллахъ, священный свитокъ, не пропуская ничего.

Въ день самаго праздника, утромъ, происходило снова чтене книги Есфирь, предшествуемое повъствованіямъ о пораженів Амалекитянъ (*Исх.*, *XVII*).

Затъмъ возвращались по домамъ, и день проходилъ въ играхъ, пиршествахъ и различныхъ увеселеніяхъ. Раздавальсь обильная милостыня, чтобы и бъдные могли принять участіє въ общей радости.

Не рѣдко этотъ праздникъ былъ оскверняемъ разнаго род крайностями, переходившими въ настоящія вакханаліи. Кроті того, іудеи прибавили къ числу увеселеній этого праздниз одну мрачную частность. Они воздвигали висѣлицу, вѣшал на ней человѣческое чучело, которое называли Аманомъ, по имени того человѣка, который хотѣлъ погубить персидскую колонію іудевъ, и кончали свой праздникъ разложеніемъ подъ висѣлицею огня, сжигавшаго воображаемаго ими преслѣдователя.

На эти крайности и въ особенности на тотъ духъ мстительности, который іудеи съ такою силою выказали противъ язичниковъ, нѣкоторые писатели указывали какъ на серьезное препятствіе къ тому, чтобы Іисусъ могъ прійти въ Іерусалимъ въ это время.

Однако забывають, что эти безпорядочныя крайности ничего не отнимають отъ самаго праздника, отъ его характера, священнаго для сердца истинныхъ израильтянъ. Онъ оставася для нихъ національнымъ праздникомъ; онъ напоминаль кизобъ одномъ изъ величайшихъ событій, когда милосердіе Божіє излилось на народъ Божій.

Почему же истинный Спаситель іудеевь и всего міра отказался бы праздновать избавленіе Израиля? Праздникъ Жребія, разв'є онъ не быль праздникомъ б'єдныхъ, когда щедрость богатыхъ изобильно проявлялась въ пропитаніи б'єдныхъ? Почему же истинный другъ б'єдныхъ не пришель бы въ эти дии, когда б'єдные, которыхъ Онъ всегда предпочиталъ вс'ємъ другимъ, находились въ изобиліи и радости? Извѣстное замѣчательное мѣсто у Іосифа о путешествіи Ирода Антипы въ Римъ (Древи., XVIII, 5, 1, 2), корошо истолкованное, также можетъ указывать на время, которое мы назначаемъ для заключенія въ темницу Іоанна Крестителя. Въ самомъ дѣлѣ, весьма вѣроятно, что строгій Пророкъ не замедлиль высказаться противъ соблазна, произведеннаго Иродомъ Антипою, когда онъ развелся съ своею законною женою, дочерью Ареты, арабскаго царя, и женился на Иродіадѣ, женѣ своего брата Ирода. Но только возвратившись изъ путешествія въ Римъ, Антипа осуществилъ свое прелюбодѣйное намѣреніе. Іосифъ не указываетъ времени этого путешествія; но его легко опредѣлить со всею вѣроятностью.

Дъйствительно, къ этому путешествію представлялся благопріятный случай лишь въ 782 г. отъ основанія Рима. Ливія только что умерла. Старая царица, по смерти Саломіи, получила въ наслёдство вполнё ту часть, какая ей досталась по завёщанію Ирода—Ямнію, Ардодъ, Фазаэль и Архелаію. Въ интересахъ Антипы было попытаться при императоръ Тиверіи, именно въ самый этотъ моменть, пріобръсти что-нибудь изъ этихъ провинцій, которыя граничили съ его тетрархіей. Это предположеніе вполнё согласуется съ утилитарнымъ характеромъ этого внезапнаго путешествія, которое такъ точно обозначиль Іосифъ, говоря, что Антипа возвратился по окончаніи въ Римъ дълъ, которыя онъ тамъ вель 1).

Тацитъ (Ann., V, 1) говоритъ ясно, что Ливія умерла въ консульство двухъ Гемміевъ. А эти консулы вступили въ отправленіе своей должности въ январъ 782 г. Если же царица умерла въ началъ этого года, то путешествіе Антипы могло совершаться отъ января до марта этого же года; а его возвращеніе, которое онъ долженъ былъ ускорить, чтобы поспъщить заключеніемъ прелюбодъйнаго брака, совпало съ приближавшимся праздникомъ Пуримъ; а это было въ то время, когда Іоаннъ Креститель, на двухъ Іорданскихъ потокахъ въ Іудеъ, а также въ Переъ, находившейся подъ владычествомъ Антипы, продолжалъ свою миссію праведности, проповъдовалъ покаяніе и

<sup>1)</sup> Διαπραξάμενος έν τη Ρώμη έφ' άπεο έστάλτο.

бичеваль пороки, даже когда ими были заражены государи, какъ это приличествовало истинному посланнику Того, Кто судить безъ лицепріятія всёхъ, малыхъ и великихъ.

Сравнительное изучение четвертаго Евангелія и трехъ синоптическихъ приводитъ насъ къ тому же заключенію. Въ 781 г. отъ основанія Рима Іисусъ совершиль Свою первую Пасху послѣ Своего крещенія, ту Пасху, когда іуден говорили Ему: "Этотъ храмъ строился сорокъ шесть лътъ, и Ты въ три дня воздвигнень его?" (II, 19). Іоаннъ Креститель быль еще живъ въ это время, какъ это доказываетъ стихъ 1, главы IV: "Узналъ Іисусъ о дошедшемъ до Фарисеевъ слухъ, что Овъ болве пріобретаетъ учениковъ и креститъ, нежели Іоаннъ, хотя Самъ Інсусъ не крестилъ, а ученики Его". Въ первые же мъсяцы 782 г., во время путешествія Інсуса въ Іерусаличь на праздникъ Пуримъ, въ февралъ, Іисусъ уже говоритъ объ Іоаннъ, какъ о несуществующемъ болъе: "Онъ былъ свътильникъ, горящій и свётящій; а вы хотёли малое время порадоваться при свъть его" (V, 35). Поэтому Іоаннъ быль заключенъ въ темницу и обезглавленъ въ концъ 781 г. или въ самомъ началь 782 г., а немного спустя посль этого событія Інсусь удалился въ Галилею.

#### III.

#### Годъ смерти Інсуса Христа.

Чтобы достигнуть опредёленія года смерти Інсуса Христа, надобно доказать:

Во-первыхъ, что Онъ былъ распять въ пятницу, и

Во-вторыхъ, что эта пятница приходилась въ самый день Пасхи, 15 Низана.

Для доказательства этого нужно только справиться съ астрономическою таблицею и іудейскимъ календаремъ и опредълить по нимъ, въ какомъ году,—въ концъ правленія Понтія Пилата,—Пасха приходилась въ пятницу.

Что Іисусъ быль распять въ пятницу, объ этомъ евангелисты говорять точно и ясно.

Такъ, св. Лука (XXIII, 54), разсказавъ о погребеніи Інсуса.

которое непосредственно следовало за Его смертію, отмечаеть день и часъ его: "День тотъ, говоритъ онъ, былъ пятница", тарасхеой, и "наступала суббота". День, который следоваль за днемъ Параскевы, т. е. пятницы, и въ который женщины, присутствовавшія при погребеніи Іисуса, воздержались отъ умащенія тела Его ароматами, хотя оне и приготовили ароматы и мирру, — этотъ день св. Лука называль субботою (ХХІІІ, 56). И, наконецъ, следующій день, когда женщины пришли ко гробу, принеся ароматы, приготовленные накануне, названь имъ первымъ днемъ отъ субботы, тей осе дей том саззатом.

Св. Маркъ также называетъ пятницей день смерти Іисуса, и, чтобы не смёшать Параскевы, т. е. пятницы, съ кануномъ Пасхи, онъ ясно говоритъ: "Потому что была пятница, т. е. день предъ субботою", ѐπεὶ ἢν παρασκευὴ, ὅ ἐστι προσάββατον (XV). "По прошествіи субботы", διαγενομένου τοῦ σαββάτου, τ. е. вечеромъ въ субботу, женщины купили свои ароматы, для умащенія Іисуса, и былъ первый день послѣ субботы, τῆς μιᾶς σαββάτων, когда онѣ пришли ко гробу (XVI, 1, 2). Св. Матоей, говоря о днѣ, который слѣдовалъ за днемъ смерти Іисуса, характеризуетъ его въ такихъ словахъ, которыя не оставляютъ ни тѣни сомнѣнія; онъ называетъ его днемъ, который слѣдовалъ за пятницей, или за днемъ Параскевы, ἢτις ἑστὶ μετὰ τήν παρασκευὴν (XXVII, 62).

Три синоптическихъ Евангелія такимъ образомъ единогласны; остается справиться по четвертому Евангелію. Но свидѣтельство и этого евангелія вполнѣ согласно съ ними. Въ самомъ дѣлѣ, въ главѣ XIX, 42 мы читаемъ: "Такъ какъ это была пятница", а гробъ былъ близко, то они положили въ него тѣло Іисуса. И въ той же главѣ, стихъ 31, говорится: Но іудеи, "потому что тогда была пятница", изъ страха, чтобы тѣла распятыхъ не оставались на крестахъ "въ субботу" (ибо та суббота была великою), просили Пилата перебить голени и снять со крестовъ. Слѣдующій день за субботой, когда утромъ, до разсвѣта еще, Марія Магдалина пришла ко гробу, этотъ слѣдующій день былъ названъ Іоанномъ еще точнѣе (ХХ), тѣмъ же самымъ именемъ, какъ называли его и другіе евангелисты, первымъ днемъ отъ субботы, тў о̀є µій тѿу саббатоу.

Заключеніе является само собою: Іисусъ умеръ въпятницу. Второй пунктъ, который надобно установить,—состоить вътомъ, что Іисусъ умеръ 15-го Низана.

Это опять-таки вытекаеть изъ того факта, что Іисусь умерь въ пятницу, въ день Пасхи, и изъ того факта, что наканунт Онъ тъл пасхальнаго агнца, по іудейскому закону, со Своими учениками. Весь вопросъ заключается въ томъ, чтобы узнать, что это былъ за праздникъ: былъ ли онъ, или нтът, такимъ пасхальнымъ праздникомъ, когда вст іудеи должны были его праздновать? Если "да," то выходитъ, что послъдняя вечеря Іисуса Христа должна была происходить 14-го Низана вечеромъ, а между ттъмъ извъстно, что Іисусъ былъ распятъ на слъдующій день, въ самый день праздника, 15-го Низана.

Но если мы обратимся къ тремъ первымъ Евангеліямъ, то будеть очевидно, что каждый изъ нихъ говорить о последней вечери Іисуса Христа, какъ о Пасхе іудейской: Это быль первый день опресночный, говорить св. Матоей, τῆ δὲ πρωτῆ τῶν ᾿Αζόμων (XXVI, 17). Св. Маркъ прибавляеть къ этому еще болье точную черту: Въ первый день опресноковъ, когы закалали пасхальную жертву, ὅτε τὸ πάσχα ἔθυον (XIV, 12). Св. Лука ясно выражаеть законный и обязательный характерь этого праздника, какъ дня опресноковъ, "въ который, говорить онъ, надлежало закалать пасхальнаго агнца" ἐν ἡ ἔδει θυέσθει τὸ πασχα (XXII, 7).

Столь ясные и точные тексты не позволяють утверждать. будто здёсь дёло идеть объ обыкновенной вечери. Евангельсты говорять о законномъ праздникѣ, который долженъ быль праздноваться 14-го Низана.

Нѣкоторые толкователи пытались отвергнуть свидѣтельство четвертаго Евангелія, обвиняя св. Іоанна въ противорѣчів съ самимъ собою. Дѣйствительно, въ главѣ XIX, 14, говоря о судѣ Пилатовомъ, онъ замѣчаетъ: "Тогда была пятница Пасхи"

Вмѣсто толкованія этого мѣста въ смыслѣ цятницы, какъ дня Пасхи, они толкують это выраженіе, которое при иных обстоятельствахъ могло указывать на канунъ Пасхи, въ этомъ послѣднемъ смыслѣ, тщетно пытаясь при этомъ доказать. что филологія не позволяєть придавать ему никакого другого смысла. А между темъ Игнатій (Посланіе къ Филипп., XIII), говоря о Пасхъ, которая падала на воскресенье, развъ онъ не навываетъ ее σάδδοτον τοῦ πάσχα (т. е. субботою пасхи)?

Сократъ (Hist eccles., V, 22), говоря о субботъ, которая совпадала съ извъстнымъ праздникомъ, не говорилъ ли: σαдобото тус έορτης (т. е. суббота праздника)?.

Такимъ образомъ филологія не можетъ быть призываема въ пользу толкованія тараскеой той тасха въ смыслѣ приготовленія къ Пасхѣ; и, съ другой стороны, здравая критика не должна ставить автора въ противорѣчіе съ самимъ собою, разъкъ этому не обязываетъ насъ рѣшительный и неотразимый смыслъ сочиненія.

Тѣ же, которые призывали противъ синоптическихъ Евангелій и ихъ столь точнаго свидѣтельства авторитетъ четвертаго Евангелія, чтобы доказать положеніе, будто Іисусъ праздновалъ лишь Тайную Вечерю 13-го Низана, а умеръ 14-го, въ самый день законной Пасхи іудейской, забыли великіе споры по вопросу о днѣ празднованія Пасхи, которыми было наполнено все второе христіанское столѣтіе. Что утверждали епископы Малой Азіи съ епископомъ Поликарпомъ во главѣ? То, что Іисусъ вкушалъ Пасху 14-го, а умеръ 15-го Низана. Но на какомъ же авторитетъ опирались они, если это не былъ авторитетъ самого Евангелиста Іоанна и другихъ апостоловъ?

Какимъ же образомъ послѣ этого возможно давать четвертому Евангелію такое толкованіе, которое противорѣчило бы ученію трехъ первыхъ и которое обязывало бы, для избѣжанія прямого противорѣчія, извращать при посредствѣ произвольнаго толкованія столь точный текстъ синоптическихъ Евангелій?

У св. Іоанна существують только два мѣста, которыя подавали поводъ къ затрудненію и на которыя опирались защитники мнѣнія, относившаго къ 13-му Низана послѣднюю Тайную Вечерю и къ 14-му смерть Іисуса.

Первое мѣсто (XIX, 14) есть то, гдѣ Іоаннъ говоритъ, что, когда Іисусъ былъ осужденъ Пилатомъ, "была пятница Пасхи". Но мы видѣли, что это выраженіе равнымъ образомъ, съ филологической точки зрѣнія, можетъ обозначать и "пасхальную Пятницу", и "канунъ Пасхи", но что по контексту оно означаетъ именно "Пятницу", какъ день Пасхи.

Второе мѣсто (XVIII, 28): Было утро; и іудеи не вошли въ преторію, чтобы не оскверниться, но чтобы можно было ѣсть Пасху, ενα φάγωσε τὸ πάσχα. Отсюда выводять будто день, когда Іисусъ быль осужденъ Пилатомъ и преданъ смерти, быль кануномъ Пасхи, т. е. 14-го Низана.

Заключеніе это можно было бы назвать правильнымъ, если бы выраженіе "ѣсть Пасху" могло быть примѣняемо только къ законному празднику 14-го Низана; но вѣдь слово Пасха только вначалѣ означало вечеръ 14-го Низана, а позже стало выражать, какъ это доказали Іосифъ Флавій и Талмудисты, и цѣлый день, съ вечера 14-го Низана до вечера 15-го, и даже всѣ семь дней недѣли, посвященной этому празднеству, въ частности вечеръ 14-го числа, вечеръ 15-го числа, вечеръ 16-го и до 21-го числа. Точно также выраженіе ѣсть Пасху не только означало ѣсть пасхальнаго агнца, но ѣсть и добровольныя жертвоприношенія, "Сһадіда", какъ ихъ называетъ Талмудъ, т. е. жертвы, которыя во множествѣ приносили благочестивые израильтяне, по закону Моисееву (Второзак. ХГІ. 16; Исходъ, ХХІІІ, 15; ХХХІІ, 20), во дни праздника в особенно утромъ 15-го Низана.

Понявъ это выраженіе въ последнемъ смысль, что согласуется съ обычными выраженіями Св. Іоанна, коими онъ всегла пользуется, говоря о Пасхъ (Іоан., II, 13, 23; VI, 4; XI, 55: XIII, 1), становится даже непонятнымъ, какимъ образомъ выраженіе это позволяло давать четвертому Евангелію такое толкованіе, которое удалялось отъ простого и согласнаго разсказа трехъ первыхъ Евангелій? 1).

Годъ смерти Іисуса Христа долженъ быть относимъ къ 783 г. отъ основанія Рима, или къ 30-му году общепринятой христіанской эры.

Это подтверждаетъ и астрономія.

<sup>1)</sup> Необходино замътить, что даже принимая выраженіе «псть Пасху» в его строгоми смысять, наше заключеніе все-таки останется не опровержимымь.

Необыкновенное стеченіе странниковъ не поэволяло всемъ іудениъ, пристствующимъ въ Герусалимъ, ъсть Пасху въ одинъ и тотъ же денъ; поэтому изостранцы, подобно Інсусу, праздновали пасхальное торжество 14-го, а іерусаливляне имъли право праздновать его 15-го Низана.

Въ самомъ дѣлѣ, Іисусъ былъ распятъ въ пятницу; всѣ евангелисты вполнѣ согласны относительно этого пункта, и вселенское преданіе никогда не уклонялось отъ него (Мате., XXVII, 1, 62; Марка, XV, 42; Луки, XIII, 54; Іоан., XIX, 31, 42); эта пятница была днемъ самой Пасхи (Іоан., XIX, 14) и потому приходилось 15-го Низана. Отсюда слѣдуетъ заключить, что Іисусъ умеръ въ тотъ самый годъ, когда Пасха приходилась въ пятницу. Но астрономическія таблицы, которыя отмѣчаютъ фазы луны отъ 29-го до 33-го годовъ христіанской эры, крайнихъ годовъ, къ которымъ можно относить время смерти Іисуса Христа, доказываютъ, что тридцатый годъ былъ единственный, когда Пасха должна была прійтись въ пятницу. 15-е Низана этого года соотвѣтствовало нашему 7-му апрѣлю. Поэтому, Іисусъ былъ распятъ 7-го апрѣля 783 г. отъ основанія Рима, или въ 30-й годъ общепринятой христіанской эры.

Bisponthoe ondegisaehie 15-ro Husaha dan rodobis 28—36 xductiahckou spis 1).

| Годы<br>отъ<br>Р. Х. | День новолунія.        | День, когда<br>луна дѣлает-<br>ся видимой. | 15-е Незана.             |
|----------------------|------------------------|--------------------------------------------|--------------------------|
| 28                   | 15 марта, 2 ч. 16' м.  | 16 марта.                                  | 30 марта, вторникъ.      |
|                      | 13 апръля, 4 ч. 10' с. | 15 апръля.                                 | 29 апръля, четвергъ.     |
| 29                   | 2 апрълн, 7 ч. 42' с.  | 4 апръля.                                  | 18 апръля, понедъльникъ. |
| 30                   | 22 марта, 8 ч. 8' с.   | 24 марта.                                  | 7 апръля, пятница.       |
| 31                   | 12 марта, 12 ч. 56' м. | 13 марта.                                  | 27 марта, вторникъ.      |
|                      | 10 апръя, 2 ч. 0 с.    | 12 апрыя.                                  | 26 апръля, четвергъ.     |
| 32                   | 29 марта, 10 ч. 51 с.  | 31 марта.                                  | 14 апрвая, понедваьникъ. |
| 33                   | 19 марта, 1 ч. 16' с.  | 21 марта.                                  | 4 апръля, суббота.       |
|                      | 17 апръля, 9 ч. 30' с. | 19 апрвия.                                 | 3 мая, воскресенье.      |
| 34                   | 9 марта, 9 ч. 2' м.    | 11 марта.                                  | 25 марта, четвергъ.      |
|                      | 7 апрвия, 6 ч. 42 с.   | 9 априля.                                  | 23 апръзя, пятница.      |
| 35                   | 28 марта, 6 ч. 19 м.   | 30 марта.                                  | 13 апръля, среда.        |
| 36                   | 16 марта, 5 ч. 53' с.  | 18 марта.                                  | 1-е апрвия, воскресенье. |
|                      | 15 апръля, 5 ч. 15 м.  | 16 апрыя.                                  | 30 апраля, понедальникъ. |

Кромъ Евангелій, и два еще историка,—одинъ іудейскій— Іосифъ Флавій, и другой языческій—Тацитъ,—въ немногихъ словахъ упоминаютъ о смерти Іисуса и относятъ ее ко времени правленія Понтія Пилата и императора Тиверія.

Говоря о христіанахъ, на которыхъ Неронъ при посредствъ



<sup>1)</sup> Vurm, Astronomische Beitrage zur genäherten Bestimmung Geburts und Todesjahers Iesu, Bengels Archiv.

несправедливой лжи и ужасной клеветы взвель обвинение въ государственномъ преступлении, именно въ поджогъ Рима, и которыхъ онъ предавалъ утонченнъйшимъ мученіямъ, Тацитъ прибавляетъ, что народное имя христіанъ происходитъ отъ "Христа", осужденнаго на смерть въ правленіе императора Тиверія, вслъдствіе осужденія его Понтіемъ Пилатомъ 1).

"Въ то время, говорить Іосифъ,—въ знаменитомъ мѣстѣ, которое критика предполагаетъ искаженнымъ христіанскою рукою, но которое она не имѣетъ права отвергать цѣликомъ,—въ то время, когда Пилатъ правилъ Іудеей, жилъ Іисусъ. Обвененный первыми нашими мужами, Онъ былъ осужденъ на распятіе на крестѣ Пилатомъ". Гічетан Ἰησόῦς... καὶ αὐτὸν ἐνδίξῶσε τῶν προτῶν ἀνδρῶν παρ' ἡμῖν σταυρῷ ἐπιτεμἡκοτος Πιλάτου (Antiq., XVIII, 3).

Но Пилатъ управлялъ Іудеей отъ 26 до 31 г.; на эту же эпоху указываютъ и евангелисты, какъ на такую, къ которой надобно пріурочивать смерть Іисуса Христа. Такимъ образомъ язычники, іудеи и христіане, всѣ единодушно свидѣтельствують объ одномъ и томъ-же годѣ смерти Его.

H. K.



<sup>1) ....</sup> quos per flagitia invisos vulgus «christianos» appellabat. Auctor nominis ejus «Christus», Tiberio imperitante, per procuratorem Pontium Pilatum supplicio affectus erat (Ann., XV, 45).

# BBPA u PA3YMB

#### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 20.

ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Пасло*в.

Digitized by GOOG

## РѢЧЬ

### Благочестивъйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ,

произнесенная Анвросіємъ, Архіспискомъ Харьковскимъ, при посъщении ЕГО ВЕЛИЧЕСТВОМЪ Спасова скита 21-го Октября.

#### Благочестивыйшій Государь!

Ты прибыль сюда взглянуть на мѣсто спасенія Твоего отъ великой опасности, и здѣсь на этомъ самомъ мѣстѣ принесть благодареніе Богу за явленное Тебѣ и Семейству Твоему чудо милости и промышленія Божія. Мы радуемся возможности помолиться вмѣстѣ съ Тобою.

Но вотъ Господь послалъ новое испытаніе Тебѣ и намъ въ скудости хлѣба во многихъ мѣстностяхъ Твоего великаго Царства. Ты подвизаешься въ дѣлѣ благотворенія нуждающимся. Въ народѣ Твоемъ имущіе, поощряемые Твоимъ примѣромъ, съ усердіемъ помогають неимущимъ; а эти послѣдніе переносятъ бѣдствіе съ покорностію волѣ Вожіей.

Но, если Ты въ духѣ вѣры въ обращеніи Твоемъ къ народу чудо спасенія Твоего приписалъ молитвѣ его за Тебя; то и мы въруемъ, что, какъ въ древности Богъ благословлялъ миромъ и благоденствіемъ народъ Израильскій за благочестіе Царей его, такъ и насъ за благочестіе Царя нашего Онъ не оставитъ долго страдать отъ скудости хлъба насущнаго.

## СЛОВО

произнесенное Преосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ, въ Спасовомъ Скиту 17 Октября.

О христіанскомъ уединеніи.

И слышавъ Іисусъ, отыде оттуду въ корабли въ пусто мъсто единъ. (Мат. 14, 13).

Это удаленіе Іисуса Христа отъ народа въ пустынное мъсто, по сказанію Евангелиста Матеея, послъдовало по полученіи извістія о мученической кончині святаго Іоанна Крестителя. Евангелисть не говорить, какія побужденія имѣлъ Господь удалиться въ пустыню по полученіи этой горестной въсти. Чувствоваль ли онъ потребность оплакать безъ свидетелей разлуку съ сродникомъ, «ближнимъ другомъ своимъ» (по выраженію церковному) и избраннымъ сотрудникомъ въ великомъ дълъ спасенія человъчества; размышляль ли Онъ въ уединеніи о томъ, что Его Предтеча уже совершилъ свое теченіе и что Ему самому вскоръ предстоить вступить въ подвигъ крестныхъ страданій и смерти; просилъ ли Себъ помощи и подкръпленія, -- это въдомо Ему единому и Отцу небесному. Для нашего же размышленія и назиданія довольно одного указанія Евангелиста на это удаление Господа отъ людей въ минуты великой скорби. Если сопоставимъ это указаніе св. Матеея съ другимъ, сдёланнымъ св. Маркомъ въ слёдующихъ словахъ: «утромъ, вставъ весьма рано, вышелъ и удалился въ пустынное мъсто, и тамъ молился (Мар. 1, 35),—мы придемъ къ мысли, что Господь имъль обычай уединяться для молитвы и неразлучнаго съ нею размышленія.

Казалось бы, что Ему не могло быть въ этомъ особенной нужды. Онъ неоднократно молился при народ въ слухъ всъхъ (Мат. 11, 25. Іоан. 12, 28. 17, 1-26); Онъ молился внутренно въ присутствіи народа и свидтельствоваль, какь предъ воскрешеніемь Лазаря, что этой молитвъ внемлетъ Отецъ Его Небесный: Азъ въдъхъ, яко всегда Мя послушаещи (Іоан. 11, 42). Ему не было нужды, какъ намъ, собираться съ мыслями и обдумывать что либо въ уединеніи: Его умъ всегда быль преисполненъ божественной истины, сердце любвя в уста живоноснаго слова. Тысячи народа, съ утра до ночи его окружавшія, могли утомлять Его, но не развлекать, какъ насъ, при исполнении нашихъ обязанностей, такъ какъ всв отношенія Его къ народу составляли цельное и непрерывное действование для блага и спасенія людей. И однако же Онъ уединялся Не есть ли это указаніе на особенное значеніе уельненія для нравственной жизни человька, когда Богочеловъкъ находиль его для Себя нужнымъ? Безъ сомнанія, Церковь Христова всегда признавала великое значеніе уединенія и ввела его въ христіанскій мірь въ различныхъ видахъ, -- въ совершенномъ удалена отъ міра-пустынниковъ и подвижниковъ, въ сокровенномъ житіи монаховъ, въ келейныхъ занятіяхъ ученыхъ и созерцателей, и, наконецъ, въ тихой и скромной жизни христіанскихъ семействъ. О всёхъ этихъ видахъ уединенія и ихъ важности въ нравственной

жизни учители церкви преподали намъ многочисленныя наставленія и глубокія указанія.

Въ наше время есть особенныя причины возстановлять въ памяти върующихъ это учение о христіанскомъ уединеніи. Во-первыхъ, въ числь нападковъ многихъ новыхъ ученыхъ людей на различныя христіанскія правила и обычаи, и уединение подвергается нареканіямъ и порицанію. Даже образовалось целое философское учение о томъ, что уединение ръшительно убиваеть силы человъка, стъсняеть кругозоръ его мысли и знанія, и вообще лишаеть его надлежащаго развитія. Во-вторыхъ, въ современной общественной жизни образовались особыя учрежденія, нам'тренно противопоставленныя уединенію и домашнему препровожденію времени, каковы клубы и другія общественныя собранія, частое посъщеніе которыхъ даже визняется въ обязанность современному образованному человъку; а общественныя увеселенія, получившія также ніе постоянныхъ учрежденій, представляють трудно побъждаемый соблазнъ и для такихъ людей, которымъ нужно для успъха въ своемъ развитіи не отдохновеніе въ развлечени, а умственный трудъ въ уединении. При правильномъ изложении христіанскаго ученія объ уединеніи обозначатся и невърность сужденій, отрицающихъ его, и истинное значеніе учрежденій, противопоставляемыхъ уединенію.

Что такое христіанское уединеніе?—Оно есть намізренное и сознательное удаленіе отъ людей и общественных отношеній по внутренним потребностям духа человіческаго.

Матеріалисты причисляють родъ человъческій къ разряду «стадныхъ животныхъ», т. е. живущихъ не порознь, а обществами, каковы: пчелы, муравьи, бобры, перелетныя птицы и пр. Они говорятъ, что какъ эти животныя только въ своей общественной жизни развивають вполнъ всъ свои инстинкты, удивляющие насъ своею разумностію и цълесообразностію: такъ и люди только въ обществъ заимствуютъ побужденія, цъли и средства для полнаго развитія своихъ разнообразныхъ духовныхъ и тълесныхъ силъ. Въ этомъ взглядъ върно то, что человъкъ, совершенно удаленный отъ общества, дъйствительно останавливается въ своемъ развитіи, внутренно замираеть, и даже теряеть дарь слова. чъмъ и доказывается, что онъ предназначенъ жить и дъйствовать въ обществъ себъ подобныхъ. Но невърно то, что онъ исключительно только въ обществъ можеть развиваться до полнаго доступнаго ему совершенства. Величайшая разница между человъкомъ и животнымъ состоитъ, во-первыхъ, въ томъ, что люди по своимъ свойствамъ и способностямъ не всъ похожи другъ на друга до совершеннаго однообразія, какъ животныя, а различаются между собою особыми дарованіями в различными видами призванія къ той или другой діз тельности, такъ что отдъляясь отъ общества, по необходимости объединяются въ особые кружки, какъ ученые, художники, ремесленники и пр. Во-вторыхъ, человъку не положено предъла развитія, какъ животному, только до полнаго обнаруженія инстинктовъ, свойственныхъ его породъ, а открыто поприще усовершенствованія безъ конца. По этому во всякомъ родь дъятельности люди, превосходя другъ друга силами и способностями, опережають и обгоняють одинь другаго, такъ что общество или среда, имъющія извъстный общій уровень своего развитія, могуть не содійствовать, а задерживать людей, отмъченныхъ особыми дарованіями. Вытретьихъ, наконедъ, животныя движутся въ развитіи своихъ силъ неотразимымъ закономъ необходимости и всъ выливаются въ одну форму, а человъкъ, хотя позывается

и нудится своею природою къ дѣятельности, но по своей свободѣ можетъ и противиться ей въ томъ или другомъ отношеніи; можетъ понуждать себя къ дѣятельности и отказываться отъ нея; можетъ совершенствовать, а можетъ и исказить себя. Всѣ эти особенности природы человѣческой раздѣляютъ дѣятельность человѣка на два вида,—общественную и личную, обособленную или, что то же, уединенную.

Отмътимъ особыя черты и условія дъятельности человъческаго духа, требующія уединенія.

Прежде всего требуеть уединенія дъятельность разума. У животнаго инстинкты возникають изъ его природы готовые со всеми особенностями, свойственными его породъ, и неотразимо подчиняють себъ всю его дъятельность. Человъкъ, имъя нъкоторыя природныя предрасположенія къ той или другой дізтельности, самый родъ дъятельности можетъ избирать самъ лично, иногда и не угадывая природнаго призванія; начинаеть и продолжаеть дізло свое свободно, хотя и получаеть иногда побужденія и поощренія извить. Притомъ, вст витинія побужденія могутъ имть значеніе только при самодъятельности человъка; безъ нея самыя сильныя побужденія, даже наказанія, останутся безполезными истязаніями. Вследствіе этого, чтобы человекь работалъ, надобно предрасположить его къ извъстному труду, объяснить его пользу и сдёлать его желательнымъ. Здёсь-то и начинается собственно человёческая дёятельность, требующая внутренняго свободнаго возбужденія ума, вниманія, сосредоточенности, прилежанія и терпінія. Все это и достигается вполні только въ уединеніи, а не на рынкі, не въ шумі толпы, не въ суеті общественной жизни. Это понимаеть и разумный школьникъ, который уходить отъ семьи въ уединенную комнату, чтобы основательные приготовить свой урокъ. Это наи-

дучшимъ образомъ понимаютъ ученые и художники, тщательно производящіе свои работы, требующія напряженія ума и продолжительнаго размышленія. Они преимущественно, когда полюбять свое дело, любять и уединеніе до совершеннаго отчужденія отъ шунныхъ развлеченій, и изъ своего уединенія выносять на пользу общества свои глубокомысленные и общирные ученые труды и изящныя художественныя произведенія. Подумаемъ, не отъ того ли между прочимъ у насъ всюду замъчается между образованными людьми необывновенная легкость, поверхностность и непоследовательность въ сужденіяхъ, что умы не получають надлежащей выдержки и глубины мышленія въ кабинетныхъ занятіяхъ? Не отъ того ли наша свътская литература по предметамъ высшаго отвлеченнаго знанія скудна самостоятельными произведеніями, а довольствуется переводами и компиляціями, что современные ученые мало удъляютъ времени на уединенные труды и слишкомъ много на общественныя собранія и развлеченія? Не отъ того ли нашихъ образованныхъ людей такъ трудно заставить тщательно и самостоятельно изсладовать спорные религіозные вопросы, а не увлекаться чужими мевніями, что они привыкли новыя мысли схватывать на лету и съ чужихъ словъ. не имъя териънія провърить ихъ изучениемъ предмета и собственнымъ размышленіемъ? Не отъ того ли въ личныя воззрѣнія каждаго изъ насъ и въ нашу внутреннюю жизнь набирается больше пустыхъ и легкомысленныхъ сужденій, бродящихъ въ обществъ разсъянныхъ людей, чъмъ изъ нашей самостоятельной умственной работы исходить въ это самое общество върныхъ взглядовъ и разумныхъ убъжденій, способныхъ отрезвить его и пріучить къ правильной оценке произведений современных проповъдниковъ всякой лжи по вопросамъ нравственнымъ и религіознымъ?

Чрезвычайно важное значение въ развитии духа че-ловъческаго имъетъ сознание и самосознание, т. е. отчетливое пониманіе того, что мы делаемь, и какими оказываемся въ томъ, или другомъ родъ нашей дъятельности. Эта способность видъть себя въ извъстномъ положеніи, наблюдать за собою, замізчать свои ошибки и поправлять себя, эта способность есть свойство чисто человъческое, которое имъютъ только разумно-свободные духи, а никакъ не животныя. Дъятельность нашего сознанія есть болье или менье пристальный взглядъ, или внимательное смотръніе внутрь себя и наблюденіе за всъми отправленіями своей духовной жизни, — мыслями, чувствованіями и желаніями; между тёмъ какъ обращеніе къ другимъ людямъ, или къ обществу есть смотръніе на предметы, находящіеся внъ насъ, и наблюдение за внъшнею жизнию. Эта двойная дъятельность наша дълаетъ насъ похожими на людей наблюдающихъ за темъ, что делается въ ихъ доме, или смотрящихъ въ окно на то, что дѣлается на ули-цѣ. Понятно, что только тотъ можетъ держать внутри своего дома все въ порядкъ и опрятности, кто постоянно обращаетъ на это должное вниманіе, а не тотъ, кто не отходить отъ окна. Отсюда видно, что для того, чтобы мы могли имъть ясное сознание о своей внутренней дъятельности, мы должны постоянно углубляться въ себя. Это есть внутреннее уединеніе, которое возможно и въ обществъ, но на короткое время и мимоходомъ, но которое въ полномъ своемъ видѣ возможно только въ частомъ и болѣе или менѣе продолжительномъ удаленіи отъ общества. Мы должны следить за собою не только въ томъ, что дълаемъ сейчасъ, но обсуждать и то, что дълали прежде, и что намърены дълать впередъ. Намъ надобно вспоминать и то, что было съ нами не только въ последние дни, но и въ предшествовавшіе годы. Для нашего правильнаго развитія мало перелистывать въ своемъ воспоминание книгу нашей прошедшей жизни, но нужно углубляться въ нее, чтобы ръшить, какими мы были прежде, какими стали теперь, и какими, судя по пріобрѣтеннымъ нами навыкамъ, будемъ впередъ. Здъсь выступаетъ на поприще внутренней нашей дъятельности особый видъ сознанія, называемый совъстію, которая одіниваеть наши поступки по законамъ нравственнымъ, судитъ и оправдываеть, или осуждаеть нась, ободряеть и утьшаеть, или повергаетъ насъ въ состояние скорби и печали. Это трудная и сложная работа, которая не можетъ быть успъшно совершаема въ шумъ общественной жизни. Кромъ напряженія ума она требуеть и участія сердца. Многія событія нашей прошедшей жизни надобно будеть строго обсудить, но сверхъ того надъ многими придется остановиться и поплакать, чего нельзя делать на улицъ. Отсюда ясно, что чъмъ чаще и больше развлекаеть и волнуеть насъ жизнь на-людяхъ, или общественная, тъмъ больше она держить насъ вию себя и отвлекаетъ отъ внутренняго самонаблюденія; а напротивъ, чемъ чаще мы съ усиліемъ отрываемся отъ лишнихъ развлеченій общественной жизни, тъмъ больше остаемся дома, какъ въ смыслъ внъшняго уединенія въ своихъ жилищахъ, такъ и въ смыслъ уединенія внутренняго въ глубинъ своихъ душъ и сердецъ, и слъдовательно становимся темъ более рачительными домохозяевами въ благоустроении своей внутренней жизни. Вращаясь постоянно въ свътъ, и живя для свъта, мы ставимъ успъхи въ свъть пълію своей жизни, а углубляясь чаще въ себя, мы ставимъ целію свое истинное усовершенствование въ умножении полезныхъ познаній и въ развитіи нравственных силь. Что здісь важнье, и въ чемъ состоитъ наше истинное благо,это ясно само собою.

Но, восходя выше въ изображении нашей внутренней жизни, мы, какъ христівне, должны вспомнить, что наше истинное назначение есть стремление къ общению съ Богомъ, приближение къ Нему созерцаниемъ ума и любовію сердца. Это направленіе должно увлекать насъ въ глубочайшее уединение, какъ внутреннее, состоящее въ самоуглублени, такъ и внёшнее, состоящее въ цёлесообразномъ уклоненіи отъ общества. Жизнь въ Вогъ превыше всякаго земнаго блага; слъдовательно, чтобы стремиться къ Нему съ большею горячностію, надобно смотръть на все внъшнее, временное съ большимъ равнодушіемъ. Чтобы взирать къ Нему чистыми очами ума и сердца, нужно освобождать умъ и воображеніе отъ образовъ внішнихъ-пустыхъ, безсодержательныхъ, и тъмъ болъе нечистыхъ, а сердце отъ пристрастій къ благамъ внешнимъ, къ наслажденіямъ чувственнымъ, и тъмъ болъе порочнымъ. Чтобы слышать призывающій гласъ Его, нужна глубокая внутренняя тишина и спокойствіе духа. Это чистое и свободное устремление души къ Вогу Інсусъ Христосъ ясно представилъ намъ въ образъ уединенной молитвы: ты же егда молишися, вниди во клють (комнату) твою, и затворивь двери твоя, помолися Отцу твоему иже въ тайнь, и Отець твой, видя въ тайнь, воздасть тебь явь (Мат. 6, 6.). Съ молитвою неразлучно размышление о Вогъ и въчности, о нашей немощи и необходимости для насъ постоянной помощи благодати Божіей, о нашемъ недостоинствъ и Божіемъ милосердіи и долготерпвніи, что все вивств святые отцы наши назвали Бовомысліємо, отмітивь этимь словомь всь уединенныя духовныя упражненія, включая сюда и благочестивое чтеніе. А въ словъ Спасителя, что Отецъ нашъ небесный, видя эти гайныя занятія, воздасть намь явно,-прежде всего нужно разумъть духовные успъхи и совершенства пріобрѣтаемыя въ этомъ внутреннемъ дѣланіи, которыя истинный христіанинъ выносить изъ своей клѣти въ общество, какъ свѣтъ, какъ совершенство, какъ духовныя отличія, выдѣляющія его изъ среды людей мірскихъ и пріобрѣтающія ему истинное уваженіе и нетлѣнную славу.

Теперь прослѣдимъ значеніе уединенія въ указанныхъ нами видахъ, хранимыхъ провославною дерковію.

Высшій изъ нихъ есть уединеніе подвижниковъ и пустынниковъ. Нынъ многіе мыслители возстають противъ этого совершеннаго отшельничества, называя его безплоднымъ отчуждениемъ отъ трудовъ и удобствъ общественной жизни и сравнивая съ самоистязаніями индійскихъ факировъ. Причина такихъ отзывовъ заключается въ незнаніи истиннаго значенія христіанскаго подвижничества. Оно есть совершенное и рашительное устремленіе духа, руководимаго благодатію Вожією къ Богу и міру духовному, съ отчужденіемъ отъ всего міра земнаго. Д'вятельность этихъ искателей высшаго христіанскаго совершенства состоитъ въ искорененіи въ себъ всъхъ остатковъ гръха, въ уразумении и отраженій всіху козней врагову нашего спасенія, ву борьбі съ ними по Апостолу грудь съ грудью и лицомъ къ лицу (Еф. 6. 12), въ молитвъ, объемлющей весь міръ любовію, и въ ходатайствъ за спасеніе всьхъ людей: а достигаемыя ими совершенства: безстрастіе, глубочайшая духовная опытность, прозорливость, пророчества, чудотворенія, сила молитвы, спасающей отъ бъдствій пълые народы и царства, и наконецъ, ощущение въ бренномъ тель, по Апостолу, силь будущаго века (Евр. 6, 5), или радостей жизни небесной. Чего эти рабы Божін ищуть, и что пріобрътають, это совершенно не понятно для людей плотскихъ, и мало понятно даже для начинающихъ съ усердіемъ трудиться для царствія Вожія. Это объясниль намь одинь древній подвижникь вь отвітть ученику своему. «Скажи, отче, говориль ученикь, что ты чувствуешь, когда молишься, и плачешь, и восторгаешься?»—Сынь мой, отвічаль старець, можно ли объяснить сліпому, что такое світь? Можно ли дать понять вкусь меда тому, кто его не пробоваль? Испытай, и узнаешь.—Такь не догадки и разсужденія, а только собственный духовный опыть можеть дать намь понять истинный смысль этой жизни отшельнической.

Но намъ болъе извъстны монастыри, больше слышимъ и нападковъ на нихъ. Не станемъ защищать то, чего оправдать нельзя. Но въ пориданіяхъ современной монастырской жизни замізчается одна весьма важная ошибка, которая видна и въ сужденіяхъ о современномъ духовенствъ, именно: поридая наличный составъ действующихъ и служащихъ лицъ, порицаютъ и отрицають достоинство и самыхъ учрежденій, къ которымъ они принадлежатъ. Съ пориданіемъ духовныхъ лицъ возстаютъ противъ самаго установленія въ церкви духовенства, составляющаго неотъемлемую часть перкви; порицая монаховъ, отрицають и потребность для церкви монастырей, этихъ исконныхъ принадлежностей истинной церкви. Что делають, и чего ищуть отшельники въ совершенномъ удаленіи отъ обществъ человъческихъ, то же дълаютъ и того же ищуть и монахи въ монастыряхъ, объединяясь среди міра въ братскія общины съ цълію молиться и трудиться для своего спасенія въ братскомъ единодутіи, при взаимной другъ другу помощи, при взаимномъ поощреніи и утешении въ подвигахъ духовныхъ. Высокое правственное и общественное значение нашихъ монастырей извъстно изъ тысячелътней исторіи нашего отечества; но кто можетъ сказать, что и нынт нттъ въ нихъ истинныхъ подвижниковъ, когда они не бываютъ замътны для міра, по свойственному имъ смиренію, покрывающему подвигь духовный? Кто, кром враговъ нашей церкви, можетъ сказать, что и теперь монастыри стоять напрасно, когда мы видимъ своими глазами, какъ непрерывно и тщательно совершаемое въ нихъ богослужение и внъшнее благочиние привлекаетъ въ нихъ милліоны православнаго народа, находящаго въ нихъ нравственное подкръпленіе и утъшеніе? Это центры, къ которымъ стремится и гдъ сосредоточивается религіозное чувство народа, и откуда оно разливается по городамъ, деревнямъ и семьямъ. Порицателей ионастырей можно спросить: откуда происходять монахи? Въ монастыряхъ они не родятся, а собираются изъ христіанскихъ семействъ. Но при современномъ упадкъ истинно-христіанскаго воспитанія въ семьяхъ мало оказывается нынъ тъхъ ревнителей христіанскаго подвижничества, которые оставляли и родителей, и сродниковъ, и богатство, и блестящее общественное положение, и бъжали отъ суеты мірской въ тихія обители для безпрепятственнаго служенія Богу. Итакъ, строго осуждая слабыхъ монаховъ, не касайтесь своимъ глумленіемъ самаго монашества, а желайте монахамъ помощи Божіей въ правственномъ преуспъяніи согласно съ ихъ назначеніемъ. Затъмъ возьмите долю монастырскихъ недостатковъ на себя, отпуская въ монастыри изъ міра людей, которыхъ вы сами разслабили современными противохристіанскими обычаями и пороками. По слову Апостола Іакова вивсто осужденія молитеся друго за друга, яко да исуплюте. (Іак. 5, 16).

Уединеніе ученыхъ и созерцателей въ христіанскихъ народахъ должно имѣть тотъ же характеръ сокровеннаго служенія Богу и стремленія къ нравственному совершенству. Ученые изслѣдуютъ истины, со-

зерцатели, или художники ищуть красоты въ твореніяхъ Божінхъ и стремятся чистую умопостигаемую красоту воплотить въ своихъ творческихъ произведеніяхъ. Но истина и красота — два пути. ведущіе къ Вогу. Первая ведетъ къ Нему, какъ къ самой истинъ и источнику въдънія, вторая ведеть къ Нему же, какъ къ самой красотъ всесовершенной и источнику всякой красоты созданной. Первая даетъ успокоеніе уму въ божественномъ въдъніи, вторая успокоевіе сердцу въ мирномъ, чистомъ наслажденіи, въ ощущении любви Вожіей и въ въяніи Его благодати. Ученый и художникъ такого направленія—ть же отшельники, какъ и пустынники. Внутренняя напряженная дъятельность духа есть ихъ дъланіе, замъняющее умерщвленіе плоти; и чтобы быть на прямомъ пути къ парствію Божію, имъ нужно только венчать свои духовные труды молитвою, для непосредственнаго общенія съ Богомъ. Здісь открываются основанія той склонности къ уединенію, которая отличаеть ученыхъ и художниковъ христіанскаго направленія, и источникъ тъхъ тихихъ радостей, которыя для нихъ выше шумныхъ развлеченій свъта. Сосредоточенность ума, устраняющая суетные помыслы, миръ сердца, закрытаго для страстныхъ волненій и вождельній, успыхи, достигаеные въ занятіяхъ, дълають ихъ труды до того пріятными, что только поздняя ночь и утомление вынуждають ихъ оставлять работу. Изъ этихъ келлій вышли великія произведенія христіанскихъ богослововъ, философовъ и естествоиспытателей, высокія пъснопінія церковныхъ и вообще христіанскихъ поэтовъ и картины живописпевъ.

Но иное мы видимъ въ расположении духа и въ трудахъ ученыхъ и художниковъ, когда они, занимаясь изученіемъ природы и изображеніемъ красоты, остана-

вливаются на половинъ дороги, теряя высшую пыль своихъ трудовъ, приближение къ Богу чрезъ познание Его творенія. Чуждаясь божественной откровенной истины, они отдають себя въ жертву сомниній, борьбы въ противоръчіяхъ, раздраженія отъ безуспъшности въ ръшеніи высшихъ вопросовъ знанія и жизни, такъ чю ихъ ученая келлія становится для нихъ невольнымъ н томительнымъ заключеніемъ. Ихъ можетъ поддерживать самолюбіе и стремленіе къ славъ, но извъстно, что это стремленіе само по себ'я представляеть для нихъ истоникъ страданій отъ непризнанія другими достоинства ихъ трудовъ и отъ измѣнчивости человѣческихъ мнѣній. Отсюда исходять тъ одностороннія и ложныя философскія системы, разрушающія нынѣ вѣру въ ученовь христіанскомъ міръ; отсюда же исходять и ть художественныя произведенія, которыя своимъ грубо плотскимъ изображеніемъ библейскихъ событій и священныхъ лицъ нынъ такъ оскорбляютъ чистое религіозное чувство. Мы не говоримъ уже о тъхъ жалкихъ работникахъ позорной легкой литературы и техъ несчастныхъ читателяхъ ихъ произведеній, которые въ свое уединеніе или, върнъе, въ свои головы и сердца переносять всю суету и всё страсти пустой и развратной свътской жизни.

Намъ остается указать существенныя черты христіанскаго уединенія семействъ. Напрасно думають, тю
указанныя нами черты уединенной подвижнической жизни не относятся къ семействамъ, такъ какъ люди семейные, по общепринятому выраженію, суть люди кірскіе. Но мы говоримъ о христіанскихъ подвигахъ для
достиженія царствія Божія, равно обязательныхъ для
встать христіанъ,—одинокихъ и семейныхъ. Разность
положенія одинокихъ и семейныхъ въ этомъ отношенія
состоитъ лишь въ томъ, что семейнымъ людямъ, живу-

щимъ среди міра и его соблазновъ, въ заботахъ о семейныхъ нуждахъ, труднъе служение Богу, чъмъ въ пустыняхъ; почему христіане, искавшіе совершенства, ибъжали отъ семействъ. Но не напрасно Ап. Павелъ называетъ христіанское семейство домашнею церковію (Рим. 16, 4.). И Христосъ Спаситель любилъ благочестивыя семейства и посъщаль ихъ; слъдовательно, въ нихъ, и преимущественно въ нихъ, какъ разсадникахъ народовъ христіанскихъ, необходимы доступныя имъ христіанскія добродътели. Необходимое условіе ихъ продвътанія есть удаленіе отъ общественныхъ пороковъ, въ чемъ и состоитъ собственно ихъ уединение. Строгія и благожелательныя отношенія къ обществу, какъ для пріобрътенія средствъ жизни, такъ и для блага самаго общества, радостное возвращение домой по окончаніи діль службы, или работы, попеченіе мужа о счастій жены, и жены о счастій мужа, и обоихъ вывсть о дътяхъ, мирныя занятія въ кругу семьи, тихія семейныя радости особенно въ христіанскіе праздники, замъняющія шумныя свътскія увеселенія, вотъ черты христіанскаго семейнаго уединенія. Дъти, выходящія изъ такихъ семействъ, во всю последующую жизнь съ благодарностію вспоминають о счастливой невинности и благочестивомъ настроеніи, среди котораго возрасли они.

Извъстны послъдствія разбросанности семействъ по распутіямъ свъта. И мужу, и жент некогда заглядывать въ глубину своей души и обсуждать свое нравственное состояніе; тъмъ болье не приходится думать о христіанскомъ направленіи дтей, и они съ дтетва отдаются на жертву всякихъ вредныхъ вліяній, а въ юности дтаются добычею разныхъ безбожныхъ и политическихъ кружковъ. Въ семействъ закрадываются раздоры, составляются супругами внъ дома преступныя связи, счастіе семейное, а иногда и внъшнее благосо-

стояніе рушится, а въконцѣ всего является то, что ни привыкли называть развращеніем молодых покольнік.

Намъ, конечно, скажутъ: «развѣ возможно изображаемое вами уединеніе для людей занятыхъ общественною службою, военныхъ и государственныхъ дъятелей, поглощенныхъ важными дълами и заботами? Мы отвътимъ: христіанскія обязанности исполняются по здравому разсужденію, руководимому нравственным чувствомъ и внутреннимъ опытомъ; невозможнаго не требуется. Но надо помнить, что никто такъ много не трудился, какъ Господь во время своего служенія спасенію рода челов'тческаго, и однакоже Онъ въ примірь общественнымъ дъятелямъ уходилъ во пусто мисто едина. Но люди свътскіе съ упрекомъ замътять начь, что мы хотимъ весь свётъ обратить въ монастырь, лишить общественную жизнь ея развитія, которымь она такъ отличается въ послъднее время, а семейства обречь на замкнутую, однообразную, безпрътную в скучную жизнь, лишить ихъ участія въ современных успъхахъ цивилизаціи и пр. Нътъ, мы хотимъ только показать, куда должна склоняться и тяготъть преимущественно жизнь христіанскихъ обществъ, -т. е. бъ міру духовному и къ Богу согласно съ назначеніемъ христіанства, а не къ міру внішнему, не къ интересать земнымъ, не къ наслажденіямъ страстнымъ, не къ животному матеріализму. Кто тягответь къ первому направленію, тотъ приметъ къ сердцу христіанское ученіе объ уединеніи, а кто ко второму, тотъ безъ сомнанія предпочтетъ уличную жизнь.

Что же васается до установленія отношеній въ обществу,—пріемовъ, выёздовъ, общественныхъ собранів и свётскихъ удовольствій, то для любителей христіавскаго уединенія нётъ надобности писать въ этомъ смыслё подробныя правила. Ихъ разумъ, не затемен-

ный пристрастіями, ихъ чистый вкусъ и цѣломудренная осторожность укажутъ имъ, что для нихъ позволено и полезно, и что вредно и запрещается совѣстію. Но несомнѣнно, что не защитники уличной жизни могутъ поворотить христіанскіе народы, нынѣ нравственно разстроенные, на прямой путь, а мыслители и дѣятели, созрѣвающіе въ христіанскомъ уединеніи. Аминь.

## РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І

И

## идея священнаго союза.

(Продолжение \*).

Изъ Пулавъ императоръ Александръ пробхалъ прямо въ Въну. Не смотря на серіозныя опасенія, волновавшія его въ последнее время, государь все еще быль полонъ свътлыми надеждами на будущее. По прежнему, не смотря на грустный опыть только что окончившейся войны, онъ продолжаль върить въ возможность дальнъйшаго существованія великой европейской коалиців. Преисполненный высокими благородными чувствами, онъ предполагалъ эти чувства и въ другихъ. Ему казалось, что онъ имъетъ право разсчитывать на дружбу и на признательность освобожденныхъ и возстановленныхъ имъ монарховъ. Онъ полагалъ, что ему будеть принадлежать руководительство на конгрессв и думаль вести совъщанія въ духів согласія и примиренія. Но Александрь. котораго Наполеонъ называлъ великимъ актеромъ, быль плохимъ знатокомъ человъческаго сердца. Всъ его ожиданія в разсчеты оказались неправильными: тяжелое разочароване ожидало его въ Вънъ.

Александръ пожелалъ вступить въ австрійскую столицу рука объ руку съ своимъ върнъйшимъ союзникомъ и личнымъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1891 г. № 19.

другомъ, королемъ прусскимъ. Оба монарха прибыли въ окрестности Въны и остановились на лъвомъ берегу Дуная, у Таборскаго моста. Здёсь ихъ ожидала блестящая встрёча. Съ ранняго утра всё австрійскія войска, расположенныя въ Вінъ и ея окрестностяхъ, стояли подъ ружьемъ. Императоръ Францъ, сопровождаемый всёми эрцгерцогами, иностранными принцами, генералами, прибылъ къ Таборскому мосту, какъ разъ въ тотъ моментъ, когда коляски союзныхъ государей остановились у него. Встръча была самая радушная. Оба императора и король прусскій вышли изъ экипажей, дружески обнялись и съли на приготовленныхъ для нихъ коней. Торжественное шествіе двинулось черезъ мостъ въ городъ. Вся Въна высыпала на встръчу высокимъ гостямъ. Сотни тысячь зрителей покрывали оба берега Дуная. Безчисленная свита, двигавшаяся за государями, пестрота и разнообразіе мундировъ, ярко блиставшихъ на солнцъ, приводили въ восторгъ и въ изумленіе толпу. Сознаніе, что союзные монархи собираются въ Въну для окончательнаго утвержденія столь желаннаго мира, усиливало всеобщій энтузіазмъ. Радостныя восклицанія сотенъ тысячь голосовь, торжественный звонь колоколовъ, громовые залпы артиллерія смішивались въ одинъ потрясающій гуль. Среди возрастающихь, бурныхь овацій населенія монархи вступили, наконецъ, въ ворота гостепріимнаго бурга, гдв приготовлены были для нихъ особые аппартаменты 1).

Черезъ нѣсколько дней новая торжественная встрѣча. Императрица Елизавета Алексѣевна, ожидавшая прибытія своего супруга въ Мюнхенѣ, приблизилась къ Вѣнѣ въ сопровожденіи блестящей свиты. Императрица Австрійская со



<sup>1)</sup> Подробности торжественнаго въйзда государей въ Вйну см. у Comte de la Garde, Fetes et souvenirs du congrès de Vienne, Т. І, стр. 17—18. Талейрань доносиль Людовику XVIII: «Императоръ русскій и король прусскій прибыли сегодня. Въйздь быль великоліпный. Монархи йхали верхомъ, императоръ австрійскій по серединь. Лошади причинили маленькій безпорядовъ, тавъ что король прусскій вынуждень быль йхать нікоторое разстояніе по правую руку императора Франца. Порядовъ быль возстановлень лишь не задолго до прибытів ко дворцу». Pallain, стр. 4.

вствы своимъ дворомъ выбхала далеко къ ней на встръчу. Всявдъ за нею повхали оба императора. Встрвча произопла у церкви Марія-Брунъ. Здёсь соединились оба кортежа. Открытая четырехъ-мъстная коляска, съ лошадьми въ парадной сбрув, ожидала у церкви прибытія высочайшихъ особъ. Обь императрицы, послѣ дружественныхъ привѣтствій, сѣли въ нее; на переднихъ мъстахъ расположились оба императора. Отряды залитыхъ золотомъ венгерскихъ гусаръ, улановъ н пажей верхами окружили экипажъ. Все население Въны было вновь на ногахъ, и возгласы стотысячной толпы опять потрясали воздухъ. На дворъ бурга россійскую императрицу привътствовали дъвицы знативищихъ австрійскихъ фамилій, одътыя въ бълыя платья, съ корзинами цвътовъ въ рукахъ. Безчисленныя массы народа наводняли всф полъфады ко дворцу. Зрители всъхъ сословій и разнообразнійшихъ народностей не могли надивиться сердечности и элегантной простотъ, обнаруживавшихся въ каждомъ движеніи и слов'я августьйшихъ особъ 1).

Австрійскій дворъ не жалѣль никакихъ издержекъ на пріемъ и содержаніе высокихъ гостей, съѣхавшихся со всѣхъ сторонъ въ Вѣну. Всѣ государи и принцы заняли квартиры въ бургѣ, по личному и настоятельному желанію императора Франца. Австрійскій дворъ принялъ на себя всѣ заботы и расходы по ихъ содержанію 2). Организованъ былъ особый комитетъ изъ эрцгерцоговъ и знатныхъ особъ, на обязанности котораго лежали заботы объ устройствѣ все новыхъ и новыхъ праздниковъ, торжествъ, развлеченій. Помѣщенія бур-



<sup>1)</sup> Comte de la Garde, T. I, crp. 19.

<sup>2)</sup> Въ Бургъ жили такимъ образомъ, одновременно, два императора, двъ императрицы, четыре короля, два наслъдныхъ принца, двъ великія княгини и два принца. Угощеніе гостей обходилось каждий день въ 50,000 флориновъ; а всъ расходы австрійскаго правительства по поводу конгресса дошли до 40 милліововъ флориновъ. Представители великихъ державъ, не говоря уже о монархахъ, тратили въ Вънъ также громадныя деньги. Лордъ Кестльри, напримъръ, платилъ жа свою квартиру 1,500 фунтовъ стерлинговъ въ мёсяцъ. Цънность многихъ домовъ въ вът окупилась одною квартирною платою въ теченіе четырехъ мёсяцевъ Всѣ предметы первой необходимости, въ особенности топливо, страшно модкались въ цънъ. См. Сотте de la Garde, Т. I, стр. 21, 59.

га. отведенныя для царственных гостей, не отличались особенною роскошью, или просторомъ, но снабжены были зато всевозможными удобствами. Отсутствіе всякихъ претензій и излишняго этикета дѣлало жизнь въ Бургѣ особенно пріятной 1). Гости тяготились лишь безконечными представленіями и визитами, но и это неизбѣжное зло высшей свѣтской жизни смягчалось и сглаживалось до нѣкоторой степени появленіемъ все новыхъ и новыхъ, иногда въ высшей степени оригинальныхъ личностей 2).

Императрица Австрійская, Марія-Людовика, урожденная принцесса д'Есте, третья супруга императора Франца, своимъ умомъ и своею грацією, вносила движеніе и жизнь въ обыкновенно скучную и монотонную придворную сферу. Она нграла роль августвишей хозяйки съ тонкостью и прелестью. свойственными ей исключительно, тогда какъ ея супругъ, совершенно чуждый всего, что происходило вокругъ него, сохраняль среди всего этого шума то флегматическое спокойствіе и добродушіе, которыя доставляли ему такую популярность въ глазахъ его народовъ. Популярность эта не изсякла еще и въ эпоху конгресса, и трудно было смотръть безъ улыбки на взрывъ восторга вънскаго населенія, проявлявщагося каждый разъ при появленіи въ средѣ публики этой печальной фигуры. Но какъ ни странна была эта фигура, но все же нельзя было не согласиться, что императоръ Францъ сохраниль въ своей вившности черты, свидътельствовавшія, что онъ быль внукъ Маріи-Терезів. «Простота в естественность всегда служать отпечаткомъ высокаго происхожденія, равно какъ все дъланное, театральное, суетливое, напыщенное, изобличаютъ выскочку 3).

Не одно только гостепріимство двора, но и другія обсто



<sup>1) «</sup>Nous y fûmes à la vèrité très mesquinement logées, mais comme il ne regnait en général aucune espèce de prétention à la cour de Vienne, on s'accommodait tant bien que mal de cette mesquinerie. rachetée d'ailleurs par une grande abondance pour tous autres détails de la vie materielle». Мемуары графини Эдинить, стр. 163.

<sup>2)</sup> Менуары графини Эдлингъ, стр. 164.

<sup>3)</sup> Мемуары гр. Эдлингъ, стр. 164-165.

ятельства превратили собраніе конгресса, этого высшаго европейскаго ареопага, въ безконечный, шумный и радостний карнаваль. Огромное количество иностранцевъ, стекшееся отовсюду въ Въну, вносило оживление и въ безъ того уже веселую Австрійскую столицу. Насчитывали, что число прівзжихъ достигало до несколькихъ сотъ тысячъ человекъ, утверждали безъ всякаго преувеличенія, что среди этой массы можно было встретить всехъ знаменитостей тогдашняго европейскаго міра, начиная отъ героевъ только что завершившейся, безпримърной борьбы, и оканчивая блестящими красавицами высшаго свътскаго круга. И все это стеклось на неожиданное, радостное торжество всеобщаго міра; все стремилось упиться наслажденіями и радостями жизни, забыться, освободиться отъ ужасовъ только что пережитой грозной эпохи. Стоило лишь взглянуть на улицы тогдашней Ввны 1), чтобы убъдиться, что здъсь, въ столицъ Габсбурговъ, въ этомъ центръ культурнаго европейскаго міра, назначило себъ свиданіе все то, что им'вло притязаніе на д'виствительныя, вли мнимыя заслуги, на знатность, блескъ, элегантность. Безчисленное количество экипажей всфхъ возможныхъ видовъ наполняли съ утра до вечера улицы Въны. Впереди многихъ изъ нихъ бъжали легкіе, изящные, богато одътые скороходы. На гуляньяхъ, на площадяхъ, можно было встрътить безчисленное количество военныхъ всевозможныхъ чиновъ, пфинкъ и конныхъ, одътыхъ въ разнообразнъйшіе мундиры всъхъ европейскихъ армій. Присоединимъ къ этому тысячи лакеевъ. одътыхъ въ цестрыя ливреи, громадныя толпы зъвакъ, въчно толкавшихся на улицахъ, чтобы высмотреть ту или другую знаменитость, того или другаго монарха, министра, посля. или полководца, и мы будемъ имъть котя нъкоторое представленіе объ уличной жизни, кипъвшей тогда въ Вънъ. При наступленіи ночной темноты жизнь эта принимала еще болье своеобразный, фантастическій оттынокъ. Театры. кофейни и другія публичныя м'іста наполнялись тогда пестрыми толпами людей, искавшихъ развлеченія и отдыха, послів днев-



<sup>1)</sup> Картины уличной жизни, см. у де-ла-Гарда, Т. І, стр. 20 и въ другихъ и встакъ.

ныхъ занятій и суеты. Щегольскіе экипажи катились въ удвоенномъ количествъ по улицамъ. Лакеи, стоявшіе на запяткахъ, скороходы, бъжавшіе впереди, держали въ рукахъ пылающіе факелы. Со всъхъ сторонъ раздавались мелодіи, наигрываемыя на самыхъ различныхъ инструментахъ. Отовсюду раздавался оглушающій шумъ, но среди всего этого ликованія и суетливой жизни царствовалъ образцовый порядокъ.

Но улица съ ея въчно мъняющимися, но тъмъ не менъе монотонными картинами, могла дать лишь слабое понятіе о вънской жизни въ эпоху конгресса. Чтобы получить болъе ясное и полное представленіе о ней, необходимо было заглянуть въ одинъ изъ тъхъ салоновъ, гдъ собиралась ежедневно отборная конгрессная публика, гдъ царила женская красота, грація и болтливость, гдъ воскресали, казалось, до революціонные салоны старой веселой и чопорной Франціи, гдъ великіе міра сего, монархи, ихъ министры и полководцы, забывали на время этикетъ и преимущества своего сана, гдъ пальма первенства принадлежала не высокому происхожденію, не блестящей заслугъ, не глубокому уму, а свътскому такту, игривой остротъ и чарующей женской граціи.

Изъ всёхъ Вёнскихъ салоновъ на первомъ плане стоялъ, разумъется, салонъ императрицы австрійской, царственной хозяйки конгресса. Трудно было представить себъ болье изящное и изысканное и въ то же время болъе оживленное и разнообразное общество, какъ то, которое собиралось въ грандіозныхъ, хотя и н'всколько мрачныхъ залахъ бурга, въ тв вечера, когда назначались придворные балы, концерты и въ особенности характерные маскарады, такъ называемые редуты. «Здёсь», говорить очевидець, «подъ покровомъ домино или характерной маски создавались неръдко сложныя политическія комбинаціи, возникали и разрішались ловкія интриги». Главная зала бурга, окруженная со всёхъ сторонъ хорами, залитая тысячами огней, представляла въ такіе вечера по истинъ водшебный видъ. Корридоры и арки, роскошно убранные тропическими растеніями, вели въ сосёднія пом'єщенія, назначавшіяся для отдыха, для карточной игры, для ужина. Такъ называемая зала редутовъ убиралась роскошно цвътами, представлявшими дивное сочетаніе красокъ и тончайшаго аромата.

Для царственныхъ особъ устраивалась на такихъ вечерахъ особая эстрада, убранная знаменами и штандартами, обитая бълою шелковою матеріею, обшитою по краямъ серебряною бахромою. Но несравненно интереснъе этого сказочнаго убранства была та масса людей, которая собиралась на этихъ вечерахъ.

Совершенно особое значение имали та торжества, которыя находились въ непосредственной связи съ только что пережитою великою и страшною эпохою, которыя должны были служить живымъ воспоминаніемъ о важнёйшихъ ея моментахъ. Едва-ли не самымъ знаменитымъ и самымъ блестящимъ торжествомъ въ такомъ родъ было празднество, устроенное 6-го октября въ годовщину великой Лейпцигской битвы народовъ. Празднество носило на себъ, какъ и подобало, военный и въ тоже время религіозный характеръ. Весь Візнскій гарнизонъ, въ числъ 17,000 чел., собранъ былъ на парадъ въ Пратеръ. Войска построились въ громадное, двойное карре. Въ центръ четырехугольника возвышался алтарь, богато украшенный знаменами и трофеями; вся земля вокругъ была усыпана травою и цвътами. У алтаря расположились союзные государи верхомъ на коняхъ, окруженные безчисленною в блестящею свитою. Для императриць, королевь, принцессь и знатныхъ дамъ устроены были особыя сиденья, обитыя бархатомъ. Сотии тысячь народу присутствовали въ качествъ зрителей. Престарълый Вънскій архіепископъ, окруженный всвиъ духовенствомъ, совершаль торжественное, благодарственное богослужение. Въ моментъ освящения даровъ страшный, артиллерійскій залпъ потрясъ воздухъ. Государи и приицы, императрицы, королевы, принцессы и придворныя дамы, генералы и солдаты преклонили колвна, распростерлись въ прахъ передъ Тъмъ, Кто держитъ въ десницъ Своей и побъду и поражение. Ихъ примъру слъдуютъ сотив тысячъ врвтелей. Пушечный громъ умольветь, водворяется глубовая. торжественная тишина. Архіепископъ, подъемля въ рукахъ великій символь спасенія, благословляеть войсва и всехъ

присутствующихъ. Молящіеся подымаются, стукъ и бряцанье оружія вновь наполняютъ воздухъ. Хоръ музыкантовъ начинаетъ играть гимнъ въ честь мира и сотни тысячъ голосовъ аккомпанируютъ ему. По окончаніи пінія войска проходятъ церемоніальнымъ маршемъ мимо государей. Великій князь Константинъ и другіе царственные шефы індуть во главі полковъ своего имени. Громкое ура солдатъ, радостные возгласы безчисленныхъ зрителей наполняютъ воздухъ. Послі молебна и парада быль обідь для солдатъ 1), а вечеромъ у князя Меттерниха быль баль, на которомъ со всіль сторонъ видні посминованное имя «Лейпцигъ», «гдів, замівчаетъ очевидецъ, Меттернихъ и компанія принимали такъ мало участья» 2).

Императоръ Александръ, съ своей стороны, желалъ также



<sup>1)</sup> De-la-Garde, T. I, стр. 51-56. Графиня Эдлингъ говоритъ объ этомъ празднествъ. «Празднества слъдовали одно за другимъ съ невъроятною быстротою. Первое изъ нихъ было вподиъ національное и интересно; ибо оно доджно было ознаменовать годовщину Лейпцигскаго боя. Оно происходило въ Пратеръ и сопровождалось довольно странною сценою. Происходило торжественное богослуженіе подъ открытымь небомъ, провозглашался Те Deum, когда явился виязь Шварценбергь съ видомъ скромнаго героя дня. Тотчасъ же государи начали поздравлять его, вабъ будто бы они приписывали ему въ самомъ дёле успехъ этого дня. Всякій считаль своимь долгомь последовать ихъ примеру. Князь Шварценбергъ быль окружень, подавлень, почти задушень комплиментами, одинь лживве другаго. То была настоящая мистификація и люди серіозные пожимали плечами, находя ее неумъстною въ такой торжественный моменть. Вокругъ павильона, назначеннаго для государей, накрыты были столы. За ними объдали солдаты, окружение народомъ и иностранцами. Чистое и свободное веселіе господствовало въ средъ объдающихъ и видъ этихъ длинныхъ столовъ, унизанныхъ сіяющими физіономіями, производиль прелестный эффекть. Подъконець об'яда, на эстраді, окружавшей павильонъ, показались государи. Императоръ Александръ, блиставшій радостью и грацією, взяль стакань съ виномъ, подошель къ краю балкона и провозгласиль тость за народь и за армію. Этоть внезапний порывь благороднаго сердца, эта восхитительная фигура, каждое движение которой было преисполнено грацін, вызвали всеобщій энтузіазмъ. Радостные крики толпы потрясли воздухъ, тогда какъ у русскихъ показались на глазахъ слёзы горделивой радости.

<sup>2)</sup> Изъ письма Н. М. Лонгинова въ графу С. Р. Воронцову. «Замътивъ, что на этомъ балъ отсутствовалъ внязь Шварценбергъ, который, какъ говорятъ, не опускаетъ ни одного случая, чтобы показать свое глубокое презръне въ Меттерниху». Это послъднее сообщене Лонгинова врайне недостовърно; по врайней мъръ оно прямо противоръчитъ всему тому, что чзвъстно намъ изъ другихъ источниковъ объ отношеніяхъ Меттерниха и Шварценберга.

отпраздновать годовщину Лейпцигскаго боя. На другой день. послъ парада, онъ пригласилъ на объдъ всъхъ генераловъ и офицеровъ союзныхъ войскъ, принимавшихъ участіе въ Лейпцигской битвъ. Объдъ происходиль въ великолъпномъ дом' графа Разумовскаго, славившемся во всей Вин своими громадными помъщеніями, своею сказочною роскошью и богатьйшимъ собраніемъ произведеній искусства. Приглашенныхъ на банкетъ оказалось 360 человъкъ и не было возможности помъстить ихъ всвхъ не въ одной изъ залъ дворца Разумовскаго. Пришлось обратить въ столовую большой манежъ, находившійся при домв. Это громадное помвщеніе убрано было съ большимъ вкусомъ цвътами и знаменами союзныхъ державъ. На столахъ поставлены были военные трофеи, украшенные трехцвътными французскими знаменами съ наполеоновскими орлами. Между знаменами видивлись щиты съ именами вевхъ твхъ сраженій, которыя были выпграны союзниками въ последнюю войну. Обедъ быль, разумется, великольпный и стоимость его обощлась, какъ говорили, въ 200,000 флориновъ <sup>1</sup>).

Несомивно, что конгрессь и всв его великіе и малые представители занимались больше всего развлеченіями, и менве всего двлами. Въ чаду удовольствій, въ этой ввчной погонв за все новыми и новыми празднествами, притуплялись умы и всв высшія способности души, разстраивались нервы, изнемогало самое твло. И, что всего хуже: эти ввчныя торжества и развлеченія не въ силахъ были сблизить сердца и примирить противоположные интересы. Важнвйшіе вопросы рвшались путемъ интриги и подкупа; судьба царствъ и народовървшалась на маскарадахъ и балахъ; величайшіе умы и благороднвйшіе характеры оказывались въ конців концовъ обманутыми и обойденными. Оставленные своими мнимыми друзьями, обманутые ввроломными союзниками, они оставались побвжденными уже потому, что не въ силахъ были бороться съ своими противниками ихъ оружіемъ.



<sup>1)</sup> Пясьмо Лонгинова въ Воронцову, архивъ внязя Воронцова, Т. XXXII, стр. 303.

Императоръ Александръ прибылъ на конгрессъ съ самыми возвышенными и благородными цёлями 1). Интересы европейскаго мира и благо народовъ стояли для него на первомъ планъ. Онъ готовъ быль удовлетворить законнымъ, по его мнънію, стремленіямъ европейскихъ народовъ къ національному единству и внутренней свободъ. Онъ былъ непрочь содъйствовать въ этомъ отношеніи и германскимъ, и итальянскимъ, и польскимъ патріотамъ. Проникнутый, съ одной стороны, идеями новаго либерализма, а съ другой, восторженными, христіанскими порывами, Александръ намфренъ былъ предоставить всфмъ и каждому подобающее ему. Онъ не имълъ ни малъйшаго притязанія противодействовать законнымь требованіямь своихь союзниковъ на вознаграждение за тяжелыя утраты и жертвы, понесенныя ими въ общей борьбъ за освобожденіе. Онъ явился въ Въну съ извъстною политическою программою, и, находя, что эта программа не заключала въ себъ ничего опаснаго, а твиъ менве угрожающаго для другихъ, былъ твердо намвренъ настаивать на ея осуществленіи. Императоръ полагаль, что всь главные, общеевропейскіе вопросы должны быть рышаемы на конгрессъ тъми великими державами, предъ соединенными усиліями которыхъ рушилось военное могущество Наполеона. Онъ считалъ не только неудобнымъ, но и не умъстнымъ допускать къ участію въ совіщаніяхъ представителей второстепенныхъ и третьестепенныхъ государствъ. Россія, Великобританія, Австрія, Пруссія и до извістной степени Испанія должны были составлять, по его идев, высшій европейскій ареопагъ. Представители остальныхъ государствъ могли принимать участіе въ конференціяхъ лишь на столько, на сколько это касалось ихъ частныхъ интересовъ. Побъжденная Франція не должна была принимать участія въ капитальномъ вопросъ о вознагражденіяхъ. Ей не могло быть предоставлено никакого участія въ распредѣленіи тѣхъ территорій 2), которыя были



<sup>1)</sup> О намітреніях в цітлях выператора Александра свидітельствуют инструкців, данных вит русским уполномоченных на конгресст. См. Богдановичь, Т. V, стр. 4—5, Васильчиковь, Т. IV, ч. 2, стр. 548—557.

<sup>2)</sup> Территорін, отторгнутыя отъ Францін, считая въ томъ числів королевство Саксовское и герцогство Варшавское, представляли массу земель, населенную 31.751,639 душъ. См. 1-е приложеніе къ IV тому Перца, жизнь Штейна.

отторгнуты отъ нея, вслёдствіе паденія Наполеона. и предоставлены, на основаніи Парижскаго мира, въ полное и безусловное распоряженіе союзныхъ державъ. Для рёшенія такого сложнаго и запутавнаго вопроса, какъ вопросъ объ организаціи Германіи, Александръ находилъ наиболю подходящимъ учредить особый комитеть изъ представителей нёмецкихъ дворовъ и предоставить руководительство въ этомъ комитеть Австріи и Пруссіи. Рюшенія этого комитета должны были быть представлены на усмотреніе великихъ державъ. Этому же усмотренію должны были быть подвергнуты и такіе общеевропейскіе вопросы, какъ вопросъ греческій, или какъ вопрось объ отмёнё невольничьяго торга.

Александръ держалъ себя въ Вънъ, какъ и всегда, въ высшей степени просто. По возможности, старался онъ избъгать всякой офиціальности. Онъ выбажаль и выходиль почти всегда одинъ, безъ всякой свиты, иногда вдвоемъ съ императрицею. Больше всего онъ любилъ ходить одинъ, пъшкомъ. Встрътивъ на улицъ кого либо изъ знакомыхъ, онъ останавливалъ его, вступалъ съ нимъ въ разговоръ и иногда продолжаль прогулку въ его обществъ. Утромъ онъ отдаваль вызиты государямъ, принцамъ, дамамъ, или-же присутствовалъ на парадахъ и маневрахъ; по вечерамъ онъ вздилъ во всв знакомые ему дома, гдъ любилъ проводить время въ непринужденной бесёдё. Императоръ принималь деятельное участіе во всёхъ публичныхъ празднествахъ и увеселеніяхъ. Его утонченная въжливость, его красивая и изящная внъшность, его тонкія манеры, его щедрость и деликатность. его доступность и ласковость сделали его съ первыхъ же дней пріфада любимцемъ Вънской публики. Вездъ, во всъхъ слояхъ общества, только и говорили о немъ $^{1}$ ).



<sup>1)</sup> Васильчиковъ, Т. IV, 2 ч., стр. 519—520. Одни только медкіе нѣмецкіе вороди и князья находили, что императоръ Александръ не оказываль имъ подобающаго вниманія. Графиня Эдлингъ замѣчаетъ по этому поводу: «Прохожу молчаніемъ многихъ другихъ государей, пріѣхавшихъ на конгрессъ, смѣшавшихся съ толпою и игравшихъ роль крайне печальную. Достаточно было одного момежа размышленія, чтобы удержать дома всѣхъ этихъ государей и дать имъ повять, какъ много потеряють они въ глазахъ своихъ подданныхъ, принимая на себя роль.

Общественная жизнь съ ея безчисленными развлеченіями и соблазнами не поглощала собою всецвло Александра. И среди шума свътской жизни онъ зорко слъдилъ за ходомъ делъ. Ничто не занимало такъ и не безпокоило государя, какъ то положеніе, которое старался занять на Венскомъ конгрессв ловкій представитель Франціи, князь Талей. ранъ. Александръ не могъ не замътить, что изъ всъхъ членовъ конгресса одинъ только Талейранъ явился въ Вфну не только съ заранъе выработанною программою, но и съ хорошо обдуманнымъ образомъ дъйствія. Государь ни мало не сомнъвался, что программа Талейрана идетъ прямо въ разръзъ всъмъ его собственнымъ воззръніямъ и требованіямъ. Александръ желалъ, чтобы совъщанія конгресса происходили въ духъ согласія и единенія; Талейранъ явился въ Въну съ цълью поссорить союзниковъ и разрушить ту великую лигу. которая положила предълъ тиранскому владычеству Наполеона. Александръ находилъ, что Франція должна была довольствоваться скромною ролью побъжденной державы; Талейранъ хотълъ предоставить Франціи первенствующее значеніе на конгрессъ. Еще на пути въ Въну, еще до открытія конгресса ловкій интриганъ усивлъ подготовить почву для осуществленія своихъ плановъ. Еще въ Парижі онъ съуміль взять въ руки недальновиднаго и флегматическаго лорда Кестльри и убъдить его, что слъдуетъ опасаться прежде всего властолюбивыхъ замысловъ Россіи. По дорогъ черезъ южную Германію. Талейранъ съумъль склонить на свою сторону выдающихся представителей бывшаго рейнскаго союза, усилить и раздуть ихъ опасенія на счеть замысловъ Россіи и Пруссіи

куртизановъ. Въ дъйствительности, они и не могли играть иной роли, особенно въ присутствии императора Русскаго. Александръ, никогда не придававшій особаго значенія этикету, показываль гораздо больше вниманія Швейцарскому ландаману, красивой Вънской дамь, или Евгенію Богарне, нежели всъмъ нъмецкимъ государямъ въ совокупности. Я не думаю одобрять въ этомъ отношенія образъ дъйствія императора. Безъ сомнънія, онъ дълаль ошибку, ябо народы вмъютъ право требовать уваженія къ своимъ правителямъ. Этимъ необдуманнымъ поведеніемъ онъ нажиль себъ не мало враговъ. Скрывая истинную причину своей ненависти, они выдвигали впередъ тотъ страхъ, который долженъ быль внушать всъмъ могущество и властолюбіе Россіи». Мемуары Эдлингь, стр. 166—167.

и убѣдить ихъ, что лишь одна, возстановленная на основать легитимнаго права, Франція можеть спасти ихъ отъ полной потери самостоятельности 1). Въ Вѣнѣ Талейранъ выступалъ съ самаго начала, какъ покровитель всѣхъ второстепеннихъ державъ. Весь его образъ дѣйствій, его гордая осанка, апломбъ, съ которымъ выступалъ онъ повсюду, докторальный тонъ, который онъ принималъ при каждомъ удобномъ случаѣ. все указывало ясно на ту роль, которую намѣренъ былъ играть въ Вѣнѣ Талейранъ, на то значеніе, которое хотѣлъ онъ доставить Франціи на конгрессѣ. Всѣ должны были понимать, что Франція стоитъ по прежнему во главѣ Европы, и что если прежде она господствовала силою меча, то теперь она должна первенствовать надъ всѣми, какъ представительниз легитимнаго права, какъ защитница всѣхъ угнетенныхъ.

Обстоятельства способствовали какъ нельзя болье замисламъ Талейрана. Глубокая рознь, господствовавшая между союзниками, неопытность и неумълость большинства уполномоченныхъ великихъ державъ, дали ему возможность сразу занять въ Вънъ положеніе, въ высшей степени выдающееся. Нужно замътить, что Меттернихъ раздълялъ въ началъ до извъстной степени взгляды императора Александра на организацію и характеръ предстоящихъ совъщаній. Подобно Александру, австрійскій канцлеръ не намъренъ былъ допускать Францію къ обсужденію вопроса «о вознагражденіяхъ», т. е. о распредъленіи тъхъ территорій, которыя отторгнуты былы отъ нея по Парижскому миру. Точно также Меттернихъ находилъ невозможнымъ приглашать къ участію въ совъщаніяхъ представителей второстепенныхъ государствъ. Еще до пріъзда государей Россіи и Пруссіи, канцлеръ началъ собъ

<sup>1)</sup> Талейранъ доносиль Людовику въ первомъ своемъ письмъ: «Въ Милкей король говориль мий о своей привязанности въ В. в—у и объ опасеніяхь, виршаемыхъ ему честолюбіемъ Пруссіи. Онъ сказаль мий крайне милостиво и въбезно: «Я служиль Франціи 21 годь; это не забывается. Двухчасовой разговор съ г. Монжеласомъ (первымъ баварскимъ министромъ) убъдиль меня достаточно, что мы должны слёдовать принципамъ, положеннымъ В. В. въ основу Француской политики, и что въ такомъ случай всй второстепенныя державы опять принтнуть въ намъ съ полнымъ довфріемъ». Pallain, стр. 1—2.

рать у себя, на дому, кром' Генца, которому было поручено веденіе протоколовъ, лорда Кестльри, князя Гарденберга и графа Нессельроде. Этотъ комитетъ представителей союзныхъ державъ долженъ былъ обсудить, по его плану, всв предварительные вопросы, касавшіеся организаціи конгресса, и поръшить въ общихъ чертахъ вопросъ о вознагражденіяхъ. Меттернихъ разсчитывалъ, что всв его предложенія пройдуть безпрепятственно въ этомъ комитетъ, но разсчетъ его оказался не совствь втрнымъ. Лордъ Кестльри, усптвий сговориться съ Талейраномъ еще въ Парижъ, объявилъ уже на первомъ совъщанів. что справедливость и приличіе требують. чтобы Франція была допущена къ предварительному обсужденію я рішенію всіхъ тіхъ важныхъ вопросовъ, которые предлагаются теперь лишь на усмотрвніе одивхъ союзныхъ державъ. Меттернихъ принужденъ былъ согласиться съ мивніємъ Кестльри 1) уже по той простой причинь, что онъ не желалъ ссориться съ первымъ представителемъ Великобританіи, содъйствіе коего было столь необходимо ему для отпора притязаній, ожидаемых вить со стороны Россіи и Пруссіи. Вследь за темъ Кестльри настояль, чтобы и Испанія, въ качествъ шестой великой державы, была приглашена на эти приготовительныя сов'ящанія. Тогда же быль составлень четырьмя уполномоченными проектъ протокола о порядкъ совъщаній конгресса. По этому проекту ръшено было допускать на совъщанія конгресса только представителей Россіи. Англін, Пруссін, Австрін, Францін и Испанін, какъ первостепенныхъ европейскихъ державъ. Предсъдательство поручалось австрійскому канцлеру, такъ какъ конгрессъ происходиль въ Вень, а императоръ Францъ быль старшій по льтамъ изъ всъхъ союзныхъ государей. Уполномоченныхъ второстепенныхъ державъ положено было приглашать лишь на тъ совъщанія, гдъ будуть обсуждаться вопросы, касающіеся ихъ.



<sup>1)</sup> Соглашаясь съ мивніемъ Кестльри, Меттернихъ предполагаль, однакоже, что роль Французскаго уполномоченнаго въ конференціи великихъ державъ должна быть чисто пассивная, что онъ можетъ только присутствовать, а не участвовать нъ совещаніяхъ о вознагражденіяхъ. Это странное измышленіе австрійскаго канцлера не могло, разумется, вмёть ни малейшаго практическаго успеха.

Кром'є того предполагалось учредить особую коммиссію для обсужденія вс'єхъ вопросовъ, касающихся устройства Германів и распред'єленія германскихъ территорій <sup>1</sup>).

Хотя уполномоченные четырехъ державъ постановили держать въ тайнъ свои совъщанія, однако-же, содержаніе проекта ихъ протокола не замедлило сдълаться извъстнымъ. Въ средъ второстепенныхъ королей, князей, герцоговъ, принцевъ, а равно и безчисленныхъ дипломатовъ второстепенныхъ государствъ поднялся страшный шумъ. Всъ они и больше всъхъ уполномоченный Баваріи, фельдмаршалъ Вреде, вопили о нарушеніи права и громко жаловались на ръшеніе самозванной коммиссіи. Въ этотъ-же самый моментъ прибылъ въ Въну князъ Талейранъ, и вся компанія угнетенныхъ и обиженныхъ привътствовала его, какъ своего покровителя и защитника.

Талейранъ тотчасъ-же вступилъ въ свою роль и играть ее съ неподражаемымъ искусствомъ. Онъ зналъ всъхъ этихъ маленькихъ государей и ихъ диплоиатовъ, еще такъ недавно ползавшихъ у его ногъ и искавшихъ его ходатайства предъ великимъ императоромъ. И теперь. когда уполномоченные второстепенныхъ государствъ, съ кыземъ Вреде во главъ, явились къ нему на поклонъ и начал умолять его принять ихъ подъ свою защиту и не дозволить четыремъ союзнымъ державамъ распоряжаться, по своему произволу, ихъ судьбою, Талейранъ принялъ ихъ съ осанкою покровителя и объявилъ каждому изъ нихъ. что онъ береть ихъ дъло въ свои руки, чтобы они были совершенно спокойны, такъ какъ безъ участія Франціи ни что не можеть бить обсуждаемо, а тъмъ менъе ръшаемо на конгрессъ. Дипломани ихъ государи пришли въ восторгъ отъ этого заявлени Талейрана. Они не сомнъвались ни на минуту, что ихъ високій покровитель сдержить свое слово, что онь съумветь отстоять ихъ интересы на конгрессъ. И Талейранъ не обманулъ ихъ ожиданія 2).

Всѣ эти рѣшенія были приняты и по совѣту Штейна, предостерегазнато однако въ особой запискѣ отъ допущенія Францін въ участію въ обсужденія № проса о вознагражденіяхъ. См. Перцъ, Жизнь Штейна, стр. 110—111.

<sup>2)</sup> Васильчиковъ. Т. IV, часть 2, стр. 517—518; Перцъ, жизнь Штейна, Т. IV. стр. 112—114.

Утромъ, 18-го сентября, первый уполномоченный Франціи получиль отъ австрійскаго канцлера записку, въ которой Меттернихъ приглашалъ его, только отъ своего имени, присутствовать на конференціи, въ которой будуть участвовать подъ его предсъдательствомъ уполномоченные Россіи, Пруссіи и Англіи. Въ заключеніе князь извінцаль, что онъ обратился съ такимъ же предложеніемъ къ представителю Испаніи, г-ну Лабрадору. Талейранъ тотчасъ же поняль, что выраженія присутствовать и участвовать были употреблены канцлеромъ съ намъреніемъ. Онъ отвъчалъ, что онъ охотно будетъ у него съ представителями Россіи, Англіи, Пруссіи и Испанія. Талейранъ посовътовалъ Лабрадору отвъчать Меттерниху гочно такимъ же образомъ. По его внушенію, уполномоченный Испаніи поставиль въ своемь отвъть Францію на первомъ мъстъ, прежде другихъ державъ. «Такъ смъщали мы, заивчаетъ Талейранъ, я и Лабрадоръ, то, что другіе хотъли разделить и разделили то, что хотели соединить другіе осоою связью» 1).

Къ назначенному часу Талейранъ прибылъ къ Меттерниху. Іредставители четырехъ державъ сидъли уже вокругъ длинтаго стола. На одномъ концъ его засъдалъ лордъ Кестльри, гравшій, казалось, роль председателя, на другомъ-Генцъ. Лежду Кестльри и Меттернихомъ оставлено было свободное гесто и Талейранъ тотчасъ же заняль его. «Почему изъ всео французскаго посольства приглашенъ только я одинъ? братился онъ съ вопросомъ къ австрійскому канцлеру. «Поому, что ръшено было соединить на подготовительныхъ конеренціяхъ только однихъ главныхъ уполномоченныхъ, отѣчалъ ему Меттернихъ. «Господинъ Лабрадоръ вовсе не ервый министръ и однакоже онъ приглашенъ, замътилъ алейранъ. «Онъ приглашенъ потому, что испанскій статсъекретарь не прибыль въ Въну, возразиль Меттерникъ. «Но ромъ князя Гарденберга, продолжалъ Талейранъ, я вижу здъсь ще г. Гумбольдта, который также не статсъ-секретарь. Это еобходимое исключение, отвъчалъ Меттернихъ, оно сдълано

<sup>1)</sup> Pallain, пясьмо 3-е оть 4-го октября, стр. 8-9.

вследствіе известнаго вамъ недостатка князи Гарденберга». «У каждаго есть свои недостатки», заметиль язвительно Талейрань, «и каждый имбеть одинаковое право ссылаться ва нихъ. Замътивъ, что уполномоченный не прочь допустить въ конференцію и вторыхъ представителей, Талейранъ прекратиль вызванный имъ споръ, и собрание обратилось, наконепъ, къ обсужденію деловыхъ вопросовъ. Лордъ Кестаьря отвинеромонкопу сто е вінекав скирукоп сно отр., скивкодо Португалін, графа Пальмеллы, въ которомъ онъ срекламировалъ противъ исключенія изъ подготовительной конференци Португалів и усматриваль въ немъ униженіе Португальской короны. «Доказательства, приведенныя въ его заявленів, замъчаетъ Талейранъ, были вполнъ основательны и прекрасы изложены». Пальмелла требовалъ, чтобы въ конференціп преняли участіе не шесть. а всё тё восемь державь, которыя подписали нарижскій трактать. Лордъ Кестльри и Талейрань находили требование Пальмеллы вполнъ справедливнив. з остальные уполномоченные, допустившіе уже участіе Испанів. не въ состоянів были возражать противъ него. Желая прекратить безполезныя пренія, Меттернихъ предложиль отлажить решеніе этого вопроса до следующаго заседанія. Презложеніе было принято, но не трудно было предвид'ять, в какомъ смыслф должно последовать решеніе. Талейранъ одержалъ свою первую победу. Ареопагь четырехъ великихъ державъ преврателся, благодаря ему, въ коммиссію восьми державъ, такъ какъ вследъ за Португаліею должна была быв допущена и Швеція, бывшая также въ числѣ контрагентовь парижскаго мира.

За первымъ успъхомъ не замедлили послъдовать и другіе. По обсужденіи заявленій Пальмеллы, Талейрану представлены были протоколы прежнихъ засъданій конференціи. Талейранъ тотчасъ же обратилъ вниманіе собравшихся на вираженіе «союзники». встръчавшееся чуть не въ каждомъ праграфъ этихъ протоколовъ. «Я не понимаю этого слова, замътилъ онъ, и спрашиваю, гдъ находимся мы, въ Шомовъ или Лаонъ? Заключенъ уже миръ, или же продолжается еще война и противъ кого?» Уполномоченные были крайне сму-

щены этимъ неожиданнымъ оборотомъ. Они отвъчали, что съ словомъ «союзники» они вовсе не думали соединять какого либо особаго смысла, что они избрали его просто, ради краткости. «Краткость хорошая вещь. возразилъ Талейранъ, но не слъдуетъ злоупотреблять ею на счетъ точности» 1).

Талейранъ продолжалъ играть импровизированную имъ кожедію. Обращаясь къ содержанію протоколовъ, онъ приняль видъ, что онъ не въ состоянія понять ихъ. Онъ прочель въ слухъ нъсколько параграфовъ и замътилъ: «ничего не понимаю! Онъ прочелъ ихъ еще разъ медленно, съ разстановкою, какъ бы стараясь проникнуть въ ихъ сокровенный смыслъ. «И все-таки ничего не понимаю!» сказалъ онъ. «Для меня, добавилъ онъ, существуютъ два числа, между которыми нътъ ничего: это 30 мая, день, въ который порфшено было собрать конгрессь, и 1 октября, въ которое должень быль открыться онъ. Все, что произошло между этими двумя числами, мнъ неизвъстно и не существуеть для меня». Перемъняя затъмъ тонъ. Талейранъ продолжалъ: «Мы собрались сюда для того, чтобы утвердить за каждымъ его право; было бы крайне печально, если бы мы начали съ нарушенія этихъ правъ. Предложение порфшить все до собрания конгресса для меня ново; тутъ предлагають закончить тёмъ, съ чего, по моему мивнію, следовало бы начать. Полномочіе, которое желаютъ предоставить шести державамъ, можетъ принадлежать лишь одному конгрессу. Есть кромв того мвры, которыя могуть быть приняты безотвътственными министрами, но на которыя не можемъ согласиться ни и, ни лордъ Кестльри». «Всъ доводы только что приведенные вами», замътилъ при этихъ словахъ Талейрана Кестльри, «приходили въ голову н мић. Я хорошо понимаю ихъ значеніе, но какъ же иначе поступить, чтобы не попасть въ лабиринтъ безконечныхъ



<sup>1)</sup> Всё эти подробности сообщаются однимъ Талейраномъ въ его тайномъ дочесеніи королю Людовику XVIII. Сомніваться въ ихъ достовірности ність ни какого основанія. Никто не могь сравниться съ Талейраномъ въ находчивости, такости и наглости. Быть можеть, онь и преувелична кое-что въ своемъ донесе нів, но въ общемъ его разсказъ вполит потверждается и другими свидітельствами.

переговоровъ? «Но для чего-же было тогда собирать конгрессъ, если дъло совъщаній сопряжено съ такими трудностями», отвъчаль Талейранъ. — «Къ тому же всъ эти трудности, быть можетъ, вовсе не такъ велики, какъ воображаютъ; мнъ кажется, что можно найти средства для преодольнія ихъ». «Найдите какое угодно средство для избъжанія трудности». сказаль при этихъ словахъ Талейрана Гарденбергъ. «Но только устройте такъ, чтобы въ совъщаніяхъ объ общихъ дълахъ Европы не принимали участія князь фонъ-Лейенъ и князь фонъ Лиштенштейнъ».

Конференція принимала все болье оживленный характерь 1) и Меттернихъ не нашелъ подъ конецъ дучшаго исхода, какъ закрыть ее и отложить решеніе всехъ поднятыхъ вопросовъ до следующаго заседанія. Дипломаты разъехались въ полномь убъжденіи, что все происходившее между ними останется въ тайнъ, но Талейранъ не замедлиль вывести ихъ изъ этого пріятнаго заблужденія. Уже на сл'ідующій день, 1 октября, онъ обратился къ представителямъ пяти державъ съоффиціальною нотою, въ которой излагаль, что, по его мивнію, восемь державь, подписавшихъ договоръ 30 мая, въ силу этого обстоятельства и за отсутствіемъ посредника, вполні правоспособны составить коммиссію, долженствующую подготовить вст вопросы. подлежащіе решенію конгресса. Эта коммиссія можеть предложить организацію тёхь комитетовь, кои найдены будуть необходимыми, а равно и указать имена членовъ, кои будуть засъдать въ нихъ, но далъе этого не должна идти компетенція восьми державъ, ибо он'в не составляють конгресса, а только часть его. Еслибы восемь державь вздумали присвоить себъ право, принадлежащее лишь конгрессу, то онъ совер-



<sup>1) «</sup>Каждый», разсказываеть Талейрань, «указываль на ту или другую грунность, сопряженную съ немедленными собраніемы конгресса. Завязался обый разговорь. Когда кто-то вспомниль при этомь о король Неаполитанскомь, то Лабрадорь высказаль свое мнфніе, безь всякаго стьсненія. Я съ своей стороня ограничился замьчаніемь: «О какомь неаполитанскомь король идеть здісь рівь? Такое лице намь не извістно». На это г. Гумбольдть замытиль, что нікотория державы признали его и гарантировали ему его владівня. Я отвічаль съ твердостью и холодно: «Ть, которые позволили себів такую гарантію, не должни били, в слідовательно и не могли поступать такь». Pallain, стр. 13.

талейрань, нашель бы несовивстимымь съ своею отвътственностью. Трудности, соединяющіяся съ собраніемь конгресса, не могуть считаться непреоборимыми; къ тому же вхъ невозможно устранить откладываніемь конгресса. Не подлежить сомнёнію, что второстепенныя державы не могуть принимать участія въ совіщаніяхь объ общеевропейскихь ділахь, но онів вовсе не желають этого, онів требують лишь признанія своего права. «Въ силу всіть приведенныхь соображеній, я предлагаю», такъ заканчивалась нота Талейрана, «чтобы восемь державь немедленно приступили къ подготовкі вопросовь, подлежащихъ ріменію конгресса, чтобы на его усмотрівне повергнуто было все то, къ чему приведуть совіщанія предварительной конференцію»... 1).

Нота Талейрана произвела настоящій переполохъ въ средъ представителей великихъ державъ. Гумбольдтъ назваль ее брандеромъ, пущеннымъ въ союзныя державы; Нессельроде усматривалъ въ ней явное намъреніе разъединить союзниковъ, и даже лордъ Кестльри упрекалъ Талейрана, что онъ задумалъ придать своей нотъ оффиціальный характеръ 2). Меттернихъ чувствовалъ себя совершенно побъжденнымъ и предпочиталъ хранить, по поводу всей этой исторіи, глубокое молчаніе. Зато всъ представители второстепенныхъ державъ ликовали, они чувствовали, что дъло ихъ находится въ хорошихъ рукахъ.

Императоръ Александръ быль крайне возмущенъ неслыханною наглостью Талейрана. Негодуя на неумълость и трусость союзныхъ дипломатовъ, онъ ръшился лично вмъшаться



<sup>1)«</sup>Я не могъ, доносилъ Талейранъ своему королю, отложить выраженіе моего взгляда до слъдующей конференціи: сначала я составилъ мой отвътъ въ формъ словесной ноты, но затъпъ я сообразилъ, что уполномоченные четырехъ державъ составляли между собою конференціи, что они вели и подписывали при этомъ протоколы и пришелъ къ убъжденію, что переговоры между ними и уполномоченнымъ вашего величества не должны быть бѣглыми и пустыми разговорами, что они должны быть открыты оффиціальною нотою». Pallain, стр. 14.

<sup>2)</sup> Упреки эти сделаны были, впрочемъ, въ умеренномъ и краткомъ тоне, какъ выражается самъ Талейранъ, Pallain, стр. 21, 22.

въ дѣло и дать хорошій урокъ Талейрану <sup>1</sup>). Представитель Франціи получилъ черезъ графа Нессельроде приглашеніе явиться на аудіенцію къ императору. «Александръ, разсказываетъ Талейранъ, принялъ меня ласково и пожалъ мнъ руку; но выраженіе лица его не было такъ любезно, какъ всегда. Его слова были коротки, его осанка серіозна, почти торжественна».

- «Прежде всего», сказалъ онъ, «какъ идутъ дела въ вашей стране ?»
- Такъ хорошо, какъ только можетъ желать ваше величество, и лучше, нежли можно было надъяться.
  - «Общественный духъ?»
  - -- Онъ улучшается съ каждымъ днемъ.
    - «Либеральныя идеи?»
  - Нигдъ не процвътають онъ такъ, какъ во Франціи.
  - «А свобода печати?»
- Она возстанавливается съ нѣкоторыми ограниченіями. требуемыми обстоятельствами. Они будутъ устранены черезъ два года, а до тѣхъ поръ они не помѣшаютъ публяковать все, что можетъ считаться добрымъ и полезнымъ.
  - «А армія?»
- Она вся на сторонъ короля. 150,000 стоятъ подъ знаменами; 300,000 присоединятся къ нимъ, по первому зову.
  - «Маршалы?»
  - Какіе, государь?
  - «Удино?»
  - Онъ преданъ королю.
  - «Сультъ?»
- -- Онъ былъ сначала нъсколько не доволенъ, но ему дали намъстничество въ Вандеъ; онъ велъ себя тамъ превосходно и заслужилъ всеобщее уважение и любовь.
  - «А Ней?»



<sup>1)</sup> Понятно, что такое решеніе Александра было въ сущности большою политическою ошибкою. Ему отнюдь не следовало вступать въ личным пререкани съ уполномоченнымъ Франціи, и предоставить это дело своимъ министрамъ. Оправданіемъ Александру можеть служить лишь то недоверіе, съ которымъ онь относился, и при томъ не безъ основанія, къ своимъ дипломатамъ.

- Онъ сожалъетъ о своихъ дотаціяхъ. Ваше Величество можете уменьшить это сожальніе.
- «А палаты? Кажется, оппозиція начинаеть шевелиться въ нихъ».
- Какъ вездъ, гдъ существуютъ совъщательныя собранія. Расходятся въ мнъніяхъ, но въ склонностяхъ господствуетъ полное единодушіе. Впрочемъ, во всъхъ вопросахъ правительство всегда имъетъ на своей сторонъ значительное большинство.
  - «Однакоже, нътъ единодушія».
- Кто могъ сказать это Вашему Величеству. Послѣ 25 лѣтъ постояннаго переворота, положеніе короля въ теченіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ окрѣпло такъ, какъ будто онъ никогда не покидалъ страны. Можетъ ли быть лучшее доказательство, что все стремится къ одной, общей цѣли.
  - «Ваше личное положеніе?»
  - Довъріе и доброта короля превосходять мои ожиданія.
- «Поговоримъ теперь о нашихъ дёлахъ; мы должны решить ихъ здёсь».
- Это зависить отъ Вашего Величества. Они будуть порышены скоро и счастливо, если Ваше Величество приступите къ разръшенію ихъ съ тъмъ же благородствомъ и тъмъ же величіемъ души, съ которыми поръшили вы французскія дъла.
  - «Да, но каждый долженъ получить при этомъ свою выгоду».
  - И каждый свое право.
  - «Я удержу за собою то, что я заняль».
- Ваше Величество пожелаете удержать ляшь то, что принадлежитъ вамъ по праву.
  - «Я нахожусь въ соглашения съ великими державами».
- Не знаю, причисляете ли, Ваше Величество, къ таковымъ Францію.
- «Да, разумъется, но если вы не хотите, чтобы каждый получиль свое право, то чего-же хотите вы здъсь».
  - Я ставлю впереди право, а затемъ уже выгоду.
  - «Выгода Европы и есть право».
- Этотъ языкъ, государь, не вашъ языкъ. Онъ чуждъ вамъ и ваше сердце порицаетъ его.

«Нѣтъ, повторяю: интересъ Европы и есть право».

При этихъ словахъ Александра. Талейранъ поворотился къ стънъ, около которой онъ стояль, удариль въ нее нъсколько разъ головою и воскликнулъ: «Европа! бъдная Европа! Вследъ затемъ онъ оборотился лицемъ къ Александру. «Государь!» сказаль онъ голосомъ, въ которомъ звучало дѣланное отчаяніе, «неужели о вась будуть говорить впослёдствін, что вы низринули насъ въ бездну . . - Александръ остался непоколебимъ. «Скоръе война», сказалъ онъ съ твердостью, «нежели отказъ отъ того, что занято мною». «Тогда», разсказываеть Талейрань, ся опустиль руки и приняль положение глубоко огорченнаго, но тъмъ не менъе ръшившагося на все человъка. Мое молчаніе, казалось, говорило ему: «вина падеть не на насъ». Прошло нъсколько моментовъ молчанія, оно было прервано Александромъ. «Да скоръе война! сказаль онь еще разъ. «Мнв пора идти въ театръ», добавиль онь более мягкимъ голосомъ, «я даль слово императору, меня ожидаютъ . Аудіенція окончилась, Талейранъ раскланялся <sup>1</sup>).

Итакъ, если върпть Талейрану, разговоръ его съ императоромъ констатировалъ лишь глубокое принципіальное различіе во взглядахъ, различіе, исключавшее, повидимому, всякую возможность соглашенія <sup>2</sup>). Представитель Бурбонской Франціи услышалъ теперь изъ высочайшихъ устъ все то, что было ему извъстно изъ другихъ источниковъ. Хотя въ теченіе всего разговора не было упомянуто ни единымъ словомъ ни о Польшѣ, ни о Саксоніи, но тѣмъ не менѣе Талейранъ услышалъ, что императоръ скорѣе рѣшится вести новую войну, нежели уступить то, что было занято имъ, т. е. герцогство Варшавское. Что-же касается до Саксоніи, то Александръ употребилъ въ разговорѣ выраженіе: измѣнники дѣлу Европы, и Талейранъ понялъ къ кому относится это выраженіе. Впро-



<sup>1)</sup> Pallain, crp. 15-20

<sup>2)</sup> Талейранъ самъ замѣчаетъ, что онъ сообщаетъ королю лишь выдающуюся часть разговора своего съ Александромъ. Если Талейранъ счелъ такимъ образомъ удобнымъ молчать о многомъ, то кто рѣшится утверждать, что онъ передалъ остальное съ буквальною точностью.

чемъ, рѣшимость русскаго государя ни мало не испугала ловкаго интригана. Онъ полагалъ, что Александръ никогда не отважится на войну въ томъ случав, если онъ окажется въ положеніи изолированномъ 1). Поставить его въ это положеніе, лишить Россію всѣхъ ея союзниковъ, вотъ была цѣль, къ которой порѣшилъ теперь стремиться всѣми силами Талейранъ 2).

Вторая конференція уполномоченныхъ семи державъ происходила 3-го октября. Талейранъ держалъ себя съ возрастающимъ нахальствомъ. На замъчание Меттерниха, счто было-бы гораздо лучше, если бы мы сами устроили свои дъла», онъ отвъчалъ: «Если такъ, то я совершенно согласенъ съ вами». «Въ какомъ смыслъ?» спросилъ Меттернихъ. «Въ самомъ простомъ, возразилъ Талейранъ, ся не буду принимать болъе участія въ вашихъ конференціяхъ, я останусь здісь въ качествъ члена конгресса и буду ожидать его открытія».--.Но какъ же можно будетъ собрать конгрессъ, если не будетъ начего подготовлено для его совъщаній, продолжаль возражать Метгернихъ. «Ну, хорошо», замътилъ Талейранъ, «я докажу, что я вовсе не желаю создавать однъ трудности, что я готовъ на все, что можетъ быть соглашено съ моими принципами, отказаться отъ которыхъ я не могу. Такъ какъ собраніе конгресса еще не подготовлено, такъ какъ вы желаете отложить его, то отложите его на двѣ, на три недѣли, я согласенъ, но подъ двумя условіями: во-первыхъ, назначьте теперь же день созванія, и во-вторыхъ, установите правило о допущени на конгрессъ. Я изложиль это правило въ томъ видъ. какъ предписывають мив инструкціи Его Величества, короля моего. Оно гласить, что участвовать въ конгрессъ могутъ лишь тв монархи, верховныя права которыхъ признаны всв-



<sup>1) «</sup>Государь, отвътиль на эти слова Александра Талейрань, это дъло времени и послъдствие затруднений, въ которыя можно попасть, благодаря обстоятельствам».

<sup>2) «</sup>Я убъжденъ», писалъ между прочимъ Талейранъ Людовику XVIII, «что Пруссія и Россія дівлаютъ такъ много шуму и говорятъ съ такимъ высокомфріемъ лишь потому, что котятъ вывідать, что думаютъ другіе, и что они дважды передумаютъ прежде, нежели різшатся довести діла до крайности». Pallain, стр. 7.

ми». Уполномоченные приняли къ свъдънію сообщеніе Талейрана, и конференція разошлась безъ всякаго результата 1).

Между тымь Меттернихъ рышился измынить всю свою тактику. Ло сихъ поръ онъ выступаль въ качествъ противника Талейрана, но выступаль совершенно неискренно, частью по своей обычной нерешимости и легкомыслію, частью взъ опасенія оттолкнуть окончательно отъ Австрів ея союзниковъ. Теперь, убълившись, что Талейранъ вполнъ раздъляеть его собственные взгляды на Польско-Саксонскій вопрось н что лордъ Кестльри становится также на точку зрвнія французскаго уполномоченнаго, онъ ръшился сбросить маску п вступить въ соглашение съ Талейраномъ. Меттернихъ зналъ прекрасно, что французскій министръ, заявившій съ такою настойчивостью и апломбомь о своихъ принципахъ, руководится во всехъ своихъ действіяхъ далеко не одними этеми принципами и даже не одними интересами Франціи, а также и своими собственными личными выгодами. Австрійскому канплеру сдёлалось извёстнымъ, что Талейранъ получиль отъ Мюрата 300,000 дукатовъ и обязался поддерживать за эту сумму его права на Неаполь; что вслёдъ затёмъ онъ получиль такую же сумму отъ Фердинанда Сицилійскаго и даль слово его уполномоченному добиваться въ Вънъ всъми силами сверженія Мюрата 2). Далье, Меттернихъ узналь, черезъ своихъ секретныхъ агентовъ, что французскій министръ получиль отъ Саксонскаго короля 3 милліона флориновъ и укръпился съ тъхъ поръ еще болъе въ своихъ легитимныхъ возэрьніях на Саксонскій вопрось 3). Изъ вськь этих свы-

<sup>1)</sup> Pallain, crp. 24-25.

Перцъ, жизнь ІПтейна, Т. IV, стр. 113, гдъ ссылка на Савари, Мемуары-Т. 8, наизучшаго знатока во всъхъ подобныхъ дълахъ.

<sup>3) «</sup>Il (т. е. король Саксонскій) a pris un bien meilleur parti. Dans la crainte de quelque fàcheux evenement, le bon prince avait eu soin d'amasser une petite rèserve. Il en dètaché quelques millions en faveur de deux personnages forts influents à Vienne. Le clè d'or lui ouvrira les portes de son royaume, bien plus promptement que tous les protocoles du Congrès». Comte de la Garde T. I, стр. 429. Шатобріань нь своих замогильных запискахь говорить, что Талейрань получиль оть саксонскаго короля три милліона франковь. «Метоігей d'outre tombe, Т. 6, стр. 441.

дъній, австрійскій канцлеръ могъ вынести убъжденіе, что если кто либо, то именно Талейранъ можетъ и долженъ поддерживать его въ Польско-Саксонскомъ вопросъ и ръшился вступить въ тайную сдълку съ французскимъ министромъ.

Сделка состоялась на тайномъ совещании между Меттернихомъ и Талейраномъ 1). Съ самаго начала разговора Меттернихъ заявилъ, что отнынъ не должно быть болье ръчи о союзникахъ, что союза болъе не существуетъ. «Есть здъсь люди», возразиль Талейрань, «которые могли бы быть союзниками, не заключая между собою формальнаго договора, единственно въ силу своихъ одинаковыхъ воззрѣній и одинаковыхъ интересовъ. Откуда берется у васъ мужество окружать ваши важивищія владвнія: Венгрію и Богемію, русскимъ поясомъ? Какъ можете вы потерпъть, чтобы законное достояніе вашего стараго, добраго сосъда, сосъда, въ семейство котораго вышла замужъ одна изъ ващихъ эрцъ-герцогинь 2), перешло въ руки вашего наслѣдственнаго врага? Удивительно, что всему этому сопротивляемся мы, а не вы». Меттернихъ возразилъ, что князь напрасно относится къ нему съ такимъ недовъріемъ. «Какъ могу я довъриться человъку, отвъчалъ Талейранъ, «облекающемуся въ тайну по отношенію къ тъмъ, которые готовы отстанвать его дъло какъ свое собственное? Я, съ своей стороны, чуждъ всякой таинственности; я не нуждаюсь въ ней; такова выгода того. кто ведегъ переговоры на основаніи однихъ принциповъ. Вотъ перо и бумага; напишите, что Франція ничего не требуетъ п ничего не приметъ. Я готовъ подписать ее. «Но. возразилъ Меттернихъ, и у васъ есть свое особое, исключительно вамъ принадлежащее дъло, дъло Неаполитанское». «Оно столько же наше, сколько и всёхъ другихъ», отвёчалъ Талейранъ. «Для меня это вопросъ принципа; я требую, что-



<sup>1) «</sup>Я получиль отъ Меттерника записку», доносиль Талейранъ королю, «въ которой онъ извъщаль, что въ восемь часовъ будеть конференція, но что если я прійду къ нему немного ранъе, то онъ будеть говорить со мною объ очень важникъ дълакъ. Я пошель къ нему въ 7 часовъ» и т. д. Pallain, стр. 28.

<sup>2)</sup> Эрцъ-герцогиня Марія Терезія, сестра императора Франца, вышла за принца Антона Саксонскаго, впослідствій (съ 1827 г.) короля Саксоніи.

бы въ Неапол'в царствоваль тоть, кто вметь на это право, и больше ничего. Этого должны требовать и всё другіе. Пусть лишь следують принципамъ, и я окажусь уступчивымъ во всемъ. Я понимаю, что Саксонскій король, въ своемъ положенів, вынуждень будеть принести жертвы; я полагаю, что онъ согласится на нехъ, ибо онъ человъкъ разумный; но я никогда не соглашусь, чтобы у него отняли всв его земли и отдали все Саксонское королевство Пруссіи. Точно также, я никогда не соглашусь, чтобы Люксембургъ и Майнцъ были отданы Пруссіи. Я не дозволю также, чтобы Россія распространилась за Вислу, чтобы она увеличила число своихъ подданныхъ въ Европъ до 44 милліоновъ, чтобы она поставила своею границею Одеръ. Но если Люксембургъ будетъ предоставленъ Голландіи, Майнцъ Баваріи, если сохранены будутъ король и королевство Саксонское, и если Россія не перейдеть черезъ Висду, тогда я не буду имъть никакихъ возраженій относительно этой части Европы». При этихъ словахъ, Меттернихъ схватилъ руку Талейрана. «Князь», сказалъ онъ ему, «мы стоимъ вовсе не такъ далеко другь отъ друга, какъ вы думаете. Объщаюсь вамъ, что Пруссія не получить ни Люксембурга, ни Майнца; мы заинтересованы столь-же мало, какъ и вы, въ непомърномъ увеличении России, что-же касается Саксонін, то мы сділаеми все, что ви нашихи свлахъ, дабы сохранить, хотя часть ея. Затемъ Меттернихъ перешель къ формальному вопросу о конгрессъ. Онъ просиль Талейрана не настаивать на предложенномъ имъ правиль. Оно можетъ всъхъ напугать, оно неудобно и для меня въ настоящую минуту. Мюрать сочтеть свое дело потеряннымъ, какъ только его уполномоченный не будетъ допущенъ на конгрессъ, и кто можетъ сказать, куда увлечетъ его страсть. Онъ готовъ къ войнъ въ Италін, а мы нътъ. Талейранъ, довольный результатами соглашенія, объщался не настаивать пока на своемъ условія 1).

Въ тотъ же вечеръ состоялась третья конференція уполномоченныхъ. На этотъ разъ присутствовали представителя



<sup>1)</sup> Pallain, crp. 28-30.

всвхъ восьми державъ, подписавшихъ Парижскій договоръ. Въ качествъ шведскаго министра былъ графъ Левенгельмъ. Меттернихъ прочелъ два проекта ноты о созвании конгресса. проэктъ Талейрана и свой собственный. Его проектъ не заключалъ въ себъ никакихъ правиль о допущении и ограничивался темъ, что назначаль днемъ открытія конгресса 1-е ноября. Уполномоченные Россіи, Пруссіи и Швеціи согласились съ проектомъ Меттерниха. Талейранъ объявилъ, что онъ береть назадь свой проекть, но подъ условіемь, чтобы въ австрійскій проекть вставлена была фраза: «и открытіе конгресса воспоследуеть въ согласіи съ основными постановленіями международнаго права». При этихъ словахъ полнялся страшный шумъ. Гарденбергъ всталь съ мъста и крикнулъ почти угрожающимъ голосомъ. «Международное право? это лишнее. Къ чему объявлять, что мы будемъ дъйствовать на основаніи общественнаго права? Это понятно само собою. безъ всякаго объявленія. Талейранъ возразилъ, что если это понятно безъ объявленія, то будеть еще понятніве съ объявленіемъ. Гумбольдтъ воскликнулъ: «къ чему тутъ общественное право». «Въ силу этого права, вы находитесь здёсь», отвъчаль ему Талейрань. Лордъ Кестльри поняль, что дело можеть зайти слишкомъ далеко и взяль на себя роль посредника 1). Онъ и Генпъ успъли въ концъ концевъ уладить дъло. Фраза объ общественномъ правъ была вставлена въ проектъ ноты, только не на томъ мъстъ, гдъ требовалъ этого первоначально Талейранъ. Тъмъ не менъе побъда, одержанная уполномоченнымь Франціи, была полная. Присутствовавшіе не могли скрыть отъ самихъ себя фактъ понесеннаго ими

<sup>1) «</sup>Кестльри отвель меня въ сторону и спросиль меня, окажусь ли я уступчивъе, если въ этомъ пунктъ желаніе мое будеть исполнено. Въ свою очередь я спросиль его, чего могу ожидать я отъ него въ неаполитанскомъ вопросъ въ случать моей уступчивости. Онъ объщаль поддерживать меня всъмъ своимъ вліяніемъ. «Я поговорю объ этомъ съ Меттернихомъ», добавиль онъ, «я имъю право имъть объ этомъ вопросъ свое митніе». «Вы даете мит ваше честное слово»? спросиль я; «да, я даю его вамъ», отвътиль онъ. «А я», отвъчаль я ему, «даю вамъ честное слово, что я буду непреклоннымъ лишъ тамъ, гдъ дъло будетъ идти о принципахъ». Pallain, стр. 31.

тяжелаго пораженія. Генцъ замѣтилъ во время самой конференціи: «Исторія этого вечера, господа, принадлежить исторів конгресса. Не я буду разсказывать ее, ибо мнѣ запрещаеть это мой догъ, но тѣмъ не менѣе она будетъ внесена въ нее

Можно сказать, ни мало не ошибаясь, что на этой конференціи пор'вшенъ быль весь дальнѣйшій ходъ и направленіе Вѣнскихъ совѣщаній. Если до сихъ поръ можно еще было говорить о союзникахъ и противопоставлять имъ Францію: то теперь сдѣлалось очевиднымъ, что бывшая великая коалиція распалась окончательно и что на мѣсто бывшей группировки державъ сложилась совершенно новая комбинація. Побътденная Франція не стояла уже теперь особнякомъ; Австрія в Великобританія сблизились съ нею и намѣревались отставвать сообща одни и тѣ-же интересы.

В. Надлерь.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Pallain, crp. 32.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 21.

НОЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Esp. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 15 Ноября 1891 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Иасае* 

## СЛОВО

на день 17 октября въ воспоминаніе чудеснаго спасенія Влагочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА и Его Августъйшаго Семейства отъ смертной опасности при крушеніи Императорскаго повзда 17 октября 1888 года.

Въ нынѣшній день мы воспоминаемъ высокознаменательное и священное въ летописяхъ нашей исторіи событіе, память о которомъ, переходя изъ рода въ родъ, безъ сомивнія, будетъ служить источникомъ назиданія и для грядущихъ покольній. Да послужить темъ же самымъ и для насъ, братіе, это событіе, ибо черезъ него Богъ намъ прежде всего открываеть пути Своего Промысла, чтобы мы прежде другихъ со всёмъ усердіемъ могли сообразовать съ ними свое поведеніе. Для тъхъ, которые не признаютъ высшаго міроправленія, оно, конечно, не можетъ имъть такого назидательнаго значенія, но мы не къ нимъ и обращаемся съ своимъ словомъ, а къ върующимъ въ живаго и личнаго Бога и Его всеблагое промышленіе о мірѣ и человъкъ, къ тъмъ именно, которые живо сознають и чувствують, что судьбами царствъ и народовъ, какъ и жизнію каждаго человіка, управляеть Богь, что безь Его воли не совершается въ мірѣ ничего ни великаго, ни малаго, что Имъ живемъ, и движемся, и существуемъ (ДЪян. 17, 28). Для върующихъ такъ событія и судьбы жизни человъческой не суть простыя случайности, каковыхъ въ планахъ Божественнаго Промысла не можетъ быть, а суть явленія полныя смысла, суть голоса изъ другаго высшаго міра, суть в'єстники воли Божіей, какъ голосъ этихъ въстниковъ и понимаютъ всъ народы всъхъ мъстъ и временъ. При такомъ убъждении и воспоминаемое нынъ чрезвычайное проявление Божией попечительности о судьбахъ нашего отечества намъ должно представляться не иначе. какъ событіемъ знаменательнымъ, откровеніемъ воли Божіей. по отношеній къ которому для насъ, какъ всепьло зависящихъ отъ Бога и одаренныхъ разумомъ, составляетъ прямую обязанность-постараться уразумъть его высшій смысль и значеніе. Что же можеть открывать тщательное углубление въ смысль этого событія? Если будемъ разсматривать его въ свете вери въ откровеніе, то должны будемъ признать, что оно есть одновременно и великое чудо милости Божіей, и грозное и спасительное вразумленіе Божіе, еще разъ напоминающее намъ о необходимости должнымъ образомъ относиться къ указываемымъ намъ Богомъ черезъ Православную Церковь обязанностямъ.

Воспоминаемое нынъ событие есть чудо милости Божией. Въ Высочайшемъ манифестъ, данномъ вскоръ послъ этого событія (23 октября 1888 г.), читаемъ такія слова нашего Государя: "неисповъдимыми путями Промысла совершилось надъ Нами чудо инлости Божіей. Тамъ, гдѣ не оставалось надежды на спасеніе чельвъческое, Господу Богу угодно было дивнымъ образомъ сохранить жизнь Мит, Императрицъ, Наслъднику Цесаревичу и всъмъ Нашимъ Дътямъ". И дъйствительно, если припомнимъ подробности страшнаго крушенія императорскаго побзда "въ день онъ, егля вмаль не погибе надежда наша", то не можемъ не отнести событи къ порядку тъхъ не понятныхъ для нашего разума, но не рыкихъ въ ряду дивныхъ дълъ промышленія Божія о царяхъ и вародахъ, явленій, которымъ усвояется наименованіе чудесъ. Даже для людей невърующихъ въ Промыслъ Божій и все объясняющихъ не управляемымъ высшею силою стеченіемъ обстоятельств представляется необычайнымъ спасеніе отъ неминуемой смерти Августвищаго Семейства среди обломковъ разрушеннаго до основанія царскаго вагона, среди убитыхъ и раненыхъ спутниковъ. Чемъ же должно являться это сознаніе верующаго человъка, какъ не чрезвычайнымъ дъйствіемъ Божінмъ, безь воли Котораго не падаеть и одинъ волосъ съ головы человъ-

ческой и Который особенно хранить помазанниковъ Своихъ, какъ исполнителей судебъ Его о вверенныхъ имъ народахъ? Еще болье дивнымъ является это событіе, чымъ по способу совершенія, по величію явленной намъ въ ономъ милости и любви Божіей. Страшно и подумать, что было бы съ нашимъ отечествомъ, какія испытанія его ожидали бы, если бы Богъ не явилъ такой милости... По истинъ, "неизръченно милосердіе Твое (Господи Боже, Спасителю нашъ) къ намъ, недостойнымъ рабомъ Твоимъ! Милости Твоея... исполнены суть судьбы наши". Всемогущій Богь, столько разъ являвшій знаменія Своей милости въ исторіи нашего отечества. Своимъ дивнымъ посъщеніемъ 17 октября еще разъ вслухъ всего міра засвидътельствоваль, что Онъ съ нами, что православно-русскій народъ среди другихъ народовъ міра есть богоизбранный народъ, что онъ имъетъ полное основание воспъвать: "ст нами Богл! Разумьйте языцы и покаряйтеся, яко ст нами Бого!" Въ этомъ источникъ утфшенія и ободренія для всфхъ вфрныхъ сыновъ Россіи въ подвигахъ на пользу Церкви и отечества, вразумленіе всёмъ тёмъ, которые подъ гнетомъ временныхъ тяжелыхъ обстоятельствъ и угрожающихъ впечатленій готовы утратить въру въ призвание своего народа, любовь и уважение къ нему, готовы стыдиться за русское имя. Не стыдись русскій народъ своего имени! Самъ Богъ прославилъ тебя среди другихъ народовъ проявлениемъ чудодъйственной Своей милости къ тебъ въ лицъ Своего Помазанника.

Но не одну свътлую и радостную сторону можетъ открывать размышленіе объ указанномъ событіи. Въ немъ нельзя не видъть и грознаго, хотя и спасительнаго для насъ вразумленія и предостереженія Божія. Пути Божіи неисповъдимы и тайны Промысла сокрыты отъ насъ, но если угодно было Богу явить Себя столь необычайнымъ и страшнымъ образомъ, то невольно приходитъ на мысль, не стали ли для насъ уже недостаточными обыкновенныя вразумленія Божіи? Другими словами,— столь осязательное удостовъреніе Божіе о томъ, что Онъ есть Верховный Царь надъ видимой природой и ея силами и Владыка надъ жизнію и смертію людей дано не для того ли, чтобы напомнить намъ объ этой истинъ?

Не обнаружилось ли среди насъ стремленіс жить безъ мысли о всепълой зависимости нашей отъ Бога, стремление одниш собственными силами устроить благо на землъ? Не требовадось ди планами Промысла смирить эту гордую самоувъренность и предостеречь, пока не поздно, отъ дальнъйшаго движенія въ этомъ направленіи, на подобіе того, какъ нікогда смириль Богь строителей Вавилонской башни? Думается, что такъ. Въ наше время не мало людей, которые вовсе не признають своей полной и всесторонней зависимости отъ Бога, и не только не считають нужнымь скрывать своихъ мыслей, но и хвалятся этимъ, какъ чёмъ то великимъ и необычайно умнымъ. Они бывають готовы дучше поставить себя въ полную зависимость отъ безсознательнаго вещества и признать его первопричиною всего, чемъ признавать свою зависимость отъ живаго вседействующаго Духа-Творца Бога. Это все те, которые вивсто христіанскаго міровоззрвнія держатся такъ называемаго механическо-матеріалистическаго. Разділяющіе его, — а такихъ нынъ не мало, ибо оно открыто проводится и въ произведеніяхъ печати, и иными способами, — всёхъ благъ ожидають отъ науки, отъ знанія, отъ практическихъ изобрѣтеній; съ развитіемъ наукъ, полагають они, настанеть земное блаженство: открытія и изобрѣтенія, постоянныя усовершенствованія въ области техники помогутъ человъку покорить своей волъ непокорную природу; новый земной рай, который этимъ путемъ устроить для себя человьчество, будеть даже лучшимъ, чьмъ рай первобытный, устроенный Богомъ; религіи въ новомъ раю уже не будетъ... Грозное посъщение Божие 17 октября не имъетъ ли въ ряду другихъ цълей и ту, чтобы отрезвить подобныхъ мечтателей, напомнить, что все во власти Божіей. что одного мановенія Божія достаточно, чтобы разрушить всь условія благоденствія, создаваемыя самимъ человінськомъ? Знаменательно чрезвычайно то, что это посещение Божие связано съ однимъ изъ величайшихъ изобрътеній, составляющимъ гордость нашего въка, изобрътеніемъ, которому ввъряютъ свою жизнь милліоны людей. Не свидътельство ли это свыше, что люди преуведичивають значение изобратений и подчиняемих своей воль физическихъ силь? Не урокъ ли это противъ чедов'вческаго самомнівнія, безъ мысли о Богів думающаго создать прочное благоденствіе на землів? Такое значеніе событія не усиливается ли еще боліве тімь, что крушенію подвергся не обыкновенный, а царскій поївздь, по отношенію къ которому естественна особая внимательность съ цілію предупрежденія опасностей? Промысль, бдительно хранящій Помазанника Своего на всіхъ путяхъ Его жизни, и нынів сохраниль возлюбленнаго Монарха нашего и все Его Августійшее Семейство, но черезъ это не дізлается ли еще боліве ясною правящая міромъ десница Божія, а отсюда и самое внушеніе еще боліве вразумительнымъ и не для насъ только, но и для всего человівчества?

Къ такимъ выводамъ приводитъ размышленіе о значеніи воспоминаемаго нынъ чуда милости Божіей. По отношенію къ върнымъ сынамъ Православной Церкви и отечества оно есть источникъ утвшенія и ободренія для дальнвишихъ подвиговъ, а по отношенію къ отрекающимся отъ Бога и Его Церкви или сомивающимся въ Его благомъ міроправленіи-вразумительное удостовърение въ томъ, что дъйствительно судьбами царствъ и народовъ правитъ Богъ, что тщетны усилія человічества освободиться отъ этой зависимости и обманчивы надежды одними собственными силами создать и обезпечить для себя прочное благосостояніе на земль. Но, бр., Богу угодно было явить это ободреніе, вразумленіе и предостереженіе не для одного только того, чтобы мы познавали пути Его Промысла, но и для того, чтобы сообразовали съ ними свою жизнь. По отношенію къ нашей жизни, следовательно, оно имело своею целію обратить умы и сердца наши къ Богу и побудить къ тому, чтобы нознаніе Его воли и исполненіе ея стало руководительнымъ началомъ нашей жизни, а такъ какъ выразительницею воли Божіей для насъ служить Православная Церковь, то сділать насъ послушными и върными руководству Церкви и въ образв нашихъ мыслей и вврованій, и во всемъ нашемъ поведеніи. Какъ же мы отозвались на этотъ призывъ Божій? Нельзя и грешно было бы не помнить, какъ светлаго и радостнаго явленія, что во всёхъ истинныхъ членахъ великой православно-русской семьи вразумленіе Божіе произвело сильное

религіозно-правственное и патріотическое воодушевленіе. Православно-русскій народъ содрогнулся при въсти объ участи императорскаго повзда, всв обратились къ Богу съ благодарственнымъ исповъданиемъ великой милости Божіей; во всъхъ сторонахъ нашего обширнаго отечества, во всёхъ сословіяхъ возгорълись сердца желаніемъ увъковъчить на память грядущимъ покольніямь дивное посыщеніе Божіе какими-либо памятниками, --- построеніемъ храмовъ и пожертвованіями на ихъ украшеніе, сооруженіемъ св. иконъ, построеніемъ школъ и другими богоугодными и благочестивыми дълами. Не отсталъ отъ другихъ городовъ и нашъ городъ и вся Харьковская область, въ предълахъ которой совершилось и самое событие. Всъ эти проявленія религіознаго и патріотическаго воодушевленія ясно показывають, что не прошло безслёднымь для насъ явленное Богомъ чудо Его милости, что воспріимчивость къ внушеніямъ свыше и потребность следовать имъ въ насъ есть. Но, бр., когда въ насъ возникаютъ добрыя намеренія и стремленія. не часто ли бываеть, что при самомъ ихъ осуществленіи мы останавливаемся на первыхъ шагахъ, хотя и чувствуемъ, что не должны бы этого дёлать, а должны неуклонно и послёдовательно идти по пути къ достиженію предположенных в добрых в цълей? Не остановилось ли на томъ же самомъ и наше послушаніе указаніямъ Промысла Божія чрезъ воспоминаемое нынъ событіе? Промыслъ призываль насъ, конечно, къ большему, чъмъ только упомянутыя временныя проявленія воодушевленія, но наше послушаніе этому призыву не въ нихъ ли только и выразилось? Къ прискорбію, незамътно признаковъ. которые свидътельствовали бы противное, хотя они и должни и могли бы уже обнаружиться, если бы действительно должным образомъ почувствовано было значение грознаго посъщения Божія. И прежде всего это должно бы выразиться въ усиленномъ стремленіи имъть отчетливое и здравое познаніе христіанскихъ истинъ по руководству Православной Церкви, чтобы сдълать пути своей жизни угодными Богу. Но на самомъ тыт не замътно этого. Продолжающееся широкое и безпрепятственное распространение разныхъ противохристіанскихъ и противорелигіозныхъ ученій и дов'єріє кънимъ показываетъ, что гроз-

ное посъщение Божие не сдълало въчныхъ истинъ разума Божія болье близкими нашему уму. По прежнему остается обычнымъ явленіемъ, что въ наши библіотеки-частныя и общественныя дёлаются пріобрётенія и часто цённыхъ изданій по всёмъ отдёламъ знанія и не озабочиваются пріобувтеніемъ произведеній, относящихся къ Богопознанію и познанію нравственныхъ обязанностей? Во всёхъ ли нашихъ домахъ есть даже Библія, и даже только часть ея-книги Новаго Завъта? Не предпочитается ли чтенію священныхъ книгъ чтеніе книгъ ничтожныхъ, даже безнравственныхъ? Увеличилось ли и число любителей богомыслія, любителей бесёдь благочестивыхь? Наблюдается, что даже тв религіозныя познанія, какія пріобрѣтаются въ учебныхъ заведеніяхъ, по выходѣ изъ нихъ, утрачиваются. Часто невъдъніе простирается и въ христіанахъ изъ образованныхъ до незнанія главнъйшихъ событій земной жизни Спасителя, а смъщение православнаго ученія съ ученіемъ другихъ христіанскихъ исповъданій-явленіе и очень обычное. Придуманныя прежде оправданія такого небрежнаго отношенія къ обязанности Богопознанія остаются въ силъ и теперь. Многіе думають и разсуждають вслухъ и даже изъ тъхъ, которые особенно не должны бы этого дылать, такъ: "важно лишь доброе сердечное настроеніе, важна любовь, а познаніе религіозной истины—дѣло второстепенное и несущественное", какъ будто такое настроеніе можеть быть прочнымь безь здравыхь религіозныхь понятій, какъ будто Христосъ не ставилъ условіемъ спасенія познаніе Его ученія (Іоан. 17, 3) и сообщаль его не для того, чтобы люди усвояли его себъ. Не мало нынъ и такихъ, которые утверждають, что нельзя теперь и познать чистую истину Христову, такихъ, которые на указаніе-читай Евангеліе, говорять-оно испорчено, на предложение-учись у Церкви, читай святоотеческія писанія, православныя богословскія сочиненія, отвічають-здісь извращень смысль Христова ученія представителями Церкви для своихъ выгодъ. Дошло дёло до того, что, по примъру представителей западнаго невърія, вмьсто Евангелія Христова предлагается новое евангеліе, исправленное, т. е. будто бы болве совершенное, чвив Христово и оно находить у многихь болье довьрія, чыть подлинно Христово Евангеліе. Не доходить ли вы иныхы кругахы общества до того, что стыдятся вслухы исповыдывать себя христіанами. чтобы не показаться отсталыми? Выходить, что какь будто многіе вы нашей среды отвергаются не только силы благочестія, но и образа благочестія (2 Тим. 3, 5). О необходимости противодыйствія и борьбы такому направленію думають очень немногіе, а кы тымы, которые и словомы и дыломы готовы на борьбу сы наступающимы страшнымы врагомы, по прежнему продолжають относиться сы рызкимы осужденіемы; говоряты это клерикализмы т. е. своекорыстное движеніе духовенсты, опасающагося за свое современное положеніе. Не ясные ле все это признаки, что вы глубины своей души мы остались равнодушны кы грозному вразумленію Божію?

О томъ же самомъ свидътельствуетъ и практическая жизнь. По прежнему въ нашихъ обычаяхъ и 'привычкахъ остается много несогласнаго съ духомъ христіанскаго ученія и требваніями Церкви, и не видно, чтобы мы были озабочены ліломъ своего исправленія. Даже самыя христіанскія обяванысти мы исполняемъ такъ, что наши дъйствія скоръе можно назвать оскорбленіемъ христіанства, каковы благотворительныя увеселенія для помощи б'єдствующим от недостатка соїственныхъ средствъ къ удовлетворенію насущныхъ потребностей, устраиваемыя предпочтительно наканунь праздниковы и воскресных дней, нередко съ дозволениемъ посещать и даже съ привлечениемъ на эти увеселения воспитывающихся юношей и отроковъ. Выходить такимъ образомъ, что когда поведимому и совершаемъ дъла милосердія, мы обнаруживаемъ либовь не къ ближнимъ, а любовь къ различнымъ удовольствіямъ. покупаемымъ на пожертвованія въ пользу ближнихъ, т. е. лкбовь къ самимъ себъ, любовь, очевидно, своекорыстную и, слъдовательно, не столько исполняемъ, сколько нарушаемъ заповъди Евангелія. Не стали лучшими послъ предостереженія Божія и отношенія къ обязанностямъ церковнымъ-къ Богослуженію, праздникамъ и постамъ, этимъ тремъ главнъйшим: учрежденіямъ, существующимъ въ нашей Православной Церкви для религіозно-нравственнаго воспитанія чадъ ея. До какихъ предбловъ доходитъ неуважение къ этимъ установлениямъ въ нашемъ образованномъ обществъ, съ котораго беретъ приифръ и простой народъ, авторитетное и всемъ образованнымъ жителямъ нашего города извёстное и памятное свидётельство о семъ дано нашимъ Архипастыремъ 1); глубокую правдивость н върность этого свидътельства признаютъ всъ, которые намфренно не закрывають глазь съ целью не видеть своихъ недостатковъ. Неуважение же наше таково, что мы, именующие себя православными, являемся худшими иновърцевъ. Въ чужеземныхъ странахъ христіанскій народъ, дорожа своею честію, оказываетъ всенародное почтеніе своей Церкви и ея установленіямъ. У насъ же наобороть, всенародно оказывается неуваженіе къ Православной Церкви, ея богослуженію и уставамъ, свидътельствующее о величайшемъ недостаткъ нашего народнаго самосознанія, о томъ, что и сами мы не имжемъ уваженія къ своей религіи, и не заботимся о томъ, чтобы хотя русскіе иноверцы уважали русскій народъ и православную веру и Церковь.

Таково современное отношеніе многихъ, именующихъ себя сынами Церкви, къ ней самой, къ ея ученію и установленіямъ. Оно показываетъ, что еще далеко недостаточно почувствовано нами значеніе грознаго посъщенія Божія и что отнеслись къ вразумленію Божію мы далеко не такъ, какъ жители Ниневіи къ проповъди прор. Іоны. Но не пора ли одуматься? Страшно продолжать оставаться равнодушными къ предостерегающему голосу Божію, особенно въ виду тяжкихъ вразумляющихъ насъ бъдствій голода. Богь еще не до конца прогитвался на насъ, удостоиваетъ насъ милостей и спасительно предостерегаеть, но въдь Онъ можеть и лишить насъ Своихъ милостей, нбо мерзость Господеви путіе развращенни: пріятни же Ему вси непорочній во путехо своихо (Притч. 11,20). Какова судьба тыхъ народовъ, которые невнимательно относятся къ Божіниъ вельніямъ, мы можемъ видьть на примерь избраннаго народа Еврейскаго. Онъ влачить теперь на землъ свое жалкое

Въ чтенін «О причинахъ отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго общества». См. жур. «Вѣра и Разумъ» 1891 г. № 4. Отд. церк. 232—237 стр.

существованіе именно потому, что невнимателень быль вы свое время къ знаменіямъ и внушеніямъ Божіймъ вы своей исторіи и главнымъ образомъ къ пришествію своего Мессіи, Іисуса Христа. Не будемъ же посему подобными Изранно въ отношеніи къ предостереженіямъ Божіимъ. Теперь же, вознося хвалебное благодареніе Господу Богу, посътившему насъдивною Своею милостію и даровавшему намъ и грядущимъ въкамъ спасительное вразумленіе, помолимся и до еже очистимися намъ отъ беззаконій нашихъ и утвердитися въ земли нашей впрт и благочестію, да не прогнъвается на ны Госпою, но да пребудетъ милость Его на насъ" (прошеніе вел. ект. въ послъдованіи молебн. пънія въ день 17 октября). Аминь.

Свящ. Н. Малиновскій.

## НАГОРНАЯ ПРОПОВЪДЬ.

(Опыть изъясненія ученія Господа нашего Інсуса Христа съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ отрицательною критикою новъйшаго времени).

### предисловіе.

И въ древней святоотеческой, и въ новъйшей какъ русской, такъ и иностранной богословской литературъ существуеть очень много толкованій и изъясненій той ръчи Господа нашего Іисуса Христа, которая извъстна всякому подъ именемъ "нагорной проповъди" или "нагорной бесъды". Поэтому весьма естественно, что читающій это сочиненіе прежде всего можетъ поставить себъ вопросъ: чъмъ вызывается еще настоящее разсужденіе объ этой же самой "нагорной проповъди" Спасителя? Не будетъ ли оно слишкомъ скучно, касаясь всъмъ извъстнаго и всесторонне разъясненнаго предмета? Можетъ ли оно сказатъ что-либо новое въ виду существованія многочисленныхъ изслъдованій по этому же самому предмету? Не излишне ли оно вовсе въ нашей литературъ? А если нътъ, то какое положеніе оно должно занять въ ней? Какую сторону въ нагорной проповъди Спасителя оно будетъ разсматривать?

Слово Божіе такъ богато своимъ содержаніемъ, что едва-ли кто дерзнетъ указать тотъ моментъ въ жизни человъчества, въ который закончится его изслъдованіе. Правда, мы имъемъ основаніе утверждать, что богословская литература—особенно иностранная—не бъдна многочисленными и серьезными изслъдованіями по истолкованію книгъ Св. Писанія какъ ветхаго, такъ

и новаго завѣтовъ; но это богатство научныхъ изслѣдованій не рѣшаетъ еще окончательно задачи христіанскаго богословія. а скорѣе только свидѣтельствуетъ предъ всѣмъ міромъ о томъ какъ неисчерпаемо богатство премудрости Божіей, явленной человѣчеству въ Божественномъ Откровеніи, какъ высока цѣль предназначенная человѣку въ области Боговѣдѣнія и что всѣ наилучшія изслѣдованія богословской науки полагаютъ не конецъ, а лишь начало въ дѣлѣ Богопознанія. Какъ ни много существуетъ трудовъ по истолкованію Слова Божія, а все-таєм какъ свидѣтельствуетъ почти ежедневный опыть, постояння являются вопросы, не разрѣшенные еще этими трудами, открываются новыя стороны предмета богословской науки, недостаточно освѣщенныя или и совершенно не затронутыя еще существующими изслѣдованіями.

Далье, — нами издана въ свътъ книга "Жизнь Господа нашего Інсуса Христа,—опыть историко-критическаго изложеніз евангельской исторіи съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ отрицательною критикою новъйшаго времени",—напечатанная сначала въ видъ отдъльныхъ статей въ "Православном; Обозрвніна за 1882 годъ и потомъ выдержавшая еще два отдълныхъ изданія. Но въ этомъ сочиненіи мы разсуждали главныть образомъ только о событіяхъ изъ жизни Спасителя и Его чдесныхъ дъйствіяхъ; что же касается Его ученія, то мы высказали о немъ лишь несколько общихъ замечаній, не упомянувъ даже ни единаго слова ни о нагорной проповъди, не притчахъ, ни о ръчахъ Его вообще. Это опущение, сдълание нами въ то время по обстоятельствамъ, отъ насъ совершенине завиствимъ, и давшее право критикт къ совершенно справедливымъ замъчаніямъ, всегда лежало на нашей научной сивъсти. Восполнить въ духъ изданной книги опущенное, т. с.. изъяснить въ этомъ духъ ръчи и притчи Спасителя, которыя составляють одну изъ самыхъ существенныхъ частей какъ евангельской исторіи, такъ и христіанскаго ученія, мы всегда счетали своею нравственною обязанностію и ждали только благпріятнаго времени для ея выполненія. Теперь это время отчаст наступило.

Но кром'в этихъ побужденій у насъбыли еще и особые по-



воды, которые заставили насъ взяться за трудъ изъясненія смысла и значенія нагорной пропов'єди Господа нашего Інсуса Христа. Съ появленіемъ лжемудрованій графа Л. Н. Толстаго, русское общество въ послъднее время особенно заинтересовалось ученіемъ Іисуса Христа, которое изложено въ нагорной проповеди. Многіе, по преимуществу люди молодые, не привыкшіе еще къ самостоятельному мышленію, слъпо и безотчетно увлеклись толкованіями Толстаго; другіе, болье благоразумные, напротивъ, усматривая ложь этого толкованія и не соглашаясь съ нимъ, все чаще и чаще стали высказывать жезаніе — видъть изъясненіе нагорной проповъди Спасителя со стороны православнаго богослова въ такомъ направленіи, которое могло бы возстановить истинный смысль ученія, искаженнаго графомъ Л. Н. Толстыма. Намъ лично недавно прислана неизвъстнымъ лицомъ книга Толстаго женевскаго изланія—"Въ чемъ моя въра? Второе и полное изданіе. Genève M. Elpidine, libraire- editeur 68, Rue du Rhône, 68, 1888".— Неизвъстный намъ "любитель истины", какъ называетъ онъ самого себя, препровождая эту книгу Толстаю, въ своемъ письм' делаеть упрекъ богословамъ Православной Церкви за то, что они указывають только невърность и ложь въ толкованіи Толстаго "нагорной пропов'єди", не уясняя однако-же того, какъ нужно понимать хотя бы, напр., заповъдь Христа о непротивленіи злу въ духѣ Православной Церкви, и что въ русской богословской литературь вовсе будто бы ньтъ прямого нзъясненія этой заповъди. Послъднее, конечно, несправедливо, хотя отчасти и извинительно въ "любителъ истины", по всей въроятности, человъкъ свътскомъ и мало знакомомъ съ періодическою богословскою литературою. Толкованіе запов'єди о непротивленіи злу въ духѣ нашей Православной Церкви желающій можеть найти прежде всего въ Толковомъ Евангеліи Михаила; а затъмъ въ нашей литературъ есть и спеціальныя изследованія, посвященныя объясненію этихъ словъ Спасителя въ виду именно искаженія ихъ смысла лжетолкованіемъ графа .І. Н. Толстаго. Таково, напр., объяснение Волкова въ "Православномъ Собесъдникъ" за 1886 г., ІІ, стр. 38-42; свящ. Н. Елеонскаго въ его статъъ "О новомъ евангеліи Толстаго" въ

"Чтеніяхъ въ Обществъ любителей духовнаго просвъщенія" за 1887 г. Январь. Стр. 61—67; тамъ же помъщена была статы А. Орфано съ изъясненіемъ заповъди о непротивленіи злу; наконецъ, прекрасное истолкованіе этой заповъди съ указаніемъ лжи въ ученіи Толстаго можно читать въ ръчи профессора С. Соллертинскаго, помъщенной въ "Христіанскомъ Чтенін" за 1887 г., мартъ—апръль.

Эти толкованія вполн'в удовлетворительны какъ въ экзегетическомъ, такъ и въ филологическомъ отношеніяхъ. Въ нихъ не затронута только одна психологическая сторона; а въ джеученіи Толстаю она, какъ изв'єстно, занимаетъ первое м'єсто. Вотъ эту-то сторону предмета мы по-преимуществу и нам'єрены им'єть въ виду въ предлагаемомъ нами разсужденіи.

По словамъ графа Л. Н. Толстаю, его своеобразное понъманіе ученія Христа явилось будто бы результатомъ неудовлетворительнаго толкованія нагорной пропов'яди, которое предлагается Православною Церковію и церковными богословами. Вотъ какъ самъ Толстой излагаетъ въ своей книгъ "Въ чемъ моя въра?" тотъ психологическій процессъ, который, по его словамъ, оторвалъ его отъ Церкви и привелъ къ особому, оригинальному, пониманію евангельскаго ученія.

"Я хочу разсказать,—говорить графь Л. Н. Толстой 1),—какь я нашель тоть ключь къ пониманію ученія Христа, который мив открыль истину съ ясностью и уб'єдительностію исключающими сомивніе.

"Открытіе (!) это сдёлано было такъ: съ тёхъ первих поръ дётства почти, когда я сталъ для себя читать Евангелія во всемъ Евангеліи трогало и умиляло меня больше всего то ученіе Христа, въ которомъ пропов'єдуется любовь, смиреніе, униженіе, самоотверженіе и возмездіе добромъ за зло. Такова и оставалась для меня сущность христіанства, то, что я сергцемъ любилъ въ немъ, то, во имя чего я посл'є отчаянія, шевірія, призналъ истиннымъ тотъ смыслъ, который придаеть жизни христіанскій трудовой народъ и во имя чего я полчиниль себя тыма же върованіяма (!), которыя испов'єдуеть



<sup>1) «</sup>Въ чемъ моя въра?», Стр. 6 и след.

этотъ трудовой народъ, т. е. привославной церкви. Но подчинивъ себя церкви, я скоро замътиль, что я не найду въ ученім церкви подтвержденія уясненія тёхъ началь христіанства, которыя казались для меня главными; я замътиль, что эта дорогая мив сущность христіанства не составляеть главнаго вы ученіи церкви. Я замътиля, что то, что представлялось мнв важнъйшимъ въ ученіи Христа, не признается церковію самымъ важнымь. Самымъ важнымъ признается церковію другое. Сначала я не приписываль значенія этой особенности церковнаго ученія. "Ну, что-жь, —думаль я, —церковь, кром'в того же смысда любви, смиренія и самоотверженія, признаеть еще и этоть смысль догматическій и вибшній. Смысль этоть чуждь мив, даже отталкиваетъ меня, но вреднаго тутъ ничего нътъ". Но чемъ дальше я продолжалъ жить, покоряясь ученію церкви (!), тъмъ замътнъе становилось мнъ, что эта особенность ученія церкви не такъ безразлична, какъ она мнѣ показалась сначала. Оттолкнули меня отъ церкви: и странности (!) догматовъ церкви, и признаніе, и одобреніе церковью гоненій, казней и войнь, и взаимное отрицаніе другь друга разными исповыданіями, но подорвало мое довъріе къ ней именно это равнодутіе къ тому, что мні казалось сущностью ученія Христа, и пристрастіе къ тому, что я считаль не существеннымъ. Мнъ чувствовалось, что туть что-то не такъ. Но что было не такъ, я никакъ не могъ найти; не могъ найти, потому что ученіе церкви не только не отрицало того, что казалось мив главнымъ въ ученіи Христа; но вполнѣ признавало это, но признавало какъ-то такъ, что главное въ учени Христа становилось не на первое м'Есто. Я не могь упрекнуть церковь въ томъ, что она отрицала существенное, но признавала церковь это существенное такъ, что оно не удовлетворяло меня. Церковь не давала мит того, чего я ожидаль отъ нея.

"Я перешелъ (?) отъ нигилизма къ церкви только потому, что созналъ невозможность жизни безъ въры, безъ знанія того, что хорошо и дурно (это въра?) помимо моихъ животныхъ инстинктовъ. Знаніе это я думалъ найти въ христіанствъ. Но христіанство, какъ оно представлялось мнъ тогда, было только извъстное настроеніе,—очень неопредъленное, изъ котораго не

вытекали ясныя и обязательныя правила жизни. И за этим правидами я обратился къ церкви. Но церковь давала мет такія правила, которыя нисколько не приближали меня къ дорогому мнъ христіанскому настроенію и скорье удаляли отъ него. И я не могъ идти за нею. Мнѣ была нужна и дорога жизнь, основанная на христіанскихъ истинахъ; а церковь мню давала правила жизни, вовсе чуждыя дорогимь мнъ истинамь. Правила, даваемыя церковью о вёрё въ догматы, о соблюденіи таинствъ, постовъ, молитвъ, мнъ были не нужны; а правилъ, основанныхъ на христіанскихъ истинахъ, не было. Мало того, церковныя правила ослабляли, иногда прямо уничтожали то христіанское настроеніе, которое одно давало смыслъ моей жизни. Смущало меня больше всего то, что все зло дюдскоеосужденіе частныхъ людей, осужденіе цёлыхъ народовъ, осужденіе другихъ въръ, и вытекавшія изъ такихъ осужденій: казни, войны, все это оправдывалось церковью. Ученіе Христа о смиреніи, неосужденіи, прощеніи обидъ, о самоотверженіи в любви на словахъ возвеличивалось церковью и, вмъстъ съ тъмъ. одобрялось на дёлё то, что было несовиестимо съ этих ученіемъ.

"Неужели ученіе Христа было таково, что противоръчія эте должны были существовать? Я не могу поверить этому. Кроме того, мыт всегда казалось удивительнымъ то, что, насколью я зналь Евангелія, тѣ мѣста, на которыхъ основывались опредъленныя правила церкви о догматахъ, были мъста самыя неясныя: тъ же мъста, изъ которыхъ вытекало исполнение ученія, были самыя опредъленныя и ясныя. А, между тъмъ, догматы и вытекающія изъ нихъ обязанности христіанина опредълялись церковью самымъ яснымъ и отчетливымъ образомъ: объ исполненіи же ученія говорилось въ самыхъ неясныхъ, туманныхъ, мистическихъ выраженіяхъ. Неужели этого хотыл Христосъ, преподавая свое ученіе? Разрѣшеніе моихъ сомніній я могь найти только въ Евангеліяхъ. И я читаль и перечитываль ихъ. Изт вспхт Евангелій, какъ что-то особенное. всегда выдълялась для меня нагорная проповыдь. И ее-то з читаль чаще всего. Нигдъ, кромъ какъ въ этомъ мъстъ, Христосъ не говорилъ съ такою торжественностію, нигдъ онъ не

даетъ такъ много нравственныхъ, ясныхъ, понятныхъ, прямо отзывающихся въ сердцѣ каждаго правилъ, нигдѣ онъ не говорить къ большей (?) толив всякихъ простыхъ людей. Если были ясныя, опредъленныя христіанскія правила, то они должны быть выражены туть. Въ этихъ трехъ главахъ Матеея я искаль разъясненія моихъ недоуміній. Много и много я разъ перечитываль напорную проповыдь и всякій разь испытываль одно и то же: восторгь и умиленіе при чтеніи этихъ стиховъ. о подставленіи щеки, отдачъ рубахи, примиреніи со всъми. любви къ врагамъ, и то же чувство неудовлетворенности. Слова Бога, обращенныя ко всёмъ, были не ясны. Поставлено было слишкомъ невозможное отречение отъ всего, уничтожавшее самую жизнь, какъ я понималъ ее, и потому отреченіе отъ всего, казалось мив, не могло быть непремвинымъ условіемъ спасенія. А какъ скоро это не было непремѣннымъ условіемъ спасенія, то не было ничего опредъленнаго и яснаго. Я читаль не одну нагорную проповёдь, я читаль всё Евангелія, всь богословскіе комментаріи на них (?!). Богословскія объясненія о томъ, что изреченія нагорной пропов'єди суть указанія того совершенства, къ которому долженъ стремиться человъкъ, но что падшій человъкъ весь въ гръхъ и своими силами не можетъ достигнуть этого совершенства, что спасеніе человъка въ въръ, молитвъ и благодати-объяснения эти не удовлетворяли меня.

"Я не соглашался съ этимъ, потому что мнѣ всегда казалось страннымъ, для чего Христосъ, впередъ зная, что исполнение его учения не возможно однѣми силами человѣка, далътакия ясныя и прекрасныя правила, относящияся прямо къ каждому отдѣльному человѣку? Титая эти правила, мнъ всегда казалось, что они относятся прямо ко мнѣ, отъ меня одного требуютъ исполнения.

"Читая эти правили, на меня находила всегда радостная увъренность, что я могу сей часъ, съ этого часа, сдёдать все это. И я хотёлъ и пытался сдёлать это; но какъ только я испытывалъ борьбу при исполненіи, я невольно вспоминалъ ученіе церкви о томъ, что человёкъ слабъ и не можетъ сдёлать самъ этого, и ослабёвалъ.

"Миъ говорили: надо върить и молиться.

"Но я чувствоваль, что я мало върю и потому не могу молиться. Мив говорили, что надо молиться, чтобы Богь даль ввру, которая даеть ту молитву и т. д. до безконечности.

"Но и разумъ и опытъ показывали мнѣ, что средство это недъйствительно. Мнѣ все казалось, что дъйствительны могутъ быть только мои усилія исполнять ученіе Христа.

"И вотъ, послю многихъ, многихъ тщетныхъ исканій, изученій того, что было писано объ этомъ въ доказательство божественности этого ученія и въ доказательство небожественности его, посль многихъ сомньній и страданій, я остался опять одинъ съ своимъ сердцемъ и съ таинственной книгою предъ собой. Я не могъ дать ей того смысла, который давали другіе, и не могъ придать иного, и не могъ отказаться отъ нея. И только извърившись одинаково и во всю толкованія ученой критики. и во всю толкованія ученаго богословія, и откинувъ ихъ всъ. по слову Христа, если не примите меня, какъ дъти, не войдете въ царствіе Божіе... Я понялъ вдругъ то, чего не понималь прежде. Я понялъ не тъмъ, что я какъ нибудь искусно. глубокомысленно переставляль, сличаль, перетолковываль; напротивъ, все открылось мнъ тъмъ, что я забылъ всъ толкованія.

Вотъ какими яркими и живыми красками графъ Л. Н. Толстой рисуеть намь картину своего отпаденія оть православной Церкви. Особенно здёсь можеть приковывать къ себѣ вниманіе читателя изображеніе того психическаго процесса, который происходиль будто бы въ душь искателя истины. Читатель какъ бы заглядываетъ, такъ сказать, въ самую душу Толстаю и съ любопытствомъ следить за всеми страданіями борющейся съ сомивніемъ души; тайнникъ сердца, тщательно оберегаемый другими отъ всякаго посторонняго глаза, у Толстаго открыть для всёхъ и каждаго, и каждый направляеть на него свой удивленный взоръ и разсматриваетъ все, что въ немъ дёлается. А Толстой, безъ сомнёнія, знаеть, съ какичь рвеніемъ бросается толпа на выставки всякаго рода и какъ ей хочется знать всегда именно то, что обыкновенно скривается отъ нея. Но увлечение поэтическимъ изображениемъ психологическаго анализа или-върнъе-самаго процесса происхожденія психическихъ явленій, увлеченіе одною формальною стороною дела всегда способно сокрыть отъ неопытнаго наблюдателя правдивость самаго факта, равно какъ и истинныя причины его происхожденія. Въ вышеприведенномъ отрывкъ Толстой, безъ сомнънія, намъренно рисуется передъ читатедами. Мы перечитали этотъ отрывокъ нъсколько разъ и пришли къ убъжденію, что художественность его изложенія заслопяеть собою неправдоподобіе самаго факта. Весь общій колоритъ этого разсказа, его характеръ и всѣ его частности съ несомненностію убъждають безпристрастнаго читателя въ томъ, что Толстой въ немъ изображаетъ психическій процессъ своего отпаденія отъ Церкви вовсе не по д'яйствительности, но что онъ у него дъланный и сочиненный. Остановимъ на немъ хотя нъкоторое вниманіе. 1) Изъ него мы видимъ, что Толстой, если онъ говоритъ искренно, безъ сомнѣнія, впадаетъ въ самообманъ, думая, что онъ когда-либо принадлежаль къ Православной Церкви. Не успъвъ "подчинить себя церкви", онъ уже "скоро замътиль, что не найдеть въ ученіи церкви подтвержденія тъхъ началь, которыя казались для него главными". Развъ можно такого человъка признать "подчинившимся" или "покорившимся ученію православной церкви"? Да дальше, какъ мы видъли, и самъ Толстой утверждаетъ, что онъ вовсе никогда не принадлежалъ къ Православной Церкви, что онъ только "обратился ко церкви за правилами", но, не нашедши въ ней того, чего именно ему хотълось, т. е., міровоззрънія, которое бы соотвътствовало его собственному, онъ "не могъ идти за нею". 2) Толстой намъренно клевещеть на Православную Церковь, увъряя своихъчитателей, будто бы въ ней заповедь Христа о любви къ ближнему, смиренін, самоотверженін и возмездін добромъ за зло-ставится не на первомъ мъстъ, будто бы она одобряетъ осуждение какъ частныхъ лицъ, такъ и цёлыхъ народовъ, благословляетъ несправедливыя казни, гоненія и всякія войны, учить, что человъкь спасается не добрыми делами, а только одною верою и т. д. 3) Толстой явно говорить неправду, когда увъряеть своихъ читателей въ томъ, что онъ будто бы пришелъ къ своимъ убъжденіямъ и къ своему пониманію ученія Христа, "не тъмъ, что какъ-нибудь искусно переставляль, сличаль, перетолковываль" каноническія Евангелія, а нѣсколько выше на стр. 6-й своей книги въ подтвержденіе этого онъ даже указываетъ на свое "новое евангеліе". Но этотъ кощунственный пасквиль больше всего обличаетъ во лжи своего автора и доказываетъ ясно, что только перетолковываніемъ, искусственнымъ сближеніемъ и разрывомъ текстовъ, недобросовъстнымъ сличеніемъ ихъ Толстой старается оправдать свое воззрѣніе 1). Наконецъ, 4) Толстой

<sup>1)</sup> Не говоря уже о кощунственной и недобросовъстной передачь евангельскаго текста, мы приведемъ здъсь только однъ евангельскія цитаты, чтобы показать тогь порядокь изложенія и тв пріемы подтасовыванія, которые практикуются этимъ лжеучителемъ. Итакъ, вотъ въ какомъ порядкъ издагается «новое евавтеліе» Толстаю: Пролож: Мр. I, 1; Іоан. I, 1--5, 9-18. Глава I: Мв. I, 18. 1, 14. 24-25. Jyr. II, 40-52; III, 23; Me. III, 1. Mp. I, 4; Me. III, 4; Mp. I. 4-6; 10-14; Mo. III, 5-8, 10-13; IV, 1-3; Jyr. IV, 3-4; 9-11; 5-8; 13-14; IOaн. I, 36-47. 49. 51. Лув. IV, 16-21; Глава II: Мо. XII, 1. Мр. II, 23. Лук. VI, 1. Mo. XII, 2. 7. 8. Jyr. XIII, 10-12. 14; XIV, 3. Mo. XII, 6. Jyr. XII 11. Me. XII, 12. IX, 9-13. XV, 1. Mp. XVII, 1. Me. XV, 2. Mp. VII, 2; Me. XV, 3; Mp. VII, 4. 5; Mo. XV, 3; Mp. VII, 10-12. Mo. XV, 7-9; Mp. VII, 8 21. 23. IOan. 11, 13-20; Mo. XII, 6. 7; IOan. 11, 23-25; IV, 4-6; 8. 7. 9-10 13. 14. 19—26; III, 22—28; 32—36; Лук. 11, 37—39; VII, 37—48; XVIII, 10—14 V, 33-37; III, 38. Глава III: Мв. XI, 2-7; 16. 18. 19. 17. 19. 8. 9. 11. Лук XVI, 16. XVIII, 20. 23. 27. 21. Ioan. III, 11. 5. 6. 8. 7. 9. 12. 11. 12-15. 17-21; XIII, 3-5. 7. 8; Mp. IV, 26-29; XIII, 23-25; 27. 29. 30. 29. 40. 10. 11. 15. 18-23; Лук. 16 ст. Глава IV: Мв. IX, 35. 36. V, 1. 2. Лук. VI, 21-26. Me. V, 13-16. 18. 19. 21. 22. XIX, 7. 9. V, 34. 36-40. 42. Ayr. VI, 30. 37. Mo. VII. 1. 3. Ayr. VI, 39. 40. Mo. VII, 6. V, 43. 44. 46. VII, 12. VI, 1-12. 16-32. 35. 34. Ayr. XI, 9. Me. VII, 9. 11. 13. 14. Ayr. XII, 32. Me. VII. 15-17. Jyk. VI, 45. VII, 21-27. Me. IV, 14. 16. XII, 19-21. Page V: No. XI, 25, 28-30, Ioah, IV, 5-16, 19, 21-26, 31, 33-38, V, 1, 2, 4, 2, 3, 5-11. 15-17, 19-23 27. 25-31. 36-40. 43. 44. Ayr. XIX, 12-22. Me. XXV, 27. 26. Ayr. XIX, 25. 26. Mo. XXV, 30. XIX, 17. Ioah. VI, 9-11; 26-33. 35-57. 60. 61. 63. Ayr. X, 11. 2. Me. X, 10. Ayr. X, 7. Mp. 7. 5. 10. 11. X, 22. 23. 19. Mo. X, 25-31. 34. Jyr. XII, 49. 51-53. XIV, 26. Mo. XII, 15. 24. 26-29. 31. 32. 30. 33. Facea VI: Me. XII, 6. Ayr. VIII, 9. 20. 21. 27. 28. IX, 57. 58. Mp. IV, 35, 37, 36, 41, 54, 60—62, X, 38—42, IX, 23—25, XII, 15.—21 Jr. XIII, 2-8. XII, 54-56. XIV, 25-33. 15-16. 19-23. XVI, 1. 3. 5-6. 8-11. 13-17. 19 -31. Mp. X, 7. 18-25. Jyr. XVI, 17. Mp. X, 26, 27. Jyr. XIX. 1-10. XII, 41-43. Me. XXVI, 6-11. 13. XXI, 28-29. Tagea VII: Ioan. VII. 1-4, 6-9, 11-12, 14-19, 21-29, 33-35, 39-40, 42-52, VIII, 12-14, 18 19. 21. 24-26. 28. 29. 31-32. 34-44. 46. 48-59. IX, 1-3. 5-7. 9. 11. 13-21. 24-31. 33. 34. XI. 25. X, 1-3. 5. 7-14. 17-18. 15. 17. 16. 24-35. XI, 25. X, 20. 21. 39-42. Mo. XVI, 13-17. Facea VIII: Mo. XVIII, 38-39. XIX, 27. XVIII, 29-31. XX, 1-3. 8-16. Mp. X, 35. Me. XX, 20-27. Mp. X, 45. Me. XVIII, 11—12. Ayr. XVI, 8. 10. Ayr. XII, 13. 9—11. XV, 11—18.

до отвращенія расписываеть и преувеличиваеть предъ читателемъ свои заслуги, свои труды и свою борьбу, благодаря которымъ ему удалось будто бы отыскать мнимую истину. Онъ самымъ наивнымъ образомъ увѣряетъ, какъ мы видѣли, своихъ чигателей въ томъ, будто бы онъ перечиталъ всю богословскіе комментаріи (толкованія) на Евангелія 1) и все то, что было писано въ доказательство божественности ученія Христа и въ доказательство небожественности его, т. е., всѣ церковныя и раціоналистическія или вообще нецерковныя толкованія нашихъ каноническихъ Евангелій. Но кто имѣетъ хотя скром-

<sup>15-32.</sup> Mp. XII, 1-8. Me. XXI, 40-42. Jyr. XVII, 1-10. XII, 35-39. Me. XXIV, 45. 48. 50. 51. Mp. III, 33. Jyk. XXI, 34. Mo. XXV, 1-7. 10. Jyk. XII, 24. 25. Me. XVI, 27. XXV, 32. 34. 35. Facea IX: Me. XIX, 13. 14. Jyk. XVIII) 17. Me. XVIII, 3. 5. Ayr. IX, 40. Me. XVIII, 10. 14. 6-9. Ayr. XVII, 3. Me XVIII, 15. 16. VII, 3. XVIII, 17. 23-35. V, 25. XVIII, 18-20. 19. XIX, 3-5. Jys. XIX, 6. 8-12. Me. XVII, 24-25. 27. XXII, 16-22. XXIII, 15-18. 21. 22. Ayr. IX, 52-56. XII, 13-15 Ioan. VIII, 3-11. Ayr. X, 25. 27. 29-35. Mp XVI, 21. Ayr. XIII, 32-34. Me. XXII, 23-25. 28. Ayr. XX, 34-36. Me. XXII, 31-32. 34-37. 39. 40. 42. 43. Ayr. XII, 1. 5. XX, 45-47. Me. XXIII, 3. 24. 5. 8. 13. 25. 16. 23. 28. 27. 30. 31. Mp. III, 25. 29. Me. XXIII, 37. 38. XXIV, 1-3. 12. 14. Глава Х: Лук. XI, 53. Іоан. XI, 47. 48. Лук. XIX, 47. 48. Іоан. XI, 49. 50. 52-57. XII, 1. XI, 18. 9. 10. XII, 2-5. 8. 7. 12-14. Me. XXI, 10. 11. Mp. XI, 15. IOaH. XII, 19 Mp. XI, 18. IOAH. XII, 20-28. 31-32. 34-36. 44-50. 36. 42-43. Me. XXVI, 3. 5. 14-20. Ioan. XIII, 1; Me. XXVI, 21. Mp. XIV, 18. Me. XXVI, 23. 26-28. Ayr. XXII, 18. Ioan. XIII, 4-7. 10. 12. 14. 17. 18. 21-27. 30. 31. 33-35. Me. XXVI, 30. 33-35. Avr. XXIII, 35. 36. 38. IOah. XIII, 1. Mo. XXVI, 36-45. Глава XI: IOah. XIII, 36-38. XIV, 1-28. XV, 1-2. 4-27. XVI, 1-13. 15-31. 33. XVII, 1. 3. 6. 4. 7-11. 15. 17-18. 21. 23. 25. 26. Tagea II: Me. XXVI, 46-52. 55. Ayk. XXII, 53. Me. XXVI, 56. IOAH. XVIII, 12-14. Mp. XIV, 53 Me. XXVI, 58. 69-75. Me. XIV, 53. 19. 22. XXVI, 56. 60. 61 Mp. XIV, 59. Mo. XXVI, 62-67. Mo. XXVIII, 2. IOAB. XVIII, 28-32. Jys. XXIII, 2. loah. XVIII, 33-38. Mp. XV, 3-5. Jys. XXIII, 6--9. 10-15. Me. XXVII, 23. 21-23. IOaH. XIX, 4. 6-12. 15. 12. 15. 13. Me. XXVII, 24. 25. Ayr. XXIII, 23. Ioan. XIX, 13. Mo. XXVII, 26. Ioan. XIX, 16. Мө. XXVII, 31. Ioau. XIX, 18. Лук. XXIII, 34. 35. Mp. XV, 29-32. Лук. XXIII' 39-43. Мв. XXVII, 46-48. Заключеніе. 1 Іоан. І, 1-7. ІІ, 1-2. 4-6. 9. 15-17. 23. 24. III, 1-11. 14. 24. IV, 4. 7-10. 12. 11. 12. 16-21. V, 3. 8-12. 14. 18-20.-Думаеть, что если читатель сравнить только однѣ цифры евангельскихъ главъ и стиховъ и тотъ порядокъ, въ которомъ по нимъ составлено Толстым «Новое евангеліе», то онъ самъ увидить, насколько можно върить Толстому, будто бы онъ достигь своего пониманія ученія Інсуса Христа, не переставляя искусственно и не искажая прямого смысла евангельского текста.

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 10.

ное понятіе о богатств' христіанской богословской литературы, т. е., о всемъ томъ, что было писано въ доказательство божественности ученія Христа и въ доказательство небожественности его, тотъ не станетъ и слушать этой басни Толстаго. Перечитать все то, что перечиталь будто бы Толстой, не хватить самой продолжительной жизни человъческой. Этоневозможность физическая. Да Толстой, впрочемъ, не разъ обличаетъ во лжи и самъ себя въ одной даже книгъ "Въ чемъ моя въра?" Такъ. рисуясь передъ своими читателями своею богатою богословскою эрудиціею, тёмъ, что онъ прочиталь всп комментаріи на Евангелія, все, что писано было за и противт божественности ученія Христа, и увёряя 1), что онъ "хорошо знаетъ академическую богословскую литературу", онъ однакоже самъ выдаетъ себя, сознаваясь на следующей странице своей книги <sup>2</sup>), что до 1880 года онъ никогда не читалъ и даже никогда не видълъ книги, заглавіе которой у него выписывается такимъ образомъ: "Пространный христіанскій катихизисъ православной церкви для употребленія всёхъ православныхъ христіанъ, изданный по Высочайшему Его Императорскаго Величества повельнію, изд. 64-е. 1880 года". Тамъ же Толстой сообщаеть своимь читателямь, что онь быль пораженъ "Толковымъ Молитвенникомъ" (Издан. третье, Москва. 1879 г.), содержаніе котораго было для него "почти новымь". Послѣ этого превращается, очевидно, въ пустой миражъ вся богословская ученость графа Толстаю! Но довольно объ этомъ...

Въ 1885 году мы въ первый разъ прочли книгу *Толстаю* "Въ чемъ моя въра?" И намъ припомнились наши школьные годы, эти ужасные *шестидесятые* годы, когда все, повидимому.



<sup>1)</sup> Въ чемъ моя вѣра? стр. 187. Въ другомъ мѣстѣ, также хвастаясь своим прекраснымъ знакомствомъ съ академическою наукою и увѣряя своихъ читателей, что онъ по ней изучилъ вѣрованіе церкви, Толстой къ числу такихъ наукъ относитъ даже и юмилетику. Увы! великому ученому богослову и религіозному реформатору не было извѣстно то, что гомилетика не сообщаетъ никакихъ свѣдѣній о христіанскомъ вѣроученіи, а предлагаетъ только теорію церковной проповѣть...

<sup>2)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 188.

было направлено къ тому, чтобы и умственно, и нравственно развращать учащееся юношество. И въ школъ, и внъ ея являлись какіе-то нев'єдомые люди, которыхъ мы готовы были считать своими благод втелями, но которые всеми силами старались лишь о томъ, чтобы оторвать насъ отъ Церкви, подавить въ насъ здравый взглядъ на жизнь, на все насъ окружавшее. Трудно сказать, какъ и откуда, но въ юныя души вселяемо было недовъріе и къ ученію Православной Церкви, и къ дъйствіямъ начальствующихъ лицъ, и къ классному преподаванію наукъ. Везд'в насъ заставляли вид'вть одинъ умышленный и преднамъренный обманъ, одну ложь и людскую несправедливость, одну цъль-держать насъ для чего-то вдали отъ истины. И наши "благодетели" почти могли торжествовать свою побъду. Они скоро заставили многихъ изъ насъ на самую христіанскую религію смотрѣть если не какъ на дѣло простого обмана, или политической хитрости, то, по меньшей мъръ, какъ на дъло умственнаго невъжества, суевърія, ханжества и тому подобныхъ явленій, недостойныхъ образованнаю человъка. Товарищъ религіозный, молившійся Богу утромъ и вечеромъ, не тяготившійся ходить въ церковь и участвовать въ общественныхъ богослуженіяхъ, не пользовавшійся всякимъ случаемъ для нарушенія церковныхъ постовъ и приходившій въ ужасъ отъ слушанія безсмысленнаго либеральничанья относительно самыхъ высокихъ истинъ христіанской религіи, многимъ изъ насъ уже казался человъкомъ недалекаго ума, ограниченнымъ, отсталымъ. Мы сознательно еще не понимали ученія Православной Церкви, ибо даже катихизись Филарета мы не могли заучить съ яснымъ пониманіемъ его смысла, --- но сколько, благодаря этимъ "благодфтелямъ", проявлялось уже готовности "критиковать" какъ церковное въроученіе, такъ и церковную практику! Мы не прочли, какъ Толстой, всв комментарін на Евангелія и все то, что было писано въ доказательство божественности ученія Христова, мы не читали еще ниодного серьезнаго православно-богословскаго сочиненія, мы ни разуйне прочли еще даже въ последовательномъ порядке всехъ книгъ Новаго Завъта, о существованіи свято-отеческихъ твореній мы едва слышали, а насъ успоканвали тімь, что этихъ книгъ даже и читать не стоить, такъ какъ онв наполнениоднимъ "сходастицизмомъ", бездушнымъ и безжизненнымъ наборомъ отвлеченныхъ понятій. Гдё же истина? — спрашивали мы. Намъ отвъчали, что истина есть, что она изложена какими-то необычайно умными и учеными людьми въ ихъ сочиненіяхъ. но что наша русская цензура, желающая почему-то держать насъ вдали отъ истины и существующая будто-бы только для того, чтобы не допускать въ Россію правды, не позволяеть провозить къ намъ изъ-за границы этихъ ученыхъ сочиненій. Но наши "благодътели" ухитрялись однако-же какими-то судьбами доставать эти "запретныя" книги и давать намъ для чтенія поль строжайшимь, конечно, секретомь и поль условіемь не допускать до этихъ книжекъ никакого инспекторскаго глаза. И вотъ, въ то время, когда, по действовавшему семинарскому уставу, чтеніе и изъясненіе книгъ Новаго Завѣта было положено только въ пятомо классъ, мы уже, будучи въ третьемо классь, на семнадцатомъ году отъ рожденія, стал знакомиться съ самыми крайними раціоналистическими воззрініями западной отрицательной критики. Живо помнимъ, что первая книга, данная намъ для прочтенія однимъ изъ наших "благодътелей", было сочинение еврея Сальвадора "Жизнь Інсуса и Его ученіе, исторія происхожденія христіанской церкви. ея организаціи и развитія въ теченіи перваго стольтія", -только это быль не французскій подлинникь, а німецкій переволь Якобсона (Dresden, 1841 г.); затъмъ намъ доставлена был возможность прочесть книгу Ренана "Жизнь Інсуса" и даже въ какомъ-то русскомъ переводъ заграничнаго изданія; далье.мы прочитали народное изданіе сочиненія Штрауса "Жизнь Incyca", "Theologische Briefe" Фонъ-деръ-Альма, въ нашихъ рукахъ была даже книга отъявленнаго раціоналиста Наулюса в т. п.

Что въ этомъ случат мы не представляли собою какого либо прискорбнаго исключенія" и что отмъченное нами умственное и нравственное растлъніе учащейся молодежи не было явленіемъ мъстнымъ, случайнымъ или единичнымъ,—объ этомъ, крокт многихъ другихъ, свидътельствуетъ также и извъстный крититъ Толстой. А. Гусевъ въ своей книгъ "Графъ Л. Н. Толстой. Его исповъдь и мнимо-новая въра. Москва. 1890". "Лично

можемъ удостовърить тотъ фактъ, говорить онъ 1), что въ началь 60-хъ годовъ нъкіе люди старались распространять сочиненіе Штрауса въ русскомъ переводъ даже между семинаристами въ провинціальныхъ городахъ. Намъ пришлось впервые ознакомиться съ Штраусомъ этимъ путемъ, когда мы сидъли еще на семинарской скамьъ, но конечно безъ въдома начальства и учащихъ прочитывалась книга, очень искусно навязывавшаяся любознательнымъ и болъе даровитымъ ученикамъ со стороны лицъ, носившихъ маску любви къ просвъщенію".

Грустно сказать, что бывали иногда даже преподаватели, которые, увлекаясь или, быть можеть, только принимая видъ увлекающихся тогдашними "въяніями", подобнымъ путемъ старались развивать своихъ учениковъ... Но, благодареніе Господу за все! По Его безконечной милости, и самое явное зло, которое стремятся дълать люди одни другимъ, неръдко обращается на общую пользу. Вліяніе непрошенныхъ "благод'втелей" юношества не настолько однако-же было сильнымъ, чтобы окончательно подчинить насъ себь; но оно не осталось и совершенно безследнымъ для насъ. Оно заставило насъ прежде всего посерьезние отнестись къ самимъ себи и къ своимъ вированіямъ. Оно отъучило насъ принимать только на одну в ру людскія мифнія; заставило полюбить философскія изследованія, побудило, насколько было для насъ по силамъ, работать и въ области христіанскаго богословія. Первымъ результатомъ такихъ занятій лично для автора была вышеупомянутая книга "Жизнь Господа нашего Інсуса Христа"; предлагаемое разсужденіе есть ея восполненіе и продолженіе тъхъ же трудовъ. Впрочемъ, мы не будемъ раскрывать предъ читателемъ свою душу, подобно Толстому, не будемъ выносить "на площади и торжища" своихъ затаенныхъ чувствъ и нравственныхъ страданій, которыя были перенесены нами въ борьбъ со множествомъ сомнъній и недоразумьній, при сознаніи великой трудности идти противъ увлекавшаго насъ теченія. Скажемъ только, что съ содроганіемъ сердца мы и теперь вспоминаемъ о

<sup>1)</sup> CTp. 68.

тъхъ терзаніяхъ и душевныхъ мученіяхъ, которыя мы тогда испытывали...

Если Толстой уверяеть, что онъ пришель къ отриданію Церкви и своему міровозарѣнію отъ церковнаго ученія и всесторонняго изученія богословской академической науки; то нашъ путь къ Церкви быль совершенно противоположный: намъ суждено было сначала познакомиться со всею ложью раціоналестическаго толкованія, съ крайними воззрѣніями отрицательной богословской критики, убъдиться въ ихъ научной и логической несостоятельности, прежде чёмъ достигнуть и оценить истину, столь тщательно охраняемую въ Православной Церкви. По словамъ Толстаго, осуждающаго и отвергающаго не только всѣ христіанскія вѣроисповѣданія, но и самую христіанскую науку, его оттолкнуло отъ Церкви "осуждение другихъ въръ". "взаимное отрицаніе другь друга разными испов'яданіями"; подобное положение дела въ работахъ богословской отрицательной критики намъ болъе всего содъйствовало увидъть ложь раціоналистическаго толкованія и найти истину въ ученів Церкви. Раціоналистическія и другія не церковныя воззрѣнія часто такъ противорвчиво объясняють одинъ и тотъ же фактъ. одно и то-же евангельское ученіе, что они лучше всего сами опровергають себя, взаимно уличая другь друга въ искаженів истины.

Въ такомъ-то именно духѣ раскрытія несостоятельности возърѣній отрицательной критики мы и намѣрены предложить читателю изъясненіе ученія Господа нашего Іисуса Христа, изложеннаго въ такъ называемой "нагорной проповѣди". И хотя мы не будемъ намѣренно рисоваться и выставлять себя на показъ, какъ это дѣлаетъ Толстой,—но еслибы читатель захотѣлъ, онъ всегда можетъ представить себѣ по настоящему изслѣдованію тотъ психическій процессъ внутренней борьбы который мы, при помощи Божіей, уже пережили. Предварительно мы всегда будемъ приводить сужденія отрицательной критики, а въ томъ числѣ и взгляды графа Л. Н. Толстано и будемъ нерѣдко при пособіи самой же отрицательной критики обнаруживать ложь ея толкованія для того, чтобы яснѣе и вполнѣ объективно могла раскрыться истина ученія, охра-

няемаго Православною Церковію. Наконецъ, при этомъ у безпристрастнаго и серьезнаго изследователя Слова Божія невольно будеть складываться убъжденіе, какъ премудро и благопромыслительно требованіе Православной Церкви, недозволяющее произвольно толковать ученіе Божестреннаго Откровенія и указывающее на необходимость церковнаго руководительства. Исторія протестантства представляєть намъ поразительное доказательство, къ какимъ прискорбнымъ последствіямъ приводить произволь въ изъяснении книгъ Св. Писанія. Въ Словъ Божіемъ-истина одна, но человъческій разсудокъ, неръдко преступающій предъуказанные ему преділы відінія, такъ можетъ опутать ее своими разнообразными и до крайности противоположными толкованіями, что не всегда бываеть легко безъ ущерба для выводовъ самаго же разсудка найти выходъ изъ этого лабиринта. Этимъ именно обстоятельствомъ только и можно объяснить себъ ту путаницу самыхъ разнообразныхъ и противоръчивыхъ воззръній на одинъ и тотъ же предметъ религіознаго въденія, которая нередко охватываєть мыслящій мірь и царить въ немъ целье десятки деть.

#### ВВЕДЕНІЕ.

Нагорною проповедію или нагорною беседою называется ръчь Господа нашего Інсуса Христа, сообщаемая евангелистомъ Матееемъ въ трехъ главахъ его Евангелія: V—VII. 3 у евангелиста Луки въ болъе сокращенномъ видъ-въ гл. VI. ст. 17-49. Возвышенность изложенія этой беседы, глубина ея содержанія, божественная чистота нравственныхъ началь. раскрываемыхъ ученіемъ Сына Божія въ этой проповѣди, останавливаютъ на себъ особенное вниманіе не только благочестивыхъ читателей Св. Писанія, но и самыхъ враждебныхъ критиковъ его. И если первые каждый разъ приходять въ истинное умиленіе отъ чтенія этой бесёды своего Господа н Спасителя, указывающаго грешному человечеству единственно истинный путь ко спасенію и небесному царствію, то послыніе наоборотъ своимъ преднамфренно ложнымъ, несоотвфтствующимъ евангельскому духу толкованіемъ ея стараются, насколько возможно, уменьшить то впечатленіе, которое само собою получается безпристрастными читателями отъ этой божественной проповѣди.

Впрочемъ, справедливость требуетъ сказать, что почти всъ представители отрицательной евангельской критики, стремясь уменьшить то важное значеніе, которое принадлежитъ раскриваемому здѣсь ученію Христа, съ большимъ уваженіемъ, хотя и въ противорѣчіе съ дальнѣйшими своими выводами, отзываются о нагорной проповѣди или, по крайней мѣрѣ, о нѣкоторыхъ частяхъ ея, не противорѣчащихъ ихъ школьно-философскому міровоззрѣнію. Какъ мы знаемъ изъ вышеприведенныхъ собственныхъ словъ Толстато, его всегда "трогало и уми-

дяло больше всего то ученіе Христа, въ которомъ проповъдуется любовь, смиреніе, униженіе, самоотверженіе и возмездіе добромъ за зло" 1). "Изъ всѣхъ Евангелій,—говоритъ онъ въ другомъ мѣстѣ 2),—какъ что-то особенное, всегда выдѣлялась для меня нагорная проповѣдь. И ее-то я читалъ чаще всего. Нигдѣ, кромѣ какъ въ этомъ мѣстѣ, Христосъ не говоритъ съ такою торжественностію, нигдѣ онъ не даетъ такъ много нравственныхъ, ясныхъ, понятныхъ, прямо отзывающихся въ сердцѣ каждаго правилъ, нигдѣ онъ не говоритъ къ большей толиѣ всякихъ простыхъ людей. Если были ясныя, опредѣленныя христіанскія правила, то онѣ должны быть выражены тутъ".

Но не одинъ только Толстой вынесъ изъ чтенія Евангелій столь высокое понятіе о нагорной пропов'єди Спасителя. Извъстный евангельскій критикъ-романисть Ренант почти всю пятую главу своей книги-"Vie de Iésus"-также посвящаеть восхваленію этой пропов'єди-ея содержанія и ея изложенія. Самъ Штрауст 3) не отвергаетъ "того глубокаго впечатлънія, которое производить эта бесёда на воспріимчивые умы". Фонгдеръ-Альмъ, старающійся во что-бы-то ни стало унизить ученіе Христа и ставящій христіанство въ зависимость по происхожденію отъ язычества, языческой философіи и раввинской учености, также утверждаетъ 4), что "нагорная проповъдь есть одна изъ превосходнъйшихъ частей Новаго Завъта", что "она собственно есть основа ученія Іисуса" и что "наставленія ея въ большинствъ своемъ-великольпнъйшія". Гаусрато доходить до высоко-поэтического воодушевленія въ своемъ изложеніи нагорной бесёды Спасителя 5). Изв'єстный, крайне осмотрительный изследователь евангельской исторіи, Лянге говоритъ 6): "Истинно новозавътный характеръ заключается въ

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 7.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 9.

<sup>3)</sup> Das Leben Iesu, 1874, стр. 253.

<sup>4)</sup> Theologische Briefe an die Gebildeten der deutschen Nation, 2<sup>ter</sup> Band 1<sup>te</sup> Abth. 1863. 653.

<sup>5)</sup> Neutestamentliche Zeitgeschichte. 3te Aufl. 1ter Th. 1879. Ctp. 405-410.

<sup>6)</sup> Das Leben Iesu, 3tes Buch, 1847, стр. 66.

содержаніи самаго откровенія, которое сообщаетъ Інсусъ въ нагорной проповеди. Здесь прежде всего было высказано въ полномъ своемъ объемъ совершенное откровеніе спасительнаго ученія, евангеліе. Евангелистъ глубоко чувствоваль это, говоря: тогда Інсусъ открыль уста и училь. Человъкъ-это уста творенія: Христось—уста человічества. Въ нагорной проповеди открылись уста Христовы въ собственномъ смысле, чтобы въ полной ясности открыть великую тайну истиннаго ичти ко спасенію. Эта різчь Христа называется нагорною проповедію въ историческомъ смыслё; но она можеть быть названа таковою еще и въ символическомъ значеніи. Христосъ стоить зайсь на вершини истинной справедливости, и вси блаженства святой жизни наполняють Его сердце. Къ этой вершинъ Онъ призываетъ и Свой народъ. Такимъ образомъ составляется живая гора Господня изъ душъ, примкнувшихъ къ Нему, гора, которая изъ глубины духовной нищеты террассообразно подымается до высоты совершенной блаженной жизни въ Богъ". Неандерт 1) приходитъ положительно въ восторгъ отъ нагорной проповъди Спасителя, поражается стройностію ея частей, систематичностію раскрытія основной мысли и возвышенностію ея содержанія. Шенкель 2) удивляется ея ясности, простотъ и общедоступности. Даже Вауръ 3) не безъ уваженія говорить объ "этой воодушевленной", "эмфатической ръчи". Извъстный крайній раціоналисть *Паулюсь* 4) называеть нагорную проповёдь Христа "замёчательнёйшею" и сожальеть только о томъ, что евангелистами не могъ быть переданъ "языкъ жестовъ", "языкъ глазъ" и "характеръ произнесенія этой проповёди, что немало содёйствовало бы къ составленію болье правильнаго представленія объ этой проповым. Газе 3) вмёсте съ Гердеромо также указывають на важное значене нагорной проповёди; по ихъ объяснению, она есть какъ бы



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu Christi, 7te Ausgabe, 1874, crp. 287-309.

<sup>2)</sup> Das Charakterbild Iesu, 4te Aufl. 1873. Crp. 100.

<sup>3)</sup> Vorlesungen über neutestamentliche Theologie. 1864. Ctp. 46.

<sup>4)</sup> Das Leben Iesu, 1828, 1ter Th. Crp. 253-254.

<sup>5)</sup> Geschichte lesu, 1876. Стр. 397.

Мадпа Charta царствія Божія, кодексъ религіозной нравственности". Вейцзеккерт 1) признаеть за нею "универсальный характерь" и совершенно справедливо утверждаеть, что если бы она была опущена въ нашихъ Евангеліяхъ, то мы не имѣли бы правильнаго понятія объ ученіи Христа. Кеймт 2) называеть ее "величественнъйшею" (herrlichste), Эбрардт 3),—"законодательною ръчью новаго царства" и т. д.

Изъ всёхъ извёстныхъ намъ критиковъ евангельской исторіи, чуждыхъ всякаго общенія съ христіанскимъ вёроученіемъ, собственно говоря, только у одного еврея Сальвадора, принявшаго на ссбя задачу, по его словамъ, научно (т. е., враждебно по отношенію къ церковному ученію) изложить жизнь Господа нашего Іисуса Христа, мы встрётили безусловно неодобрительный отзывъ о нагорной проповёди. Впрочемъ нужно сказать правду, что одно уже то, что этотъ отзывъ принадлежить еврею и, насколько можно судить каждому по его книгѣ, еврею крайне враждебному къ христіанской религіи, вселяетъ въ читателя весьма понятное недовёріе и побуждаетъ его къ дальнъйшимъ изслёдованіямъ самостоятельнымъ.

Не слъдуетъ однако же много полагаться на тъ восторженные отзывы о нагорной проповъди Спасителя, которые мы встръчаемъ у различныхъ представителей отрицательной евангельской критики и которые мы отчасти привели выше. Всъ они большею частію неискренни и сдъланы, безъ всякаго сомивнія, съ заднею мыслію. Какъ-то невольно чувствуещь съ самаго начала—и это предчувствіе, къ сожальнію, не замедляетъ оправдываться на дълъ,—что такой восторженный отзывъ о нагорной проповъди дается тъмъ или другимъ евангельскимъ критикомъ въ началъ его разсужденія о ней лишь для того, чтобы вызвать у читателя довъріе къ себъ, подкупить его въ свою пользу, представивъ себя изслъдователемъ совершенно безпристрастнымъ, даже болъе того,—изслъдователемъ, относящимся къ евангельской исторіи съ величайщимъ уваженіемъ.

<sup>1)</sup> Untersuchungen üb. die evang. Geschichte. 1864, crp 341.

<sup>2)</sup> Geschichte Iesu, 1875, crp. 181.

<sup>3)</sup> Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch., 1850, crp. 354.

Этою-то затаенною цёлію только и возможно объяснить себі то обстоятельство, что у каждаго почти евангельскаго критика тоть чась послё восторженнаго отзыва о нагорной проповёди идеть рядь возраженій и нападковь на ту же самую проповёдь, съ явнымъ намёреніемъ этимъ путемъ лишить ее ся достоинствъ, насколько возможно, уменьшить ся значеніе и такимъ образомъ, въ концё изслёдованія выводится заключевіе совершенно противоположное отзыву, данному критикомъ о нагорной проповёди въ началё его разсужденія.

Прежде всего евангельскою критикою вопросъ ставится такимъ образомъ: нагорная проповъдь,—говорятъ,—прекрасна. возвышенна, глубокомысленна по содержанію, проста и ясна по изложенію; но была ли она дъйствительно произнесена Христомъ? Не составлена ли она уже самими евангелистами впослъдствіи и только вложена, такъ сказать, въ уста Іисуса?

Въ богословской экзегетической литературѣ этотъ вопросъ поставленъ на очередь уже давно, онъ принадлежитъ къчислу весьма старыхъ вопросовъ: но единодушнаго рѣшенія его не достигнуто еще и до сихъ поръ. Само собою понятно, что на этотъ вопросъ слѣдовало бы отвѣтить только утвердительно вле отрицательно; между тѣмъ богословская литература богата многими и самыми разнообразными попытками къ разрѣшенію этого вопроса. Чтобы лучше опредѣлить, какому изъ этихъ рѣшеній нужно отдать преимущество, намъ, очевидно, необходимо ближе ознакомиться съ ними, равно какъ и съ тѣми основаніями, на которыя опирается то или другое рѣшеніе.

Для графа Л. Н. Толстаго этотъ вопросъ, повидимому, не представляетъ никакого интереса; по крайней мъръ, въ предисловіи къ своему "Новому евангелію" Толстой говоритъ слъдующее: "Я искалъ отвъта на вопросъ жизни, а не богословскій и историческій, и потому для меня совершенно все равно,—Богъ или не Богъ былъ Іисусъ Христосъ, отъ кого вышелъ Святой Духъ и т. п. и одинаково не важно и не нухно знать, когда и къмъ написано какое Евангеліе и какал притча, и можетъ или не можетъ она быть приписана Христу Миъ важенъ тотъ свътъ, который освъщаетъ 1800 лътъ че-

ловъчество, и освъщаль и освъщаеть меня, а какъ названіе источника этого свъта и какіе матеріалы его, и къмъ онъ зажженъ,—мнъ все равно". При сужденіи объ этомъ взглядь, не къ чести Толстаго, вспоминается выраженіе нашего знаменитаго народнаго поэта Крылова, по мнѣнію котораго неблагоразумно, а слъдовательно, и неосновательно, восхвалять жолуди и презрительно относиться къ корнямъ дуба, на которомъ они растутъ.

Ренанъ также прямо не отвъчаеть на выше предложенный вопросъ; но по его изложенію нагорной проповъди можно думать, что онъ признаеть въ ней дъйствительно ученіе Іисуса Христа, хотя и нельзя ясно понять его мнѣнія о томъ, самъ ли Христосъ изложилъ свое ученіе въ такой именно формъ бесъды, какъ передаеть намъ Евангеліе отъ Матеея, или это—уже позднъйшее дъло евангелиста.

Штрауст 1) предполагаетъ, что въ нагорную проповъдь, какъ она была произнесена Спасителемъ, евангелистъ Матеей, начиная съ 19-го стиха 6-й главы, внесъ изреченія, которыя были произнесены въ совершенно другое время и по совершенно другому побужденію.

Газе <sup>2</sup>) въ своей "Geschichte Iesu" ставитъ вопросъ прямо: "Была ли эта проповъдь дъйствительно когда либо произнесена таки (какъ она изложена въ Евангеліи отъ Матоея)." И на этотъ вопросъ отвъчаетъ такимъ образомъ: "Оба Евангелія (Матоея и Луки) говорятъ за это: они обозначаютъ опредъленное время ея и опредъленное мъсто близь Капернаума. Монашеское преданіе указываетъ холмъ между Тиверіадою и развалинами мнимаго Капернаума, какъ гору семи блаженствъ, но безъ всякаго историческаго доказательства; Робинзонъ—указываетъ замкнутую кругомъ Геннисаретскую равнину, но только какъ наиболье удобное мъсто въ этой странъ. Основываясь на томъ, какъ прекрасно соединены между собою составныя части этой проповъди, я,—продолжаетъ Газе,—также придерживался—было того мнѣнія, что она дъйствительно была нъ-

<sup>1)</sup> Das Leben Iesu, 1874, стр. 254.

<sup>2)</sup> Geschichte Iesu, 1876, стр. 398.

когда произнесена такимъ образомъ (какъ она записана у Матоея). Толлюкъ, написавшій большое сочиненіе по истолкованію ея, того-же мнѣнія, но я, побужденный именно его сочиненіемъ къ болѣе точному изслѣдованію, теперь отказался отъ этого мнѣнія". Сопоставленіе евангельскихъ текстовъ привело Газе къ убѣжденію, что "Іисусъ никогда не произносилъ такой проповѣди" 1).

По словамъ Шенкеля 2), "несомнънно, что первый евангелистъ въ своемъ рефератъ о нагорной проповъди, по произвольному соображенію, соединилъ въ одну ръчь весьма разнообразныя, по различнымъ побужденіямъ произнесенныя изреченія и ръчи Іисуса,—что не можетъ быть (будто бы) оспариваемо даже самыми красноръчивъйшими защитниками первоначальности Матеея. Даже Кеймъ,— говоритъ Шенкель,—не старается уже защищать цъльнаго единства проповъди этой въ трехъ главахъ Матеея, находя невъроятнымъ, чтобы Іисусъ произносилъ столь длинную и важную по содержанію проповъдь предъ своими слушателями—"новичками" и ссылается на особенную любовь перваго евангелиста составлять большія искусственныя группы изъ ръчей и дъль Іисуса".

Фонт-дерт-Альмя <sup>3</sup>) и Неандерт <sup>4</sup>) допускають, что въ подлинную нагорную проповъдь, произнесенную Іисусомъ Христомъ, евангелистъ Матеей внесъ также нъкоторыя хотя и сродныя по содержанію изреченія Христа, но сказанныя однаю въ совершенно другое время и совершенно въ другомъ мъсть. чъмъ нагорная проповъдь.

Жизнеописатель Христа, еврей Сальвадоръ 5), какъ нывъ графъ Толетой, хочетъ представить себя человъкомъ равнодушнымъ къ интересующему насъ вопросу и потому увъряеть своихъ читателей, что ему "мало дъла до того, происходитъ ли эта бесъда отъ самаго Іисуса, или же евангелистъ составиль ее изъ собранія въ одно всъхъ тъхъ нравоученій, кото-

<sup>1)</sup> Geschichte lesu, 1876, стр. 399.

<sup>2)</sup> Das Charakterbild Iesu, 1873, crp. 401.

<sup>3)</sup> Teolog. Briefe, В. 2., стр. 653.

<sup>4)</sup> Das Leben Iesu Christi, crp. 289.

<sup>5)</sup> Das Leben Iesu, crp. 190.

рыя были произнесены Учителемъ въ теченіи его проповѣднической дѣятельности, и многихъ другихъ, почерпнутыхъ уже изъ другихъ источниковъ".

Совершенно иначе и гораздо съ большею основательностію разсуждаетъ извъстнъйшій—и, да позволено будеть намъ такъ выразиться—отъявленнъйшій раціоналисть—Паулюсь, доказывая тъмъ, что и въ самой крайней и односторонней теоріи могутъ встръчаться иногда проблески истины. Именно,—онъ говорить 1) слъдующее: "Изъ параллельныхъ мъстъ въ другихъ евангеліяхъ усматривають,—что и весьма понятно,—что встръчающіяся здъсь (въ нагорной проповъди) уподобленія Іисусъ употребляль въ различныя времена и даже, пожалуй, съ различными обращеніями. Но отсюда не слъдуетъ, что столь прекрасно изложенная нагорная проповъдь была составлена уже только евангелистомъ изъ различныхъ ръчей Іисуса".

Что касается христіанскихъ апологетовъ и церковныхъ толковниковъ, то они, къ сожалѣнію, не всегда смотрятъ на дѣло такъ прямо, какъ раціоналистъ Паулюсъ въ только что приведенномъ нами отрывкѣ изъ его книги. Изъ нѣмецкихъ ученыхъ даже Эбрардъ, повидимому, дѣлаетъ уступку отрицательной евангельской критикѣ, допуская <sup>2</sup>) возможность того, что нѣкоторые стихи нагорной проповѣди были произнесены Спасителемъ въ другое время, чѣмъ сама нагорная проповѣдь, и что евангелистъ Матоей соединилъ ихъ въ одной рѣчи, хотя на нѣсколько строкъ выше тотъ же Эбрардъ прямо утверждаетъ, что "само собою разумѣется это (соединеніе) ни въ какомъ случаѣ невозможно и невѣроятно".

Изъ нашихъ русскихъ богослововъ-истолкователей Св. Писанія Новаго Завѣта преосвященный епископъ Михаилъ дѣлаетъ еще большую уступку отрицательной евангельской критикѣ по этому вопросу. У него в) мы читаемъ слѣдующее: "Обыкновенно предполагаютъ: или, что евангелистъ Матеей сопоставилъ въ одной длинной рѣчи разныя рѣчи, сказанныя

<sup>1)</sup> Das Leben Iesu, 1828, crp. 255.

<sup>2)</sup> Wissenschaftliche Kritik der evang. Geschichte, стр. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Толковое Евангеліе, І, 1884, стр. 79.

въ разныя времена, по разнымъ случаямъ, какъ повъствуетъ ев. Лука; или, что части этой ръчи, сказанной на горъ, были потомъ повторены Господомъ и при другихъ случаяхъ (послъднее болъе достойно въроятія). Дъло, впрочемъ, не въ томъ, такъ или иначе было это, важнъе знать самое ученіе Господа, чъмъ изслъдовать,—при какихъ обстоятельствахъ сказано то или другое, когда невозможно прямо и положительно дознать сіе и приходится вдаваться въ догадки, мало уясняющія дъло".

Преосвященный Михаила въ этомъ случав не представляетъ собою единичнаго примъра въ русской богословской экзегетической литературь. Подобнымь же образомь разсуждаеть и протоіерей В. Гречулевичь (впоследствін епископь Виталій) въ "Подробномъ сравнительномъ обзоръ четверо-евангелія"). "О самой нагорной проповъди, говорить онь, должно замътить, что если многое изъ сказаннаго въ продолжени ея у Евангелиста Матеея упоминается въ разныхъ мъстахъ у Евангелистовъ Марка и Луки; то это, безъ сомненія, произошло отъ того, что Евангелисть Матеей, кроме изложения того, что собственно при настоящемъ случав произнесено, хотвлъ совмъстить здёсь, въ соотвётствіе и поясненіе сказанному, всю сущность правственнаго евангельскаго ученія, хотя въ разныхъ мъстахъ и въ разныя времена преподаннаго. А съ другой стороны, это произошло, и, конечно, еще болье отъ того, что Самъ Спаситель неоднократно повторяль тв поучительныя истины, которыя особенно хотъль внъдрить въ умы и сердца своихъ последователей, въ чемъ нельзя и сомневаться, судя по тому, что таковыя повторенія встрічаемь неріздко у одного и того же Евангелиста, какъ, напримъръ, о необходимости прощать ближнему обиды, о смиреніи и исполненіи запов'я дей Божіихъ не словомъ, а дёломъ и т. п."

Съ разсужденіемъ епископа Михаила, равно какъ и съ первою половиною разсужденія Гречулевича соглашаться нѣтъ никакого основанія. Спрашивается,— какимъ образомъ можно быть равнодушнымъ къ тому, при какихъ обстоятельствахъ было сказано Спасителемъ то или другое, т. е., равнодушнымъ

<sup>1)</sup> Ч. II, стр. 30.

къ исторической и фактической достовърности евангельскихъ повъствованій? Евангельскія событія факты историческіе, факты, совершившіеся въ опредъленное историческое время и въ точно опредъленномъ мъстъ. На этой почвъ только и можетъ самостоятельно работать наука. Евангельская отрицательная критика о томъ лишь и хлопочеть, чтобы лишить наши евангельскія повъствованія строго историческаго значенія. Только исторія мъшаетъ ей смотръть на христіанское въроученіе, какъ на простую теософскую систему, которая легко могла бы разбиться о принципъ невозможности въ міръ ничего сверхъестественнаго: Промысла, Откровенія, чудесъ, таинственнаго воздъйствія Божественной благодати на человъка и т. п. Проповъдывать равнодушіе къ той исторической обстановкъ, среди которой было совершено спасеніе человъчества, намъ не дозволяеть сама историческая правда.

Но не имъетъ для себя достаточнаго основанія также и то предположение еп. Михаила, будто бы "невозможно прямо и положительно дознать, при какихъ обстоятельствахъ сказано Господомъ то или другое". Какъ "невозможно дознать" этого? Оба евангелиста-и Матеей, и Лука,-внесшіе въ свои евангельскія пов'єствованія нагорную пропов'єдь Спасителя, единодушно утверждають, что эта проповедь была произнесена посль избранія двінадцати апостоловь, а по окончаніи ся быль исцілень прокаженный. Какъ возможно было для евангелистовъ болъе точное, прямое и положительное опредъление времени произнесенія этой пропов'єди? Дал'є, --оба евангелиста прямо и положительно утверждають, что эта проповёдь была произнесена въ Галилев, точнве-близь Капернаума, и еще точнъе-на горъ. Правда, названія горы они не указывають; но можемъ ли мы утверждать, что въ то время каждая галилейская гора имъла особое, всъмъ извъстное название? Еще определение евангелисты говорять о томъ, что не они составили нагорную проповёдь хотя бы то и изъ изреченій Іисуса Христа, но произнесенныхъ въ разное время и въ разныхъ мъстахъ, а что она была произнесена въ своемъ настоящемъ видъ именно самимъ Інсусомъ Христомъ послъ избранія двънадцати апостоловъ на одной изъ горъ Галилеи. Такъ, у Матоея мы читаемъ: "Онъ, отверзии уста свои, училъ ихъ, 1000ря: блаженны нище духомъ" и т. д. У Луки: "Онъ, возведии очи свои на учениковъ своихъ, 1000рилъ". Какое же здъсъ можетъ быть сомнъніе? Кому же намъ върить, если не върить евангелистамъ?

Итакъ, не подлежитъ никакому сомивнію, что нагорная проповъдь не была составлена евангелистомъ Матееемъ изъ различныхъ изреченій Спасителя, но самимъ Господомъ она была произнесена такъ, какъ она записана въ Евангеліи отъ Матеея. Мы не отвергаемъ того предположенія, что иногда евангелистъ Матеей намъренно соединяетъ сходныя ръчи и даже событія; но въ данномъ случать для такого предположенія нътъ совершенно никакого основанія. Наше митніе окажется еще болте заслуживающимъ признанія, когда мы разсмотримъ основанія и доводы отрицательной евангельской критики и увидимъ ихъ пустоту и недостаточность.

Свое мивніе о томъ, что нагорная проповідь не была произнесена Спасителемъ въ томъ видѣ, какъ она изложена въ Евангеліи отъ Матоея, представители отрицательной евангельской критики основываютъ главнымъ образомъ на сопоставленіи евангельскихъ текстовъ у Матоея и Луки.

1. Вслёдствіе этого сопоставленія отрицательная критика 1) прежде всего находить непримиримое противортніе между этими евангельскими пов'єствованіями въ томъ, что по Матоею (V, 1; VIII, 1) Інсусъ Христосъ произнесъ эту пропов'єдь, когда взошель на гору и спль тамь, а по Евангелію оть Луки (VI, 17),—когда "сошедши съ ними (апостолами) стамь Онь на ровномы мпсти", такъ что эту р'єчь,—иронизируеть Газе,—скор'є сл'єдовало бы назвать "пропов'єдію въ равнить или полевою пропов'єдію" (Thal—oder Feldpredigt). Впрочемъ, возраженіе это Газе собственно не принадлежить. Мы встрічаемъ его и у Штрауса 2), и у Бруно Бауэра 3), какъ и у другихъ отрицательныхъ критиковъ нашихъ евангельскихъ по-



<sup>1)</sup> Газе, Geschichte Iesu. стр. 398.

<sup>2)</sup> Das Leben Iesu, 1848, I, crp. 598-599.

<sup>3)</sup> Die Kritik der evang. Gesch. der Synoptiker, 1841. Crp. 322.

въствованій. Къ сожальнію, его повторяеть даже извъстный нъмецкій комментаторъ Св. Писанія Новаго Завъта-Ольстаузена 1). Впрочемъ, нужно замътить, что на это само по себъ совершенно незначительное различіе евангельскихъ повъствованій обращають вниманіе и всё почти христіанскіе экзегеты, начиная съ древивищихъ. Уже блаж. Авгистина объясняетъ съ опредъленною точностію, какъ нужно смотръть на эту незначительную разность евангельскихъ повъствованій. По его толкованію, Спаситель сначала взошель на гору вмёстё съ своими учениками, а потомъ сошелъ съ ними на нъсколько низшее мъсто той же самой горы, гдъ и преподаль свое ученіе. Это объясненіе съ незначительными изміненіями повторяется и всёми новейшими толкователями церковнаго направленія и даже вошло въ школьныя руководства. Такъ, изъ русскихъ Д. Богольновъ говорить 2): "Что касается того, что по Евангелію Матеея Інсусъ Христосъ произнесъ эту пропов'ядь, когда взошела на гору и съла (5, 1), а по Евангелію Лукисойдя ст поры и ставт на мъсть ровномт (6, 17), то это легко примиримо чрезъ то предположение, что Інсусъ Христосъ сначала быль на вершинъ горы, гдъ и провель ночь въ молитвъ и гдъ на утро совершилъ избраніе двънадцати апостоловъ (Лк. 6, 12-16), а потомъ сошелъ на ровное мъсто, образуемое уступомъ той же горы. Различіе здёсь произошло отъ того, что ев. Матеею, опустившему предшествовавшее, не было повода дълать точное топографическое описание и различеніе, которое ділаєть ев. Лука; онъ вспоминаєть вообще ту мъстность, гдъ произнесена была Інсусомъ Христомъ эта проповъдь". Изъ нъмецкихъ ученыхъ точно такое же объясненіе даетъ Неандерт 3) и вообще всв последователи Шлейермахера.

Что по существу между евангельскими повъствованіями въ этомъ случать нътъ никакого непримиримато противоръчія, это понятно само собою: если Христосъ сощель съ горы, какъ го-

<sup>1)</sup> Bibl. Comm. B. I. Стр. 196—197.

<sup>2)</sup> Учебное руководство къ толковому чтенію Четвероевангелія и Книги діяній апостольскихъ. М. 1886. Стр. 161.

<sup>3)</sup> Das Leben Iesu Christi, 1874, crp. 288.

ворить Лука, то ясно, что и самъ Лука предполагаеть, что сначала Онъ всходила на гору, какъ утверждаетъ евангелистъ Матоей. Что представители отрицательной евангельской критики раздувають это незначительное различіе евангельскихъ повъствованій до непримиримаю противорьчія и усматривають въ немъ даже серьезное возражение противъ исторической достовърности самыхъ евангельскихъ повъствованій, --- это нъмецкій протестантскій богословь Эбрардо объясняеть только однимъ недостаточнымъ знаніемъ географіи Палестины и устройства поверхности почвы въ этой странъ. "Если бы Бруно Бауэръ получше изучилъ географію Палестины, говоритъ онъ 1). то онъ узналъ бы, что тамъ (какъ въ вулканическихъ и нъкоторыхъ гористыхъ странахъ) нетъ равнины и отдъльных подымающихся изт нея горт, а напротивь тамъ есть только равнина и отдыльныя врызывающіяся во нее долины. Отъ Средиземнаго моря, у береговъ котораго тянутся глубокія равнини Саронъ и Сефела, постепенно подымается горный хребетъ. Высокая равнина идеть до самаго Гордана, гдъ круго спускается внизъ. Только отдъльные ручейки, между которыми самый значительный-Кишонъ, проразывають глубокія, скалистыя и узкія долины. Следовательно, кто находится въ какой либо долинъ или у озера Геннисаретскаго и затъмъ подымается вверхъ, тотъ не можетъ сказать, что онъ идетъ на "опредъленную гору", потому что въ теченіи многихъ часовъ онъ будетъ подыматься только по одной и той же продолжающейся все далье и далье равнинь". Поэтому когда говорится въ нашихъ Евангеліяхъ, что отъ Геннисаретскаго озера Інсусь Христосъ поднялся на возвышенность-то броз, то здесь, по справедливому замѣчанію того же Эбрарда, нужно разумѣть только простое противоположение между понятиями выше и ниже, но никакъ не вершины какихъ либо горъ. "Вмъсть съ этимъ. говорить Эбрардз 2), исчезаеть затруднение и относительно того, что, по Матеею (5, 1), для произнесенія нагорной проповеди Інсусъ взошель на гору, а по Луке 6, 16-сошель св



<sup>1)</sup> Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. 1850. Ctp. 346.

<sup>2)</sup> Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. 1850. ctp. 350.

горы. Матеей разсказываеть намъ просто, что мъсто произнесенія этой пропов'єди было на горь, т. е. на верхнемъ слов земли, въ странъ возвышенныхъ равнинъ, а не въ странъ долинъ. Лука описываетъ подробнъе, какъ Іисусъ взошелъ на гору помолиться, а затъмъ сошель на равное мъсто (которое было достаточно обширнымъ для того, чтобы вмёстить множество людей). Такъ какъ долины известковыхъ горъ и именно палестинскихъ не представляютъ вообще таковой поверхности (уже потому, что въ обильныхъ водою долинахъ эксплоатируется и обрабатывается всякій уголокь земли), то нигдъ нельзя представить себъ иначе этой равнины, какъ только вверху на горъ. Такимъ образомъ сначала Іисусъ взошелъ на вершину известковой горы, возвышающейся надъ равниною, а потомъ сошелъ съ вершины горы на эту самую возвышенную равнину. Съ признаніемъ такой равнины, находящейся на горь, уничтожается уже всякій поводь изъ-за м'естности считать рвчь у Луки гл. 6 нетожественною съ рвчью у Матеея гл. 5 и слъд.".

Лянге 1) даетъ свой особый и довольно оригинальный отвътъ на разбираемое возраженіе отрицательной евангельской критики. Для душевной и откровенной бесъды съ своими учениками Іисусъ Христосъ, по словамъ Лянге, долженъ былъ оставить народную толпу, чтобы вмъстъ съ преданнъйшими послъдователями своими удалиться въ уединеніе на вершину горы. "Здъсь Онъ такъ ясно изложилъ ученикамъ свое ученіе, какъ до тъхъ поръ Онъ еще не могъ сообщить его всему міру. Вотъ почему, заключаетъ Лянге, собственная или большая нагорная проповъдь, которую Онъ произносилъ на вершинъ, или на дальней высотъ горы, отличается отъ той меньшей народной проповъди, которую Онъ произнесъ уже на болъе глубокой горной равнинъ къ бодьшой толиъ народа".

Это объясненіе Лянге отличается явною натянутостію и искусственностію. Передача нагорной пропов'єди у Матеея и Луки зак лючаеть въ себ'є такъ много тожественнаго въ существенныхъ чертахъ ученія Іисуса Христа, что н'єть никакого осно-



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu, 3-tes Buch, 1847, crp. 63.

ванія предполагать, будто бы евангелисты намъ сообщають не одну и ту же, а разныя, въ разное время произнесенныя проповеди Спасителя. Намъ кажется вполне удовлетворительных объясненіе бл. Августина, особенно въ той формъ, какъ оно изложено Эбрардомъ. Действительно, нельзя не согласиться съ последнимъ, что есть страны, какъ, напр., такъ называемая франкская Швейцарія, принадлежащая къ такой же формаців. какъ и Галилея 1), которыя настолько гористы, что о "ровныхъ мёстахъ" или "равнинахъ" ихъ можно говорить только въ относительномъ смыслъ, именно, -- какъ о болъе или менье ровныхъ мъстахъ, но расположенныхъ всетаки на довольно високихъ горахъ. Замъчательно, что съ этимъ объяснениемъ впонъ согласно и древнее преданіе, указывающее какъ на мъсто нагорной проповёди на скалистую возвышенность Керуна-эль-Готтейна (Kerun el Hottein)—"Рога Хаттинскіе",— подынающуюся надъ горною равниною—Szaffad, - гору, на которой дъйствительно могло помъститься множество народа 2).

2. Другое возраженіе, которое мы встрѣтили въ сочиненіять отрицательныхъ евангельскихъ критиковъ противъ нагорной проповѣди, также вытекаетъ, повидимому, изъ сопоставленія текстовъ этой проповѣди, какъ она передается у Матоея в Луки. Вотъ что читаемъ мы, напр., у Газе з): "Или одинъ, вы другой евангелистъ передалъ эту рѣчь въ высшей степени невърно; иначе слѣдовало бы признать, что въ разное время

<sup>1)</sup> Срв. Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. стр. 350, Шог строчное примъчаніе.

<sup>2)</sup> Срв. Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. стр. 350. Въ Руководстве ва Библейской исторіи Новаго Завета», составленномь А. П. Ломужиньмя (Спб. 1889 г., стр. 77), мы читаемъ: «Спаситель произнесъ ее (т. е. егорную проповедь) на юри (вследствіе чего она и получила свое названіе), в преданіе, точне определяя местоположеніе, указываеть на гору, известную возназваніемь «Роговь Хаттинских», находящуюся часах въ двухъ пути отъ Тверіады. Эта гора съ своими двумя рогами или отрогами, на пестьдесять футові поднимающемися надъ разделяющею ихъ долиною, весьма близко соответствуеть подробностямь евангельскаго повествованія. Она находится неподалеку отъ Ганлейскаго озера и не представляеть никакого затрудненія для восхожденія в ея вершину, причемъ, не доходя до самой вершины, имеется и площадка, на второй удобно было собраться и расположиться слушателямъ».

<sup>3)</sup> Geschichte Iesu, crp. 398.

[исусъ произнесъ двъ ръчи почти изъ однихъ и тъхъ же составныхъ частей, каковое повтореніе, при столь многих совчаденіях и при нькотором уклоненіи, является нев роятнымъ". У Ольстаузена 1) это возражение изложено такимъ образомъ: "У Луки (6, 17 и след.), говоритъ онъ, мы также накодимъ рѣчь Іисуса, которая, очевидно, близко родственна нагорной проповёди у Матеея, а по начаду и концу тожественна съ нею, но которая гораздо кратче, чемъ у Матеея. Могутъ сказать, что въ этой речи Лука передаетъ только извлеченіе изъ полной річи у Матося; но у Луки есть только два стиха (6, 39. 40), которые у Матеея находятся въ иной связи; а такъ какъ оба эти стиха имъють характеръ сентенціи, то они могли быть произносимы часто. Тъ же части, которыя находятся только въ нагорной проповёди у Матеея, у Луки большею частію стоять въ иной связи и притомъ въ столь опредвленно указываемой связи, что мы должны признать ихъ сохранившимися въ ихъ первоначальномъ видъ именно у Луки. Къ этому присоединяется еще то, - продолжаеть Ольсгаузенъ, что точность историческаго изложенія у Луки является господствующею, а у Матеея ея нъть. Поэтому когда желають удержать цельность нагорной проповеди, то находять себя вынужденными признать, что ея части, которыя у Луки находятся въ другой, опредъленно указываемой связи (напр. "Отче нашъ" Лук. 11, 1 след. срв. съ Мо. 6, 7 и след.) были провзнесены дважды. Но такъ какъ въ новъйшее время, — дълаетъ заключеніе Ольстаузень—это предположеніе уже едвали можеть найти себъ защитниковь, то ничего не остается, какъ усвоить себ'в тотъ взглядъ на нагорную пропов'ядь, по которому ея цёльный составъ производять не отъ самаго Искупителя, а отъ Матеея".

Совершенно иначе, естественнъе, проще и ближе къ истинъ разсуждаютъ другіе евангельскіе критики, болье благоразумно относящіеся къ предмету своего изслъдованія, каковы, напр., ученики Шлейермахера и прежде всего *Неандеръ*. Уклоненія со стороны евангельскихъ повъствованій въ передачъ

<sup>1)</sup> Bibl. Comm. 1ter Band. Crp. 195.

нагорной пропов'т Спасителя они признаютъ лишь несомнъннымъ признакомъ исторической достовърности самыхъ евангельскихъ повъствованій, вышедшихъ изъ различныхъ источниковъ, разнаго преданія, различныхъ слушателей, а сходство по началу, срединъ и концу сообщаемой евангелистами нагорной проповёди доказывають только историческую достовыность самаго факта произнесенія этой проповіди. "Случилось, говорить Неандерт 1),—что въ объихъ рецензіяхъ этой рьчи. у Матеея и Луки, которыя, безъ сомнёнія, происходять изь различнаго преданія и отъ различныхъ слушателей, весь составъ рѣчи по началу, срединъ и концу такъ одинаково хорошо сохранился. У Матоея мы находимъ ее только полнъе и,-какъ показываетъ сравненіе съ Лукою,-въ частностяхь точные, съ болые отчетливымы изложениемы, что указываеть. какъ на источникъ, на первоначальное еврейское Евангеле Матеея" и т. д.

Совершенно естественно и правдоподобно, когда два писателя разсказывають съ некоторыми уклоненіями объ одномы п томъ же событіи, и было бы напротивъ неправдополобно, есл бы разные писатели до буквальности выраженій были сходни между собою; въ последнемъ случае необходимо было бы предполагать простое списывание одного и того же повъствованія. Во всякомъ случав справедливость требуетъ замвтить, что ве евангельскіе отрицательные критики впервые обратили вниманіе на разности евангельскихъ пов'єствованій въ передач'є нагорной проповъди Спасителя. На это въ свое время указивали еще древніе отцы и учители Церкви. А какъ нужно смотрыть на эти разности и какъ слъдуетъ примирять ихъ, -- прекрасно объяснение этого дають многие изъ православных богослововь Они вполнъ естественно разъясняють намъ эти разности прежи всего тъми цълями, которыя имъли въ виду евангелисти пр изложеніи нагорной пропов'єди Господа нашего Інсуса Христа. "На самомъ дълъ, — говоритъ С. Солгертинскій въ своей кшгь—"Пастырство Христа Спасителя"<sup>2</sup>),—есть уже прямы

<sup>1)</sup> Das Leben Iesu Christi, crp. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 172.

указанія на то, что ев. Лука извлекаеть лишь нічто изъ сказаннаго и записаннаго полностію — in extenso у Ев. Матеея. На это онъ указываетъ самъ, напр.: "сказалъ также притчу сію", что предполагаетъ выборку Евангелистомъ изъ всего содержанія бесёды только потребнаго ему. Или: "когда окончиль всь слова сіна. Опять очевидно во "всьхъ словахъ" Спасителя было больше, чёмъ сколько записано у Ев. Луки; изъ этой сокровищницы онъ, взявши одно и опустивши другое, прямо переходить къ концу. Отсюда является вопросъ: почему Ев. Лука, который въ началѣ своего повъствованія предначерталь себъ строгій порядокъ, — почему онъ довольствуется извлеченіями и при томъ такъ. что они не оказываются вездѣ связанными по крайней мъръ въ формально-логическомъ отношенів. Еще Іольна Златоуста, продолжаєть Соллертинскій, даетъ къ этому правильную нить: въ Евангеліи Матеея Іисусъ Христосъ говоритъ къ Апостоламъ и въ лицъ ихъ всъмъ христіанамъ; другими словами, подлежащее у него-царствіе небесное. А у Ев. Луки блаженства имъютъ субъективный тонъ и обращаются къ Апостоламъ только. Этимъ объясняется, что последній выпускаеть все сказанное о законе Моисеевомъ. о постъ, милостынъ и молитвъ; хотя въ другомъ мъстъ опъ несомнънно приводитъ эти кардинальныя и потому неоднократно повторявшіяся Спасителемь изреченія. Отсюда же объясняется и опущение нъкоторыхъ блаженствъ"... Кому приходилось читать разсказы различныхъ повъствователей объ одномъ и томъ же событіи (напр., газетныя корреспонденціи объ одномъ и томъ же событін), тотъ долженъ признать, что, при согласіи повъствованій относительно главнаго предмета, въ частностяхъ уклоненія неизбіжны: одинь повіствователь разсказываеть подробнъе, другой-кратче, одинъ разсматриваетъ событіе съ одной точки зрвнія, другой-съ другой, одинь имветь въ виду при своемъ повъствованіи одну цъль, другой-другую, одинъ пишетъ при извъстныхъ условіяхъ, которыя были чужды для другаго и т. д. Причины уклоненія въ разсказахъ объ одномъ и томъ же событіи слишкомъ разнообразны, такъ что трудно даже всв ихъ опредвлить.

Отъ этихъ общихъ соображеній перейдемъ теперь къ част-

ностямъ, которыя даютъ поводъ огрицательной критикъ къ нападкамъ на евангельскія повъствованія о нагорной проповъди Іисуса Христа.

а) У Матоея V, 13 приводятся следующія слова Спасителя, обращенныя къ апостоламъ: "Вы соль земли. Если же соль потеряетъ силу; то чемъ сделаешь ее соленою? Она уже ни къ чему негодна, какъ развъ выбросить ее вонъ на попраніе людямъ". — Отрицательная евангельская критика сильно соблазняется здёсь тёмъ, будто бы это самое изречение Спасителя у Марка и Луки приводится въ другой связи и представляется произнесеннымъ въ совершенно другое время и въдругомъ мъстъ. Но если мы провъримъ указываемыя отрицательною кратикою цитаты (Марк. IX, 50; Лук. XIV, 34), то мы увидимъ прежде всего нъкоторую разницу между евангельскими текстами. Именно у Марка (IX, 50) это мъсто читается такъ: "Соль добрая вещь: но ежели соль не солона будеть, чёмъ вы ее поправите? Имъйте въ себъ соль; и мирь имъйте между собою". У Луки (XIV, 34): "Соль добрая вещь; но если соль потеряеть силу, чъмъ исправить ее? Ни въ землю, ни въ навозъ не годится: вонъ выбрасывають ее. Кто имбеть уши слышать, да слышитъ!" Ясно, что между изреченіемъ Спасителя, приведеннымъ у Матеея, и изреченіями, сообщаемыми Маркомъ и Лукою. нътъ буквальнаго сходства; но между ними мы найдемъ гораздо большее различіе по смыслу: у Матоея слово "соль" Христосъ относить прямо къ апостоламъ и ихъ служенію въ дъль спасенія человічества; у Марка-въ ветхозавітной жертві н ея значенію, ибо приведенное мѣсто у Марка IX, 50 нужно читать непремённо въ связи съ предшествующимъ (49) стихомъ: "всякій (слъдовательно,--не одни апостолы) отнема осолится, и всякая жертва солью осолится. Соль добрая всиць" и т. д. А это изречение Спасителя находится во внутренней связи съ ветхозавътнымъ установленіемъ жертвы, Лев. II, 13: "всякое приношеніе твое хлібоное соли солью, и не оставлян жертвы твоей безъ соли завъта Бога твоегс: при всякомъ приношеній твоемъ приноси Господу Богу твоему соль". Ясно, что отрицательная критика неправа: евангелисты говорять о совершенно различныхъ предметахъ; а слъдовательно и нельза

утверждать будто бы то, что, по Матеею, Христосъ говориль въ нагорной проповеди, Маркъ и Лука передають какъ произнесенное въ совершенно другое время, въ совершенно другомъ мъстъ и по совершенно другому поводу. Въ обоихъ вышеприведенныхъ изреченіяхъ Спасителя общимъ является только одно слово соль; но легко объяснить себъ и повтореніе этого слова. Соль, какъ добрая вещь, у евреевъ была общеупотребительнымъ народнымъ символомъ или образомъ силы, очищающей порчу и предохраняющей отъ разложенія и гніенія, и была предметомъ многихъ ходячихъ сентенцій. Основаніемъ для такого символизированія соли, по всей віроятности, послужило вышеупомянутое узаконеніе о ветхозав'ятной жертв'ь, а можетъ быть, и извъстное чудо пророка Елисея, который, по поводу указанія жителями Іерихона на нехорошую у нихъ воду и безплодную землю, потребоваль соли въ новой чашъ и, бросивъ эту соль въ источникъ воды, сказалъ: "такъ говоритъ Господь: Я сдълалъ воду сію здоровою, не будеть отъ нея впредь ни смерти, ни безплодія" (4 Цар. II, 19-21). Во всякомъ случав такое символическое употребление слова соль среди евреевъ-современниковъ Христа не было редкостью и у ап. Павла (Колос. 1V, 6) мы также читаемъ: "Слово ваше да будеть всегда съ благодатію, приправлено солью, дабы вы знали, какъ отвъчать каждому". Ясно, что въ такомъ символическомъ значеніи слово соль могло быть часто (а не одинъ только разъ, какъ думаетъ отрицательная критика) употребляемо въ наставленіяхъ и самаго Інсуса Христа.

б) У Матеея V, 18 приводится слѣдующее изреченіе, сказанное Спасителемъ: "Истинно говорю вамъ: доколѣ не прейдетъ небо и земля, ни одна іота, или ни одна черта не прейдетъ изъ закона, пока не исполнится все". Отрицательная критика указываетъ на то, что, по свидѣтельству Луки (XVI, 17), это изреченіе было произнесено Іисусомъ Христомъ не въ нагорной проповѣди, а совершенно въ другое время, въ другомъ мѣстѣ и по другому поводу. Дѣйствительно, у Луки, уже послѣ притчи о неправедномъ управителѣ, обличая фарисеевъ за ихъ внѣшнее только выполненіе закона и указывая на вѣчное значеніе его, Христосъ говоритъ: "скорѣе небо и земля

прейдуть, нежели одна черта изъ закона пропадеть". Тъмъ не менъе возражение отрицательной критики неосновательно. Уже изъ простого сравненія выраженій для каждаго очевидно, что Лука небуквально приводить изречение Спасителя, сказанное, по свидетельству Матоея, въ нагорной проповеди. Но и ото не важно. Дъло въ томъ, что ни того, ни другого изреченія вовсе нельзя считать собственными изреченіями Інсуса Христа. Это были народныя присловія, афоризмы въ родъ: "Имъющій уши, чтобъ слышать, да слышить", "много званныхъ, во мало избранныхъ", "первые будуть последними, а последніепервыми" и т. д. Начало этого афоризма можно находить уже въ книгъ Іова (XIV, 12): "Такъ человъкъ ляжетъ и не встанеть, до скончанія неба онь не пробудится"; въ Псалтирь (Пс. 71, 7): "во дни его процевтеть праведникь, и будеть обиліе мира, доколь не престанет луна", и др. Но сощлемся на авторитеть самаго крайняго представителя отрицательной критики. Изъ одного раввинскаго сочиненія Штрауся приводить разсказь о томъ, какъ однажды Второзаконіе пришло къ Богу и сказало: "Господи! Ты написалъ во мит законъ Свой; но Соломонъ, женившись на многихъ женахъ, выбросиль іоть изъ одного моего слова (gaschim, Второз. XVII, 17). На это Богъ отвътилъ Второзаконію: "Salomo et mille ei similes peribunt, sed vocula de te non peribit", T. e., "Colomori и тысяча ему подобныхъ прейдутъ, буква же изъ тебя не прейдетъ" 1). А что народныя присловья, афоризмы и сентенців могли быть повторяемы нъсколько разъ и по различнымъ поводамъ, это легко допускаютъ всв представители отрицательной евангельской критики.

в) Употребленіемъ подобныхъ же народныхъ символовъ, присловій, афоризмовъ и сентенцій и повтореніемъ ихъ при разныхъ случаяхъ и поводахъ легко объясняются и всё остальныя мъста нагорной проповъди, дающія поводъ отрицательной критикъ для ея возраженій. Сюда относятся Ме. VI, 19 (у

<sup>1)</sup> Фонз-дерз-Альмя приводить изъ книги Bereschith Rabba стедующую сентенцію: «Ничто не существуеть вечно, небо и земля также прейдуть; ибо сказаль проровь (Ис. 54, 10): горы и холмы должны пасть, но союзь моего мира не должень пасть». Theolog. Briefe, B. 2, стр. 654.

Луки XII, 33), Мө. VI, 22 (у Луки XI, 34), Мө. VI, 24 (у Луки XVI, 13) и Мө. V, 25 (у Луки XII, 58).

г) У Матеея V. 31-32 Христосъ говоритъ: "Сказано также, что если кто разведется съ женою своею, пусть дасть ей разводную. А Я говорю вамъ: кто разводится съ женою своею, кромъ вины любодъянія, тотъ подаеть ей поводъ прелюбодъйствовать; и кто женится на разведенной, тотъ прелюбодъйствуеть". Отрицательная критика увъряеть, что, по свидътельству Марка (X, 4-11) и Луки (XVI, 18), это изречение было будто бы произнесено Спасителемъ не во время нагорной проповъди по поводу разъясненія ветхозавътныхъ заповъдей, а въ отвътъ на искусительный вопросъ фарисеевъ: "позволительно ли разводиться мужу съ женою?" (Марк. X, 2). Но что это возражение отрицательной критики неосновательно и что кром'в нагорной пропов'вди Господь повториль свое учение о нерасторжимости брака въ отвътъ на вопросъ фарисеевъ, это ясно доказывается тъмъ. что Матеей, сохранившій въ нагорной проповъди вышеприведенное изречение Іисуса Христа, знаетъ также и фактъ, указываемый отрицательною критикою въ евангельскихъ повъствованіяхъ Марка и Луки, и вполнъ согласно съ этими евангелистами разсказываетъ о немъ. Именно Мо. XIX, 7 и слъд. мы читаемъ: "И приступили къ Нему фарисеи, и, искушая Его, говорили Ему: по всякой ли причинъ позволительно человъку разводиться съ женою своею? Онъ сказаль имъ въ отвътъ: не читали ли вы, что сотворившій вначаль мужчину и женщину сотвориль ихь? И сказаль: посему оставить человъкъ отца и мать, и прилъпится къ женъ своей, и будутъ два одною плотію; такъ что они уже не двое, но одна плоть. Итакъ, что Богъ сочеталъ, того человъкъ да не разлучаетъ. Они говорятъ ему: какъ же Моисей заповъдалъ давать разводное письмо, и разводиться съ нею? Онъ говорить имъ: Моисей, по жестокосердію вашему, позволиль вамъ разводиться съ женами вашими; а съ начала не было такъ. Но Я говорю вамъ: кто разведется съ женою своею не за прелюбодѣяніе, и женится на другой; тотъ прелюбодѣйствуеть; и женившійся на разведенной прелюбодійствуеть" и т. д. Ясно, что мъста, указываемыя отрицательною критикою въ евангельскихъ повъствованіяхъ Марка и Луки, слъдуетъ признавать параллельными приведеннымъ нами изъ повъствованія Матоея, но никакъ не съ ученіемъ Христа о нерасторжимости брака, изложеннымъ въ нагорной проповъди.

- д) Что касается Ме. VI, 25—34, которое повторяется у Луки XII, 22—31, то здёсь уже совершенно нельзя сказать вмёстё съ представителями отрицательной евангельской критики, что Лука приводить излагаемое тамъ ученіе Спасителя по совершенно другому поводу", потому что Лука не указываеть въ этомъ случаё никакого повода. Если внимательно прочитать XII главу Евангелія отъ Луки, то для каждаго станеть яснымъ, что въ ней евангелистъ сообщаеть рёчи Христа только въ видё простого собранія ихъ, безъ строго-исторической послёдовательности и связи ихъ между собою. Переходъ отъ одной рёчи къ другой здёсь обозначается чрезъ простое выраженіе: "и сказалъ ученикамъ своимъ" (ст. 22). "сказалъ же и народу" (ст. 54).
- е) Чёмъ объяснить то обстоятельство, что Лука совершенно проходитъ молчаніемъ нёкоторыя мёста изъ нагорной проповёди, какъ, напр., о постё, молитвё, милостынё, все сказанное Спасителемъ о законё Моисеевомъ и даже нёкоторыя блаженства?—На этотъ вопросъ не особенно, впрочемъ, интерсующій представителей отрицательной критики, вполнё удовлетворительный отвётъ даетъ С. Солгертинскій въ приведенномъ уже нами отрывкё изъ его сочиненія—"Пастырство Христа Спасителя". Что евангелистъ Матоей не упоминаетъ въ своемъ изложеніи нагорной проповёди словъ Христа, сохраннымися у Луки (VI, 39. 40),— этому отрицательная критива не придаетъ никакого значенія, находя справедливымъ представить писателю право распоряжаться своимъ матеріаломъ сообразно выработанному плану и цёли.
- ж) За то представители отрицательной критики никакъ не могутъ допустить того, чтобы Христосъ могъ повторять свои мысли, ученіе, наставленія и даже однажды употребленно выраженіе. Но если могутъ повторяться подобныя событія. То тѣмъ болѣе это нужно сказать объ отдѣльныхъ изреченіяхъ. А что повтореніе однихъ и тѣхъ же народныхъ сентенцій.

афоризмовъ, присловій, мыслей и выраженій возможно и происходило на самомъ дълъ, это доказывается уже тъмъ, что подобныя повторенія часто встрівчаются даже у одного и того-же евангелиста. Для доказательства этого беремъ только одно Евангеліе отъ Матеея и просимъ читателя провърить следующія места: Ме. III, 10 срв. VII, 19; Ме. VII, 7 срв. XXI, 22; Me. VII, 15 cps. XXIV, 4; Me. VII, 28 cps. XXII, 33; Me. VIII, 12 cps. XXII, 13; Me. IX, 13 cps. XII, 7; Me. IX, 27 cps. XX, 30; Me. IX, 34 cps. XII, 24; Me. X, 6 срв. XV, 24; Ме. XII, 38 срв. XVI, 1; Ме. XIII, 12 срв. XV, 29; Me. XV, 24 cps. X, 6; Me. XVI, 4 cps. XII, 39; Мө. XVI, 16 срв. XIV, 33; Мө. XVI, 19 срв. XVIII, 18; Me. XVI, 24 cps. X, 38; Me. XVI, 27, cps. XXV, 31; Me. XVII, 5 cps. III, 17; Mo. XVII, 10 cps. XI, 14; Mo. XVII, 20 cpb. XXI, 21; Me. XVIII, 9 cpb. V, 29; Me. XIX, 14 срв. XVIII, 3; Мө. XX, 1 срв. XXI, 33; Мө. XX, 16 срв. XIX, 30; Me. XXII, 14 cps. XX, 16; Me. XXIII, 33 cps. III, 7; Me. XXIV, 9 cps. X, 17; Me. XXIV, 42 cps. XXV, 13; Me. XXV, 30 cps. XXIV, 51; Me. XXV, 31 cps. XIII, 49; XVI, 27; XXVI, 64; Me. XXVIII, 18 cp. XI, 27.

з) Наиболье затрудненія представляєть вопрось о молитвь Господней. Всь отрицательные евангельскіе критики, въ томъ числь и люди благоразумные, какъ, напр., Неандеръ, отказываются думать, чтобы молитва Господня у Матоея слъдовала въ томъ порядкъ времени, въ которомъ она дъйствительно была произнесена Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ. Изъ русскихъ богослововъ даже Богольповъ, составитель учебнаго руководства, въ этомъ случать переходитъ на сторону отрицательной евангельской критики 1). Что касается нъмецкихъ ученыхъ, то одинъ только, кажется, Эбраров,—но и тотъ не безъ нъкотораго колебанія,—остается върнымъ признанію историческаго характера за изложеніемъ евангелиста Матоея даже и въ отношеніи къ молитвъ Господней. Вотъ что онъ говоритъ 2) по этому случаю: "Нельзя ссылаться здѣсь на то,

<sup>1)</sup> Учебное руководство къ толковому чтенію Четвероевангелія и книги дізній апостольскихъ, М. 1886. Стр. 161.

<sup>2)</sup> Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch. 1850. Crp. 356.

что Лука (XI, 1 и слъд.) "сообщаетъ ее (молитву Господию) по другому поводу". Ибо Лука не указываеть опредъленнаго повода или времени; онъ говорить только: "после того, какъ Інсусь однажды пребываль въ одномъ мёстё, молясь, ученики попросили, чтобы Онъ научилъ ихъ молиться, и вотъ Онъ произнесъ молитву" 1). Это однакоже не есть противоръчіе въ отношени къ Матеею, но вполнъ согласно съ нимъ. Ибо самъ Лука гл. 6. разсказываеть намъ, что предъ рѣчью, тожество которой съ нагорною проповедію Матеея очевидно, Госполь провель ночь въ молитей на вершини горы. Така точно и по Матоею сообщение молитвы Отче нашь следуеть после уединенной молитвы Іисуса, а такимъ образомъ различіе остается лишь въ томъ, что по Матоею Інсусъ произнесъ ее какъ бы безъ посторонняго повода, а по Лукъ-вслъдствіе просьбы учениковъ. Могутъ впрочемъ сказать, что у Матееясреди проповеди-нёть соответствующаго мёста ни для той просьбы учениковъ, ни для сообщенія формулы этой молитвы вообще. Но не следуеть соблазняться названиемъ нагорной проповиди, которое Штрауст уничтожаеть безъ всякихъ разсужденій, и представлять Іисуса говорящимь такъ безжизненно и формально, какъ какой-либо изъ нашихъ пасторовъ на каоедръ. Онъ училъ свободно и непринужденно з); такъ какъ Матеей сообщаеть намъ только существенное изъ Его отдылныхъ частей ръчи, а не всъ переходы между ними, такъ какъ безъ сомнънія Іисусъ говориль между прочимъ и нъчто несообщенное намъ и тъ слова, которыя мы читаемъ у Матеея гл. 5-7, ни въ какомъ случав Онъ не произнесъ одно за другимъ uno tenore, то совершенно естественно также думать, что по временамъ бывали паузы и перерывы (подобно Ме. 13, 10), когда ученики приступили къ нему, и частію вслёдствіе возбужденія

<sup>1)</sup> Буквально это місто у Луки (XI, 1 и слід.) читается такі: «Случилось, что когда Онь въ одномь місті молился, и пересталь, одинь изъ учениковь Его сказаль Ему: Господи! научи насъ молиться, какъ и Іоаннъ научиль учеников своихъ. Онъ сказаль имъ: когда молитесь, говорите: Отче нашь» и т. д.

<sup>2)</sup> Этимъ объясняется и то важное различе, указываемое отрицательною кратикою въ нашихъ евангельскихъ повъствованияхъ, что Матеей изображаетъ Храста сидящима, а .Тука--стоящима во время произношения нагорной проповъда.

ихъ вниманія продолжительною, уединенною молитвою Господа во время ночи, частію побуждаемые словами Ме. 6, 5—6, просили Его о наученіи молитвъ". Намъ остается только заявить о своемъ полномъ согласіи съ тѣмъ, что здѣсь высказано Эбрардомъ.

3. Третье общее возражение противъ нагорной проповъди, какъ она изложена евангелистомъ Матесемъ, отрицательная критика въ лицъ Карла Газе, тюбингенскаго профессора по ка өедре ввангельской исторіи, выражаеть въ такой форме: "Какъ можно думать, чтобы была сохранена эта ръчь (т. е. нагорная проповедь), особенно въ томъ объеме ея, какъ она изложена у Матеея? Борзописцы не ходили за Іисусомъ. Многія частности, правда, могь сохранить каждый внимательный слушатель, но чтобы сохранить цельную речь, съ ея скачками мыслей, для этого нужна была бы память, которая встречается по временамъ развъ только какъ курьезъ, а таковыхъ мнемониковъ по меньшей мфрф нельзя предполагать среди апостоловъ. Иное дъло ръчи Іисуса въ Евангеліи отъ Іоанна: это по большей части однообразныя объясненія, гдф сама мысль помогаетъ запамятованію и т. д. 1). Конечно, это возраженіе не имъетъ никакого смысла для человъка върующаго, что Евангелія написаны по водительству Духа Святаго, Который, по обътованію Самого Спасителя (Іоан. XIV, 26), по вознесеніи Его на небо, научаль апостоловъ всему, и напоминалъ имъ все, что говорилъ имъ Самъ Христосъ во время Своей земной жизни. Но дело въ томъ, что отрицательные евангельскіе критики уже напередъ р'єшили не въровать словамъ Іисуса Христа и требуютъ отвъта, построеннаго на другихъ началахъ, именно-на началахъ разума или исторіи. Къ сожальнію, справедливость требуетъ сказать, что сами-то отрицательные критики нашихъ евангельскихъ повъствованій больше всего разсуждають вопреки яснымь требованіямъ здраваго разума и свидътельствамъ безпристрастной исторіи. Въ самомъ дѣлѣ, —логично ли разсуждаетъ вышеуказанный профессоръ тюбингенскаго университета: ръчи Спасителя Іоаннъ Богословъ могъ удержать въ намяти, а еванге-

<sup>1)</sup> Karl Hase, Geschichte Iesu, crp. 398.

листь Матеей—ньть? Собственный опыть каждаго можеть убъдить въ томъ, что нагорную проповедь Спасителя, какъ она изложена Матееемъ (гл. V—XII), гораздо легче усвоить памятью (какъ действительно и выучивають ее на память воспитанники многихъ учебныхъ заведеній), чёмъ, напр., прощальную бестду Его съ учениками, какъ она изложена въ Евангелін отъ Іоанна (XIII, 31-38; XIV-XVII). А если такъ, то ясно, что нагорную проповёдь, произнесенную Інсусомъ Христомъ, если и небуквально, то въ существенныхъ чертахъ и последовательномъ ходе мыслей, возможно было слушателямъ удержать и естественною (не богодухновенною даже) памятью. И некоторые ученые изъ более благоразумныхъ евангельскихъ критиковъ охотно допускаютъ и сами утверждають такое предположение. "Нагорная проповёдь, -- говорить, напр., Неандерт 1),—состоить изъ многихъ изреченій, которыя въ частности сами по себъ способствують тому, чтобы глубоко запечатлъться въ сердцахъ слушателей и плодотворно дъйствовать на ихъдуши; даже самыя частности, какъ члены, въ свою очередь также находятся въ столь тесной связи съ своимъ органическимъ цъльмъ, что это должно было весьма содъйствовать сохраненію ръчи (т. е. нагорной проповъди) въ существенномъ". Совершенно върно, что скорописцы не ходили за Інсусомъ Христомъ 'и не записывали за Нимъ Его рѣчей; но вфрующій христіанинъ убфжденъ, что любовь апостоловъ ко Христу, заставлявшая ихъ безотлучно быть при Немъ и самымъ внимательнымъ образомъ следить за всеми словами и дъйствіями Его, ихъ величайшаго Учителя и Господа, замъняла имъ самыхъ наилучшихъ борзописцовъ...

"Наконецъ 4) Іисусъ, — говорить  $\overline{\varGamma}ase^2$ ), — не могь говорить  $ma\kappa s$  (какъ изложено въ нагорной проповъди у евангелиста Матоея). Какимъ образомъ можно представить себъ это? Сочинялъ ли Онъ сначала, а затъмъ училъ наизусть или читалъ по тетрадкъ? Но кто можетъ думать такъ о Томъ, Который говорилъ, какъ власть имъющій, а не какъ книжники? Слъдо-



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu Christi, стр. 289.

<sup>2)</sup> Geschichte Iesu, стр. 398.

вательно, Онъ свободно разсуждаль или импровизироваль. Но въ такомъ случай это не проповёдь, а религіозная народная бесъда, ръчь, oratio, и о ней слъдуетъ судить по ея законамъ. Если бы кто въ такомъ родъ заговорилъ предъ нами, мы сказали бы: частности прекрасны, а сама ръчь не хороша. И это такъ не только по правиламъ какой либо гомилетической семинарін, но и по свойству религіозной народной ръчи" и т. д. Это возражение настолько пусто и безсодержательно, что намъ даже совъстно заявлять въ русской печати о томъ, что оно принадлежить бывшему профессору тюбингенского университета и находится въ изданныхъ имъ лекціяхъ, которыя недавно имъ были читаны нёмецкимъ студентамъ. Впрочемъ, собственно говоря, самому Газе это возражение и не принадлежитъ; онъ повторяетъ только то, что было раньше его высказано Штраусома и Бруно Бауэрома. Къ сожальнію, справедливость требуетъ замътить, что подобнымъ же образомъ высказывается о нагорной проповъди, какъ она изложена Евангелистомъ Матоеемъ, даже и такой, повидимому, серьезный и сдержанный немецкій комментаторь, какъ Ольстаузена. "Нагорная проповёдь въ той форме, какъ она намъ передана Матееемъ,--говорить онъ 1),--не могла составлять одно цёлое въ рвчи Іисуса. Именно, -- связь отдёльных в положеній здёсь такова, что должно быть признано въ высшей степени нев роятнымъ, чтобы Искупитель, говоря такимъ образомъ, долженъ былъ переходить отъ одной мысли къ другой; только письменнымъ издоженіемъ и особенными цълями евангелиста можно оправдать сопоставленія такого рода". Не подлежить сомнінію, что указанные ученые ръшились высказать разбираемое возраженіе только за неимъніемъ ничего болье лучшаго и болье серьезнаго, а между тъмъ Газе, Штраусъ, Бруно Бауэръ еt tutti quanti, въ силу своихъ предвзятыхъ возэрвній, видели себя вынужденными во что бы то ни стало вовражать противъ нагорной проповёди Спасителя въ томъ виде, какъ она изложена у Евангелиста Матеея. Какъ мы выше видъли, Газе, напр., вибств съ Гердеромо, въ началв своего разсужденія, по

<sup>1)</sup> Bibl. Commentar, 1ter Band, 1837, crp. 195.

видимому, быль совершенно иного мижнія. По крайней мжрж. восхваляя нагорную проповёдь, онъ называль ее тогда "Мадпа Charta царствія Божія", "кодексомъ религіозной нравственности"; а теперь оказывается, что эта "Magna Charta", этоть "кодексъ религіозной нравственности" "прекрасенъ" только въ частностяхъ, а самъ по себъ-просто "нехорошъ". Даже еврей Сальвадорт быль лучшаго мивнія о нагорной пропов'єди по ез составу и изложенію, чёмъ этотъ профессоръ христіанскаго богословія, наставникь и воспитатель христіанской молодежи. Сальвадорт 1) усматриваетъ въ ней напротивъ даже искусственную систематичность расположенія мыслей, находить въ ней и приступъ, и изложение, и примынение, наконецъ, указываетъ и опредвленный метода, которому Спаситель будто бы савдеваль въ Своей нагорной бесъдъ, это именно-метода противоположеній. Мало того, очень многіе изъ евангельских ъ бритиковъ и не хотятъ признавать нагорную проповедь историческою въ томъ видъ, какъ она изложена у евангелиста Матөея, будто бы потому именно, что она имъ кажется составленною искусственно, даже по риторическимъ правиламъ, которыя трудно имъть въ виду при живой, устной ръчи. Такъ разсуждають, Фонз-дерз-Альма. Сальвадора и др. Ясно, что для евангельской критики все равно, какова бы ни была нагорная проповъдь Спасителя по своему изложению-искусственная наи безъискусственная; напередь решено не доверять въ этомъ случаъ Евангелію отъ Матеея и въ крайности признать историческую достовърность только за изложениемъ евангелиста Луки.

Иначе разсуждають о расположеніи мыслей, составь частей и изложеніи нагорной проповьди люди болье благоразумные в безпристрастные, напр. Эбрардо и Лянге. Они не отрицають, что въ нагорной проповьди есть нъкоторыя повторенія, иногда встрычается между отдыльными частями отсутствіе выпышногомической связи и другія стилистическія шероховатости; но все это, по ихъ мнівнію, говорить только въ пользу исторической достовірности факта произнесенія нагорной проповідня въ томъ именно видь, какъ она изложена у евангелиста Матеея.



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu, 1841, crp. 191, 199.

"Рѣчь эта v Матоея. говоритъ, напр.. Эбрардъ 1), въ цѣломъ представляется состоящею изъ внутренно связанныхъ между собою частей; но ни въ какомъ случав она не была расположена по абстрактному д'Еленію; ни въ какомъ случать въ ней не было поставлено однородное рядомъ другъ съ другомъ, еслибы это случилось, тогда мы могли бы думать, что она есть произведение евангелиста, который переработаль въ единство разнообразный матеріаль. Но эта ръчь у Матеея совершенно напротивъ имъетъ въ общемъ такой видъ, который ез дийствительности должна была получить свободно развивавшаяся беседа. Іисусь, сказавь нечто о другомь, въ свободномь теченін мыслей снова возвращается къ первому (срв. Ме. 6, 19 и след. съ 5, 3 и след.), затемъ продолжаетъ далее, не обращая вниманія на расположеніе частей, совершенно свободно; мы видимъ даже отдъльныя части ръчи слъдующими другъ за другомъ повидимому безъ связи (особенно Мо. VII); но мы, близко заинтересованные ръчью по ея предмету, можемъ по рефлекціи воспроизвести тоть внутренній ходо мыслей, который вель Іисуса отъ одного предмета къ другому, между тъмъ какъ самъ Матеей зналъ только отдёльныя положенія ся, какъ они следовали другъ за другомъ; но переходы для него исчезали. Все это, заключаеть Эбрарда, говорить за то, что эта рвчь по существу была воспроизведена Матееемъ такъ, какъ она была произнесена. Если бы въ большей части она свободно была составлена Матееемъ, то она имъла бы совершенно другой видь; въ ней не было бы возвращенія къ раньше изложеннымъ пунктамъ и ръзкихъ, неимъющихъ внъшней связи перерывовъ".

Послѣ этого невольно ставится вопросъ: почему именно нагорная проповѣдь въ изложеніи евангелиста Матеея по преимуществу подвергается нападкамъ со стороны отрицательныхъ критиковъ? И вопросъ этотъ, какъ видно, приходилъ въ голову не намъ однимъ. Его задавалъ себѣ также и вышеупомянутый нами, извѣстный нѣмецкій ученый богословъ Эбрардъ, и вотъ какъ онъ отвѣчаетъ на него. "Легко видѣть,—говоритъ

<sup>1)</sup> Wissenschaftliche Kritík der ev, Gesch. crp. 354.

онъ 1), отчего вообще отрицательная критика такъ сильно возстаетъ противъ признанія нагорной пропов'єди, какъ она воспроизведена Матееемъ. Ея затаенная мысль клонится кътому. чтобы отвергнуть характеристическіе пункты изъ жизни Інсуса и не оставить ничего, кромъ незначительныхъ отрывковъ изъ жизни обыкновеннаго раввина, изъ которыхъ затемъ удоби могли будто бы создаться устные миеы или письменныя небывальщины. Такимъ образомъ и эта законоположительная проповъдь новаго царства въ томъ видъ, какою она является у Матоея, и которая содержить въ себъ столь важное учени объ отношеніи ветхаго и новаго завѣтовъ, должна быть отвергнута. Но при предположении, что весь разсмотрънний (Ж рардомъ въ его сочиненіи) до сихъ поръ ходъ жизни Інсуса историченъ, каждый долженъ согласиться, что также и нагорная проповъдь не только не нарушаеть его сабою, но является напротивъ необходимымъ членомъ его, который составляльбы пробъль, еслибы его не доставало. Между тъмъ Інсусь, послъ того какъ мало-по-малу Онъ пріобрёль столь великое чест послёдователей и возбудиль столь сильное внимание къ Себъ и послѣ того, какъ притиами привель въ напряженное ожиданіе слушателей, непрем'єнно должень быль, наконець, раз навсегда опредъленно разъяснить, чего Онг собственно хочеть. По сихъ поръ вся Его дъятельность имъла видъ средстви: шьм еще не была объявлена. Больныхъ Онъ исцълялъ; мертвыхъ воскрещаль о βασιλεία του Θεού, которое Онъ пришель основать, Онъ говориль въ таинственныхъ образахъ, о пріятномъ лете Господнемъ, которое явилось вместе съ Нимъ.въ загадочныхъ выраженіяхъ, Народъ отверзъ уши свои; ясы или менъе опредъленно, чище или смутно, но всъ питали надежду, что Інсусь есть обътованный Мессія; они следован уже за Нимъ; они были готовы принять участіе въ Его царствъ; неужели Онъ долженъ былъ молчать еще дольше? Не долженъ ли Онъ быль уже опредъленно сказать этой волнующейся, смущенной толив: "Воть это и это есть сущность Моего царства; вотъ это-его форма, вотъ это-истинная пыь



<sup>1)</sup> Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch. crp. 354.

воть Мои требованія? Но такое опредёленное указаніе Онъ даетъ однако не у Луки, а только у Матоея, гдё Онъ сообщаеть, что рёчь идетъ у Него о вёчномъ, а не о временномъ блаженстве, где Онъ говоритъ о положеніи Его царства въ міре, о требованіяхъ Бога по отношенію къ намъ, о способе ихъ выполненія, о безусловномъ значеніи и необходимости молитвы, о помощи Божіей и духе и т. д. Съ этимъ разсужденіемъ нёмецкаго ученаго апологета трудно не согласиться. Онъ совершенно вёрно указываетъ причины, побуждающія отрицательныхъ евангельскихъ критиковъ нападать на нагорную проповёдь Спасителя въ томъ именно виде, какъ она передана евангелистомъ Матоеемъ, и въ то же время вполнё основательно доказываеть необходимость ея въ этомъ именно виде. Намъ опять-таки остается только согласиться съ этимъ здравымъ и разумнымъ разсужденіемъ.

Чтобы уменьшить значение нагорной проповёди, отрицательная евангельская критика, чувствуя себя безсильною отвергнуть ее, какъ историческій факть, подходить къ ней уже совсемъ съ другой стороны и старается доказать, что хотя ученіе Іисуса Христа, изложенное въ этой пропов'єди, и возвышенно, и истинно, и умилительно для страждущаго человъчества, но оно будто бы не заключаеть въ себъ ничего оригинальнаго и самостоятельнаго, -- что оно было позаимствовано Інсусомъ Христомъ изъ ветхозавътныхъ книгъ Св. Писанія, или у еврейскихъ раввиновъ, жившихъ незадолго до рожденія Христа. Особенно ревностно старается доказать это предположеніе Фонт-дерт-Альма въ своихъ "Theologische Briefe" 1). Каждому наставленію Іисуса Христа, высказанному въ нагорной проповъди, онъ, слъдуя съ слъпымъ довъріемъ своему руководителю Норку 2), старается подыскать параллельное мѣсто въ какомъ-либо трактатв Талмуда. Такое же мивніе объ ученін Інсуса Христа, содержащемся въ нагорной пропов'єди, высказываеть и Ренаиз. "Какъ всё раввины этого времени,--говорить онъ въ 5-й главѣ своей книги "Vie de Iésus",---Iи--

<sup>1)</sup> Band 2-ter, crp. 653-656.

<sup>2)</sup> Rabb. Quellen, crp. 24 n caba.

сусъ, не любившій послѣдовательныхъ изложеній, заключалъ свое ученіе въ сжатые и замысловатые афоризмы, которые гласили нерѣдко загадочно и странно. Нѣкоторыя изъ этихъ наставленій были заимствованы изъ книгъ ветхаго завѣта. Другія—были мысли новыхъ мудрецовъ, въ особенности—Антигона изъ Сахо, Іисуса сына Сирахова и Гиллела, дошедшія до Него не путемъ научныхъ занятій, но вообще какъ часто повторяемыя всѣми изреченія. Синагога была богата очень удачно выраженными наставленіями, которыя составляли родъ ходячей литературы афоризмовъ или поговорокъ. Іисусъ прекрасно усвоиль все это устное обученіе".

Подробно мы будемъ разсматривать этотъ взглядь Ренама, когда будемъ излагать въ частностяхъ ученіе Спасителя, заключающееся въ нагорной проповеди, и въ особенности. -- когда будемъ указывать на отношение Іисуса Христа къ ветхозавътному Откровенію. Здёсь мы отметимь только, какъ ненаучно поступають отрицательные евангельскіе критики и къ какимъ. противнымъ всякой здравой логикъ, пріемамъ они готовы прибъгнуть, чтобы только оправдать свое излюбленное міровоззръніе, свою предвзятую мысль. Они стараются доказать, что Інсусъ Христосъ заимствовалъ свое учение у раввиновъ и ссылаются на Талмудъ, который, по ихъ собственнымъ словамъ 1). "составлень только въ концъ 2-го христіанскаго въка. Но могъ ли Інсусъ Христосъ заимствовать то, что явилось после Него двъсти лътъ спустя? И если въ Талмудъ есть что-либо похожее на христіанское ученіе, то не естественные ли предположить, что оно заимствовано изъ этого последняго, но никакъ не наоборотъ?

На этотъ вопросъ отрицательные евангельскіе критики отвінають безусловнымъ: ність! И вотъ на какомъ основаніи. Візря сліспо баснямъ евреевъ и ихъ раввиновъ, они утверждають вмість съ евреями же, что ученіе Талмуда существовало будто бы уже за долго до рожденія Іисуса Христа, свято и неприкосновенно хранилось въ устномъ преданіи раввиновъ. и только записано въ Талмудъ въ конціє 2-го христіанскаго віз-



<sup>1)</sup> Von der Alm, Theolog. Briefe, Bd. 3-ter, стр. 392.

ка. "Правда, — говорить Фонг-дерт-Альмт 1), одинь изъ самыхъ крайнихъ представителей отрицательной критики, - раввинскіе источники, изъ которыхъ должно быть почерпнуто наше доказательство, большею частію являются действительно въ боле позднее время, чёмъ начало христіанства и новозавётныя писанія, но это потому, что до составленія Талмуда (въ концъ 2-го христіанскаго вѣка) іуден избѣгали излагать письменно различныя ученія раввиновъ, чтобы устранить опасность образованія разныхъ секть, которыя бы опирались на письменныя изложенія ученій раввиновъ, какъ своихъ основателей. Тъмъ не менже следуеть (будто бы) признать, что все те ученія, которыя имъли значение для іудейскихъ христіанъ, существовали въ іудейской теологіи также уже и во времена Іисуса; нбо, при ожесточенной ненависти іудеевъ ко всему христіанскому, является слишкомъ несомнъннымъ (?), что раввины ничего не могли заимствовать ни изъ устнаго сношенія съ христіанами, ни изъ христіанскихъ писаній. Эта ненависть, продолжаеть Фонз-дерз-Альмо, -- должна была достигнуть высшей степени уже въ весьма раннія времена, именно,-когда апостолъ Павель все іудейство объявиль не имінощимь болье никакого смысла. Исторія самаго апостола (Павла) представляетъ для этого (будто бы) достаточное доказательство; отцы Церкви съ своей стороны подтверждають, что это проявление самой крайней враждебности въ равной силъ продолжалось и во вст послъдующіе втка". Засимъ Фонъ-деръ-Альмъ приводить уже, по его словамь, самыя документальныя доказательства. Вотъ они. "Оригент (род. въ 186 г. въ Александріи, ум. около 254 года по Р. Х.) говоритъ: "іудеи теперь не приходять уже въ раздражение противъ язычниковъ, продолжающихъ по прежнему почитать идоловъ, напротивъ съ самою неукротимою ненавистію они возстаютъ противъ христіанъ, оставившихъ идоловъ и обратившихся къ Богу". Отецъ церкви (по ученію католиковъ) Іеронима († 420 г.) въ своемъ посланіи къ Паммахію разсказываеть, что только посль многихъ усилій и за дорогую плату ему удалось убъдить въ Іерусалимъ еврея

<sup>1)</sup> Theolog. Briefe, Bd. 3-ter, crp. 392.

Варанина научить его еврейскому языку; онъ приходиль къ нему только по ночамъ, опасаясь, чтобы не узнали объ этомъ іуден. "Если бы нужно было ненавидьть человька и презирать народъ, говорить онъ (т. е. Іеронимъ), то я обратиль бы всю свою ненависть противъ этихъ обръзанныхъ; ибо въ свеихъ сатанинскихъ синагогахъ они и до сихъ поръ преслълють нашего Господа Інсуса Христа". Далье Фонъ-деръ-Альж переходить уже къ самому Талмуду. "Трактатъ Талмуда—Свадіда,—говорить онь,—повельваеть: "никто да не сообщаеть гою (язычникамъ, т. е., христіанамъ) словъ закона!" Въ трагтать Талмуда—Sanhedrin раввинь Акиба (извъстный своны участіемъ въ іудейскомъ возстаніи при мессіи (!?) Варъ-Кохеов и казненный въ 135 году по Р. Х.) говоритъ: "никто в будетъ участникомъ въчной жизни изъ тъхъ, кто читаетъ книги чужихъ!" Трактатъ Талмуда—Sabbath повежваетъ: "книги еретиковъ не должны быть спасаемы ни изъ какого пламен огня, ни при обрушеніи дома, ни изъ воды, ни предъ какиль бы то ни было родомъ гибели". Эту ненависть къ не-ічлеямъ, - продолжаетъ Фонт-дерт-Альмъ, - проповъдуетъ также п книга-Sohar, относительно которой утверждають, будто бы она паписана подъ христіанскимъ вліяніемъ, такъ какъ въ ней находится очень много сходнаго съ христіанскимъ ученівча но это предположение достаточно опровергается (?) ея ненавистью къ христіанамъ. Книга Sohar утверждаетъ, что есл кому либо изъ необръзанныхъ будетъ сообщена одна іота закона, то это все равно, что разрушить міръ. Только народ израильскій, который носить на себъ священный знакь обрызанія, есть отъ Бога, всё остальные народы, неим'єющіе этого знака, не чисты, имъ не следуетъ ничего сообщать отъ слова Божія и даже не следуеть о немъ никогда говорить съ ними 1) "При такомъ настроеніи, замъчаетъ Гфререръ <sup>2</sup>), безсмысленно признавать, чтобы іудей что-либо, когда-либо заимствоваль изъ христіанскаго в роученія".

Какъ ни много, повидимому, приведено здъсь фактовъ п



<sup>1)</sup> Срв. Норка Rabb. Quellen, стр. VI.

<sup>2)</sup> Iahrh des Heils, стр. 118.

"документальныхъ" ссылокъ на различнаго рода и достоинства авторитеты, но всв они вовсе не доказывають того, что Фонъдеръ-Альмъ хотелъ ими доказать. Изъ всего приведеннаго нами изъ книги Фонз-дерз-Альма съ несомнънностію вытекаеть лишь одно,-что въ первые въка христіанскаго времясчисленія евреи питали крайнюю ненависть и вражду къ христіанамъ. Но враждебность и ненависть еще не исключаютъ возможности заимствованія. Враждебность можеть заставить только упорно скрывать названіе источника, изъ котораго было сдълано заимствованіе. Въ первые въка, какъ извъстно, не менъе евреевъ враждебно относились къ христіанству также и греко-римскіе язычники; однако-же, по свидетельству исторіи, эта враждебность не мъшала имъ неръдко, дълать многія заимствованія у христіанъ: такъ, богоотступникъ Юліанъ, изъ подражанія ненавидимымъ имъ христіанамъ, началъ устраивать при языческихъ капищахъ богадельни и больницы, заставляль жрецовь въ мистическомъ духф объяснять народу языческіе миом и обряды, проповъдывать нравоучение и т. п. Теперешніе евреи также не отличаются любовію къ христіанамъ; но ихъ заимствованія спеціально христіанскихъ положеній и правиль христіанскаго обихода не подлежать никакому сомнівнію. Не говоря уже объ особенной любви современныхъ евреевъ къ **усвоенію** христіанскихъ именъ, съ которыми они не хотятъ разстаться, не смотря даже на требованія гражданской власти, не говоря далье о нъкоторыхъ христіанскихъ обычаяхъ, усвоенныхъ ими, для подтвержденія сказаннаго нами достаточно указать только на появившуюся недавно секту "Новаго Израиля", которая представляеть собою не что иное, какъ смёсь еврейства съ въроученіемъ либеральнаго протестантства.

Преследуя свою предваятую мысль и желая во что бы то ни стало оправдать ее, евангельскіе отрицательные критики обыкновенно мало следять за собою и потому весьма часто не замечають, въ какое непримиримое логическое противоречіе они впадають сами съ собою. Это случилось и съ Фонг-деръ-Альмома въ данномъ случать. Онъ утверждаеть, что ученіе, изложенное въ нагорной проповёди, не самостоятельно, что Іисусъ Христосъ заимствоваль его у современныхъ Ему еврейскихъ рав-

виновъ. И въ подтверждение этого положения Фонъ-деръ-Алма приводить заповъдь Талмуда: "никто да не сообщаеть гою (язычникамъ, т. е., христіанамъ) словъ закона!" или разсказъ бл. Іеронима о томъ, какъ изъ страха предъ соотечественниками и единовърцами одинъ еврей очень боялся обучать его еврейскому языку! Какая удивительная и оригинальная логика: евреи ничего не сообщали христіанамъ изъ своей мудрости: слидовательно, они (евреи-же) ничего не заимствовали у христіанъ! Гдѣ же здѣсь средняя посылка? Ясно, что ложь обличаетъ сама себя!

Нъсколько разъ упомянутый уже нами ученый еврей Сильвадоръ, самъ себя открыто называющій евреемъ, въ этомъ отношеніи поступаеть гораздо благоразумніве христіанских критиковъ св. Евангелія. Онъ не допускаеть и мысли о томъ. чтобы Свое ученіе, издоженное въ нагорной проповіди, Христосъ заимствовалъ отъ современныхъ Ему раввиновъ, почему самую "цёль этой проповёди" Сальвадора усматриваетъ напротивъ въ желаніи ея составителя-показать абсолютное превосходство морали Інсуса предъ тогдашними іудейскими школами и Ветхимъ Завътомъ" 1). Правда, по суду Сильвидоро. эта цёль составителя нагорной проповёди не достигнута,-Сильвидоръ пространно доказываеть 2), что мораль еврейскихъ книжниковъ, современныхъ появленію христіанства, стоитъ гораздо выше нравственнаго ученія Інсуса Христа. Не будемь пока касаться вопроса о явной невърности этого вывода; но для насъ важно здёсь то, что даже еврей Сальвадора не смотрить на ученіе Господа нашего Інсуса Христа, какъ на одинь изъ результатовъ естественнаго развитія ученія раввиновъ То же самое еще въ двенадцатомъ столетіи высказываль другой ученый еврей, проживавшій тогда въ Испаніи, -- Маймонидъ. "Не будемъ никогда забывать, писалъ онъ 3), что законь нашихъ отцовъ имълъ цълію двоякое совершенство-совершев-

<sup>1)</sup> Salvador, Das Leben Iesu, crp. 190-191.

<sup>2)</sup> Ibid. ctp. 191-220.

<sup>3)</sup> Maimonides, more Nebochim, pars III, cap. XXVIII. У Сальвадора Des Leben Iesu, стр. 196.

ство тела и совершенство души. То стремится привести тело въ наивозможно-лучшее состояние здоровья и жизни посредствомъ всъхъ благъ, которыя только можетъ создать гражданское общество, это старается возвести духъ на такую высоту, чтобы въ силу нашей природа онъ могъ достигнуть познанія всего существующаго. Но какимъ образомъ можно было бы достигнуть этого второго совершенства, если бы намъ было отказано въ первомъ? Какъ можетъ человъкъ обнять все для него доступное, чему его научають, или чего онъ достигаеть собственными силами, если онъ угнетенъ и подавленъ голодомъ, невзгодами временъ года и всёми другими страданіями?" Приведши это мъсто, Сальвадоръ замъчаетъ: "Въ противоположность этому въ ученіи Іисуса, гдв первое мізсто різшительно заняли восточныя вырованія, проявлявшія свое вліяніе въ Іудев со времени плвна вавилонскаго и пустившія свои корни даже въ священные памятники, мораль извлекаетъ свою силу, свою непосредственность и умилительность всецело изъ презрѣнія и отрицанія общественныхъ потребностей" и т. д. Изъ сказаннаго видно, что самые еврейскіе авторитетные ученые не допускають даже мысли, чтобы Христось заимствоваль Свое ученіе v еврейскихъ раввиновъ; они охотно готовы признать, что его источникъ заключается въ върованіях различных восточных народова древняго языческаго міра, но отвергають всякую непосредственную связь съ ученіями современныхъ Христу синагогъ. Только христіанскіе истолкователи Евангелія рішаются на столь необдуманный шагъ. Но ложь этого пріема уже обнаружена нами; частиве мы коснемся этого предмета въ свое время, при изложеніи содержанія нагорной пропов'єди.

Нагорная проновъдь Спасителя, возвышенная по изложенному въ ней ученію, повсюду дышущая искренностію, любовію, отличающаяся глубиною истинъ и чистотою раскрываемыхъ ею нравственныхъ правилъ, весьма разнообразна по своему содержанію. Въ частности же въ ней Господь раскрылъ Своимъ апостоламъ, а вмъстъ съ ними и всему роду человъческому Свое ученіе о слъдующихъ предметахъ: 1) о блаженствахъ

(Мв. V, 1—12); 2) о высотъ апостольскаго служенія, а виъстъ съ тъмъ и служенія апостольскихъ преемниковъ (Мо. V. 13-16); 3) о ненарушимости закона Божія и о справедливости (Ме. V, 17-20); 4) истинное истолкование ветхозавътныхъ заповедей: а) объ убійстве (Мв. V, 21-26), б) о прелюбоденній (Ме. V, 27—30); въ связи съ этимъ 5) о разводе (Мө. V, 31—32); 6) о клятвъ (Мө. V, 33—37); 7) о возмездін за обиды (Мө. V, 38—42); 8) о любви къ ближнимъ и въ частности о любви ко врагамъ и христіанской благотворительности (Ме. V, 43-48); 9) о милостынь (Ме. VI, 1-4); 10) о молитев (Ме. VI, 5—15); 11) о поств (Ме. VI, 16—18); 12) объ истинномъ сокровищѣ (Мө. VI, 19-34); 13) о неосужденіи ближнихъ (Ме. VII, 1—5); 14) объ охраненіи святыни (Ме. VII, 6); 15) объ услышаній Богомъ нашихъ молитвъ (Мо. VII. 7—12); 16) о широкомъ и узкомъ пути (Ме. VII, 13—14): 17) о лжепророкахъ (Ме. VII, 15-23) и 18) объ истинной и ложной мудрости (Mo. VII, 24-27).

Этого именно порядка и мы будемъ придерживаться въ своемъ изложени нагорной проповъди Спасителя.

Свящ. Т. Буткевичь.

(Продолжение будеть).



Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1892 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи,—и будетъ выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въкаждомъ №.

Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

PASCPOSKA BY VILLATE ARREST HE MONYCKARTCAL

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжныхъ магазинахъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16 и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Хары». Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (виъсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкою.



Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1891 года.

Харьковъ. Губериская Типографія.

## ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ вогословско-философскій

1891.

№ 22.

ноябрь.—книжка вторая.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891.

Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 30 Ноября 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Повлов*.

## ПОУЧЕНІЕ

## въ день рожденія ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ОЕОДОРОВНЫ.

Въ благоустроенныхъ семействахъ дни рожденія ихъ членовъ составляютъ домашніе или семейные праздники, и чёмъ старше и важнье члень въ семействъ, тъмъ съ большею торжественностію празднуется день его рожденія. Въ государствъ, представляющемъ собою образъ одной великой семьи, состоящей изъ множества членовъ, соблюдается тотъ-же порядокъ: дни рожденія важнъйшихъ изъ нихъ чествуются, какъ церковногражданскіе праздники. Къ числу этихъ дней по преимуществу относится и настоящій день рожденія Благочестивъйшей Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны. Будучи не только членами государства, но и членами Церкви Христовой, мы начинаемъ сбой праздникъ во храмъ молитвою къ Тому, въ десницѣ Котораго жизнь и судьба не только частныхъ людей, но и царей, и царствъ. Мы собрались въ этотъ храмъ, чтобы возблагодарить Бога за сохраненіе драгоцінной жизни виновницы настоящаго торжества въ истекшемъ году и молить Его о продолженіи для насъ этой милости на будущее время, а также и о ниспосланіи благословенія Божія всему Царствующему Дому. Побужденій къ усердной молитві за Державный Царствующій Домъ у насъ такъ много, что довольно остановить вниманіе на главнъйшихъ изъ нихъ, чтобы видъть всю необхолимость ея.

Служеніе Царское есть служеніе самое высокое, священюе. но вмъсть съ тъмъ и самое трудное. На земль нътъ другаго. столь труднаго служенія. Охраненіе вившней безопасности, водвореніе внутренней тишины и порядка, избраніе достойных сотрудниковъ въ управленіи, огражденіе правъ личности и собственности, распространение просвъщения, попечение о призръніи безпомощныхъ, устраненіе многоразличныхъ препятствій къ постижению этихъ благихъ цълей, - всъ эти и другія неисчислимыя трудности Царственнаго служенія и, наконепь. тяжкая ответственность предъ отечествомъ, современниками. исторіей и въ особенности-предъ Верховнымъ Правителемъ царствъ и народовъ естественно должны возбуждать въ серцахъ върноподданныхъ кръпкую молитву, да почістъ на Монархъ нашемъ Духъ премудрости и разума, Духъ кръпости в силы. Не забудемъ, братія, что, при всемъ желаніи мудраго в благосердаго Монарха, при всей преданности и готовности вёрныхъ подданныхъ содействовать Ему всёми своими силам во всехъ Его благихъ начинаніяхъ и делахъ, много можеть быть непредвиденных и неотвратимых обстоятельствы ы разрушенію, или, по крайней мірь, къ нарушенію нашего благосостоянія: тамъ голодъ, поражающій милліоны людей, въ другомъ мъстъ-смертоносная язва поражаетъ людей и животнихъ: здёсь страшные пожары истребляють города и села. И всё подобныя бъдствія наши такъ близки сердцу Благочестивъйшаго Государя нашего, что скорби наши суть и Его скорби; и въ то время, когда мы покоимся на ложахъ нашихъ, Его серди блить и болить о насъ.

Намъ извъстно, что въ заботахъ и попечении о насъ Монарха нашего принимаетъ самое близкое участие и виновивца ныньшняго торжества, Благочестивъйшая Государыня Императрица Марія Ободоровна. Она—первый беззавътно любящи другъ и помощникъ Своего Царственнаго Супруга; Она всега неразлучна съ Нимъ: каковы-бы ни были обстоятельства Его жизни, какъ-бы ни были велики труды и заботы Его о благосостоянии Богомъ врученнаго Ему народа, Она всегда съ Нимъ и при Немъ. Въ Ней первой Онъ встръчаетъ Себъ сочувствие. совътъ и ободрение; въ Ея любящемъ сердцъ Онъ обрътаеть

неизсякаемыя струи мира и утёшенія. Первымъ предметомъ, на который послъ Своего Царственнаго Супруга устремляется любовь русской Царицы, служать Ея Августейшія Дети. Сознаніе, что Они-будущіе руководители народной жизни, что Ея Первородный сынь-будущій самодержавный правитель обширнаго русскаго Царства, что отъ Него будуть зависъть судьба и благосостояніе многихъ милліоновъ человіческихъ душъ, что на Него будуть устремлены взоры всего міра, безь всякаго сомнънія, преисполняетъ Ея душу чувствомъ благоговънія предъ возложенною на Нее Господомъ задачею-подготовить Своихъ Чадъ къ Ихъ высокому служенію, и усугубляеть въ Ея сердцѣ любовь къ делу воспитанія ихъ. Ея материнской душів, преисполненной заботами о будущности своихъ дътей, несомнънно близки заботы и о другихъ своихъ дътяхъ-Ея подданныхъ. Движимая чувствомъ соучастія къ родному Ей ділу воспитанія, Она принимаєть подъ Своє высокоє покровительство воспитание русскихъ дщерей; и многія тысячи ихъ уже воспользовались этою материнскою заботливостію Матери-Царицы объ ихъ будущности, многія тысячи ихъ уже вошли въ русскую жизнь, въ русскую семью. Въ лицъ своей Царицы мы имъемъ еще и общую нашу Мать-Благод тельницу, пріемлющую подъ Свое покровительство и источающую потоки Своихъ щедрыхъ благодъяній на всъхъ нуждающихся и страждущихъ. Взгляните на многочисленныя учрежденія для воспитанія дітей, призрѣнія сиротъ и странниковъ, для вспоможенія бѣднымъ, больнымъ, для призрънія и обученія слъпыхъ, для пріема престарълыхъ и безпомощныхъ, ши вы увидите, что главною устроительницею и покровительницею сихъ учрежденій является наша Мать-Царица, а вмъстъ съ нею и другіе Августъйшіе Члены Царствующаго Дома.

Что-же воздадимъ, братія, Державному Царствующему Дому нашему за Его отеческія попеченія о насъ? Много благодарное сердце можеть найти способовь для выраженія своей признательности, но едва-ли есть лучшій того, который указуеть Святый Апостоль Павель: молю прежде эспхъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человъки: за Царя и за всюхъ, иже во власти суть (1 Тим. II, 1, 2). Преж-

де всехх, прежде всякаго дёла, прежде исполненія всякой другой обязанности, Апостолъ заповёдуеть молиться за всёхъ людей, за весь народь, составляющій Царство, и въ особенности за Царя. Поэтому каждый вёрноподданный, ревностно исполняющій всё свои обязанности къ Престолу, долженъ поставлять первою и священнъйшею обязанностію молиться за Царя, съ Его Августъйшимъ Домомъ,—молиться не только въ храмъ Божіемъ, при общественномъ Богослуженіи, но и дома всегда и вездъ. Безъ исполненія сей обязанности не мыслимо добросовъстное и успъшное исполненіе и прочихъ обязанностей въ отношеніи къ Царю.

Итакъ, братія, вознося жертву хвалы и благодаренія Всевышнему за сохраненіе и продолженіе драгоцѣнной жизни Государыни Императрицы нашей, будемъ молить Господа Бога. да хранить Онъ и весь Царствующій Домъ въ здравіи и благоденствіи на многая лѣта, да и мы, подъ Его высокою защитою и руководительствомъ, тихое и безмольное житіе поживемь во всякомъ благочестіи и чистоть. (1 Тим. II, 2).

Протојерей Стефанъ Петровскій.



### РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І

И

#### идея священнаго союза.

(Продолжение \*).

Настроеніе и планы трехъ державъ направлялись, главнымъ образомъ, противъ Россіи, и лишь во второй линіи противъ Пруссіи. Всё трое согласны были въ томъ, что следуеть противиться всёми силами властолюбивымъ планамъ императора Александра, не дозволять Россіи распространять свои границы до Вислы и осуществлять возстановление Польши подъ русскимъ скипетромъ. Относительно Пруссіи взгляды трехъ кабинетовъ значительно расходились. Одинъ только Талейранъ обнаруживалъ одинаковую неуступчивость, какъ по отношенію къ Польскому, такъ и Саксонскому вопросамъ; одинъ только онъ возставалъ съ одинаковою энергіею, какъпротивъ присоединенія герпогства Варшавскаго къ Россіи, такъ и противъ поглощенія Саксонів Пруссією. Наобороть, лордъ Кестльри считалъ единственнымъ, серіознымъ вопросомъ, вопросъ Польскій; что же касается до Саксоніи, то онъ далекъ былъ первоначально отъ всякой мысли о сохраненіи ея независимости. Лордъ Кестльри находиль даже полезнымъ и желательнымъ возможно большее усиление Пруссін; онъ говориль, что необходимо создать изъ Пруссіи на-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 20, 1891 г.

дежный оплоть противь завоевательных стремленій Россів, что для достиженія этой педи следуеть отдать ей не только Саксонію, но и ея бывшія Польскія земли, и что необходимо вообще отклонить Пруссію во что бы то ни стало отъ Россіи и привлечь ее на сторону трехъ державъ. Намъренія Талейрана и Кестльрв отличались такимъ образомъ извъстнаго рода примотою, они были ясны и очевидны для всёхъ. Совсёмъ иное дёло Меттернихъ. «Полный», по выраженію Штейна, «неправды», легкомысленный, не серіозный, онъ не имель въ сущности никакой серіозной политической программы. У него была лишь одна цёль: возможно большее земельное увеличение Австріи на счеть кого-бы то ни было; а единственным в врнымъ средствомъ для достиженія этой пізли онъ считаль ловкую интригу и возмутительный обманъ. Онъ давалъ слово Талейрану, что будетъ отстаивать Саксонскаго короля и цілость его владъній, князю Гарденбергу онъ объщаль всю Саксонію, подъ условіємъ, чтобы Пруссія возстала противъ властолюбивых плановъ Россіи и требовала витстт съ остальными державами раздела Варшавскаго герцогства, на основаніи Рейхенбергскаго договора, а императору Александру онъ сулилъ Варшавское герцогство, подъ условіемъ, чтобы Саксонія сохранила свою самостоятельность. Понятно, что такое неслыханное коварство не могло оставаться долгое время въ тайнъ. Въ скоромъ времени князь Гарденбергъ представил императору Александру письменное обязательство Меттеринха уступить Пруссіи всю Саксонію, обязательство, писанное рукою самого австрійскаго канцлера. Александръ быль вив себя отъ гнъва. Онъ потребоваль къ себъ Меттерниха и осипалъ его самыми горькими упреками. Въ Вънъ разсказывали: что государь обощелся съ Меттернихомъ такъ ръзко, употребляль въ разговоръ съ нимъ такія выраженія, которыя был немыслимы даже по отношенію къ лакею. Когла Меттериль замътиль, что если дъло идеть о возстановлении Польше. то явло это можеть быть сдвлано такъ же хорошо Австріею, какъ и Россією, то императоръ не только назвалъ это замъчание неприличнымъ и дерзкимъ, но и выразился прямо. что во всей Австріи только одинъ Меттернихъ осмѣливается

принимать подобный, возмутительный тонъ. Дѣло дошло наконецъ до того, что Меттернихъ объявилъ Александру, что онъ будетъ просить своего императора о назначения вифсто него другаго уполномоченнаго на конгрессъ. Меттернихъ вышелъ послъ этого разговора изъ кабинета государя въ такомъ возбужденномъ состояніи, въ какомъ никто не видывалъ его прежде. «Онъ», говоритъ Талейранъ, «который еще нъсколько дней назадъ увърялъ, что онъ укръпится со временемъ и изберетъ своимъ оружіемъ терпъніе, легко можетъ потерять это послъднее, въ томъ случав, если онъ будетъ подвергнутъ еще разъ подобному же испытанію» 1).

Какъ бы то ни было, но всъ честные и приличные люди въ Вћић были одинаково возмущены двуличіемъ и низостью австрійскаго канцлера. Исключеніе составляль только одинь императоръ Францъ. Въ своей ограниченности, доходившей по временамъ до тупоумія, Францъ считалъ Меттерниха величайшимъ политикомъ въ мірѣ, а лживость и коварство казались ему, воспитанному въ маккіавелистическихъ пріемахъ мелкихъ итальянскихъ дворовъ, необходимыми и върнъйшими орудіями дипломатическаго искусства. Тщетно пытался Александръ разубъдить Франца на счетъ Меттерниха; тщетно старался онъ выставить ему образъ дъйствій канцлера въ его надлежащемъ свъть. Францъ всегда отвъчалъ ему, что онъ довъряетъ Меттерниху, какъ своему върнъйшему слугъ и что онъ не намфренъ замфиять его кфиъ бы то ни было другимъ. На совътъ Александра полагаться менъе на министровъ и вникать въ дело самому, Францъ возражалъ, что онъ находить более удобнымь поручать ведение дель министрамь и что только въ такомъ случав сохраняться будеть последовательность и безпристрастіе, столь необходимыя въ такихъ важныхъ переговорахъ, какъ настоящіе. Я никогда не управдяю самъ моими дълами», заявлялъ онъ обыкновенно въ та-



<sup>1)</sup> Pallain, стр. 75. Меттерних въ своих мемуарах не счель, разумъется, нужнымъ сообщить что-нибудь объ этомъ врайне непріятномъ для него эпизодъ. Вмъсто того онъ разсказываетъ странную исторію о вызовъ, сдъланномъ ему со стороны Александра. См. Metternich, Memoires, т. I, стр. 326—327.

·КИХЪ СЛУЧАЯХЪ; «НО МОИ МИНИСТРЫ ДЪЙСТВУЮТЪ ВСЕГДА ПО МОимъ указаніямъ. Александръ пытался убъдить Франца, что справедливость требуетъ удовлетворенія требованій Россія в Пруссін и что требованія эти никониъ образомъ не могуть угрожать интересамъ и безопасности Австріи. Францъ возражаль ему на это, что его собственные подданные смотрять на это дело совершенно иначе и что они крайне обезпокоены притязаніями Россіи и Пруссіи 1) и что онъ считаеть своимъ долгомъ сдёлать все для успокоенія ихъ, хорошо помня, что они никогда не покидали его, делали для него все и жертвовали за него всемъ. На вопросъ Александра, неужели ему не извъстны его характеръ и его правдивость и развъ онъ не считаетъ ихъ достаточными для предупрежденія и устраненія всякихъ опасеній, Францъ отвіналь, чо лучшеми ручательствами мира могуть служить только однъ хорошія границы 2). Вообще послѣ всѣхъ подобныхъ объясненій, императоръ Александръ могъ придти только къ одному убъжденію, что его союзникъ вполнъ солидаренъ съ своимъ министромъ и что нътъ ни мальйшей належаю преодолвть его упорство.

Къ такимъ же отрицательнымъ результатамъ привела и вторичная попытка Александра повліять путемъ личнаго объясненія на Талейрана. Императоръ указалъ прежде всего уполномоченному Франціи на его собственную непослъдовательность.

«Въ Парижъ», замътилъ онъ ему, «вы были за возстановление польскаго королевства; почему же вашъ взглядъ на это дъло такъ измънился теперь?»

— Мой взглядъ, государь, остался неизмѣннымъ: въ Парижѣ дѣло шло о возстановленіи всей Польши. Я желав

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Извёстно, что въ Австрія строго воспрещалось кому бы то на было колоданных высказывать свои митнія или опасенія по какиль бы то на было водитическим вопросам».

<sup>2)</sup> Разговоръ между императорами происходиль, по свидътельству Талейрава, на обратномъ пути изъ Венгріи, куда тадиль Александръ помолиться на мотил своей сестры. Подробности разговора были переданы Талейраву Меттерниковъ Pallain, стр. 76.

тогда, желаю и теперь независимости Польши. Но теперь дѣло идеть совсѣмъ о другомъ: вопросъ этотъ связанъ съ опредѣленіемъ границъ, отъ котораго зависитъ безопасность Австріи и Пруссіи.

«Этимъ государствамъ нётъ надобности безпокоиться. Впрочемъ, у меня стоятъ въ герцогстве Варшавскомъ 200,000 ч., пусть попробують прогнать меня изъ него. Я отдаю Пруссін Саксонію, и Австрія согласна на это».

— Не знаю, какъ можетъ согласиться на это Австрія. Не могу этому в'врить, на столько противорічить это ея интересамъ. Къ тому-же, развів согласіе Австріи можетъ сділать Пруссію собственникомъ того, что принадлежитъ королю Саксонскому?

«Если король Саксонскій не отречется добровольно, его отвезуть въ Россію и онъ останется тамъ до конца своей жизни. Уже раньше его умеръ въ Россіи другой король».

— Позвольте, Ваше Величество, не върить этому. Неужели конгрессъ собранъ для того, чтобы быть свидътелемъ такого насилія?

«Какъ насилія? Развѣ Станиславъ не отправился въ Россію? Почему же король не можетъ отправиться туда же? Одинъ изъ нихъ находится въ такомъ же положеніи, какъ и другой. На мой взглядъ, между ними нѣтъ разницы. Я полагалъ, что Франція кое-чѣмъ обязана мнѣ. Вы все толкуете о вашихъ принципахъ; ваше общественное право не существуетъ для меня; я не знаю, что это такое. Какое значеніе могутъ имѣтъ для меня всѣ ваши пергаменты и договоры. Для меня есть нѣчто, что стоитъ выше всего: это мое слово. Я обѣщалъ королю прусскому Саксонію въ тотъ моменть, когда мы заключили съ нимъ союзъ».

— Ваше Величество объщали королю прусскому 9 или 10 милліоновъ душъ; вы можете дать ихъ ему, не разрушал Саксонію.

«Король Саксонскій измінникъ».

-— Государь, слово измѣнникъ никогда не должно быть прилагаемо къ какому бы то ни было королю, и въ высшей степени важно, чтобы оно никогда не прилагалось къ нему.--

Талейранъ произнесъ эти послѣднія слова свои съ особеннымъ удареніемъ; очевидно, онъ думалъ произвести ими сильное впечатлѣніе на Александра, но онъ ошибся въ своихъ ожиданіяхъ. Послѣ минутнаго молчанія императоръ свазалъ съ твердостью: «Король прусскій будетъ королемъ Пруссія в Саксоніи, точно такъ же, какъ я буду императоромъ русскихъ и королемъ польскимъ. Услуги, которыя окажетъ мнѣ въ этомъ пунктѣ Франція, послужатъ для меня мѣриломъ того, что могу я сдѣлать для нея въ другихъ, интересующихъ ее вопросахъ» 1).

Надежды, которыя возлагаль Александрь на какую бы то ни было уступчивость со стороны Франціи, оказались столь же обманчивыми, какъ и разсчеты на союзную върность в на признательность со стороны Австріи. Столь же мало могь полагаться императоръ на Великобританію. Не полагансь на своихъ дипломатовъ, Александръ пытался расположить въ пользу своихъ польскихъ плановъ лорда. Кестльри въ личной беседе съ нимъ. Желая оказать особую любезность британскому министру, государь посетиль его на его квартире п въ продолжительномъ разговоръ съ нимъ пытался оправдать свои намфренія и разсфять опасенія, возникавшія по поводу ихъ. Онъ объявилъ, что онъ не понимаетъ и не въ состоянів понять, какъ могуть возставать Англія и Франція противъ возстановленія Польши. Такое возстановленіе явится удовлетвореніемъ общественной нравственности, оскорбленной раздѣломъ, своего рода покаяніемъ. Правда, дѣло идеть пога не о полномъ возстановленія Польши, но ничто не препятствуетъ возстановить и все польское королевство, если пожелаетъ того Европа. Пока подобная реставрація еще преждевременна: необходимо прежде всего подготовить къ ней страну, а для этого нельзя придумать лучшаго способа, как возстановивъ предварительно часть Польши въ видт особо организованнаго королевства. Новому государству даны будуть

Digitized by Google -

Александръ намекалъ, главнимъ образомъ, на вопросъ неаполитанскій.

которимъ крайне било занитересовано Бурбонское правительство Францін. Второй разговоръ Александра съ Талейраномъ, см. Pallain, стр. 64—67.

учрежденія, которыя утвердять въ немъ цивилизацію и принесуть благіе плоды; отсюда, какъ изъ центра, новыя идеи распространятся на всю массу польскаго населенія и подготовять его къ возстановленію. Исполненіе его плана потребуеть жертвъ лишь отъ него одного, такъ какъ новое королевство образовано будеть лишь изъ тѣхъ частей Польши. на которыя даны ему безспорныя права завоеваніемъ, съ присоединеніемъ тѣхъ территорій, которыя пріобрѣтены были вмъ послѣ послѣдняго раздѣла и до послѣдней войны. Никто не будетъ, такимъ образомъ, имѣть права жаловаться на приносимыя имъ жертвы; онъ одинъ съ удовольствіемъ принесетъ ихъ; онъ считаетъ дѣломъ своей совѣсти доставить утѣшеніе несчастной націи и содѣйствовать дѣлу цивилизаціи; онъ усматриваетъ въ этомъ свою честь и свою славу» 1).

Выслушавъ длинную рвчь императора, лордъ Кестльри представиль съ своей стороны цёлый рядь возраженій. Рёшившись перенести дъло на чисто формальную почву, онъ изложиль тотчась-же посль свиданія всь свои замьчанія форм в оффиціальнаго меморандума и препроводиль его на другой же день Александру вивств съ частнымъ, конфиденціальнымъ письмомъ 2). Въ меморандумѣ Кестльри напоминалъ прежде всего Александру, что въ силу своихъ собственныхъ, неоднократно повторенныхъ заявленій, а равно и договоровъ, заключенныхъ имъ въ Калишъ, Рейхенбахъ и Теплицъ, онъ обязанъ теперь дать свое согласіе на раздълъ герцогства Варшавскаго между Россіею, Австріею и Пруссіею. Если императоръ согласенъ въ настоящее время уступить Пруссіи Данцигъ и небольшую полосу земли, необходимую для территоріальнаго соединенія Восточной Пруссій съ Силезіею, если онъ желаеть удержать въ своихъ рукахъ все остальное герцогство Варшавское съ крепостями и четырымя милліонами жителей, то этимь онъ угрожаеть безопасности



<sup>1)</sup> Подробности о разговорѣ Александра съ Кестлъри сообщаются Талейра номъ въ его донесения королю отъ 17-го окт. 1814 г. Pallain, стр. 42—43.

<sup>2)</sup> Меморандумъ лорда Кестльри и препроводительное письмо напечатаны въ подлинникъ у d'Angeberg'a, стр. 283—288, стр. 280—283. Подробный анализъ меморандума и письма см. также у Перца, Жизнь Штейна, стр. 169—172.

своихъ сосъдей, Австріи и Пруссіи, лишаетъ всякаго прикрытія ихъ столицы, наводить смущеніе на всѣ кабинети. Лордъ Кестльри не успатриваетъ, чтобы императоръ быль связань по отношенію кь полякамь какимь бы то ни было нравственнымъ долгомъ. Если императоръ свободенъ отъ всякаго стремленія къ территоріальному расширенію своей держави. если онъ дъйствительно проникнутъ необходимостью улучшать положение поляковъ, то для этого онъ можетъ вполнъ удовлетвориться Русскою Польшею и той частью герцогства Варшавскаго, которая должна достаться ему на основаніи договоровь. Для осуществленія его польскаго плана вовсе нізть надобности увеличивать его владёнія на счеть своихъ союзниковъ, дійствовать вопреки своимъ собственнымъ обязательствамъ в тъмъ принципамъ справедливости и умъренности, которые выдаваль онь такъ часто за единственные мотивы своихъ дъйствій и которыми руководился онъ, дъйствительно, по отношенію къ Франціи при заключеніи послёдняго мира. Нёть надобности увеличивать такимъ непомфрнымъ и угрожающих образомъ его государство, и безъ того уже вполнъ удовлетворительное для честолюбія и болье нежели достаточное для цълей мудраго правленія. Соединимо ли съ правственних долгомъ бросаться, очертя голову въ дёло, способное визвать страхъ и недовольство въ сосёднихъ государствахъ и политическое броженіе въ собственныхъ владівніяхъ? Если вравственный долгь действительно требуеть такого решительнаю шага, какъ возстановленіе польскаго королевства, то следуеть осуществить этотъ долгъ не посредствомъ соединенія двухъ третей Польши въ рукахъ одной и безъ того уже могущественной державы, а на иномъ. болъе широкомъ и своболномъ основаніи, т. е. дъйствительнымъ, національнымъ освобожденіемъ поляковъ. Вся Европа отнесется съ сочувствіемъ къ такой міврів, а Австрія и Пруссія съ радостью согласятся на нее. По обычнымъ государственнымъ соображеніямъ. 78кая міра будеть соединена съ жертвами для Россіи, но есл императоръ не считаетъ возможнымъ приносить, ради нравственнаго долга, такія жертвы на счеть своего собственнаго государства, то откуда-же береть онъ правственное право севершать подобные эксперименты на счеть своихъ сосъдей? Пока императоръ будеть настаивать на подобныхъ требованіяхъ, невозможно будетъ предложить конгрессу какой бы то ни было планъ для возстановленія Европы. Какимъ образомъ могуть согласиться Австрія и Пруссія съ такою мірою, которая лишаеть ихъ всякой военной границы, которая находится въ такомъ противоръчіи съ основною цълью парижскаго договора: положить конецъ долгимъ безпокойствамъ въ Европъ и несчастіямъ народовъ прочнымъ миромъ, основаннимъ на справедливомъ и носящемъ въ самомъ себъ ручательство долговременности, распределеніи силы между державами. Уполномоченные Англіи, Франціи, Испаніи и, безъ сомненія, всёхи остальныхи государстви Европы, каки большихъ, такъ и малыхъ, смотрятъ совершенно одинаково на это дело. Если императоръ будеть настаивать на военномъ занятіи Варшавскаго герцогства, тогда прійдется объявить всимь собраннымь въ Винь уполномоченнымь, что образъ дъйствій Россіи уничтожаеть всь надежды на установленіе прочнаго порядка, объщаннаго въ Парижъ. Пусть же императоръ еще разъ обдумаетъ серіозно всв эти неизбъжныя последствія своего плана.

Нъсколько инымъ языкомъ говорилъ Кестльри въ конфиденціальномъ письмъ, приложенномъ къ его меморандуму. Если въ меморандумъ первый представитель Великобританіи основываль всв свои доводы на договорахь и формальныхъ обязательствахъ, если онъ говориль въ немъ лишь съ точки зрънія интересовъ, то въ письмъ онъ старался подъйствовать на хорошо извъстный ему характеръ Александра и аппелироваль къ его высокому безпристрастію и изв'ястному всему свъту великодушію. Онъ напоминаль императору, что онъ стоить теперь у заключительнаго акта того великаго дела, которое совершалось до сихъ поръ, главнымъ образомъ, благодаря тому духу терпимости, умфренности, великодушія, въ которомъ вель онь до сихъ порь борьбу за спокойствіе Европы. Неужели онъ думаетъ измънить этому духу въ тотъ моментъ, когда остается лишь увънчать великое дъло? Англія причастна польскому вопросу лишь на столько, на сколько ея интересы

Ţ

соприкасаются съ общими интересами Европы. Англія готова предоставить императору щедрое вознаграждение на его польской границь; ея возраженія касаются лишь мюры и способа вознагражденія. Пусть императоръ приметь подобающій ему залогъ благодарности Европы, не предъявляя своимъ союзникамъ и сосъдямъ требованія, несогласныя съ взаимными отношеніями независимыхъ государствъ. Англія содействовала увеличенію Россіи и въ вопросъ норвежскомъ, и при заключеній мира съ Турками и Персіянами; если она возражаеть теперь противъ новаго расширенія Россіи, то возражаеть, какъ подобаеть это союзнику. Ссылаясь затъмъ на великодушіе государя, Кестльри заявляеть, что исходъ конгресса зависить исключительно отъ того способа, съ которымъ будеть разсматривать Александръ вопросъ, касающійся его государства. «Положеніе, которое занимаеть въ Европъ, Ваіпе Императорское Величество, даетъ вамъ возможность поръщить къ общему счастью всё вопросы, если вы согласуете вашу волю съ принципами справедливости, предъ которыми должна преклониться Европа. Если-же, къ великому несчастію, Ваше Величество пренебрежете общественнымъ мивніемъ, то я потеряю всякую надежду на водвореніе справедливаго и прочнаго порядка въ Европъ, и къ великому прискорбію моему, Ваше Императорское Величество сдълаетесь сами предметомъ опасенія, а не довърія, для государствъ, освобожденныхъ вами-же». Но этого не должно быть: вмператоръ возвысится надъ всеми мелочными соображеніями и даруеть Европф миръ, который она ожидаеть изъ его рукъ. Такое благое дёло соединимо и съ благоскловными намфреніями императора по отношенію къ Польшф, если императоръ не ограничитъ свою верховную власть въ Польшѣ, а преобразуетъ постепенно управление страны. Такая мъра, какъ предполагаемое возстановление Польши можетъ удовлетворить лишь честолюбіе нёскольких польских магнатовь, но народу она принесетъ гораздо менте свободы и счастія. нежели постепенное и незамътное улучшение административной системы. По разрѣшеніи этого вопроса, императорь можеть уговориться съ своими союзниками, на основании трактатовъ, о раздёлё польскихъ земель и удержать за собою даже большую часть герцогства Варшавскаго подъ единственнымъ условіемъ, чтобы Австрія и Пруссія получили необходимыя имъ военныя границы.

Меморандумъ и нота Кестльри не могли не произвести на Александра самаго тяжелаго впечатленія 1). Императоръ былъ гаубоко возмущенъ тъмъ обстоятельствомъ, что только вопросъ о вознагражденіи Россіи вызваль такія опасенія и осложненія. тогда какъ Франція, виновница всёхъ послёднихъ переворотовъ и войнъ, отделалась такъ дешево по Парижскому миру оть всёхъ притязаній своихъ сосёдей, Великобританія удержала за собою почти цёликомъ всю колоссальную добычу, захваченную ею во время революціонныхъ и наполеоновскихъ войнъ, а Австрія предъявила на конгресст неоспоримыя никъмъ требованія на богатое вознагражденіе въ Италіи и Германіи. Александръ полагалъ, что Россія имъетъ наибольшее право на земельное вознагражденіе, какъ въ виду великихъ жертвъ, принесенныхъ ею, такъ и въ виду той первенствующей роли, которую играла она въ теченіе всей борьбы. Александръ не видълъ возможности получить иное вознагражденіе, кром' того, которое онъ наметилъ съ самаго начала, т. е. герцогство Варшавское. Подобное вознаграждение удовлетворяло, по его мийнію, вполит достоинству и интересамъ Россіи и давало ему сверхъ того возможность исполнить свои либеральныя намъренія по отношенію къ Польш'є, нам'єренія, отказаться которыхъ было для него немыслимо.

Ознакомившись съ содержаніемъ меморандума и письма Кестльри, императоръ имълъ второе, продолжительное совъщаніе съ первымъ уполномоченнымъ Великобританіи. Разговоръ отличался самымъ оживленнымъ характеромъ. Александръ обнаружилъ готовность къ уступкъ только по одному пункту «Я не отказываюсь», сказалъ онъ между прочимъ, «отъ исполненія извъстныхъ статей Рейхенбахскаго договора. Я отдамъ Австріи соляныя копи Велички». Что-же касается до главнаго пункта, т. е. до присоединенія герцогства Варшав-

<sup>1)</sup> См. Перцъ, Steins Leben, т. IV, стр. 173.

скаго и Польской конституціи, то одинъ Александръ остался. какъ и следовало ожидать, непреклоннымъ 1).

Дипломатическая кампанія была, однакоже, открыта. Нота Кестльри, ставившая во многихъ отношеніяхъ вопросъ такъ круто и рёшительно и отличавшаяся мёстами такимъ неделикатнымъ тономъ, требовала отвёта и опроверженія съ Русской стороны. Но кому слёдовало поручить редакцію отвёта? Этотъ вопросъ сопряженъ былъ для Александра съ немальни затрудненіями. У императора не было въ Вёнё недостатка не въ министрахъ, ни въ совётникахъ, но однихъ изъ нихъ какъ, напримёръ, Нессельроде и Разумовскаго онъ находиль разумёется, по совершенно различнымъ причинамъ, неспособными воспроизвести съ точностью и достоинствомъ его мысли и доводы, тогда какъ другіе, притомъ ближайшіе и любемёйшіе его совётники, смотрёли на Польскій вопросъ совершенно иными глазами, нежели онъ самъ, усматривали въ его польскихъ планахъ великую опасность для самой Россіи.

Въ числъ лицъ, предостерегавшихъ императора отъ его польскихъ увлеченій, слъдуетъ упомянуть на первомъ плань барона Штейна. Еще въ прежнее время Штейнъ высказыватся неоднократно противъ соединенія Польскихъ земель въ одно королевство и противъ дарованія Польшъ либеральной конституціи. Теперь, когда польскій вопросъ выступилъ на конгрессъ въ такой обостренной формъ, когда онъ связался съ вопросомъ о границахъ Австріи и Пруссіи, когда требованія Александра вызвали столько дъйствительной и фальшивой тревоги, Штейнъ не счелъ возможнымъ хранить молчаніе и подалъ императору особое мнъніе по Польскому вопросу.

«В. И. В., писалъ онъ, требуете въ Польшѣ границу, которая угрожаетъ Австріи и Пруссіи, а равно согласіе вашихъ союзниковъ на дарованіе Польшѣ конституціи.

Граница отъ Торна черезъ Калишъ на Краковъ дъйствительно угрожаетъ Австріи и Пруссіи; по отношенію къ послъдней она отличается кромъ того столькими странностями и неправильностями, такою массою вдающихся въ восточную в



<sup>1)</sup> Перцъ, Stein's Leben, Т. IV, стр

западную Пруссію угловъ, что можетъ парализовать всякую административную мъру даже въ мирное время.

Конституція, долженствующая соединить всю Русскую Польшу подъ именемъ королевства въ особое политическое цълое. соединенное съ Россіею лишь одною личною уніею, разрушить внутреннее единство правительства, парализуетъ его ходъ, поллержить въ русской Польше стремление къ независимости и разовьеть духъ броженія и стремленіе къ отпаденію въ техъ польскихъ областяхъ, которыя останутся подъ властью сосфднихъ державъ. Такое положение вещей заключаетъ въ себъ элементы несогласія между неограниченно-управляемою Россіею и свободно-конституціонною Польшею. Россія найдеть въ этомъ различіи поводъ къ недовольству, она всегда будетъ стремиться къ превращенію единства въ подчиненіе. Польша будетъ безпокоиться о сохраненіи своихъ правъ и ея безпокойство не замедлить принять беззаконный и мятежный характерь, свойственный націи. Соединеніе поведеть, такимъ образомъ, или къ порабощенію, или къ окончательному раздъденію, но та и другая переміна не можеть совершиться безь новыхъ потрясеній. Несомнънно, что подобное положеніе противоръчить общему благу Европы, столь нуждающейся въ миръ, великодушнымъ и благодътельнымъ намъреніямъ самого императора и истинному смыслу обязательствъ, въ которыя вступиль онъ съ своими вфрными союзниками.

Государь, очевидно, имъетъ прежде всего въ виду обезпечить счастіе поляковъ, искупить политическую неправду, совершенную его предшественниками. Онъ руководится благородными и чистыми побужденіями, и всъ, принимавшіе участіе въ этомъ актъ насилія, должны способствовать ему теперь въ исправленіи его гибельныхъ послъдствій. Вопросъ заключается лишь въ выборъ средствъ. Возвращаясь по отношенію къ полякамъ къ принципамь справедливости, необходимо остерегаться, чтобы не нарушить въ другихъ отношеніяхъ важнъйшія правила государственной мудрости и нравственности.

Пусть предоставять русскимь полякамь общественныя учрежденія, гарантирующія имь необходимое участіє въ управленіи, предохраняющія ихъ отъ притесненія и фальшивыхъ меропрі-

ятій, поддерживающія духъ общенія, открывающія поле 113 ихъ дъятельности. Учрождение провинціальныхъ, сословныхъ представительствъ въ польскихъ областяхъ обезпечитъ полякамъ свободу личности, собственности, участіе во внутреннемъ управленіи и дастъ имъ средства развить свои нравственныя и духовныя способности. Если они не пріобрътуть въ настоящій моменть выгодь, доставляемыхь конституцією, то они принесуть эту жертву великимъ интересамъ Европы, благодарности союзникамъ, освободившимъ ихъ отъ ценей, наложенных на нихъ Наполеономъ и той великой винъвъ своемъ собственномъ несчастін, винъ, заключающейся въ трехсотьлътнемъ беззаконии и испорченности ихъ вельможъ, имфвшихъ своимъ последствіемъ ихъ политическую смерть. Уже Стефанъ Баторій, одинъ изъ величайшихъ королей ихъ, сказалъ имъ въ XVI столетіи: «Поляки, вы обязаны вашимъ существованіемъ ни законамъ, ибо вы не признаете ихъ, ни правительству, ибо вы не уважаете его, вы обязаны этимъ лишь одному случаю.

Поляки долго испытывали этотъ случай или, лучше сказать, это провидъніе, и они были покорены  $^1$ ).

Мемуаръ Штейна произвелъ на Александра непріятное впечатлѣніе. Смѣлые совѣты и предостереженія барона не поколебали его убѣжденій, а только раздражили его. Все тѣснѣе и тѣснѣе сходился онъ съ Чарторижскимъ и утверждался все болѣе въ своихъ польскихъ планахъ. Хитрый польскій магнатъ льстилъ всѣми способами государю, раздувалъ его оскорбленное самолюбіе, поддерживалъ его фантастическія иллюзіи на счетъ Польши. Чарторижскій былъ крайне недоволенъ на Штейна и показывалъ это при каждомъ удобномъ случаѣ. Встрѣтившись на придворномъ концертѣ съ барономъ, онъ сказалъ громко, обращаясь къ Анштету: «На императора ведуть атаку со всѣхъ сторонъ: необходимо поддерживать его и защищаться» 2). Чарторижскій дѣйствительно принялъ на



Мемуаръ Штейна напечатанъ дословно у Перца, Т. IV, стр. 164—166-Тамъ-же напечатана записка Штейна по Польскому вопросу, поданная Гардевбергу, стр. 166—168.

<sup>2)</sup> Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 173.

себя эту защиту. По порученію государя, онъ взялся составить отвётъ на меморандумъ Кестльри, причемъ въ помощники ему быль придань Анштеть. Отвёть отличался, какъ и следовало ожидать, возбужденнымъ характеромъ. Онъ шелъ отъ имени самого императора: «И для меня, говорилъ въ немъ Александръ, трудно было понять ваши мотивы и ихъ изложеніе. И я не въ состояніи согласить ваши дъйствія съ чувствами, выраженными вами мнь, ваши первые шаги на конгрессь съ прежнимъ образомъ дъйствія Великобританіи. Я избираю ту же форму, которую угодно было принять вамъ; отвътъ на вашъ меморандумъ содержитъ въ себъ формальное опровержение записки, которая, судя по решеніямъ, коими грозить она, можеть быть разсматриваема, какъ актъ полуоффиціальнаго свойства; сверхъ сего, я счелъ необходимымъ высказаться въ особомъ письмъ по поводу содержанія вашего конфиденціальнаго посланія».

Русскій меморандумъ избиралъ, подобно англійскому, своею исходною точкою калишскій договоръ. Этотъ договоръ выказаль въ настоящемъ свътъ, говорилось въ немъ, государственные и личные принципы императора; онъ явился первымъ звеномъ въ независимости европейскихъ государствъ. По уничтожении французскаго могущества Россія отнеслась предупредительно къ желаніямъ державъ, предложила своимъ старымъ союзникамъ возвратить все потерянное ими. Императоръ не остановился для достиженія этой цёли ни предъ какими средствами: ни пожаръ Москвы, ни опустошение его городовъ и областей не могли поколебать его въ этомъ великомъ и благородномъ предпріятіи. Утвержденіе, что императоръ уклонился теперь отъ своихъ принциповъ, -- неосновательно. Рейхенбахскія постановленія на счеть разділа герцогства варшавскаго составляють лишь часть предварительнаго договора, заключеннаго на извъстный случай. Не въ силу этого договора, а единственно вслёдствіе исхода войны, повлекшаго за собою болве обширныя завоеванія, получають теперь Австрія и Пруссія свои громадныя вознагражденія. Первоначальныя постановленія оказались непримѣнимыми посав достигнутыхъ успеховъ. По мере того, какъ открывались для Австріи и Пруссіи виды на громадныя пріобретенія, пріобрѣтала право и Россія настанвать на болѣе значительномъ вознагражденів. Согласно этому, державы говорили въ Теплицкомъ трактатъ лишь о дружественномъ согласіи на счетъ будущей судьбы герцогства Варшавскаго, согласно этому-же, императоръ отдалъ Пруссіи Данцигъ, тотчасъ же послъ его покоренія, и уступиль Австріи соляныя копи въ Величкь и краковскія предмістія; согласно этому-же, императорь готовъ уступить Пруссіи полосу земли, необходимую для связи ея провинцій, и составляющую одинь изъ богатейшихъ и населеннъйшихъ округовъ герцогства. Россія отдаетъ, такимъ образомъ, четверть населенія и треть доходовъ герцогства, и всвея требованія ограничиваются территорією, населенною 2.200,000 душъ, территоріею, опустошенною къ тому-же войною, голодомъ, повальными бользнями и выселеніемъ. Какое значеніе ниветь эта территорія въ сравненіи съ пріобрътеніями Австріи и Пруссін, на долю которыхъ достаются страны, благод тельствуемыя самою природою, надёленныя всёми источниками производства и богатства? Пріобрътенія Россіи въ Финдяндіи, Бессарабіи, Персіи вифють въ военномъ отношеніи значеніе лишь оборонительное. Положеніе, занимаемое герцогствомъ Варшавскимъ, не только не способствуетъ наступательнымъ цълямъ, а наобороть, въ случат нападенія на Россію Австріи и Пруссіи, можеть считаться отрёзаннымь. Тайное обязательство послёдняго раздёльнаго трактата не возстановлять имени Польскаго королевства устранено наступательною войною Австрін и Пруссіи противъ Россіи въ 1812 году. Россія вынуждена была завоевать вновь страну и теперь вопросъ идеть о четвертомъ раздёлё, для котораго не могутъ быть принимаемы во вниманіе постановленія прежнихъ договоровъ. Отъ возстановленія имени королевства Польскаго и соединенія части герцогства Варшавскаго съ Россією нечего ожидать какой-либо опасности для Австріи и Пруссіи, такъ какъ императоръ предлагаеть имъ объимъ гарантію ихъ польскихъ владеній и такъ какъ при малейшемъ поводе къ опасенію Австрія, Пруссія, Франція, Великобританія и даже Турція могутъ соединиться противъ изолированной Россіи. Политическое равновъсіе основи-

вается не на большемъ или меньшемъ количествъ пространства, не на крипостяхъ, а на одинаковости интересовъ, направляющихъ въ моменть опасности усилія всёхъ къ одной цели. Если конгрессъ разстроится по поводу польскаго вопроса, тогда какъ ему предстоитъ решить столько другихъ важныхъ дълъ, то не на императора падетъ упрекъ въ этомъ; онъ предъявитъ Англіи и Европ'в разм'връ своихъ требованій. Народы, видъвшіе его впереди всёхъ въ борьбё за ихъ свободу и бывшіе свидетелями его умеренности, поймуть, какая причина противостала возстановленію общаго порядка, счастія, спокойствія, за которое пролито было столько крови. Въ отношеніи же къ государямъ, его друзьямъ, его союзникамъ, его собратамъ по оружію, ничто не можетъ ослабить его дружбы; ибо она покоится на чувствахъ совершеннъйшаго уваженія и довірія, съ которыми будуть согласоваться всегда всв его политическія предпріятія».

Въ препроводительномъ письмъ на имя Кестльри императоръ объявляеть, что онъ раздёляеть вполнъ мевнія, высказанныя лордомъ по вопросу о расширеніи Россіи; онъ выражаетъ надежду, что русскій отвъть на меморандумъ долженъ разсвять всв опасенія на счеть сосвдей Россіи и удивляется, какимъ образомъ могъ Кестльри явиться выразителемъ этихъ опасеній. «Перехожу затім къ пункту», говорится даліве въ письмъ, «въ коемъ вы ссылаетесь на событія, которыя никогда не изгладятся изъ моей памяти, а именно, къ тому открытому и сердечному содействію, которое нашель я со стороны Англіи въ то время, когда я одинъ боролся со всемъ материкомъ, предводимымъ Наполеономъ. Известно, что всегда оказываешься неправымъ, когда пытаешься напомнить кому-либо оказанныя прежде услуги. Если бы я усмотрель это намфреніе въ вашемъ замфчаніи, или же увидфлъ въ немъ несправедливое подозрѣніе, что я недостаточно цѣню всличіе британскаго народа и просвъщенной и дружественной политики Великобританскаго кабинета, высказавшіяся въ теченіе войны, то я бы не отвъчаль вамь ничего. Но мы совъщаемся о будущемъ, а потому и вполнъ естественно высказаться откровенно о прошедшемъ. Сославшись затъмъ на свой оффиціальный отвётъ, императоръ продолжаетъ: «Совиёстимо ли съ подобными принципами утверждать, что настоящій конгрессъ является очагомъ происковъ и ненависти, поприщемъ несправедливыхъ стремленій къ могуществу? Я не позволяю себъ обращать подобное обвиненіе противъ кого-либо изъ мо-ихъ союзниковъ, хотя для меня было чрезвычайно странно встрётить его въ вашемъ письмъ. Міру извъстны правила, руководившія мною, отъ перехода черезъ Вислу до Сены, пусть же онъ видитъ: можетъ ли одушевлять меня или руководить какимъ-либо моимъ усиліемъ желаніе пріобръсти лишній милліонъ жителей, или доставить себъ какое-либо матеріальное преимущество.

«Чистота моихъ намъреній составляеть мою силу; стръм подозрънія не достигнуть меня, милордъ. И если я твердо держусь порядка вещей, который намъренъ я возстановить въ Польшъ, то я поступаю такъ лишь потому, что я ношу въ моей совъсти глубокое убъжденіе, что мои дъйствія клонятся не къ моей личной выгодъ, а къ пользъ выгоды всеобщей.

«Эта нравственная политика будеть, быть можеть, оценена по достоинству народами, пріемлющими все безкорыстное в благодётельное, какую бы тёнь ни пытались набросить на нег.».

Лордъ безпокоится напрасно по поводу печальной будущности государствъ, съ которыми связываетъ, императора веразрывная дружба и довъріе; при такихъ условіяхъ результатомъ совъщаній конгресса явится почетное и успокоительное для всъхъ упорядоченіе европейскихъ дълъ, не смотря на всъ попытки возжечь недовъріе и вражду между державами.

«Что же касается до заботы о моихъ подданныхъ и до моего долга, по отношению къ нимъ, то это мое собственное дѣло, и лишь прямота вашихъ побужденій могла сгладить во мнъ впечатлѣніе, вызванное первымъ чтеніемъ этого мѣста въ вашемъ письмѣ» 1).

Раздраженіе императора, высказывавшееся такъ ясно въ этомъ письмъ, прорывалось и при многихъ другихъ случаяхъ.



<sup>1)</sup> Этотъ отвътъ Россіи, равно какъ и препроводительное письмо, напечатани у Аниберга. См. также Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 191—195.

Штейнъ, посётившій въ это время Александра по дёламъ, нашелъ императора противъ обыкновенія замкнутымъ и сдержаннымъ. Поговоривъ съ барономъ объ устройствъ Саксонскихъ дълъ, государь обратился затёмъ къ нему съ такими словами:

«Вы писали мит, по поводу Польши. Почему же вы, высказывавшій всегда либеральные идеи, предлагаете въ настоящемъ случат нто, совершенно противоположное имъ?»

«Мив кажется, государь, отвечаль Штейнь, что применение принциповь определяется характеромь самого объекта. Я опасаюсь, что эта Польша явится для вась лишь источникомь огорченій и непріятностей. Ей не достаєть третьяго сословія, являющагося во всёхь образованныхь странахь хранителемь національныхь воззрёній, нравовь, богатствь народа. Въ Польше третье сословіе состоить изъ невёжественной, буйной шляхты и изъ жидовь. А между тёмь, что-же, какъ не недостатокь третьяго сословія, мёшаеть вамь провести ваши реформы въ Россіи».

«Это правда», замѣтилъ государь, «но въ бывшемъ герцогствѣ Варшавскомъ дѣла шли совершенно иначе».

«Не совсѣмъ хорошо, возразилъ Штейнъ. Наполеонъ держалъ ихъ въ рукахъ, онъ не позволялъ имъ выходить изъ извѣстнаго предѣла».

«И я съумъю держать ихъ въ порядкъ; къ тому же я еще не высказался относительно тъхъ учрежденій, которыя я хочу дать народу, сдълавшему такъ много для сохраненія своей національности».

«Все соединилось противъ меня, продолжалъ императоръ. Талейранъ интригуетъ, но онъ не достигнетъ своей цъли, возбуждая всъхъ противъ всъхъ. Онъ заподозриваетъ Пруссію изъ-за Саксоніи, меня изъ-за Польши. Австрію изъ-за Италіи. Онъ навлечетъ, наконецъ, на себя всеобщее недовъріе».

Государь быль сильно взволновань. Штейнь старался успокоить его. Онь доказываль, что ни одинь изъ министровь союзныхь государствы не можеть быть въ стачкъ съ Талейраномъ. Государь соглашался съ нимъ въ этомъ отношеніи, но объявиль, что Меттерниху онь не върить ни въ чемъ. «Впрочемъ, замѣтилъ онъ, прощаясь съ барономъ, я не теряю надежды сохранить миръ и согласіе $^{-1}$ ).

Сознавая свою изолированность, негодуя на неспособность однихъ изъ своихъ совътниковъ и расходась въ митніяхъ съ другими, Александръ чувствовалъ въ то время, что для успъшной борьбы съ такими противниками, какъ Талейранъ, Меттернихъ и Кестльри, онъ нуждается въ более опытныхъ, искусныхъ и безпристрастныхъ совътникахъ, нежели увлекающійся, страстный Чарторижскій и флегматическій Анштейнъ, способный лишь на одни сарказмы и злостныя шутки. Государь вспомниль въ это время о двухъ своихъ дипломатахъ, отличавшихся, по его мивнію, способностями выдающимися. То были корсиканецъ Поццо-ди-Борго, и іонійскій грекъ, Іоаннъ Каподистрія. Оба они были чужестранцы, но оба были одинаково преданы государю и могли, повидимому, отнестись къ польскому вопросу гораздо спокойнъе и безпристрастиве, нежели природные русскіе, въ родѣ Разумовскаго, или германскіе патріоты, въ родѣ Штейна. Оба они были вызваны теперь государемъ въ Въну и обоимъ имъ было предложено: высказать свое откровенное мниніе по польскому вопросу.

Къ удивленію государя, мнѣніе, представленное корсикавцемъ и злѣйшимъ врагомъ Наполеона, сходилось почти во всѣхъ пунктахъ съ мемуаромъ, представленнымъ Штейномъ. Пощо высказался одинаково рѣшительно и противъ образованія особаго Польскаго королевства, и противъ дарованія ему либеральной конституціи. Подобно Штейну, онъ указываль на тѣ опасности, которыя проистекутъ изъ такихъ актовъ для Австріи и Пруссіи, для Россіи и для самой Польши. При постоянномъ стремленіи поляковъ привлечь къ себѣ своихъ земляковъ, остающихся подъ властью сосѣднихъ державъ, существованіе особаго Польскаго королевства, польскаго сейма в войска, вызоветъ силное волненіе въ польскихъ областяхъ Австріи и Пруссіи и принудитъ эти государства тѣсно соединиться другъ съ другомъ. Къ ихъ союзу примкнетъ вся остальная Европа, и Россіи придется вступить въ неравную борь-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разговоръ Александра съ Штейномъ у Перца, т. IV, стр. 175-176.

бу. Но еще опаснъе будутъ послъдствія для Россіи въ иныхъ отношеніяхъ. Вся новъйшая исторія Россіи заключается, главнымъ образомъ, въ разрушении Польши. Разрушение это имфло своею целью поставить Россію въ непосредственное общеніе съ другими европейскими народами, открыть болье обширное поприще для примъненія ея могущества, ея талантовъ. для удовлетворенія ея гордости, ея страстей, ея интересовъ. Уничтожать всв великія последствія такого дела, значить нарушать единство правленія. Императоръ Всероссійскій и король Польскій-титулы несовмістимые; никакой государь не можетъ соединять ихъ въ своей особъ, не возбуждая недовольство одного изъ двухъ, или обоихъ народовъ. Необходимо удерживать во что бы то ни стало завоеванія, всёми признанныя, завоеванія, по своей сущности и важности, безусловно необходимыя для государства. Отказываться отъ нихъ внезапно-значить вносить несчастныя измёненія въ составъ и внутреннее хозяйство государства, возбуждать въ народахъ вредныя и опасныя разногласія, вызывать нравственное противодействіе. Невозможно оторвать столько областей отъ имперіи, образовать изъ нихъ особое независимое на дёлё государство, съ свободною конституціею, съ собственною арміею, не вызывая злоупотребленія у освобожденных в, недовольство у старыхъ подданныхъ. Если русские съ сознаниемъ своего действительнаго могущества будуть осуждены на положение страдательное, тогда какъ поляки, не довольствуясь представленною имъ свободою, будутъ стремиться къ пріобрѣтенію еще большихъ правъ, то изъ всего этого проистекутъ самыя печальныя послёдствія. Невозможно ставить на одну доску уравненіе завоеванной Польши съ завоевавшею ее Россіею-съ принятіемъ титуловъ, полученныхъ по наследству австрійскимъ эрцгерцомъ королевствъ Чешскаго и Венгерскаго, принимая титуль короля Польскаго, императорь откажется темь самымъ отъ завоеванныхъ областей, возобновитъ между собою и Европою преграду, вредную для Россіи. Новыя учрежденія крайне опасны для самихъ поляковъ. У поляковъ любовь къ независимости основывается не столько на любви къ отечеству, сколько на ненависти къ иноземцамъ; иначе, какъ могли бы они торговать такъ безстыдно своею независимостію въ теченіе цёлыхъ двухъ вѣковъ? Гдѣ ручательства за ихъ мудрость и неподкуйность въ будущемъ!. Если они быле подготовлены къ свободной конституціи, почему же они не хлопотали о ней предъ Бонапартомъ и согласились фигурировать въ качествѣ французскаго военнаго департамента. Почему, вмѣсто того, чтобы обнаружить хотя нѣкоторое отвращеніе, когда ихъ отправляли избивать Испанцевъ, они устраивали празднества и пирушки по случаю отправки каждаго полка за Пиренеи?.. Опустошивши Мадридъ и сжегши Москву, поляки требуютъ теперь не освобожденія, а владычества. Они декламируютъ драмы по поводу своего несчастія, а мехду тѣмъ, участь, постигшая ихъ, ни чѣмъ не хуже участи другихъ народовъ, дѣйствовавшихъ, подобно имъ.

В. Надлерь.

(Продолжение будетъ).



# Современное отношеніе римсно-католической церкви къ рабочему вопросу.

I.

Въ настоящемъ году, 15 мая по нов. ст., папа Левъ XIII обнародоваль оффиціальный документь по рабочему вопросу (Litterae encyclicae de conditione opificum). Документь этоть имбеть весьма зажное значеніе въ католическомъ мірів не только потому, что нвляется въ некоторомъ роде папсвимъ ученіемъ ex cathedra (Datum Romae apud S. Petrum An. MDCCCXCI, Pontifcatus Nostri Decimoquarto), но и потому, что пытается решить одинь взь труднъйшихъ вопросовъ западно-европейской жизни. Папа упогребиль три года на составление этого документа, и только послѣ этого рышился обратиться во всыть патріархамь, примасамь, архіепископамъ и епископамъ ватолического міра, пребывающимъ во лагодати и общеніи съ апостольскимъ престоломъ 1). Конечно, ия протестантовъ голосъ папы безсиленъ и не можеть имъть гой авторитетной важности, которымъ пользуется среди добрыхъ католивовъ; тъмъ не менъе и протестанты выслушали его съ почтительнымъ вниманіемъ и даже съ некоторымъ одобреніемъ. Это видно уже изъ того одного, что императоръ Вильгельмъ П приказалъ распространить энциклику среди рабочихъ въ нереводахъ на новъйтие языки въ сотняхъ

<sup>&#</sup>x27;) Venerabilibus fratribus patriarchis primatibus archiepiscopis et episcopis universis catholici orbis gratiam et communionem cum apostolica sede habentibus.

ровъ. Распоряжение императора надобно признать не только актомъ политической въжливости, но и прямого одобрения со стороны протестантскаго государя. Очевидно, и католиви и протестанты выслушали этотъ голосъ съ нескрываемымъ интересомъ.

И въ самомъ дёлё, панская энциклика въ тёхъ пунктахъ своего ученія, въ которыхъ она возвышается надъ обычными ринсковатолическими воззреніями и старается быть безпристрастной. является выражениемъ пастырской мудрости, глубокой скорби в искренняго благожеланія христіанскимъ народамъ. Она не преувеличиваеть дёла, но она и не уменьшаеть его. Она видитъ опасность, угрожающую западно-европейскому обществу, извъстную подъ именемъ соціализма; но она сохраняеть полную увъренность въ побъдъ надъ нею, если только народы останутся покорними внушеніямъ христіанства, или прямбе-римско-католической цервви. Она не вносить духа раздраженія и недовольства, не вызиваеть недовърія и взаимной вражди, обвиняя однихъ и оправдывая другихъ; напротивъ, она учить, что бъдные и богатые равно имбють настоятельную нужду другь въ другь, что баниталь не можеть обойтись безъ труда и трудъ безъ капитала; а потому только соглашение между ними можеть породить стройный порядокъ и красоту. Такимъ образомъ напа хочеть сохранить полное безпристрастіе; и съ этою цёлію равно обращается къ здравом смыслу и христіанской сов'ясти сильныхъ міра сего и немощныхъ. богатыхъ и бъдныхъ, рабочихъ и хозяевъ, пролетаріевъ и предпринимателей. Папа хочеть спасти западное общество отъ развивающейся среди него заразы, и предлагаеть мёры, которыя признаеть наилучшими. Можно не соглашаться съ этими мбрами, можно даже отвергать ихъ; но нельзя не признать ихъ благожелательными, серьезными и даже до ибкоторой степени пригодными сообразно съ свойствами западно-европейскаго недуга. Въ этомъ состоить несомижное достоинство новоизданной папсвой энциклись.

Но это одна сторона дъла и, быть можетъ, наименъе интересная. Есть другая сторона дъла, которая не можетъ не обратить на себя вниманія всъхъ искреннихъ христіанъ. Энциклика из-

ображаеть намъ внутреннее состояніе западной Церкви и завътныя стремленія, которыми проникнуто современное намъ папство. Напа ни на минуту не забываеть своего исключительнаго значенія въ церкви и своихъ высокихъ преимуществъ, осуществленіе которыхъ въ жизни есть путеводная звъзда, очаровательная мечта, идеальная цёль, какъ прежняго, такъ и современнаго намъ папства. Но преждс чёмъ каснемся этой стороны дёла. мы должны представить общій анализъ папскаго документа. Приведемъ же этотъ анализъ въ томъ видѣ, какъ онъ изложенъ въ Observatore Romano, оффиціальномъ папскомъ журналѣ. Вотъ этотъ анализъ:

«Послё кратваго введенія, гдё говорится о важности и трудности вопроса, равно какъ и о необходимости его немедленнаго рёшенія, энциклика прежде всего опровергаетъ соціалистическое уб'єжденіе, стремящееся уничтожить частную собственность, создавая на м'ёсто ея собственность общую, или коллективную. Затёмъ она начинаетъ говорить о рёшеніи, вытекающемъ изъ христіанскаго ученія. Она допускаетъ, что, сообразно съ этимъ ученіемъ, разнообразныя челов'єческія начала и элементы должны спосп'єшествовать этому р'єшенію; но самое первое и самое главное р'єшеніе должно принадлежать церкви, безъ котораго вс'є другія р'єшенія останутся ничтожными.

«Въ этомъ отношеніи энциклика припоминаетъ евангельское ученіе, сообразно съ которымъ хозяева (patrons) и рабочіе призваны не къ взаимной борьбѣ, а къ согласію при посредствѣ исполненія взаимныхъ обязанностей, указываемыхъ правдою; даже болѣе, они призваны взаимно помогать другь другу и жить въ дружескомъ и братскомъ единеніи, какъ члены одного и того же семейства, не смотря на свое различіе. Долгъ церкви не только напоминать это ученіе, но и дѣлать все, чтобы осуществлять его въ жизни (еп асtes); въ то же время церковь должна употреблять всѣ усилія, чтобы предоставить пролетаріямъ помощь нравственную и матеріальную, какую только любовь Інсуса Христа, всегда живущая въ церкви, найдеть для нихъ выгодною.

Энцивлива говорить затёмь о дёятельности государства въ

этомъ отношенін. Прежде всего, въ общемъ смислѣ, церковь допускаеть то, чтобы государство содѣйствовало благосостоянію рабочаго класса; далѣе, въ частности, она допускаетъ и то, чтобы
государство оказывало свое вмѣшательство (intervention), когда
это вмѣшательство требуется для повровительства общему благу
и охраны частныхъ правъ, подпадающихъ вѣдѣнію государства.
Въ этомъ мѣстѣ энциклика разсматриваетъ отдѣльно главные пункты, требующіе покровительственнаго содѣйствія государства, каковы: охрана частной собственности, общественнаго спокойствія,
даже выгодъ рабочихъ, какъ въ отношеніи къ душѣ, такъ и въ
отношеніи къ тѣлу. Разсматривая эти пункты, она говоритъ о
различныхъ вопросахъ, относящихся къ покою праздничныхъ днеѣ,
къ обремененію рабочихъ непосильнымъ трудомъ, въ заработной
платѣ, къ продолжительности труда сообразно съ свойствами
производства, а также съ поломъ, возрастомъ трудящихся и т. п.

«Последняя часть энциклики касается самихъ рабочихъ и спеціально рабочихъ учрежденій и ассоціацій, какъ-то: обществъ взаимной помощи, убъжищъ при несчастныхъ случаяхъ, во время бользии, неспособности въ труду и т. п.; затъмъ говорить о различныхъ формахъ повровительства юности и людямъ взрослимъ: говорить о синдикатахъ и въ частности о смёщанныхъ синдикатахъ и о разныхъ корпораціяхъ, примёнительно къ измёнившимся условіямъ жизни. Государство должно благопріятствовать имъ одушевлять ихъ, поддерживать, предоставляя имъ необходимую свободу. Объ этихъ рабочихъ союзахъ и о способахъ ихъ учрежденія энциклика говорить пространно, указывая основныя правила и въ особенности рекомендуя ихъ, какъ внушаемыя (imbues) христіанскимъ духомъ. Она признаетъ и хвалить все доброе, что сдёлано по этому предмету, и требуеть, чтобы сдёлано было еще больше. Энциклика оканчивается сильнымъ (pressante) увъщаніемъ всбуб заинтересованныхъ решеніемъ этого вопроса, чтобы каждый съ горячностью и безъ замедленія решился исполнить все. зависящее отъ него» 1).



<sup>1)</sup> Мы завиствуемь этоть анализь вь переводь (L'Union Chretienne» 1891. Juin. V. «Encyclique sur la condicion des ouvriers», p. 161—163.

Таковъ общій ходъ мыслей папской энциклики. Изъ этого общаго хода не видно ни главныхъ цёлей энциклики, ни главной скорби. которою болветь папское сердце; но не много надобно труда, не много надобно углубленія въ энциклику, чтобы эти цёли и эта скорбь стали совершенно ясными. Замътимъ прежде всего. что ръчь напы вообще спокойная, сдержанная и даже осторожная становится очень энергичной въ тъхъ случаяхъ, когда папа касается современныхъ условій жизни своей церкви, или западно-европейскихъ обществъ и тъхъ соціальныхъ бъдствій, которыя тяготъють надъ ними. Папа изображаеть состояние своей церкви и христіанскихъ обществъ въ мрачныхъ краскахъ. Папа говорить, напримфръ: «политическими переворотами прошлаго столфтія были разрушены старинныя корпораціи рабочихъ классовъ, не замънивъ ихъ никакими новыми учрежденіями; государственное управленіе болье и болье чуждалось христіанскихъ нравовъ и воззрыній: и такимъ образомъ оказалось, что изолированные беззащитные рабочіе очутились предоставленными на произволь безчеловъчных в хозяевъ и стали злополучными жертвами разнузданной алчной конкурренціи. Жадное лихоимство и ростовщичество еще болье ухудшило ихъ бъдственное положение; и хоти церковь неодновратно осуждала ростовщичество, но алчный въ наживъ капитализмъ продолжалъ его подъ разными другими видами. Производительность и торговля почти стали монополією немногихъ. и такимъ образомъ сравнительно немногіе непомърно богатые люди наложили на рабочіе классы почти рабское иго 1). Такъ выражается папа. Въ сущности папа не говорить ничего новаго. Онъ только формулируеть и авторизуеть тв мысли, которыя еще прежде его были высказываемы многими католическими писателями и которыя нашли широкое распространение въ ибдрахъ католической церкви. Напа высказывается даже болье сдержанно и болъе умъренно, чъмъ дълають это многіе католическіе писатели

<sup>1)</sup> Мы приводимъ слова папы по нѣмецкому переводу энциклики: «Rundschreiben erlassen von unserem heiligen Vater Leo XIII». 1891. Freiburg in Breisgau. S. 8.

н ораторы. Не далбе, напримбръ, какъ въ 1889 году, на католическомъ конгрессв въ Ввив, князь Лихтенштейнъ въ присутствік многихъ епископовъ, прелатовъ и избранивищаго католическаго общества говориль, что современное намь бъдственное состояние Европы проистекаеть отъ отреченія отъ христіанства и есть результать смешенія языческихь началь жизни сь христіанскими; что поэтому спасеніе общества зависить единственно отъ возврашенія въ основнымъ началамъ христіанской культуры, безъ всякой языческой примъси. По его мивнію, это особенно ясно сказывается въ сферт политико-экономической, въ установившихся отношеніяхь между рабочими и хозяевами, между трудящимися влассами и предпринимателями. Конечно, рабочій влассь въ Европр пользуется свободой: онъ не находится въ рабской зависимести отъ римскихъ патриціевъ, какъ это было прежде: но его свобола существуеть только на словахъ, потому что какая же возможна свобода безъ экономической независимости и самостоятельности? Если въ древнемъ Римъ патриціи, занимавшіе должности сенаторовъ и всадниковъ, были единственными обладателями богатствъ; то въ наше время есть тоже свои сенаторы и всахники. это фабричные и финансовие деятели, начиная врупными всесвътными фирмами и кончая мелкими игроками биржи и торговыми посредниками. Между древними и современными патриціями разница состоить только въ томъ, что современние патриціи не служать въ кавалерін, какъ римскіе всадники, презирають курульскія званія и чужды всяких видеальных мечтаній и даже обытновеннаго патріотизма; но результаты одни и тъже. Современный крестьянинъ трудится лишь для землевладёльцевъ, кредиторовъ к для сборщиковъ податей; работодатель эксплоатируеть нужди рабочихъ, фабричный дъятель улучшаетъ свое производство, но не участь своихъ рабочихъ. Что же удивительнаго, если люди ненмущіг увлекаются стачкою, свободою передвиженія и соціалистическим довтринами, этими опасними иллюзіями свободи? Большинство неимущихъ людей живеть вредитомъ; но этотъ вредить превратился во что-то совстви искусственное. Дтиствительныя блага вредита существують только для людей избранныхъ. Цензоры крупныхъ кредитныхъ учрежденій милостиво относятся лишь въ членамъ своего вружва, въ своему сословію, которое, подобно римскимъ всадникамъ, живеть разницею отъ кредитныхъ операцій. Римскіе всалники были поставщиками и арендаторами налоговъ и таможенныхъ сборовъ и при этомъ позволяли себъ всяваго рода мошенничества: въ настоящее время государства не сдаютъ болъе въ аренду ни налоговъ, ни сборовъ; но за то движимый вапиталъ пріобрѣль такія права и завладѣль такою силою, предъ которымы оказываются безсильными и сами государства. Народы проливають кровь свою на поляхъ сраженій, а побъдою и добычей пользуются вредиторы. Когда же народы въ мирное время истекають кровію, министрамъ финансовъ приходится обивать у нихъ пороги и просить у нихъ авансы на удовлетворение текущихъ нуждъ. Это ли не язмчество? То же язмчество царствуетъ и въ международныхъ отношеніяхъ. Если въ прежнія времена правителей варварскихъ народовъ эксплоатировали римскіе полвоводим: то теперь турецваго султана, египетскаго хедива и тунисскаго бея грабять синдикаты ростовщиковь, а европейскія державы посылають свои войска въ восточныя земли для вящей пользы этихъ синдикатовъ и для усиленія ихъ грабежа. «Горе побъжденнымъ», говорили древніе римляне съ оружіемъ въ рукахъ; «горе неимунцимъ, говорять теперь на законныхъ или правовыхъ отношеніяхъ члени синдикатовъ. Наше время есть время «безкровныхъ конфискацій, оно отличается отъ языческихъ временъ только тъмъ, что лишаетъ побъжденнаго имущества и щадитъ его жизнь; но оно щадить жизнь только потому, что эта жизнь сама по себъ не представляеть никакой имущественной цънности. Словомъ, европейскія общества страдають оть смішенія язычества сь христіанствомъ, отъ внесенія языческаго права въ христіанскія условія жизни 1). Папа въ своей энцикликъ, конечно, не проводить такой ръшительной параллели между древними языческими государствами и современными намъ христіанскими. Рачь папы болбе сдержанна и осторожна. Тъмъ не менъе и папа горько жалуется

<sup>1) «</sup>Новое Время». 1889 г. № 4726.

на упадовъ христіанства, на смѣшеніе язычества съ христіанствомъ и на угнетенное состояніе своей цервви. Читая его энциклику, можно подумать, что римская церковь снова переживаеть времена Діоклитіана, или, по крайней мѣрѣ, Юліана Отступника.

Мы не забываемъ того, что подобныя сужденія высказываются людьми, душою и тёломъ преданными завётамъ средневёковой католической церкви и мечтающими о воскрешеніи феодальныхъ формъ жизни. Мы не забываемъ, что въ ихъ словахъ слышится тоска или жалоба средневъковыхъ католиковъ-феодаловъ при вндъ современныхъ тяжелыхъ условій европейской жизни. Тъмъ не менње и папа, и внязь Лихтенштейнъ могутъ служить върными показателями возэрвній на рабочій вопрось и на современное состояніе своей церкви со стороны той части католическаго общества, которая заинтересована бъдственнымъ положениемъ западноевропейскихъ рабочихъ и которая въ христіанствъ ищетъ средствъ для упорядоченія и улучшенія экономических условій ихъ жезни. Ихъ возэрвнія разделяются многими добрыми ватоликами. воторые помнять еще былое величіе своей церкви, которые получили воспитание въ строго католическомъ духв и въ церкви ищуть врачеваній оть своихъ политико-экономическихъ бъдствій. Какими же средствами они хотять достигнуть 3T0го? Что можеть и что должна дълать ихъ церковь въ тяжелаго кризиса, называемаго рабочимъ вопросомъ? Какія мъри они принимають, или, по крайней мъръ, хотъли бы принять, чтобы счастливо пережить свой кризись и достигнуть возможнаго благополучія? Мы хотёли бы имёть отвёты на эти вопросы. Ми хотелн бы уяснить себе деятельность католической церкви въ виду современнаго намъ рабочаго вопроса. Такимъ образомъ ми ограничиваемъ свою задачу строго католическою точкою зранія и исключаемъ всё тё отвёты, которые стоять въ какомъ-либо противоръчіи съ основнымъ характеронъ римской церкви, ея направленіемъ, задачами и цёлями. Впрочемъ для ясности дёла, ин въ общихъ чертахъ каснемся протестантскихъ воззраній на этотъ же предметъ и противопоставимъ ихъ католическимъ возгръніямъ но исключительное вниманіе свое остановимъ лишь на этихъ послёднихъ воззрёніяхъ. Въ виду своей цёли, мы будемъ ссылаться только на факты, которые получили одобреніе въ самой римской церкви; будемъ приводить сужденія по этому предмету лишь тёхъ людей, которые стоятъ въ этой церкви во главё всего этого движенія. Мы будемъ говорить только о томъ, что римская церковь дёлаетъ и что одобряетъ. Предварительно же, мы должны указать на коренное различіе, существующее въ этомъ отношеніи между протестантами и католиками, между протестантскими воззрёніями и католическими.

П

Всякая религіозная реформа ведеть за собою изміненіе въ общественныхъ условіяхъ жизни. Это же должно было произойти и съ протестантствомъ. Лютеръ въ теоріи отвергь индивидуальную свободу воли, призналъ ее неисцелимо пораженною грехомъ; но въ практической жизни онъ открыль широкую дверь этой свободъ, подорвавъ уважение къ верховному пацскому авторитету. Своимъ же ученіемъ о достоинствъ человъческой личности и общественномъ долгъ, вопреки аскетическому направленію католической церкви, онъ полагалъ фундаментъ для новаго строя общественной жизни. Онъ призналъ личность полноправною. Лютеръ не пошель однакоже по опасному пути общественныхъ реформъ. Онъ предохранилъ себя отъ этой опасности тъмъ, что строго различилъ царство Божіе отъ царства мірскаго (weltlich Reich). «Царство Божіе, говорить онъ, есть царство милости и состраданія, ибо оно заключается въ томъ, чтобы прощать, щадить, любить, служить, жить въ миръ и радости и пр.; царство же свътское есть царство гнѣва и наказанія, ибо оно состовть въ управленіи, поставленін приговоровъ, въ укрощенін злыхъ и въ защитъ добрыхъ. Вопреви католическому ученію о единомъ царст-Божіемъ на землю, верховнымъ правителемъ котораго есть мапа, Лютеръ училъ о «двухъ царствахъ»; но именно этимъ ученіемь онъ подрываль уваженіе въ существовавшимь въ его время царствамъ земнымъ. Онъ слишкомъ ръзко различалъ царство Божіе отъ царствъ человъческихъ. Обращая вниманіе на развитіе

капитализма, на возникавщія тогда торговыя компаніи и на произвольное повышеніе цінь на товары, онь говориль: «Пари и правители должны бы обратить на это вниманіе и запретить такія дёла; но они, какъ я слышу, являются участниками и заправилами у нихъ, и вследствіе этого исполняется изреченіе пророка Исаін: **«князья твои законопреступники и сообщники воровъ»** Они иногда вешають вора, укравшаго флоринь или полфлорина, н сами ведуть дёло съ тёми, которые обкрадывають и грабять весь міръ: великіе воры вѣшаютъ мадыхъ воровъ 1) Вообще онъ быль того мижнія, что гораздо лучше было бы содействовать расширенію земледілія и ограничивать торговлю, указывая при этомъ на то обстоятельство, что еще такъ много остается земли безъ обработки. Правла, лично Лютеръ не отвергалъ царствъ земныхъ; онъ даже просилъ защиты и покровительства у имперскихъ киязей; и вабунтовавшимся противъ своихъ бароновъ врестья намъ писалъ: Leiden, leiden, Kreuz, Kreuz, ist Christen Recht, dess und kein anders (Страданіе, страданіе, кресть, кресть—воть право стіанина; ему принадлежить только это право и никакого другого» 2). Но именно его реформаторскія иден и вызвали великое крестьянское движение XVI въка, которое въ сущности было движеніемъ столько же религіознымъ, какъ и общественно-политическимъ. Крестьянское движение было потоплено въ врови стьянь. Но духъ этого движенія, мечты о сліяніи или отождествленін царства Божія съ царствами земными нивогда не исчезали въ протестантскомъ мірф; всегда одушевляли последовательныхъ протестантовъ, искренно преданныхъ дълу реформы и потому исвавшихъ решенія соціальнихъ вопросовъ на почве строго протестантской. Правда, именно реформація, какъ справедливо замъчаетъ Мартензенъ, дала особенный импульсъ и въ дальнъйшему развитію капитала главнымъ образомъ темъ, что содействовала ниспроверженію средневъвовых ограниченій; и даже сделала больше этого: секуляризируя имущества римской церкви, она позво-

 <sup>«</sup>Христіан. ученіе о правственности» Мартензена. Т. ІІ, стр. 576. Переводъ
 Г. Лопухина.

<sup>2) «</sup>Исторія иден естествен. права», К. Н. Яроша. 1885, ч. II, стр. 192—3.

лила этимъ имуществамъ за ничтожную ибну переходить въ руки частныхъ людей, и этимъ путемъ грабила католическихъ бёдныхъ, находившихся на попеченіи римской церкви. Тёмъ не менёе духъ недовольства средневъковимъ общественнимъ строемъ, мечти о коренномъ общественномъ переустройствъ общества всегла были присущи протестантству. И если въ наше время протестантскіе консерваторы всёхъ оттёнковъ, по примёру Лютера, останавливаются на половинъ пути въ дълъ общественныхъ реформъ и даже готовы протянуть руку католикамъ для борьбы съ современнимъ намъ соціализмомъ, т. е. готовы бороться съ нимъ по возможности одними и теми-же средствами; то въ сущности это уже есть измёна послёдовательному протестантству, лишь внёшнимъ образомъ приврываемая върностію непоследовательному Лютеру н разнымъ лютеранскимъ конгордіямъ. Последовательный протестанть не боится нивакихъ мечтаній, нивакихъ утопій, лишь бы только они были согласны съ духомъ протестантскимъ, съ духомъ реформы. Самъ Лютеръ находилъ современный ему общественный строй несогласнымъ съ заповъдями Божінми. Послъдующіе протестантскіе моралисты уже ясно различали утопическій соціализмъ отъ нравственнаго, т. е. христіанскаго. Вотъ, напримъръ, что говориль въ 1888 г. пасторъ Фалло на первомъ протестантскомъ собраніи для практическаго изученія соціальныхъ вопросовъ: «Быть можеть, меня остановять замъчаніемъ: «ви вдаетесь въ чистейшую утопію; вы решаетесь на дело неблагоразумное и опасное».

Я отвъчаю: «надобно различать утопіи отъ утопій; есть дурныя утопіи, потому что онъ противоръчать божественной воль; но есть законныя и спасительныя утопіи, потому что онъ служать върнымъ выраженіемъ божественныхъ плановъ». Фалло доказываетъ затъмъ свое право предаваться утопіямъ примъромъ древнихъ пророковъ, которые приходили въ восторгъ, созерцая въ будущемъ появленіе на земли царства Божія, царства міра и правди, и говорить: «я усвояю себъ право быть утопистомъ по примъру пророковъ, но что я говорю, по примъру Самого Інсуса Христа, моего Господа,—я усвояю себъ право мечтать о томъ

див. когда своля Отца Небеснаго будеть исполняться яко же на небеси и на земли. Пусть идеаль, понимаемый пободнымь образомъ, нивогда не осуществится во всей полнотъ; тъмъ не менъе полезно указывать путь къ его осуществленію. Кривая линія никогда не превратится въ ассимтотную; тъмъ не менъе полезно бываеть чертить ассимтотную линію, чтобы яснёе видёть пределы, въ которымъ постепенно должна приближаться линія кривая. Горе церквамъ, которыя отказываются отъ составленія соціальнаго идеала! Онъ парализують свои силы и истощаются въ тщетныхъ усиліяхъ; а въ то же время он' теряють всякое вліяніе на нашъ народъ, который умираетъ отъ голода, по идеалъ правды и свободы. Церкви безъ идеала-это то же, что церкви безъ энтузіазма,-церкви, въ которыхъ въра потеряла свою жизненность; это церкви безъ апостоловъ и прорововъ 1). Итакъ, протестантскія церкви должны оставить свой косный путь консерватизма и должны выступить на шировую дорогу христіанских утопій. До сихъ поръ протестантство было великою школою индивидуализма: но индивидуализмъ привелъ въ сознанію собственнаго безсилія. Теперь протестантство должно позаботиться о созданіи соціальною человъка. «Соціальнымъ человъкомъ, говорить пасторъ Фалло, я называю того челевъка, который признаеть основное ученіе ап. Павла о тёлё Христовомъ, коего мы составляемъ члены, и принимаеть это ученіе во всёхь его практических послёдствіяхь. Соціальный челов'ять подчиняеть всё свои мысли и всё свои дайствія закону солидарности и въ сознаніи своего индивидуальнаго безсилія непреставно помнить слова нашей литургін: самь себъ я не способент совершать добра; но даеть этимь словать болье широкій и болье гуманный смысль. Пріемля дары природы. нравственную силу и интеллевтуальную энергію чрезъ посредство людей, онъ все это усвояеть Богу, единственному подателю встуз благь. Такимъ образомъ, мысли о Богв и о дюдяхъ, въ союзъ съ воторыми онъ достигаетъ всъхъ благъ, у него переплетаются и объединяются неразрывною связью. Для него становится невозможным



<sup>1)</sup> Protestantisme et Socialisme et «Revue Chrétienne» 1888 X 12, p. 899.

любить Отца Небеснаго, не любя въ то же время всёхъ нашихъ братьевъ во Христъ Іисусъ, или же любить всъхъ братьевъ, не любя Отца Небеснаго. Занятый исполненіемъ воли Божіей, онъ съ возрастающею энергіею ищетъ общаго блага, а потому пользуется всякимъ благопріятнымъ случаемъ войти въ союзъ (ассоціацію) съ подобными себъ и смотрить на ассоціацію, какъ на высшій свой долгь.

Создавая подобнаго соціальнаго человіка, протестантство не можеть отказаться оть своихъ традиціонныхъ задачь, оть воспитанія въ роде человеческомъ индивидуальной свободы; оно должно только очистить этотъ индивидуализмъ и преобразовать его въ индивидуализмъ всемірный, который приведеть въ истинному соціализму, въ христіанскому братству. Отсюда для протестантства возникаетъ двойная задача: съ одной стороны, надобно, чтобы протестантскія церкви, воодушевленныя и окрыленныя общественнымъ идеаломъ, поставили главною своею целію образовать какъ можно болье соціальных людей; такь какь только подобные люди могуть создать желательную соціальную реформу; съ другой же стороны, надобно, чтобы члены протестантскихъ церквей, но отнюдь не самыя церкви, приняли участіе во всёхъ экономическихъ и нравственныхъ успліяхъ, направленныхъ къ созданію благопріятной среды для появленія и развитія соціальнаго человъка. Какимъ же это образомъ? Каждая ассоціація, какъ бы ни была незначительна, но если она преследуеть разумную и нравственную цель, должна быть поддерживаема и воодушевляема всёми протестантами. Развивая среди членовъ этой ассоціаціи разумность и привычку къ общественнымъ добродътелямъ, протестантство совершить великое дело, более важное для человечества по своему восвенному вліянію, чэмъ по своимъ непосредственнымъ результатамъ. Отсюда всяваго рода общества потребителей, кооперетивныя ассоціаціи, ремесленные синдикаты, кружки для изученія соцальныхъ наукъ и пр., вст подобнаго рода союзы протестантства имъютъ бузусловное право на существование и безусловно должны быть поддерживаемы, развиваемы и охраняемы. Пусть каждый протестанть примкнеть къ любому союзу; а тамъ, где неть подобныхъ союзовъ, пусть приметъ на себя иниціативу ихъ основанія, пусть разовьеть ихъ идею, докажетъ необходимость ея осуществленія, и онъ совершитъ великое протестантское дѣло. Но такова практическая задача протестантства. Что же станется съ теоретическимъ протестантствомъ, съ протестантскою догматикою?

До сихъ поръ сущность протестантства полагали въ обращении условливаемомъ върою, sola tide. Но это обращение было мистическое, сухое и безплодное: многимъ обращеннымъ можно было бы съ чистою совъстію сказать: «дучще было бы, еслибы съ вами не совершилось ваше обращение. Истинное обращение состоитъ въ отверженіи прежней жизни и въ усвоеніи себ'є силою Христовою новыхъ началъ жизни, т. е. въ образовании соціальнаго человека и въ приготовленіи среды, въ которой онъ можетъ развивать свои соціальния добродьтели. Гораздо благоразумиже обратить человъва не для неба, а для земли, гдъ Богь предназначиль ему жить среди извъстныхъ условій, —для земли, гат Богь требуеть оть него исполненія Своей воли: «да будеть воля Твоя. якоже на небеси и на земли». Только такимъ образомъ мы приготовимъ и себя, и нашихъ ближнихъ для жизни на небъ. Отсюда открывается, что многія протестантскія церкви, или лучше ихъ конфессіи, если только не всв, въ былыя времена начертили себъ планы слишкомъ бледные, задаются идеалами малопригодными для современнаго общества. Эти планы, идеалы и конфессіи были полезны, достойны уваженія, да частію и теперь еще неизбіжны, такъ какъ они поддерживають и развивають индивидуальную свободу. Но они совершенно недостаточны для нашего времени, когда индивилуальная свобода должна преобразиться въ соціальную, когда люди должны сознать яснъе свое братство во Христъ Інсусъ, когда надобно позаботиться объ устроенін Царства Божія на земль.

Въ какомъ же отношении Царство Божие будетъ находиться къ царствамъ земнымъ? Другими словами: въ какия отношения должно стать новое или обновленное протестантство къ существующимъ наличнымъ царствамъ? Отношения эти не могутъ быть инкими, какъ только мирными и дружественными. Каждое государство имъетъ задачею своею развитие среди людей права и справедли-

вости. Очевидно, эта задача чисто педагогическая; а потому имбеть значение временное и преходящее. Въ тотъ моменть, когда право и справедливость сдёлаются общимъ достояніемъ, когда каждый человых не по вившнему принужденію, а по внутреннему убъжденію будеть охранять права свои и другихъ людей и во всваъ своихъ сношеніяхъ съ ближними будеть руководиться законами справедливости, - педагогическая задача государства будетъ окончена, и въ существовани отдельныхъ государствъ не будеть уже никакой надобности. Когда же наступить это время? Это никому неизвъстно; но оно должно наступить, потому что мы ежедневно молимся: «да прійдеть Царствіе Твое, да будеть воля Твоя якоже на небеси и на земли». Съ этой точки зрънія всякія попытки къ ниспроверженію государствъ являются дёломъ не только безразсуднымъ и дерзвимъ, но и въ высшей степени неправтичнымъ и безчеловъчнымъ. Въ наше время надобно заботиться не объ уменьшеніи власти государства, а напротивъ, объ укръпленіи и усиленіи его, по крайней мъръ, въ извъстныхъ от... ношеніяхъ. Вообще въ жизни государства надобно раздичать два рода деятельности: 1, деятельность ограничивающую индивидуальную свободу и 2, двятельность развивающую эту свободу при сношеніяхъ съ другими людьми. Перваго рода дёятельность касается индивидуальной жизни подданнаго и говорить сму: «върь такъ, а не иначе, одбвайся въ такую, а не иную одежду, избирай такой, а не иной образъ жизни, подчиняйся такимъ, а не инимъ правиламъ жизни и т. п. Государственныя предписанія или требованія этого рода, бывшія прежде многочисленными повсюду, въ наше время сокращаются и уменьшаются на Западъ, и нивто не сожалветь о нихъ. Они отжили свое время на Западъ. Государственная дъятельность другого рода имъеть въ виду сношенія индивидуума съ другими людьми и требуеть, чтобы онъ уважаль свободу своихъ ближнихъ. При этомъ государственный законъ является охранителемъ общественной безопасности, мудрымъ посредникомъ договоровъ и всегдашнимъ покровителемь слабыхъ и угнетенныхъ. Эта государственная функція повсюду еще слаба и несовершенна. Государственный законъ еще полжень постигать такого идеального состоянія, чтоби каждий униженный и оскорбленный, въ какомъ бы состояни ни находился, могь жаловаться съ полною увъренностію, что онъ будеть услышанъ и защищенъ. Еще и теперь государства поступаютъ въ этомъ отношении слишкомъ робко и воздержано. Цълые въка нужни были на то, чтобы государство осмёлилось переступить семейный порогъ; его власть была ограничиваема властью отпа семейства. Феодальные господа съ силою протестовали противъ вибшательства царсвихъ людей въ ихъ отношенія въ подчиненнымъ; самые тяжкіе преступники изь привиллегированныхъ сословій не могли быть отданы въ руки правосудія безь особеннаго королевскаго или папскаго разръшенія; господство монополій и привиллегій было ненарушимо. Такъ было прежде, да такъ частію происходить это и теперь. И въ наше время, напримъръ, большое производство терпъть не можеть посъщенія государственныхъ виспекторовъ, обязанныхъ наблюдать за исполнениемъ государственныхъ законовъ и предписаній въ отношеніи къ рабочимъ. И въ наше время надзоръ за правильнымъ распредъленіемъ богатствъ не находится во власти государствъ. Вообще и въ наше время люди сильные въ какомъ либо отношеніи оспаривають у государства право вмёшиваться въ ихъ дёла; такъ что большинство остальных в людей, среди безчисленных в условій своей жизни, остаются вив охраны и защиты государственнаго закона. Такимъ образомъ педагогическая задача государствъ, призванныхъ развить и увръпить свободу индивидуумовъ, въ ихъ сношеніяхъ съ другими людьми, еще далеко не окончена и не выполнена. Государствамъ предстоить саблать еще многое, очень многое въ этомъ отношенів.

Для чего же нужна эта индивидуальная свобода? Другими словами: какое значеніе имъетъ государство, призванное развить и укръпить эту свободу, при современномъ стремленіи европейскихъ обществъ къ ассоціаціямъ? Индивидуальная свобода служить презварительною и необходимою ступенью для образованія и реализированія истинно гуманныхъ ассоціацій. Ассоціація есть единственная среда, въ которой каждый индивидуумъ, развившійся до индивидуальной свободы, можеть вполнѣ проявить свои сили и



способности и стелаться темь, чемь онь можеть стать въ своей жизни. Только въ той или иной ассоціаціи своболный индивилу-УМЪ МОЖЕТЬ ВПОЛНЕ ПРОЯВИТЬ СВОЮ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ, ВЪ КОТОРОЙ ОНЪ нанболье способень, расположень и опытень. Съ пругой стороны. только свободный индивидуумъ, развившій и украпившій свою индивидуальную свободу подъ разумнымъ и благотворнымъ руководствомъ государства, можетъ создать истинныя, прочныя и необходимия ассоціаціи. Полнота нашей жизни тождественна съ полнотою индивидуальной свободы; а полнота нашей индивидуальной свободы тождественна съ полнотою нашей любви въ ближнимъ. съ полнотою нашей расположенности жить и трудиться съ другими, для другихъ и при помощи другихъ. Даже аскетическая жизнь для своего полнаго реализированія потребовала монастирской ассоціаціи, монастырскаго общежитія. По мёр'є того, какъ человъвъ привыкнетъ уважать свою свободу, т. е. свои права въ правахъ другихъ людей, царство принудительнаго закона постепенно будеть уменьшаться; писанный законь перейдеть въ нравы, власть общественного мивнія сдёлается болбе вліятельною и сдерживающею, чёмъ страхъ государственныхъ наказаній; добрые примърм и убъжденія будуть гораздо сильнью всёхь современныхь намъ административныхъ и уголовныхъ предупрежденій преступленій. Вийств съ этимъ значеніе протестантскаго государства болье и болье будеть уменьшаться, и человыть, созрыший для нндивидуальной свободы, перейдеть изъ области принудительнаго или государственнаго закона въ область свободныхъ ассоціацій. Государство сольется съ этими ассоціаціями, или отождествится съ христіанскимъ соціализмомъ. Когда же наступить это время? Конечно, еще не скоро. Во всякомъ случат, протестантское государство призвано осуществить великую задачу; оно должно развить п укръпить индивидуальную свободу и этимъ расчистить дорогу для добровольныхъ ассоціацій, принять ихъ подъ свою охрану и способствовать ихъ возникновенію тамъ, гдё эте уже возможно. Что же васается протестантскихъ церквей, то онъ не должны оставаться блёдными очерками будущихъ ассоціацій. Эти очерки были некогда полезны, неизбежны, достойны уваженія; но въ наше время они совершенно недостаточны. Протестанты не должны закрывать глазъ предъ новыми общественными потребностями. Они должны глубже вникнуть въ ученіе Христа и позаботиться объ образованіи христіанскихъ ассоціацій, тождественныхъ съ Царствомъ Божіимъ на землѣ 1).

Таковы протестантскіе идеалы или иллюзін. Вообще протестанты допусвають христіансвій соціализмь, отличають его отъ утопичесваго или революціоннаго и думають, что сліяніе соціализна. протестантства и государства есть только вопрось времени. Ученіе объ этомъ они вводять даже въ свои моральныя системы. Извъстний, напримъръ, протестантскій епископъ и богословъ. Мартензенъ, въ своемъ капитальномъ произведении «Die Christliche Fthik, (Христіанская нравственность) 2) говорить, что хотя христіанство об'вщаеть намъ блаженное состояніе только въ будущей жизни; темъ не менее оно предлагаеть намъ свою благотворную помощь въ борьбъ и съ житейскими потребностями и нуждами. дабы такимъ образомъ царство земное могло отождествиться съ царствомъ Божіемъ, равно обнимая собою всв потребности духовной и телесной природы нашей. Христіанство признаеть законъ общественной солидарности, по которому христіанское общество не должно никого исключать изъ круга своей заботливости и попечительности; между тёмъ какъ современный либерализмъ говорить намъ: «каждей долженъ помагать себъ самъ и на сколько хватить силь конкурировать со всеми». Часто указывають проклятіе, изреченное Богомъ первому человъку при изгианін его изъ рая: «въ потв лица твоего снеси хлебъ твой» (Быт. гл. 3 ст. 19); но при этомъ забывають подлинный симсть этихъ словъ; забывають, что работающій въ поте лица должень имъть хабоъ и не должено оставаться безъ хабоа. Христіанство. напротивъ, учитъ насъ, что достоинъ делатель мяды своея (Лук. 10, 7); тавимъ образомъ, оно требуетъ, чтобы между трудомъ и вознагражденіемъ за трудъ установлено было правильное и спра-



<sup>1)</sup> Revue Chrètienne 1888 Nº 12. V. Protestantisme et Socialisme.

<sup>2)</sup> Соч. это переведено на русскій яз. въ 1890 г. подъ ред. г. Лопухина, хо. тя и съ иткоторыми передълками.

ведливое соотношеніе. Оно высказываетъ грозныя прещенія противъ своекорыстныхъ работодателей: «воть, говорить оно, плата удержанная вами у работниковъ, пожавшихъ поля ваши, вопіетъ, и вопли жнецовъ дошли до ушей Господа Саваова»; потому что «вы роскошествовали на землѣ и наслаждались; откормили сердца ваши, какъ бы на день закланія»; потому что «вы осудили и убили праведнаго, который не противился вамъ» (Гак. гл. 5, 4. 5). Но что особенно замѣчательно, Самъ Спаситель міра учить насъ, чтобы мы ежедневно испрашивали себѣ «хлѣба насущнаго» и при этомъ требуетъ, чтобы мы испрашивали его не индивидуально, не для себя только лично, но въ общественномъ смыслѣ, для всѣхъ: хлѣбъ нашъ насущный даждь намъ днесь. Только такимъ образь исполнится воля Божія на землѣ; только такимъ образомъ низойдетъ на землю Царство Божіе.

Отсюда ясно, что христіансвое государство, если только хочеть оставаться христіанскимъ, должно пронивнуться этими же убъжденіями. Въ союзь съ протестантскими церквами, оно должно позаботиться о разумномъ, справедливомъ, или, по крайней мъръ, возможномъ ръщеніи современной намъ соціальной задачи. Чуждаясь всъхъ чрезибримхъ и несправедливихъ Лассалевскихъ требованій н притязаній, оно должно позаботиться объ учрежденіи рабочихъ ассоціацій, объ обезпеченіи членовъ ассоціацій въ старости или болжини, объ образованій ихъ не только религіозно-правственномъ, но и техническомъ, объ устройствъ для нихъ жилищъ, вспомогательныхъ кассь и т. п. Конечно, многое на этомъ пути еще не достаточно ясно; но истина состоить въ томъ, что государство въ наше время не можеть уже успованвать себя политико-экономическими теоріями Адама Смита и держаться пресловутаго правила: «Laissez faire, laisssez passer!» Иначе современное намъ либеральное государство можеть подпасть болже тяжкимъ ударамъ, чёмъ государство абсолютистическое въ 1789 году. Впрочемъ, Мартензенъ и на соціалистическое движеніе смотрить какъ на временное, преходящее, вызываемое настоятельною нуждою бороться съ непомфрнымъ развитіемъ капитализма. По его мифнію, наступить нъкогда время, когда индивидуальная свобода и жизненная формула этой свободы: «въ потт. лица твоего снъси хлъбъ твой (Бит. гл. 3 ст. 19) и праздный хапба да не ясть (2. <del>десс. 3, 10),</del> станеть основнымь закономь всёхь человёческихь обществъ, когда трудъ достигнеть справедливой оценки и будеть совершенно достаточнымъ для удовлетворенія всёхъ жизненныхъ потребностей человъка. Когда же наступить это время? Тогда, когда человъкъ подчинить себъ всъ силы природы, когда усовершенствованная и удешевленная машина сдълается общимъ достояніемъ, а не однихъ только фабрикантовъ и каниталистовъ, когда фабричное производство замънится поэтому ремесленнымъ или ручнымъ; словомъ, когда снова наступить золотой въкъ для человъчества. Такимъ образомъ протестанты не сомнъваются, что развитие индивидуальной свободи должно привесть человъчество въ христіанскому соціализму, а христіанскій соціализмъ долженъ завершиться образованіемъ парства свободно-разумныхъ личностей, царства Божія на землъ. Протестантскія церкви и протестантскія государства должны будуть слиться тогда во едино. Императоръ Вильгельмъ II, принявшій соціализмъ подъ свое покровительство, является поэтому убъжденнымъ, искреннимъ и последовательнымъ протестантомъ. Иначе смотрять на это дёло католики.

#### III.

Въ нѣдрахъ католической церкви тоже раздаются громкіе голоса въ пользу рабочихъ и, быть можетъ, громче чѣмъ гдѣ-лнбо въ другомъ мѣстѣ. Но эти голоса требуютъ исключительно напскаго рѣшенія этого вопроса и если допускаютъ государственное содѣйствіе при рѣшеніи его, то лишь вспомогательное и второстепенное. Самъ папа говоритъ: «намъ неоднократно уже представлялся случай касаться мимоходомъ соціальнаго вопроса. Н вотъ именно сознаніе нашего апостольскаго долга обязываетъ насъ разсмотрѣть упомянутый вопросъ въ настоящемъ посланія обстоятельнѣе и подробнѣе, чтобы выяснить принципы рѣшенія его сообразно съ требованіями правосудія и совѣсть». Папа рѣзько расходится съ протестантскими воззрѣніями и прежде всего вооружается противъ протестантскихъ и соціалистическихъ тео-



рій, утверждающихъ, будто всякая частная собственность раньше нли позже должна быть упразднена, будто всё частныя имущества должны перейти въ общія владінія, или по крайней мірі, управляться земскими или государственными властями; и будто лишь тавимъ образомъ само собою совершится равномърное распредъленіе богатствъ. Папа довазываеть, что подобныя теоріи не только не могли бы положить конецъ конфликту, но, въ случав практическаго примъненія ихъ, нанесли бы ущербъ даже самимъ рабочимъ. Папа признаетъ подобное ръшение вопроса въ высшей степени несправедливымъ, такъ какъ оно нарущаетъ права нынъшнихъ владъльцевъ имущества, искажаетъ обязанности государства и переворачиваеть вверхъ дномъ все общественное зданіе. Итакъ, вопреки протестантамъ и нъкоторымъ соціалистамъ напа утверждаеть, что решение социального вопроса принадлежить не земству или государству, а папъ или собственно римско-католической церкви. Въ этомъ отношении папа вполив раздъляеть убъжденія вськъ добрыхь католиковь и лишь кратко, мимоходомъ выражаеть ту особенную теорію по этому предмету, которой держатся строгіе приверженцы католической церкви. Какая же это теорія?

Уже давно римско-католические писатели, ораторы, моралисты и даже представители власти утверждають, что цёль человёческой жизни состоить въ благополучім (bonheur); но самое понятіе о благополучіи они нъсколько видоизмъняють. Они включають въ него и временную, и въчную жизнь. этимъ и папа признаетъ, что временное благополучіе человъка условливается удовлетвореніемъ его врожденныхъ потребностей; и следовательно, строгимъ охранениемъ правъ собственности: но это удовлетворение и охранение не зависить отъ постановленій государственной власти, такъ какъ государство вознивло позже появленія первыхъ людей. Эти потребности и ихъ охраненіе всецібло дарованы или заповібданы намъ Богомъ прежде возникновенія государствъ. При томъ же, благополучіе, говорятъ римско-католические писатели, разсматръваемое какъ послъдняя и существенная цёль жизни, состоить въ въчномъ блаженствъ, проистекающемъ изъ общенія съ Богомъ; и лишь какъ второстепенная и побочная-во временномъ счастіи. Само собою разумъется. что второстепенная и побочная цёль должна находиться въ строгомъ подчинении въ отношении къ главной и существенной, и не должна подагать вакихъ-либо препятствій достиженію этой послъдней цели. Папа говорить даже, что съ точки зрънія въчнаго блаженства совершенно безразлично, будеть ли человъкъ въ земной жизни окруженъ богатствомъ и всеми, такъ называемыми дарами фортуны, или же онъ будеть ихъ лишенъ; богатство служить иногда даже препятствіемь въ полученію блаженства. Отсюда следуеть, что человеть решительно не имееть права совершать что-либо такое, что могло-бы давать ему временное счастіе съ лишеніемъ его въчнаго блаженства; отсюда-же следуеть. что опредбленіе пригодности временнаго счастія, временных благь, для достиженія в'вчнаго счастія должно всеціло находиться въ въдъніи и распоряженіи духовенства, т. е. духовной власть. Только такимъ образомъ пріобретается возможность творить добро и преграждается возможность творить зло. Это ограничение свободы, вакъ не составляющее собою лишенія нашихъ законныхъ правъ, а вмъстъ съ тъмъ и руководящее насъ по пути къ истинному назначенію, не должно вызывать съ нашей стороны ни жалобъ, ни сожаленій, ни протестовъ. Надобно отдать свою свободу въ распоряжение духовной власти, даже при заботахъ о временномъ благополучін.

Въ самомъ дълъ, говорять католические руководители рабочихъ какія дъйствія приводять насъ къ достиженію нашей цълижизни и какія удаляють отъ этой цъли?

Вотъ вопросъ, отвъчать на который сейчасъ же, повидимомуготово сознаніе каждаго человъка. Но опыть показываеть, какъ легко этотъ внутренній голосъ нашего сознанія заглушается страстію, интересомъ или невъжествомъ. Поэтому Господь учредилъ въ этомъ міръ церковь вселенскую, обязанную твердо и неизмънно хранить истинныя понятія о добръ и злъ, истинныя средства къ утвержденію въ людяхъ добра и охраненію ихъ отъ зла; и ея ученіе объ этихъ предметахъ обязательно для всъхъ: оно обязательно какъ для индивидуальныхъ людей, такъ и для цёлыхъ обществъ и даже государствъ.

Противъ этого обывновенно возражають, что государство не можеть принимать въ основу своего законодательства понятія церкий о добра и зав и руководствоваться ея распоряженіями, такъ какъ часто подданные его не принадлежать къ составу христіанскихъ обществъ. Очевидно, что возраженіе это можеть идти только со стороны правительства не христіанскаго, не върующаго. нли заблуждающагося. Но подобное правительство, лишенное христіанской истины, глухое въ христіанскому пониманію права и справедливости, чуждое христіанскаго, т. е. церковнаго руководства въ своей дъятельности, роковымъ образомъ осуждено видъть страшное извращение сознания его подданныхъ, равно какъ законодательства и общественной жизни. Правительство, состоящее изъ христіанъ и колеблющееся принять въ основу своего законодательства и своей жизни христіанскія (т. е. ультрамонтанскія) понятія о добръ и зат подъ тъмъ предлогомъ, что многіе подданные его не принадлежать къ обществу христіань, поступаеть совершенно такь же, какъ если бы оно отказалось предохранять человъка неразумнаго отъ неразумныхъ деяній на томъ единственно основанін, что неразумный человъвъ не сознаеть своего неразумія. intrare столько же обязательно для церкви, какъ и для государства. Во всякомъ сдучат истина не перестаеть быть истиною отъ несочувствія въ ней тъхъ людей, которымъ она возвъщается, и божественное право для осуществленія добра въ міръ не имъетъ надобности въ признаніи государства.

Въ наше время много говорять о свободѣ и сущность ея полагають въ правѣ дѣлать все, что не вредитъ другому, какъ, напримѣръ, выражается объ этомъ французская «декларація правъ человѣка»; или въ правѣ дѣлать то, что нравится большинству людей. Нельзя, кажется, подыскать опредѣленія для тираніи болѣе точнаго, чѣмъ это. Именно отсюда возникаетъ не прекращающаяся борьба между церковію и революціоннымъ обществомъ или государствомъ. Жестокая борьба зла противъ добра, тиранническихъ идей противъ церкви, обыкновенно подготовляется и облегчается людьми, - христіанами по имени и свободомисышими въ практической жизни, -- которые . подъ предлогомъ болъе свободнаго распространенія добра, выставляють своимъ девизомъ: свобода для встьхо, но въ то же время усиливаются провозглашать свой невизь, какъ свободу во всема, что совершенно не одно н то же. Если свобода для всёхъ и можеть быть оправдываеча по некоторой степени естественнымъ правомъ, то свобода во всемь. въ отношенія въ церкви, добру, долгу, злу, не можеть бить правомъ. Это шировая дверь для безпорядка, своеволія, анархів, мя всвую страстей, для всвую пороковь, для всвую преступленій. развивающихся тёмъ съ большею быстротою, чёмъ более зло пріобрътаеть свободы. Ясно поэтому, что свободомыслящіе людь въ христіанскомъ обществъ суть злые враги общества, потоку что они принимають, прикрывая своею почетностію, общественнымъ положеніемъ и часто своею ловкостію, опасныя формули. которыя непременно были бы отвергнуты, если бы были проповъдуемы завъдомо завлятыми врагами христіанства.

Изъ этихъ общихъ положеній уже легко опредвлить, какъ говорять ультрамонтанствующіе писатели, существенныя задачи государства и его отношеніе къ церкви во всёхъ сферахъ жизни и примёнительно къ рабочему вопросу. Ближайшая задача каждаго государства состоитъ въ обезпеченіи для людей извёстныхъ выгодъ з высшая и послёдняя—въ доставленіи людямъ временныхъ средства для достиженія вёчнаго блаженства, даруемаго при посредства церкви. Отсюда слёдуетъ, что государство имбетъ право требовать отъ своихъ членовъ всего того, что необходимо для полнаго осуществленія его задачи, и наоборотъ, не имбетъ права требовать того для него не необходимо. Этихъ же воззрёній держится и папъ

Мы видёли уже, что папа въ своей энцивликъ признаетъ право собственности независимымъ отъ государства на томъ основании, что право это явилось прежде появленія самыхъ государствъ. То же самое папа утверждаетъ и о правахъ семейства, о правахъ отцовской власти, о правахъ наслъдства и пр.; онъ признаетъ всъ эти права независимыми отъ государства и, по меньшей мъръ, равными правамъ государства. «Мы признаемъ права

эти, по меньшей мёрё равными государственнымъ, такъ какъ семейное общество, говорить папа, обладаеть по отношенію въ государству логическимъ и дъйствительнымъ первенствомъ, распространяющимся также на сферу семейныхъ правъ и обязанностей. Если бы отдёльныя лица и семьи, входящія въ составъ государства, находили тамъ вмъсто поддержки лишь препятствія, а вмъсто увеличенія правъ, уменьшеніе ихъ, то, вмъсто того, чтобы стараться о сохранении государственнаго общества, надо было бы желать разрушенія его. Поэтому было бы весьма серьезной и пагубной ошибкой допускать, чтобы государственная власть распространяла свой произволь даже и на святилище семьи». Вообще, панская энциклика усвояеть государству только охрану, защиту и возстановленіе этихъ правъ, а не распоряженіе ими. То же самое надобно свазать и относительно области необходимихъ государству предметовъ, но принадлежащихъ къ категоріи высшихъ идей, напримъръ, научныхъ, религіозныхъ. Государство само по себъ не имбеть права ни устанавливать, ни опредблять ихъ; потому что предметы эти тоже существують независимо оть государства. Притомъ же средства всегда должны быть пропорціональны съ цълію. Итакъ, недостаточно еще, чтобы что-нибудь было необходимо для членовъ государства, даже для всёхъ ихъ въ совокупности, и чтобы только по одному этому государство доставляло имъ средства для достиженія всего необходимаго. Надобно, сверхъ того, чтобы это что-нибудь необходимое для членовъ было необходимо и самому государству для достиженія его собственной цёли, и слёдовательно, чтобы само государство могло добывать это необходимое. Если же члены государства своими индивидуальными усиліями, или при помощи какого-либо высшаго общества, или даже при помощи обществъ низшихъ, свободно составленныхъ, сами могутъ достигать выгодъ въ томъ или другомъ случав, то государство не имветь права вмешиваться въ ихъ собственное дъло, потому что выгоды эти не вытекають изъ государственной задачи, такъ какъ и безъ особой помощи государства вошедшія между собою въ союзь сами могуть достигать того, чего желають. Итакъ, свободние союзи во всёхъ сферахъ

жизни не собственно государственной, но подъ руководствомъ и контролемъ церкви, свободные союзы и рабочихъ при ръшеніи своихъ экономическихъ вопросовъ, но подъ тъмъ же церковнымъ руководствомъ и контролемъ, вотъ единственно правильное отношеніе государства къ обществу при ръшеніи соціальныхъ и всякихъ другихъ вопросовъ. Государство можетъ и должно принимать участіе въ ръшеніи всьхъ этихъ вопросовъ, но только въ той мъръ. въ какой укажеть это церковь. Въ какой же именно? Другими словами: въ какомъ отношеніи государство должно стоять къ церкви?

Согласно съ назначениемъ и установлениемъ, которое Господу Богу благоугодно было даровать церкви, необходимо, чтобы всъ люди могли достигать въчнаго блаженства; но столько же необходимо, чтобы вибшнее благосостояніе ихъ находилось въ гармонін и согласіи съ этою целію, чтобы государство помогало имъ въ устраненіи вижшнихъ препятствій, по своей природъ способнихъ удалять людей отъ этой цёли. Въ самомъ дёлё, если непониманіе въчныхъ и временныхъ задачъ своей жизни, неумънье пользоваться надлежащими средствами для осуществленія ихъ, свободное распространеніе заблужденій, проповёдь безиравственныхъ ученій, зрълище порочныхъ нравовъ и т. п. не мъшають извъстнымь людямь спасаться, то во всякомь случав во всемь этомъ скрывается соблазнъ, могущій служить для многихъ душъ поводомъ въ паденію, пренебреженію частнаго и общественнаго долга и къ въчной погибели. Церковь осуждаеть это порочное направленіе, порицаеть порочныя діянія, запрещаеть совершеніе ихъ и подвергаеть виновныхъ наказаніямь, которыми располагаеть. Но, увлекаемые своими страстями, люди очень часто смёются надъ этими спасительными дъйствіями церкви, равно какъ и надъ наказаніями въ будущей жизни, страшась единственно матеріальной силы, удары которой могуть ощущать непосредственно. Церковь не можеть употреблять какой-либо матеріальной сили; согласно съ планами Провидънія она не обладаеть ни арміей, на жандармами, ни другими средствами, необходимыми для матеріальнаго дъйствія. Напротивъ того, гражданское общество располагаеть

этою матеріальною силою, необходимою для вспомоществованія добру и прекращенія зла; отсюда следуеть, что только оно одно можеть устранять внишнія препятствія, мишающія огромному числу людей совершать свое спасеніе. Если нікоторые люди могуть спасаться безь него и даже вопреки ему; то ограмное большинство, напротивъ, спасается или гибнетъ только подъ его воздъйствіемъ. Это глубоко огорчаеть католическую церковь нашихъ дней; ея голосъ заглушается шумомъ страстей; ея совъты, указанія и распоряженія часто остаются безъ всякаго действія. Но этого не должно быть. Невозможно допустить, чтобы задача государства уничтожала повиновеніе церкви; иначе пришлось бы предположить въ дёлахъ Божінхъ, т. е. въ установленіи церкви и созданіи государства, возможность противоржчія. Именно это происходить, когда государство требуеть неповиновенія церковнымь совътамъ, распоряженіямъ и установленіямъ. Съ другой стороны, нътъ власти авторитетнъе церковной. Въ случаже разногласія между подданными и государствомъ, церковь имъетъ право прекращать это разногласіе. Повиновеніе государству, когда его требованія законны, есть долгь, а сопротивленіе, следовательно, есть гръхъ. Но исполнение беззавонныхъ требований государства тоже есть грахъ. Все же носящее на себа характеръ граха принадлежитъ къ вѣдѣнію церкви 1).

Вообще не только папа, но и большинство католическихъ писателей, вопреки протестантамъ и нъкоторымъ соціалистамъ, не ждутъ ничего хорошаго отъ современныхъ западно-европейскихъ либеральныхъ государствъ. Самый соціализмъ они выводятъ изъ тъхъ началъ, которыя положены въ основу жизни этихъ государствъ. Гегель сказалъ: «государство есть дъйствительный, наличный Богъ; оно есть осуществленіе божественной воли, оно есть духъ, выразившійся въ развитой формъ и организаціи; имъя неподвижную цъль въ самомъ себъ, государство обладаетъ поэтому высочайшими правами надъ отдъльными личностями. Народъ, какъ государство, одаренъ безусловною властію на землъ 2). Вотъ фор-

<sup>2)</sup> CM. Dr. Stöckl's Artikel im «Katholiken», Juli-Heft. 1871.



<sup>1)</sup> Эти мысли выражены въ папской энцикликъ, въ «Revue catholique des institutions et du droit» и въ «Annales catholiques» 1883. См. статью М. G. Théry «L' Etat et la liberté».

мула, которая лежить въ основъ всъхъ современныхъ намъ либеральнихъ государствъ. Но милосердий Богъ, говоритъ майнискій енископъ Кеттелеръ, позаботился, чтобы деревья не доростали до неба и чтобы люди не создавали Вавилонской башин. Онъ сдълаль соціализмъ наследникомъ либеральныхъ государствъ. Соціалезмъ есть плоть отъ плоти и кость отъ костей либеральнаго государства. Если начала либерализма истинни, тогда и соціализмъ правъ; если же начала его ложны, тогда и соціализмъ не правъ. Все различіе между предвомъ и потомкомъ, между либеральнымъ государствомъ и соціализмомъ, состоить только въ томъ, что соціализмъ последовательнее своего предва, что онъ логичнее, шире и ръшительнъе доводить до конца основныя начала либерализма. Итакъ, что же дёлать при современномъ направленіи западноевропейской жизни? Очевидно, надобно возвратиться къ христіансвимъ началамъ жизни, подъ защиту и побровительство католеческой церкви: потому что будущее принадлежить не либераламь, не соціалистамъ, а только покорнымъ сынамъ католической церкви. «Наша задача, говорить тоть же инсатель, велика; столько же велика, какъ задача первенствующихъ христіанъ, боровшихся съ древнимъ язычествомъ и превратившихъ древній языческій мірь въ христіанскій. Намъ надобно бороться съ новымъ язычествомъ, такъ какъ идея либеральнаго гегельянскаго государства есть не что иное, какъ возстановленное язычество, какъ победа язычества надъ христіанствомъ» 1). Если современное язычество сибшить въ Капитолій, чтобы здісь запасаться оружіемь противь католической церкви и всего ея строя; то христіанамъ надобно отправляться въ Ватиканъ, чтобы тамъ черпать силы, наставленія и указанія для борьбы събожившимъ язычествомъ. Въ Ватиканъ, и только въ Ватиканъ надобно искать спасенія отъ современнихъ общественныхъ недуговъ. Что же Ватиканъ? Какими средствами папа думаетъ спасать современное общество отъ угрожающей опасности? Кавія міри предлагаеть онъ для уврачеванія общественных золь? К. Истоминъ.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> CM. «Liberalismus, Socialismus und Christenthum». Von W. E. T. Ketteler. 1871. Mainz. S. 19.



# ВВРА и РАЗУМЪ

## журналъ богословско-философскій

1891.

№ 23.

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабря 1891 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*.

# НАГОРНАЯ ПРОПОВЪДЬ.

(Опыть изъясненія ученія Господа нашего Інсуса Христа съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ отрицательною критикою новъйшаго времени).

(Продолжение \*).

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## О Евангельскихъ блаженствахъ.

Фактическая сторона произнесенія Спасителемъ ученія о блаженствахъ въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ представляется такимъ образомъ. Послъ Своего крещенія на Іорданъ отъ Іоанна и послъ искушенія въ пустынъ отъ діавола, Господь нашъ Іисусъ Христосъ возвратился въ Галилею и началь пропов'вдывать и говорить: "покайтесь; ибо приблизилось царство небесное" (Ме. IV, 13). Хотя, по свидетельству евангелиста Матеея, Інсусъ Христосъ "поселился въ Капернаумъ приморскомъ", но въ этомъ городъ Онъ оставался весьма непродолжительное время. Вскоръ, по словамъ того же самаго евангелиста, Онъ отправился изъ Капернаума съ проповедію о царствін Божіемъ по берегамъ Тиверіадскаго озера, гдъ призвалъ въ число Своихъ послъдователей и учениковъ Симона и Андрея, сыновей Іониныхъ, и двухъ сыновей Зеведеевыхъ-Такова и Іоанна. "И ходилъ Іисусъ, повъствуетъ евангелистъ (Ме. IV, 23-25), по всей Галилев, уча въ сина-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разунъ» № 21, 1891 г.

гогахъ ихъ, и проповъдуя Евангеліе царствія, и исцъляя всякую бодьзнь и всякую немощь въ людяхъ. И прошель о Немъ слухъ по всей Сиріи; и приводили къ Нему всёхъ немощныхъ. одержимыхъ различными бользнями, и припадками, и бысноватыхъ, и лунатиковъ, и разслабленныхъ, и Онъ исцълялъ ихъ. И следовало за Нимъ множество народа изъ Галидеи и десатиградія, и Іудеи, и изъ-за Іордана". "Увидъвъ народъ. Онъ взошель на гору; и, когда съль, приступили къ Нему ученики Его". "Народъ, говоритъ Златоустъ 1), смотрълъ на чудеса, а ученики хотвли слышать что-либо высокое и великое. Это в заставило Інсуса Христа предложить ученіе и начать проповъль. Потому что Онъ не только испъляль тъла, но врачеваль и луши, и опять отъ попеченія о душахъ переходиль къ попеченію о тёлахъ, разнообразя пользу и соединяя съ ученіемъ словеснымъ явленіе знаменій, и заграждая безстыдныя уста еретиковъ темъ самымъ, что имелъ попечение о душе и вместь о тыть; а тымь показываль, что Онь есть виновникъ всецыюй жизни".

Итакъ, увидъвъ народъ, Іисусъ Христосъ взошелъ на обширную террасу Тиверіадской возвышенности, а когда приступили къ Нему ученики Его, а вмъстъ съ ними и множество народа, Онъ, отверзши уста Свои, училъ ихъ, говоря:

"Блаженны нищіе духомъ; ибо ихъ есть царство небесное. Блаженны плачущіе; ибо они утёшатся.

Блаженны кроткіе; ибо они наследують землю.

Блаженны алчущіе и жаждущіе правды; ибо они насытатся.

Блаженны милостивые; ибо они помилованы будутъ.

Блаженны чистые сердцемъ; ибо они Бога узрятъ.

Блаженны миротворцы; ибо они будутъ наречены сынами Божіими.

Блаженны изгнанные за правду; ибо ихъ есть царство небесное.

Блаженны вы, когда будутъ поносить васъ и гнать, и всячески неправедно злословить за Меня.

<sup>1)</sup> Бес. на Мө. М. 1846, ч. І, стр. 265.

Радуйтесь и веселитесь; ибо велика ваша награда на небесахъ; такъ гнали и пророковъ, бывшихъ прежде васъ (Мо. V, 1—12).

Напротивь горе вамъ, богатые! ибо вы уже получили свое утъшеніе.

Горе вамъ, пресыщенные нынъ! ибо взалчете.

Горе вамъ, смъющіеся нынъ! ибо восплачете и возрыдаете.

Горе вамъ, когда всѣ люди будутъ говорить о васъ хорошо! ибо такъ поступали съ лжепророками отцы ихъ" (Лук. VI, 24—26).

Это ученіе Господа нашего Інсуса Христа уже съ весьма древнихъ временъ стало изв'ястнымъ между христіанскими богословами, какъ и христіанами вообще, подъ именемъ "ученія Христа о блаженствахъ" или "евангельскихъ запов'ядей"; но точн'ъе его сл'ядовало бы обозначать какъ ученіе о подвигахъ, ведущихъ челов'яка къ в'ячному блаженству.

Что же здёсь слёдуеть разумёть подъ "блаженствоме?" Русскимъ словомъ-блаженны переводится греческое слово нахаром (въ Вульгатъ-beati, у Лютера переведено словомъ-Selig). Греческое же слово нахарю значить блаженный, счастливый, благополучный, въ дальнейшемъ значении-усопшій, умершій (ὁ μαναρίτης—покойникъ, усопшій, ή μαναρίτις—покойница, умершая). Если же словомъ- нахарюс Інсусъ Христосъ указываетъ на блаженство, находящееся, по словоупотребленію еще древнихъ до христіанскихъ грековъ, въ связи съ загробнымъ бытіемъ, то ясно, что подъ евангельскимъ блаженствомъ нельзя разуметь только земное благополучіе, или земное счастіе. То же самое подтверждаеть и внутренній смысль ученія Іисуса Христа о блаженствахъ, когда въ немъ блаженство "нищихъ духомъ" и "изгнанныхъ за правду" прямо вводится въ понятіе "царства небеснаго" и когда всёмъ блаженнымъ вообще объщается "великая награда на небесахо".

Евангельскіе критики, какъ мы упомянули уже, называють ученіе Христа о блаженствахъ—Его "Magna Charta" царствія Божія, "программою" Его ученія и Его будущей діятельности. Въ этомъ они правы. Дійствительно, въ ученіи о блаженствахъ Христосъ ясно открылъ Своимъ слушателямъ, чего Онъ требуеть отъ Своихъ послідователей для ихъ вступленія въ

царствіе Божіе и чего, съ другой стороны, они могуть ожидать отъ Него, какую награду получать они, если стануть следовать Его ученію, и какъ глубоко ошибаются тѣ, которые думаютъ видеть въ Немъ Мессію политическаго и оживають отъ Него благополучія земнаго. "Въ этой проповёди, -- говорить Неандерт 1), Онъ (т. е. Христосъ) раскрыль рядь органически-соединенныхъ между собою истинъ, разсчитанныхъ именно на точку зрвнія этихъ людей (тогдашнихъ слушателей Его). которымъ царство Божіе должно было представляться какъ цъль ветхозавътнаго развитія, какъ исполненіе и завершеніе того, что было подготовляемо въ ветхомъ завътъ. Нагорная проповёдь образуеть поэтому переходной пункть отъ закона къ Евангелію, она представляеть христіанство какъ преобразованное, одухотворенное іудейство; идея царства Божія въ ней является господствующею, и отношение къ лицу теократическаго царя примыкаеть къ ней только съ этой стороны. Съ самаго начала чрезъ всю ръчь проходить, если и не выраженное определеннымъ образомъ, все-таки въ действительности заключающееся въ ней противоположение, - противоположение по отношенію къ плотскому направленію іудейскаго духа, которое ярко отпечатаблось на представленіяхъ о мессіанскомъ царствъ и о необходимыхъ условіяхъ для участія въ немъ. Оба представленія находятся въ тёсной связи между собою и одво должно было измениться вместе съ другимъ". Подобное же суждение о характеръ евангельскаго учения о блаженствахъ высказываетъ также и Ольстаузенъ 2).

Для болье удобнаго разсмотрынія и изъясненія ученія Господа нашего Іисуса Христа о блаженствахъ, издавна принято христіанскими богословами раздёлять его на отдёльныя заповёди или требованія, которыя необходимо выполнить желающимь войти въ царствіе Божіе. Но насколько именно заповёдей должно раздёлять это ученіе Іисуса Христа? Въ рышеній этого вопроса христіанскіе толковники не всегда согласны между собою. Бл. Августина, а за нимъ и всё католическіе



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu Christi, 1874, стр. 289.

<sup>2)</sup> Bibl. Comm. B. I, ctp. 202.

богословы вообще насчитывають только восемь запов'вдей блаженствъ (они соединяютъ въ одну заповъдь 8-ю и 9-ю, какъ опредъляють ихъ богословы Православной Церкви); протестантскіе богословы, какъ, напр., Ольстаузент, Мейерт, Лянге, Эвальдт, Неандеръ, Эбрардъ, Кёстлинъ и мн. др. 1), все ученіе Христа о блаженствахъ раздъляють на семь основоположеній или заповедей, признавая тожественною заповедь о нищихъ духомъ съ заповъдію объ изгнанныхъ за правду и соединяя въ одну заповъдь, подобно католикамъ, 8-ю и 9-ю заповъди. Деличт указываеть даже десять заповъдей блаженствь, считая отдъльною и самостоятельною заповёдію заключительныя слова въ ученіи Христа о блаженствахъ: "Радуйтесь и веселитесь; ибо велика ваша награда на небесахъ", и называя эту заповъдь "полнозвучащимъ финаломъ" ученія Христа о блаженствахъ. На самомъ деле онъ принимаетъ это деление только потому, что и въ этомъ отношении ему хотелось бы провести строгую аналогію между евангельскимъ ученіемъ о блаженствахъ и ветхозавѣтнымъ десятословіемъ. За то есть богословы, --- какъ, напр., Вейст, —которые все ученіе Інсуса Христа о блаженствахъ раздёляють лишь на три заповёди. Богословами Православной Церкви указывается обыкновенно девять заповъдей евангельскихъ блаженствъ.

Что сказать по поводу этого разногласія въ опредѣленіи числа евангельскихъ заповѣдей? Хотя внѣшнее, формальное раздѣленіе ученія Господа нашего Іисуса Христа о блаженствахъ и не представляетъ само по себѣ особенно важнаго значенія; но если уже нужно высказаться о немъ, то несомнѣнно наиболѣе вѣрнымъ слѣдуетъ признать дѣленіе, указываемое богословами Православной Церкви. Въ пользу этого говоритъ, какъ увидимъ ниже, самое содержаніе ученія Христова, указывающее девять отличныхъ другъ отъ друга подвиговъ христіанской жизни, а съ другой стороны для такого дѣленія представляетъ достаточное основаніе даже и внѣшняя форма изло-



<sup>1)</sup> Ср. Meyer, Krit. exeg. Kommentar, 1864, 1te Abth., 1te Hälfte, стр. 138. Подстрочное примъчание; Olshausen, Bibl. Comm. B. 1, стр. 202; Joh. Peter Lange, Das Leben Iesu, 3tee Buch, стр. 64—68.

женія этого ученія,—слово рахарює—блаженны—здісь повторяется самимъ Іисусомъ Христомъ именно девять разъ. Вотъ почему діленію, принятому православными богословами, будемъ слідовать и мы, переходя за симъ къ частному изъясненію каждой заповіди Іисуса Христа о блаженствахъ.

## Первая зановёдь блаженства.

Μαχάριοι οί πτωχοί τῷ πνεύματι δτι αὐτῶν ἐστιν ή βασιλεία τῶν οὐρανῶν, (Ματθ. έ. 3).

"Блаженны нищіе духом»; ибо их есть царство небесное! Значить,—кто хочеть быть наслёдникомъ царствія небеснаго. тоть, по ученію Спасителя, должень быть нищь духом»!

Что, повидимому, можетъ быть яснѣе этого изреченія Спасителя? А между тѣмъ, отрицательная евангельская критика такъ умѣетъ затемнить ясный смыслъ его своими тенденціозными толкованіями, что волей—неволей приходится считаться съ нею.

Дъло вотъ въ чемъ. Если мы сравнимъ текстъ этой заповъди, какъ онъ приведенъ нами изъ Евангелія отъ Матеея, съ текстомъ евангелиста Луки (по греческому чтенію), то мы увидимъ, что въ послъднемъ нѣтъ слова—тф тубфаті—духомъ, а сказано только: рахаріоі оі ттфхоі—блаженны нищіе. На этомъ основаніи нѣкоторые отрицательные евангельскіе критики, какъ, напр., Де Ветте, Штраусъ, Кеймъ, Ренанъ, Фонъдеръ-Альмъ и др. 1), признающіе будто бы нагорную проповъдь подлинною только въ повъствованіи евангелиста Луки, утверждаютъ, что Іисусъ Христосъ имѣлъ здѣсь въ виду нищихъ въ собственномъ смыслѣ, т. е., людей, не имѣющихъ матеріальнаго достатка, и ублажаетъ бѣдныхъ, какъ таковыхъ. за одну ихъ бѣдноту, въ чисто эвіонитскомъ смыслѣ, а богатыхъ осуждаетъ просто потому, что они люди богатые.



<sup>1)</sup> Вотъ какъ именно разсуждають эти критики: «У Лук. 6, 20 это ивсто (т.е. Ме. 5, 3) гласить: «блажении вы, нищіе! ибо ваше есть царство небесное». Стобовательно, здесь разумеются не нищіе духомъ, а нищіе дистоимельные». Сра у Фонъ-деръ-Альма Theolog. Briefe, 3<sup>ter</sup> Band, 2<sup>te</sup> Abth. стр. 444.

Графъ J, H, Toacmoй открыто и печатно заявилъ, что онъ поняль Евангеліе самостоятельно и именно тогда, когда забыль всь-и церковныя, и раціоналистическія толкованія евангельскихъ повъствованій 1); мало того, онъ даже увъряетъ, что у него нътъ ничего общиго съ раціоналистическими теологами, а Штрауса и Ренана прямо осуждаеть, какъ людей, которые взялись "судить объ ученіи Христа, не понимая, въ чемъ оно состоитъ" 2). Но если Ренанз и ему подобные не понимають ученія Інсуса Христа и потому искажають его; если невърны толкованія и церковныхъ богослововъ; то намъ не остается ничего болье, какъ только обратиться къ Толстому, этому единственному мудрецу во всемъ міръ, которому одному будто бы удалось понять то, что, по его заносчивому и хвастливому выраженію, было не понято "милліардами людей" въ теченіе 1800 льтъ 3), т. е. понять смыслъ ученія Інсуса Христа. Какъ же по Толстому, следуетъ понимать учение Христа, выраженное въ Его первой заповъди блаженства? Увы, читатель! Нашъ самородный и хвастливый мудрецъ самостоятелень только на словахь; на деле же оказывается, что онъ, какъ вездъ, такъ и здъсь идетъ только на буксиръ за тъми именно людьми, которыхъ онъ самъ называетъ не понимающими ученія Христа. Толстой, вслідть за Ренаномо 4), утверждаетъ, что вь первой заповёди блаженства Христось разумёль будто-бы только "нищихъ", "бездомныхъ", "не имъющихъ собственности" 5).

<sup>1)</sup> Въ чемъ мон въра? стр. 11.

<sup>2)</sup> Ibid., стр. 39-40, равно какъ и во многихъ другихъ мъстахъ.

<sup>3)</sup> Толстой очень любить и часто употребляеть это выраженіе. См., напр. его сочиненія: Въ чемъ моя въра? Стр. 46—47; предисловіе въ «Новому еванголію» и др.

<sup>4)</sup> Для того, чтобы показать читателямь, что Толстой говорить неправду, будтобы онь ничего, ни у кого не заимствоваль для своего пониманія христіанскаго ученія, мы, при объясненім нагорной проповіди Спасителя, нарочито всегда будень отмічать всі взгляды Толстаго съ опреділеннымъ указаніемь, у кого именно изъ отрицательныхъ евангельскихъ критиковъ они заимствовамы. Тогда будеть исно для каждаго, что Толстому вовсе не удалось понять того, чего другіе люди не понимали въ теченіе 1800 літь, а что ему удалось только прочесть весьма легко, въ духіт романа, написанную книгу Ремана. Штрауса онь не читаль.

<sup>5)</sup> См. гл. IV «Новаго евангелія».

Всякая клевета вообще гнусна и возмутительна. Тяжело слишать, при чтеніи св. Евангелія, какъ современные Христу іудев, не зная, въ чемъ обвинить Его предъ Пилатомъ, наконецъ, прибъгаютъ къ клеветъ самой наглой, будто бы Онъ, Этотъ Божественный пропов'вдникъ духа и любви, пришедшій на землю. чтобы указать людямъ на небо и основать царство Божіе, царство не отъ міра сего, распространяль демократическія соціальныя ученія, практическимъ результатомъ которыхъ было би противление кесарю... Такое же тяжелое чувство, возбуждаеме явною и низкою клеветою, испытывается и при чтеніи книг какого-нибудь Ренана, Фонз-дерз-Альма, или нашего Толстви. Люди, усвоившіе себ'в т'в или другіе взгляды на жизнь, т'в или другія соціальныя убѣжденія, не имфющія ровно ничего общаго съ ученіемъ христіанскимъ, не находя для нихъ тверлой почвы въ области опыта или разсудочныхъ соображеній, рышаются, наконецъ, для оправданія своихъ убъжденій, клеветать на Самого Христа, подобно древнимъ іудеямъ, и утверждають будто бы эти взгляды были высказаны еще Имъ, будто бы Онъ дъйствительно училъ противиться кесарю, вмъшиваясь въ сеціальныя отношенія людей. Такъ поступали нікогда невіжественные раскольники, защищая на почвъ религіи свои польтическія воззрѣнія: Христосъ запретиль бороду брить, Христосъ запретилъ паспорты имъть, Христосъ запретилъ картофель разводить, вишни сажать, Христосъ запретиль фракь восить, галстукъ надъвать, по шоссе ъздить и т. д. Намъ теперь кажутся странными и даже кощунственными эти разсужденія: а между тъмъ логика Толстаго такая же точно... Только такими посторонними мотивами мы можемъ объяснить себь в появленіе разбираемаго взгляда, по которому будто бы въ первой заповёди блаженства Христосъ ублажаеть не имфющих собственности и ихъ однихъ признаетъ достойными царства небеснаго. Кажется, какъ будто бы рѣчь идетъ не объ ученів Христа, а объ ученіи какого-либо коммуниста, въ родъ Съв-Симона!... Не такъ бы следовало поступать дюдямъ благоразумнымъ и здравомыслящимъ! Имъй, какія хочешь, убъжденія и взгляды на соціальное положеніе общества, -- это -- твоя воля! Но зачёмъ ты клевещишь на Христа, не имфющаго въ

этомъ случать ничего общаго съ тобою? Зачты ты снова, подобно римскимъ языческимъ грубымъ солдатамъ, подвергаешь Его оплеванію и заушеніямъ? Что Онъ сділалъ тебі и міру, кромть добра, кромть возвітшенія истины, кромть, наконецъ, того, что самую душу Свою Онъ положилъ за тебя, за этотъ жалкій міръ, за этихъ жалкихъ людей? Ты не признаешь Его Богомъ, это—діло твоей сов'єсти; но преступно оскорблять память даже и честныхъ людей...

Такое тяжелое и безотрадное чувство остается на душѣ при чтеніи пасквиля, который у Толстаго носитъ названіе "Новаго евангелія". Но *Толстой*, впрочемъ, только ученикъ; обратимся къ его учителю.

Выше приведеннымъ взглядомъ на ученіе Христа, открытое міру въ первой запов'єди блаженства, особенно увлекается Ренана, прямо называющій Христа "коммунистическимъ врагомъ богатства", "демократическимъ вожакомъ, всеми силами стремившимся къ устроенію господства нищихъ и не имъющихъ собственности", "анархистомъ, не имъющимъ никакого понятія о гражданскомъ управленіи, который признаетъ такое управленіе величайшимъ зломъ, хочетъ уничтожить богатство и власть" и т. д. Хотя взгляды Ренана среди благоразумныхъ людей даже въ Западной Европъ уже совершенно потеряли свой кредить; темъ не менее у насъ, въ Россіи, они еще повторяются нередко (Толстой часто даже буквально говорить словами Ренана). Это-то обстоятельство и заставляеть насъ вышеуказанный взглядъ отрицательной критики изложить здёсь именно по книгъ Ренана. Въ своей книгъ — "Vie de Iésus" — Ренанъ посвящаетъ этому вопросу даже особую (XI-ю) главу-, Царствіе Божіе, понимаемое въ смыслъ господства нищихъ".

Что же говорить Ренана въ этой главъ своей книги?

"По ученію Христа,—говорить онь,—царствіе Божіе уготовано: во-первыхь, для дѣтей и тѣхь, которые подобны имъ; вовторыхь, для отбросковъ этого міра; жертвъ общественной гордости, которая отстраняеть отъ себя добрыхь, но униженныхъ людей; въ-третьихъ, для еретиковъ и отщепенцевъ, мытарей, самарянъ, язычниковъ тирскихъ и сидонскихъ". Все это правда, при предположеніи у этихъ "отбросковъ міра" нрабствен-

ныхъ свойствъ, безъ которыхъ не возможно войти въ царство Божіе ни мытарямъ, ни самарянамъ, ни язычникамъ. Но Ренань ничего не хочеть знать объ этихъ "нравственныхъ свойствахъ"; на мъсто ихъ онъ ставитъ бъдность, унижение и нищету и въ оправдание своего взгляда ссылается на притчу Спасителя о богатой вечери. "Эта прекрасная притча, говорить онъ, уяснила и оправдала призывъ къ народу. Царство небесное подобно царю, который сдёлалъ брачный пирь для сына своего и послаль рабовь своихъ звать гостей на этоть брачный пиръ; и они не хотвли прійти. Тогда онъ говорить рабамъ своимъ: брачный пиръ готовъ; а гости не были достойны. Поэтому пойдите на распутія и всёхъ, кого найдете, зовите на брачный пиръ, и приводите нишихо и увъчныхъ, в хромыхъ, и слёпыхъ, чтобы наполнить мой домъ. Сказываю же вамъ, что никто изъ тъхъ людей, которые были приглашаеми. не вкуситъ моего ужина".

Прежде чёмъ излагать дальнёйшія разсужденія Ренана, мы считаємъ нужнымъ замётить здёсь, что самая притча Спасителя Ренаномъ передана въ искаженномъ видё: изъ разнихъ мёстъ, разныхъ евангелій онъ взялъ только то, что казалось ему подходящимъ для оправданія его предвзятой мысли, во прошель гробовымъ молчаніемъ то, что совершенно опровергаеть ее. Такъ, по повёствованію евангелиста Матоея, въ этой же самой притчё Спаситель говорилъ далёе: "Царь, вошедше посмотрёть возлежащихъ (призванныхъ съ распутій), увидѣлъ тамъ человёка, одётаго не въ брачную одежду; и говоритъ ему: другъ! какъ ты вошелъ сюда не въ брачной одеждё? Онъ же молчалъ. Тогда сказалъ Царь слугамъ: связавъ ему рукви ноги, возьмите его и бросьте во тьму кромёшную; тамъ будеть плачъ и скрежетъ зубовъ (Ме. ХХІІ, 11—13).

Изъяснение этой пророчественной притчи, указываемое Православною Церковію, очень просто и естественно. Предсказаніе Спасителя исполнилось,—и мы имѣемъ возможность передать его смыслъ въ формѣ прошедшаго времени. Богъ (въ притчѣ—Царь) чрезъ Сына основалъ церковь или царство; евреи, чада Авраама (въ притчѣ—званные гости), въ течене многихъ вѣковъ подготовляемые Божественнымъ откровеніемъ

къ принятію Мессіи, первые имѣли право войти въ Его царство; но они не вняли зову Спасителя и не захотѣли войти въ него; тогда Онъ посылаетъ проповѣдниковъ евангелія къ язычникамъ, не имѣвшимъ Божественнаго откровенія (по притчѣ—жившимъ на распутіяхъ) и, такимъ образомъ, Царствіе Божіе наполняется не "избраннымъ" народомъ, а язычниками, взятыми съ распутій, которые были призираемы іудеями, но среди христіанъ изъ язычниковъ также не всѣ оказываются достойными царствія небеснаго: не имѣющіе надлежащихъ нравственныхъ качествъ и вѣры (по притчѣ—брачной одежды) изгоняются изъ него. Вотъ самое естественное и самое ясное толкованіе.

Теперь посмотримъ, къ какому странному представленію о царствіи Божіемъ мы прійдемъ, если послъдуемъ за Ренаномъ и подъ достойными царствія Божія будемъ разумьть не нищих духом, а нишихъ въ собственномъ смысль, т. е., людей не имъющихъ матеріальнаго достатка. Нужно замътить, что, отвергнувъ толкованіе Церкви, Ренана, очевидно, сталъ въ затрудненіе, что разум'єть подъ брачною одеждою; а такъ какъ рѣчь объ этомъ идетъ во второй половинѣ притчи, то онъ и счель за лучшее совершенно умолчать о ней. Но мы будемъ продолжать толкованіе въ его дух'в всей притчи. Такъ какъ въ первой половинъ притчи подъ призванными съ распутій нищими Ренана разумбеть нишихъ въ собственномъ смыслъ, то естественно,-и во второй половинъ подъ брачною одеждою, съ его точки зрвнія. нужно разумьть брачную одежду въ собственномъ смыслъ. Что же выходить? — Полнъйшая нелъпость! За исключеніемъ только одного человіка, всі явившіеся съ распутій на царскій пиръ имели брачную одежду. Значить, это не были нищіе въ собственномъ смыслів. Иміть одежду, въ которой было бы прилично явиться на роскошный пиръ восточнаго царя, нищіе въ собственномъ смыслѣ не въ состоянін; это доступно только людямъ богатымъ. Следовательно, съ точки зрѣнія Ренана, вопреки его толкованію первой половины этой притчи, нужно было бы здёсь предполагать, что всв явившіеся на царскій пиръ въ брачной одеждв въ матеріальномъ отношеніи были дюди богатые, среди нихъ быль бы

только одинь действительно нищій, это-человекь, не имевшій брачной одежды. И что-же? Его не только повельно было удалить изъ-за стола, но и бросить связаннаго во тьму кромѣшнюю. Такимъ образомъ, продолжая понимать, съ точки зрънія Ренана, вторую половину притчи Спасителя о богатой вечери, о которой евангельскій критикь счель за лучшее умогчать, мы прійдемь къ самому странному заключенію, будто бы. по ученію Христа, царствіе Божіе уготовано только для однихъ богачей и именно-за то, что они богачи, а для бъднаковъ не только въ немъ нътъ мъста, но имъ предстоить еще понести тяжкое наказаніе именно за то, что они-бъдны. Ренана правъ, говоря, что въ этой притчъ Спаситель ясно указалъ намъ на то, кто удостоится войти въ царство Божіе. Но этимъ самымъ, съ другой стороны, Ренанг далъ въ руки своихъ противниковъ и наилучшее оружіе противъ него самого. Эта именно притча лучше всего уясняеть намъ, что подъ нищими, которыхъ Христосъ называетъ блаженными и которымъ Онъ объщаетъ царствіе небесное, нужно разумьть только нищил духомя, а не нищихъ вообще, какъ таковыхъ, безъ всякаю отношенія къ ихъ въръ и нравственнымъ качествамъ.

Темъ не мене Ренант продолжаетъ идти своимъ путемъ. Онъ дълзеть выводъ не тотъ, который дъйствительно самъ собою вытекаеть изъ ученія Христа, содержащагося въ притчь о богатой вечеръ, а тотъ, который ему желателенъ и который мирится съ его общими школьно-философскими воззрѣніями. "Такимъ образомъ, -- говоритъ онъ, дълая выводъ изъ своего страннаго изложенія вышеупомянутой притчи, - лученіе Іисуст было чистыма эвіонизмома, т. е., ученіемь о томь, что будуть спасены только одни нищіе, что прійдеть царство нищих. Горе вамъ, богатые, ибо вы уже получили свое утвиненіе, говорилъ Онъ. Горе вамъ, пресыщенные, ибо вы будете голодать. Горе вамъ, смѣющіеся нынѣ, ибо ви будете плакать и рыдать. Далье, Онъ говориль, -- продолжаеть Ренань: Когда ты дылаешь объдъ или ужинъ, то не зови ни друзей твоихъ, ни братьевь твоихъ, ни родственниковъ твоихъ, ни богатыхъ сосъдей, чтобы и они когда либо не позвали тебъ и не получилъ ты воздаянія. Но когда ты дізлаешь пирь; зови нищихъ, увічныхъ,

хромыхъ, слёпыхъ: и блаженъ будешь, ибо они не могутъ воздать тебъ, а воздастся тебъ въ воскресеніе праведныхъ (Лук. XIV, 12—14). Быть можетъ, продолжаетъ Ренанъ, въ подобномъ смыслъ Онъ повторялъ часто: будьте добрыми управителями, т. е., употребляйте свои деньги для царствія Божія, раздавая свое имущество нищимъ, согласно древней пословицъ: "благотворящій бъдному даетъ взаймы Господу".

Выше приведенныя наставленія Спасителя, сохраненныя евангелистомъ Лукою, Ренанъ считаетъ мъстами, самымъ неопровержимымъ образомъ подтверждающими будтобы его положеніе, что, по ученію Христа, не нищіе духомъ, а нищіе въ собственномъ смыслів иміноть неотъемлемое право за одну свою нищету войти въ царствіе Божіе. Но ничего подобнаго въ указанныхъ наставленіяхъ не заключается. Христосъ говорить въ нихъ только о томъ, какимъ характеромъ должна отличаться христіанская благотворительность. Дівлай добрыя дёла людямъ, не ожидая за нихъ награды отъ людей, а отъ Бога; если же ты получишь награду за свои добрыя дъла отъ людей, потеряещь ее у Бога. Благотворительность твоя должна быть чужда всякаго своекорыстія: не роднымъ, не друзьямъ по однимъ связямъ своимъ съ ними нужно помогать, а темъ, которые действительно нуждаются въ нашей помощи, хотя бы они были совершенно чужіе для насъ, даже враги наши. Воть о чемъ говорить Спаситель въ приведенныхъ Ренаномо наставленіяхъ. Конечно, Ренано не зам'вчаетъ того, какою странною логикою отличаются его сужденія. Желая доказать, что Христось, будто бы объщаль царствіе небесное только нищимъ матеріально, т. е., лицамъ, не имѣющимъ никакой собственности, онъ приводитъ изречение Христа: "когда дълаешь объдъ или ужинъ, не зови друзей твоихъ, ни братьевъ твоихъ, ни родственниковъ твоихъ". Какъ будто-бы понятія "другъ", "братъ", "родственникъ" тожественны съ понятіемъ "богачъ"? Какъ будто-бы всъ друзья наши, всъ наши родственники только и обладають несметными богатствами? Наконецъ. въ указанныхъ наставленіяхъ Христосъ вовсе не говорить о царствін Божіємъ или о томъ, кто войдеть въ него. Для каждаго ясно, что смысль этихъ наставленій Христа можеть

быть только тоть, на который мы указали выше, именно,—
что, давая эти наставленія, Христось научаль нась от дылах 
благотворительности руководствоваться не узами родства иле 
дружбы, а исключительно христіанскою, т. е., безкорыстною 
любовію къ страждущему человічеству, кто бы ни быль тоть 
несчастный, который нуждается въ нашей помощи. "И сосідей богатых не зови", говорить Спаситель;—почему?—только 
потому, "чтобы и они тебя когда не позвали и не получиль 
ты возданія", т. е., милосердіе твое должно быть соединено сь 
безкорыстіемъ. "Зови нищихъ",—ночему?—"ибо они не могуть 
воздать тебі, а воздастся тебі въ воскресеніе праведныхъ",—
мысль, очевидно, та же самая и совершенно ясная.

Съ точки зрѣнія Ренана и ему подобныхъ, странною представляется даже и та сама по себъ несомнънная истина, что деньги свои христіане должны употреблять для царствія Божіз. удъляя изъ своего имущества бъднымъ. Если бы виъстъ съ Ренаномо допустить, что, по ученію Христа, нищіе, потому только, что они нищіе, им'єють право на вступленіе въ царствіе небесное, то нужно было бы допустить и то, будто-би. по ученію Христа, царствіе Божіе пріобратается не исключьтельно добрыми дёлами, а даже и злыми, которыя дёлають людей нищими. Если царствіе Божіе открыто только для нищихъ не духомъ, а въ собственномъ смыслъ, то очевидно, богатый не можеть войти въ царствіе Божіе уже потому, что онъ богатъ, а не нищъ; чтобы войти въ царствіе Божіе. онъ очевидно, долженъ стать для этого нищимъ, ничего не имъющимъ, долженъ раздать свое имущество бъднымъ, нищимъ. Такимъ образомъ выходить, что богачъ, ставшій б'єднымъ, получаетъ право на вступленіе въ царствіе Божіе, но за то онъ закрыль въ него доступъ тому нищему, который пересталь быть нищимъ, получивъ имущество богатаго. Ясно, что царствіе Божіе достигается, по Ренану, даже и чрезъ злыя дыя (въ отношеніи къ ближнимъ). Вообще нужно сказать, что Ренанъ понимаетъ ученіе Христа какъ разъ наоборотъ: Христосъ заповедаль богатымь делиться своимь имуществомь съ нищим, чтобы не было бъдныхъ (срв. Дъян. II, 45. IV, 34), а Ренана, какъ мы видъли, утвер даеть, будто бы ученіе Христа слъдуетъ понимать наоборотъ: люди должны раздавать свое имущество нищимъ, чтобы не было богатыхъ. Вотъ къ какому нельному заключению можно прийти, если допустить, что Христосъ смотрълъ на богатство, какъ на зло само по себъ, а бъдность, какъ таковую, признавалъ добродътелью, дающею право на вступление въ царствие небесное.

Мы изложили все, что отрицательная евангельская критика, въ лицъ своего выдающагося представителя Ренана, при помощи его бойкаго пера, могла высказать въ доказательство того ложнаго положенія, будто бы Христось въ первой заповъди блаженства объщаетъ царство небесное не нищимъ духомъ, какъ передаетъ евангелистъ Матеей, а нищимъ въ матеріальномъ отношеніи, какъ свидътельствуетъ объ этомъ (будтобы) Лука въ своемъ Евангелін. Провести такое пониманіе евангельскаго ученія отрицательной критикв, какъ мы сказали и выше, нужно было только для того, чтобы потомъ явилась для нея возможность-въ виду совершенно постороннихъ цѣлей-представить Іисуса Христа (употребляемъ дале слова Ренана) \_\_\_\_\_ демократическимъ врагомъ богатыхъ", "анархистомъ", "революціонеромъ перваго ранга" и т. д. 1). И дъйствительно, вследъ за вышеприведеннымъ разсуждениемъ о нищихъ, о прямыхъ наследникахъ дарствія небеснаго, Ренанг продолжаетъ: "Какъ всв великіе люди, Іисусъ любилъ народъ и чувствовалъ себя хорошо среди него. По Его мысли, Евангеліе предназначено для нищихъ, имъ Онъ несетъ радостную въсть

<sup>1)</sup> Изъ русскихъ писателей такой взглядь нередко высказываль Бълшискій. «Если бы теперь появился Христосъ, —проповедываль онъ въ своемъ литературномъ кружке, —то Онъ бы вменно примкнуль къ соціалистамъ и пошель за нимв». «А эти двигатели человечества, къ которымъ предназначалось примкнуть Христу, —говоритъ Достоевскій (Дневникъ писателя за 1873 г. и въ Полномъ собраніи сочиненій Достоевскаго, т. 5, 1886 г., стр. 151), были тогда все французы: прежде всёхъ Жоржез-Зандв, теперь совершенно забытый Кабетв, Пьерв Леру и Прудоня, тогда еще только начинавшій свою деятельность». Что этотъ взглядь не ограничнася кружкомъ Бълшискаго, но перешель и къ толиф, сталь достояніемъ улицы, объ этомъ свидетельствуеть тотъ же Достоевский, — по словамъ котораго вотъ какъ разсуждали о Христе тринадцатилетніе гимназисты: «Это была вполнё гуманная личность, и живи онъ въ наше время, Онъ бы прямо примкнуль къ революціомерамъ и, можеть быть, играль-бы ведную роль»..., (Полн. собр. соч. Достоевскаго, Спб. 1885 г., т. 6, стр. 372).

спасенія. Всѣ презираемые правовѣрнымъ іудействомъ были Его избранниками. Любовь къ народу, состраданіе къ его слабостямъ, чувство демократическаго вожака, ощущающаго въ себѣ духъ толпы и сознающаго себя ея естественнымъ истолкователемъ, прорываются въ Его дѣйствіяхъ и рѣчахъ каждую минуту".

Чтобы намъ возможно было еще яснее увидеть всю ложь разсужденій отрицательной критики по разсматриваемому вопросу, намъ необходимо съ точностію выяснить себ'в истинное ученіе Господа нашего Інсуса Христа о нищеть и богатствъ въ собственномъ смыслъ. Отрицательная евангельская критика, какъ мы видъли уже, называетъ ученіе Христа объ этомъ предметь "чистыма эвіонизмома". Но въ чемъ состояю ученіе эвіонитовъ? По ученію эвіонитовъ, сатана въ физическом смысль" представляется царемь и владывою этого міра: на обладание земными благами, кромъ того, что необходимо для удовлетворенія неизб'єжной нужд'є, эвіониты смотр'єли по этому какъ на нѣчто злое само по себѣ или сатанинское; кто пріобрѣтаетъ богатства, тотъ, по ученію эвіонитовъ, уже этимъ самымъ вступаетъ въ ту область, которая предоставлена только слугамъ сатаны. Но если обладание богатствомъ само по себъ есть нъчто гръховное, влекущее человъка въ погибель. то, очевидно, эвіонитамъ ничего не оставалось, какъ прійти в къ противоположному заключенію, именно,---что нищета сама по себъ, уже какъ нищета, есть нъчто добродътельное, слуга, дающая право на участіе въ царствін Божіемъ. Основанія, указанныя Ренаномо для того, чтобы такой эвіонитскій взглядъ на богатство и нищету приписать ученію Спасителя, какъ мы видъли, оказываются пустыми и не заслуживающими серьезнаго вниманія. Поэтому, другіе отрицательные критики, следуя Штраусу, стали искать опоры для своего мивнія главнымъ образомъ въ притчв Іисуса Христа о богатомъ и Лазаръ. По смерти своей Лазарь блаженствуеть, говорять они, потому, что на земль онь быль нищимь. богать же испытываетъ страшныя муки ада за то только, что на землъ онъ обладаль богатствами. "Чадо!" говорить Авраамъ богатому. "Вспомни, что ты получиль уже доброе твое въ жини твоей, а Лазарь—злое: нынъ же онъ здъсь утъщается, а ты страдаешь". Ясно, заключаетъ Штрауст и его последователи, что на богатство Інсусъ смотрель какъ на зло само по себъ, а на нищету, какъ на добродътель и заслугу, дарующія человъку полное и неотъемлемое право на вступление въ папствіе Божіе 1). Но безпристрастный читатель не можеть не увидёть, что для такого заключенія указанная притча не даеть никакого основанія. По этой притчів Спасителя, богачь страдаетъ не за то, что онъ былъ богатъ, а за то, что онъ жилъ роскошно, каждый день блистательно ширшествоваль, жиль только для себя, не оказываль никакого состраданія и человъколюбія къ нуждающемуся ближнему, быль равнодушень къ вопіющему людскому горю, не далъ куска хліба нищему Лазарю, который, весь покрытый струпьями, лежаль у вороть его и желалъ напитаться хотя крошками, падавшими со стола богача; не велёль своимь слугамь отогнать собакь оть несчастнаго страдальца, быль человінь безсердечный, грубый эгоисть, чуждый любви, не употреблявшій своихъ богатствъ ни на какое доброе дело. И Лазарь блаженствуеть по смерти своей не потому только, что онъ быль нищимъ и несчастнымъ на землъ, а потому, что онъ безропотно, съ полною преданностію волѣ Божіей, съ терпъніемъ и смиреніемъ несъ свой крестъ, -- онъ не проявиль ни зависти къ пиршествовавшему роскошно богачу, хотя умираль отъ голода, ни досады на безчеловечное отноніе къ нему людей. Вотъ истинный смыслъ притчи Спасителя о богатомъ и Лазаръ. Ясно, что эта притча также не даетъ намъ никакого права приписывать ученію Господа нашего Інсуса Христа характеръ грубаго и безсмысленнаго эвіонитства.

Вся евангельская исторія свид'ятельствуєть намь, что Іисусь Христось никогда не смотр'яль на богатство, какъ на зло само по себ'є, а на обладаніе имъ, какъ на н'єчто гр'єховное, и никогда не училь, что богатые люди лишены всякой возможности войти въ царствіе небесное только потому, что они богаты. Іосифъ Аримаевйскій быль "челов'єкъ богатый" (Ме.



<sup>1)</sup> Очень подробно изложень этоть взглядь у Фонк-дерк-Альма. Theologische Briefe 3ter Band, 2te Abth. стр. 442-446.

XXVII, 57); но его богатство не помѣшало ему быть ученикомъ и даже другомъ Христовымъ (Іоан. XIX, 38; Ме. XXVII, 57); другой тайный ученикъ Христа—Никодимъ также былъ богатъ, ибо для погребенія своего Учителя онъ принесъ, по свидѣтельству евангелиста (Іоан. XIX, 39), составъ изъ смирны и алоя, литръ около ста,—что могъ сдѣлать только человѣкъ, обладавшій достаточными матеріальными средствами. За Іисусомъ Христомъ слѣдовали богатыя женщины, и ихъ богатство не только не воспрепятствовало имъ въ дѣлѣ спасенія, но онѣ удостоились еще служить Самому Господу имѣніемъ своимъ (Лук. VIII, 2. 3). Богатство не помѣшало достигнуть своего спасенія и начальнику мытарей Закхею, при чемъ онъ даже и не сталъ нищимъ, а только обѣщалъ Господу употребить полювину своего состоянія на дѣла благотворительности и отдать вчетверо тому, кого онъ чѣмъ-либо обидѣлъ 1).

Съ другой стороны и на нищету Господь никогда не смотрель, какъ на нёчто добродётельное само по себё, или какъ на заслугу для царствія Божія. Притча о блудномъ сынё представляеть одно изъ доказательствъ сказаннаго. Отецъ простираеть свои объятія и устраиваетъ пиръ для своего блуднаго сына не тогда, когда его сынъ расточилъ имёніе свое, живя распутно, т. е., не тогда, когда онъ сталь нищимъ, и, проживъ все, находился въ крайней нуждё, умираль отъ голода и радъбыль наполнить чрево свое рожками, которые ёли свиньи. а тогда, когда эта нищета заставила несчастнаго юношу обратиться къ искреннему раскаянію и онъ, пришедши въ себя, сказаль: "сколько наемниковъ у отца моего избыточествують хлёбомъ, а я умираю отъ голода! Встану пойду къ отцу моему, и скажу ему: отче! я согрёшиль противь неба и предъ тобою.



<sup>1)</sup> Этимъ объщаніемъ Закхей высказаль не отреченіе свое отъ обладавія женний благами (богатствомъ), а свою ръшниость раскаяться, оставить прежино гръховную жизнь и начать новую, согласную съ требованіями ветхозавѣтнаго закона; а ветхозавѣтный законъ гласитъ: «если кто украдетъ вола или овцу и жеколетъ, или продастъ, то пять воловъ заплатитъ за вола, и четмре овцы за омученскъ, или продастъ, то пять воловъ заплатитъ за вола, и четмре овцы за омученскъ, или продастъ, то пять воловъ заплатитъ за вола, и четмре овцы за омученскъ, или продастъ, то пять воловъ заплатитъ за вола, и четмре овцы за омученству и праветь объть ноступить согласно съ требованіечъ ветхозавѣтнаго закона, безъ исполненія котораго ему нельзя было начать новой лучшей жизни въ правственномъ отношевів.

и уже недостоинъ называться сыномъ твоимъ; прими меня въ число наемниковъ твоихъ". И онъ былъ принятъ какъ сынъ въ домъ богатаго отца.

Не богатство само по себъ а пристрастіе къ богатству со стороны человъка затрудняеть путь въ царствіе небесное. Воть почему, указывая Своимъ ученикамъ на одного богатаго юноношу, исполнявшаго всё заповёди, но имёвшаго слёное пристрастіе въ богатству, подавить которое онъ быль уже не въ силахъ, Христосъ и сказалъ со всёмъ глубокимъ прискорбіемъ своего любящаго сердца: "какъ трудно имфющимъ богатство войти въ царствіе Божіе (Лук. XVIII, 24)! Почему же богатому именно трудно войти въ царствіе Божіе?-Каждый человъкъ, ослепленный страстію корыстолюбія или любостяжанія, самъ себя удаляеть отъ Бога, дълая для себя идоломъ свое богатство и ему одному покланяясь. Всякая другая страсть также влечеть человъка ко гръху, а слъдовательно и удаляеть его отъ царствія Божія; но страсть корыстолюбія, овладъвая человъкомъ, сразу омрачаетъ гръхами всю духовную жизнь его и прививаеть къ нему вмёстё съ собою еще многія другія страсти: богачу крайне трудно не стать гордымъ, тщеславнымъ и заносчивымъ, когда все предъ нимъ преклоняется, унижается и ползаетъ; самолюбіе, эгоизмъ, надменность, честолюбіе, лихоимство, ростовщичество, гордость, тщеславіе, скупостьпочти неразрывны съ страстію корыстолюбія, съ слівпою привязанностію къ богатству и пріобретенію. Богатому трудно войти въ царствіе Божіе, потому что царствіе небесное уготовано только для нищихъ духомъ, а нищета духовная почти невозможна для гордаго и надменнаго богача. Въ слепомъ пристрастів къ богатству люди всегда почти забывають и Самого Бога, не думають или, по крайней мере, не хотять и боятся думать о загробной жизни, любовь къ пріобретенію всецело овладъваетъ ихъ сердцемъ и изгоняетъ изъ него любовь къ ближнему. Кром' ненасытнаго стремленія къ богатству, для человъка, ослъпленнаго страстію корыстолюбія, не существуеть никакихъ возвышенныхъ идеаловъ, никакихъ благородныхъ стремленій---ни редигіозныхъ, ни нравственныхъ, ни научныхъ, ни эстетическихъ... Типъ такого богача, для котораго трудно войти въ царствіе Божіе, Господь указаль намъ въ одной изъ своихъ притчъ. Вотъ эта притча. "У одного богатаго человъка быль хорошій урожай въ поль, и онъ разсуждаль самъ съ собою: что мит дёлать? некуда мит собрать плодовъ своихъ. И сказаль: вотъ, что сдёлаю: сломаю житницы мои, и построю большія, и соберу туда весь хлібов мой и все добро мое. И скажу душт моей: душа! много добра лежитъ у тебя на многіе годы: покойся, тыв, пей, веселись. Но Богъ сказаль ему: безумный! въ сію ночь душу твою возьмуть у тебя; кому же достанется то, что ты заготовиль? "Такъ, заключаетъ Господъ Свою притчу, бываетъ съ тёмъ, кто собираетъ сокровища для себя, а не въ Бога богатьеть!" (Лук. ХІІ, 16—21).

Разорю житницы моя и большія созижду, говорить этоть евантельскій богачь. "А когда и ихъ наполнишь хлібомъ, спрашиваетъ Василій Великій въ своемъ первомъ словъ на корыстолюбцевъ, -- что еще замыслищь? Ужели опять разоришь и созиждешь?"-Да, опять разорить и созиждеть еще большія, — ответимъ мы за евангельскаго богача великому Святителю. Для страсти корыстолюбія и любостяжанія преділовь нътъ, оно гонитъ человъка съ самою неимовърною силою до его полнаго нравственнаго паденія, изъ котораго возвратъ почти невозможенъ. Но бывають ли такіе богачи въ действительности? Бывають, и не редко. Появленіе такихъ богачей въ дъйствительной жизни подало поводъ великимъ поэтамъ представить истинно художественные типы богача-корыстолюбца ("Скупой Рыцарь", "Плюшкинъ"), противъ върности которыхъ никто никогда не возражалъ. Такой человъкъ, по изображенію поэтовъ, имъя несмътныя богатства, самъ живеть въ крайней нищеть, не помогаеть бъдняку, даже своему родному, доводить до полной негодности свое громадное состояніе и, осл'виленный страстію стяжанія, доходить до такого правственнаго униженія, что постыдно воруеть у нищей поселянки самую пустую и ему совсёмъ ненужную вещь. Эти типы корыстолюбцевъ-богачей въ развитіи страсти корыстолюбія еще омерытельнъе богачей евангельскихъ. Они уже не пиршествують никогда, не одъваются въ порфиру и виссонъ, а ходять оборванцами въ старыхъ лохмотьяхъ, выброшенныхъ бедняками за

негодностію, не живуть роскошно и самой душт своей никогда не ръшатся сказать: "покойся, тыв, пей, веселись", они настолько пристрастились къ своему богатству, что не только не помогаютъ другимъ нуждающимся людямъ, но они еще болъе скупы къ себъ самимъ, въ этомъ отношении они бъднъе самаго жалкаго бъдняка, богатство для нихъ есть уже не средство къ жизни, а цёль ея, святыня самая неприкосновенная, предъ которою они только преклоняются и благоговъютъ; выше этого сокровища, этой святыни, для нихъ уже ничего не существуетъ на свътъ, ни днемъ, ни ночью эти несчастные и жалкіе люди не знають покоя изъ опасенія какъ-либо разстаться съ своимъ сокровищемъ. Для такихъ людей нравственное улучшеніе однѣми естественными силами невозможно; ихъ сердце и душа настолько привязаны къ земному, что они не въ силахъ оторваться отъ него даже и для самаго неба. О такихъ-то именно богачахъ и сказалъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ: "удобнъе верблюду пройти сквозь игольныя уши, нежели богатому войти въ царствіе небесное". Когда же слышавшіе это спросили: кто же можеть спастись? Онь отвічаль: "невозможное человъкамъ возможно Богу" (Лук. XVIII, 25-27). Во-истину, такихъ людей можетъ спасти только одна всесильная благодать Божія! Къ такимъ-то богачамъ относится и обличение Спасителя, опущенное у Матеея, но сохраненное у Луки: "Горе вамъ, богатые! ибо вы уже получили свое утъщеніе. Горе вамъ, пресыщенные нынъ! ибо взалчете".

До сихъ поръ мы говорили, конечно, только о чрезвычайныхъ случаяхъ безумнаго ослъпленія страстію корыстолюбія. Къ счастію, не всъ люди доходять до такого паденія, хотя среди евреевъ даже и во времена земной жизни Спасителя эти случаи встръчались чаще, чъмъ у другихъ народовъ. Тъмъ не менъе справедливость требуетъ сказать, что даже и простое обладаніе богатствами, безъ ослъпленія страстію корыстолюбія, не заключая само въ себъ ничего гръховнаго, неръдко ставитъ человъку затрудненія на пути къ царствію Божію: отымаетъ у него время и силы, осложняетъ его жизнь житейскими заботами и отвлекаетъ его умъ и сердце отъ неуклоннаго стремленія ко спасенію. Вотъ почему Своимъ послъдователямъ, же-

лающимъ достиженія полнаго совершенства Господь указываеть на совершенную нестяжательность, какъ на самое надежное и дъйствительное средство. Юношъ, которому казалось, что онъ съ дътства выполнялъ всъ заповъди, запрещающія причинять вредъ ближнему, но который въ действительности не выполняль никогда заповёди, повелёвающей приносить пользу другимъ, помогать нуждающимся, и не выполняль именно вслъдствіе своего рабскаго пристрастія къ своему богатству, Госполь сказаль: "если хочешь быть совершеннымь, пойди, продай имъніе твое, и раздай нищимъ; и будешь имъть сокровище на небесахъ; и приходи, и следуй за Мною". Въ другой разъ, представивъ въ притчъ о богатой вечеръ образецъ того, какъ различныя житейскія заботы препятствують человіку войти вы царствіе небесное (Лук. XIV, 16-20), Інсусъ Христосъ, обращаясь къ ученикамо Своимо, сказаль: "Такъ всякій изъ васъ. кто не отръшится отъ всего, что имъетъ, не можетъ быть Моимъ ученикомъ". Вотъ почему и Своимв апостоламв, которые ръшились всецьло посвятить себя на служение царствию Божию. апостоламъ, этому, по-истинъ, малому стаду. Госполь говоритъ: "Продавайте имънія ваши, и давайте милостыню. Приготовляйте себ' влагалища не ветшающія, сокровище неоскудъвающее на небесахъ, куда воръ не приближается, и гат моль не събдаетъ. Ибо, гдъ сокровище ваше, тамъ и сердце ваше будеть". Но уже одно то, что Христось даеть эти наставленія только "малому стаду" — апостоламъ или отдёльному лицу богатому юношъ, прилъпившемуся всъмъ сердцемъ къ своему богатству, а не всемъ Своимъ последователямъ вообще, уже одно то, что это наставленіе выражено въ условной формъ-"если хочешь быть совершенныма", -- даетъ понять каждому, что это не прямое повельніе, не заповыдь обязательная для всых, а лишь указаніе желающимъ, на самый надежный, действительный и легчайшій путь къ достиженію царствія небеснаго. Какъ видно изъ собственныхъ словъ Спасителя, это наставленіе дано тімь, которые желають сердце свое прилішить къ сокровищу небесному, но встречають къ этому препятствія въ своемъ обладаніи земными благами. Но какъ возможно выпознить наставленіе Христа объ уничтоженіи соблазняющаго насъ

глаза или руки, не вырывая ихъ изъ тѣла, а противясь соблазну силою воли, такъ возможно выполнить и это наставленіе Христа о нестяжательности даже и при обладаніи земными благами, не прилѣпляясь къ нимъ своимъ сердцемъ. Впрочемъ, отшельничество и монашество въ Православной Церкви, имѣющія своимъ непремѣннымъ условіемъ обѣтъ нестяжательности, показываютъ намъ, что это евангельское наставленіе не остается тщетнымъ и въ буквальномъ смыслѣ.

Что Христосъ не указываль на богатство какъ на зло само въ себъ, и не училъ, что богатые не войдутъ въ царствіе Божіе, потому только, что они имфють богатое состояніе, это доказывается уже тъмъ, что на благоразумное пользование богатствомъ Онъ указываетъ даже прямо, какъ на одно изъ средствъ къ достиженію царствія небеснаго. Это указаніе заключается именно въ притчъ о невърномъ управителъ или неправедномъ приставникъ. "Одинъ человъкъ былъ богатъ, — говоритъ Господь, и имълъ управителя, на котораго донесено было ему, что онъ расточаетъ имъніе его. И, призвавъ его, сказалъему: что это я слышу о тебь? дай отчеть въ управлени твоемъ; ибо ты не можешь болье управлять. Тогда управитель сказаль самъ въ себъ: что мнъ дълать? господинъ мой отнимаетъ у меня управленіе домомъ: копать не могу, просить стыжусь. Знаю, что сделать, чтобы приняли меня въ домы свои, когда отставленъ буду отъ управленія домомъ. И, призвавъ должниковъ господина своего, каждаго порознь, сказаль первому: сколько ты долженъ господину моему? Онъ сказалъ: сто мъръ масла. И сказалъ ему: возьми твою росписку, и садись скоръе, напиши: пятьдесять. Потомъ другому сказаль: а ты сколько долженъ? Онъ отвъчалъ: сто мъръ ищеницы. И сказалъ ему: возьми твою росписку, и напиши: восемьдесять. И похвалиль Господинъ управителя невърнаго, что догадливо поступилъ; ибо сыны въка сего догадливъе сыновъ свъта въ своемъ родъ. И Я говорю вамъ пріобрътайте себъ друзей богатством неправеднымь, чтобы они, когда обнищаете, приняли васъ въ въчныя обители (Лук. XVI, 1-9).

Эта прекрасная притча, дышущая въ каждомъ выраженіи самою глубокою жизненною правдою и даже картинностію,

всегда останавливаеть на себъ особенное внимание лиць, посвятившихъ себя серьезному изученію нашихъ евангельскихъ повъствованій. Къ сожальнію, на первый разь она слишкомь трудною кажется обыкновенно для пониманія и возбуждаеть многіе вопросы, заслуживающіе серьезнаго обсужденія. Запално-европейскіе ученые экзегеты и комментаторы-особенно протестантскіе---не только не оказывають въ этомъ случав никакой помощи, а напротивъ-лишь окончательно сбивають съ толку своихъ читателей и запутываютъ ихъ въ своихъ противорвчіяхь и разногласіяхь. Чему же научаеть нась Госпов этою притчею? - "Пріобретайте себе друзей богатством непраσεθημικό (ποιήσατε έαυτοῖς φίλους έχ τοῦ μαμωνά τῆς ἀδικίας. по славянски: отъ мамоны неправды), чтобы они, когда обнешаете, приняли васъ въ въчныя обители". Не значитъ ли этоблаготворить чужимъ достояніемъ? Но неужели не гръхъ и непредосудительно одной рукой воровать, другой-давать инлостыню? Еще болье: неужели неправеднымь, награбленнымь или наворованнымъ богатствомъ можно пріобрёсти для себя блаженство въ въчности, въчныя обители? "И похвалилъ Господинь невърнаго управителя". За что же въ такомъ случат мы порицаемъ іезунтовъ, проповъдующихъ, что если пъл хороша, то хороши и всв средства, которыми она достигается? А такт, къ сожальнію, эту притчу понимають многіе; по крайней мірь, такъ понимали ее многіе, по свидьтельству покойнаго Филарета, бывшаго митрополита московскаго, въ его время; такое же понимание высказывали в во времена Златоустию. И оба святителя увидели себя вынужденными осудить такое пониманіе. Воть что читаемъ мы у Златоустаю 1): "Внимайте вы, которые убійствами думаєте благотворить ближнимъ, и принимаете на себя цену душъ человъческихъ. Это милостыни іудейскія, или лучше сказатьсатанинскія! Есть, подлинно есть и нынь пижіе, которые, ограбивъ весьма многихъ, считаютъ себя совершенно правыми, если бросять нищимъ десять или сто златницъ... Не хочетъ Христосъ питаться плодами любостяжанія, не пріемлеть сей пищь.



<sup>1)</sup> Бес. на Мате. ч. III. М. 1846, стр. 464-465.

"Зачемъ ты оскорбляеть Владыку, принося ему нечистое? Лучше презрѣть томимаго гладомъ, нежели кормить такою пищею. То дело немилостиваго, а сіе и немилостиваго и обидчика. Лучше ничего не давать, нежели давать чужое. Скажи, мить, еслибь ты увидьль одного нагаго, а другаго-вь одеждь, и, раздъвши последняго, одель перваго, то не правда ли, что ты поступиль бы неправо? Если же ты, отдавая и все взятое у другаго, обижаешь только, а не милуешь: то тогда, когда только малейшую часть изъ похищеннаго даешь, и называешь это милостынею, какого недостоинъ ты наказанія? Если приносившіе (въ жертву) хромое животное подвергались суду; то ты, который делаешь хуже, какого можешь ожидать прощенія? Въ Ветхомъ Завътъ хищникъ, возвращавшій самому владъльцу похищенное, все еще неправъ былъ, и даже тогда, какъ вчетверо уплачивалъ противъ похищеннаго, едва смывалъ вину свою. Подумай же, какой огонь собираеть на свою голову тотъ, кто не только похищаеть, но дълаеть еще насиліе, между тъмъ не возвращаеть ограбленному, а вмёсто его другому отдаеть, и не только вчетверо, но и половины не возвращаетъ, живя притомъ не въ Ветхомъ, а въ Новомъ Завѣтѣ?"

Но если вышеуказанное понимание притчи Спасителя не только отвергнуто, но и осуждено христіанскою церковію; то какъ же, спрашивается, следуетъ понимать ее? Прекрасный ответъ на этотъ вопросъ даетъ въ Бозв почивающій, митрополитъ Филарет въ своей бесъдъ о милосердіи къ бъднымъ. Желающіе могутъ найти въ этой бесъдъ объяснение притчи Спасителя о неправедномъ управителъ во всъхъ подробностяхъ; но мы приведемъ изъ нея здёсь только самое существенное, разъясняющее непосредственный и прямой смыслъ этой притчи. "Истинное значеніе притчи, говорить святитель, определяется следующими чертами. Приставникъ управляетъ чужимъ имъніемъ: подобно сему всякій челов'єкъ въ настоящей жизни пользуется богатствомъ и другими дарами Божія творенія и провиденія, не какъ независимый обладатель, никому не обязанный отчетомъ, но какъ приставникъ, обязанный отчетомъ Богу, Которому единому первоначально и существенно все принадлежить. Приставникъ, наконецъ, долженъ оставить управление и дать

въ немъ отчетъ: подобно и всякій человъкъ, съ окончаніемъ земной жизни, долженъ оставить то, чёмъ распоряжаль на земль, и дать въ своихъ дъйствіяхъ отчеть предъ судоиъ Божінир. Отставляемый приставникь видить, что останется скуднымъ и бездомнымъ: подобно сему преставляемые отъ земной жизни, иные благовременно въ смиренномъ самопознаніи открывають, а иные поздно усматривають, что они скудны подвигами и добродетелями, что не стяжали довольно веры и любви къ Богу, недовольно укръпились въ молитвъ, не совершили достаточныхъ подвиговъ воздержанія и самоотверженія, или страданія за истину, которые отверзли бы для нихъ одну изъ обителей небесныхъ. Что дълать бъдному приставнику? Что дълать скудной душть? Приставникъ имъетъ надежду быть принятымъ въ домъ тъхъ, которымъ онъ отъ избытка ввъреннам ему управленія сдёлаль одолженіе. Душа, при недостать совершенства, имбетъ надежду, что бъдствующіе и скорбящіе. которымъ она отъ своего земного благосостоянія подавала помощь и утёшеніс, благодарною молитвою вёры, помогуть и ей отворить дверь вёчнаго крова, которую ссоб отверзають върностію въ подвигь терпьнія". Очень близкое къ му объяснение притчи Спасителя о невърномъ управитель изъ западныхъ истолкователей предлагаетъ Неандеръ 1). И само собою разумется, что другого объясненія ей дать нельзя. Остается только решить вопросъ: почему Христосъ, научая насъ чрезъ богатство пріобрътать царствіе небесное, називаеть его неправедныма? Очевидно, что въ этомъ неправедном богатствъ недьзя видъть имущество, пріобрътенное безчество. а подъ нимъ следуетъ разуметь имущество, неправедно присвояемое себъ человъкомъ въ видъ его собственности, тогла какъ оно Божіе, и особенно, когда человъкъ владъетъ имъ съ пристрастіємо къ любостяжанію и потому ділаеть его идоломі для своего сердца. Въ этомъ смыслъ всякое богатство должно быть названо неправеднымъ; по изъяснению церковныхъ истолкователей, напр., Өеофилакта, Іеронима, Зигабена и др.



<sup>1)</sup> Das Leben Iesu Christi, 1874, стр. 363—364.

богатство должно быть называемо неправеднымъ уже по одному тому, что избытокъ его не раздёляется между бёдными.

Такимъ образомъ, изъ притчи Спасителя о неправедномъ управитель ясно, что есля Христосъ повельваеть пріобрытать богатствому царство небесное, то Онъ не признаваль его зломъ самимъ по себъ, а обладаніе имъ-гръховнымъ. Сами представители отрицательной евангельской критики, не всегда любящіе слідить за собою и своими положеніями, повидимому, не должны бы отвергнуть ни выше приведеннаго изъясненія притчи Спасителя о неверномъ управителе, ни того утвержденія, что Христосъ не только никогда не признаваль богатства зломъ самимъ по себъ, но еще поучалъ людей пользоваться имъ для пріобрътенія царствія Божія. Такъ, даже Ренана, какъ мы видели, утверждаеть: "быть можеть въ подобномъ смыслё Онъ (Христосъ) повторялъ часто: будьте добрыми управителями! т. е. употребляйте свои деньги для царствія Божія, раздавая свое имущество нищимъ, согласно древней пословицъ: благотворящій бідному даеть взаймы Господу". Но если, какъ думаеть Ренана, по ученію Христа, выраженному въ первой заповеди блаженства, Его последователями должны быть только нищіе матеріально, то интересно было бы знать, какимъ образомъ они, будучи сами нищими, т. е., не имъющими денегъ, могли бы употреблять свои деньги для царствія Божія, благотворить бёднымъ!...

Итакъ, послѣ сказаннаго ясно, что для отрицательныхъ евангельскихъ критиковъ не было никакого достаточнаго основанія приписывать ученію Іисуса Христа въ первой заповѣди блаженства эвіонитскій характеръ и что въ первой заповѣди блаженства слѣдуетъ разумѣть не нищихъ, какъ таковыхъ, а нищихъ духомъ, какъ и передаетъ евангелистъ Матеей.

Прежде чёмъ перейти къ непосредственному объяснению текста и смысла первой заповёди блаженства, намъ необходимо сначала нёсколько ближе разсмотрёть объяснения этой заповёди, указываемыя тёми изслёдователями нашихъ каноническихъ Евангелій, которые объявляють себя совершенно свободными отъ всякихъ "догматическихъ предразсудковъ", но которые въ дёйствительности относятся даже враждебно къ хри-

стіанскому догматическому ученію. Мы виділи уже, что многіе изъ отрицательныхъ евангельскихъ критиковъ понимають первую заповідь блаженства только въ смыслі признанія права на вступленіе въ царствіе Божіе за одними нищими въматеріальномъ отношеніи и до сихъ поръ мы иміли въ виду только это толкованіе, доказывая его ложь и его явное противоріче всему ученію Господа нашего Інсуса Христа. Но есть и иныя объясненія этой заповіди, болір или менір уже бивже подходящія къ истинному пониманію ея. На этихъ то объясненіяхъ мы и намірены остановить вниманіе читателя.

Свящ. Т. Буткевичь.

(Продолжение будеть).



## ВСТУПИТЕЛЬНАЯ ЛЕКЦІЯ ВЪ КУРСЪ БОГОСЛОВІЯ,

читанная въ Ярославскомъ Демидовскомъ Юридическомъ Лицев 1891 г. 12 сентября.

## Мм. гг.!

Наука, которую я буду имътъ честь здъсь преподавать, не нуждается въ указаніи своего предмета и въ разъясненіи задачь, ею преслъдуемыхъ: то и другое намъ извъстно съ дътства. Предметъ нашей науки—тъ самыя истины въры и нравственности христіанской, которыя каждый изъ насъ слышалъ еще изъ устъ матери, усвоялъ во время домашняго и школьнаго образованія, воспринималъ и воспринимаетъ при каждомъ богослуженіи; задача ея—возможно полное и обстоятельное раскрытіе этихъ истинъ съ цълью образованія ума и сердца. Не нахожу я удобнымъ говорить теперь и о методъ и планъ изложенія науки, такъ какъ пріемы, принятые мною на первый разъ, могутъ видоизмѣняться по указаніямъ опыта и практики.

Но если наша наука не нуждается въ указанныхъ разъясненіяхъ, которыя обыкновенно бываютъ предметомъ перваго вступительнаго чтенія, то она нуждается на первыхъ же порахъ въ защитѣ своего положенія и значенія среди другихъ университетскихъ наукъ. Не смотря на то, что въ послѣднее время и въ западной Европѣ и у насъ въ Россіи, религіозные вопросы съ силой выдвигаются на первый планъ, противъ введенія нашей науки къ курсъ свѣтскихъ учебныхъ заведеній существуютъ довольно многочисленныя предубѣжденія, начиная съ простаго отрицанія ея пользы и кончая утвержде-

ніемъ положительнаго вреда отъ нея, какъ будто лишающей человъка свободы мышленія и полнаго развитія. Наиболье распространенное изъ нихъ, на которомъ мы и думаемъ остановиться, то, что богословское образованіе будто бы совершенно излишне для людей свътскихъ. что богословскія науки, какъ науки спеціальныя, должны имъть мъсто только въ спеціально-богословскихъ учебныхъ заведеніяхъ— духовныхъ семинаріяхъ и академіяхъ, а никакъ не въ университетахъ, которые имъютъ свои спеціальности. При этомъ въ оправдавіе своего мнѣнія обыкновенно ссылаются на примъръ университетовъ Западной Европы, гдѣ богословскія науки, составъя отдѣльный факультетъ—теологическій, не входятъ въ составъ предметовъ на другихъ факультетахъ.

На 1-й взглядъ приведенное мижніе можетъ показаться вовсе не враждебнымъ по отношенію къ нашей наукт; оно только легко, холодно относится къ ней, а потому и не вызываеть на особую апологію богословія... Но холодность, презрительное равнодушіе хуже прямой, открытой вражды: последняя всегда основывается на некоторыхъ, хотя и ложныхъ, освованіяхъ, бываетъ чутка къ нимъ и вследствіе этого способи выслушивать доказательства и другой стороны, по крайней мъръ-косвенныя; а равнодушіе вовсе не хочеть знать никакихъ аргументовъ и всегда отворачивается отъ нихъ, не узнавши ихъ. Является такимъ образомъ нужда предупреждать равнодушіе. Если къ сказанному прибавить, что дознанная незаконность даже простой невнимательности къ богословію будеть уже ручаться за еще большую несостоятельность прямо-враждебнаго отношенія къ нему, то понятны будуть мотивы, почему я позволяю себъ въ настоящую минуту оставовить ваше вниманіе, мм. гг., на приведенномъ мнѣніи.

При этомъ считаю нужнымъ замѣтить, что такъ какъ и првведенное мнѣніе разсматриваетъ богословіе какъ науку и себи ставить подъ защиту спеціальныхъ наукъ, изучаемыхъ въ университетѣ, то и мы, во 1-хъ, будемъ брать во вниманіе лишь научную цѣнность богословія, не касаясь нравственно-воспитательнаго значенія его, какъ Закона Божія, не касаясь его благодатнаго воздѣйствія на душу, какъ имѣющаго своихъ



предметомъ высшую откровенную истину; — во 2-хъ по возможности будемъ аппелировать къ тѣмъ же самымъ наукамъ, на которыя ссылается и приведенное нами мнѣніе, и со стороны ихъ предъявлять, такъ сказать встрѣчный искъ своимъ противникамъ.

Университетъ-называютъ храмомъ науки; общее искомое встав начкъ истина. Итакъ, отыскивать и возвъщать истинувотъ великая и славная задача университета и всёхъ наукъ; усвоять истину-задача университетского образованія. - Но что такое истина, какъ и гдъ ее отыскивать?... Самое простое и обычное опредъленіе истины—эмпирическое: «истина есть дъйствительность»: то что дъйствительно существуетъ, - истина, а что не имбетъ дбиствительнаго существованія, то--неистина, ложь; таковы, напримёрь, всё объекты галлюцинацій, суевърій и т. п.-Несомивино, дъйствительность очень важный н существенный признакъ истины; суевъріе - потому мы и называемъ ложью, что оно есть въра въ несуществующее. Но легко видіть также и то, что данное опреділеніе истины односторонне и невърно. Многое дъйствительно существующее нельзя назвать истиннымъ, таковы, напримфръ, разныя уродства, аномаліи; съ другой стороны, многое несуществующее реально мы признаемъ однако несомивно истиннымъ, какъ напримфръ, разныя математическія вычисленія и геометрическія построенія, которымъ нётъ ничего соответствующаго въ реальномъ міръ. Слъдовательно понятіе чистины» не совпадаетъ вполнъ съ почятіемъ дъйствительности. Не всякая дъйствительность-истина, а только та, которую мы признаем вистинною. Здёсь мы переходимъ изъ области реальнаго міра въ логическую область понятій, - и является новое раціоналистическое определеніе истины: чистина есть согласіе предмета съ нашимъ понятіемъ о немъ»; напримфръ, мы называемъ истинно добрымъ того человека, который по своимъ убъжденіямъ и дъйствіямъ подходить подъ наше понятіе добраго человъка. Однако и это определеніе, какъ легко видеть, очень шатко. По этому определенію, действительность поверяется нашими понятіями и только та признается истиною, которая соотв'ьтствуетъ этимъ последнимъ. Но ведь у насъ понятія бываютъ истинныя и ложныя, - доказывать это нёть нужды, -и истинность самихъ понятій мы обычно повъряемъ дъйствительностью. соотвътствіемъ ихъ съ наличнымъ бытіемъ: истинно то понятіе, которое върно отображаеть действительность. Такинь образомъ у насъ получается логическій кругъ: дъйствительность мы повъряемъ своими понятіями, а понятія - дъйствительностью. Ясно, что истину мы должны отыскивать не въ эмпирической дъйствительности и не въ нашихъ понятіяхъ, а въ чемъ то другомъ... Въ чемъ же? Въ дъйствительности идеальной. Мы обыкновенно въ каждомъ предметъ различаемъ то, что есть или бываеть, и то, что должно быть, феноменальную, или эмпирическую, и идеальную стороны, явленіе и сущность, или идею. Если эти двъ стороны въ предметъ совпадаютъ, если предметь въ наличности таковъ, какимъ долженъ быть, если его действительное, эмпирическое бытіе вполн'є выражаеть его идею, мы называемъ его истиннымъ въ высшемъ смыслѣ этого слова. Когда мы говоримъ: «истинный человъкъ», -то разумфемъ при этомъ человфка. который вполнф соотвфтствуеть своему назначенію, конкретно проявляетъ идею человъка; называемъ истинно великимъ то дело, которое вполне выражаетъ идею величія. Равнымъ образомъ и въ приложеніи къ предметамъ внетней природы мы истиною называемъ совпаденіе явленія съ идеею; истинно, напримірь, то животное или растеніе, которое осуществляеть собою данный типъ, идею; наоборотъ несоотвътствіе идев, нормі — даетъ въ результать неистинное бытіе, аномалію, уродство 1).

Итакъ, истина есть согласіе явленія съ идеею. Слѣдовательно, задача науки, какъ стремящейся къ истинѣ, состоить въ томъ, чтобы найти идею, сущность предмета или группы предметовъ и способствовать возможно полной и лучшей реализаціи ея. Спѣшимъ оговориться, что далеко не всѣ частныя науки вполнѣ преслѣдуютъ указанную нами задачу; онѣ спеціализируются, раздѣляютъ между собою трудъ: однѣ берутъ на себя изслѣдованіе преимущественно одной стороны истины – того, что есть, дѣйствительности, — таковы науки есте-



¹) Подр. см. у Кудрявцева: «Что такое философія», Вѣра и Разумъ. 1894 г. № 1.

ственныя, эмпирическія; другія—главное вниманіе обращають на опредъление и выведение независящихъ отъ эмпирической дъйствительности законовъ и формъ бытія духовнаго или физическаго, - таковы формальная логика и математика. Но общая задача и последняя цель науки вообще-указанная нами выше. Сказанное легко подтвердить ссылкой на любую науку. Математическія науки, наприміть, изучають законы и нормы физической природы; естественныя науки изучають ту же природу въ томъ видъ, какъ она есть; но тъ и другія послъднею цълью своею имъютъ возможную реализацію идеальной стороны физической природы. Эту реализацію, - конечно по частямъ, отрывками, -- мы и видимъ во всъхъ изобрътеніяхъ естественных наукъ: машины разнаго рода, телеграфы, телефоны, фонографы и т. п. все это ничто иное, какъ осуществленіе законовъ и нормъ физической природы, выведенныхъ математикой, въ действительныхъ явленіяхъ, изследованныхъ науками естественными. Обходя другія науки, мы въ частности остановимся на наукахъ юридическихъ: какая ихъ задача? Какая ихъ последняя цель? Одне юридическія науки имеють въ виду преимущественно указать формы общественной жизни разныхъ народовъ, --бывшія и существующія, другія---опредълить нормы этой жизни - путемъ раціональнымъ, независимо отъ эмпирической действительности; но общая и последняя цыль ихъ та, чтобы понять идею права и основанной на ней государственной и общественной жизни и возможно реализировать эту идею. Изъ сказаннаго легко вывести и задачу истиннаго образованія, получаемаго при помощи наукъ; задача его таже, что и наукъ вообще: достигнуть истины, т. е. согласія явленія съ идеею. При этомъ общее образованіе имфетъ въ виду прежде всего истину самого питомца: старается при помощи разныхъ воспитательныхъ и образовательныхъ средствъ по возможности реализировать идею даннаго индивидуума, другими словами-заботится прежде всего образовать истиннаго человъка; спеціальное же высшее образованіе сверхъ этой цели иметь и другую: выяснить идеальную сторону какойлибо области жизни - физической или духовной и научить реализировать ее.

Мы указали общую цёль науки и образованія. Она состоить прежде всего въ уразумении идеи, сущности известнаго круга явленій. Но этой идеи мы никогда не поймемъ, если не выйдемъ изъ тесной области любой спеціальной науки на путь общаго міровозэрвнія, обнимающаго собою все бытіе. Изучая ту или другую область бытія въ отдёльности, мы можемъ отдълить случайное и временное отъ болъе или менъе постояннаго въ предметахъ, указать временную и мъстную связь и формулировать даже законы происхожденія и существованія явленій; но все это отвічаеть только на одинь вопрось: какь? Между тъмъ для уразумънія идеи, которая есть причина и конечная цель бытія, требуется еще отвётить на вопросы: почему, для чего?-т. е. опредълить значение и назначение извъстнаго круга явленій; а опредълить это мы можемъ лишь въ томъ случав, когда укажемъ мёсто данному кругу явленій въ общей жизни универса, выяснимъ, какую роль играетъ та или другая группа предметовъ въ дълъ достиженія общей міровой цъли. Другими словами: для уясненія смысла и иден предмета требуется общее міровоззрініе, потому что только съ возвышенности-при общемъ взгляде на местность мы можемъ ясно представить отдёльные предметы и опредёлить нхъ взаимоотношеніе и значеніе въ данной м'єстности... И напрасно нъкоторые представители такъ называемыхъ положительныхъ эмпирическихъ наукъ утфшаютъ себя мыслію, будто они ни на шагъ не отделяются отъ фактовъ и ни въ чемъ более ненуждаются. Это простое самообольщение. Правда. отдъльныя начки могутъ существовать и не выходя изъ своихъ частныхъ сферъ; но тогда онъ превратятся въ разрядъ руководствъ, полезныхъ для дёлового человёка, сообщающихъ нёкоторыя общегодныя свёдёнія и умёнья, дающихъ правильныя представленія, а не истину въ полномъ смыслѣ этого слова. Кабъ скоро мы не останавливаемся на простомъ описаніи и переборкъ фактовъ и явленій безъ всякаго освъщенія ихъ, а осмысливаемъ ихъ, оцвниваемъ, опредвляемъ ихъ значеніе и достоинство, -- мы уже идемъ путемъ синтеза и произносимъ поименованныя сужденія на основаніи общихъ принциповъ, выводимъ ихъ (сужденія) изъ общаго міровозэрвнія, хотя не

редко и не сознаеми этого съ полною отчетливостію. Въ самомъ дёлё, историкъ, напр., изображая ходъ жизни того или другого народа и отмъчая фазисы этой жизни, накладываетъ на каждый изъ нихъ ту или другую окраску, произноситъ сужденіе о каждомъ историческомъ фактъ, указываетъ его значеніе для последующей исторической жизни народа. -- напримъръ, время Перикла въ исторіи древней Греціи считаетъ цвътущимъ временемъ, а время послъ Александра Македонскаго-временемъ упадка: - на какомъ основаніи онъ это дізлаеть? Исключительно на основаніи метафизическаго взгляда на сущность человъка, на значение, цъль и смыслъ историческаго существованія всего человічества. Безъ этого же воззрінія для него всв исторические факты, какъ таковые, имъли бы одинаковую цену и смысль, такъ какъ факты сами по себе не бывають ни велики, ни маловажны; величіе заключается только въ идев, а не въ чемъ другомъ. Почему также не удовлетвор нется простымъ описаніемъ существовавшихъ и существующихъ законодательствъ, государственныхъ и общественныхъ учрежденій, а оціниваеть ихъ, — и одни изъ нихъ признаетъ неудовлетворительными, а другія -хорошими? Опять, несомивнию, исходя изъ общаго метафизическаго воззрвнія на человъка вообще, на значение государственной и общественной жизни въ частности. За присутствіе общихъ возврвній въ каждомъ изследованіи говорить то обычное явленіе, что одинъ и тотъ же факть разными учеными оценивается и даже представляется различно: это различіе въ оцівнкі и представлении фактовъ прежде всего и преимущественно объясняется различіемъ руководящихъ принциповъ и воззрѣній ученыхъ. Въ пользу сказаннаго говоритъ также существованіе такъ называемыхъ философій наукъ: философіи исторіи, философіи права и т. п., въ которыхъ указываются идеи данной стороны дъйствительнаго бытія и принципы изследованія ея (стороны), выведенные изъ общаго міровоззрінія. То же самое отчасти делается и въ каждомъ введеніи ко всякой частной наукѣ 1).

<sup>1)</sup> Конечно, общее міровоззрѣніе и выводниме изъ него руководящіе принципы и идеи предметовъ не являются у насъ совершенно а priori, не создаются силою

А какъ скоро допустимъ мысль, что для уясненія идеальной стороны каждаго круга явленій, составляющаго предметь той или другой спеціальной науки - требуются общіе руководящіе принципы, требуется метафизика, необходимою явится и богословская наука. Общій взглядь на мірь, на все существующее дается только двумя науками-богословіемъ и философією, только онъ, исходя изъ одного высшаго начала съ вышины, обнимають всв области бытія и знанія, только онв говорять намь о конечныхъ причинахъ и цели бытія, только онъ ставять предметомъ своего изслъдованія идеальную дъйствительность. Въ отношении философии сказанное ни въ коиъ не возбудить сомненія: въ этомъ состоить ея главная задача. Но невозможно сомнъваться и относительно богословія, если припомнимъ, что предметъ его -- христіанская религія. Каждая религія касается тёхъ же основныхъ началь знанія и бытія, которые имъетъ своимъ предметомъ и философія; христіанская религія — раскрываетъ ихъ съ особенною полнотою и обстоятельностью. Какъ бы кто ни относился къ христіанской религін, съ какой бы точки зрізнія на нее кто ни смотрізль, скажемъ словами одного высокопросвещеннаго русскаго богослова, всякій долженъ допустить, что она есть не только дъло въры, но и высочайшее раціональное ученіе, объемлющее вст области человтческого знанія и мышленія, и пропикаеть всв отношенія и проявленія нашей жизни. Нъть вопроса метафизики, который не подлежаль бы сужденію съ христіанской точки зрфнія и на началахъ христіанскихъ: нфтъ отрасли въ ученіи о прав'й и законодательств'ь, которая не нуждалась бы въ провъркъ христіанскимъ взглядомъ; нътъ положенія въ политической экономіи, которое не имало бы соприкосновенія съ христіанскою жизнію; ніть области въ исторіи и отділа въ наукахъ естественныхъ, которые не могли бы быть освёщены христіанствомъ 1). Если же христіанская

одной творческой дъятельности мышленія, то и другое подготовляется изученіемь фактовь и явленій дъйствительнаго бытія, но не выводится изъ нихъ всецьло; къ эмпирическимъ, апостеріорнымъ элементамъ здъсь всегда и необходимо присоеля нается значительная доза чисто апріорнаго, ряціональнаго...

<sup>1)</sup> Преосв. Амвросія Харьковскаго. Церк. Від. 1891 г. № 6, стр. 171.

религія есть такое общее міровоззрѣніе, касающееся основныхъ началъ каждой науки, то каждая наука уже требуетъ знакомства съ христіанскимъ воззрѣніемъ. Даже для того, кто признаетъ христіанское ученіе неистиннымъ и замѣняетъ христіанскіе принципы другими—философскими, необходимо изученіе богословія, потому что не научно было бы отвергать какъ ложное то, что намъ мало извѣстно. Слѣдовательно богословское знаніе необходимо для каждой науки, для каждаго образованнаго человѣка—хотя бы съ указанной отрицательной стороны. «Вѣруемъ ли мы, или нѣтъ, за Христа ли мы, или противъ Христа,—мы никакъ не можемъ освободиться отъ испытанія основаній христіанства» (Иттингера Апологія, ч. 1, отд. 2, стр. 75).

Отъ общаго взгляда на науки и образованіс-обратимся въ частности къ русскому образованію, и преимущественно юридическому. Предметъ русскаго образованія вообще, юридическихъ наукъ въ частности -- русскій народъ, русскій человѣкъ. Каждый народь, какъ и каждый человекь, при некоторыхъ общихъ со всёми народами свойствахъ, иметъ свои индивидуальныя черты, свой типъ. свою, ему только одному свойственную, структуру внутренней жизни, сложившуюся подъ вліянісмъ климатическихъ, топографическихъ, историческихъ и др. условій, -- короче -- им'єсть свою идею. А такъ какъ цёль науки и образованія, какъ замічено было выше, состоить въ уясненіи идси предмета и въ возможной реализаціи ея, то, чтобы указать точнъе и опредъленнъе направление и задачи русскаго образованія, въ особенности юридическаго, мы должны постараться опредёлить внутреннее содержание русскаго народа, его духовную сущность, которая дёлаеть его именно русскимъ народомъ.

Въ одной изъ своихъ статей Вл. С. Соловьевъ задаетъ такой вопросъ: «въ чемъ состоитъ русскій народный идеалъ? Что считаетъ русскій народъ за самое лучшее, чего онъ болье всего хочетъ для себя, для Россіи?» — И отвычаетъ на этотъ вопросъ такъ: «Обыкновенно народъ, желая похвалить свою національность, въ самой этой похваль выражаетъ свой національный идеалъ, то, что для него лучше всего, чего

онъ более всего желаетъ. Такъ французъ говоритъ о прекрасной Франціи и о французской славь; англичанинъ съ любовы говорить: старая Англія; нёмень поднимается выше и преэтическій характеръ своему національному наезлу, съ гордостью говорить "немецкая честность". Что же в подобныхъ случаяхъ говоритъ русскій народъ? Чёмъ онъ кылить Россію? Называеть ли онъ ее прекрасной или старой. говорить ли о русской славъ или о русской честности и върности? Ничего такого онъ не говорить, а когда желаеть онь выразить свои лучшія чувства къ родинь, то говорить о селтой Руси. Вотъ идеалъ: не консервативный и не либеральный, не политическій, не эстетическій, даже не формальноэтическій, а идеалъ нравственно-религіозный 1). Г. Соловыя рельефно отмѣтилъ идеальныя черты русскаго народа и угазаль отличіе ихъ отъ таковыхъ же чертъ другихъ народовь Дъйствительно, религіозный, точнье, православный интересь самый главный въ духовной жизни русскаго народа; онъ болю всего дорожить православной в рой и отдается ей всым сыимъ существомъ. Вся прошедшая исторія Руси, ея настояще положеніе, ея стремленія и идеалы будущаго-живое доказательство сказаннаго нами. Въ продолжение всей своей исторіи, послів принятія христіанства, русскій народъ не числися только, а постоянно жило въ Церкви, не по временамъ лишь и урывками заглядываль въ нее и справлялся о ней, а всегда чувствовалъ себя живою частицею Церкви и ставилъ свое 15ховное общеніе съ нею выше всего въ міръ. Она была ш него живымъ средоточіемъ, изъ котораго исходили и къ боторому возвращались вст его помыслы; она проникла во все существо его, отразилась на всей его жизни и деятельности. сдълала его народомъ вполнъ "черковныма", православничь Русскіе не знають для себя другого имени, кромѣ «христіане» (крестьяне) и, обращаясь къ своему собранію, привытствують его словомъ «православные». Весь быть и годовая дыятель ность русскаго народа сообразована съ церковнымъ годочъ. Самыя политическія событія Руси носять отчетливый отпеча-

<sup>1) «</sup>Открытое письмо Аксакову». Прав. Об. 1884 г. Апр. стр. 809-810.

токъ церковности, и многія изъ нихъ нельзя понять и объяснить безъ разумѣнія этого кореннаго русскаго начала. Какъ образовалось самое наше государство? При помощи Церкви: Церковь вменно дала прочность случайности Олегова дѣла. Церковь же поддерживала и сохраняла государство и во все послѣдующее время. Во всѣ времена девизомъ защитниковъ Руси было: «за вѣру православную и за святую Русь». Еще въ народныхъ былинахъ говорится, что богатыри ѣдутъ въ Кіевъ за тѣмъ, чтобы

«Постоять за въру христіанскую И за матушку свято-Русь землю».

Посмотрите на войны Александра Невскаго со шведами и ливонцами, на борьбу русскихъ съ татарами, -- припомните 1612 годъ, патріарховъ-Пова, Гермогена, Тронцкую Лавру, Минина, Пожарскаго, или обратите вниманіе на борьбу нашего казачества съ поляками и латинствомъ, особенно на борьбу малороссовъ въ половинѣ XVII в. при Богданѣ Хмѣльницкомъ, за право быть подданными царя православнаго: не ясно-ли слышится во всёхъ этихъ событіяхъ и поверхъ другихъ звуковъ все тотъ же русскій кличъ: «за въру православную, за царя и за святую Русь. А какъ понять последнюю нашу войну? Особенно какъ понять предшествующій этой войнъ безпримфринй подъемъ духа русскихъ, когда они жадно, въ какой-то агитаціи прислушивались къ этой войнъ и жертвовали въ пользу возставшихъ славянъ своимъ имуществомъ, трудомъ, сами шли массами проливать свою кровь? Тутъ не было никакихъ-ни политическихъ, ни финансовыхъ разсчетовъ; напротивъ, тутъ былъ прямой убытокъ. Не достаточно для объясненія возбужденія и одного племенного родства; русскіе, напримірь, никогда не помогали полякамь и никогда не считають ихъ своими братьями. Нѣтъ, - тутъ именно проявилось провославіе русскихъ; они называли славянъ своими братьями потому, что тѣ были также православными, и, защищая ихъ, прежде всего защищали Церковь православную, и за нее-то, попранную мусульманами, они шли проливать кровь свою, шли съ радостью духовною, безъ опа-

сенія, «не кричали, какъ говорить О. М. Достоевскій, что падаетъ рубль и что цёна на говядину стала дороже. .- Чего. наконецъ, желаетъ русскій народъ для себя въ будущемь: Опять только и единственно Церкви. Онъ усиленно ищеть и ждетъ правды на землъ, правды не внъшней, юридической, а правды внутренней, духовной, Божественной; поверхъ правового порядка онъ поставляетъ всегда живую человъческую. христіянствомъ просвіщенную, совість. Это такъ по законамі. а по совъсти-то какъ, по Божьему-то ?-- неръдко можно услишать отъ русскаго человъка. Что же значить эта фраза? Оня абсурдъ для европейца, живущаго идеей государства, но ова имъетъ глубокій смысль въ устахъ русскаго народа, потому что само государство съ его юридическими законами и юридической правдой для русскаго не есть цёль и идеаль бытія. а липь средство бытія, только необходимый временный компромиссъ съ истиною, вынуждаемый условіями земного существованія; конечный же идеаль русскаго народа есть всебратское соединеніе, вселенская Церковь съ ея внутренних судомъ, съ ея внутреннею духовною правдою. «Россія, говоритъ одинъ иностранедъ, не нація, а Перковь ...

Какъ бы для нагляднаго уясненія сказаннаго можно указать на одно характерное явленіе въ нашей художественной литературѣ. У насъ въ литературѣ мало типовъ положительныхъ, идеальныхъ; но почти всѣ, какіе созданы, проникнуть религіознымъ церковнымъ духомъ.

Чёмъ это объяснить? Тёмъ, что русскіе ничего лучшаго Церкви не знаютъ и не желаютъ? Вотъ еще очень выпуклый фактъ, взятый прямо изъ жизни. По примъру парижскаго учебнаго начальства, посредствомъ сочиненій подвергавшаго статистическому изслѣдованію задушевныя желанія Парижскихъ ребятъ, С. А. Рачинскій въ своей школѣ часто задаваль ученикамъ сочиненія, въ которыхъ каждый долженъ быль откровенно высказать, какъ бы онъ желалъ провести свою жизнь. Отвѣты получались самые разнообразные, смотря по возрасту, характеру, степени развитія, минутному настроенію ученика. Но весьма замѣчательно, говоритъ Рачинскій, въ этихъ сочиненіяхъ частое повтореніе одного мотива, который



ручаюсь за это, во всякой школь, кромь русской. можеть пвиться лишь какъ ръдкое исключеніе. Большинство мальчиковь, внимательно относящихся къ заданной темь, нарисовавь себь жизнь, соотвътствующую ихъ вкусамъ и наклонностямъ, заключають ее отреченіемъ отъ всего мірского, раздачею имущества бъднымъ, поступленіемъ въ монастырь. Фактъ слишкомъ ярко и точно опредъляющій русскій народный идеалъ, тъмъ болье, что ученики, надъ которыми дълаль опыты Рачинскій, вовсе не видали монастыря, а самъ Рачинскій, по его собственному признанію, монастырямъ современнымъ ни мало не сочувствуеть и вовсе не навязываль мысли объ удаленіи отъ міра своимъ питомцамъ. Здъсь выразились смутныя алканія русской души, ея существа.

Противъ указаннаго нами коренного духовнаго содержанія русскаго народа обыкновенно выставляють религіозный индифферентизмъ высшихъ классовъ, двоевъріе, разные языческіе предразсудки и пороки низшаго слоя нашего народа. Но все это ничего не говорить противъ нашей мысли. Интеллигенція наша, увлекшись западно-европейскимъ образованиемъ раціоналистическаго характера, действительно заглушила въ себъ хотя далеко не совствить религіозность это свое національное отличіе; но зато она и сделалась скорее европейскою, чемъ русскою; а какъ скоро она начинаетъ скучать по родинъ, какъ скоро возникаетъ у ней желаніе быть русскою - у ней невольно является и религіозность. Что касается простого народа, то несомевнио у него много противнаго православію, много нзыческихъ понятій и пороковъ. Но въдь развъ можно требовать отъ необразованнаго, неумудреннаго мужика полнаго осуществленія въ жизни и дёятельности безконечно высокаго христіанскаго идеала? Такое осуществленіе, насколько оно возможно на земль, дъло будущаго; этому поможетъ, между прочимъ, и развивающееся образованіе. Сознаніе же христіанскаго идеала, его превосходства и его властительства надъ душею у русскаго народа несомивнно есть и всегда проявдяется въ жизни, проявляется въ самоосуждении, въ названии грфховъ ихъ собственнымъ именемъ и въ признаніи необходимости исправленія. Прекрасно по этому поводу говорить въ своемъ Дневникѣ Достоевскій. «Народъ русскій, пишеть овъ, въ огромномъ большинствъ своемъ православенъ и живетъ идеею православія въ полноть, хотя и не разумьеть этой идеи отвътчиво и научно. Въ сущности въ народъ нашемъ кромъ этой идеи и нътъ никакой, и все изъ нея одной исходить, по крайней мфрф, народь нашь такь хочеть всфмь серцемъ своимъ и глубокимъ убъжденіемъ своимъ. Онъ именео хочеть, чтобы все, что есть у него и что дають ему, изъ этой лишь одной идеи и исходило. И это не смотря на то, что многое же у самого народа является и выходить до нелъности не изъ этой идеи, а смраднаго, гадкаго, преступнаго, варварскаго и греховнаго. Но и самые преступники и варвары хотя и грешать, а все-таки молять Бога въ высшія минути духовной жизни своей, чтобы пресъкся гръхъ ихъ и смрадъ и все бы выходило опять изъ той излюбленной "идеи" ихъ. Вся глубокая ошибка нашихъ интеллигентныхъ людей въ сужденіи о народъ, продолжаетъ, онъ, въ томъ, что они не признають въ русскомъ народъ церкви. Я не про зданія церковныя теперь говорю и не про причты, - я про нашъ русскій "соціялизмо" теперь говорю, цёль и исходъ котораго всенародная в вселенская Церковь, осуществленная на земль, поколику земля можеть вмёстить ее. Я говорю про неустанную жажду въ народъ русскомъ великаго, всеобщаго всебратскаго единенія во имя Христово. И если нътъ еще этого единенія, если ве созиждилась еще церковь вполив, уже не въ молитвъ однов. а на дълъ, то все-таки инстинктъ этой церкви и неустанная жажда ея, иной разъ даже почти безсознательная, въ сердці многомилліонаго народа русскаго несомнѣнно присутствують. Не въ коммунизмъ, не въ механическихъ формахъ заключается соціализмъ народа русскаго: онъ верить, что спасется въ концъ концовъ лишь всесвътлымъ единеніемъ во имя Христово. Вотъ нашъ русскій соціализмъ 1). Такія же мысли высказывають и иностранцы, болье или менье знакомые съ Россіей и религіозно-нравственнымъ настроеніемъ русскаго народа. Такъ Овербекъ говоритъ, что православная истина – это



<sup>1)</sup> Дневникъ, 1881 г.

душа Россіи, ея жизненное начало, жизненный сокъ въ ея жилахъ, мозгъ въ ея костяхъ 1). Другой иностранецъ—французъ, хорошо изучившій Россію, говоритъ: «между Евангеліемъ и русскою натурою есть какое-то соотвътствіе и даже трудно ръшить, что принадлежитъ собственно въръ и что народному темпераменту. Этотъ народъ, который иными изъ его сыновъ ставился внъ христіанства, принадлежитъ къ числу тъхъ немногихъ, которые сохранили идею святости. Это высокое чувство, столь чуждое народнымъ массамъ запада, у русскихъ стало народнымъ и живымъ, вмъстъ со всъмъ, что оно имъетъ высокаго и необычайнаго для насъ 2).

Если теперь сопоставить сказанное нами объ основномъ моментъ всего историческаго бытія русскаго народа съ предыдущими нашими положеніями объ истинь, какъ последнемъ искомомъ всъхъ наукъ, то легко уже опредъленно указать значеніе православнаго христіанскаго богословія для русскаго образованія. Образованіе состоить въ реализаціи прежде всего идеи человъка; -- основной индивидуальный элементь русскаго человъка, дающій окраску всему его существу, есть его религіозность, точеве-православіе; следовательно и въ образованіи русскаго человъка религіозный элементь должень занимать токое же мъсто, какъ въ самомъ его существъ, т. е. образованіе должно быть проникнуто христіанскимъ православнымъ духомъ, должно покоиться на христіанскомъ православномъ міросозерцаніи, какъ на своемъ базисъ. Только при этомъ условіи русскій образованный человіжь останется истиннымь русскимъ человъкомъ, осуществившимъ въ предълахъ возможнаго свою идею, и хорошимъ спеціалистомъ, умѣющимъ прилагать свои знанія къжизни. Въ противномъ случай образованіе должно или совсёмъ отсёчь главную національную особенность русскаго человъка и чрезъ это превратить его въ космополита, въ человъка вообще: - это безжизненное существо, абстрактное понятіе, фикцію, -- къ счастію очень різдко

<sup>1) «</sup>Предназначеніе православной Россін». Пр. Обоз. 1869 г. т. II, стр. 714.

Стуновъ, «Ко дню 900-лѣтія врещенія Руси». Прав. Соб. 1888 г. Іюль, стр. 359.

бывающее въ действительности; или, -- что бываетъ чаще, -замѣнить ихъ особенностями какой-либо другой національности и чрезъ это превратить его въ блёдную копію этой послёдней, -- существо тоже неистинное, созданное искусственно, некрасивое по своей нравственно-духовной физіономіи. какъ некрасива всякая поддёлка, и тощее, малопроизводительное, какъ тошо и малопроизводительно бываетъ растеніе, которое подгоняють подъ несвойственный ему типъ, - и во всякомъ случав чужое на своей собственной земль, непонимающее ея, не чувствующее никакой связи съ ней, ея прошеднимъ, настоящимъ и будущимъ. Не будетъ вполнъ достигать цъли такъ образованный человёкъ и въ сфере своей спеціальности: онъ или не найдеть средствъ приложить своихъ знаній къ дёлу, и последнія останутся у него мертвымъ капиталомъ, -- очень обычное явленіе!... Или вследствіе незнанія своей родины, - будеть придагать ихъ неумъло и чрезъ это не только не будетъ приближаться къ истинъ, а скоръе удаляться отъ нея: явленіе тоже неръдкое! Мое заключение не пустые, натянутые и искусственные выводы. Въ пользу его много примъровъ представляетъ наше послъ-Петровское образованіе, цъликомъ перенесенное къ намъ съ запада и заглушившее наши національныя особенности, -- это образование придало намъ много вныняго блеска, но мало прибавилъ жизненныхъ производительныхъ силъ, даже во многихъ отношеніяхъ убавило ихъ. «Наши познанія, говорить Хомяковъ, повидимому такъ развообразны и обширны, умственныя способности такъ развити, ясность и быстрота понятій доведены до такой высокой степени, что изумляещься по неволь. Чего бы, кажется, не ожидать отъ такого остроумія, отъ такого мыслительнаго богатства? Какихъ великихъ открытій въ наукѣ, какихъ чудныхъ приложеній въ жизни, какихъ быстрыхъ шаговъ впередъ для цълой массы народной и для всего человъчества? А что же выходить на повърку? Всъ эти познанія, вся эта умственная живость - остаются малоплодными... мы всегда оказываемся учеными заднимъ числомъ 1). И это понятно, - такъ какъ ко-



<sup>1)</sup> Сочиненія Хомякова, т. І, стр. 34. Изд. 2, 1878 г.

пія самая удачная--никогда не можеть идти впередъ своего Оригинала; она только отображаетъ шаги последняго.... А вотъ отзывъ о нашемъ образовании нашей художественной литературы. Алеко и Евгеній Онфгинъ у Пушкина, Печоринъ у Лермонтова, такъ называемые лишніе люди у Тургенева, естественные и исторически необходимо явившіеся плоды образованія, чуждаго тімь началамь, подь воздійствіемь которыхь развился и сложился русскій народъ. Трагизмъ всёхъ этихъ знакомыхъ намъ лицъ заключается въ томъ, что они были пришельцами и скитальцами на родной землъ, не могли прилъпиться къ родной нивъ и найти на ней дъла, хотя искренно искали его и кипъли здоровьемъ и силой. Вслъдствіе такой бездомности и безцъльности существованія, они впадали въ тоску по цельности жизни, которая заставляла ихъ кидаться во ест стороны, но нигдт не покидала ихъ, потому что они вездъ были чужими и лишними людьми.

Конечно, сказанное нами вовсе не значить, что мы должны изучать только Законъ Божій, богословіе, или ко всему чужому не-русскому относиться враждебно; здёсь мы имёемъ въ виду не содержаніе наукъ, а одни принципы, одни руководящія начала, которыя необходимо проникають каждую науку и которыя въ русскомъ православномъ народъ должны быть заимствованы изъ христіанскаго православнаго міросозерцанія. М ного образцовъ указываемаго нами образованія можно найти въ великихъ отцахъ и учителяхъ древней Церкви, къ которымъ съ почтеніемъ относились представители и языческой науки и которые оказали великую услугу не только своему времени и обществу, но и последующимъ векамъ, каковы, напримфръ, обыли свв. Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоусть и др.: они ходили въ языческія училища, слушали извъстныхъ въ то время языческихъ философовъ и риторовъ, изучали всв науки тогдашняго классического міра, но утвержденные въ христіанскихъ началахъ родителями и христіанскими наставниками и на все смотрфвшіе подъ угломъ христіанскаго міросозерцанія, - они легко и удобно могли оріентироваться въ получаемыхъ свёдёніяхъ и, принимая доброе и полезное, пропускать мимо ложное, фальшивое и вредное: такъ

они принимали указанія наукъ и философіи о свойствахъ природы физической и духовной, но отвергали какъ ложную мысль о самостоятельности и самобытности матеріи и міра; съ уваженісмъ относились они къ древнимъ мыслителямъ, видя въ ихъ изысканіяхъ естественное стремленіе человѣка къ отысканію полной истины и бытія абсолютнаго, и принимали добытыя ими крупицы истины, но далеки были отъ увлеченія баснями и мифами древности о богахъ. Таково должно быть и наше образованіе: мы должны все испытывать, все изучать, но держаться только добраго, оцѣнивая все при свѣтѣ и руководствѣ христіанскаго ученія.

Но если для русскаго образованія вообще требуются христіанскія руководительныя начала, которыя указываеть богословіе, то они темъ болес необходимы для русскаго юриста. Русскій юристь имфеть дело съ русскимъ народомъ и формами его жизни -прошедшими, настоящими и будущими, которыя въ предблахъ возможнаго служатъ и должны служить слёдствіемъ и средствомъ развитія и обнаруженія духовной сущности народа. Но можно-ли понять эти формы, этоть быть, нередко своеобразный и отличный отъ быта другихъ народовъ, если мы опустимъ изъ вниманія коренную стихію русской народной жизни - христіанскую религію? Можно-ли произнести должную, справедливую оценку надъ темъ или другимъ учрежденіемъ безъ знанія той же христіанской релягів, подъ вліяніемъ которой сложилась вся общественная и государственная русская жизнь? Окончательно нътъ... Если современные образованные люди для уясненія смысла жизни и учрежденій какого-либо народа находять необходимымь и изученіе всёхъ верованій, миновъ и суеверій народныхъ, напр., для улсненія смысла древне-греческой жизни считають необходимымъ изучение Иліады и Одиссен Гомера, то еще болье необходимо для юриста, имфющаго въ виду понять русскую жизнь, изученіе христіанской религін-тысячельтней основы всей русской жизни. Только подъ условіемъ знанія христіанской религів и тъхъ вліяній, какія она производить на человъка, мы поймемъ русскій народъ, при чемъ добрыя и порочныя проявленія его воли и его стремленія, а сообразно съ этимъ и тъ формы жизни, которыя наиболее соответствують его духу. Въ противномъ случае мы легко можемъ впасть въ крупную опибку въ своихъ сужденіяхъ и выводахъ; будемъ неправильно оценивать действія русскаго человека и принимать меры и средства несоответствующія его духу или предлагать формы жизни и учрежденія, и хорошія, можеть быть, при иныхъ условіяхъ, но въ которыя никогда не взойдетъ русская жизнь, которыя будутъ постоянно возмущать и вызывать на протесть противъ себя натуры сильныя и совершенно подавлять слабыя.

Намъ могутъ сказать, что изучение христіанской религіи, конечно, необходимо для русскаго человъка; но оно относится къ общему образованію, на которомъ основывается спеціальное, и потому должно имъть мъсто лишь въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, а не въ высшихъ-спеціальныхъ. Это совершенно върно, но только по отношенію къ западной Европъ, а не по отношенію къ Россіи. У западныхъ народовъ религія есть одна только сторона духовной жизни, а не вся жизнь; поэтому и для развитія ея требуется почти столько же вниманія, какъ и для развитія другихъ сторонъ духовной сущности. Не то у насъ въ Россіи, гдв все - и внутренняя и внъшняя жизнь исходять изъ религіи и ею проникнуты и гдъ поэтому изучение христіанскаго ученія должно входить не въ составъ лишь общеобразовательнаго курса, но и въ составъ каждаго спеціальнаго; и чемъ далее идеть изученіе той или другой области бытія, тёмъ глубже и основательнёе должно быть изучение и христіанской религіи, чтобы она могла быть светильникомъ и руководителемъ при каждомъ спеціальномъ научномъ изследованіи, что будеть невозможно, если удовольствоваться изученіемъ христіанскаго ученія, лишь въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, потому что оно тамъ по необходимости является всегда очень ограниченнымъ. Потому то въ русскихъ университетахъ богословіе и сдёлано обязательнымъ предметомъ для всёхъ факультетовъ.

Я позволилъ себъ, Мм. Гг., показать отношеніе богословія, какъ науки къ другимъ наукамъ, въ частности юридическимъ— не съ цълью умаленія послъднихъ сравнительно съ первымъ. Я старался лишь выяснить задачи русской науки и русскихъ

университетовъ, заботиться о достиженіи которыхъ какдай обязанъ по мѣрѣ своихъ силъ на выпавшемъ ему поприць. По моему искреннему убѣжденію, въ дѣлѣ достижанія этих задачъ богословіе, разсматриваемое даже только. какт ваукъ не только не лишне среди другихъ университетскихъ ваукъ но положительно необходимо: оно служитъ тому же почетему и славному знамени русскихъ университетовъ пствы которому служатъ и другія науки.

Проф. К Смирнов.



Изданіе богословско-философскаго журнала "Вфра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1892 году по прежней программъ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отделовъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи, — и будеть выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе листовъ въ кажиомъ №.

Цъна за годовое издание внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТВ ЛЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинарін, въ свічной давкі при Покровскомъ монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улиць, въ книжныхъ магазинахъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшнивовъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16 и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Віра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьк. Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкою.



Дозволено цензуров. Харьковь, 15 Декабря 1891 года.

Харьковъ. Губериская Типографія.

## ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1891.

**№** 24.

декабрь.—книжка вторая.



XАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1891. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемь.

Евр. ХІ. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Декабря 1891 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Повлоч*а.

# РЪЧЬ

произнесенная Преосвященнымъ Анвросіемъ, Архіспископомъ Харьковскимъ,

ВЪ ХРАМЪ 2-Й ХАРЬКОВСКОЙ МУЖСКОЙ ГИМНАЗІИ

по случаю празднованія ся пятидесятильтняго юбился.

Съ особеннымъ утъшеніемъ привътствую отъ алтаря Господня здѣшнюю гимназію съ исполненіемъ иятидесятильтія ея существованія и учебной дъятельности. Пятьдесять льть общественной изятельности не часто выпалаеть на долю частнаго человѣка; немало это и для общественнаго учрежденія, особенно въ наше время, когда все такъ быстро измъняется, когда старое безжалостно разрушается, а новое, неиспытанное съ необычайною легкостію принимается и учреждается. Въ этомъ отношеніи пятидесятильтній юбилей учебнаго заведенія представляеть замітный рубежь, на которомь полезно остановиться, и, поблагодаривъ Господа за пройденное поприще, взглянуть, сколько возможно для насъ, въ неизвъстное будущее. Говоримъ: въ неизвъстное особенно потому, что нын в бол ве, ч вмъ когда-либо оправдывается слово Премудраго: "не знаешь, что родить грядущій день" (Прит. 3, 28). Все, говорять, изміняясь, идетъ впередъ: науки принимаютъ новыя направленія, ученые предлагають новыя начала и планы для устроенія человъческаго благополучія, правительства принимаютъ мѣры къ осуществленію новыхъ предположеній въ жизни, и нигдѣ нынѣ такъ быстро не совершаются эти перемѣны, какъ въ учебныхъ заведеніяхъ. Это и понятно: нужны для новыхъ началъ новые люди; а эти люди должны быть приготовлены изъ дѣтей и юношей. Итакъ, учебное заведеніе, прожившее пятьдесятъ лѣтъ справедливо можетъ задуматься о томъ, какъя судьба ожидаетъ его въ будущее пятидесятилѣтіе?

Для ума неувлекающагося столь обычною нынѣ слѣною подражательностію требуются твердыя основанія
для убѣжденія въ достоинствѣ всего новаго, особенно
въ дѣлѣ умственнаго и нравственнаго развитія человѣчества. Но увы! Современное знаніе не представляєть
намъ ничего въ родѣ этихъ ручательствъ, кромѣ голословнаго увѣренія: "уснокойся: все идетъ впередъ, все
движется къ совершенству и благополучію". Иначе
сказать: завяжи глаза и иди впередъ за своимъ вѣкомъ,
и онъ приведетъ тебя... Куда? — И самъ не знаетъ.

По здравому человъческому смыслу нельзя такъ располагаться ни въ какомъ родъ человъческой дъятельности, тъмъ болъе въ приготовленіи будущихъ покольній, изъ которыхъ долженъ составиться будущій народъ, а съ нимъ и будущія учрежденія и силы государства. Премудрый говорить: "благословеніемъ праведныхъ возвышается градъ, а устами нечестивыхъ разрушается" (Прит. 11, 11). Замътьте "устами", т. е. незръльми, необдуманными мыслями и словами. или непрестанно измъняющимися ученіями, что наиболье преобладаетъ въ наше время.

Нельзя не удивляться, какъ современный просвъщенный міръ, т. е. міръ христіанскій могъ придти въ такое неопредъленное и шаткое положеніе, когда у него есть начала жизни твердыя, несомивнныя, оправданныя исторією, силою которыхъ онъ сталъ тъмъ, что онъ

есть. т. е. міромъ просвѣщеннымъ,—начала божественныя, истины преподанныя Христомъ, имя Котораго мы носимъ. Не вдаваясь въ обширныя изслѣдованія по этому предмету, вспомнимъ только нѣкоторые завѣты нашего Господа, данные человѣчеству именно на такія трудныя времена, каково переживаемое нами время.

"Скорве небо и земля прейдуть, сказаль Господь, нежели одна черта изъ закона пропадетъ" (Лук. 16, 17). Здъсь подъ именемъ закона нужно разумъть все божественное откровение и домостроительство нашего спасенія. Какой учитель, или правитель могъ сравнить твердость и устойчивость своего ученія и учрежденій съ прочностію неба и земли? Какой взглядъ могъ проникнуть въ будущее до последняго дня бытія міра и каждой черть своего ученія предсказать неизмънное существование среди въковыхъ измънений въ судьбахъ человъчества? Это было бы въ обыкновенномъ дъятель ничьмъ неоправдываемою смълостію и превозношениемъ. Только Сынъ Вожій, Виновникъ откровенія и учрежденія Церкви до воплощенія и по воплощеній, Самъ всемогущій деятель и всевидящій покровитель своихъ установленій, могъ съ такою увтренностію отдать Себя и свое діло на изслідованіе, наблюденіе и на судъ человъчества на всъ въка его существованія. Воть надежное обезпеченіе преуспъянія человъчества! И вы, ученые, принимающие на себя трудъ просвъщенія и устроенія блага человъчества, устанавливайте свои взгляды и предлагайте міры съ Библіею въ одной и всемірною исторіею въ другой рукъ. И вы не укажете ни времени, ни событій, гдъ бы библейское пророчество не оправдалось, ученіе не оказалось истиннымъ и учрежденіе благотворнымъ. "Въ-ренъ Богъ, по слову Апостола, призвавшій людей къ общению съ Сыномъ Его Інсусомъ Христомъ" (1 Кор.

1, 9); невърны Ему люди,—и вотъ причина ихъ за-блужденій и бъдствій. Возьмемъ для примъра занимаю-щій насъ нынъ, такъ называемый "Еврейскій вопросъ". Чтобы имъть правильный взглядъ на него, возьмите Библію и прочтите во Второзаконіи (гл. 28) пророчество Моисея сказанное Еврейскому народу почти за четыре тысячи лёть до нашего времени и съ изумительною ясностію изображающее современное его положеніе.. За невѣрность завѣту Вожію "разсѣетъ тебя Господь Богъ твой по всъмъ народамъ отъ края земли до края земли... Но и между этими народами ты не успокоишься, и не будеть мъста покоя ногъ твоей, и Господь дасть тебъ трепещущее сердце, истаяніе очей и изнываніе души. Жизнь твоя будеть вистть передъ тобою, и будешь трепетать ночью и днемъ, и не будешь увъренъ въ жизни твоей". Просвъщение народовъ христіанскихъ доселъ смягчало нъкогда страшныя, особенно въ средніе въка, бъдствія разсъянныхъ Евреевъ; но снова по-являются "еврейскія побоинда", составляются партів антисемитов; еврейскія переселенія на покупаемых земляхъ не удаются, правительства отъ пля нихъ нихъ отрекаются; извъстные еврейскіе капиталы, единственная ихъ надежда, дрожить въ ихъ рукахъ, въ виду возрастающей ненависти къ нимъ другихъ народовъ... Возьмите въ руки исторію и въ ней увидите, что въ четвертомъ стольтіи по Рождествъ Христова императоръ Юліанъ богоотступникъ вздумаль возстановить хрань Іерусалимскій и возвратить Евреевъ въ Палестину, но это предпріятіе разрушено чудеснымъ явленіемъ гитва Божія. Итакъ, только обращеніе ко Христу, Котораго Евреи отвергли, и сліяніе ихъ съ христіанскими народами есть единственно върное ръшеніе еврейскаго вопроса. Это, къ утъшенію нашему, и предсказываеть имъ Апостолъ Павелъ (2 Кор. 3, 15. Рим. 11, 25-29).

Господь сказаль: "не называйтесь наставниками, ибо одинъ у васъ наставникъ, -- Христосъ (Мат. 23, 14). "Если кто скажеть вамъ: вотъ здёсь Христосъ, или тамъ,—не въръте. Ибо возстанутъ лжехристы и лжепророки и дадутъ великія знаменія и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранныхъ. Вотъ Я напередъ сказаль вамъ" (Мат. 24, 25). Какъ это пророчество ясно опредъляетъ наше время, и какая попечительность и любовь дышеть въ этихъ словахъ Спасителя: "вотъ Я напередъ сказалъ вамъ!" Сколько мы видимъ нынъ наставниковъ, старающихся замънить намъ Спасителя нашего, и сколько лжехристовъ и лжепророковъ готовыхъ руководить цълое человъчество и перестроить весь міръ! Но самыя элокачественныя знаменія нашего времени, это распространение матеріалистическихъ ученій и смъшеніе христіанства съязыческими религіями. Ученіе о живомъ и Единомъ Вогъ замъняется ученіями о саморазвитіи міра изъ матеріи; всѣ дѣйствія души человѣческой изъясняются тълесными отправленіями, жизнь загробная отрицается, и последнее отчаянное слово пессимистической философіи предлагаеть принять мары для прекращенія рода человъческаго или для общечеловъческаго самоубійства, о чемъ проповъдуетъ и нашъ извъстный лжехристосъ, составившій свое евангеліе. А смъщение религиозныхъ върований, кромъ безчисленныхъ секть, утратившихъ совершенно христіанскій смыслъ, переходить уже въ уклонение христинъ къ языческимъ культамъ. Такъ въ одной европейской столицъ недавно открыто будлійское богослуженіе, и люди, рожденные въ христіанствъ, собираются на молитву при богослуженій нарочно выписаннаго изъ Тибета буддійскаго ламы. Между тъмъ, такъ называемыя чудеса естествознанія затемняють въ умахъ христіанъ истинныя понятія о чудесныхъ действіяхъ силы Божіей направленныхъ въ нашему спасенію; а ложная самоувѣренность ученыхъ прельщаетъ и "избранныхъ", т. е. чадъ Церкви Христовой, въ простотѣ и чистотѣ вѣры слѣдующихъ за единымъ своимъ учителемъ—Христомъ. Проясняйте, братія, умы ваши свѣтомъ слова Христова, и оживляйте сердца свои благодатіею Вожіею пріемлемою вѣрою в молитвою,—и вамъ ясно представятся всѣ великія опасности, угрожающія вѣрующимъ въ наше время. Вспоминайте слово Господа: "вотъ, Я напередъ сказалъ вамъ".

Господь сказаль: "какая польза человъку, если онъ пріобрътеть весь міръ, а душъ своей повредить? Иле какой выкупъ дасть человекъ за душу свою?" (Мат. 16. 26). Вотъ точное опредъление отношения, въ какомъ должно стоять наше внашнее благосостояние къ внутренней душевной жизни, и предостережение нашему вѣку, который стремится овладѣть всѣми силами природы, исчерпать всё сокровища земли, развить всесторонне промышленность, увеличить народныя богатства, умножить удобства и наслажденія жизни. "Душть своей не повреди", вотъ завътъ нашему въку; духовную жизнь народовъ не задави; не отвлеки ихъ заботами житейскими отъ нравственныхъ обязанностей; не отними времени для духовныхъ упражненій — у бъдныхъ и рабочихъ непомърнымъ трудомъ, у богатыхъ непрерывными удовольствіями. Сокровищами всего міра не выкупишь утраты въ народахъ доброй совъсти, честности, върности долгу, любви, самоотверженія, страха Вожія, который одинъ дълаетъ народы покорными власти земной по благоговънію къ власти небесной. Когда вст сокровища души проданы за чувственныя блага, тогда самые богатые народы окажутся самыми развращенными, самыя цвътущія царства-рыхлыми, самые образованные граждане — изм вниками, самыя многочислевныя войска, робкими и малодушными. Итакъ для устроенія истиннаго величія и благополучія народовъ пробнымъ камнемъ при всякомъ нововведении въ дълъ просвъщенія и гражданственности должно быть предварительное примънение его къ требованиямъ духовной, нравственной жизни; умножение наукъ должно быть соразмъряемо съ умственными и особенно нравственными силами юношества; школьные порядки должны быть направляемы къ охраненію невинности и чистоты совъсти въ дътскихъ душахъ; а высшею пълію образованія—согласованіе челов'вческих знаній съ святыми истинами божественнаго откровенія, и развитія ума съ върою въ Единаго Наставника нашего Господа Іисуса Христа. Не отдавайте душъ христіанскихъ въ плънъ одностороннему, только къ временнымъ выгодамъ направленному образованію: не выкупите ихъ изъ этого плъна никакими сокровищами міра.

Принесемъ благодареніе Господу Богу за прошедшее пятидесятильтіе благополучно прожитое этимъ учебнымъ заведеніемъ и пожелаемъ не ему только, но и всъмъ ему подобнымъ сохранить и утвердить въ будущемъ истинно христіанское направленіе. "Душамъ юношества не повреди",—вотъ наша просьба ко всъмъ руководителямъ въ дълъ просвъщенія и ко всъмъ нашимъ училищамъ—отъ низшихъ до высшихъ.

## ПОУЧЕНІЕ

въ день памяти св. великомученицы Варвары, по случаю храмоваго праздника въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ.

Въ житіи небесной покровительницы нашего заведенія, св. великомученицы Варвары, память которой мы нынѣ празднуемъ, между прочимъ повъствуется, что, когда св. Варвара чрезъ разсматриваніе окружавшей ее природы размышленіями своего чистаго ума убъдилась въ той истинѣ, что пдолы, которымъ покланялся ея отецъ, не могли создать міра и человъка, такъ какъ сами сдъланы руками человъческими, но что долженъ существовать иной Богъ, выспій, никъмъ не созданный и въчный, и что этотъ Богъ долженъ быть единъ, и всъмъ сердцемъ возжелала узнать этого истиннаго Бога: познаніе о Немъ сообщили ей ея подруги-христіанки. Обстоятельство это даетъ намъ поводъ побесъдовать о томъ, какое значеніе для каждой изъ васъ, дъти, имъля, имъютъ и должны имъть, съ христіанской точки зрънія, подруги, и каковы должны быть взаимныя обязанности подругъ.

Всеблагій Отецъ щедротъ, по Своему неизреченному милосердію, даровалъ многимъ изъ васъ пережить періодъ дътства, но нѣкоторыя еще и въ настоящее время не вышля изъ него. Счастливые годы! Годы, въ которые человѣкъ являетъ въ себѣ какъ бы нѣкоторый отблескъ райской чистоти души и тѣла, а потому, по правосудію Божію, испытываетъ и нѣкоторое подобіе райскаго блаженства. Не испытывая въ

дуть своей грыховных движеній и, какъ слыдствія ихъ, внутреннихъ терзаній и борьбы, не знакомое еще со злобою человъческою и съ опасностями, угрожающими намъ со времени гръхопаденія, отъ враждующей противъ человъка виъшней природы, огражденное отъ всёхъ нуждъ заботами старшихъ, а потому не выбющее и понятія о томъ, что уділь человъка на землъ-тажкій трудъ для своего пропитанія,дитя всегда почти весело, ко всемь и ко всему устремляется съ открытымъ сердцемъ и съ полною довърчивостію, всему радуется, отъ всего приходить въ восторгъ, все обращаетъ въ предметъ игры, забавы, которыя и составляютъ исключительное, или, по крайней мёрё, главное содержаніе его жизни. Премудрый Соломонъ сказалъ: «Какъ въ водъ лице-къ лицу; такъ сердце человъка (стремится) къ человъку» (Прит. XXVII, 9); а другой древній мудрецъ замітиль, что «человъкъ прилъпляется къ подобному себъ (Сирах. XIII, 20). Поэтому и дитя, даже помимо своего сознанія, ищеть подобныхъ себъ, съ которыми могло бы дълить свою жизнь,--ищеть и находить товарищей или подругь для своихъ игръ и забавъ. Такихъ подругъ имѣли и имѣете и вы.

По устроенію премудраго Промыслителя, дітскія игры не только служать для забавы и развлеченія, но иміноть и боліве важное значеніе: посредствомь игрь развиваются органы внішнихь чувствь дитяти и его тілесныя силы; вы играхь проявляеть свою діятельность и находить для себя упражненіе уміть дитяти; чрезь нихь возбуждаются и проявляются чувствованія сердца; ими упражняется и укріпляется воля и образуется характерь. Поэтому важное значеніе для дитяти иміноть и подруги его дітскихь игрь: онів не только увеличивають удовольствіе, которое дитя получаеть оть игрь, и такимь образомь усиливають счастіе дитяти, но и весьма много способствують первоначальному физическому, умственному и нравственному его развитію.

Какими же качествами должны отличаться подруги дътскихъ игръ и каковы должны быть взаимныя отношенія между этими подругами для того, чтобы, съ одной стороны, обезпечены были счастіе и жизнерадостность, свойственныя дътскому возрасту, а съ другой—чтобы достигались тѣ цѣль, которымъ, по устроенію премудраго и всеблагаго Промысл теля, направлены дѣтскія игры? По указанію слова Бог подруги, какъ и всѣ вообще христіане въ своихъ взаимент отношеніяхъ, должны имѣть взаимную любовь (1 Петр. IV которая есть совокупность совершенства (Колос. III, 14 чревъ которую пріобрѣтаются и всѣ другія качества, скрѣляющія дружбу: ласковость, привѣтливость (Сирах. VI, 5), гобъждающая всякій гнѣвъ кротость (Притч. XV, 1), утишає щее распри терпѣніе (Притч. XV, 18), снисходительност (Ефес. IV, 2), сострадательность, милосердіе (1 Петр. III. способность прощать обиды (Колос. III, 13), братолюбіе, з ботящееся не о себѣ только, но и о другихъ (Филип. II. 4 способность радоваться съ радующимися и плакать съ плачущими (Римл. XII, 15).

Но «всему свое время, и время всякой вещи подъ небом» говоритъ Премудрый (Евкл. III, 1). Окончился для васъ пріодъ перваго дітства, - періодъ полной беззаботности, все цвло посвященный играмъ, - и вы поступили въ училище 🗈 полученія образованія: потому что «мудрость», по словач Премудраго, «лучше жемчуга, и ничто изъ желаемаго не сраднится съ нею» (Притч. VIII, 11) и, «когда она войдеть в сердце человъка и знаніе будеть пріятно душт его, тогр разсудительность будеть оберегать его, разумъ будеть охранять его, дабы спасти его отъ пути злаго» (Притч. II, 10 11, 12). Въ училище вы пріобрели новыхъ подругъ-подругъ не въ играхъ только и развлеченіяхъ, но, главным образомъ, въ учебныхъ занятіяхъ. И эти новыя подруги, успѣшнаго усвоенія преподаваемаго вамъ, для развитія вашихъ умственныхъ силъ, для пріобрътенія добрыхъ навыковъ, для развитія вашего сердца и характера, ямъютъ весьма важное значеніе. Уроки охотиве учатся, когда вокругі то же дълаютъ и подруги, всякія другія занятія идуть дружнъе, когда совершаются цълымъ классомъ: научныя истини. сообщаемыя учителями, дёлаются понятнее, когда потомъ. какт бы преломившись въ умахъ болве способныхъ подругь. сообщаются ими другимъ подъ угломъ зрвнія, въ форм в

выраженіяхъ, болѣе подходящихъ къ развитію послѣднихъ. А какъ сильно и благотворно можетъ вліять постоянный обмѣнъ мыслей и чувствованій, возможность постоянно имѣтъ предъ глазами подругъ, обладающихъ лучшими сердечными и нравственными качествами, на развитіе добрыхъ чувствъ, на пріобрѣтеніе добрыхъ навыковъ, на выработку правильныхъ отношеній къ ближвимъ!

Что же требуется отъ каждой изъ васъ для того, чтобы ваше совывстное ученіе в совывстная жизнь двиствительно принесли всъ эти благіе плоды? Требуется любовь къ знаніямъ и усердіе къ ученію; требуется точное выполненіе всъхъ установленныхъ въ училищъ и въ классъ порядковъ, чтобы чрезъ то и другое постоянно возбуждалось и поддерживалось взаимное соревнованіе; требуется все та же, везд'в и во всемъ добромъ необходимая, все къ найдучшимъ последствіямъ двигающая и направляющая взаимная братская дюбовь, требуется кротость, терпъніе, снисходительность, уступчивость, требуется воздержание отъ всякаго высокомврія и высокомудрія (Римл. XII, 3, 16), отъ тщеславія, взаимнаго раздраженія и зависти (Галат. V, 26); требуется носить бремена другь друга (Галат. VI, 2), т. е. сочувствовать радости и горю каждой нвъ своихъ подругъ, облегая послёднее и ласковымъ словомъ утвшенія (1 Солун. V, 14), и возможною помощію; требуется, чтобы сильныя, т. е. болве способныя къ ученію, помогали въ усвоенія преподаваемаго бол'ве слабымъ (Рим. XV, 1); требуется, наконецъ, постоянная внимательность къ себъ. чтобы нерадъніемъ къ ученію, неаккуратностію въ исполненіи другихъ ученическихъ обязанностей, какимъ-либо різкимъ словомъ или нехорошимъ поступкомъ не ввести въ соблазнъ кого-либо изъ подругъ.

Есть еще и высшее значеніе и назначеніе вашей совм'єстной жизни въ училищъ и соотв'єтственныя этому высшія взаимныя обязанности. Если св. Апостолъ Павелъ благочестивое христіанское семейство называетъ домашнею церковію (Римл. XVI, 3, 4. 1 Корине. XVI, 19. Колос. IV, 15. Филим. 1, 2), конечно, потому, что христіанское семейство имъетъ главною и конечною цѣлію воспитывать своихъ чле-

новъ для царствія Божія; то темъ более это священное нименованіе приличествуєть духовно-учебному заведенію. торое выветь главною целію своею привести вась къ познанію Сына Божія и воспитанію въ міру полнаго возраста Христова (Ефес. IV, 13). Члены же Церкви, имфя главов своею Інсуса Христа, камень живой, не только должни повиноваться во всемъ установленной отъ Господа іерархи церковной, но и «сами, какъ живые камни, должны устрои: изъ себя домъ духовный, священство святое, чтобы принсить духовныя жертвы, благопріятныя Богу, Інсусомъ Хргстомъ (1 Петр. 11. 4, 5), т. е. и сами должны заботиться своемъ спасеніи, и помогать въ этомъ другь другу. Въ этомъ же служеніи спасенію другь друга должны состоять высші обязанности и каждой изъ васъ, питомицъ сего заведенія, в потому членовъ домашней церкви, - какъ по отношеню къ своимъ класснымъ подругамъ, такъ и по отношенію къ ученицамъ другихъ классовъ, но членамъ одной и той же вашей церкви. Итакъ, какъ члены Церкви Христовой, всем силами старайтесь прежде и больше всякихъ познаній пріобръсти познаніе закона Христова, Его ученія и заповъщ храните въ серцахъ вашихъ въру въ Бога, надежду на Него и любовь къ Нему, какъ основание и залогъ всякаго преуспрянія духовнаго, залогь возможнаго счастія на земль в бляженства на небъ. возгръвая эти необходимъйшія для христіанина добродьтели (1 Корино. XIII, 13) и размышленіемь о превосходящей разумъ любви Христовой къ людямъ (Ефес III, 19), и постоянною молитвою: соблюдайте въ чистоть отвсякихъ дурныхъ чувствъ и желаній ваше сердце, чтобы оно было достойнымъ храмомъ Божінмъ, жилищемъ Духа Святаго (1 Корино: П., 16); старайтесь пріучить себя къ исполненію запов'ядей Христовыхъ и уставовъ церковныхъ соревнуйте другь другу въ пріобретеніи добродетелей христівискихъ, напиаче же служащихъ украшеніемъ и славою женщины христіанки: смиренномудрія, кротости, терпінія, самоотверженія, любви, сострадательности, милосердія. Свопит 109нымъ усовершенствованіемъ въ въръ и любви христіанской каждая изъ васъ болъе всего можеть содъйствовать созиданы

зъ храмъ Божій и своихъ подругь, и другихъ членовъ нашей домашней церкви: потому что добрый примівръ сильніве всякаго слова действуеть на сердце человека и привлекаеть его ко всему доброму. Вивств съ этимъ не опускайте случая способствовать спасенію подругь и другихъ сочленовъ нашей церкви и словомъ своимъ: увъщавайте и назидайте другъ друга (1 Сол. V, 11), вразумляйте безчинныхъ, утвшайте малодушныхъ, поддерживайте слабыхъ (1 Сол. V. 14), набдюдая только, чтобы слово ваше растворено было кротостію и любовію и чуждо было даже всякой тіни тщеславія, гордости, превозношенія. Наконецъ, старайтесь о томъ, чтобы ничьмъ не подать повода другимъ къ соблазну: ни празднымъ или гнилымъ словомъ, ни, тъмъ болъе, какимъ-либо дурнымъ поступкомъ. Въ особенности въ этомъ отношения должны внимательно следить за собою и наблюдать крайнюю осторожность вы, воспитанницы старшихъ классовъ, такъ какъ младіпія, по самому свойству человъческой природы, помимо даже своей воли и сознанія, подражають вамъ, не въ состояніи еще будучи различать, что хорошо, а что дурно. Господь нашъ Інсусъ Христосъ сказалъ: «Кто сотворить» заповъди Божів «и научить тому же другихъ словомъ или примъромъ, «тотъ великимъ назовется въ царствін Божіемъ (Ме. V. 19); но «горе тому человъку, чрезъ котораго соблазнъ приходитъ (Мо. ХУШ, 7).

Да поможеть же вамъ всесильный Господь, по ходатайству покровительницы и нашего заведенія, и нашей домашней церкви, св. великомученицы Варвары, всегда быть и добрыми подругами и назидательными другь для друга сочленами нашей домашней церкви, чтобы чрезъ это вы и на небъ могли присоединиться «къ торжествующему собору и церкви первенцевъ, на небесахъ написанныхъ». (Евр. XII, 23). Аминь.

Свящ. Н. Оникевичъ.

### РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННОЕ РАЗВИТІЕ

## ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І

И

#### идея священнаго союза.

(Продолжение \*).

Такъ какъ возстановление польской независимости могло повести лишь къ опаснъйшимъ осложненіямъ и истребительной войнь, то Поццо совытоваль низвести Польскій вопрось на степень простого вопроса о границахъ, обозначить въ деговорахъ новое пріобрѣтеніе, какъ собственность Россіи, ограничить введеніе новыхъ учрежденій преділами вновь обретаемой территоріи; назначить въ Варшаву особаго намітстника, который, однакоже подобно ирландскому королю, подчиненъ былъ бы центральному министерству; выбрать подчиненныхъ ему чиновниковъ, преимущественно изъ поляковъ, во назначить и нёкоторыхъ русскихъ; прокламировать предполагаемыя реформы въ формъ обыкновеннаго императорскаго указа, ибо въ данномъ случав, когда правительство нуждается въ большой силъ для проведенія своихъ благихъ намъреній, всякая договорная форма можеть лишь уменьшить его авторитеть, не оказывая въ то же время ни маленшаго вліянія на на достоинство, ни на прочность учрежденій. Поццо заканчиваеть свой мемуаръ следующими пророческими словами. «Поляки ошибаются, полагая, что ихъ благополучіе заключается въ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ» № 22, 1891 г.

тдъленіи отъ Россіи; если они будуть настаивать упорно на тдъленіи, то добьются, наконецъ, несчастія и рабства» 1).

Каподистрія еще до конгресса предсказываль государю тъ опасности, которыя ожидають Россію въ Вінів. Изъ всіхъ зеликихъ державъ, говорилъ онъ еще тогда, только тъ могутъ наибольшее вліяніе и силу на конгрессъ, которыя нвятся туда безъ всякихъ требованій. Въ такомъ положеніи находится только Франція и Англія. Не следуеть забывать также, что Англія не можеть забыть техь громадныхь расходовъ, которые принесла она для великой коалиціи, а Франція тёхъ потерь, которыя понесла она вследствіе своего пораженія. Между объими державами завязались уже дружественныя отношенія. Стоитъ вспомнить лесть, которую расточаль Людовикъ XVIII въ Лондонъ передъ отъвздомъ своимъ въ Парижъ, а равно пріемъ и проводы, устроенные ему принцемъ регентомъ. Достаточно при такихъ условіяхъ какой нибудь великой державъ сблизиться на конгрессъ съ Англіею и Франціею, чтобы составить на конгрессъ большинство, крайне опасное для Россіи. Есть основаніе предполагать, что Австрія примкнетъ при первомъ же удобномъ случай къ западнымъ державамъ, и что Россія и Пруссія останутся въ меньшинствъ. Таковы были предостереженія Каподистріи, но Александръ отнесся тогда къ нимъ съ недовъріемъ. Все это доктрина, заметиль онь графу, не безпокойтесь, я съумею выйти изъ затрудненій 2).

Теперь по прівздв въ Ввну Каподистрія получиль полнос личное удовлетвореніе. Изъ устъ самого государя услышаль онь, что всв его предположенія оправдались. Относительно Польши, Каподистрія прямо объявиль императору, что онъ находить необходимымъ настаивать на присоединеніи герцогства Варшавскаго къ имперіи, но что онъ совътуеть императору согласиться на нѣкоторыя уступки по отношенію къ своимъ сосъдямъ. По вопросу о дарованіи Польшѣ отдъльнаго устройства и либеральной конституціи, Каподистрія высказался почти

<sup>1)</sup> Мићије Поццо-ди-Борго у Перца Stein's Leben. Т. IV, стр. 177—180.

<sup>2)</sup> Богдановичь, Александръ I, т. V, стр. 7.

въ такомъ же смыслѣ, какъ Штейнъ и Поццо-ди-Борго. Подобно имъ, и онъ находилъ, что такое мѣропріятіе можеть вызвать въ Россіи недовольство и зависть, подстрекнуть его же время поляковъ добиваться полной независимости, и вызвать въ Европѣ опасенія и тревогу 1).

Такое единодушіе всіхх его преданнійших и способизашихъ совътниковъ не могло остаться безъ вліянія на Алегсандра. Государь началь вдумываться въ свое действительно изолированное и опасное положение. Въ частыхъ совъщания съ Поппо-ди-Борго, Штейномъ, а впоследствии и съ Каподистрією, онъ началь высказывать свою готовность къ несторымъ территоріальнымъ уступкамъ, но по прежнему тверло стояль на своемь намерении даровать Польше либеральныя учрежденія. Уб'єдившись окончательно въ враждебномъ настроеніи Англіи и Франціи и въ двоедушіи Австріи, императорь решился употребить все усилія, чтобы какъ возможно теснье соединиться съ Пруссіею и избежать такимъ образомъ полнаго изолированія Россіи. И въ отношеніяхъ къ Пруссів можно было опасаться колебаній и охлажденія. Государю было извъстно, что Кестльри и Меттернихъ употребляютъ всъ усила, чтобы склонить на свою сторону прусскихъ уполномоченныхъ. Ему доносили, что Меттернихъ вновь предлагаетъ Пруссіи всю Саксонію, но подъ условіемъ, чтобы она решительно отделилась отъ Россіи. Александръ хорошо зналъ податливость и недальновидность князя Гарденберга. Опасаясь, чтобы онъ не перевель Пруссію въ враждебный лагерь, императоръ изложилъ сначала въ разговоръ съ Штейномъ все, что было ему извъстно объ интригахъ Меттерниха, а затъмъ устроилъ интимное совъщание съ королемъ прусскимъ, на которомъ присутствовалъ и Гарденбергъ. Государь аппеллироваль къ личнымъ дружественнымъ чувствамъ короля и доказаль ему, что всё интриги Талейрана и Меттерниха клонятся къ тому, что бы разъединить во что бы то ни стало Россію и Пруссію. Онъ заявиль, что Меттернихъ предлагаль



<sup>1)</sup> Васильчивовъ, т. IV, ч. 2. стр. 526; Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 176. О Каподистрів и его отношеніяхъ въ Александру въ Вънъ см. также: Мемуарч графини Эдлингъ, стр. 175 и саъдующія.

:му втайнъ полную уступчивость по польскому вопросу, но тодъ условіемъ возстановленія Саксонской независимости. Король быль глубоко возмущенъ двуличіемъ австрійскаго канцлера. Онъ повториль императору, что Пруссія никогда не отцълится отъ Россіи и тутъ же повельль своему канцлеру прекратить всякіе отдъльные переговоры съ Австріею и Англіею и дъйствовать отнынъ за одно съ Россіею 1).

Гарденбергъ долженъ былъ повиноваться. Въ тотъ же день онъ сообщиль о рышеніи короля министрамь Англіи и Австріи. Онъ предпринялъ даже попытку уговорить лорда Кестльри воздержаться отъ отвъта на русскій меморандумъ, но потерпълъ въ этой попыткъ, какъ и слъдовало ожидать, полнъйшую неvлачу 2). Упрямый Кестльри, какъ будто нарочно, старался раздуть духъ недовърія и вражды между державами. знавая. что онъ работаетъ лишь для тайныхъ цёлей Талейрана н что интересы Великобританіи отнюдь не замѣшаны ни въ польскомъ, ни въ саксонскомъ вопросъ. Кестльри представилъ свои возраженія на русскую ноту, и не задумался придать имъ тонъ во всёхъ отношеніяхъ оскорбительный для русскаго императора. Кестльри утверждалъ между прочимъ, что Александръ провозглашаетъ новыя правила международнаго права, способныя лишь подкопать всякое взаимное довфріе между державами. Теплицкій договорь не могь, по его мижнію, ни коимъ образомъ устранить договоръ Рейхенбахскій, а могъ только подтвердить и скрфпить его. Никакіе военные успфхи не могли точно также освободить Россію отъ обязательствъ, принятыхъ ею на себя. Напрасно ссылается также императоръ на свой личный характеръ. Свобода и безопасность государствъ не можетъ быть основана ни на личномъ довфріи, ни на жизни отдъльнаго человъка, она нуждается въ иныхъ. болье прочныхъ гарантіяхъ. Ничтожныя территоріальныя уступки, предлагаемыя Алексапдромъ въ Польшъ Австрін и Пруссін, не согласуются ни съ великодушіемъ императора, ни съ правилами справедливости. Россія не имфетъ права измфнять

<sup>1)</sup> Перцъ, Steisn's Leben, т. IV, стр. 197.

<sup>2)</sup> Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 197.

существующихъ договоровъ, военные уситхи не могутъ изитнить формальныя международныя постановленія, территоріальное увеличеніе не можетъ быть требуемо въ возм'єщеніе военныхъ расходовъ; великія державы должны подавать прим'єрь всёмъ остальнымъ въ ум'єренности и справедливости 1).

Препирательства были такимъ образомъ въ полномъ ходу. 1-е ноября прошло, а о формальномъ открытін конгресса на было и ръчи. Все ограничилось учреждениемъ новыхъ комитетовъ, изъ которыхъ одинъ долженъ былъ завиматься провёркою полномочій, другой подготовить решеніе швейцарскихъ дёлъ, третій выработать военную организацію будущаго германскаго союза. Понятно, что деятельность всех этихъ комитетовъ, имъвшая или чисто формальное, или второстепенное значеніе, не могла подвинуть ни на шагъ вперель вопрось объ общемъ умиротворении Европы. Вопрось этотъ зависълъ всецъло отъ разръшенія вопроса Польско-Сагсонскаго, или, выражаясь иначе, отъ вопроса о вознаграждени Россіи и Пруссіи. Вокругъ этого вопроса вращались всѣ переговоры между великими державами. Всѣ дѣйствія Россів в Пруссіи носили на себъ характеръ прямоты и послъдовательности, тогда какъ ихъ противники истощались по прежнем въ двоедушіи и постыдныхъ интригахъ. Императоръ Александръ, отстаивая свои требованія, имфлъ тфмъ не менфе въ виду интересы общаго согласія и мира. Въ разговоръ съ Штейномъ, происходившемъ 20-го ноября н. с., онъ вновь заявиль свою готовность къ уступкамъ. «Меттернихъ, да, кажется, н англичане», заметиль онь при этомъ, «стараются все запутать . -- Я не думаю, возразиль Штейнь, чтобы англичане желали войны. Тяжести, лежащія на англійскомъ народь. слишкомъ велики; онъ требуютъ уменьшенія. Вопросы, о которыхъ идетъ теперь рфчь, не имфютъ особаго значенія ни для Россіи, ни для Австріи. Краковъ не на столько важень, чтобы можно было вести изъ за него войну при теперешнихъ обстоятельствахъ. Россія можетъ обойтись и безъ него. — «Очи-



<sup>))</sup> Отвътъ Кестлъри на русскую ноту, у Перца, Stein's Leben,  $\tau$ . IV, сгр. 198-201.

стить Краковъ, возразиль императоръ, было бы для меня безславно, разъ я занялъ его». -Если Ваше Величество, имъя въ своемъ распоряжени 400,000 чел., пожертвуете ради спокойствія Европы Краковомъ, то всё усмотрять въ этомъ поступкъ доказательство вашего благородства, а не слабости. Теперешнее ватянутое положение всеобщаго вооружения и переговоровъ не можетъ продолжаться долго. Императоръ заявилъ, что онъ не думаетъ угрожать никому, что онъ желаетъ лишь мира, что онъ намъренъ посвятить всю свою дальнейшую жизнь распространенію и поддержанію либеральных идей. «Необходимо», заметиль онь въ заключение, «соединить все три спорные вопроса относительно Польши, Саксоніи и Майнца и ръшить ихъ на особой конференціи четырехъ великихъ державъ 1). Штейнъ вполет одобрилъ этотъ планъ императора и всъ усилія русско-прусской дипломатіи направлены были съ этого дня на его осуществленіе.

Прошло, однакоже, много времени въ новыхъ безплодныхъ переговорахъ, препирательствахъ и интригахъ. пока Англія и Австрія дали, наконецъ, свое согласіе на созваніе особой конференціи уполномоченныхъ четырехъ державъ. Лордъ Кестльри счель, однакоже, необходимымъ поставить въ извъстность представителя Франціи о своемъ різтеніи. Онъ нарочно отправился къ Талейрану и въ разговоръ съ нимъ упомянулъ о предполагаемой конференціи четырехъ державъ. Талейранъ заметиль, что онь не иметь ничего противь такой конференців, но что онъ считаеть ее унивительною для Англів в для Австрів. «Выше всего», сказаль онь далве, «я ставлю законность, и нахожу, что прежде всякихъ переговоровъ, слъдуетъ оградить законныя права Саксонскаго короля. Я; Меттернихъ и вы могли бы заключить на этогъ счетъ особую маленькую конвенцію»? «Конвенцію», возразиль Кестльри, «такъ вы предлагаете союзъ?» «Такая конвенція», зам'ьтилъ Талейранъ, «можетъ быть заключена и безъ союза. Впрочемъ, можно заключить, если желаете и союзъ; я ничего не имъю противъ него». «Но союзъ предполагаетъ войну, или можетъ

<sup>1)</sup> Перцъ, Stein's Leben, стр. 208-210.

повести къ ней, а мы должны сдёлать все, чтобы избъжать войны», отвічаль Кестльри. «Я вполні разділяю ваше инініе», возразиль Талейрань. «должно сделать все, но не жерівовать честью, справедливостью и будущностью Европы. Въ моемъ отечествъ посмотрять на войну съ большимъ недовольствомъ, заментилъ Кестльри. «Война была бы популярна и у васъ, если бы вы поставили ей великую и встинно европейскую цёль», сказаль Талейрань. «А въ чемъ заключалась бы эта цёль? спросиль Кестльри. «Въ возстановленіи Польши! воскликнуль Талейрань. «Пока эта цізль не можеть быть поставлена», заметиль Кестльри после минутнаго молчанія. Талейранъ поняль, что онъ зашель слишком: далеко. «Все равно», замътилъ онъ съ своею обычною саркастическою улыбкою, «дёло не въ названіи. Назовите наше соглашеніе, какъ угодно: нотою, конвенцією, протоколошь, но мы должны признать право Саксонскаго короля, безразлично въ какой бы то ни было формъ. Кестльри возразилъ: «Австрія признала оффиціально право Саксонскаго короля, вы также признали его оффиціально, и я также «громогласно» признаю ихъ. Неужели и послъ этого различіе между нами такъ велико, что нуждается въ томъ актъ, на которомъ настапваете вы». Талейранъ принужденъ быль сдаться. Онъ объявиль, что онъ ничего не имъеть противъ конференцій. но что онъ требуеть, чтобы на нихъ допущенъ былъ и представитель Франціи. Кестльри быль настолько безтактень, вля коваренъ, что даль ему слово требовать участія Францін въ конференціи. Ц'яль Талейрана была достигнута вполн'я: русско-прусскій планъ отдёльных конференцій между четырых союзными державами быль совершенно разстроенъ 1).

Императоръ Александръ устранилъ въ это время Нессельроде отъ всякаго участія въ серьезныхъ переговорахъ. Уполномоченными Россіи на предположенныхъ конференціяхъ опъ назначилъ Разумовскаго и Каподистрію, тогда какъ въ качествъ представителя Пруссіи долженъ былъ присутствовать князъ Гарденбергъ. На другой же день, послѣ своего свида-

<sup>1)</sup> Pallain, стр. 175, 176.

нія съ Талейраномъ, лордъ Кестльри уведомиль всехъ своихъ товарищей по конференціи, что онъ даль Талейрану слово допустить на совъщанія четырехъ державъ и представителя Франціи. Заявленіе лорда произвело, какъ и слъдовало ожидать, громадную сенсацію. Одинъ только Меттернихъ поспъпиль заявить свое удовольствие по поводу односторонняго и произвольного поступка Кестльри, что же касается до представителей Россіи и Пруссів. то они были вив себя отъ негодованія. Разумовскій, Каподистрія и Гарденбергь упрекали Кестльри и Меттерниха, что они не только не съумъли поддержать одно изъ главныхъ секретныхъ постановленій Иарижскаго договора, въ силу котораго положено было не допускать участія Франціи въ переговорахъ, но и продолжають сообщать всв тайны переговоровь Талейрану. Уполномоченные Россіи и Пруссіи объявили въ заключеніе, что они ни за что не согласятся на допущение французскаго представителя 1). Кестльри быль въ большомъ затруднении. Ему было крайне неловко лично увъдомлять Талейрана, и онъ предпочелъ возложить эту деликатную миссію на своего брата, лорда Стюарта. Трудно было сделать более неудачный выборъ. Крайне неловкій и далеко не краснорычивый Стюарть, явившись къ Талейрану, сообщиль ему съ растеряннымъ видомъ, что все согласны на созвание отдельной конференции, но что участіе французскаго уполномоченнаго отклоняется. «А кто его отклоняеть?» спросиль Талейранъ Стюарта въ гордомъ, проническомъ тонъ. «Только не мой братъ», отвъчаль Стюарть съ видомъ еще большей растерянности. «Но кто-же? продолжаль настанвать Талейрань. «Ну, да они, союзники, пролепеталъ, наконецъ, Стюартъ . «Тогда, разсказываетъ Талейранъ, стерпвніе мое лопнуло, и я началь говорить съ нимъ горячо, почти страстно. Я охарактеризовалъ тотъ образъ действій, который въ праве были ожидать отъ лорда Кестльри, при теперешнихъ обстоятельствахъ, и Англія и Европа. Затімь, я повель різчь о настоящих дій-

<sup>1)</sup> См. Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 263—264; Васильчиковъ, т. IV, г. 2, стр. 541.

ствіяхъ Кестльри въ Вінів, даль понять, что они не останутся безизвъстными въ Англіи, и что последствія, могущія проистечь отсюда, не могуть быть для него пріятны. Столь же строго отнесся я и къ лорду Стюарту за его преданность Пруссіи. Въ заключеніи я объявиль, что если они остаются людьми Шомона, и намфрены продолжать и впредь свою коалиціонную политику, то Франція, охраняя свое достоянство, не намфрена принимать дальнфитее участіе въ конгрессъ. Знайте, что посольство его величества короля французскаго не останется въ Вънъ ни одного дня. если только представителю Франціи не предоставленъ будеть голосъ въ совъщаніяхъ четырехъ державъ 1). Лордъ Стюартъ выслушаль всю эту нотацію съ видомъ униженной покорности. ленно сообщиль онь своему брату объ угрозахъ Талейрава. Кестльри ничего такъ не боялся, какъ публичнаго порицаніз своихъ действій въ парламенть; онъ считаль Талейрана способнымъ оклеветать его въ своихъ секретныхъ депешахъ в предъ принцемъ регентомъ, и предъ министерствомъ, и предъ парламентомъ. Во что бы то ни стало, спъщиль онъ разсъять собирающуюся грозу. Отъ имени Великобританіи потребоваль онъ допущенія на конференцію уполномоченнаго Францін, доказывая, что отказь со стороны четырехь державь можеть воспламенить всю Европу. Меттернихъ приняль, разумъется, сто сторону. После долгихъ споровъ, Разумовскій, Каподистрія, а за ними и Гарденбергъ принуждены были, наконецъ, уступить. Кестльри поспъшиль извъстить Талейрана собственноручным письмомъ, что, узнавъ отъ своего брата о желаніи перваго министра Франціи, онъ тотчасъ же сообщиль его своимъ коллегамъ и что всв они съ великимъ удовольствіемъ поспетили дать свое согласіе 2). Талейрань смінлся, разумінется, вы душъ надъ услужливостью «благороднаго лорда».. Онъ быль въ восторгъ, что ого неслыханное нахальство увънчалось таквиъ блестящимъ успъхомъ.

31-го декабря н. с. собрались, наконецъ, на первое совъ-

<sup>1)</sup> Pallain, crp. 177.

<sup>2)</sup> Pallain, crp. 177.

щаніе представители пяти великихъ державъ. Въ качествъ **уполномоченнаго** Франціи фигурироваль, назначенный для этой цели Талейраномъ герцогь Дальбергь. Разумовскій изложиль плань вознагражденій, требуемыхь Россією и Пруссією. По этому плану Россія отказывалась отъ Тарнопольскаго округа, пріобрътеннаго ею по Вънскому миру 1809 г., въ пользу Австріи. Кромъ того она отдавала ей соляныя копи въ Величкъ и подгородный районъ Кракова. Далъе Россія изъявляла свое согласіе на присоединеніе къ Австрія Галиців. Пруссія должна была получить герцогство Познанское и всю Саксонію. Торнъ и Краковъ объявлялись вольными городами. Королю Саксонскому предполагалось назначить владънія на Рейнъ съ 700,000 жителей 1). Уполномоченные приняли къ свъдънію предложенный проекть и положили собраться для его обсужденія черезъ два дня. Въ теченів этихъ двухъ дней лордъ Кестльри получилъ два, въ высшей степени важныхъ для него, извъстія. Онъ узналъ, что Англія заключила мяръ съ Американскими Соединенными Штатами и получиль предписание отъ принца-регента отстаивать всфии силами независимость Саксоніи. Кестльри поняль, что Англія можетъ говорить теперь съ своими бывшими союзниками совершенно въ иномъ тонъ. Онъ явился на конференцію въ крайне возбужденномъ состояніи и жівль только случая, чтобы обрушиться на представителей Россіи и Пруссів. Случай не замедлиль представиться. Князь Гарденбергь началь поддерживать планъ вознагражденій, представленный Разумовскимъ. Онъ говорилъ съ большимъ увлечениемъ, почти со страстью. Замътя, что представители Англіи, Австріи и Франціи слушають его съ явнымъ недоброжелательствомъ, онъ объявиль съ горячностью, что Пруссія будеть отстанвать съ оружіемъ въ рукахъ занятую ею Саксонію. При этихъ словахъ Гарденберга, Кестльри вспыхнуль. Онъ объявиль съ запальчивостью, что Англія не подчинится ничьимъ повеленіямъ и что противъ оружія она будеть действовать также оружіемь 2).

<sup>1)</sup> Богдановичь, Т. V, стр. 36-37.

<sup>2)</sup> Pallain, crp. 186, Thiers, Histoire du Consulat et de l'Empire, T, VI, crp. 180 n crbs.

Вив себя оть гивва, лордъ Кестльри оставиль засвдане конференціи и поспъшиль въ Талейрану. Онъ взлиль свое сердце передъ французскимъ министромъ и добавилъ, что Англія никогда не потерпить, чтобы Россія и подстрекаемая ею Пруссія осмінивались предписывать законы всей Европі. Талейранъ быль въ восторгъ отъ несдержанныхъ выходобъ благороднаго дорда. Онъ понималь теперь, что онъ достигь своей цёди и что Кестльри находится въ его рукахъ. Но по обыкновенію, онъ превосходно владель собою. Онъ приняль на себя тонъ сочувствующаго друга, всёми силами старался раздуть гнввъ и безъ того уже раздраженнаго англичанина. Онъ напомнилъ ему ихъ прежніе разговоры и заметиль. что ему остается лишь повторить то, что сказано было выуже нъсколько разъ прежде, а именно: достаточно двухъ или трехъ словъ, подписанныхъ Англіею, Франціею и Австріею. чтобы положить предълъ гордой наглости Русскихъ и Пруссаковъ. Вследъ за темъ Талейранъ взялъ перо и набросаль проекть союзной конвенціи между тремя державами. Кестыри быль чрезвычайно доволень. Въ этоть моменть онъ забыль даже объ общественномъ мивніи Англіи и объ его отвращеній отъ всякой новой войны. Онъ ухватился за набросокъ Талейрана, какъ за якорь спасенія, взяль его съ собою. объщался придать ему окончательныную форму и на слъдующій же день зайти къ Талейрану. На другой день Кестльри явился въ назначенный часъ къ Талейрану. Онъ передаль ему вполнъ формулированный актъ союзнаго договора трехъ державъ и добавилъ, что Меттернихъ вполнъ одобряеть его редакцію. Талейранъ сознается, что онъ быль пріятно удивленъ поспъщностью лорда. Я наговориль ему, расказываеть онъ въ своемъ донесеніи королю Людовику XVIII: «кучу любезностей, и онъ не избалованный до сихъ поръ моныи похвалами, былъ крайне польщенъ ими» 1). Въ тотъ же вечерь (3-го января 1815 г.) оба дипломата отправились къ австрійскому канцлеру, прочли еще разъ втроемъ пректъ договора сдълали въ немъ нъкоторыя, формальныя измъненія и вслъдъ

<sup>1)</sup> Pallain, etp. 186.

за темъ снабдили его своими подписями. Актъ въроломства, неслыханный во всей повой исторіи совершился: Англія и Австрія въ тайнъ измънили своимъ союзникамъ, которымъ они были обязаны всёми своими успёхами и спасеніемъ, и заключили секретный союзъ съ тою самою Франціею, которую они не имъли даже права допускать къ участію въ совъщаниять великихъ державъ. Издъваясь надъ всеми правилами приличія, онъ осмъдились поставить свой союзъ подъ покровительство Пресвятой Троицы. Заручившись предварительно сами всевозможными объектами вознагражденія, они не задумались объявить главною цёлію своего союза справедливую защиту отъ непомърныхъ требованій Россіи и Пруссіи. Такъ дъйствовали представители Англіи и Австріи, руководимые безсовъстнымъ интриганомъ, втайнъ смъявшимся надъ ижъ ослепленіемъ. А вмператоръ Францъ, столько разъ клявшійся въ союзной вірности друзьямъ своимъ Александру и Фридриху-Вильгельму, посижшиль одобрить возмутительное въроломство своего безчестнаго и легкомысленнаго министра. Не колеблясь ни минуты, чуждый всякимъ нравственнымъ принципамъ и забывая, что онъ нарушаеть этимъ священныя права гостепріимства, онъ скріпиль въ глубокой тайні своею подписью договоръ, направленный противъ его союзниковъ и гостей. Безчестная интрига восторжествовала въ тоть самый моменть, когда Россія и Пруссія не им'вли въ дъйствительности ни малъйшаго намъренія поддерживать свои справедливыя требованія съ оружіемъ въ рукахъ, и когда, великій примиритель Европы, императоръ Александръ, руководимый самыми идеальными и возвышенными возвреніями, готовъ быль трактовать всв международные вопросы въ духв истинно христіанской любви и взаимной уступчивости.

Тайный договоръ, заключенный Францією, Австрією и Англією, составленъ былъ въ обычныхъ дипломатическихъ выраженіяхъ той эпохи 1). Онъ носилъ на себъ характеръ оборонительный. Три договаривающіяся державы обязывались въ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Текстъ договора напечатанъ у Клюбера, Голерна d'Аниберга и въ другихъ сочиненіяхъ, касающихся Вънскаго конгресса.

немъ защищать и поддерживать другъ друга всёми силами въ томъ случай, если вслёдствіе предложеній, которыя оні будуть ділать или поддерживать вмісті, владінія одной вта нихъ подвергнутся нападенію. Для достиженія этой ціли каждая изъ трехъ державъ обязывалась держать на готові 150,000 войска и выступать съ ними не позже шести неділь послі перваго требованія. Англія выговорила себі право выставить наемное войско или уплачивать субсидіи своимъ союзникамъ. Наконецъ, всі договаривающіяся стороны имісля право пригласить къ. участію въ союзі и другія государства.

Торжество Талейрана было полное. Еще такъ недавно онъ явился въ Въну съ опасеніемъ играть роль, второстепенную и унизительную для достоинства Франціи, какъ великой державы. А теперь онъ стояль, торжествуя на развалинахъ Помонскаго союза, являлся творцемъ новой политической комбинаціи, призванной защищать принципъ легитимности в представлявшей Бурбонской Франціи почетное, первенствующее положение между державами Европы. «Отнынъ, государь». доносиль онь Людовику XVI: «коалиція разрушена и разрушена навсегда. Франція не только не изолирована болье в Европъ, но Ваше Величество располагаете теперь такою союзною системою, которую не могли бы доставить и 50 леть переговоровъ. Франція идеть теперь въ согласіи съ двумя велькими державами, съ тремя второстепенными государствами, а въ скоромъ времени вокругъ нея должны соединиться всѣ державы, следующія инымъ принципамъ и правиламъ, нежеля принципы и правила революціонеровъ. Она является истинною главою и душою союза, основаннаго для защиты првыциповъ, впервые провозглашенныхъ ею. Кто же былъ, по мивнію бывшаго якобинда и разстриги, виновникомъ такихъ великихъ и спасительныхъ перемънъ? Во первыхъ Провидъніе, на которое им'яль наглость ссылаться человікь, прониснутый до мозга костей духомъ атензма и невърія. Затьмы послѣ Бога дъйствительными причинами счастливаго поворота были: «Письма Талейрана къ Меттерниху и Кестльри» и впечатлъніе, произведенное ими; намеки, данные Талейраномъ Кестльри на счетъ союза съ Франціею; заботы Талейрана разсвять недовъріе Кестльри и убъдить его въ полнъйшемъ безкорыстіи Франціи; миръ съ Америкою, освободившій Кестльри отъ всякихъ опасеній съ этой стороны, возвратившій ему свободу дъйствій и поднявшій его мужество, наконецъ, притязанія Россіи и Пруссіи, изложенныя въ русскомъ предложеніи, прочитанномъ на послъдней конференціи, и въ особенности возмутительный тонъ, въ которомъ были изложены и защищаемы эти предложенія. Этотъ тонъ такъ раздражиль лорда Кестльри, что онъ утратиль свое обычное спокойствіе и объявиль, что если Русскіе намърены предписывать законы, то Англія никогда не подчинится имъ 1).

Министры трехъ союзныхъ державъ положили держать въ тайнъ свое соглашение, но эта тайна не помъщала имъ привлечь къ участію въ великомъ и спасительномъ деле и несколькихъ второстепенныхъ государей, спфшившихъ заявить себя также защитниками божественнаго, легитимнаго принципа. Въ высшей степени интересно, что сторонниками права явились въ данномъ случай, во первыхъ: король Баварскій, обязанный своимъ титуломъ и владёніями величайшему изъ революціонеровъ и нарушителей божескаго и человіческаго права, Наполеону; во-вторыхъ, король Ганноверскій, въ качествъ котораго былъ признанъ съумастедтій англійскій король, Георгъ III; въ третьихъ, король Нидерландскій, получившій свои владенія и свой титуль по милости Шомонскихъ союзниковъ; въ четвертыхъ, король Сардинскій, права и владенія котораго спасены были на конгресств единственно Россією, и наконецъ, въ пятыхъ, гросс-герцогъ Дармигадтскій, одинь изъ бывшихъ вассаловь и лакеевь Наполеона.

Подпольная интрига разбрасывала, такимъ образомъ, свои развътвленія по всей Европъ, а между тъмъ русскіе дипломаты, и въ томъ числъ русскій министръ иностранныхъ дълъ, графъ Нессельроде, стоявшій лично такъ близко къ Меттерниху, ничего не подозръвали о ея существованіи. Одинъ только графъ Каподистрія чувствовалъ, что происходитъ что-то недоброе и сообщилъ о своихъ подозръніяхъ Штейну. Оба

<sup>1)</sup> Pallain, донесеніе Талейрана отъ 4-го января 1815 г. № 19, стр. 184—187.

они навели справки и убъдились въ существованіи тайнаго договора, направленнаго противъ Россіи и Пруссіи. Они донесли государю о заключеніи тайнаго договора, но Александръ. не способный даже понять подобной низости, отнесся къ ихъ сообщенію съ полнымъ недов'тріемъ 1). Такое же недов'тріе встрётиль Штейнь какь у Прусскихь дипломатовь, такь и у самого короля, Фридриха-Вильгельма. А между тёмъ секреть видимо переставалъ быть таковымъ и грозилъ сделаться вскоръ общимъ достояніемъ. Существованіе тайной политической комбинаціи, направленной противъ двухъ съверныхъ державъ. обнаруживалось во множествъ признаковъ. Оно сказывалось въ томъ единодушій, съ которымъ начали действовать теперь на конференціяхъ представители Австріи, Англів в Франців. Оно обнаруживалось въ томъ неслыханно нагломъ тонъ, съ которымъ заговорили теперь представители второстепенныхъ нъмецкихъ государствъ. Особенно дерзко держалъ себя представитель Баварскаго короля, печальный герой Гайнау, высокомърный, бранчивый, фельдмаршаль Вреде. Публично высказываль онъ свою ненависть противъ русскихъ в пруссаковъ, брянчалъ саблею и грозилъ истребительною войною. Въ Вънскихъ салонахъ сначала шептались, а потомъ начали открыто говорить о разрывъ между великими державами, о предстоящей войнъ. Военныя приготовленія тайныхъ

<sup>1)</sup> См. Correspondence du comte I. Capodistrias, т. I, р. 31. «И такъ, писал» Штейнъ еще въ концъ 1814 года, Германія должна сдълаться вновь поприщемъ междоусобной и французской войны ради одного изъ приверженцевъ Наполеова и для ръшенія вопроса: слъдуетъ ли перевести его на лѣвый берегь Рейна. вля разорвать Саксонію и отдать ему кусокъ ея. Какое ослъпленіе».

<sup>«</sup>Прошель опять годь», писаль онь тогда же своей жень, «вь трудахь и безпокойствахь всякаго рода. Богь видимо и могущественно охраняль нась, но страсти людей остаются по прежнему озлобленными и преобладающими наль истягумъренныя желанія тёхь, кои желають добра, далеки оть исполненія. Мелочном и дурно паправленное честолюбіе, духь ничтожества, находящій себь удовлетиреніе въ сплетеніи интригь, мелочныя соображенія мѣстнаго и личнаго свойства руководять великими дѣлами, повергають нась въ крайне безпокойное состолий и доводять до края пропасти. Каковы бы ни были, однакоже, послѣдствія всего этого, необходимо оставаться вѣрнымъ своимъ принципамъ и своему долгу в позчиняться рѣшеніямъ провидѣнія, которое приводило до сихъ поръ все къ доброму концу. Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 267—268.

союзниковъ не могля, разумвется, остаться въ тайнв. Австрійны собирали большую армію въ Богеміи, къ ней должны были присоединиться Баварны, подъ начальствомъ Вреде: другая армія австрійцевъ сосредоточивалась въ Тешенъ для защиты Въны отъ русскихъ. Англійское правительство усиливало свою армію въ Нидердандахъ в отдало приказъ всёмъ офицсрамъ, находившимся въ отпуску, возвратиться къ своимъ полкамъ. Французское правительство, принимавшее до техъ поръ меры къ облегчению изнуренной страны и сокращавшее по мфрф возможности постоянную армію, начало вдругь вооружаться. Военный министръ, генералъ Дюнонъ, уведомилъ Талейрана, что 75,000 т. будуть готовы къ выступленію въ самый день объявленія войны и что другія 75,000 могуть последовать за ними черезъ шесть недёль. Ослёпленное Бурбонское правительство призывало къзнаменамъ отпускныхъ солдатъ и уволенныхъ офицеровъ, проникнутыхъ фанатическою предапностью къ Наполеону. Само не сознавая того, копало оно себъ яму, собпрало собственными руками массу горючаго матеріала, ожидавшаго лишь одной искры съ острова Эльбы, чтобы поднять на воздухъ эфемерное Бурбонское величіе 1).

Талейранъ, находившійся самъ въ непонятномъ ослівпленій на счетъ истинныхъ интересовъ Франціи, вооружившій весь міръ на защиту Саксонской независимости, уступавшій Пруссіи области на Рейнів и толкавшій эту державу на путь возсоединенія подъ своею властью всей Германіи, не довольствовался одними подстрекательствами къ войнів и одними военными приготовленіями. Разыскивая повсюду враговъ Россіи, онъ возъимівль мысль возбудить смуту въ Польшів. Его тайные агенты дізательно распространяли между поляками слухи, что императоръ Александръ не думаетъ исполнять своихъ обіщаній по отношенію къ Польшів, что онъ собирается окончательно поработить ее и раздізлить съ своимъ союзникомъ, королемъ прусскимъ. Легкомысліе поляковъ осталось н



<sup>1)</sup> О приготовленіяхъ членовъ тайнаго союза къ войнѣ см. Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 266, 67, а также тайныя донесенія Талейрана Людовику XVIII въ сборникѣ Паллена.

на этотъ разъ върно себъ. Французская партія въ герцогствъ Варшавскомъ, совершенно стушевавшаяся послѣ грозныхъ событій 1812 г., обнаружила вновь признаки жизни. Поляки дошли въ своей наглости до того, что открыто начали зазвлять, что они принудятъ императора Александра сдержать свое слово соединить всѣ польскія земли въ одно самостоятельное государство. Князь Адамъ Чарторижскій былъ внъ себя отъ гнъва при слухахъ объ этихъ новыхъ продълкахъ своихъ земляковъ. Всѣми силами старался онъ успоконть Александра, и государь, остававшійся върнымъ своимъ польскимъ симпатіямъ, върилъ ему» 1).

При такихъ грозныхъ симптомахъ оканчивался 1814 и начинался 1815 годъ. По наружности, казалось ничто не изиснилось въ Вънъ. Конгрессъ продолжалъ станцовать. Увеселенія, одно изысканнъе, одно дороже другаго, смъняли другь друга. Балы, маскарады, никники, охоты, карусели собираль. по прежнему, цвътъ конгреснаго общества. Высочайшие особы и министры, втайнъ точившіе оружіе другь противъ друга, продолжали встрвчаться съ прежнею утонченною любезностью и притворною въжливостью. Одинъ только императоръ Александръ не посъщаль собраній и баловъ, устранвавшихся у Меттерниха и встричаясь въ другихъ мистахъ съ австрійскимъ канцлеромъ, поворачивался къ нему спином. «Комитеть развлеченій», придуманный императоромъ Францомъ, истощался въ изобретении новыхъ parties des plaisirs. но притупленные нервы высокихъ и малыхъ гостей не довольствовались уже обычнымъ весельемъ, а требовали новыхъ, болье сильных впечатльній. Талейрань питался доставить имъ эти впечатленія, устроивъ въ день казни Людовика XVI торжественную заупокойную мессу въ Вънскомъ соборъ. Всъ монархи и высочайшія особы, а равно всв министры и уполномоченные, присутствовали на печальной церемонія. Всъ государи были въ полной парадной формф, за исключеніемъ



<sup>1)</sup> Талейранъ хлопоталъ также о привлечения въ тройственному союзу Турків. Онъ полагалъ, что въ случав войны, Турки могутъ произвести важную диверсік и отвлечь значительную часть русскихъ военныхъ силъ.

императора Франца, явившагося, въ знакъ своего особаго собользнованія, въ черномъ траурномъ платью. По краямъ катафалка поставлены были четыре статуи: Франція, погруженная въ глубокое горе, плачущая Европа, религія съ завъщанісмъ Людовика XVI въ рукахъ и Надежда, устремляющая свои взоры къ небу. Священникъ церкви св. Анны говорилъ проповёдь, или, выражаясь словами Талейрана, рёчь, вполнё соотвътствовавшую и цъля торжества, и обстоятельствамъ, и высокому сану главивникъ изъ присутствовавшихъ. Надо думать, что рычь была, если и не вполны составлена, то во всикомъ случав просмотрвна и передвлана самимъ Талейраномъ. Французы-легитимисты были въ восторгъ какъ отъ ръчи, такъ и отъ празднества. Въ соединения всехъ монарховъ на богослужения въ память казненнаго Людовика XVI усматривали они первый, великій результать конгресса. Талейрана, возъимъвшаго эту великую, европейскую мысль, они провозглашали теперь царемъ дипломатовъ 1).

Другое, особаго рода, впечатлвніе доставиль членамъ конгресса знаменитый острякъ и образцовый свътскій кавалеръ добраго, стараго времени, князь де-Линь. Чувствуя свою слабость, онъ объщаль дать прівзжимъ гостямъ новое и интересное зрълище, способное придать нъкоторое разнообразіе ихъ впечатльніямъ, зрълище торжественныхъ похоронъ австрійскаго фельдмаршала. Пророчество это не замедлило сбыться, къ истинной скорби всъхъ, лично знавшихъ князя. Вся Въна слъдовала за погребальною колесницею стараго фельдмаршала; его кончина, воспоминаніе о его остротахъ составляли въ теченіи нъсколькихъ дней главный предметъ бесъды въ высокосвътскихъ салонахъ Въны 2).

Судьба поспѣшила вслѣдъ затѣмъ доставить всей Вѣнѣ еще одно чрезвычайное впечатлѣніе. Въ первыхъ числахъ января, въ темную ночь, когда по какому-то чуду нигдѣ не

Pallain, донесеніе Талейрана отъ 4 и 21 января за № 19 и 23, стр. 184, 208—210.

О кончинъ и похоронахъ князя де-Линь см. Comte de-la-Garde. Т. I, стр. 505—532.

было бала, все небо вдругъ озарилось яркимъ заревомъ пежара. Разнесся слухъ. что горить дворець князя Разумовскаго, русскаго посла. Вся Вѣна кинулась смотрѣть интереное зръдище. Однимъ изъ первыхъ прибылъ на пожаръ изператоръ Австрійскій. Ни усилія пожарныхъ командъ, ы энергическое содъйствіе ніскольких тысячь піскотныхь солнать не въ состояніи были спасти великолівннаго значіз Пламя пожирало на глазахъ зрителей роскошныя гостиния Разумовскаго со всеми собранными въ нихъ сокроващами искусства. Пожарные выбрасывали изъ оконъ ръдчайшія призведенія художества. Великольныя картины, статун. брокзы, падая на мостовую, или разбивались въ дребезги. Т. утопали въ потокахъ грязи. Не могле отстоять даже велеклепной залы, украшенной статуями Кановы. Невольный криг ужаса раздался въ толив, когда рухнулъ потолокъ этой залы, и милліоны поднявшихся искръ освътили въ последні: разъ произведенія высочайшаго скульптора новаго времень. Въ теченіи нъсколькихъ дней вся Въна не могла прійтя гь въ себя отъ впечатленій этой ночи. Повсюду толковали о несчастін, постигшемъ Разумовскаго, и о щедрой поддержкѣ, овзанной ему при этомъ случав императоромъ Александромъ

Но Александръ явился въ этотъ моментъ не только быгодътелемъ частнаго лица, пострадавшаго отъ стихійной салы, но и спасителемъ Европы отъ ужасовъ вновь угрожышей ей войны. Въ то время, какъ представители великът и мелкихъ державъ Европы составляли въ тайнъ грозвукоалицію, направленную противъ дъйствительныхъ пообдителей Наполеона и освободителей народовъ, императоръ Россіи, преисполненный по прежнему духомъ истинной храстіанской любви и безпристрастнаго миролюбія, направляль всъ свои усилія къ тому, чтобы сблизить вновь членовъ великаго, разрозненнаго союза и тъмъ самымъ предупредит самую возможность какихъ бы то ни было разногласій и осложненій. Въ послъдній день истекающаго 1814 года винераторъ обратидся съ особымъ посланіемъ къ своимъ союзна-

<sup>1)</sup> См. Кн. Васильчиковъ, т. IV, ч. 2, стр. 545-547.

жамъ 1): императору Австрійскому, королю Прусскому и принщу-регенту Англійскому. Онъ напоминаль имъ въ немъ о тъх принципахъ полной откровенности и безграничнаго довърія, которымъ обязаны были они своими успъхами въ минувшей войнь, и убъждаль ихъ держаться и впредь во всъхъ своихъ дъйствіяхъ этихъ принциповъ. Союзные государи должны были утвердиться, по его мивнію, на незыблемыхъ основахъ общей имъ всемъ христіанской религіи, на этомъ единственномъ прочномъ основания какъ государства, такъ и общественнаго строя. Лишь при этомъ въ состояніи будуть братья монархи очистить и возвысить правила своей государственной мудрости, утвердить взаимныя отношенія и счастіе народовъ, ввъренныхъ имъ провидъніемъ. Императоръ указываль вследь затемь на те условія, следуя которымъ, возможно было, по его мевнію, укрвпить взаимныя отношенія между государствами, упрочить связи объединенія, завершить дело общаго умиротворенія, доставить народамъ спасительное утверждение ихъ религи, ихъ мифній и ихъ національности. Не трудно догадаться, изъ какого источника черпаль императорь эти условія. Этимь источникомь являлось для него божественное откровеніе. Александръ предполагаль, что международныя отношенія, равно какъ и внутренняя политика государствъ, должны руководствоваться одними и тъми же принципами евангельской любви и братства.

Всматриваясь въ содержаніе этого замѣчательнаго документа, мы не можемъ признавать его чѣмъ-либо инымъ, какъ прямымъ и естественнымъ проявленіемъ тѣхъ религіознонравственныхъ началъ, за развитіемъ которыхъ въ императорѣ Александрѣ мы слѣдили въ теченіе всего нашего труда. Мы видѣли, что эти начала возникли въ душѣ Александра, помимо всякихъ постороннихъ вліяній, единственно подъ воздѣйствіемъ тѣхъ великихъ и грозныхъ событій, которыми испытывало, возвышало и очищало его Божественное Провидѣніе, начиная съ того момента, когда безчисленныя полчища Наполеона нахлынули на Россію. Мы видѣли, что Алек-

<sup>1)</sup> Перпъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 269-270.

сандръ почерпнулъ въ годину тягчайшаго испытанія ту вылреннюю силу, которой никто не отваживался предполагать въ немъ, которая изумила и спасла міръ, изъ того въчножеваго источника спасенія, который прежде оставался для него чуждымъ, вследствіе его воспитанія, изъ той книги книг. которую впервые взяль онь въ руки въ тоть ужасный исментъ, когда торжествующій непріятель стояль въ центрь его имперіи, когда пламя пожирало древнюю столицу его предковъ. Въ этомъ источникъ Божественной Премудрости почерпнуль Александръ ту гигантскую мощь духа, которая спасла Россію и Европу, поставила его самого на верхъ велечія и славы. Мы видели, что императорь остался верень своимъ убъжденіямъ и среди торжествъ побъды, неслыханной въ летописяхъ міра. Великіе успехи ни мало не поколебале равновъсія его духа, упоеніе славы, онміамъ лести, воскуреваемый ему со всёхъ сторонъ, не развили въ немъ духа самомнинія и сустнаго тщеславія. По прежнему д'яйствовагь онъ въ духъ христіанской любви и прощенія, по прежнечу смотрълъ на себя лишь какъ на орудіе Провидънія и, не задумываясь ни на минуту, отклонялъ всв предложенія, льстишія его самолюбію, выставлявшія его спасителемъ и благдътелемъ человъчества. Въ Парижъ государь явился ходатемъ и защитникомъ побъжденной Франціи, онъ положиль предълъ непомърнымъ требованіямъ своихъ союзниковъ и показаль имъ, что несправедливо отождествлять націю съ ея тыраномъ. Наконецъ, въ Вънъ, когда державы, собранныя для дъла мира, готовились возжечь новую, братоубійственную войну, Александръ одинъ напоминалъ имъ о великихъ принципахъ взаимнаго дов'врія и, уб'вждая ихъ утвердить свой союзъ на основахъ христіанской любви, показываль тымъ самимъ, что онъ остается незыблимо твердимъ въ своихъ убъжденіяхъ, что, освободивъ Европу отъ тиранія Наполеова. онъ стремился къ возсозданію европейскаго общества на основаніяхъ высокой евангельской нравственности.

Другіе историки 1) не допускають, какъ извівстно, этой не-



<sup>1)</sup> Было бы безполезно перечислять имена ихъ, такъ какъ такое перечисление потребовало бы слишкомъ много мъста.

уклонной последовательности въ действіяхъ императора. Основываясь на слабохарактерности Александра, на впечатлительпости его натуры, на его податливости постороннимъ вліяніямъ, они усматривають въ его деятельности лишь целый рядъ колебаній, подъемовъ и пониженій духа, вызываемыхъ каждый разъ какимъ-нибудь личнымъ, случайнымъ вліяніемъ. Александръ, утверждають они, нуждался постоянно въ кръпкой опоръ; предоставленный самому себъ, онъ впадаль въ малодушіе, подлавался искушеніямъ и становился въ противоръче съ самимъ собою и съ своими руководящими идеями. Онъ близокъ былъ къ паденію, говорять намъ, въ 1812 г., и только могучая рука Штейна удержала его тогда на краю пропасти. Въ Парижъ онъ попалъ подъ вліяніе Талейрана в, опутанный его интригами, далъ свое согласіе на необдуманную реставрацію Бурбоновъ, осуждаемую въ душь виъ самимъ, гибельную для Франців и крайне опасную для Европы. Въ Германів императоръ подпаль, повидимому, окончательно подъ вліяніе мистиковъ. Въ Пулавахъ онъ быль обойденъ и обманутъ польскими интриганами и обольщенъ польскими красавицами. И если въ Баденъ онъ мечталъ о возсоединеніи всёхъ христіанскихъ народовъ на основахъ евангельского ученія, освобожденного отъ всякого конфессіональнаго различія, то въ Пулавахъ онъ далъ необдуманное объщаніе возстановить Польшу, это старое гивздо католицизма, ограниченнаго аристократизма и фанатической нетерпимости. Наконецъ, въ Вънъ, гдъ все по наружности преклонялось предъ императоромъ, гдъ лесть, интрига, искушенія окружали его на каждомъ шагу, Александръ увлекся вихремъ окружавшаго его потока, изменилъ самому себе и своимъ убъжденіямъ, отдался всецьло чарующему обаянію красоты и чувственнаго наслажденія. Въ погонъ за удовольствіями, въ стремленіяхъ удовлетворить свое тщеславіе и властолюбіе, онъ подчинился злому генію своей юности, князю Чарторижскому и, преследуя подъ его вліяніемъ своя польскія иллюзіи, не хотьль слушать предостереженій своихъ мудрвитихъ и върнвишихъ совитниковъ. Однимъ словомъ, Александръ былъ близокъ къ новому паденію, но онъ былъ

удержанъ и спасенъ отъ него могущественными вліяніями пришедшими къ нему на помощь изъ лагеря твхъ религіоз ныхъ энтузіастовъ, представителями которыхъ являлись нтымецкій философъ Францъ Бадеръ и восторженная пророчица ф. Кридинеръ, дъйствовавшая на государя черезъ посредство дъвицы Роксандры Стурдзы.

Не будемъ останавливаться на всёхъ этихъ обвиненіяхъ. Предшествующее наше изложение достаточно показало уже намъ всю ихъ односторонность и преувеличенность. Мы знаемъ что вліяніе Штейна далеко не имело того значенія въ 1812 г., которое склонны приписывать ему нёмецкіе историки. Намъ извъстно также, что не Александръ быль главнымъ виновникомъ Бурбонской реставраціи и что не однъ интриги Талейрана, а скорве общее положение двлъ были ея основными причинами. Далье мы убъдились, что въ течение всего 1814 г. не могло быть и ръчи о преобладающемъ вліяніи фанатическихъ мистиковъ на Александра, и что объщанія. данны императоромъ въ Пулавахъ полякамъ, не отличались, во первыхъ, такимъ широкимъ характеромъ, какой приписывали имъ впоследствій, и не находились, во вторыхъ, въ такомъ не примиримомъ противоръчіи съ основными религіозными в политическими убъжденіями императора, какъ можетъ повазаться это на первый взглядъ.

Что же сказать о томъ мнимомъ нравственномъ паденів Александра въ Вѣнѣ, о которомъ любятъ такъ толковать писатели извѣстнаго лагеря? Если вѣрить на слово извѣстному біографу и панегиристу теме Кридинеръ, Эйнару, то Александръ прибылъ въ Вѣну, уже подготовленный къ этому изденію. «Онъ не сознавалъ еще вполнѣ искренно и глубоком говоритъ намъ этотъ историкъ-піитистъ, «своего собственнаго ничтожества; напрасно говорилъ онъ о своей внутренней борьбѣ, о своихъ попыткахъ и стремленіяхъ; напрасно искаль поддержки и утѣшенія у своихъ друзей. Ему не доставале еще прочной точки опоры въ самомъ себѣ. Онъ смѣшиваль еще свое дѣло съ дѣломъ Бога; присваивая себѣ Его милести, онъ ставилъ ихъ въ заслугу самому себѣ и тѣмъ лишаль ихъ, ихъ спасительнаго значенія... Онъ увидѣлъ себя прег

метомъ обожанія и оказался беззащитнымъ въ виду ихъ. Искушенія красоты поразили его въ той части его сердца, которая всегда была наиболье доступною уязвленію. Пребываніе въ Вънъ лишило его вськъ плодовъ суровыхъ уроковъ несчастія. Поддавшись разъ увлеченіниъ сердца, столь доступнаго искушенію, безоружный противъ внушеній лести и упоенія своею славою, онъ утратиль миръ своей души въ непрерывной и безплодной борьбъ. Онъ продолжаль върить въ верховную власть Бога, онъ падалъ, хорошо сознавая свои ошибки. Всякое нарушение священнаго закона влекло для него за собою раскаяніе и столь же мучительное, сколько и унизительное возвращение въ самого себя; но изъ этихъ порывовъ, жестокихъ и мучительныхъ въ каждомъ частномъ случав, являлось въ результатв лишь одно мрачное недовольство и общее безпокойство, не имфвшее никакого отношенія къ его возрожденію. Онъ смотръль на каждое свое паденіе, какъ на случайность, не понимая, что эта слабость проистекала изъ его кореннаго недостатка, не рѣшаясь сознаться. что сластолюбіе, этоть обычный порокь его, заражаеть всю его душу. Однимъ словомъ, онъ каялся въ своихъ отдельныхъ проступкахъ, но не во всемъ существъ своемъ. Переходя отъ однихъ благихъ вамфреній къ другимъ, стремясь отъ одной реформы къ другой, онъ не могъ никакъ подойти къ той реформъ, которая лишь одна можетъ преобразовать всъ дворы н самую основу жизни. Душа его, подвергаемая столькимъ униженіямъ и лишаемая утішенія, утратила часть своей візры. Переходя отъ одного пораженія къ другому, она не находила успокоенія въ самой себъ. Реакція ослабъвала съ каждымъ разомъ, каждая безплодная попытка поглощала часть его энергів, оставляла пустоту, расширяемую каждою ноновою ошибкою. Такое печальное положение влекло за собою великія опасности. Голосъ совъсти ослабъваетъ, онъ не находить отголоска въ сердцъ, неспособномъ къ мужественной ръшимости стать выше самого себя, противопоставить свое будущее своему прошлому. Душа привыкаетъ къ его упрекамъ, она выслушиваетъ ихъ безъ содраганія, она впадаетъ, наконецъ, въ то пассивное состояніе безнадежности, которое является страшнымъ предтественникомъ смерти душевной, смерти внѣ Бога. Такова была опасность, угрожавшая Александру. Тяжкія цѣпи грѣха давили его сердце, исполненное суетностью и похотью. Чтобы разбить эти цѣпи, необходимо было чудо, вмѣшательство высшей божественной силы» 1).

Таковы были характеры и свойство того нравственнаго паденія, которые усматриваеть въ Александръ Эйнаръ, а вслых за нимъ и другіе писатели извъстныхъ направленій. Есле върить этимъ господамъ, то окажется, что Александръ утопаль въ Вънъ въ волнахъ наслажденія, что онъ переходых отъ одного увлеченія къ другому, затімь, что онъ впадаль то и дело въ раскаяние по поводу своихъ греховныхъ поступковъ и что именно эта смена чисто личныхъ впечатаеній являлась источникомъ его внутреннихъ волненій, его недовольства самимъ собою. Разсказывая подобныя исторійка. Эйнаръ, самъ не сознавая того, повторяетъ пошлыя сплетни и выдумки, пущенныя въ ходъ Меттернихомъ и его адептами в думаеть объяснить великія событія пошлыми мелочними мотивами. Изъ свидътельствъ, вполнъ безпристрастныхъ, мы знаемъ положительно, что Меттернихъ пускалъ съ своей сторовы въ ходъ все средства. чтобы подчинить своему вліянію Александра. Разсчитывая на слабость государя, онъ питался пріобръсти на него вліяніе черезъ посредство красьвыхъ женщинъ, получившихъ отъ него свои инструкців. Но Александръ былъ слишкомъ остороженъ и тщательно избъгаль кружка, находившагося подь вліяніемь австрійскаго канцлера. «Убъдившись, что женщины его школы», читаемъ ин въ мемуарахъ Стурдзы, «не успъвали привлечь къ себъ не на одинъ моментъ внимание государя, Меттернихъ въ тайнъ сближался съ темъ обществомъ, въ которомъ вращался Александръ, но не будучи въ силахъ пріобръсти въ немъ дъй-



<sup>1)</sup> Все это чисто фантастическое повъствованіе о душевномъ настроенім Александра въ Вънъ лишено всякаго другаго основанія, кромѣ разсказовъ m-me Крединеръ и другихъ мистиковъ, принадлежавшихъ къ ел кружку. Эйнаръ, Vie de m-me Криднеръ, т. І, стр. 337—338. Конечнымъ же основаніемъ для подобныхъ выдумовъ могли послужить сплетни и измышленія Меттерниха и его адептовъ.

ствительное вліяніе, онъ старался, по крайней мірь, унизить императора въ общественномъ мивнів, распространяя про него сплетни, которыя, переходя изъ устъ въ уста, могли повредить его славъ 1). Понятно, что источникомъ подобныхъ разсказовъ являлась любезность Александра по отношенію къ дамамъ, любезность, не заключавшая въ себъ ничего предосудительнаго, никогда не выходившая изъ предёловъ приличія. Въ этомъ отношеніи, равно какъ и во всехъ другихъ, императоръ Александръ держалъ себя съ большимъ тактомъ, нежели всв остальные великіе и малые государи, събхавшіеся со всвял сторона въ Ввну. И въ то время, какъ вся Ввна потвшалась наль сентиментальною страстью короля прусскаго къ прелестной Юліи Циши, «страстью, которая не соотвътствовала ни его сану, ни лътамъ, ни фигуръ, про Александра влые языки могли сказать только, что онъ любезенъ со всеми дамами и что кажется онъ отдаетъ предпочтение княгинъ Ауэршпергъ, молодой вдовъ, вызывавшей всеобщее удивленіе своею грацією, своими доброд'втелями и невинностью 2). Въ отношеніяхъ Александра къ княгинъ Ауэршпергъ не было, разумвется, ничего серіознаго, похожаго на увлеченіе, а тімь меніве, на страсть. Такія чисто світскія отношенія никоимъ образомъ не могли являться причиною внутреннихъ душевныхъ страданій, переходовъ отъ упоенія страстью къ упрекамъ совъсти и къ сознанію своей гръховности. Изъ записокъ графини Эдлингъ мы узнаемъ, что душевиое настроеніе Александра въ Візніз было далеко не такъ безотрадно, какъ рисуетъ его Эйнаръ. «Императоръ», говоритъ между прочимъ графина, «относился ко мнв и среди вихря удовольствій и дівль, окружавшаго его, съ прежнею добротою. Какъ трогало меня, когда среди блеска и шума бала онъ подходиль ко миб и напоминаль мив о сходстве нашихъ вкусовъ и нашихъ идей. Иногда онъ удблялъ на разговоры со мною цблые часы, и тогдамы бесфдовали съ нимъ въ моемъ маленькомъ

<sup>1) «</sup>Surtout à une èpoque ou l'esprit humaine, devenu plus serieux, exige que les chefs de nations le soient egalement». Мемуары графини Эдингъ, стр. 180.

<sup>2)</sup> Мемуары графиян Эдлингь, стр. 179--180.

кабинетъ такъ же непринужденно, какъ когда-то въ Брухзалъ. Въ такіе моменты, забывая свое величіе, онъ изливалъ свою душу, столь склонную къ откровенности и свободъ 1).

Однажды въ такіе часы откровенности Стурдва завела разговоръ объ отношеніяхъ Александра къ императрицъ. Она замѣтила, что слава и счастіе императора выиграли бы не мало, если бы онъ примирился вполнъ съ своею августышею супругою. Александръ не уклонился отъ этой деликатной темы. Онъ даль понять Стурдав, что вина во всемь этоми печальномъ дёлё отнюдь не падаеть исключительно на него, что о полномъ возстановленів отношеній не можеть быть и рвчи. Стурдза замвтила, что императоръ должевъ искать облегченія своего личнаго горя въ заботахъ о счастів своихъ народовъ. «Да, я люблю мою націю», воскликнуль Александръ при этихъ словахъ, «хотя я могъ сделать пока такъ мало для нея. Я люблю больше всего этоть добрый народъ! Я не показываю моего предпочтенія къ нему, но чувства скрыть нельзя, и я убъжденъ, что народъ знаетъ о моей любви. Мив предстоить еще исполнить великую задачу: я долженъ дать свободу народу, которую онъ заслужилъ такъ хорошо. Я не обманываю себя на счеть трудностей, соединенныхъ съ разръшеніемъ этого вопроса, но, върьте мет, я не буду въ состояніи умереть спокойно, если не успівю разръшить его до моей смерти».

«Но, государь, замътила Стурдза, кому же думаете вы ввърить заботу о завершения столь благородныхъ намърений послъ васъ?»

- «Я васъ понимаю», отвъчалъ Александръ, «вы повторяете то обвиненіе, которое такъ часто бросають молча на меня, но на которое я не отвъчалъ никогда. Но съ вами я не буду молчать, перейдемъ прямо къ дълу. Вы хотите сказать, что я обязанъ позаботиться оставить для имперіи наслъдника послъ себя, но наслъдникъ есть и безъ того».
- Безъ сомивнія, государь! но, не говоря уже о томъ, что народы ваши желали бы, чтобы правленіе ваше продолжаль



<sup>1)</sup> Мемуары графини Эдлингь, стр. 197-198.

сынъ вашъ, подобный вамъ, я не могу скрыть, что на великаго князя Константина смотрятъ со страхомъ. Да и я сама не могу не раздълять въ этомъ отношеніи чувствъ массы.—

Это послѣднее замѣчаніе, казалось, непріятно поразило императора, но тѣмъ не менѣе онъ отвѣчалъ съ своею обычною мягкостью:

«Быть можеть, въ этомъ отношеніи и ошибаются. Годы умфряють страсти, и онъ уже много измѣнился въ свою пользу». «Впрочемъ», продолжалъ императоръ послѣ минутнаго молчанія, «онъ лишь немногимъ моложе меня; не въ немъ дѣло, ибо, по закону природы, мы оба должны умереть въ скоромъ времени другъ, послѣ друга; но есть еще братъ мой, Николай. Развѣ можно считать и его не подходящимъ?»

— Великій князь Николай подаеть прекрасныя надежды, но онъ не вашъ сынъ.—

«Но кто-же рѣшится вамъ сказать, что мой сынъ, если бы я имѣлъ его, стоилъ бы брата моего, Николая? Это человѣкъ взрослый и всѣмъ извѣстно, съ кѣмъ будутъ имѣть дѣло. Во всякомъ случаѣ я могъ бы оставить послѣ себя лишь ребенка, малолѣтство котораго подвергло бы имперію тысячѣ опасностей. Нѣтъ, вѣрьте мнѣ, я не обманываюсь на этотъ счетъ; все дѣлается къ лучшему. Въ наши лѣта достаточно дружбы и вваимнаго довѣрія для счастья жизни. Мы обязаны забыть прошлое, и я, съ своей стороны, думаю лишь о томъ, чтобы провести мои послѣдніе дни въ покоѣ, безъ страстей, въ мирномъ согласів» 1).

Достаточно прочесть эти строки, чтобы убъдиться, насколько основательны разглагольствованія Эйнара по поводу страшнаго душевнаго состоянія Александра въ Вънъ. Не подлежитъ сомнънію, что настроеніе духа государя въ эпоху вънскаго конгресса было далеко не свътлое, что душа его терзалась въ это время самыми тяжелыми чувствами, но источ-



<sup>1)</sup> Мемуары графини Эдлингь, стр. 198—203. Графиня прибавляеть съ своей стороны: «Cette conversation me rassura sur l'avenir. Je pensais avec une douceur inexprimable au bonheur qui attendait encore l'Imperatrice, et il me semblait que son ame s'ouvrant alors à tous les genres d'affection apprécierait aussi le dévouement, que je n'avais cessé de lui porter.

никъ его страданій заключался не въ его личной жизни в мелочныхъ отношеніяхъ къ женщинамъ, какъ старается увърить насъ пошлая ограниченность и лицемфрное ханжество, а въ тъхъ тяжелыхъ испытаніяхъ, которыя постигли его на столь славномъ и трудномъ его политическомъ поприщъ.

Преисполненный самыми благими, возвышенными, идеальными намфреніями, императоръ долженъ былъ убъждаться въ Вънѣ на каждомъ шагу, что никто не въ состояніи былъ не только оцівнить по достоинству, но даже понять его побужденій и дійствій. Онъ виділь, что каждый его шагь подвергался самому неправильному и злостному толкованію, онъ замічаль, что ему приписываются такія намфренія и замыслы, откоторыхъ была совершенно свободна его чистая душа. Съ глубокою горестью вынужденъ онъ былъ сознаться, что всі его надежды на вфрность его союзниковъ, на благодарность людей, спасенныхъ имъ отъ гибели, оказались пустыми и обмавчивыми. Онъ виділь, что интрига и коварство мнимыхъ друзей опутывали его со всіхъ сторонъ и что безчестный интриганъ Талейранъ и безсовістный лжецъ Меттернихъ съ успіхомъ вооружали противъ него спасенную имъ Европу.

Чувства негодованія и мести овладели бы быть при таких условіях всяким другим челов вком, на місті императора Александра. Но императоръ остался въренъ себъ и своимъ возвышеннымъ идеямъ и въ эту новую, столь тяжелую для него годину испытаній. Помня высшую запов'я христіанства, онъ быль далекь отъ мысли воздавать зломь за зло, противопоставлять интригъ и коварству ихъ же оружіе. Съ негодованіемъ отвергъ онъ предложеніе смирить описзицію Талейрана посредствомъ подкупа, или прибъгнуть в тому же средству въ отношенів къ Меттерниху. Онъ презпочиталь идти прямымь, честнымь путемь, избъгая всяваю двоедушія и коварства, аппелируя не къ силь, которая был въ его рукахъ, а къ идев справедливости, на которой основывались, по его глубокому убъжденію, всь его требованія. Онъ заявляль, что онъ готовъ съ своей стороны на всв воможныя и примиримыя съ его основною идеею уступка, в склоняль къ таковымъ же уступкамъ своего единствению союзника, короля Прусскаго.

Заявляя о своей готовности къ уступкамъ, императоръ прекрасно сознаваль, что онь поступаеть такъ не изъ опасенія и страха, а единственно изъ желанія сохранить тотъ миръ между державами, который быль куплень такою дорогою п'ьною. Но само собою понятно, что каждая изъ уступокъ стоила ему очень дорого, что ни одна изъ нихъ не обходилась для него безъ тяжелой внутренней борьбы. Въ этой борьбъ, въ разочарованіяхъ, въ такихъ, обидныхъ чувствахъ, вызываемыхъ ею, а не въ борьбъ съ чувственными увлеченіями и порывами плотской страсти, должны мы искать причины того душевнаго безпокойства, того глубокаго недовольства, которое овладъвало, по временамъ, Александромъ въ Вънъ. Въ такія тяжелыя минуты императоръ искалъ и находилъ себъ утвинение въ той книгъ книгъ, которую онъ постоянно носилъ при себъ. Идеалъ христіанскаго единенія между державами союза, основанняго на запов'вдяхъ евангельской любви, созрклъ теперь окончательно въ немъ. Государи должны относиться другь къ другу, какъ братья, а къ своимъ народамъ, какъ отцы. Во всей своей политической двятельности и въ своемъ внутреннемъ управленіи, они должны руководиться прежде и больше всего тою заповъдью Спасителя, въ которой заключается весь законъ и всв пророки: «возлюбите ближняго, какъ самого себя, а Бога больше себя. Вотъ каковы были основные пункты этого новаго священнаго союза, которые возвъщались теперь императоромъ не въ частной, интимной бесёдё, а въ открытомъ, оффиціальномъ посланіи къ его союзникамъ 1).

Мы видъли, что императоръ пришелъ къ своимъ идеямъ вполнъ самостоятельно, и не можемъ потому придавать осо-



<sup>1)</sup> Замѣчательный документь, въ которомъ впервые выразняась вполнѣ оффиціально идея священнаго союза, напечатавъ у Клюбера «Вѣнскій Конгрессъ», т. 7, стр. 69, Гагернъ, т. 2, стр. 301. См. также извлеченіе у Штейна и Бернгарди. Важньйшій пунктъ гласить въ подлинникѣ такъ: «Pénétré egalment des principes immuables de la religion chretienne commune à tous, c'est sur cette base unique de l'ordre politique comme de l'ordre social, que les Souverains, fraternisant entr'eux, épureront leurs maximes d'etat et garontiront les rapports entre les peuples que la providence leur a confiés».

баго значенія тімь внушеніямь, которыя приходили кь венсо стороны. Если идея священнаго союза созръла окончательно въ Вънъ, если она выразилась уже тамъ въ самомъ конц 1814 г. и выразилась оффиціально, то причемъ могло бит тутъ вліяніе Кридинеръ. Извістно, что Александръ не был лично знакомъ въ это время съ экзальтированною пророчнцею, что онъ зналь о ней лишь по наслышкь. Извъстно также, что Кридинеръ добивалась въ эпоху конгресса обратить на себя всёми силами вниманіе Александра, что съ этог цвлью вела она переписку съ двищею Стурдза, и что накоторыя изъ ея восторженныхъ посланій были переданы випратору. Александръ прочелъ, безъ сомивнія, съ больших интересомъ эти посланія, быть можеть, быль даже увлечень и пораженъ ими, но стоить прочесть лишь та изъ этихъ посланій, которыя относятся частью къ осени 1814 г., частью къ весий 1815 г., чтобы убидиться, что не въ никъ слидуеть искать причины, побудившей императора обратиться съ посланіемь къ своимь союзникамь въ последній день истегащаго 1814 года.

27-го октября 1814 года т-те Кридинеръ писала девиль Стурдзъ: «Ваше письмо доставило мнъ большое удовольстви. оно доставило великое удовлетвореніе, раскрывъ предо инов состояніе вашей души. Какое счастіе даеть мяв мысль видъть васъ, стремящеюся къ той цели, которая лишь одел можетъ привлекать васъ! Не останавливайтесь ни передъ чъм въ вашемъ стремленіи! Всходите на гору, съ которой сходять всв. поклоняющіеся идоламъ. Самъ Богъ живый призываеть васъ, и алтарь, къ коему переноситъ Онъ васъ, есть тотъ крестъ, который не можеть быть соединимъ съ наслажденіям испорченнаго міра. И съ какими наслажденіями! Нътъ! отравленный кубокъ, изъ коего упивается толпа, не можеть правлечь васъ! Нътъ, вы познали океанъ истины, и вы отвернетесь съ ужасомъ отъ пиршества враговъ Бога нашего. Нъть безграничная любовь, призывающая вась, не обратеть въвас неблагодарной, ибо вы возвышены, дабы принадлежать къ сему народу дътей и героевъ, долженствующему побъдвъ любя, въ подготовляющейся страшной борьбъ. Событія тыснять другь друга, виденія, совершающіяся ныне, глась апостоловъ, чудеса, являемыя Богомъ своимъ людямъ и мив, недостойной твари, говорящей съ вами, все возбуждаеть мою совъсть говорить вамъ съ такою силою. Нътъ болье времени колебаться. Пусть потвшается толпа безумцевь, у нея нъть ничего кромъ ся жалкихъ удовольствій. Удовольствія эти соблазняють и безчестять ее, но христіане пусть бодрствують н молятся! Ангелъ, намъчающій кровью предохранителя врата избранныхъ, проходитъ, свътъ не видитъ его; онъ считаетъ главы, судъ приближается, онъ готовъ, а свътъ танцуетъ на волкань. Мы увидимъ виновную Францію, осужденную волею Предвичнаго на наказаніе тимъ самымъ крестомъ, который былъ попранъ ею; мы узримъ ея наказаніе. Христіане не должны наказывать, и мужъ, избранный и благословенный Предвъчнимъ, мужъ, коего мы имъемъ счастье любить, какъ нашего государя, можетъ приносить съ собою лишь миръ. Но ураганъ приближается: эти лиліп, сохраненныя Предвъчнымъ, эта эмблема чистаго и хрупкаго цвътка, сокрушившая скипетръ, выкованный изъ желъза, ибо такъ угодно было Предвъчному, эти лили, долженствовавшия призывать къ чистотъ, къ любви Бога, къ покаянію, появились для того, чтобы исчезнуть; урокъ быль данъ, а люди ожесточенные болье, нежели когда-либо, думаютъ лишь о новомъ смятеніи. Ахъ! пожалвемъ объ этихъ людихъ увлеченія; они обретаются въ безплодныхъ пустыняхъ, они брошены своими страстями на бурный океанъ, гдъ взирають на крушенія другихъ, не желая избъжать и собственнаго крушенія. Помолимся за нихъ, мы должны молиться, ибо иначе мы не будемъ христіанами. Содрогнемся при приближеніи сихъ страшныхъ временъ, предчувствуемыхъ болфе или менфе каждымъ, хотя никто не можеть предсказать ихъ съ точностью. Мыслимо ли плясать и облекаться въ драгоцфиныя одежды, когда стонутъ милліоны, когда мрачная ненависть раздираетъ родъ человъческій? О, эти дерзновенныя празднества, исходящім изъ несчастія народовъ и повергающія ихъ въ новое бъдствіе, неужели они не страшать васъ? Неужели, не содрогнемся мы при одной мысли оскорблять Бога, столь великаго, столь милосерднаго, взирающаго, какъ позоримъ мы жизнь, вмѣсто того, чтобы смотрѣть на нее, какъ на призваніе священное, какъ на культъ любви и счастія? Для насъ не должно быть нимъ празднествъ, кромѣ хвалебныхъ гимновъ Богу Спасителю иныхъ приношеній, кромѣ великихъ и святыхъ приношеній сердца. Когда развитіе всѣхъ способностей создастъ чудеса мышленія и благородныя удовольствія, тогда мы познаемъ наши празднества и наши торжества, ангелы примутъ въ нихъ участіе, а не демоны, какъ въ этихъ грубыхъ торжестваль толпы и въ этихъ болѣе изысканныхъ увеселеніяхъ...

Вы хотъли говорить со мною о столькихъ глубокихъ в великихъ красотахъ души императора. Я полагаю, что многос vже извъстно миъ о немъ. Я знаю давно, что Господь дасть мнф радость увидеть его. Неть более сладостного земнаго долга, какъ любить и уважать того, кого должны мы любить и уважать по вол' Самого Бога. Я им' сказать ему таль безконечно много, ибо я испытала многое за него. Госполь единъ можетъ приготовить его сердце къ воспринятію словь моихъ; мое дело быть безъ страха и упрека; его дело бы у ногъ Христа, истины. Да направить и благословить Презвъчный его, избраннаго для столь великаго дъла. Да воспріиметь онъ на кольняхъ отъ Христа сіп великіе урокь. всегда изумлявтіе и изумляющіе народы, да наполнять он святою радостью его сердце, преисполненное святыми забетами. Что касается до ничтожной служительницы Господа, говорящей вамъ, то вы знаете, что для себя лично она не желаеть ничего. Единственно слава Христа воспламеняеть ее; все, что не отъ Христа, да умретъ въ ней; Его кровь вотъ единственное великое дело моей жизни, кровь, которая спасла и возродила меня. Все остальное сокрылось от глазъ моихъ. Моя душа жаждеть лишь Бога живаго и нокакой позоръ не страшить меня. Мой долгь отдать мое серде Христосъ украпитъ, просватитъ его. Да будетъ такъ 1).

<sup>1)</sup> См. Эйпаръ, Vie de m-me Krudener, т. I, стр. 296—304. Мы ограниция: лишь передачею той части этого общирнаго посланія, которая представляєть бытье общій интересъ.

Таково было первое длинное посланіе т-те Кридинеръ, сообщенное, какъ и следовало ожидать, императору. Пророческій и притомъ темный смысль этого посланія не могь не возбудить вниманія императора. Онъ прослушаль съ интересомъ посланіе и поручилъ Стурдз'в передать баронесс'в, что онъ съ удовольствіемъ ждетъ времени, когда узнаетъ ее лично 1). Но этимъ и ограничилось пока все впечатлъніе. Что Александръ не думалъ приглашать Кридинеръ въ Въну, что онъ не горълъ нетерпъніемъ увидъть ее, какъ можно скоръе и узнать отъ нея лично тайный смыслъ ея темныхъ пророчествъ, видно изъ того, что т-те Кридинеръ повторяла свое страстное желаніе увидёть императора въ письмё своемъ къ Стурдай отъ 15 декабря 2), и что, наконецъ, въ письми отъ 4 февраля она говорила еще съ большею настойчивостью о великихъ откровеніяхъ, кои обязана она передать императору. «Я знаю, говорила она, между прочимъ, въ этомъ последнемъ письме, что князь тьмы напрягаетъ все силы свои, дабы удалить отъ императора тъхъ, кои могутъ говорить ему о делахъ божественныхъ, но Предвечный окажется сильне его. Богу угодно избирать для своего служенія того, кто въ глазахъ свъта можетъ служить лишь предметомъ насмъшки. Мое сердце уготовано Господомъ къ сему смиренію и я не вщу одобренія людей. Сама по себь я ничтожество. Господь все, цари земные дрожать передъ Нимъ, они прахъ передъ Нимъ. Я не желаю ничего, я отказалась отъ всего; ни милость, ни гиввъ не могутъ устращить меня» 3).

Но и этотъ новый страстный призывъ остался безъ всякаго отвъта. Пророчества m-me Кридинеръ могли занимать императора, но они не въ состояніи были отвлечь его отъ тъхъ въ высшей степени сложныхъ и серьезныхъ дълъ, которыя поглощали все его вниманіе въ Вънъ. Императору до-

<sup>1)</sup> Мемуары графини Эдлингъ, стр. 217, 218. Изъ словъ графини можно вывести завлючение, что она сообщила письмо Кридинеръ императору уже послъбетства Наполеона съ острова Эльбы.

<sup>2)</sup> Эйнаръ, Vie de M-me Krudener, т. I, стр. 308-309; 316.

<sup>3)</sup> Письмо Кридинеръ отъ 4 февраля 1815 помъщено у Эйнара, Vie de M-me Krudener, т. I, стр. 317-318.

ставлено было въ это время и другое оригинальное посланіе, имѣвшее болѣе близкое отношеніе къ вопросу о прочнов союзѣ между державами, союзу, основанному на заровѣдать евангелія. Авторомъ этого посланія былъ нѣмецкій учений философъ францъ ф. Бадеръ. Бадеръ былъ большой оригиналь по крайней мѣрѣ въ своей философіи. Онъ относвис съ презрѣніемъ къ Канту, отрицаль всю новую философіи и основываль все свое собственное ученіе исключительно на отцахъ церкви и на соборныхъ постановленіяхъ. Бадеръ быль ожесточеннымъ врагомъ папства, онъ отрицаль примать рисскаго епископа, но былъ въ то же время ярымъ сторовникомъ католической догмы, выработанной на Тридентсковъ соборѣ. Въ этой догмъ усматриваль онъ самую сущность христіанства, что же касается до реформаціи, то онъ считаль ее извращеніемъ христіанства и называль ее: дифформація.

Въ своемъ посланіи къ императору Александру, Бадеръ исходиль отъ извъстнаго текста апостола Павла и доказываль, опраясь на него, что гръховность человъка и человъчества провстекаетъ исключительно изъ отсутствія любви (т. е. изъ неввисти). Любовь ведеть къ истинному богопочитанію, невависть къ безбожію. Любовь соединяеть людей, ненависть разъединяетъ ихъ. Любовь создаетъ истинную свободу, тогля какъ ненависть влечетъ за собою деспотизмъ и рабство. Дгаз ненависти и безбожія достигь своего крайняго развитія б французской революціи. Вожаки революціи старались прежле всего искоренить христіанство. Вибстб съ христіанствомь они искореняли духъ истиннаго величія и истиннаго смиренія и ставили на его м'ясто духъ надменн'я паго высоком'ь рія и унизительнівищей подлости. И въ то время, какъ политика всъхъ остальныхъ государствъ преслъдовала цъл часто земныя и суетныя, въ революціонномъ правительстві Франціи впервые сказался открыто, громогласно, дерзновевно тоть адскій духь, который не только отрицается оть всякой религіи, но и объявляеть ей открытую войну. Наконець духъ революціи, т. е. деспоитін и грѣха, воплощается въ 18пъ одного человъка.

Воплощение революціи ниспровергнуто силою оружія, во

для дъйствительнаго искорененія революціи, необходимо поднять духъ истиннаго христіанства и оживить имъ все общество и государство. Принципъ любви и свободы долженъ проникать не одну частную, но и общественную и политическую жизнь. Истинная теократія должна заступить мъсто демократіи. Элементъ языческій долженъ быть устраненъ изъжизни общественной. На основахъ евангельскаго ученія должно быть создано новое народное право.

Таковы были мысли, развитыя Бадеромъ въ его посланіи къ императору Александру и кто станетъ отрицать, что мысли эти могли укрѣпить Александра въ его намѣреніи внести принципъ любви въ область эгоизма, пересоздать всю политическую систему на основаніи христіанской этики? Но, съ другой стороны, кто отважится утверждать, что въ этихъ мысляхъ заключалось что-либо новое, что посланіе Бадера открыло глаза Александру и впервые заронило въ его душу идею священнаго союза? Намъ извѣстно, что идея эта возникла и развилась у Александра вполнѣ самостоятельно, что она выразилась въ цѣломъ рядѣ актовъ, исходившихъ изъ личной иниціативы императора, а потому мы и не можемъ приписывать какого-либо существеннаго значенія и посланію Бадера 1).

Предлагая своимъ бывшимъ союзникамъ вступить съ нимъ въ новое соглашеніе, основанное на принципахъ христіанской любви и евангельскаго безкорыстія, Александръ не ограничивался одними словами, а подавалъ самъ на каждомъ шату примъръ уступчивости и истиннаго миролюбія. Единственно, благодаря его усиліямъ, переговоры по польско-саксонскому вопросу начали принимать болѣе благопріятный обороть съ тѣхъ поръ, какъ государь заявилъ о своей готов-



<sup>1)</sup> Извѣстный нѣмецкій историкъ Бернгарди въ своемъ сочиненіи Geschichte Russland's seit den Wiener Verträgen придаетъ посланію Бадера большое значеніе: но достаточно ознакомиться съ мыслями Бадера, хотя бы въ изложеніи самого Бернгарди, чтобы убѣдиться, что темповатое и затѣйливое посланіе нѣмецкаго кабинетнаго ученаго не могло произвести особенно сильное впечатлѣніе на императора Александра. См. Бернгарди, Geschichte Russlands etc., т. І, стр. 486—492.

ности на значительныя территоріальныя уступки въ польч Австріи и Пруссіи, главная трудность сосредоточилась в вопросв о вознагражденіяхъ Пруссів. Лордъ Кестльри прашель, наконець, къ убъжденію, что было бы крайне неострожно доводить дёло до крайности и подвергать Европу укасамъ новой войны изъ-за польской конституцій и изъ 🏖 цёлости владёній короля Саксонскаго. Чисто личныя обстозтельства повліяли также на образъ действій лорда. Въ емчаль февраля должень быль открыться англійскій парламенть и товарищи Кестльри по министерству вызывали его въ Ловдонъ, гдв онъ долженъ былъ объяснить свой образъ двйствій ы конгрессъ, вызвавшій сильныя порицанія въ Англійской оппозиціонной печати. М'всто Кестльри въ Він в долженъ был занять герцогь Веллингтонъ, пользовавшійся, благодаря свіимъ успъхамъ въ Испанской войнъ, громадной популярностывъ Англіи. Естественно, что Кестльри не желаль оставить Въну, не доведя до благополучнаго конца хотя польско-саксонскаго дёла, что онъ желаль заручиться передъ парламевтомъ, хотя какимъ-нибудь успъхомъ, что онъ не хотълъ, чтобы Веллингтонъ присвоилъ себф всю славу Вфискаго примренія. Кестльри задумаль теперь предложить новый способь ръшенія саксонскаго вопроса, способъ, находившійся, правда, въ ръзкомъ противоръчіи со всъми его вавшими действіями. Но первый представитель Англін давно уже пріучился къ перемінамъ фронта, давно уже отрекся отъ всякой последовательности въ своихъ липломатическихъ дъйствіяхъ. Если прежде онъ считаль единственно вахнымъ вопросомъ-вопросъ Польскій, то теперь онъ началь считать таковымъ вопросъ Саксонскій. Если прежде онъ ве задумывался предложить всю Саксонію Пруссіи, а затых превратился въ защитника саксонской независимости, то теперь онъ выступиль съ проектомъ раздела Саксонін 1). Онпредлагаль отдать Пруссіи половину Саксонской территорів съ городами Торгау, Витенбергъ, Бауценъ и Циттау, а за



См. Перцъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 287 и слъд. Васильчивовъ, Тъеръ, соотвътствующія мъста.

королемъ Саксонскимъ оставить самую богатую часть страны съ Дрезденомъ и Лейпцигомъ. Предложение Кестльри вызвало сначала сильную оппозицію со стороны Меттерниха и Талейрана, но благородный лордъ обнаружилъ на этотъ разъ такое непобъдимое упорство, что его союзники, опасаясь, чтобы Англія не отреклась отъ нихъ, принуждены были, наконець, уступить. Теперь оставалось уговорить Пруссію. Склоняемый къ уступчивости императоромъ Александромъ, Фридрихъ Вильгельмъ далъ свое согласіе на раздёль, но онъ требоваль, чтобы къ долъ Пруссіи присоединенъ быль Лейпцигь, на что въ свою очередь ни за что не соглашались Австрія и Франція. Упорство и р'вшимость короля прусскаго казались непреклонными. «Безъ Лейпцига я не могу возвратиться въ Берлинъ! объявилъ Фридрихъ-Вильгельмъ. Кестльри думалъ уладить дёло, предложивъ Пруссіи въ зам'ёнъ Лейпцига часть германскихъ земель, предназначенныхъ первоначально въ пользу Ганновера, но король остался непоколебимъ. Дъло соглашенія встрътило, такимъ образомъ, новое, повидимому, неодолимое препятствіе, когда императоръ Александръ рѣшился положить конечный предёль пререканіямъ новою великодушною уступкою съ своей стороны. До сихъ поръ государь требоваль, чтобы Торнь и Краковь были объявлены вольными городами, теперь онъ предложилъ Пруссіи, взамѣнъ Лейппига, Торнъ со всфиъ его округомъ. Понятно, что въ виду такой уступки, Фридрихъ-Вильгельмъ вынужденъ былъ признать себя вполнъ удовлетвореннымъ 1).

Неразрѣшимый Польско-Саксонскій вопросъ быль такимъ образомъ улаженъ окончательно. Пруссія, благодаря близорукости Талейрана, получила, кромѣ половины Саксоніи, богатыя земли на Рейнѣ, сдѣлалась непосредственною сосѣдкою Франціи и превратилась въ державу чисто нѣмецкую. Россія пріобрѣла большую часть бывшаго герцогства Варшавскаго, и императоръ Александръ удержалъ за собою право даровать, по своему усмотрѣнію. полякамъ особую конституцію. Краковъ объявленъ былъ вольнымъ городомъ, а чисто русская

<sup>1)</sup> Перпъ, Stein's Leben, т. IV, стр. 295-296.

область, Галиція, предоставлена была Австріи 1). За ръшеніемъ этихъ основныхъ вопросовъ, созвіщанія конгресса приняли самый благопріятный обороть. Комитеть изъ пяти великихъ державъ ръшалъ безаппеляціонно всъ дъла, не обращая вниманія на требованія второстепенныхъ державъ. Комитеть этоть порвшиль такіе существенные вопросы, бабь образование новаго Нидерландскаго королевства изъ Голландскихъ и Бельгійскихъ земель, какъ раздъленіе германскихъ земель, отнятыхъ у Наполеона, между Пруссіею и мельние нъмецкими владътелями, какъ возстановление старыхъ Итальянскихъ государей. Всв эти вопросы ръшались, впрочемъ. не только съ крайнею поспешностью, но и въ дуже чисто реакціонномъ. Стремленія и желанія народностей не првнимались въ разсчеть, высчитывались лишь однъ квадратныя мили и души, имълись въ виду лишь одни предметы вознагражденія. Властолюбивый духъ Наполеона, его чисто механическое возарѣніе на народы и на ихъ судьбу перешли, казалось, всецьло на его побъдителей. Европейская пенторхія распоряжалась, по своему усмотренію, участью европейскихъ націй съ такимъ же произволомъ, какъ и падтій властелинъ Франціп. Придерживаясь чисто механических воззрівній, пить въ виду лишь одни интересы политическаго равновъсія, великія державы, казалось, забыли окончательно, что желанія народовъ не могутъ быть пренебрегаемы безнаказно и что съ теченіемъ времени они могуть вызвать новые безпорязки и потрясенія. Одинъ только императоръ Александръ подымаль свой голось въ пользу удовлетворенія законныхъ національныхъ стремленій. Графъ Каподистрія предложиль, между проз чимъ, по его иниціативъ, возстановить подъ скипетромъ Габсбурговъ старую Римскую имперію нізмецкой націи, какть въ



<sup>1)</sup> Территоріальное вознагражденіс, полученное Россією, равнялось 2,100 кв мил. съ населеніемъ около трехъ милліоновъ душъ; тогда какъ Австрія пріобртла 2,330 кв. м. съ 10 милліонами душъ, а Пруссія 2,217 кв. в. съ 5,362,000 квтелей. Такимъ образомъ, вознагражденіе Россіи, разсматриваемое даже съ често матеріальной точкч зрѣніи, далеко уступало вознагражденію, полученному ел съдями, и совершенно не соотвѣтствовало тѣмъ усиліямъ итѣмъ жертвамъ, котърыя принесла она за дѣло освобожденіи Европы.

интересахъ европейскаго равновъсія, такъ и для удовлетворенія стремленій Германскаго народа къ національному объединенію, но предложеніе Россіи встрътило сидьную оппозицію со стороны Пруссіи и было отклонено остальными державами <sup>1</sup>).

Въ началъ марта 1815 г. конгрессъ поръщиль уже всъ вопросы. Государи и ихъ министры собирались уже покинуть Въну; устраивались послъднія, прощальныя празднества. 7-го марта все высшее общество собралось въ императорскій дворецъ на любительскій спектакль. Давали комедію Бомарше «Севильскій Цирульникъ» и французскій водевиль «Прерванный танецъ. Общество было, по обыкновенію, отборное, блестящее, но обычное оживление отсутствовало. Тревожные слухи распространились въ салонахъ и шопотомъ передавались отъ одного лица другому. Разсказывали, что еще наканунъ получено было извъстіе отъ австрійскаго консула въ Ливориъ о внезапномъ исчезновени Наполеона съ острова Эльбы, но что князь Меттернихъ съ своимъ обычнымъ легкомысліемъ не потрудился даже вскрыть депешу, адресованную на его имя. Передавали, кромъ того, что на слъдующее затъмъ утро прибыль съ подтвержденіемь поразительной новости англійскій курьеръ изъ Ливорно. Государи, министры и дипломаты хранили, однакоже, молчаніе, и лишь по ихъ озабоченнымъ лицамъ можно было догадаться, что произошло нъчто необыкновенное. Прошло пять дней въ томительномъ ожиданія, безъ всякихъ новостей. Никто не могъ сказать, куда направился страшный бытлець. Въ Выны ходили самые разнорычивые слухи. Одни увъряли, что Наполеонъ высадился въ Италіи, другіе высказывали опасенія, что онъ направился къ берегамъ Франціи. Меттернихъ старался увбрить всёхъ и каждаго, что бъгство Наполеона не должно возбуждать опасеній, а французскіе дипломаты, съ Талейраномъ во главі, вторили ему и предсказывали Наполеону върную гибель, все равно, куда бы ни направился онъ: въ Италію, или во Францію <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Подробности по этому вопросу см. у Перца Stein's Leben, т. IV, стр. 318 и саёд., гдё пом'ящены, между прочимъ, въ извлечения: записка Каподистрів, отзывы Штейна и Гумбольдта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Comte de-la-Garde, т. III, стр. 269-273.

Австрійскій канцлеръ дошель въ своей странной самоумренности до того, что пригласиль высшее общество къ себъ на баль. Приглашенія, разосланныя обычнымъ порядкомь, должны были успоконть, по его мивнію, окончательно взвознованное «общественное мивніе». И двиствительно, въ назначенный вечеръ залы австрійскаго канцлера наполнились многочисленною публикою. Танцы начались, какъ вдругъ среди разгара веселія пришла грозная въсть, что Наполеонъ висадвися на берегу ю. Франців, между Антибомъ и Канновъ. что онъ идетъ на сфверъ и что отряды королевскихъ войскъ. высланные противъ него, перешли на его сторону. Въсть эта упала, какъ бомба, на блестящее и безпечное собраніе. Танцы мгновенно прекратились, салонъ Меттерниха опуствль въ нанъсколько минутъ 1). Темное пророчество Кридинеръ пріобръло вдругъ смыслъ, ясный для всъхъ. Лиліи явились лишь для того, чтобы исчезнуть вновь. Крованый призракь новой, страшной войны появился на горизонтъ Европы.

В. Надлеръ.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Cm. Comte de-la-Garde, T. III, CTp. 275.

## Современное отношеніе римско-католической церкви къ рабочему вопросу.

(Продолжение \*).

IV.

Добрые католики, отождествляя дёло церкви съ дёломъ рабочихъ, всю надежду свою возлагаютъ на церковь, или лучше--- на папу. И папа вполнъ раздъляеть это католическое убъждение. Приступая къ изысканію средствъ для уврачеванія нынёшнихъ общественныхъ золъ, папа между прочимъ говоритъ въ своей энцикликъ: «Мы приступаемъ къ этому изысканію съ увъренностію и во всей полноть нашихъ правъ, такъ какъ по существу возбужденнаго вопроса не мыслимо прінскать для него надлежащее ръшеніе иначе, какъ при содъйствін религін и церкви. Но поелику намъ, преимущественно, ввърена охрана религіи и распоряженіе твиъ, что относится въ сферъ дъйствій церкви, то въ данномъ случав молчаніе съ нашей стороны было бы въ глазахъвсёхъ явнымъ нарушеніемъ нашей обязанности». И надобно отдать справедливость Льву XIII; нивто изъ папъ ясиве и откровениве его не выражалъ напскихъ или католическихъ воззрвній на рабочій вопросъ; никто рвшительнъе его не высказывается за интересы рабочихъ; тъмъ не менње начало всего этого движенія не принадлежить, повидимому, панъ. Уже давно католическое духовенство, и бълое и монашествующее, задумали завладёть рабочимъ вопросомъ и образовать

<sup>&</sup>quot;) См. ж. «Вара в Разумъ», 1891 г., № 22.

изъ рабочихъ конгрегацін, присоединенния или въ приходать. или въ монашескимъ орденамъ. Особенно дъятельны въ этомъ отношенін были отцы іезунты. Они стали устроять небольшія собранія, на которыхъ вели переговори съ членами булушихъ конгрегацій. Конечно, первые опыты были малоуспѣшны: побѣды наль рабочими, принадлежавшими въ разнымъ соціалистическимъ вружкамъ, были редви. Но энергія, настойчивость и довкость добрыхъ патеровъ ни на минуту не ослабъвали, и своро конгрегаціи рабочихъ, находившихся подъ покровительствомъ или приходовъ. или монашескихъ орденовъ, распространились во многихъ катулическихъ странахъ. Среди рабочихъ, какъ и среди другихъ классовъ общества, нашлись люди, склонные помогать натерамъ въ ихъ деятельности, лишь бы только самимъ извлекать изъ этого тавую или иную выгоду. Во многихъ мъстахъ собраны были значительныя суммы; такъ что можно было уже нанимать отдельныя помъщенія, куда въ воскресние и праздничние дии. подъ руководствомъ духовныхъ лицъ, рабочіе собирались для религіозинравственныхъ бесъдъ, для переговоровъ по текущимъ дъламъ для невинныхъ игръ и даже для угощеній. Многіе рабочіе, преимущественно же получившие приходское образование, охотно отправлялись въ эти, такъ называемие, католические кружки рабочихъ, где не только назидательно, но и весело можно было првести праздничные дни. О нихъ громко стали говорить на католическихъ конгрессахъ, почти ежегодно собирающихся въ разнихъ католическихъ странахъ для обсужденія общихъ и частныхъ церковныхъ дёлъ. Епископы, священники, монахи и свътскіе люди. събзжавшіеся для преній на этихъ конгрессахъ, стали утверждатъ. что ръшение социалистического вопроса всецъло принадлежитъ цервви, что въ ихъ рукахъ находятся магическія средства направить рабочій вопрось въ такую или иную сторону и что они могуть покончить съ соціализмомъ. Папа горячо принялъ сторону всёхъ утверждавшихъ это; ему казалось, что самъ Богь посылаеть папству новое, могущественное средство для борьбы съ политическими и всякими иными врагами римско-католической церкви.

Въ 1887 году католическій міръ готовился праздновать святительскій юбилей Льва XIII, и ловкіе ісзунты воспользовались этимъ случаемъ, чтобы заставить папу высказать свои взгляды на западно-европейское соціалистическое движеніе. Они нашли лостаточныя денежныя средства и позаботились устроить пилигримства въ Римъ многочисленнихъ рабочихъ, принадлежавшихъ въ католическимъ вружкамъ. Мы не станемъ описывать этихъ пилигримствь многихъ тисячъ рабочихъ въ Римъ; не станемъ говорить о тёхъ церковныхъ торжествахъ, которыя происходили по этому поводу въ разныхъ римскихъ храмахъ; не станемъ, наконецъ, говорить и о тъхъ ухаживаніяхъ, даже со стороны аристократическихъ дамъ, которыми окружены были рабочіе-пилигримы. Мы исключительно остановимся на тёхъ возэрёніяхъ, которыя высказаны были папою по поводу соціалистическаго движенія среди рабочихъ. Принимая въ обширныхъ залахъ Ватикана, при самой торжественной обстановить, многочисленныхъ представителей французскихъ рабочихъ, собранныхъ изъ всей Францін, папа, между прочимъ, сказалъ: «Велика испытываемая нами радость, возлюбленныя дъти, при видъ васъ, соединенныхъ въ столь большомъ числъ вокругъ насъ въ настоящую минуту. Намъ хорощо извъстно, какимъ высовимъ духомъ всв вы воодушевлены, и вакая благородная идея руководила организаціей этого благочестиваго шилигримства въ Римъ. Не обращая вниманія на людскія мижнія и презирая насмёшки злихъ людей, вы направились изъ всёхъ точекъ Франціи подъ предводительствомъ этихъ благородныхъ людей, вашихъ вфрныхъ советниковъ и друзей, и явились сюда отъ собственнаго имени и имени вашихъ товарищей по ремеслу получить благословеніе викарія Імсуса Христа, посътить базилики и святыни въчнаго города, помолиться здъсь за себя, за свою родину и за встхъ ттхъ, кто дорогъ вашему сердцу.

«Мы поздравляемъ васъ, возлюбленныя дёти, съ этимъ выраженіемъ народной вёры и съ торжественнымъ заявленіемъ вашихъ религіозныхъ чувствъ. Въ особенности же мы поздравляемъ васъ съ тёмъ участіемъ, которое вы принимаете, какъ это намъ сказаль сейчась вашь краснорёчивый представитель (папа скажь свою рівчь послів прочтенія адреса и привітственных слові кар динала Ланженье), въ дълъ христіанскаго возрожденія. Въ этокъто возрожденін и въ этомъ возвращенін къ христіанскимъ начьламъ и ученію католической церкви и ея глави и заключается единственное решеніе соціальних вопросовъ, которые такъ блико касаются васъ. Всегда и во всв времена, и намъ пріятно поктьрить это здёсь, церковь ревностно заботилась о судьбе неимущин классовъ и о судьбъ рабочихъ. Проповъдуя ученіе, котораго с есть върная хранительница, церковь облагородила трудъ. истнявши его не высоту достоинства и свободы человъческой. Она сдълала его достойнымъ предъ Богомъ, научивши рабочаго осыщать его премірными воззрініями, и переносить съ самоотъсьженіемъ и въ духъ поваянія неизбъяныя при немъ лишенія в тяжести. Съ другой стороны, церковь всегда напоминала бызтымь и сильнымь міра помогать братьямь своимь, находящися въ низвой полъ. и уважать въ нихъ человъческое и достоинство. Въ тъ времена, когда ея слово биле болъе выслушиваемо и принимаемо съ большею HORODHOCKIE, когда свобода ея дъйствій была менъе ствснена и она ла располагать большими средствами, церковь помогала бълникь и неимущимъ не только при посредствъ широкой благотворительности, но и тёмъ, что создавала и учреждала великія корпоратыныя учрежденія, которыя такъ могущественно содействовали прегрессу искусствъ и ремеслъ и самымъ рабочимъ доставляли большое благосостояніе и довольство. И этоть то духъ матеріальна заботливости церковь внесла въ нравы народовъ, въ установлени и регламенты городовъ, въ распоряженія и законы общественной власти. Безъ сомитнія, вмішательство и содійствіе этой власти не составляеть неотложной необходимости, когда въ условіять заправляющихъ трудомъ и развитіемъ промышленности, не встувчается ничего такого, что могло бы угрожать доброй нравствености, справедливости, челов вческому достоинству и семей му благосостоянію рабочихъ; но когда то, или другое изъ жизъ



благь подпадаеть опасности или нарушено, тогда общественныя власти своимъ наллежащимъ и справелливимъ вмёщательствомъ должны помогать совершать дёла общественнаго спасенія; потому что на ихъ обязанности лежитъ защита и покровительство истинныхъ интересовъ подчиненныхъ имъ гражданъ. Наконецъ все то, чему церковь нъкогда учила и что нъкогда совершала, все это она провозлашаеть и желаеть реализировать и теперь. Но увы! вм'єсто вспомоществованія ея благотворительной діятельности, она повсюду встръчаеть энергическое и упорное сопротивленіе, и воть почему она не можеть достигать прежнихъ результатовъ. Не смотря однако же на всё эти затрудненія, церковь все-таки будеть заботиться о вась, возлюбленные сыны, о вашихъ истинныхъ интересахъ, о вашихъ законныхъ требованіяхъ. Мы сами, съ самаго начала нашего папствованія, подумали о васъ, когда напомнили народамъ основныя начала общественнаго благоустройства. Съ техъ поръ мы со вниманіемъ следили за деятельностію вонгрессовъ, последовательно собиравшихся во Францін, Италін и Германіи, а въ последнее время въ Бельгіи и Швейцаріи; и мы не перестаемъ дёлать для улучшенія вашей участи все то, что могуть внушить намъ нашъ долгь и наше отеческое сердце. А между тъмъ, возлюбленныя дъти, не соблазняйтесь коварными объщаніями апостоловъ нечестія и лжи. Они прійдуть къ вамъ въ обманчивыхъ видахъ, и будуть стараться при помощи лести отвратить васъ отъ церкви и религіознаго долга. Они будуть пытаться увлечь вась въ свои тайныя сходбища, и будуть возбуждать вась въ употребленію насильственныхъ мірь, съ цілію улучшить ваше положение въ ущербъ всеобщему благу. Берегитесь ихъ и не смущайтесь ихъ злодъйскими внушеніями. Иначе вы испытаете горькія разочарованія и подвергнетесь гибели. Оставайтесь, напротивъ, возлюбленныя дъти, върными Богу и Его церкви. Сохраняйте и запечатлъвайте въ сердцахъ вашихъ спасительную въру и нравственность христіанскую. Пусть ея ученіе и ея наставленія служать правилами всей вашей жизни, и вы найдете, въ часы скорби и страданій, бодрость, силу и утёшеніе съ упованіемъ на вознагражденіе въ жизни будущей. А теперь въ залогь будущихъ небесныхъ милостей и въ доказательство изшего особеннаго расположенія, пріймите, возлюбленныя дѣти, австольское благословеніе, которое мы даемъ оть всего нашего сердив
всёмъ присутствующимъ здёсь; пусть оно распространится на взшихъ родственниковъ, семейства и вашихъ друзей; пусть ово
распространится на всё французскія конгрегаціи рабочихъ, на взшихъ хозяевъ и благотворителей и въ особенности на дѣло католическихъ кружковъ рабочихъ; пусть распространится оно на всъфранцію» 1).

Изъ самаго бъглаго чтенія этой ръчи не трудно замътить. что папскіе идеалы въ дёлё рёшенія рабочаго вопроса не идуть далеко. Всё они осуществлялись уже въ средніе вёка и состоять в возстановленій средневъковихъ рабочихъ корпорацій. По мизнінапи, рабочіе въ средніе въка были счастливи, и были счастлевы потому, что находились подъ вліяніемъ, управленіемъ и повывительствомъ церкви. Съ возвращениемъ среднихъ въковъ, съ ыстановленіемъ цеховаго устройства рабочихъ, подъ руководствоть католическаго духовенства, снова наступять золотыя времена ди рабочихъ. Но это пова одна сторона дъла. Папа не можеть нвидъть новаго направленія жизни европейскихъ народовъ; онъ принимаеть поэтому въ соображение и новое направление рабочан вопроса; но онъ не діласть никавихь уступовъ ничему новому по крайней мбрв, не дълаетъ ихъ въ отношеніи въ своимъбправамъ и преимуществамъ и въ отношеніи въ своей безусловиой власти. Напротивъ, онъ даже связываеть и объединяетъ полноту этихъ правъ и преимуществъ съ выгодами самихъ рабочихъ и съ окончательнымъ ръшеніемъ рабочаго вопроса. Онъ хочеть, при посредствъ рабочаго вопроса, возсоздать или воскресить свое былое могущество.

Въ 1889 году католическое духовенство снова устроило паложничество рабочихъ въ Римъ, еще болѣе многочисленное и тор-

<sup>1) «</sup>L'union Chretienne» 1877 Ne 11 V. a. «Le socialisme papal».

жественное. Снова принимая французскихъ рабочихъ, папа сказалъ имъ: «Вотъ уже два года тому, какъ многочисленная фаланга рабочихъ сгруппировалась здёсь вокругь насъ. Съ прибытіемъ ихъ и подъ самыми счастливыми предзнаменованіями открывался тогда нашъ юбилейный годъ; они принесли какъ бы начатки привътствій католическаго міра. День тотъ оставиль въ нашей душъ сладостное и сильное впечатлъніе; ваше же прибытіе, возлюбленныя дѣти, благородныя слова, высказанныя намъ отъ вашего имени, присутствіе кардинала, руководившаго паломничествомъ, оживили въ насъ этотъ день и сдѣлали его навсегда неизгладимымъ.

«Да будеть же благословень приходь вашь. Воздаваемое вами въ настоящій моменть почитаніе верховному вождю (Chef) католической религіи, открываеть глубину вашей мысли. Вы поняли, и это одновременно подсказали вамъ и ваше сердце и вашъ разумъ, что только въ религін вы найдете силу и утёшеніе среди вашихъ непрерывныхъ лишеній и бъдствій здёсь на земль. Въ самомъ дёлё, одна только религія откроеть ваши души для безсмертныхъ надеждъ, одна только она облагородить вашъ трудъ, ноставляя его на высоту человъческого достоинства и человъческой свободы. Ввёряя такимъ образомъ вашу судьбу настоящую и будущую религін (т. е. напъ), вы совершаете дъло высочайшей мудрости. И вотъ съ этой точки зрвнія мы счастливы, что подтверждаемъ теперь слова, произнесенныя при другихъ обстоятельств.хъ, и которыя вы напомнили намъ: Съ полныма убъждениемъ мы хотимъ настоять на той истинь, что ваше спасение есть дъло церкви и ея наставленій, осуществляемых в вобществъ.

«Язычество, вы знакомы съ этимъ, хотъло ръшить соціальную проблему лишеніемъ правъ слабой части человъчества, уничтоженіемъ его стремленій, парализированіемъ его умственныхъ и нравственныхъ силъ и приведеніемъ его въ состояніе абсолютнаго безсилія. Таково было рабство. Христіанство научило міръ, что все человъческое семейство, безъ различія благородныхъ и плебеевъ, призвано къ участію въ божественномъ наслѣдіи; оно объявило, что всѣ по одному и тому же праву суть дѣти Отца

Небеснаго и искуплены одною и тою же цёною; оно научило, что трудь на этой землё есть естественное условіе человёка, что кужественное несеніе его составляеть славу человёка и доказательство его мудрости, что уклоненіе отъ него было бы одновременно и трусостью, и измёною священной и основной обязанности.

«Чтобы еще больше укрвпить рабочихъ и бъдныхъ, божественный Основатель христіанства удостоилъ присоединить къ Своинъ словамъ и собственный примъръ; Онъ не имълъ, гдъ главы преклонить; Онъ испыталъ суровость голода и жажды; Онъ провель всю Свою общественную и частную жизнь въ истощеніи, тості и страданіи. По ученію Его, какъ выражается Тертулліанъ, богатый созданъ для распоряженія имуществомъ Божіимъ на землі; къ нему относятся предписанія о благоразумномъ пользованіи временными благами; противъ него направлены страшныя угрозы Спасителя, когда онъ закрываетъ свое сердце предъ несчастіемъ и бъдность».

«Но этого еще недостаточно. Надобно было сблизить два класса, установить между ними неразрушимую религіозную связь. Это было дівломъ любви; она создала соціальную связь и сообщила сі нев'йдомую до тіхъ поръ силу и мягкость; постепенно усиливаясь она нашла средство противъ всіхъ золь, нашла утішеніе для всіхъ скорбей, и она съуміла, при посредстві безчисленных клаботь и учрежденій, возбудить благородное соревнованіе ревность. великодушія и самоотверженія.

«Таково единственное рѣшеніе, которое, при неизбѣжномъ неравенствѣ человѣческихъ условій, можетъ доставить каждому спосное положеніе. Въ теченіи впковъ это рышеніе было всююду принято и обязательно для всюхъ. Безъ сомнѣнія, можно было усматривать и дѣйствія противленія и неповиновенія, но они всегда были частными и ограниченными. Вѣра имѣла слишкомъ глубокіе корни, чтобы тогда возможенъ былъ всеобщій и рѣшительный кризисъ. Никто не позволяль себѣ оспаривать законности этой соціальной основы; никто не осмѣливался создавать общирныхъ проектовъ для извращенія въ этомъ отношеніи народныхъ умовъ и сердецъ и произвесть всецѣлое разрушеніе обществъ

Каковы были позорныя ученія и событія, разрушившія впослѣдствіи соціальное зданіе, такъ старательно воздвигнутое церковію, мы сказали объ этомъ въ другомъ мѣстѣ; мы не хотимъ возвращаться къ этому теперь. То, чего мы требуемъ, состоить возвращаться ка этому теперь. То, чего мы требуемъ, состоить воз новомь (à nouveau) укрипленіи (qu'on cimente) этого зданія при посредствъ оживленія, по крайней мѣрѣ въ сущности, разнообразной благотворительности въ формахъ, наиболѣе соотвѣтствующихъ новымъ условіямъ времени, при посредствѣ возсозданія тѣхъ артистическихъ и ремесленныхъ корпорацій, которыя нѣкогда, проникнутыя христіанскою мыслію и одушевленныя материнскимъ попеченіемъ церкви, заботились о матерьяльныхъ и религіозныхъ нуждахъ рабочихъ, облегчали ихъ трудъ, принимали участіе въ ихъ сбереженіяхъ и въ ихъ экономіи, защищали ихъ права и въ дозволенной мѣрѣ требовали законнаго вознагражденія ихъ.

«То, чего мы требуемъ, состоить въ томъ, чтобы, при посредствъ искренняго возвращения къ христіанскимъ началамъ, возстановили и утвердили между предпринимателями (patrons) и рабочими, между капиталомъ и трудомъ, ту гармонію и то единеніе, которыя служатъ единственною охраною ихъ взаимныхъ интересовъ, и отъ которыхъ одновременно зависитъ частное благосостояніе, миръ и общественное спокойствіе.

Вовругь васъ, возлюбленныя дёти, дёйствуютъ тысячи другихъ рабочихъ, которые, прельщенные ложными доктринами, думаютъ найти врачевство противъ своихъ бёдствій въ ниспроверженіп того, что составляетъ самую сущность политическаго и гражданскаго общества, въ отмёнё и уничтоженіи собственности. Тщетныя иллюзін! Они возстаютъ противъ неизмённыхъ законовъ, которыхъ ничто не можетъ уничтожить. Они обагрятъ кровью пройденные ими пути, загромоздятъ ихъ развалинами и посёютъ на нихъ раздоръ и безпорядокъ; но они только увеличатъ свои собственныя бёдствія и привлекутъ проклятія честныхъ душъ. Нётъ, врачевство не состоитъ ни въ злыхъ и разрушительныхъ проектахъ и дёйствіяхъ однихъ людей, ни въ обольстительныхъ

но ложныхъ теоріяхъ другихъ людей. Оно всецѣло состоить въ вѣрномъ исполненіи обязанностей, налагаемыхъ на всѣ класси общества, въ уваженіи и охранѣ дѣйствій и отправленій, свойственныхъ каждому изъ нихъ въ частности. Эти истины и эти обязанности церковь призвана возвѣщать громко и твердить ихъ всѣмъ.

«Правящимъ классамъ надобно имъть сердце и душу въ отношеніи къ тъмъ, которые въ потъ лица пріобрътають свой кльбъ: имъ надобно наложить узду на ту ненасытную жажду богатства. роскоши и удовольствій, которая не перестаеть болье и больраспространяться, какъ внизу, такъ и вверху. Въ самомъ дълъ, на всъхъ ступеняхъ жаждуть удовольствій; и такъ какъ нвсъмъ дано находить утоленіе жажды, то отсюда возникаетъ крайнее стъсненіе и недовольство, сопровождающіяся непрерывными возстаніями и возмущеніями.

«Имущимъ власть надобно прежде всего пронивнуться тою истиною, что для предупрежденія опасности, угрожающей общести. не достаточны ни человъческие законы, ни судебныя кары, ни армін солдать. То же, что въ особенности важно и что особенно необходимо, состоить во даровании церкви свободы воскрешать въ пушахъ божественния заповеди и оказивать на все класси общества свое благотворное вліяніе. Надобно, чтобы посредством постановленій, мудрыхь и справедливыхь мірь можно было гарантировать интересы рабочихъ классовъ, чтобы можно было вокровительствовать юному возрасту, слабости и совершенно домашнему призванію женщини, чтобы охранялись обязанности в отношении въ праздничнимъ днямъ и чтобы этимъ благопріятствовали чистотъ нравовъ, обычаямъ жизни упорядоченной и христіанской, какъ въ семействахъ, такъ и въ индивидуальныхъ лицахъ. Общественное благо, равно какъ и естественное право требують, чтобы это было такъ.

«Хозяевамъ (patrons) надобно смотръть на Зрабочаго, какъ на брата, смягчать его жребій въ возможной степени, и въ справел-

**ливыхъ** условіяхъ заботиться объ его интересахъ какъ духовныхъ, такъ и тёлеснихъ, добримъ примёромъ назидать его въ жизни христіанской и преимущественно никогда не уклоняться, по своему произволу и во вредъ себё, отъ правиль умёренцости и справедливости, въ виду выгоды и прибыли быстрой и непронорціональной.

«Наконецъ вамъ, мон дорогія дётн, и всёмъ находящимся въ вашемъ положеніи надобно всегда вести жизнь достойную похвалы при посредствъ върнаго исполненія обязанностей религіозныхъ, домашнихъ и соціальныхъ. Вы сейчасъ заявили намъ. и это насъ весьма порадовало, -- вы намъ заявили, что вы съ самоотверженіемъ рішились безусловно подчиниться труду и его тяжелымъ последствіямь, всегда оставаться кроткими и почтительными въ отношени въ вашимъ хозяевамъ, которихъ обязанность состоитъ въ доставленін вамъ работы и въ организованіи ея, въ воздержанін оть всёхь действій, способныхь возмутить порядовь и спокойствіе, въ сохраніи навонець, и въ поддержаніи въ вашихъ сердцахъ чувствъ благодарности и сыновняго довърія въ отношеніи къ святой церкви, которая освободила васъ отъ страшнаго ига рабства и угнетенія, и въ отношеніи въ викарію Інсуса Христа, который не переставаль и никогда не перестанеть бодрствовать надъ вами, какъ отецъ, заботиться о вашихъ интересахъ и покровительствовать имъ, припоминая всё ваши взаимныя обязанности и беседуя съ вами языкомъ любви. Пусть это чувство признательности и преданности церки и ея вождю остается въ васъ непоколебимымъ и возрастаетъ болте и болъе. Наше положеніе отягчается съ каждымь годомь, а необходимость вы дъйствительной независимости и истинной свободъ при исполненіи нашей апостольской миссіи становится изо дня вт день очевидные. Какт добрые католики, возлюбленныя дъти, оставайтесь върными этому въ высшей степени благородному дълу. Сдълайте его своимъ дъломъ и пусть каждый изъ васъ въ своей сферъ поставить своимь долгомь защищать его и спосппиествовать его торжеству.

«А теперь, возлюбленныя дёти, возвратитесь въ свое отечествовъ ту Францію, гдё, не смотри на частия и скоропреходявія отклоненія, никогда не уменьшалась горячность къ добру и не потухало пламя благоредства и самопожертвованія. Возвратитесь къ своимъ очагамъ и своимъ поведеніемъ докажите, что въ вашихъ ассоціаціяхъ, гдё чтутъ религіозныя начала, въ то же время царствуетъ братская любовь, миръ, дисциплина, воздержаніе духъ бережливости и домашней экономію. 1). Папа заключилъ свою рёчь благожеланіями, молитвою и преподаніемъ всёмъ своего апестольскаго благословенія.

Эти же самыя мысли папа высказываеть и въ нынтышней своей энцикликъ по рабочему вопросу, но только выражаетъ ихъ или балье сдержанно, или болбе осторожно. Правда, онъ признаетъ уже, что въ такомъ великомъ дёль, какъ решение рабочаго вопроса, необходима посильная помощь со стороны не только хозяевъ, владъльцевъ бегатствъ и самихъ рабочихъ, но и участіе государственныхъ закововъ н государственнаго авторитета, «разумвется, однако, въ надлежашихъ благоразумнихъ размёрахъ». Тёмъ не менёе папа говорить «мы утверждаемъ, и утверждаемъ безъ всявихъ колебаній, что помимо церкви вся дъятельность этихъ факторовъ окажется тщетной. Только церковь, основываясь на евангельскихъ принципахъ. можеть или превратить конфликтъ, или, по врайней мъръ, смягчить его, отнявъ у него всю суровость и ръзкость. Только церковь, не ограничиваясь тёмъ, что просвещаеть умъ своими поученіями, но въ то же время старается, соотв'єтственно съ свонин ученіями, упорядочить жизнь и исправить правы каждаю върующаго». Словомъ, только церковь должна наставлять и упорядочивать, исправлять и руководить обществомъ. А для этого надобно, прежде всего, возвратить пап'я свободу д'яйствій. становить его свътскую власть и признать его patrem principum



<sup>1) «</sup>L'Union Chretienne» 1889, № 11. «Le pelerinage des ouvriers français an Pape».

ет regum et rectorem orbis in terra (отцемъ государей и царей и правителемъ всего міра). Эти же иден, только замаскированным архипастырскою скорбію о бёдственномъ состояніи своей церкви, папа возвёщаль католическимъ паломникамъ и въ нынёшнемъ году. Что же удивительнаго, если эти иден находять для себя хорошо подготовленную почву? Что удивительнаго, если паломники, вдохновленные святёйшимъ отцемъ и его кардиналами, недавно провозглашали уже къ величайшему огорченію римскихъ жителей: «Да здравствуеть папа—король! Лолой короля Гумберта!»

Итакъ, папа не скрываетъ своихъ соціальнихъ идеаловъ. Всъ они были уже осуществлены въ средніе въка при посредствъ цеховъ, гильдій, ремесленныхъ и другихъ кружковъ подъ ближайшимъ руководствомъ и управленіемъ католическаго духовенства, и при посредствъ свътской власти папъ. Это одни и тъ же средневъковые идеалы всемірнаго господства не только надъ душами, но и надъ тълами върующихъ при посредствъ матеріальнаго попеченія о нихъ; это однѣ и тѣ же идеи уничтоженія національныхъ особенностей во всемірномъ единствъ и всемірной папской систематизаціи. Папа не довольствуется уже признаніемъ равенства всёхъ народовъ предъ выспіннь нравственнымъ закономъ, но заявляеть притязаніе распоряжаться ихъ трудомъ, капиталомъ н ихъ взаимными житейскими отношеніями; онъ стремится въ абсолютному единству и въ абсолютной системъ распоряженія имуществомъ народовъ. Папа признаетъ новыя условія жизни, которыя никакъ не могутъ быть примирены съ средневъковыми формами жизни; онъ упоминаеть о нихъ; но онъ не дълаеть имъ уступовъ и не увазываеть нивавихъ средствъ для примиренія стараго съ новымъ, для вливанія новаго вина въ старые мёхи. А между тёмъ это существенный пункть при рёшеніи рабочаго вопроса. Папа не можеть этого не знать. Итакъ, нельзя не сказать, что дъятельность папы въ этомъ направлени не отличается особеннымъ безкорыстіемъ, что здёсь нётъ проявленій чистой христіанской дюбви къ меньшимъ братьямъ, что здёсь подъ повровомъ придичныхъ фразъ и двусмысленныхъ дъйствій свривются дишь хлопоты о собственной власти и о возстановлен средневъвовыхъ формъ жизни европейсвихъ народовъ. Въ этокнельзя обманываться. Кавимъ же путемъ, вавими органами и вавии мърами папа надъется возстановить прежнее величіе свое и прекнія формы европейской жизни?

К. Истоминъ.

(Продолжение будеть).



## BO33BAHIE

## Преосвященнаго Амвросія Архіепископа Харьковскаго

КЪ ХАРЬКОВСКОЙ ПАСТВЪ

о помощи соотечественникамъ, бъдствующимъ по случаю бывшаго въ текущемъ году неурожая.

Изъ многихъ губерній Россіи идуть къ намъ печальныя извъстія о бъдствіяхъ, постигшихъ жителей, вслъдствіе неурожая. Разумъется, больше всъхъ страдають въ этомъ случать люди бъдные. Они всегда живуть въ нуждъ, а теперь терпять и ръшительный голодъ. Поэтому неотложная христіанская обязанность помогать неимущимъ получаетъ для насъ въ настоящее время особенное значеніе и требуетъ съ нашей стороны наиболье ревностнаго исполненія.

Но кром'в общаго долга челов'вколюбія, есть для насънын и другія сильныя побужденія къ исполненію этой обязанности. Голодъ, цоражающій милліоны людей, есть общественное б'вдствіе; а общественныя б'вдствія, по ученію церкви, посылаются Богомъ за гр'вхи народовъ для ихъ вразумленія. Кром'в ученія Слова Божія, еще два средства употребляются промысломъ Божіимъ для направленія людей на путь истины и доброд'втели: первое—милости и благод'вянія Божіи, а

второе—знаменія гитва Божія, каковы—войн вальныя бользии, землетрясенія, наводненія, и пр. Оставимъ невърующимъ объяснять всъ эп ствія однѣми естественными причинами и борот страшными силами и стихіями природы скудни ловъческими средствами. Для насъ природа есъ ство Творпа ея и Вселержителя Бога. Въ Его п гущихъ рукахъ всё ея силы, и Его промышле всь онь направляются ко благу человъка. Ем гостію открываются въ нѣдрахъ природы мые источники средствъ для нашей жизни, бы стонія и утішеній; Его гнівомь за гріжи наши нашего вразумленія и наказанія заключается потрясается земля, изсыхають источники, растительность, прекращается жизнь. Намъ на помнить глась Божій, изрекшій судь надъ землею ловъкомъ послъ перваго его гръхопаденія: про земля въ дълъхъ твоихъ, тернія и волчиы возра тебъ. (Быт. 3, 17). Інсусь Христось снядь съ и съ человъка это проклятіе; въ въръ, молитвъ полненіи Его запов'єдей Онъ даль намъ ключи ко сокровищамъ природы, но собственные гръхи возвращають действіе этой клятвы и все бедст нею следующія. Итакъ, настоящимъ бедствіемъ Го даетъ намъ понять, что любовь Его нами оскор что долготерпвніе Его истощается, что Его требуетъ удовлетворенія. Послѣ безчисленныхъ дъяній Божіихъ и чудесь явленныхъ намъ въ по нее время, и нами неопъненныхъ, и насъ невразу щихъ, намъ надобно было ждать и знаменій гита къ какимъ по указаніямъ древнихъ пророковъ пр лежать особенно мечь и гладъ. (Ис. 51, 19. Іера 16). И можемъ ли мы отрицать, что нынъ гладо казуеть насъ Господь за распространение у нас

върія и заблужденій, за нашу гордость, самонадъянность, за пренебреженіе къ уставамъ церкви и за открытое развращеніе нравовъ?

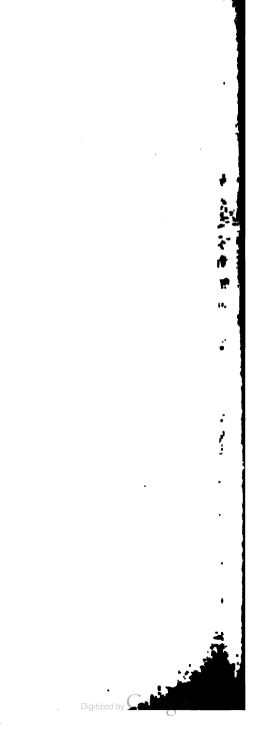
Что голодъ нынъ у насъ неповсемъстный, что когда въ одной полосъ Россіи оказался тяжкій неурожай, въ другой его не было, и даже, когда въ одномъ селеніи посъвы погибли, въ другомъ рядомъ хлъбъ уродился,— это не освобождаетъ никого отъ отвътственности за общіе гръхи наши и отъ обязанности покаянія. Сознаемся всъ въ беззаконіяхъ нашихъ и покаемся. Вспомнимъ слова Спасителя, сказанныя іудеямъ надъявшимся на свою праведность и не вразумлявшимся чужими бъдствіями: «думаете ли, что тъ осьмнадцать человъкъ, на которыхъ упала башня Силоамская, и побила ихъ, виновнъе были всъхъ живущихъ въ Іерусалимъ? Нътъ, говорю вамъ; но если не покаетесь, всъ также погибнете». (Лук. 13, 4. 5).

Итакъ, въ чувствъ разскаянія въ общихъ гръхахъ нашихъ найдемъ для себя и особое побуждение къ облегченію участи б'адствующих нына отъ неурожая. Въ Писаніи сказано: гръхи твоя милостынями искупи, и неправды твоя щедротами убогихъ: негли будетъ долготерпълист грпхомъ твоимъ Богъ. (Дан. 4, 24). Оставимъ отговорки, подъ которыми нъкоторые любятъ укрываться отъ обязанности жертвовать бъднымъ: "нынъ, говорять, для всъхъ времена трудныя; я самъ бъденъ; у меня свое семейство и т. под." Но и нищій можетъ подълиться съ ближнимъ собранною имъ милостынею, и бъдный можеть что-нибудь найти у себя, если позаботится. Св. Іоаннъ Креститель предъ пришествіемъ Христовымъ побуждалъ іудеевъ къ покаянію страхомъ отчужденія отъ грядущаго царства Мессіи и говориль: уже и спкира при корени древа лежить (Мат. 3, 10), и въ тоже время указываль на подвигь благотворительности, какъ на средство спасенія: имъяй двъ ризи, да подасть неимущему: и имъяй брашна такожде да творит (Лук. 3, 11). Кто не въ силахъ войти въ совершенный подвигъ благотворительности, чтобы съ самоотверженіемъ дълиться съ бъдными послъднимъ, тоть дълай. что можетъ. Для облегченія настоящаго бъдствія будеть достаточно, если мы на этоть тяжелый годь только откажемся отъ новой роскошной одежды, за столомъ отъ лишняго блюда и дорогаго вина, отъ суетныхъ увеселеній, отъ вечеринокъ и напрасныхъ тратъ для пріема гостей, словомъ, если упростимъ нашу жизнь. Мы хотимъ, чтобы у насъ были средства для благотворенія при удовлетвореніи всёхъ нашихъ прихотей. Нъть конца прихотямъ у людей плотскихъ и сластолюбивыхъ; нътъ у нихъ и средствъ для милостыни. Христіанское ученіе не полагаеть благотворительности въ бросаніи б'єднымъ того, что себ'є ненужно, какъ нын'є у нась входить въ обычай, а указываеть ее въ самоотвержени и духовномъ искусствъ отыскивать излишнее при удовлетвореніи собственныхъ потребностей, въ духовной нищетъ, цъломудрів и смиренномудрів. Такимъ способомъ благотворенія достигаются двѣ цѣли: находятся средства для помощи бъднымъ и средство для предотвращенія гитва Божія и наказаній за гртам исправленіемъ жизни въ духѣ покаянія и преклоненія себя подъ кръпкую руку Божію (1 Пет. 5, 6).

Св. Апостолъ Павель указываеть и порядокъ сбереженія для пожертвованій въ пользу бѣдныхъ: «въ первый день недѣли, говоритъ онъ коринеянамъ, каждый изъ васъ пусть откладываетъ у себя и сберегаетъ сколько позволить ему состояніе, чтобы не дѣлать сбора, когда я приду» (1 Кор. 16, 2). Еженедѣльная забота сберечь и отложить что-нибудь у себя къ воскресенью для бѣдныхъ,—какой вѣрный способъ изъ малыхъ сбере-

женій составить великія суммы для бѣдныхъ при милліонахъ вѣрующихъ и чтущихъ день воскресный посѣщеніемъ богослуженій! Святѣйшій Синодъ, примѣняясь къ этому апостольскому наставленію, повелѣлъ въ перквахъ обносить кружки для бѣдствующихъ отъ неурожая въ слѣдъ за кружками перковными. Итакъ, нужно только помнить предстоящій праздникъ, къ празднику сберечь въ недѣлю что можно, и помолившись Богу въ храмѣ, опустить жертву въ кружку для страждущихъ отъ голода. При этой мысли и заботѣ, и у бѣднаго ремесленника получающаго въ концѣ недѣли отъ закащиковъ разсчетъ за свои издѣлія, окажется мелкая монета, которую можно будетъ взять съ собою въ перковь; а у людей болѣе достаточныхъ найдутся монеты и болѣе крупныя.

Итакъ, помолимся по наставленію Св. Синода о прекращеніи постигшаго насъ бѣдствія, и начнемъ съ нынѣшняго дня по его указанію и наши еженедѣльныя приношенія.



CP 363.5

# BEPAR PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

#### **№** 1.

## ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                    | Стр.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Преобразовательная д'вятельность Петра Великаго по церковному управлению въ Россіи (продолженіе). П. Громова                                                                                            | 1-22           |
| Западная средневѣновая мистика и отношеніе ея къ католичеству (про-                                                                                                                                     | 23-49          |
| <b>Критиче</b> скій разборъ сочиненія г. В. Соловьева: «Россія и вселенская Цер-<br>ковь». <i>С—ва</i>                                                                                                  | 50—72          |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                  |                |
| Метафизическія воззрѣнія кн. Сергѣя Трубецкого (прододженіе). Свяш.<br>Т. Бутковича                                                                                                                     | 1—34           |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свободѣ человѣ-<br>чесной и началѣ зла. Часть вторая. (продолженіе). <i>К. Истомина</i>                                                             | 35 <b>—4</b> 8 |
| и. листокъ для харьковской епархии:                                                                                                                                                                     |                |
| Содержаніе. Отчеть Харьковскаго Елархіальнаго женскаго училища по учиравственно-воспитательной частимь за $18^{89}/90$ учебный годь (продолженіе). —Енци извъщенія. — Извъстія и замътки. — Облявленія. |                |



#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., х. № 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до 66г словія въ обширномъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль трастіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослженія, исторія Церкви, обозръніе замьчательныхъ современныхъ явіній въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителихъ древняго и новаго времени, отдёльные случан изъ ихъ жизни, болёе или меті пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлия инсы языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанстученіе близко къ природё человёка и во время язычества составля предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналь «Вёра и Разумъ», издаваемый въ Харьковска епархіи, между прочимъ, имбетъ цёлію замѣнить для Харьковска у ховенства «Епархіальныя Вёдомости», то въ немъ, въ видё особаго при ложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдёль подъ бъзваніемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатавит постановленія и распоряженія правительственной власти церковной г гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ смін церковной, государственной и общественной жизни и другія кавістія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту. Мурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдень.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за грзницу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УШАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАВТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Въра и Разучи при Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Повровском монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатериниславской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковихъ на московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гальровскаго, Стольшниковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 г. во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экаем пляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годы, и «Хары Епарх. Вёдомости» за 1883 годы, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляры съ пересылкой.

# BBPA x PA3YMI

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

No 2.

## ЯНВАРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                         | Стр.    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Вторая инига Монсея "Исходъ" въ переводъ и съ объясненіями (продоз-<br>женіе). Профессора Московской Духовной Академія П. Горснаго-Платонова | 73—94   |
| Преобразовательная діятельность Петра Велинаго по церновному управленію въ Россіи (окончаніе). П. Громова                                    | 95—110  |
| о. Владиміра Гетте (продолженіе). <i>И—на</i>                                                                                                | 111—126 |
| <b>М.</b> А. Остроумова (въ особомъ приложения)                                                                                              | 81—96   |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                       |         |
| О существъ духа. Профессора Кіевской Духовной Академів П. Линициаго Метафизическія воззрънія ин. Сергъя Трубециого (продолженіе). Свящ.      | 49—69   |
| Т. Бутновича                                                                                                                                 | 70—96   |

#### ПІ. ЛИСТОКЪ вля ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:

Содержаніе. Опреділеніе Святій шаго Сунода объ изданіи правиль и программы для провзводства испытаній на званіе учителя и учительницы дерковно-приходских школь.— Отчеть Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища по учебной и правственно-воспитательной частямь за 1889—90 учебный годь (окончаніе).—Оть Правленія Харьковской Дужовной Семинарін.—Оть Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества.—Свідініе о суммі запаснаго капитала духовенства Харьковской Епархін, установленнаго X Епархіальнымь събздомь за 1890 годь.—Епархіальныя извіщенія.—Пзвістія в замітки.—Объявленія.



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, стносящееся до богословія въ обширномь смыслів изложеніе догматовъ вібры, правиль храстіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизиви, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менье пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко въ природё человёка и во время язычества составляль предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Нурналь выходить два РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ мандонъ ле. Цена за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УШЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подпясна принимается: въ Харьковъ: въ Редавціи журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровсковъ монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилировскаго, Столътинковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные эвземшляры ел изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Хары». Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# SPA 11 PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

No 3.

## ФЕВРАЛЬ. - КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                     | Стр.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и народности (съ предисловіємъ<br>А. Рождествина). <i>Шестанова</i>                                                                                                               | 127161     |
| Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митро-<br>полита Филарета (Дроздова) (продолженіе). И. Корсунскаго                                                                                      | 162184     |
| О Богослужебной поэзім древней греческой церкви до конца IV вѣка.<br>Александра Снегирева                                                                                                                                | 185—208    |
| и. отдъль философскій:                                                                                                                                                                                                   |            |
| <b>Цинини</b> (псехологическій, моральный и соціальный этюдь). Ординарнаго профессора Императорскаго Харьковскаго Университета, доктора философіи <b>Ө. Зеленогорснаго</b>                                               | 97—121     |
| Метафизическія воззрѣнія ин. Сергѣя Трубецкого (продолженіе). Свящ. $\pmb{T}$ . Бутиновича                                                                                                                               | 122—144    |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                    |            |
| Содержаніе. Отчеть о состояніи церковно-приходскихь щколь и школь гу<br>Харьковской епархіп за 1889—90 учебный годь. — Свёдёнія о состояніи Ха<br>Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества за 1890 годь. — Поступл | рьковскаго |

въ вышеозначенний Комитетъ въ теченіе января місяца 1891 года. — Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарів. — Отъ Совъта Епархіальнаго женскаго училища. — Епархіальныя извіщенія. — Отъ благочиннаго 3-го округа Старобільскаго утяда. — Извістія и заметки. Объявленія.



харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. 🟃 16. 1891.

# "ВБРАиРАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслів: изложеніе догматовъ вірім, иравніть трастіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явиній въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мислителять дрекняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менъ пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисля языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіансь ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляю предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго дъховенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго преложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ взваніемъ «Листонъ для Харьковской епархім», въ которомъ печатаюти постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархін, свѣдѣнія о внутренней жизни епархін, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія выстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту. Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ кавадать в

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

PASCPOURA BY VILLATE MERCE HE MONYCRARTCH.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавціи журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лаввъ при Покровском монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатернеславской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилеровскаго, Стольшниковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: м книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 в во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полние экзечпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы. по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Хары». Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземплярт съ пересылкой.

# BSPA 11 PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

#### No 4.

## ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЕЛЬ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Стр.                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| О причинахъ отчужденія отъ церкви нашего образованнаго общества.<br>(Читано Преосвященнымъ Амеросіомъ Архіенископомъ Харьковскимъ въ со-                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                    |
| бранів СПетербургскаго Братства Пресвятыя Богородицы 5 февраля 1891 г.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 209-239                                            |
| Нритическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева: «Россія и вселенская Цер-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                    |
| <b>новь»</b> (продолжение). <i>С—ва</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 240—268                                            |
| Очернъ православнаго Церновнаго права (продолжение). Профессора <b>М. А. Остроумова</b> (въ особомъ приложения)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 97—112                                             |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                    |
| <b>О воль какъ міровомъ принципь</b> (философія Шопенгауера). Профессора Кієвской Духовной Академія <i>П. Линицкаго</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 145—161                                            |
| Метафизическія воззртнія ин. Сергтя Трубецкого (окончаніе). Свящ.<br>Т. Бутневича                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 162—178                                            |
| ИІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                    |
| Содержаніе. Отчеть о состоящей при Харьковском Епархіальномь женско щі одновлассной церковно-приходской школі за 1889/90 учебный годь. — Отстоянін церковно-приходских школь и школь грамотности Харьковской е 1889/го учебный годь (продолженіе).—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Попе о бідныхь духовнаго знанія.—Оть Правленія Харьковской Духовной Семина Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества.—Епархіалі | неть о со-<br>пархін за<br>чительства<br>рів.— Оть |
| Харьковскаго политета православнаго инестонерскаго Оощества, — инархиал                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | DEDIU NORD.                                        |



щенія. - Извъстія и замътки. - Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петроискій пер., д. № 16. 1891.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномь смислі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богосуженія, исторія Церкви, обозріне замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія сведёнія о замечательныхъ мыслителяхь денняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, более или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется нужнымь, особенно светлыя мысля языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древнято міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Вёра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имбетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго пуховенства «Епархіальныя Вѣдомости», то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ възваніемъ «Листокъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собътій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ каждомъ №

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харькове: въ Редакціи журнала «Въра и Разупъ при Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровском монастырь, въ Харьковской конторь «Новаго Времени» на Екатеринославской улиць, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Москвъ: въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петероургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 п во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные эвзечнляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цѣнѣ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Хары». Епарх. Вѣдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмѣсто 7) рублей за экземилиры съ пересылкой.

# BEPAR PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 5.

#### МАРТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

## СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                   | Стр.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Слово въ день восшествія на Престолъ Благочестивѣйшаго Государя<br>Императора Александра Александровича. О лжеученій графа Л. Н.       |           |
| Толстаго. Свящ. Т. Бутневича                                                                                                           | 269-283   |
| Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и народности (продолженіе).                                                                     |           |
| Шестанова                                                                                                                              | 284317    |
| Письма натолина въ журналъ "L'Union Chretiénne" съ отвътами на нихъ                                                                    |           |
| о. Владиміра Гетте (продолженіе). И—на                                                                                                 | 318-326   |
| н. отдълъ философскій:                                                                                                                 |           |
| Пессимизиъ накъ выраженіе и витетт послітдствіе опреділеннаго міро-<br>созерцанія. Профессора Кіевской Духовной Академів. П. Линицнаго | 179—197   |
| О природѣ человѣческаго знанія и отношенім его къ бытію объективному                                                                   |           |
| (окончаніе). Профессора Казанской Духовной Академін В. А. Снегирева .                                                                  | 198—212   |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свободѣ человѣ-                                                                    |           |
| ческой и началь зла. Часть вторая (окончане). К. Истомина                                                                              | 213-234   |
| иі. листокъ для харьковской епархін:                                                                                                   |           |
| Содержаніе. Отчеть о состоянів церковно-приходских школь и школь гр                                                                    | амотности |
| Харьковской епархін за 1889/90 учебный годь (продолженіе).—Епархіальны                                                                 | я извѣще- |



нія. - Изв'єстія и зам'єтки. - Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль храстіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болѣе или менѣе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свѣтлыя мисм языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіансвае ученіе близко къ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журнать «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія взявстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наждомъ м. Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ при Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 пво всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние авземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годи. по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьк-Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за экземплярь съ пересылкой.

# BSPA u PA3yMT

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

**№** 6.

## МАРТЪ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| і. Отдыль цытковным.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Crp.                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Вторая книга Моисея "Исходъ" въ переводъ и съ объясненіями (продолженіе). Профессора Московской Духовной Академіи П. Горснаго-Платонова                                                                                                                                                                 |                        |
| О Богослужебной поэзім древней греческой церкви до конца IV вѣка (окончаніе). <i>Аленсандра Снегирова</i>                                                                                                                                                                                               | 345—377                |
| Воспоминанія священника Православной Церкви Д-ра о. Владиміра Гетте, бывшаго священникомъ римской церкви (продолженіе). Н.                                                                                                                                                                              | 378—400                |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        |
| Ученіе Аристотеля и его школы (перипатетической) о Богѣ (продолженіе).  И. Корсунскаго                                                                                                                                                                                                                  | 235—254                |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свободѣ человѣчесной и началѣ зла. Часть третья. К. Истомина                                                                                                                                                                                        | <b>255—27</b> 8        |
| ні. листокъ для харьковской епархіи:                                                                                                                                                                                                                                                                    |                        |
| Содержаніе. Отчеть о состояніи церковно-приходскихь школь и школь гр<br>Харьковской епархіи за 1889/90 учебный годь (продолженіе).—Оть Правленію<br>ской Духовной Семинаріи.—Свёдёній о суммахь, поступившихь чрезь о.о. бла<br>оть церквей епархіи въ распоряженіе Харьковскаго Епархіальнаго Учелицна | . Харьков<br>гочинныхъ |



на содержание церковно-приходскихъ школъ и школъ грамотности за 1890 годъ.--Епар-

жіальныя извіщенія. — Извістія и замітки. — Некрологи. — Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко въ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древйяго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій перковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ панденъ м. Цена за годовое издание внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

PASCPOURA BY VILLATY ARREST HR HONYCHARTCH.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ събчной лаввъ при Повровского монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гидровскаго, Столъшниковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 в во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные эвзекпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Харьь-Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за эвземплярь съ пересылкой.

# BSPA n PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

Nº 7

# АПРЪЛЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| і. Отдъль церковным:                                                                                                                                                                                               | Стр.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Сибирскіе архіепископы: Манарій, Нектарій, Герасимъ (1625 г.—1650 г.).<br>Профессора Императорскаго Харьковскаго Университета <i>П. Н. Буцинскаго</i>                                                              | 401—427   |
| Осужденіе, смерть и Воскресеніе Господа Нашего Інсуса Хржста. Н—а                                                                                                                                                  | 428-466   |
| Очернъ православнаго Церновнаго права (продолжение). Профессора<br>М. А. Остроумова (въ особомъ приложения)                                                                                                        | ·113—128  |
| п. отдълъ философскій:                                                                                                                                                                                             |           |
| Субстанціальность человіческой души. Профессора Казанской Духовной Академін В. А. Снегирова                                                                                                                        | 279—294   |
| Основы морали В. Вундта. Стофана Говорова                                                                                                                                                                          |           |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                              |           |
| Содержаніе. Циркулярное отношеніе Г. Оберъ-Прокурора Святвишаго С                                                                                                                                                  |           |
| Высовопреосвищенству, Преосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьк Ахтырскому.—Отчетъ о состояніи церковно-приходскихъ школъ и школъ гр Харьковской епархів за 1889/30 учебный годъ (продолженіе).—Отъ Харьковск | амотности |



тета Православнаго Миссіонерскаго Общества.—Отъ Правленія Харьковской Духовной

Семинарім.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до словія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ вірм, правили стіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и болеженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современных шній въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, сета ляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ област те софін вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторів филоком также біографическія свёдёнія о замівчательных мыслителях риняго и новаго времени, отдібльные случаи изъ ихъ жизни, боліє или пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объясим ными примівчаніями, гді окажется нужнымъ, особенно світлия и языческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что хрисіво ученіе близко къ природів человітка и во время язычества состив предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ накъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Карьовенархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Карьковски ховенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особато доженія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдъльнов званіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ нечать постановленія и распоряженія правительственной власти церковы гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской к хіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущих оттій церковной, государственной и общественной жизни и другія в стія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ би журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовь въ кавают

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за ч ницу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разпири Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покрово монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Еватем славской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковихъ въ ковской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостебъ Моснвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. провскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербуртъ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, въ во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полина и пляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 и по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и правода, ведомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за въземы съ пересыльой.

# BSPA n PASYME

# журналъ богословско философскій.

1891.

**№** 8.

# АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

# СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЈЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                    | стр.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| О религіозномъ сектантствѣ въ нашемъ образованномъ обществѣ. (Второе чтеніе Преосвященнаго <i>Амеросія</i> , Архіепископа Харьковскаго, въ собраній СПетербургскаго Братства Пресвятыя Богородицы 9-го апрѣля 1891 г.). | 467—512 |
| Очериъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора<br><b>М. А. Остроумова</b> (въ особомъ приложения).                                                                                                     |         |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                  |         |
| Самооправданіе или самообвиненіе? (Отвѣтъ князю С. Трубецкому и редакців «Православнаго Обозрѣнія») Свящ. <i>Т. Бутиневича</i>                                                                                          | 309—334 |
| Самосознаніе и личность. Профессора Казанской Духовной Академіи, В. А. Сногирова                                                                                                                                        |         |
| ии. листокъ для харьковской епархии:                                                                                                                                                                                    |         |
| Содержаніе. Отчеть о состоянін церковно-приходскихь школь и школь гр<br>Харьковской епархін за 1889/90 учебный года (окончаніе).—Оть Правленія X<br>Духовной Семинаріи.—Оть Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго  | wp.     |



Епархіальныя извъщенія.—Извъстія п замѣтки.—Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до боголовія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль хрестіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной п общественной жизни, однимъ словомъ все, составлющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхь мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менія пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіансься ученіе близко въ природё человёка и во время язычества составляля предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго дъовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія възъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдопъ ме Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редакціп журнала «Въра и Разучъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскоммонастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской ульщь, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковихъ на Московской уль и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Моснвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гадяровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годы, п «Хары». Епарх. Вёдомости» за 1883 годы, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляры съ пересылкой.

# BSPA n PA3YME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

**№** 9.

# МАЙ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

## СОДЕРЖАНІЕ►

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Стр.                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Мысли о воспитаніи въ духѣ православія и народности (окончаніе).<br>Шестанова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 513537                                                      |
| Осужденіе, смерть и Воскресеніе Господа Нашего Інсуса Христа (окончаніе). $\mathcal{H}$ — $\alpha$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 538—562                                                     |
| Очернъ православнаго Церковнаго права (продолженіе). Профессора<br>М. А. Остроумова (въ особомъ приложенія)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 145—160                                                     |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                             |
| Ученіе Аристотеля и его школы (перипатетической) о Богѣ (продолженіе).  И. Корсунскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 361384                                                      |
| Основы морали В. Вундта (продолженіе). Стефана Говорова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 385—402                                                     |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                             |
| Содержаніе. Возвращеніе изъ С-Петербурга Высокопреосвященнѣйшаго Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.—Отъ Правленія Харьковской Духоминаріи.—Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.—Отъ Харьковскаго Православнаго Миссіонерскаго Общества.—Программа засѣданія съѣзда ду Купянскаго училищнаго округа, имѣющаго быть 3 Іюня сего 1891 г., утвержде Высокопреосвященствомъ 22 Апрѣля 1891 года.—Пріемъ воспитанниковъ въ Духовную Академію.—Отъ Хорошевскаго Духовнаго Пріюта дѣтей.—Епархіаль щенія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія. | овной Се-<br>Комитета<br>ховенства<br>енная Его<br>Кіевскую |

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "В ТРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смислъ: изложеніе догматовъ въры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозръніе замъчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или мечёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіансьое ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковского духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извістія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Мурналь выходить ДВА РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ навденъ въ Цена за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

PASCPOYEA BY VILIATE MERRY HE MONYCRAFTCH.

Подпясна принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскогь
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гызровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавцін журнала «Вёра и Разумъ» можно подучать полные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы. по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Хары». Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA u PASYMT

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

1891.

**№** 10.

# май.-книжка вторая.

СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                           | Стр.      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Ръчь Благочестивъйшей Государынъ Императрицъ МАРІИ ӨЕОДОРОВНЪ, при посъщени ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВОМЪ Спасова Скита, 21 мая 1891 г. Преосвящен-          |           |
| наго Амеросія                                                                                                                                  | I—II      |
| Вторая книга Моисея "Исходъ" въ переводъ и съ объясненіями (продолженіе). Профессора Московской Духовной Академіи П. Горснаго-Платонова        | 563—576   |
| Сибирскіе архіепископы: Манарій, Нентарій, Герасимъ (1625 г.—1650 г.) (окончаніе). Профессора Императорскаго Харьковскаго Университета П. Н.   |           |
| Буцинскаго                                                                                                                                     | 577—616   |
| <b>М.</b> А. Остроумова (въ особомъ приложения)                                                                                                | 161—176   |
| н. отдълъ философскій:                                                                                                                         |           |
| Реализмъ и Идеализмъ. К                                                                                                                        | 403-415   |
| Основы морали В. Вундта (окончаніе). Стефана Говорова                                                                                          | 416—436   |
| ні. листокъ для харьковской епархіи:                                                                                                           | •         |
| Содержаніе. ВЫСОЧАЙШІЯ награды.—Правила о школахъ грамоты.—О                                                                                   |           |
| Святьйшаго Сувода. — Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи І.                                                                           | . II.—Оть |
| Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства.—Отъ Совъта Харьковскаго Б<br>наго Женскаго Училища.— Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Об |           |



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 16. 1891.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болѣе или менѣе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свѣтлия мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человъка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Вѣра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Вѣдомости», то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ «Листокъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить два Раза въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наидонь м Цъна за годовое издание внутри России 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Вѣра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свѣчной лавкъ при Покровскомъмонастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гильровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экзечнляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цѣнѣ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харык Епарх. Вѣдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмѣсто 7) рублей за экземиляръ съ пересылкой.

# BSPA n PA3YMT

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

1891.

## **№** 11.

## ІЮНЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                         | Стр.    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Вторая ниига Моисея "Исходъ" въ переводъ и съ объясненіями (продоз-<br>женіе). Профессора Московской Духовной Академін П. Горснаго-Платонова | 617—636 |
| Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митро-<br>полита Филарета (Дроздова) (прододженіе). И. Корсунскаго          | 637665  |
| Критическій разборъ сочиненія г. В. Соловьева: «Россія и вселенская Цер-<br>ковь» (окончаніе). $G - a$                                       | 666—680 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                       |         |
| Нравственное чувство. Профессора Казанской Духовной Академіи, В. А.                                                                          |         |
| Сногирова                                                                                                                                    | 437—465 |
| Мечты естествознанія. <i>Др. М. Глубоковскаго</i>                                                                                            | 466-482 |
| III. ЛИСТОКЪ <sub>дав</sub> ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                             |         |
| Содержаніе. ВЫСОЧАЙШІЯ награды.—Отъ Правленія Харьковской Духо нарін.—Отъ Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общест          |         |



#### жарьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. Ж 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церновный, въ который входить все, относящееся до богостовія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ вібры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, однимъ словомъ все, составлющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или мечёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляю предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страннцъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія взвъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить два РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдонъ м Цена за годовое издание внутри России 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

Подписка принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъмонастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гылровскаго, Стольпинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные эвзечпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьь-Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA n PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 12.

## ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| г. отдель церковный:                                                                                                                                                                                                    | Стр.      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Поученіе по случаю выпуска окончившихъ курсъ воспитанницъ Харьковснаго епархіальнаго женскаго Училища. Свящ. <i>Н. Ониновича</i>                                                                                        | 681—685   |
| Состояніе Восточной Церкви по смерти Константинопольскаго патріарха                                                                                                                                                     |           |
| Фотія до окончательнаго раздѣленія Церквей. Н. К                                                                                                                                                                        | 686-716   |
| Вл. Соловьева: о поддълкахъ. И. Ч                                                                                                                                                                                       | 717—726   |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                                                                                                  |           |
| Демоніонъ Сократа. <i>А. Введенскаго</i>                                                                                                                                                                                | 483—517   |
| Ученіе Аристотеля и его школы (перипатетической) о Богѣ (окончаніе).<br>И. Корсунскаго                                                                                                                                  | 518—538   |
| ии. листокъ для харьковской епархии:                                                                                                                                                                                    |           |
| Содержаніе. Списокъ лицъ Харьковской епархіи, награжденныхъ Св. Сув<br>заслуги и пожертвованія по духовному вѣдомству.—Разридной списокъ воспи<br>Харьковской Духовной Семинаріи за 1890/м учебный годъ.—Краткій отчетъ | танниковъ |



нів Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища за тоть-же годь. — Списки воспитанниць того-же училища за тоть-же годь.—Оть Правленіи Харьковской Духовной Се-

минаріи.—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки. — Объявленіе.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномь смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ редигіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изследованія изъ области философін вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, боле или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Вфра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имбетъ цблію замбнить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Вѣдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣтъ подъ названіемъ «Листокъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной п гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской енархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе листовъ въ каждомъ м Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗОРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковф: въ Редавціп журнала «Вѣра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свѣчной лавкѣ при Покровскомъ
монастырф, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицѣ, въ книжномъ магазинѣ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ
Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилировскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: иъ
книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полние экзеппляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цѣнѣ, т. е. по 7 рублей за каждый годь, и «Харьь Епарх. Вѣдомости» за 1883 годь, по 5 (вмѣсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BBPA n PABYMB

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

**№** 13.

## ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| і. ОТДѣлъ церковный:                                                                                                                       | . Стр. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Втерая инига Моисея "Исходъ" въ переводѣ и съ объясненіями (продолженіе). Профессора Московской Духовной Академіи П. Горснаго-Платонова    | 1-21   |
| Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣдимческой дѣятельности митро-<br>полита Филарета (Дроздова) (продолженіе). <i>И. Корсунскаго</i> | 2240   |
| Воспоминанія священника Православной Цериви Д-ра о. Владиміра Гетте, бывшаго священникомъ римской цериви (продолженіе). К                  | 4169   |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                     |        |
| Нравственное чувство (окончаніе). Профессора Казанской Духовной Ака-                                                                       |        |
| демін, В. Л. Снегирева                                                                                                                     | 1-26   |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свободт человтческой и началт зла. Часть третья. (Продолженіе) Н. Истомина             | 27—46  |
|                                                                                                                                            |        |

## ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:

Содерманіе. Назначеніе преподавателя латинскаго языка вт Харьковскую Духовную Семинарію. —Разрядный списокт воспитанниковъ Харьковскаго Духовнаго училища, составленний Правленісит училища послѣ годичных испитаній, произведенных вт маѣ и іюнѣ мѣсяцахъ 1891 г. и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 22-го іюня 1891 г. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго Духовнаго училища, составленный училищамъ Правленіемъ послѣ годичныхъ испитаній за 1890/91 учебный годъ и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 20 іюня н. г. —Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища послѣ пспытаній, бывшихъ за 1890/91 учебный годъ и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 20 іюня 1891 годъ — Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарія. —Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго училища. — Для свѣдѣнія духовенства Сумскаго училищаго округа. — Епархіальным извѣщенія.—Извѣстія и замѣтки.—Отчетъ Правленія Харьковскаго Епархіальнаго свѣчнаго восковаго завода за 1890 годъ.



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 16. 1891.

# "В ЂРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, править христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философсий. Въ него входятъ изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія сведенія о замечательныхъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, боле или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется нужнымь, особенно светлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидетельствовать, что христіанское ученіе близко въ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и нсваній лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», пздаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковского духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ два РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навъдонъ № Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗОРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харькове: въ Редакців журнала «Вёра и Разумъ» при Харьковской Духовной Семинаріи, въ свечной лавке при Покровскомъ монастыре, въ Харьковской конторе «Новаго Времени» на Екатеринославской улице, въ книжномъ магазине В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторе «Харьковскихъ Губернскихъ Вёдомостей»; въ Москве: въ конторе Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столешниковь переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербурге: въ книжномъ магазине г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полиме эвзечпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Харьв. Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземилиръ съ пересылкой.

# BSPA I PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

#### **№** 14.

### ІЮЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| <ol> <li>отдълъ церковный:</li> </ol>                                                                                                      | Стр.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Московскій періодъ (1821—1867 гг.) проповѣднической дѣятельности митро-<br>полита Филарета (Дроздова) (продозженіе). <i>И. Корсунскаго</i> | 7193    |
| Историческія данныя для опредѣленія хронологім евангельскихъ событій.                                                                      |         |
| <b>Н</b> . К                                                                                                                               | 94—120  |
| Очеркъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора                                                                            |         |
| <b>М. А. Остроумова</b> (въ особомъ приложения)                                                                                            | 177—192 |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                     |         |
| Дикарь и "обезьяноподобный" первобытный человѣкъ. М. Поблъдинскаго                                                                         | 47—68   |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свободѣ человѣ-                                                                        |         |
| чесной и началь зла. Часть третья. (Продолжение) К. Истомина                                                                               | 69—94   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                      |         |

Содержаніе. ВЫСОЧАЙШАЯ благодарность.—Извлеченіе изъ вѣдомости церковнаго вружечнаго сбора «въ пользу нуждающихся славянь», полученнаго Славянскить Обществомъ въ теченіе 1890 г.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарін.—Журналы съфзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 3—4 іюня 1891 г.— Епархіальныя извѣщенія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.



#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. Ж 16. 1891.

# "ВБРА и РАЗУМЪ"

## состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случан изъ ихъ жизни, болёе или мечё пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской енархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Енархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ нечатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія взвъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналъ выходитъ два РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ кавденъ № Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТОЯ.

Подписиа принимается: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лаввъ при Покровскои 
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ внижномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ 
Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гидяровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ въ 
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и 
во вступ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полние экземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьз. Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BBPA n PABYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 15.

### АВГУСТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                            | Стр.    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Преображеніе Господа нашего інсуса Христа. Н. К                                                                                                                 | 121—133 |
| Сочиненіе блаженнаго Августина: «О градъ Божіємъ» (De civitate Del),<br>какъ опытъ христіанской философіи исторіи. Іеромонаха <i>Григорін</i>                   | 134—168 |
| Къ исторіи и характеристикѣ іезуитскаго ордена. (По Дёллингеру и Рейшу).  1. 3—ва                                                                               | 169—192 |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                                          |         |
| Ученіе Канта о радикальномъ злѣ. <i>А. Кириловича</i>                                                                                                           | 95—120  |
| Ученіе Шопенгауэра о бѣдственности человѣчесной мизни, въ связи съ основными положеніями его философіи, и критика этого ученія. $A.\ Beamomoblpha$ .            | 121—143 |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                           |         |
| Содержаніе. ВЫСОЧАЙШІЯ награды.—Отъ Харьковской Духовной Конс<br>Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарін.—Епархіальныя извѣщенія<br>и замѣтки.—Объявленія. | -       |



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 16. 1891.

# "В ЂРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслё: изложеніе догматовъ вёры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
  - 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изь области философін вообще и въ частности изь психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательнихъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случан изъ ихъ жизни, болёе или мечёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
  - 3. Такъ какъ журналь «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдень на Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавціи журнала «Въра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ внижномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Моснвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъпниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во встхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние экземпляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1899 годы. по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьк. Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA 11 PA3YME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 16.

## АВГУСТЪ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Стр.                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| Слово въ день Устиновенія главы Святаго Іоанна Крестителя. О стыдѣ и стыданвости. Преосващеннаго <i>Амеросія</i>                                                                                                                                                                                                   | 193—205                       |
| Воспоминанія священника Православной Церкви Д-ра о. Владиміра Гетте,<br>бывшаго священникомъ римской церкви (продолженіе). Н.                                                                                                                                                                                      |                               |
| По поводу замѣтки: "Современная психіатрія и христіанство". <i>А. Вочтомова</i>                                                                                                                                                                                                                                    | 234-256                       |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               |
| Ученіе Нанта о радинальномъ зять (окончаніе). А. Кириловича                                                                                                                                                                                                                                                        | 145—168                       |
| О благод тяніяхъ (De Beneficiis). Л. Аннея Сенени нъ Збуцію Либералію (продолженіе). ***                                                                                                                                                                                                                           | 169—186                       |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                                                                              |                               |
| Содержанів. Списовъ лицъ Харьковской Епархів, награжденныхъ Св. Сун<br>труды по народному образованію.—Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечит<br>бъдныхъ духовнаго званія.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семина<br>Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.— Епархіальныя извъщенія.—Извъс<br>мътки.—Объявленія. | ельства о<br>рі <b>н.—Отъ</b> |



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., л. № 16. 1891.

# "В ТРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ вёры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философскій. Въ него входять изслёдованія изь области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, боле или менте пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго дуковейства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по дезяти и болье листовъ въ кандонъ № Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Въра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковихъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цѣнѣ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьк. Епарх. Вѣдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмѣсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA n PASYME

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

#### No 17.

# СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                               | Стр.    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Воззваніе къ Харьновской паствъ. Преосвященнаго Амеросія                                                                                           | 1       |
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея свя-<br>щеннаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскаго Университета       |         |
| В. Надлера                                                                                                                                         | 25729   |
| Сочиненіе блаженнаго Августина: «О градѣ Божіемъ» (De civitate Dei),                                                                               |         |
| нанъ опытъ христіанской философіи исторіи (окончавіе). Іеромоваха Григорія                                                                         | 295-320 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                             |         |
| Природа и жизнь по природѣ по Аристотелю. Ординарнаго профес. Императорскаго Харьковскаго Университета, доктора философін <i>Ө. Зеленогорснаго</i> | 187—208 |
| Ученіе Шопенгауэра о бідственности человіческой жизни, въ связи съ основными положеніями его философіи, и критика этого ученія (прододженіе).      |         |
| <b>Л.</b> Вечтомова                                                                                                                                | 209-228 |
| ии. листокъ для харьковской епархии:                                                                                                               |         |
| Содержаніе. Опредъленія Св. Сунода.—Распоряженія Епархіальнаго Нача                                                                                | ыьства  |

Содержаніе. Опреділенія Св. Сунода.—Распоряженія Епархіальнаго Начальства.— Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Отъ Совіта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго училища.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.



#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

## "ВБРАиРАЗУМЪ"

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёдьные случаи изъ ихъ жизни, болёе или мечёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожань въ сельскомъ быту.

Нурналь выходить два Раза въ мъсяцъ, по девяти и больо листовъ въ навадовъ не Цъна за годовое издание внутри России 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харькове: въ Редакціи журнала «Вёра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свечной лавке при Покровскомъмонастыре, въ Харьковской конторе «Новаго Времени» на Екатеринославской улице, въ книжномъ магазине В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторе «Харьковскихъ Губернскихъ Вёдомостей»; въ
Мосиве: въ конторе Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столешниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургь: въ
книжномъ магазине г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние эвземпляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы. по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Хары». Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за эвземиляръ съ пересылкой.

# BSPA u PA3YML

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 18.

#### СЕНТЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| і. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                           | Стр.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея священнаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскаго Университета В. Надлера                                                                                                                             | 321—347   |
| Безбожіе, его виды, признани и представители. Профессора Московской Духовной Академіи <i>Аленсандра Бтоляева</i>                                                                                                                                                               | 348—366   |
| Очеркъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора<br>М. А. Остроумова (въ особомъ приложения)                                                                                                                                                                    | 193—208   |
| п. отдълъ философскій:                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Ученіе Шопенгауэра о бідственности человічесной жизни, въ связи съ основными положеніями его философіи, и критика этого ученія (окончаніе).  А. Ввчтомова                                                                                                                      | 249—280   |
| «Теодицея» Лейбница. Разсумденіе о благости Боміей, свободѣ человѣчесной и началѣ зла. Часть третья. (Продолженіе). К. Истомина                                                                                                                                                | 281-306   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| Содержаніе. Высочайшій манифесть.—Высочайшая награда.—Высочайшая ность.—Определенія Св. Сунода.—Извлеченіе изъ отчета Комитета по сооруж вославнаго храма у подножія Балкань.—Отъ Правленія Харьковской Духові марія — Епархіальныя извішенія.—Извістія и замітки.—Объявленія. | кенію пра |



#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдълъ церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслѣ: изложеніе догматовъ вѣры, правилъ христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёс пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётамя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Тавъ кавъ журналь «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, пмъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ нодъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Нурналь выходить два раза въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдонъ не. Цъна за годовое издание внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

PANCPOURA BY VILLATE REHELT HE MOUVORAFICE.

Подписка принимается: въ Харьковъ: въ Редакців журнала «Въра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Побровскомъ
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переуловъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и
во вступа конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полиме зваемпляры ся изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годи. по уменьшенной цѣнѣ, т. с. по 7 рублей за важдый годъ, и «Хары». Епарх. Вѣдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмѣсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA n PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 19.

#### ОКТЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                                     | Стр.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея священнаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскиго Университета В. Надлера                       | 367—390 |
| Безбожіе, его виды, признани и представители (продолженіе). Профессора                                                                                                   |         |
| Московской Духовной Академін Александра Блоляева                                                                                                                         | 391-413 |
| Историческія данныя для опредѣленія хронологіи евангельскихъ событій                                                                                                     |         |
| (окончаніе). <i>Н. К.</i>                                                                                                                                                | 414-428 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                   |         |
| -Философія нашего времени. Профессора Кіевской Духовной Академіи                                                                                                         |         |
| П. Линицкаго.                                                                                                                                                            | 287—304 |
| Основные гносеологическіе принципы послѣ-кантовской философіи. Очеркъ<br>историко-критическій. А. Вееденснаго                                                            | 305—326 |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                    |         |
| Содержаніе. Постановленія Съёзда духовенства Харьковскаго Училищнаго<br>Отъ Правленія Харьковской Духовной Семпнаріи.—Епархіальныя извёщенія,<br>п. замётки.—Объявленія. |         |



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. Ж 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ вібры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівне замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изь области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ прегняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или мечёпространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примічаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанског ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляю предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ изваніемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту. Муркалъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ камасмъ № Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб-, а за гра-

ницу 12 руб. съ пересылкою.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Вѣра и Разунъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свѣчной лавкъ при Покровском
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Ккатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковихъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Вѣдомостей»: въ
Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гызровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 в
во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полиме экзечпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Хары Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземплярт съ пересылкой.

# BBPA n PABYMB

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 20.

#### ОКТЯБРЬ.-КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                  | Стр.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Рѣчь Благочестивѣйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНД-<br>РОВИЧУ, произнесенная при посѣщеніи ЕГО ВЕЛИЧЕСТВОМЪ Спасова Скита                 |         |
| 21-го Онтября. Преосвященнаго Амеросія                                                                                                                | 1 - 2   |
| Слово, произнесенное въ Спасовомъ Сниту 17 Онтября. О христіанскомъ                                                                                   |         |
| уединеніи. Преосвященнаго Амеросія                                                                                                                    | 429445  |
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея свя-<br>щеннаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскаго Университета          |         |
| В. Надлера                                                                                                                                            | 446-474 |
| Очернъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора                                                                                       |         |
| <b>М. А. Остроумова</b> (въ особомъ приложения)                                                                                                       | 209-240 |
| и. отдълъ философскій:                                                                                                                                |         |
| Изъ чтеній по носмологіи. Происхожденіе міра (продолженіе). Профессора                                                                                |         |
| Московской Духовной Академін В. Кудрявцева-Платонова                                                                                                  | 327-346 |
| "Законъ жизни" проф. Мечникова. Д—ра М. Глубоковскаго                                                                                                 | 347—355 |
| О благод тяніяхъ («De Beneficiis»). Л. Аннея Сенени нъ Збуцію Либералію                                                                               |         |
| (продолженіе). **                                                                                                                                     | 356-364 |
| иі. листокъ для харьковской епархіи:                                                                                                                  |         |
| <b>Содержаніе.</b> Журналы Съёзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, б<br>сентября сего 1891 года.—Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замётки.—С |         |



#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петроискій пер., л. № 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторій философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ превняго и новаго времени, отдёдьные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысля языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко въ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіп, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листокъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналъ выходитъ два РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ павдовъ пада въ павдовъ въ павдовъ пада въ павдовъ пада въ павдовъ пада въ павдовъ пада въ павдовъ пада въ павдовъ въ павдовъ пада въ пада

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Въра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лаввъ при Покровскомъ
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бпрюковихъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 в
во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавци журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экзем иляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харык. Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземплярь съ пересылкой.

# BSPA n PA3YMT

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

№ 21.

#### НОЯБРЬ.-КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| г. отдель церковный:                                                                                                                                                                                                                                                 | Стр.        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Слово на день 17-го Онтября въ воспоминаніе чудеснаго спасенія Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА и Его Августъйшаго Семейства отъ смертной опасности при крушеніи Императорскаго поѣзда 17-го Онтября 1888 года. Свящ. Н. Малиновскего | 475—484     |
| Нагорная проповѣдь. (Опыть изъясненія ученія Господа нашего Інсуса Христа съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ отрицательною критикою новібинаго времени). Свящ. <i>Т. Бутневича</i>                                                                           | 485—540     |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| <b>Монизмъ и дуализмъ въ гносеологіи.</b> Профессора Кіевской Духовной<br>Академін <i>П. Линицкаго</i>                                                                                                                                                               | 365—378     |
| Зтика и религія въ средѣ нашей интеллигенціи и учащейся молодежи. Профессора и доктора медицины Императорскаго Харьковскаго Университета                                                                                                                             |             |
| <b>А.</b> Шилтова                                                                                                                                                                                                                                                    | 379-390     |
| «Теодицея» Лейбница. Разсужденіе о благости Божіей, свобод ${\bf t}$ челов ${\bf t}$ чесной и начал ${\bf t}$ зла. Часть третья. (Продолженіе). Н. Истомин ${\bf c}$                                                                                                 | 391—416     |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Содержаніе. Высочайшія награды.—Высочайшая благодарность.—Епархіад щенія.—Изв'юстія и зам'ятки.—Объявленія.                                                                                                                                                          | -авен кинаі |



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изь области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менбе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковского дуковенства «Епархіальныя Въдомости», то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной п гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Нурналь выходить два РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ навдонъ на Цена за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

PASCPOURA BY VILLATY MEHRLY HE MONYOKARTOS.

Подписна принимается: въ Харьковъ: въ Редавців журнала «Въра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свъчной лавкъ при Покровскомъ
монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Екатеринославской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бпрюковыхъ на Московской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ
Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ
книжномъ магазинъ г. Тузова, Садован ул., Гостинный Дворъ, № 45 в
во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полиме эвземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной дёнъ, т. е. по 7 рублей за важдый годъ, и «Харыз-Епарх. Вёдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземпляръ съ пересылкой.

# BSPA I PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

**№** 22.

#### ноябрь.-книжка вторая.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Стр.                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| Поученіе въ день рожденія ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ӨЕОДО-<br>РОВНЫ. Протоіерея <i>Стефана Петроескаго</i>                                                                                                                                                                                                                                             | 541544                                |
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея священнаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскаго Университета                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
| В. Надлера                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 545—566                               |
| Современное отношение римско-католической церкви къ рабочему вопросу.  К. Истомина                                                                                                                                                                                                                                                                        | 567—594                               |
| Очеркъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |
| <b>М. А. Остроумова</b> (въ особомъ приложения)                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 241206                                |
| <ol> <li>ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:</li> <li>Изъ чтеній по носмологіи. Происхожденіе міра (продолженіе). Профессора</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
| Московской Духовной Академін В. Кудрявцева-Платонова                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 417—448                               |
| Эстетическое чувство. (Опыть психологического анализа). Профессора Ка-                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| занской Духовной Абадемін В. А. Снегирева                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 449-464                               |
| ии. Листокъ для харьковской епархии:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                       |
| Содержаніе. Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссії Святьйшаго Правительствующаго Сунода, Преосвященному Амвросію, Ар Харьковскому и Ахтирскому.—Положеніе о стипендів въ Харьковской Духов нарів имени протоіерея Аполлонія Солодовникова.—Оть Харьковскаго Епа Училищимого Совьта.—Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства о бо | хіепископу<br>ной Семи-<br>рхіальнаго |



ховнаго званія.—Отчеть о состоянін Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училица по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{90}/91$  учебный годь.—Оть Совыта того-же Училища.—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Епархіальныя

извъщенія. — Извъстія и замътки. — Объявленія.

#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церковный, въ воторый входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслё: изложеніе догматовъ вёры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрёніе замёчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мислителяхъ древняго и новаго времени, отдёдьные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко въ природё человёка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Вёра и Разумъ», издаваемий въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имбетъ цёлію замёнить для Харьковскаго дуковенства «Епархіальныя Вёдомости», то въ немъ, въ видё особаго приложенія, съ особою нумерацією страниць, помёщается отдёль подъ названіемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мёстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свёдёнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извістія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ навдемъ № Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харькове: въ Редакціи журнала «Вёра и Разумъпри Харьковской Духовной Семинаріи, въ свёчной лавкё при Покровскомъ
монастырё, въ Харьковской конторё «Новаго Времени» на Екатеринославской улицё, въ книжномъ магазинё В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторё «Харьковскихъ Губернскихъ Вёдомостей»; въ
москве: въ конторё Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столёшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербурге: въ
книжномъ магазинё г. Тузова, Садован ул., Гостиный Дворъ, № 45 и
во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные авземпляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы, по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за важдый годь, и «Харьк. Епарх. Вёдомости» за 1883 годь, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземплярь съ пересылкой.

# BSPA u PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1891.

Nº 23.

### ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Стр.                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| <b>Нагорная проповъдь.</b> (Опыть изъясненія ученія Господа нашего Інсуса<br>Христа съ опроверженіемъ возраженій, указываемых отрицательною кри-                                                                                                                                                                                                                       |                                                     |
| тикою новыйшаго времени) (продолжение). Свящ. <b>Т. Бутневича</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 595—622                                             |
| Вступительная ленція въ нурсъ богословія, читанная въ Ярославскомъ Де-                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                     |
| мидовскомъ Юридическомъ Лицев 1891 г. 12 сентибри. К. Стирнова                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 623 - 642                                           |
| Очеркъ православнаго Церковнаго права (продолженіе). Профессора<br>М. А. Остроумова (въ особомъ приложеніи)                                                                                                                                                                                                                                                            | 257272                                              |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                     |
| Монизмъ или дуализмъ? Профессора Кіевской Духовной Академін П.                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                     |
| Линицкаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 465-484                                             |
| «Теодицея» Лейбинца. Разсужденіе о благости Божіей, свободѣ человѣчесной и началѣ зла. Часть третья. (Окончаніе). К. Истомина                                                                                                                                                                                                                                          | 485—512                                             |
| ии. листокъ для харьковской епархии:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |
| Содерманіе. Списокъ лицамъ, конмъ преподано благословеніе Святвйтаго Су грамотъ.—Росписаніе очереднаго проповъданія Слова Божія протоіереямъ и цамъ города Харькова и подгороднихъ селеній въ теченіе 1892 г.—Иостановя ковскаго Епархіальнаго попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.—Отчет янів Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища по учебной и правстве | скященни-<br>еніе Харь-<br>ь о состо-<br>нно-воспи- |
| тательной частямъ за 18 <sup>90</sup> /91 учебный годъ (продолженіе).—Епархіальныя из:<br>Изв'ѣстія и зам'ѣтки: Погребеніе И. Г. Харитоненко.—Р'ѣчь Иреосвящевнаго                                                                                                                                                                                                     |                                                     |



Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.

#### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль тристіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологін, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мислителяхъ певняго и новаго времени, отдёльные случан изъ ихъ жизни, болёе или мезі пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснисьными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мислязыческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіакстученіе близко въ природё человёка и во время язычества составлятиредметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Вёра и Разумъ», издаваемый въ Харьковска епархіи, между прочимъ, имбетъ цёлію замёнить для Харьковскаю духовенства «Епархіальныя Вёдомости», то въ немъ, въ видё особаго преложенія, съ особою нумерацією страницъ, помёщается отдёлъ подъяваніемъ «Листонъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатают постановленія и распоряженія правительственной власти церковной г гражданской, центральной и мёстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свёдёнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собятій церковной, государственной и общественной жизни и другія вябстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту. Журналь выходить ДВА РАЗА въ міссяцъ, по девяти и болів листовь въ наждовъ ч

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписка принимается: въ Харьковъ: въ Редавціи журнала «Вѣра и Разучтири Харьковской Духовной Семинаріи, въ свѣчной лаввъ при Покровской монастыръ, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени» на Ккатеринславской улицъ, въ книжномъ магазинъ В. и А. Бирюковыхъ на Мсковской ул. и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гизровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: в книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экм пляры ея изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годь по уменьшенной цёнё, т. е. по 7 рублей за каждый годь, и «Хары Епарх. Вёдомости» за 1883 годь, по 5 (вмёсто 7) рублей за экземплуч съ пересылкой.

# BSPA u PASYMT

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО ФИЛОСОФСКІЙ,

1891:

No 24.

### ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЕЛЬ ЦЕРКОВНЕЙ:                                                                                                                                       | стр.    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Рѣчь, произнесенная въ храмѣ 2-й Харьковской мужской гимназіи, по случаю празднованія ея пятидесятилѣтняго юбилея. Преосвященнаго <i>Амеросія</i>          | 643649  |
| Поученіе въ день памяти св. великом. Варвары, по случаю храмоваго праздника<br>въ Харьновскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищѣ. Свящ. <i>Н. Ониневича</i> . |         |
| Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра I и идея священнаго союза (продолженіе). Профессора Новороссійскаго Университета                    |         |
| В. Надлера                                                                                                                                                 | 656696  |
| Современное отношеніе римско-натолической церкви къ рабочему вопросу                                                                                       |         |
| (продолжение). К. Истомина                                                                                                                                 | 697—710 |
| Очернъ православнаго Церковнаго права (продолжение). Профессора<br>М. А. Остроумова (въ особомъ приложени)                                                 | 273—288 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                     |         |
| <b>О внутреннихъ отношеніяхъ знанія.</b> (Классификація знаній). Профессора<br>Кіевсьой Духовной Академін <i>П. Линицкаго</i>                              | 513—530 |
| Религіозная идея. (Психологическій очеркь). Профессора Казанской Духовной Академіи В. А. Снегирева                                                         | 531—542 |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                                      |         |
| <b>Содержаніе.</b> ВЫСОЧАЙШАЯ награда.—Списокъ лицамъ свѣтскаго званія,<br>стивѣйше пожалованнымъ знаками отличія за заслуги неслужебныя по духовно        |         |

ству.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{30}/\mathfrak{N}$  учебный годь (продолженіе).—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Оть Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго общества.—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.



харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 16. 1891.

#### состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів изложеніе догматовъ вібры, правиль пристіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богосуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслёдованія изъ области философін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замічательныхъ мыслителяхь ревняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болбе или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснителными примічаніями, гді окажется нужнымъ, особенно світлыя мисли языческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что христіансью ученіе близко къ природів человіка и во время язычества составляю предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ «Въра и Разумъ», издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго дъховенства «Епархіальныя Вѣдомости», то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ взваніемъ «Листокъ для Харьковской епархіи», въ которомъ печатаюта постановленія и распоряженія правительственной власти церковной гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собътій церковной, государственной и общественной жизни и другія взыстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ биту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ кандонъ н Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 руб., а за гра-

ницу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

Подписна принимается: въ Харькове: въ Редакцій журнала «Вёра и Разумо при Харьковской Духовной Семинаріи, въ свёчной лавке при Нокровской монастыре, въ Харьковской конторе «Новаго Времени» на Екатеринославской улице, въ книжномъ магазине В. и А. Бирюковыхъ на Московской ул. и въ конторе «Харьковскихъ Губернскихъ Ведомостей»; въ Москве: въ конторе Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гилровскаго, Столёшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербурге: въ книжномъ магазине г. Тузова, Садовая ул., Гостинный Дворъ, № 45 и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние экземпляры ен изданія за прошлые 1884, 1885, 1886, 1887, 1888 и 1889 годы по уменьшенной цънъ, т. е. по 7 рублей за каждый годъ, и «Харьк. Епарх. Въдомости» за 1883 годъ, по 5 (вмъсто 7) рублей за экземилярь съ пересылкой.





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



