

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

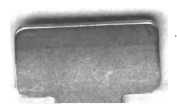
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





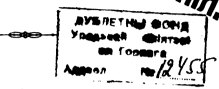


y & y 250.

7

9. (47) TSarevsku, Aleksei 11-8572. "Aleksardrovich.

LOCOLIKOBA N ELO COANHEHIA



## ОБЗОРЪ СОЧИНЕНІЙ ПОСОШКОВА

(изданныхъ и неизданныхъ)



# СО СТОРОНЫ ИХЪ РЕЛИГІОЗНАГО ХАРАКТЕРА

N NCTOPNKO-INTEPATYPHATO SHAREHIS.

Алексъя Даревскаго.

MOCRBA.

Типографія Э. Лиссивръ и Ю. Романъ, на Арватъ, въ домъ Каринской. 1882. H 59 .P85 T88

Определеніемъ Совъта Казанской Духовной Академін отъ 30-го декабря 1882 года печатать разръшается. Января, 17-го дня, 1883 года.

Ревторь Авадемін Протоіорей А. Владимірскій.





## OTJABJEHIE.

| Предколеніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | np.<br>1 |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|
| Введеніе. — Посошковъ какъ человѣкъ и какъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |  |
| писатель.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |  |
| Віографическія ов'яд'якія о Посошков'я. Литературная д'яктельность Посошнова. Обо-<br>зр'якіе изв'ястимих его сочинскій                                                                                                                                                                                                                                                         | 5        |  |
| старией и висченіе из новиний. — Направленіе Посошкова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 20       |  |
| всепроникающая черта въ карактерй сочиненій Посомкова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 35       |  |
| Сочиненія Посошкова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |  |
| «КНИГА О СКУДОСТИ И БОГАТСТВЪ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |  |
| Политико-экономическая интература въ Россіи до Посошкова. — Экономическій карактеръ Книга с скудости и богатствъ. — Основния политико-экономическія возграмія Посошкова. — Состоякіе общественника сосмовій на Руси по Посошкову и сущесть его проектова. — Мысин Посошкова объ иностранцама въ русокой торговий и производительности. — Значеніе Книги с скудости и богатствъ. | 61       |  |
| «ЗЕРЦАЛО ОЧЕВИДНОЕ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |  |
| Вибліографическія замічанія с составі предакціями Зерцала счевиднаго.— Подлин-<br>ность и происхожденіе двуми редакцій Зерцала счевиднаго                                                                                                                                                                                                                                       | 101      |  |

| I. «Зерцало на раскольниковъ обличеніе»<br>(1— XXII гл. Зерц. оч.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | mp          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Поленическая противурасислыначеская интература въ Россіи до Посошнова. — Историко-литературное значеніе его сочинскія. — Состояніе раскола въ началі XVIII в. по Посошнову. — Взглядъ Посошнова на расколъ. — Существенные пріемы и карактеръ поленини Посошнова.                                                                                                                                                                    |             |
| II. «О иконоборцахъ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| (ХХІІІ гл. Зерц. оч.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Отноменіе Русских в кнюзірцами до Петра Великаго.— Двоякое направленіе полежики ст кнозірієми при Петрі, сообразно діленію новаго русскаго общества на партім консервативно-охранительную и прогрессивно-либеральную.—Отко- шеміе Посошкова из этими партімии ви вопросі оби кновірім.—Полемическая противолютеранская интература ви Россім до Посошкова.— Взгляда Посош- кова на яктерати.— Сущность и марактери полежики Посошкова | 148         |
| «ЗАВЪЩАНІЕ ОТЕЧЕСКОЕ».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Значеніе этого сочиненія. — Завёщатеньная интература въ Россіи до Посошкова. —<br>Идеани Посомкова оразвительно съ прежде господствовавшини                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 241         |
| Закирченіе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>26</b> 9 |

Исторія петровскаго времени, между множествомъ выдающихся личностей и событій, которими такъ богата была эта нора сверхъ-нориальнаго напряженія русской жезни, далеко уже заднень числовь отмітила замвчательный факть изъ исторіи современной литературы: она сохранила намъ негроивое имя самороднаго русскаго публициста, крестьянина Ивана Тихоновича Посошкова. Долгое время послів его смерти, Посошковъ оставался совершенно незапъченнымъ, какъ онъ не быль запъченъ и въ свое время. Случайно открывавшіяся рукониси сочиненій Посошкова постепенно проникали въ печать, на первыхъ порахъ не останавливая на себъ особеннаго вниманія. Имя «мизернаго крестьянина», въроятно, мало внужало къ собъ довърія; о немъ упоминалось вскользь, самое его существование даже заподозривалось, сочинения его также быгло оспарывались и во всякомъ случать не находили себъ серьезнаго изследователя. Пекарскій, въ своемъ спеціальномъ наслівдованіи о литературів при Петрів, не счелъ нужнымъ даже и упомянуть о Посошковъ. Между тъмъ, ближайшее знакоиство съ сочинениями Посопікова техъ неиногихъ лицъ, которыя имъли къ тому случай (напр. издатели его сочиненій), убъдило последнихъ въ драгоценности этихъ забытыхъ произведеній, какъ панятниковъ литературно-историческихъ, воспроизводящихъ и объясняющихъ любопытивниую эпоху отечественной исторіи. Эти немногія лица (Погодинъ, А. Поповъ, Врикнеръ) увидъли въ Посошковъ «геніальнаго имслителя», «русскаго государственнаго генія, съ умомъ проницательнымъ, толковымъ, спокойнымъ...»; въ произведеніяхъ Посошкова они увидъли «безсмертныя творенія», «высокое произведеніе здраваго русскаго смысла», «полное, обстоятельное изслъдованіе о Россіи при Петръ ведикаго русскаго политика-самоучки» и пр. Подобные восторженные отзывы, какъ бы они ни были немногочисленны, естественно усилили интересъ къ Посошкову. Имя его, наконецъ, извлечено изъ забвенія и начинаетъ теперь пріобрътать большую и большую популярность въ наукъ русской исторіи и литературы. Тъмъ не менъе, и теперь личность Посошкова еще далеко не вполнъ обслъдована и сочиненія его разсмотръны, можно сказать, съ одной только стороны.

Общее представление, сложившееся о Посошковъ у лицъ знакомыхъ съ этимъ именемъ, обывновенно рисуетъ его какъ русскаго политивоэкономиста. Такимъ, главнымъ образомъ, онъ, дъйствительно, и являлся для читающей публики до настоящаго времени. Ранъе другихъ приведенное въ извъстность его сочинение: «Книга о спудости и богатствъ» было по прениуществу экономического характера, и оно-то установило взглядъ на Посошкова. Тъ немногія замътки и нэслъдованія о Посошковъ, которыя появлялись въ литературъ, почти исключительно разсиятривали его съ этой именно стороны. Между тамъ уже и Книга о скудости и богатствъ, помино ея политиво-экономическаго значенія, имъетъ мирокій научный интересь, какъ документь собственно *историческій*, какъ полная и правдивая картина внутренней жизни Россіи конца XVII и начала XVIII ст. Но Посошковъ извъстенъ теперь уже далеко не одною только Книгою о скудости и богатствъ. Въ послъднія десятильтія сдъланы новыя капитальнъйшія открытія о немъ. Въ 1863 году явилось въ печати другое замъчательное сочивение Посошкова: «Зерцало на раскольниковъ обличение», которое, какъ теперь оказывается, составляеть только часть — и притомъ въ сокращенной редакціи — громаднаго полемическаго сочиненія: «Зерцала очевиднаго», рукописный списокъ котораго хранится въ библіотекъ Казанской Духовной Академіи. Наконецъ, въ 1873 г. было открыто и издано третье большое сочиненіе Посошкова, его «Зав'ящаніе отеческое». Эти посл'яднія сочиненія не дождались нова спеціальнаго систематическаго просмотра и въ полномъ

ихъ составъ досель еще остаются неразобранния. Между тъпъ, они восполняють историческія данныя Книги о скудости и богатетвів новымь, обильнымъ и еще болве дорогимъ натеріаломъ. Здесь Посонковъ, воздерживаясь отъ политико-экономическихъ соображеній и проектовъ, является по преимуществу нравоописателемъ своей эпохи, представителемъ своего времени, воспитавшимся подъ воздействіями разнохаравтерныхъ направленій, порожденныхъ реформою, является образцомъ здравомыслящаго, глубокорелигіознаго и строгоправославнаго русскаго человъка вообще и семьянина въ частности, является, наконецъ, въ нъкоторомъ смыслъ даже идеалистомъ, стремящимся упорядочить современную жизнь, поднять ее до уровня возвышенных в требованій христіанской морали, довести ее до мърки тъхъ нравственно-практическихъ идеаловъ, которые носились въ представлевін Посошкова. Такниъ образомъ, сообщая въ своихъ сочиненіяхъ положительныя св'ядінія о состояній русскаго общества во время реформы, о состояніи раскола, о вліянів иновітрія, о силі иноземческаго элемента въ тогдашней Руси и пр. и пр., Посошковъ знакомитъ насъ и съ состояніемъ религіозно-нравственнаго сознанія въ русскомъ обществъ, съ внутреннимъ міромъ его понятій и воззрівній, идей и идеаловъ.

Не менъе интересны сочиненія Посошкова въ отношенія литературномь. По времени своего появленія они стоять на рубежъ двухъ
литературныхъ эпохъ въ исторіи русской цивилизаціи, отсюда и въ содержаніи своемъ представляютъ любопытнъйшее сочетаніе старыхъ, древнерусскихъ понятій съ стремленіями новаго времени. Служа прекраснымъ
образчикомъ до-петровской письменности по своему строго-религіозному
характеру и направленію, но своему стилю и языку, они въ то же время
переполнены уже мыслями и взглядами, предвъщавшими наступленіе новой
эпохи въ жизни Россіи и навъянными уже начинавшимся тогда въ ней
переворотомъ. Сочиненія Посошкова служатъ, такимъ образомъ, заключеніемъ древней литературы и вмъстъ съ тъмъ вступленіемъ, подготовительною работою къ литературъ новой. Нося въ себъ смъшеніе старыхъ
традицій съ новыми запросами, принадлежа древней Россіи, но уже су-

жизенно сопринасаясь и съ новою жизнію, сочиненія Посошкова представляють собою живое отраженіе своего времени, служать знаменіемъ своей смітманной, переходной эпохи.

Въ своемъ изслъдовании мы постараемся опредълить направление, выяснить взгляды и идеалы Посошкова, чтобы выработать болье или менье цъльное представление о немъ, какъ о живой личности своего времени. Обращаясь же къ спеціальному обозрѣнію сочиненій, какъ единственному источнику нашихъ свъдѣній о Посошковъ, мы предложимъ анализъ важнѣйшихъ изъ нихъ. При этомъ будемъ обращать преимущественное внимание съ одной стороны на историко-литературное значение этихъ сочиненій, т. е. на отношеніе ихъ къ жизни того времени и мѣсто ихъ въ исторіи русской литературы; съ другой на преимущественный, всепроникающій характеръ этихъ сочиненій — религіозно-практическій.

ero Acti

## введенів.

### Песешновъ нанъ человънъ и нанъ писатель.

Віографическія свёдёнія о Посошковё. Литературная дёнтельность Посошкова. Обозрёніе взвёстных ого сочиненій.

Посошковъ, какъ историческая личность, представляетъ собою замъчательный, въ высшей степени любопытный тапъ своего времени и того общества, въ которомъ онъ жилъ и действовалъ. Необыкновенно трудолюбивый, энергичний, предпрімичивый, Посоніковъ представляется живымъ порождениемъ своей эпохи, искуственно ускоренной въ естественномъ процесств роста и развитія, а потому безприміврно дівловой, бурной. Самый факть писательства Посошкова, проявляя его необычайную пытливость въ области даже наиболъе ему чуждой, обиаруживаеть въ то же время замівчательную, карактерную черту и вообще преобразовательной энохи, когда кипучая деятельность и воякій трудъ нолучили особенное примъчение, когда выработался особый типъ такихъ людей, любознательныхъ, двятельныхъ, искавшихъ въ трудв выходъ изъ тревогъ и затрудненій жизни общественной, для которыхъ и уиствения, дотолю непривычная работа сделалась правственным убежищемь от гнетущихъ голову недоумвній, сомевній, желаній, порожденныхъ реформаторскийь двеженість, решительно всполошившимъ умственный сонъ и вековую дрему русскаго человъка. Поотому, личность Посонкова, уже сама по себъ, является весьиа любопытнымъ и интереснимъ предистомъ изученія. И прежде чвиъ что либо говорить о сочиненияхъ Посошвова и по поводу ихъ, ны неизовжно должны бросить хотя быглый, вслыдствие ограниченности матеріала, взглядъ на его трудовую, нодвижную жизнь и разнохарактерную д'ятельность, познакомиться хотя въ общихъ чертахъ съ его личностью, т'ямъ бол'яе, что ею всец'яло проникнуты и типически запечатл'яны вс'я сочиненія Посошкова, съ первой и до посл'ядней ихъ строчки.

Напрасно бы мы стали искать въ нашей литературъ готовой полной біографіи Посошкова или какихъ либо монографій, касающихся жизни этого забытаго человъка. За исключениеть неипогихъ, случайно попавшихся въ старинныхъ архивахъ судебныхъ дель, тяжебъ, въ которыхъ переплетается и ния Посошкова, ны не инфемъ решительно нивакихъ свідліній о его живни и положеніи. Единственными памятанкоми о Посошковъ и источникомъ всякихъ нашихъ свъдъній о немъ являются только его сочиненія: чрезъ нихъ мы знакомимся съ крівпвимъ самороднымъ умомъ Посопікова, изъ нихъ мы получаемъ представленіе нравственной личности этого великаго простолюдина, отсюда же исключительно почти приходится намъ извлекать и біографическія сведёнія о жизни и занятіяхъ, натеріальномъ положенін и житейскихъ отношеніяхъ Посошкова. Впрочемъ, матеріалъ, даваемий сочиненіями Посошкова въ этомъ посліднемъ отношения крайне ограниченъ, а потому и нами бюграфическия свъдвнія о ненъ остаются далеко неполными. Общая манера древнерусскихъ авторовъ намфренно скрываться за своими твореніями, сказалась и въ Посонковъ: онъ не только нигдъ не излагаетъ обстоятельно своего жизнеописанія, а, напротивъ, менве всего старается заинтересовать читателя своею личностію, и всякія указанія на себя приводить развів только въ качествъ примъровъ, въ самомъ сжатойъ видъ и притомъ съ замътнымъ стремленіемъ вездів только унизить себя. — Извівствий изслівдователь древностей литературныхъ — Погодинъ сдёлалъ первую и единственную попытку, на основаніи бывшихъ тогда въ вавёстности сочиненій Посошкова, сгруппировать его отрывочныя свидетельства о себе и, при помощи нъкоторыхъ открытыхъ въ архивахъ документовъ, воспроизвести по крайней мірів главивній черты и случан изъ жизни Посопвова.

Иванъ Тихоновичъ Посомковъ родился, по всёмъ соображениямъ, около 1670 года. Въ подписи къ своимъ сочинениямъ Посошковъ обыкновенно называетъ себя московскимъ уроженцемъ. Точнёе мёстомъ своей родины Посешковъ называетъ въ одномъ мёстё подмосковное село Покровское (составляющее теперь часть Москвы): «писавый села Покровскаго крестьянинъ Иванъ Посошковъ» (Доном. къ Ст. Яворскому). Къ концу своей жизни Посеш-

вовъ жилъ около Новгорода. По званию свеему Посошковъ былъ врестьявнит, какт это ножно видёть мат многократимать его указавій: «жемледівлець оснь, убогій ніранинь», «писавий сіе убогій земледівлець», «что осиь азъ? — въ разумъ младонець, въ члев зомледвлень» 1) и пр. Постоянно также Посельковъ назнаветь себя простолюдинемъ. О молодости и первоначальной семейной обстановив Посетнова им инчего не знасиъ. Въ первий разъ овъ авляется наиъ уже «крестьяниномъ», т. е. чановъковъ, во всяковъ случав, взросливъ, и является пряво какъ личность, выдающаяся нав ряда по своей сообразительности, сифтанвости, PHTOPOCYONIASCA BCHN'S HPOMCKOGARHUND RA OFO FARRAD, EPRTHYCCER OTHOсяпьяся къ порядкамъ жеени. Замъчательно, что въ первый разъ, такъ же какъ и въ носледній, им встречаемъ Посомкова въ тюрьме. Поводомъ въ первому авесту послужело следующее обстоятельство, приведенное въ макестность Соловьевниъ. По вступления въ управление Петра I-го, поведение молодаго царя вызвало всеобщее неудовольствие: жаловались на потвин Петра, на требовавшіе громадных уснлій походы, на сбинженіе его съ иностранцами и пр. Въ ряду недовольнихъ, разсуждавшихъ о недостачкахъ и нерокахъ гесударя, ронтавшихъ на Петра и его образъ дъйствій, несогласный ни съ привычками прежнихъ царей, ни съ воззрвніями народа, им встрвчасить в Посошкова. Разсужденія о политическихъ собитыяхъ Иванъ Посониовъ велъ вийсть съ свениъ братомъ Романовъ и еще ивкоторими лицами у строителя московскаго Андреевскаго монастиря Авраниія. Плодонь этихь разсужденій была довольно рфикая записка политическаго содержанія, которую Аврааній осналился нодать Петру. Поднято было но этому случаю дело, въ которомъ только братьямъ Посощиовымъ удалось оправдаться и освободиться отъ ареста, такъ какъ Аврааній «сговорняв» съ няхъ. Такова была первеначальная швола Посопкова. Принфръ Авраанія научиль Посопьова осторожнести, но не отняль духа обличать общественныя язвы: въ широкихъ развиврахъ продолжалъ онъ дъло, начатое въ вельяхъ Андреевскаго монастыря.

Что касается умственнаго образованія, то, очевидно, Посошкову не удалось пройти никакой школы». Мы люди немудрые, вътреной (т. е.

<sup>1)</sup> Донош. въ Ст. Явор. Соч. Пос. т. I стр. 316; Проевтъ о шволахъ — ркп. Ак. Наукъ № 102; Посл. Головину — Соч. Пос. I т. 291 стр., т. II стр. 272 и др.

по Посошкову заморской, светской, школьной) мудрости не учились, 1), говорить онь вообще, не выдъляясь изъ своего сословія. Гораздо чаще говорить онь о своемь лично необразованія: «книжныя премудрости не наученъ осмь», «человъвъ я осмь неучений» и пишу «отъ своего простоумія»; «весьма азъ мизерень и ученію школьному менскусень, и како по надлежащему достонтъ писать, ни следа несть во мие, ибо саный простепь осны»; «азъ неученый оснь человъкъ, того ради не по наукъ и пискув. Азъ что есмь и кто есмь? — въ разумъ немотуяй младенемъ, въ художествъ работникъ и пр. «Аще кто помнитъ», предусмотрительно заивчаеть Посонковь, сяко я тщеславися унижаю себя: ни! но зри на сложение вниги сел (Зеривло очевидное), можно бо всякому и по сложению разумети ия, яко простепь еснь, 2). Но соглашаясь съ Посошковымъ, что въ школькомъ ученія онъ неискусенъ, нельзя однаво согласиться съ его привнаніями о простоумін, о миверности и простотв разуна. Подобныя признанія можно объяснить только спиреніемъ и різшительнымъ отсутствіемъ всякой заносчивости въ этомъ высоко-нравственномъ человъкъ. Напротивъ, именно сложение-то книгь его и обнаруживаетъ въ немъ человъка въ высшей степени умнаго, высоко развитаго для своего времени и начитаннаго не въ примъръ громадивинему большинству своихъ современниковъ. Такъ прежде всего, сознание Посонкова, что онъ и «въ художествъ» только простой работникъ, является въ его устахъ намъреннымъ самоуничижениемъ. Хорошо извъстно, что это былъ человъвъ замъчательно способный и свъдущій въ различныхъ ремеслахъ, навъстный въ свое время техникъ, механикъ-самоучка. Вышеприведенное дъло Авраамія, открывая намъ убъжденія и мивнія среды, въ которой вращался Посошковъ, свидетельствуеть и о технической онытности его. Въ протоволъ допроса Посошкова сказано, что «Аврааній знакомнемъ ему учинился третій годъ: призвань онъ его Ивашку въ себ'в для д'вля денежнаго стану, который дізлаль на образець въ поднось въ великому Государю»<sup>3</sup>). Нужно полагать, что Посошковъ, призванный Аврааміемъ для составленія денежнаго станка, быль тогда уже опытнымь и жавъстнымъ механикомъ. Очевидно, его рекомендовали Авраамію, какъ по-

<sup>1)</sup> Зерцало очевидное, ркп. Казан. Акад. л. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Пос. т. II стр. 272, 194; Проектъ о школахъ л. I; Кн. о ск. н бог.— Соч. Пос. I т. стр. 46; Зерц. очев. л. 243 об. н др.

<sup>3)</sup> Ист. Россіи Соловьева XIV т. 243 стр.

лезнаго настера въ такихъ работахъ. Вскоръ нослъ этого Иванъ Тихоновичь илопоталь на денежномь дверв, установель денежные станы н состроиль инструменти для чекана. «Я, на денежновъ дворъ будучи, ставиль ставы денежные. - и деннив стелть не вреден». И песав. «егла состоялся указъ делать крупеня деньги ивденя, то никто но сыскался инструменты въ такону делу состроить. Инозенецъ Фробусъ иналея добить MACTODOBO EST-38 MODA: & A. BELA HOOTAMECTL BOHERTO, BOTVHEND BE то декое время и все то денежное дело установиль; инесемпань въ топъ я аще и учиниль пакость, обаче мив шкоды никакой не было» (Соч. Пос. т. I стр. 212 и 213). Потомъ мы застаемъ Посенкова въ сно-**ШОНІЯХЪ ДЯЖО СЪ САМИНЪ ГОСУДАВОМЪ, ИМОНИО ОНЯТЬ-ТЯКИ ВСАВДСТВІО ОГО** механической опитнести: «провижего году (1700), разсказываеть Песошковъ въ допесения Головину, Велиний Государь взъ своихъ царскихъ усть изрекъ, чтобы сделать рогатии огнестрельныя, въ три ряда, а въ нихъ устроить по затинной пищали, обращающейся на вев стороны. И потому его государеви словеси имий для приийру рогатку я сділаль» (І т. 270 стр.). Въ главі «О художестві» (Книга о скудости и богатствъ), говоря о важнестя вообще всякихъ изобрътеній, нежду прочинъ Посомиковъ замъчаеть и о себъ: «кто еснь я, а и у меня выимсловъ цять-шесть било» (І. 142). Итакъ, Посошковъ, оченияно, обладаль замичательною опитностію въ разныхъ неханическихъ работахъ. Кроив того, онъ быль хороно знакомъ со всеми условіями успашнаго нриготовленія военныхъ снярадовъ, съ свойствомъ матеріаля, который надлежить брать для ириготевленія боевихь орудій; подребие и дёльно говорить онь въ своихъ сочинскіяхъ о киркахъ, которыя употреблялись для землиныхъ работъ, о сабляхъ, коньяхъ и ир. (Напр. I т. 283-286 стр.). Посошкову достушни были отврытія даже въ минералогія: «я и небольшое м'ясто повадиль, и хотя я и не зваючи вадиль, обече не туне моя вздя: снекаль я самородную обру, самую чистую, что водобна каменю янтарю,... лекарственную натерію сыскаль я, нарицаемую гунъ сфальтунъ... нефти сискаль я иногое число, вохры и червлени,... пументь есть у меня въ пріменть (І, 1,52 и 153 стр.). Сивтанвости уиственной соотв'ятствовала въ Посонкова и физическая ловкость въ н'якоторыхъ упражненияхъ; такъ, въ молодыхъ лътахъ онъ въ совершенствъ научился искусству владеть огнострельными оружість и удивляль своею ловкостью въ этомъ деле: «быль я, — разсказываеть онъ, — еще въ молодыхъ летахъ на Пензе и тамошене жители успотобли во мев. что я гораздо цельно стрежяю, то истиню не лгу, что говорили инф: останься-де ти здёсь въ лёто, то-де мы татаръ не буденъ беяться,... видинъ-де ми, что ти скоръ стравять и нулей даромъ не термещь, а татары-де напорчиво напирають, что им не ужвень никого изъ нихъ убить, а тебя видинъ, что ты и по лицу убиваемь» (1, 39). При своихъ природныхъ дарованіяхъ Посонковъ владълъ значетельно и ноложительными свъдъніями въ развихъ областяхъ знанія; напр., онъ великольпно зналь почну различныхъ изстностей Россіи и способность ся къ плодородію нэвъстияго рода продуктовъ; практически и конечно въ общихъ чертахъ знаконъ быль съ разныни языками: гроческинь, латинскинь, польскинь; онъ быль епеціалисть въ винномъ производстве, такъ что быль реконендованъ Меньшикову для этого дела и сестоялъ у водочнаго строенія въ Москвъ; зналъ теорио рисованія 1) в пр. и пр. Но особенно Посош-читанный въ богословской литературъ. Инъя въ виду ниже подробнъе заняться изследованіемъ религіознаго характора сочиненій Посошкова, зд'есь сд'еленть тольно несколько общихъ зам'еченій о богословской начитанности его. Прежде всего, Посопковъ владълъ общирнить знанісмъ Священнаго Писанія, доказательствомъ чему служать встрфчающіеся на каждой страницъ (особенно Зеркала и Запъщанія отеческиго) тексты изъ книгъ ветхаго и новаго завъта. Цитирование извъстнихъ иъстъ Писанія и иногократныя стремленія Посонкова разъяснять приводниме тексты, поназывають, что онь не механически читаль и заучиваль священныя книги, по относился въ нимъ совнательно, усиливаясь постигнуть внутренній симсять более или менте недочитимаго. «Я есмь человтивь поученый, но токие въ наржчін Божіних дарованість отчасти знаю, признается Посонивовъ предъ раскольниками; собаче васъ иногократно вящим въ Писаніи Вожіниъ откровенісмъ разумімо» (т. ІІ, стр. 194). Посонновь изучиль также некоторыя свято-отеческія творенія, чему свидътельствоиъ служатъ многоиратныя же самын на Отцевъ Церкви и выниски изъ ихъ сочиненій. Такъ особенню часто Песоніковъ цитуетъ Златоуста, Василія В., Ефрема Сирина, Кирилла Іерусалинскаго, Осо-



<sup>1)</sup> Соч. Пос. т. I, стр. 137; II, 266, 205; Исторія Петра В. Устрялова, т. I, стр. LX; Полное Собр. Зак. т. IV № 2094; Ист. Россій Соловьева, т. XV, стр. 95; Завіщаніе отеческое стр. 188.

филакта, Григорія Двосслова, Іоанна Лівствичника, Дишитрія Ростовскаго. Іоанна Дамаскина. При написанім своихъ сочиненій Посонковъ, очевидно, имваъ подъ руками книги, на которыя онъ ссывается, потому TO CCHEEN OF OTHERADICE BY BECHON CTORON TOTHOCTED: HE TENOMY-TO листь, въ такомъ-то правинь, главь, словь и пр., обывновошео говорить онь. Посонковь въ подробностихъ зналь соборныя двини, весьма часто ссылается на соборы, припоменая даже количество отцевъ, бывшихъ на соборъ (напр. Зерц. очев. л. 121 об.), съ точностію указываеть на подходящія его цели правила; такъ онъ цитуеть правила: 6-го вселенскаго собора, 7-го всел. собора, Ласдикійскаго собора, Антіохійскаго собора, правила Кормчей и пр. Посошковъ отлично зналь также священную исторію и часто въ качествів принівровь ссылается или цвликомъ разсказываеть исторические факты: поучая цвломудрию, онъ неоднократно передаеть исторію Іосифа Прекрасваго; поучая благотворительности къ церкви, ссылается на примъръ Соломона; говоря о крестъ, разсказываеть о ветхозавътныхъ прообразахъ его изъ жизии патріарха Іакова, Мочсея; указываеть на непокорство Озін, Дафана, Авирона; въ доказательство обязательности причащенія ссылается на привъръ Марін Египетской и мученика Савватія: упоминаеть о Товін. Ананіи и Сацфирф: разсказываетъ исторію Лазаря; разсказываеть чудеса и видінія, какъ особыя дъйствія промысла Божія. Основательно также зналь Посопковъ исторію ересей въ Христіанской Церкви и сущность ихъ лжеучевій; передаеть кратко исторію гоненій на первенствующую церковь 1). Какъ человъвъ религіозный и богословски начитанный, Посонцковъ живо интересовался всемъ васающимся веры и церкви. Внутреннія и внешнія волненія, колебавшія въ его время православіе, не могли не обратить на себя винианіе Посопікова. Расколь и лютеранство — воть самые сильные и самые опасные враги тогдашней русской церкви, и Посомковъ, вакъ мы видимъ изъ его сочиненій, преимущественно, если не исключительно, занать быль полемикою съ темъ и другимъ. Онъ въ совершенствъ изучилъ расколъ, что обнаружилось въ его Зерцалъ; изъ многочисленныхъ въ духв полемики указавій на иновърцевъ и изъ спеціально направленнаго на лютеранъ разсужденія «О иконоборцахъ» (23-я глава

<sup>1)</sup> Зав. Отеч. стр. 14, 180, 148, 159, 196; Соч. Иос. II, 54, 102, 127; Зерц. очев. ркп. л. 39, 45, 94, 101, 164 об.

Зернала очевиднаго) видно также, что Посошеовъ хорошо зналъ важнъйніе пункты въроученія и этихъ посліднихъ. Что касается религіозней настроенности самого Ивана Тихоновича, объ этомъ скажемъ послів, при разсужденіи о религіозномъ характерів его сочиненій; теперь же познакоминся съ внішнею судьбою Посошкова.

Не смотря на то, что Посонковъ быль простой крестьявинъ, онъ нивлъ значительное состояние, приобретенное его трудани и комперческими оборотами. Такъ онъ имълъ у себя даже крестьянъ, потому что говорить напр.: «У меня человъвъ пять-шесть совжало въ прошломъ году» или: «мой человъкъ пойманъ за лошадь мою»; онъ имълъ свою землю: «кто еснь я, (а) и за мной съ полтора-ста четвертей есть». Посотковъ имълъ свои заводы: «въ прошломъ 719 году ъдучи къ себъ на заводъ ...; въ томъ же 719 году онъ подавалъ просьбу князю Д. М. Голицину о позволени ему построить заводъ винокуренный (Соч. Пос. І т., стр. 96, 44; 203, 163, 48). Изв'яство также, что живя въ Новгородъ, Посошковъ занимался разнообразной торговлей, доставляль запасы въ Петербургъ. Дъла и обороты его были столь хороши, что онъ купиль два дома въ Петербургъ, пріобръль въ Новгородскомъ увадь деревии: Закарасенье, Марьино, Матвеву 1). Въ симскъ, очевидно, этой-то матеріальной обезпеченности и довольства, Посошвовъ говорить о себь: «я еще не весьма последній человыть, есть мизерные меня (I, 35, 49 и пр.)-и, по видимому, противоръчить крайне смиреннымъ отзывамъ о себъ, какъ совершениватемъ простецъ, самомъ мизерномъ человъкъ. Самъ Посошковъ проговаривается иногда и о томъ, что онъ былъ человъкъ довольно замътный въ свое время. Жалуясь на лъность духовенства въ отправленіи богослуженія, онъ разсказываеть случай изъ своей жизни: «въ Новгородскомъ увадв въ Устрицкомъ погоств случилось инв быть; у тоя церкви три попа, а на пасху только два дня литургія была, а тутошніе жители сказывали, что больше одной объдни на святой недълъ прежде сего не бывало, то-де тебя поопаслись, что двъ объдни были» (т. І стр. 27). Внушва смну своему смиреніе, Посошковъ говоритъ: «о томъ ничего не размынляй, что ты быль съ млада въ богатствъ, или что отца знатнаго сынъ еси» (Зав. от. стр. 179). Изв'єстно также изъ сочиненій, что Посошковъ находился

<sup>1)</sup> Ист. Россін Соловьева т. XV стр. 95.

въ различныхъ спошеніяхъ съ знаменитыми лицами своего времени: съ княземъ Б. А. Голициннив, квяземъ Д. М. Голицинимъ, Л. К. Нарынкинымъ, бояриномъ О. Головинимъ и др. Кроив того, онъ, какъ ны видели, удостоился личнаго поручения отъ Петра В.; онъ помогалъ правительству въ отмеканіи мастеровъ для чекана денегь, для деланія нороха (І, 218, 153) и пр. Неизв'естно, быль ди знакомъ Посощковъ съ матронолитомъ Ростовскимъ, но достоверно известно, что святитель Диметрій, заинтересовавнись Зериаловъ Носошкова, искаль знакомства съ нимъ 1). Митропелитъ Новгоредскій Іовъ быль знакомъ съ Посожковынь и «разглагольствоваль» съ нить о разнихъ предметахъ, какъ нередаеть самъ Посомковъ. Гевъ, очевидно, зналъ Посомкова съ самой хорошей стороны, такъ что даже рекомендоваль его особывъ нисьмомъ внязю Я. О. Долгорукову<sup>2</sup>). Князь Юрій Хилковъ оказываль Посонкову личное покровительство и защиту (Соч. Пос. I, 34). Сочиненія же Посошкова остановили на себ'в винианіе, ивсколько поздиве виступивиаго на литературное поприще, нашего знаменитаго Ломоносова: въ архивъ Академіи Наукъ хранится отношеніе последняго отъ 1725 года, при воемъ онъ представляль 2 записви Посошвова: объ учрежденін народнихъ школъ и о размежеванін земли. Также на имфющемся въ библіотевъ Академін Наувъ спискъ Книги о скудости и богатствъ находится приписка: «списана 1752 года, а для списанія получена отъ господина Советника, Михаила Васильевича Ломоносова». Очевидно. последній зналь сочиненія Посонкова и такъ или иначе быль заилтересованъ ими. Не безъизвъстны, кажется, были литературные труды Посомкова и Өеофану Прокоповичу: Купріяновъ отыскаль два проекта Посошвова, тщательно переписанные и, вероятно, представленные имъ Ө. Прокоповичу, потому что на нихъ имъется собственноручная приписка последняго: «ex libris Theophanis Archiepiskopi Novogrodensis»3). Итакъ, Посошковъ несомивнио былъ довольно заметный и въ свое время человъкъ, имъвшій связи и спошенія съ круппъйшими историчесвими д'вятелями своей эпохи, а своими сочиненіями уже въ ту отдаленную пору обратившій на себя вниманіе великихъ ворифеевъ рус-

¹) Хр. Чт. 1875 г. № 1, стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Зерц. очевидное, ркп. л. 58 об.; Москвитянивъ 1855 г. № V стр. 7—9.

з) Впрочемъ относительно принадлежности этой записки Посошкову Цогодинымъ послъ высказано было сомивне.

ской легературы. При різковъ разграничени еще и тогда нежду экатнийн иляссани общества и людыни «нодлыми», Посемковъ естественно не могь выбиться изъ последнихъ и стать въ ряди нервыхъ; но сочиненія его, при такихъ нокровителяхъ, нужно полагать, не затерялись бы, всегда нашли бы себъ надлежащій ходъ, есянбь нъкоторыя изъ нихъ не били для своего времени слишкомъ либеральны и еслибъ не была слишкомъ сильна и живуча партія жидъ, обиженныхъ эччин сочиненіями. Впрочемъ, самъ Посомковъ, новидимену, тидательно избъгаетъ всяких упониваній о своей популярности и съ зап'ятно большею охотою разсказываеть случан, свильтельствующе о его меверности, инчтожествы: овъ подробно говорить о частихъ оскороленіяхъ, которымъ онъ нодвергался и отъ которыхъ никто не быль застраховань въ то, по его собственному выражению, «дикое» время. Съ другой стороны, нельзя удивляться и не доверять тому, что на долю Посопиова перенадало болье, чъмъ кому либо, обидъ и осворбленій: при тогданиемъ неправосудін, противь котораго съ такинь негодованість и сивлостію воеружался Песошковъ, трудно было бороться замъчательному мыслителю-земледъльцу съ чиновинками и знатью; очень остественно, что выскочка изъ врестьянъ везбуждаль ненависть въ людяхъ «ненавистимкъ, завистанвыхъ, ябедникахъ и любителяхъ неправды», какъ Посонковъ величалъ бояръ и вельножъ. Они старались вредить ему ири каждомъ удобномъ случав. Въ 1708 году 21-го марта быль запросъ такого рода: «для строенія водовъ въ Петербургь желаеть служить Иванъ Посошковъ; онаго брать ля? >. Меньшиковъ, который самъ былъ не чистъ на руку и могь не любить Посошкова, какъ человъка безпокойнаго и прожевтера-мужива, въ резолюціи отклониль Посопікова, обозвавь его для этого воромъ 1). Не смотря впрочемъ на эту клевету, Посошковъ всетави опредъленъ быль въ Новгородъ водочныхъ дёлъ мастеромъ и заслужилъ здёсь полнъйшее довъріе, такъ что не быль считань казною за 16 лътъ. Посошковъ приводить самъ разительные примъры несправедливости къ себъ вліятельных э особъ. Напр. въ 1719 г. онъ подалъ просьбу князю Д. Голицину, котораго считалъ «добрымъ и разумнымъ», о дозволении иостроить винокуренный заводъ; но Голицынъ, «не въдаю чего ради, велълъ меня за караулъ посадить и я сидълъ цълую недълю, и стало мнъ скучно быть, что сижу долго а за что сижу, не знаю», — Посошковъ напомнилъ о себъ и его выпу-

<sup>1)</sup> Пол. Соб. Зак. IV т. № 2194.

стили. «Я кажется и не последній человекь», развишляль онъ по этому поводу, «и внязь меня зваеть, а просидель целую неделю ни за что, кольни же паче коего низернаго песадать да и забудуть> (І, 48-49). Въ 1721 году въ Новгородъ, хозянь ввартири Посошвова «ирвлячніся въ свид'втельствів». Капитанъ Невельскій, «кото-DAPO HARMBADITA REGIRMATA H DESYMBENTA VELORISCONTA), BERTENTA ORIEVATATA ниущество хозянна; но согдати и Посопикова съ женой «выбили изъ горинцы и животы (пожитки) опечатали». На требование защиты «Иевельскій присладь съ такими грезами: самъ приду и совобить-де вымечу на улицу, а жену-де твою за косы выволоку венъ». И вотъ Посонтвовы «больны дву недаль сентальсь по чужнить дворамъ»; только воевода велемъ караулъ сиять, а Невельскому все было «хотелесь сорвать начто», какъ догадывался Посошковь» (стр. 34). Далве Посошковъ разсказываетъ о личномъ ескорбление его полковишкомъ Поръцкамъ. который «браниль менд», говорить Посонковъ, «скверною бранью и называль воромъ», хотя «вини своея ин малыя не знаю» (стр. 35); разсказываеть, какъ его не депустили до Кабинеть-министра Макарова. воторому онъ котълъ представить сочиненное имъ «донесение Его Императорскому Величеству о новоначинающихся деньгахъ» и т. д.

Приведенныя сейчасъ свидетельства Меньшикова и Порещкаго о правственной неблагонадежности Посонкова, обличение его въ воровствъ, набрасывають повидемому и вкоторую тань на нравственную личность Посошкова. Но даже и въ свое время, свидетельство напр. Меньшикова, какъ им видели, осталось непризнаннымъ, било явно опровергнуто фактомъ избранія Посошкова на должность и даже необычнымъ особеннымъ довфріемъ къ нему. Кромф же этихъ голословныхъ уликъ, им не имфемъ некавихъ даннихъ къ какому либо определенному завлючевію относительно правственной несостоятельности Посошкова. Что касается сочиненій, въ которыхъ совершенно непринужденно и слишкомъ рельефно отразился духовный образъ Посошнова, то въ нехъ последній является человъкомъ высоконравственнымъ, слинкомъ ревнивымъ къ требованіямъ долга и справедливости, развившимъ въ себъ замъчательно тонкую воспримчивость въ оцвикъ правственнаго смысла и значенія человъческихъ поступновъ. Впрочемъ, зная харантеръ того времени, когда разладъ между словами и дълами, убъжденіями и поступками быль слишкомъ обыченъ, зная напр., что Татищевъ энергично вооружавшійся противъ взяточничества, не его же признавию, не быль самъ чисть отъ этого грёха, — и мы въ данномъ случав вовсе не желаемъ представлять Песемкова идеаломъ честиести и добродътели. Нужно предполагать, это быль обывновенный человъю, быть можеть и несвободный оть обычныхъ, особенно въ ту пору, житейскихъ недестатковъ, но совъсть котораго несомнънно чиста была отъ вакихъ либо выдающихся правственныхъ порекевъ; сечинения же Посошкова во всякомъ случав рисуютъ предъ нами въ высней степени съвтлый, симпатичный образъ этого увлеченнаго, восторженнаго проповъдника правды и безусловнаго врага всякой несираведливости.

По своимъ занятиять Посошковъ быль человекъ коммерческий, предпрівичивый; его занивали проминиленные обороты, — неэтому онъ и обисружиль въ своихъ сочиненияхъ удивительную силу и свътлость здраваго практического свысла. Писательство не било прямымъ призваніемъ и нскиючительных дівлонь Посонікова, «Едва отъ многосустій своихъ въ три льта совершихъ невеликую сію внижнцу», говоритъ напр. онъ о своей Кингв о скудости и богатствв (1, 259). Посониковъ писалъ между прочимъ, только потребностями времени отрываемый отъ своихъ спеціальныхъ обязанностей въ унственной работв. Безиринфриосильное движение преобразовательной эпохи, новые предметы и учрежденія, расшировіе сферы, противоноложность толковъ — все это поглотило вев интересы, пробудило всв силы и всякія дарованія русскаго человъка, вызвало дъятельность небывалую, разнообразную; -- все это должно было поднять людей живыхъ и способныхъ въ разныхъ слояхъ общества, возбудить въ нихъ надежду на болве инфокую двятельность. И Посошковъ является именно порождениемъ современной жизни. Среди своихъ прявихъ занятій, онъ не безучастие относился во всему вокругь него происходящему, а здесь было весьма много такого, что вызывало на размишленіе, невольно останавливало на себъ вниманіе искренняго патріота, какимъ быль Посощковъ. И онъ увлекся политикого, съ жаромъ предался преобразовательному стремленію, посвятиль не мало труда на служение той мысли, которую тогда олицетворяль въ себъ Петръ Великій. Устрояя свои торговыя д'вла, Посошковъ находилъ время следить за всесторонними проявленіями общественной жизни, колебавшейся подъ противоположными направленіями; онъ подмівчаль крайности и злоупотребленія, вносимыя въ жизнь разнообразными вліяніями, и ум'яль извлечь средства, способствовавшія въ всестороннему исправленію и возвышенію отечества; онъ тратиль имого силь и времени, чтобы записать свои проекты, идеалы и имёль настолько сивлости, чтобы адресовать эти проекты, иолиме безпещадных обличеній, лицамь, стоящимь во главь обличаемой администраціи. Это послёднее обстоятельство дівлаєть совершемно понятнымь для нась тоть совершившійся факть, что бояре, пресліддовавшіе Посошкова при жизни, заставили его и умереть смертію арестанта. 1725 года 29 августа быль взять подъ карауль Ивань Посошковь, а черезь три дня вы канцеляріи тайныхы розыскныхы дівль допрашивали нівсоторыхь лиць, не имівоть ли «книгу изданія Посошкова, зовомую скудость съ богатствомь» (предисл. ко ІІ т. соч. Пос. стр. XXXIV). Нечавістно, къ чену пришли эти и подобныя изысканія, только Ивань Тихоновичь не быль освобождень изь-подъ ареста, а 1-го февраля 1726 года онь христіански скончался.

Но Посонковъ сохранился для насъ въ своихъ заивчательныхъ сочиненіяхъ. Въ нихъ онъ высказался весь, со всвии своими чувствами, понятіями и убъжденіями, своими симпатіями и антипатіями, идеями и идеалами. Нужно удивляться этому замвчательному человвку, не получившему образованія, но обладавшему огромнымъ природнымъ умомъ, необыкновенною наблюдательностію, богатвйшем опытностію и разнообразнійшими знаніями и способностями, — человвку, положившему за свои убъжденія и жизнь свою, человвку, сверхъ всего, глубоко благочестивому, искренно богобоязненному, истинному христіанину. Нужно удивляться многостороннимъ свъдвніямъ и занятіямъ Посошкова и его безкорыстному желанію принести пользу родинв, посвятить свой умъ, запасъ своихъ знаній и опытности на служеніе отечеству, чтобъ сколько только возможно помочь, а въ крайнемъ случав, хоть только указать путь и средства къ улучшенію всвхъ частей государственнаго управленія и двятельности.

Занятый съ молодости, какъ мы видъли, денежными станками, Посошковъ около 1701 г. составилъ финансовый проектъ: «денежное письмо», которое для насъ потеряно, но о которомъ свидътельствуетъ самъ Посошковъ въ донесеніи Головину: «если бы Великій Государь указалъ денежному дълу быть противъ прежинго моего письма... и буде Великій Государь укажетъ денежное дъло управить, якоже нешхъ ез денежномъ письмю» и пр. О содержаніи этого утраченнаго письма ничего неизвъстно. Очевидно, этотъ нросктъ Посошковъ старался довести до свъдънія самого царя. Около того же времени Посонковъ, разсматривая худое состояніе воинскаго діла, подаль предложеніе «О ратномь поведенін боярину Головину. Въ этомъ письмі Посомковъ говорить о резличныхъ родахъ войска, объ оружін, о необходимости ученія стрівньов въ цель и о содержании солдать; упоменаеть о походахъ Голицина въ Крынъ, объ Азовскихъ походахъ, о Нарвской битвъ; далъе Посоиковъ предлагаетъ довольно подробную росинсь расходовъ при седержаніи войска. Наконецъ онъ выражаеть надежду, что Петру сдёлаются изв'ястными его предположенія о преобразованія войска. — Оть вочиства Посошковъ переходить въ духовенству и въ 1703 году подаеть блюстителю патріаршаго престола, Стефану Яворскому, «Донешеніе о духовныхъ дълахъ», т. е. объ улучшение быта духовенства и правственности народа. Сюда вощин: жалоби на невъжество духовенства, которое не въ состоянів было разумьть коренныхъ началь христілискаго ученія и чрезъ то поддерживало грубое невѣжество въ народъ, линая его религіознаго наученія, и проекты о распространенія просв'ященія въ духовенствъ. Онъ требуетъ, чтобы начальство имъло строжайшій надзоръ за духовными дицами, предписывало имъ надлежащее исполнение обязанностей, составляло точныя правела о тонь, какъ исповедывать, учить народъ и пр. Тутъ же Посошвовъ заводить рвчь вообще о первоначальномъ воспитаніи дівтей, обличая неразушныя злоупотребленія въ этой родительской обязанности. Въ заключении модить «великаго Архіерея не отринуть сего доношенія > 1). Изв'ястны еще дв'я записки Посошкова, адресованныя Стефану Яворскому же. Одна озаглавлена впоследствін: «Проевть о школахъ» и трактуеть о раціональной, съ точки зрінія Посонкова, постановић школьнаго дела на Руси, объ увеличении училещъ, о необходимости для Россін даже высшихъ учебныхъ заведеній, академій. Въ другой запискъ Посошковъ говорить о въръ, объ отношенія въ расколу, о необходимости образованія въ духовенствъ. Вообще по содержанію эти записки напоминають первое доношеніе. Списки этихъ двухъ записовъ составляють особый сборникъ, хранящійся въ библіотекъ Авадемін Наувъ (№ 102). Въ 1718 году, послѣ випуска новыхъ монеть, Посошковъ написалъ доношение государю со новоначинающихся

<sup>1)</sup> Автографъ этого Доношенія хранится въ Москвъ, въ Сунодальной типографской библіотекъ.

деньгахъ, изъявивъ, что деньги вельми въ воровству способны . Допошеніе это не сохранилось, но на него ссылается самъ Посошковъ (Соч. Пос. I, 250). 1)

Къ последнимъ годамъ жизни Посонкова относятся три самыя общирныя и заивчательныя сочиненія Посошкова. Около 1709 года онъ написаль «Зерцало очевидное», представляющее, въ полной редакцій, сборникъ двухъ громадныхъ полемическихъ сочиненій — противъ раскольниковъ и противъ лютеранъ. Къ 1719 году Посошковъ написалъ «Завъщание отеческое въ сыну. Наконецъ, за годъ до смерти, въ 1724 г., онъ окончилъ последній безсмертный свой трудъ: «Книгу о скудости и богатствъ, сіе есть изъявленіе отъ чего приключается скудость и отъ чего гебзовитее богатство унножается». «Утаенно отъ зрвнія людскаго трилътнымъ трудомъ» нисалъ Посошковъ это произведение и, предлагая оное чна разспотрвніе единаго высокопарнаго білаго орла, явнаго правдолюбца, императора Петра», просилъ: «иного ничего не требую, токио да не явится ное имя ненавистливымь, завистливымь людямь, паче же обидникамъ, ябедникамъ и любителямъ неправды, понеже не похлівотя имъ нисаль, а вще увідять о моей мизерности, то не нонустять меня на свёте ни малаго времени жити, но прекратять животь men >; «за поносное на нихъ слово учинятъ мив какую пакость» (т. I стр. 258, 213; предисл. къ II т. стр. XXX). Неизвъстно, домелъ ли до Петра замъчательный трудъ Посонкова, только извъстно, что не укрылось имя Посошкова отъ сильныхъ лицъ, не любящихъ правды: «нашли они въ безсмертномъ сочинении уголовныя преступления, заключили они геніальниго мыслителя, почтенниго гражданина за его общеполезныя предложенія въ врізность, наділи ещу на руби и на ноги вандалы», и умеръ несчастный вдали отъ семьи и отъ людей, съ цъпяти на рукахъ и на ногахъ, на див подземной или подводной темници!> Такъ въ теплыхъ выраженіяхъ оплакиваетъ горькую судьбу Посошкова, павшаго жертвою своей ревности къ общему благу, Погодинъ, впервые и извлекшій это славное русское имя изъ забвенія.

.....

<sup>1)</sup> Изъ мелкихъ сочиненій, связываемыхъ съ именемъ Посошкова, извъствы еще: Записва 1725 года, или два проекта о редигіозно-правственномъ образованіи народа и объ умноженіи народнаго богатства; и «Отеческое завъщательное поученіе посланному для обученія въ дальнія страны сыну». Впрочемъ, принадлежность этихъ длухъ сочинсній Посошкову опровергнута Погодинымъ и Брикнеромъ.

Народность и жизненность сочиненій Посомисва. — Взгиндъ на состояніе русокаго сощества во времи реформы. Ворьба двукъ направленій: привизанность из старині и влеченіе из новизий. — Направленіе Посомисва.

Посошковъ происходилъ изъ среды народа и въ своихъ сочиненіяхъ является какъ полный его представитель. Счастливая въ этомъ отноменін судьба Посошкова доставила ему полную возножность гораздо боле другихъ всестороние познакомиться съ состояніемъ Россіи, ближе всиотраться въ современное положение даль. По своему происхождению, отчасти по образованию и вообще по своему положению, Посошковъ находился въ тесной и непосредственной связи съ низшими и средними слоями русскаго общества; съ другой стороны, его промышленныя предпрінтія, его знакомство съ высокопоставленными лицами, матеріальная обезпеченность, спеціальныя порученія оть правительства — давали ему возможность имъть сношенія съ органами управленія, съ высшими кругами общества. Будучи лишенъ всякаго правильнаго образованія и вращаясь преимущественно въ средъ своего брата - людей невнижныхъ. Посошковъ въ то же время имелъ сношенія съ современним представителями русской науки, каковы: Стефанъ Яворскій, Димитрій Ростовскій и др. Испытавшій даже на себ'в, какъ увидимъ посл'в, давленіе русскаго неподвижнаго старообрядства, онъ въ то же время близко знакомъ былъ и съ противоположнымъ направленіемъ проникавшаго на Русь лютеранскаго либерализма, имълъ связи съ проводниками вольнодумства на Руси и т. д. Словомъ, Посошковъ все видълъ, ему было все извъстно, все совершалось у него на глазахъ. Онъ могь, поэтому, всмотръться подробно въ разныя задачи и порядки администраціи, законодательства, во весь строй соціальной, религіозной, правственной и уиственной жизни современнаго общества. И все, что делалось въ различныхъ сферахъ русской жизни, что такъ или иначе затрогивало интересы народа, обсуживалъ онъ въ своихъ сочиненіяхъ. Онъ писалъ о томъ, что происходило предъ глазами всего народя, касалось непосредственно его, въ чемъ

живо быль заинтересовань каждый члень общества; онь старался установить взглядъ на тв предметы, которые волновали общество; изображаль тв злоупотребленія, которыя тяготили надъ русскимъ народомъ; выводиль наружу тв бъдствія, оть которыхъ стональ русскій народь, на которыя готовъ быль пожаловаться всякій русскій человінь. Посошковъ предлагаль ифры, проекты къ избъжанію зла и удовлетворенію народныхъ потребностей, указываль выходъ изъ тёхъ затрудненій, въ которыхъ очутились русскіе люди. Это опять-тажи не было плодомъ вавихъ лябо теоретическихъ уиствованій на почвів чужеземной науки, а было просто произведениемъ здраваго народнаго симсла, сивлыми соображеніями сметливаго престечення о томъ, какъ и что ему базалось лучше, вавъ и чему научилъ его жизненный опытъ. Посошковъ въ подробныхъ чертахъ нарисовалъ идеалъ человъка-христіанина, занимающаго то или другое положение въ обществъ, и идеалъ этотъ вышелъ всецъло жизненнымъ; онъ нарисованъ чисто народными врасками; въ немъ живо отразились идеальныя представленія здравомыслящихъ русскихъ людей, современныхъ Посошкову. Словомъ, Посошковъ писалъ изъ среды народа и вавъ бы отъ лица народа; сочиненія его вызваны были самою жизнію и являются порожденіемъ своего времени.

Являясь въ своихъ сочиненіяхъ представителемъ целой народности, сыномъ своего времени, Посопковъ обладалъ вполев и личными качествами, потребными для почетной роли народнаго представителя. Кром'в умственныхъ средствъ Посошвова, о чемъ мы уже говорили, стоитъ обратить вниманіе на его глубокій патріотизив, любовь къ отчизив, преданность своему государю, полнъйшее и безкорыстивишее желаніе имъ всякаго блага и доходящее до самоотверженія стремленіе принести имъ свою посильную помощь. Какія, въ самомъ дівлів, были побужденія въ его писательству? Если и теперь появление подобныхъ выходцевъ обличителей изъ среды простаго народа вещь вовсе не обыкновенная, темъ более это было необывновенно во время Посошкова, когда русское общество, въ лицъ даже высшихъ своихъ представителей, еще вовсе не навыкло и боялось всякой публицистики, когда всякій, особенно «мизерный» Посошковъ, могъ имъть справедливыя опасенія поплатиться за свое дерзновеніе. Только крайняя злоба дня съ одной стороны и искреннъйшій патріотизиъ Ивана Тихоновича съ другой — могли побудить его взяться за перо! «Страшенъ ми», признается онъ, «сей глаголъ, что дерзнулъ

о прираменти предрагания по презриная по порячесть понудила им на сіе дело: Богъ ин свидетель, что не ради какого поисканія, или прибытив желая себъ, но токмо самым ради любви, юже нивю къ Его Императорскаго Величества самодержавію. Ибо я оть юности своей быхъ таковъ, что лучше ин каковую либо накость понести, нежели видя что неполезно, умолчати» (І, 215). «Свидітель ми есть Богь, еже азъ не себя ради сіе писахъ, но токмо ревность моя понудила меня на сіе дело. И тако пламень любви къ Его Царскому Величеству воспалился во мив, еже никакая нужда пресвин не могла» (стр. 259). При такой преданности своему государю и неукротимомъ стремленіи содівйствовать ему. Посошковъ, естественно, не могъ равнодушно смотреть на самоотверженную двятельность Петра, при полномъ равнодущій, какимъ его дарило устрояемое имъ общество. «Видимъ мы вси, какъ Великій нашъ Монархъ трудить себя, да ничего не успъеть, потому что пособниковъ но его желанію не много: онъ на гору аще и самъ-десять тяпеть, а подъ гору милліоны тянуть; то како его діло споро будеть? И аще кого онъ и жестоко накажетъ, ажно на то мъсто сто готово». «Откуда. не посмотришь, нътъ у Великаго Государя прявыхъ радътелей, но всъ криво вдуть». «Вси бо люди и управители нарицаются Царскому Величеству радътели и слугами върными наричують себя, а если здравымъ окомъ посмотришь на нихъ, то все ихъ раденія вопреки явятся прямому радетельству» (І, 95, 92, 106). Между темъ Посошковъ сознаваль всю трудность царственнаго дела, видель необходимость для государя помощняковъ, совътниковъ изъ среды подданныхъ, которые бы по крайней мірів останавливали вниманіе его на томъ, что требовало исправленія: «аще бо Государь и великое прилежаніе о дівлахъ иміветь, обаче трудно въ тонкость все познать, понеже человъкъ есть; и сего ради потребно ему Государю помощь подавать, елико кто можеть, и всякіе приміры на разсудокъ предъ очи его предлагать и о всякомъ дълъ самую истину доносить, а безъ върныхъ помощниковъ трудно (ему) управить» (І, 282). Тімъ боліве, по мысли Посошкова, эта помощь и единодушное сочувствіе нужны были въ преобразованіяхъ, которыми дъятельно заявляль себя царь и которыя ему, оставленному безъ поддержки, «не изивня древнихъ порядковъ, колико не бившись, покинуть прійдется» (І, 95). И воть, Посошковь, побуждаемий такими соображеніями и сознавая въ то же время свою прямую обязанность по-

могать своему государю, ревностно берется за роль царскаго пособника. «Не ради своихъ какихъ прихотей, или поисканія какого, а отъ самыя ревности я подвигнулся. Мое нам'вреніе то, чтобы мив тунеядцу у Государя не быть и за то-бъ мив ответу Богу не дать» (стр. 283). Но въ то же время Песошковъ съ совершеннымъ смиреніемъ сознаетъ свою неподготовленность и недостоинство къ принятому имъ на себя дълу и нотому всю надежду свою возлагаеть на Бога: «не постави, Господи Боже мой, сего моего словесе въ осуждение, еже дерзнулъ... писати; самъ весь, ни предъ Богомъ, ни предъ царемъ, ни предъ простымъ народомъ чёмъ исправенъ; но токмо отъ мизнія моего припало желаніе, да негли изъ сего моего изъявленія Богь израстить ивкое исправленіе> (стр. 10). «Ей, Государь, пишеть онъ Стефану Яворскому, не взысканія какова желая подвизаюся, но да вины избъгну... > (Пр. о школахъ л. 1). «Прошу о прощеніи», пишеть онъ Головину, «въ монхъ преграшеніяхъ, яже отъ дерзновенія написахъ о дівлахъ вівдомыхъ и невівдомыхъ; едико ин Богь въ имель вложиль не восхотехъ уполчати. Писаніе возвещаеть, что Богъ изводить честное отъ недостойнаго. Сему примъняющеся, дерзнухъ и азъ нъчто изнести, понеже есть жажда Государю.... негли и чрезъ мое непристоинство и сухомысліе учивить (Богь) ему нічто полезное и прохладительное». «Того ради я тебъ Государю и докучаю, Го-, спода ради не возгнушайся моего неразумія и многословія, и разсмотри вся моя изреченія съ прилежаніемъ и кая дёла полезна узриши и Государю доложи» (т. І стр. 265 и 283).

Взявшись помогать Государю, Посошковъ следить за современною жизнію, за потребностями правительства, за всёмъ, «въ чемъ жажда есть великому Государю»; по частнымъ вопросамъ онъ предлагаетъ на обсужденіе государя свои взгляды и миёнія, пишеть особыя доношенія о животрепещущихъ вопросахъ, пишеть наконецъ цёлую книгу, полную проектовъ. О чемъ же онъ пишеть, во имя чего ратуеть, какая объединяющая идея всёхъ его миёній и проектовъ? — «Не хитрости ради, не киченія ради, или самохвальства начахъ строити и состроихъ (свои сочиненія), но отъ самыя любви побожныя потрудихся для общія пользи... Азъ бо, аще и грёшенъ есмь паче всёхъ человёкъ, обаче любитель есмь правды и видя правду отвержену, возжелахъ тую объявить, елико ми Богъ даровалъ» (т. ІІ стр. 271 и 216), — такъ отвёчаетъ на поставленные вопросы самъ Посошковъ. Итакъ, онъ преслёдуетъ об-

шую пользу всёхъ, онъ ратуеть за попираемую часто правду. Цёль его стремленій — «ради самыя правды такъ учинить, чтобы какъ богатынъ и сильнымъ, такъ и убогить и налоночнымъ безобидно было; чтобы истребити изъ народа неправду и неисправности, и насадить прямую правду, водрузить любовь и безпечное жите народное» (І. 99; ІІ. предисл. стр. XXIX). Съ этою-то цълію онъ и предложиль свои знаменитыя «девать главъ (Книга о скудости и богатствъ), а вся сія девятерица главъ состягаются въ насажденію правды, неправды же и всяваго воровства во истребленію; да негли — льстить себя Посошвовъ надеждою — изъ сего моего изъявленія Вогь израстить невое исправленіе (І, 8 и 10). Но Посошковъ сознаваль всю непосильность своего предпріятія: искорененія неправды во время ея полнаго господства, когда, по его словать, съ одной стороны «древностная неправда одолъвала всъ новыя статьи, колико ихъ не издано», а съ другой — саные «древніе уставы обветшали и отъ неправыхъ судей всв исвязились» (І, 96 и 87). Поэтому, всю надежду на успъхъ онъ поставляетъ въ прямую зависимость отъ воли Вожіей: только «аще Вогъ на ны призрить и помощь Свою ниспошлеть, мочно правосудію устронться у насъ въ Россіи. И Посошковъ молитъ, чтобы «Господь Богъ помощь Свою ниспослалъ, еже бы древнюю страсть неправды искоренити». Въ надеждъ только на Вожіе содъйствіе Посошковъ и излагаетъ свои мивнія: «елико ми Вогъ. помощи Своей ниспослаль, сія мивнія о истребленіи всякія великія и малыя неправды и насажденіи правды написахь» (І, 87, 95, 258 и др.).

Върный своей задачъ — дъйствовать во имя правды, въ интересахъ общественной пользы, въ помощь государю, Посошковъ прежде всего хочетъ обратить вниманіе Петра на тъ прямыя нарушенія справедливости, которыя выносиль русскій народъ безъ воли и свъдънія о томъ государя. «Едвали сіе право учинено», пишетъ напр. онъ, «еже солдату мундиръ дадуть, а послъди за тотъ мундиръ изъ жалованья вычтутъ... Мню я, что Его Императорскому Величеству сіе не весьма извъстно. Инымъ солдатамъ и по десяти алтынъ жалованья не приходить въ мъсяцъ, о таковой ихъ скудости, чаю, никто Государю не донесетъ, но доносятъ, будто всъ сыты и всъмъ довольны» (I, 5 и 32). Перечисляя различныя злоупотребленія въ военномъ въдомствъ, Посошковъ говоритъ: «мню, что Государю о семъ не весьма извъстно, но дълають все правители», которые «аще и съ докладу (царю) дълаютъ,

да докладывають не прямо, но только слово у Государя изъ усть вытянуть, да и двлають что хотять, и запишуть въ указв, яко бы по имянному Его Величества указу...» (I, 92). Выставляя на видъ крайнюю нужду русскаго народа въ такихъ насущныхъ потребностяхъ, какъ напр. соль, Посошковъ прибавляетъ: «крестьяне, кои маломочны, всв пропадаютъ и отъ безсолицы помираютъ, да никто о томъ Государю не доноситъ, а судьи, хотя и ввдаютъ, да о томъ они не пекутся, чтобъ люди всв цвлы и здоровы были» (I, 224). Говоря о злоупотребленіяхъ и страшномъ корыстолюбів высшихъ сословій, Посошковъ прямо приводитъ факты, въ которыхъ «дворяне Государя євоего оболгали» (I, 243) и пр. и пр.

Много усмотрълъ Посошковъ въ общественной жизни и такого, что дълалось иногда съ въдома государя и по требованію существующихъ правиль, но что уже устаръло, не мирилось съ современными потребностями, что было тяжело или неполезно для народа, чего не могъ признать Посошковъ здравниъ. Онъ счелъ своею обязанностію обратить внимание государя на эти порядки, обстоятельно объясняя ихъ неумъстность. «Мелочной сборъ по деньгъ на рубль моему мнънію противенъ, понеже... - следуеть подробное изложение доказательствъ. Вооружаясь противъ предпочтенія, обазываемаго иноземцамъ предъ Русскими, онъ говорить: «въ россійскихъ нашихъ правителяхъ есть разсужденіе на сіе дъло самое нездравое, ибо....>. «Дворяне земли раздъляютъ частей на десять и больше, такое обыкновеніе весьма нездраво....... «И сіе не только не пряво, но и весьма гнило, еже землямъ достовърнаго измъренія и межъ не сделяно... >. «Сей судъ, еже простолюдину обиды своей на солдата у солдата-жъ милости просить, мив минтся не весьма правъ. Доказывая неудобство некоторыхъ правиль Уложенія, способствовавшихъ волокитству въ судебныхъ дълахъ, заключаетъ: «мнъ ся мнитъ: тыи статьи стараго Уложенія надлежить оставить и сдёлать такъ..... «Въ старомъ Уложеніи напечатано, еже сажать за вину въ тюрьму года на четыре и больше, и та статья мий возминлась весьма непристойна...... «И нынъшній указъ о нищихъ учиненъ не весьма здраво...». «И сіе не право дъется: дозорщики описывають деревни, и въ глаза (ихъ) не видавъ... (І, 220, 145, 7, 43, 103, 110, 192) и пр.

Вичесто иногихъ порядковъ, отвергаемыхъ Посошковымъ, какъ нездравыхъ, отжившихъ свои дни, онъ, въ помощь законодателю и ради

блага народнаго, предлагаетъ свои мъры, новые норядки, болъе справедливые, по его мивню, и болъе цълесообразные въ жизни государственной.

Высказанныя сейчась общія соображенія о жизненности и значеніи сочиненій Посошкова ближе всего относятся къ политико-экономическому труду Посошкова, къ его Книгъ о скудости и богатствъ. Но то же должно сказать въ частности и о другихъ сочиненіяхъ его, болже спеціальныхъ по своему содержанію и не имфющихъ столь всесторонняго отношенія къ дъйствительной современной жизни. Зерцало очевидное представляеть собою исключительно богословское сочинение, въ которомъ, какъ и въ Доношении къ Стефану Яворскому, Посошковъ ратуетъ противъ страшнаго зла русской церковной жизни, чрезм'врно усилившагося при Петр'в, — противъ раскола и протестантскаго вліянія. Такимъ образомъ, кавъ видно уже изъглавнаго предмета, сочинение это было по меньшей мірть современно, служило отвътомъ на прямой вопросъ времени. Опытно дозналъ Посошвовъ всю опасность «антихристіанской прелести раскола». Это сознаніе еще болве усилилось въ немъ при видв засвидвтельствованнаго имъ полнаго безсилія и умственной скудости лиць, призванныхь, по своему положенію, хранить чистоту в'тры. И воть онь, не смотря на присущее ему сознание своего недостоинства, «яко неукъ есмь и неразумие мое явно есмь, яко простецъ есмь» и «по самому бытію моему не мое сіе дівло», но припоминая прошеніе Златоуста, сеже бы мы, и простолюдинове суще, тщаніе иміли неоскудное о наставленін заблудшихъ», різшается, «призвавъ Бога на помощь», подвигнуться «о нодъятіи и исправленіи погибающихъ членовъ, падшихъ въ расколъ» (Зерц. очев. ркп. л. 8). Плодомъ этой рышимости было Зерцало. Посошковымъ движетъ въ данномъ случав та же его искренняя приверженность къ своей отчизнъ, съ ея святою, чистою върою, неподдъльная любовь и сожальніе о своихъ братьяхъ, «отпадшихъ отъ матери своея Святыя Церкве и подпадшихъ царству діавола»; виъ движетъ, наконецъ, и тутъ та же высокая ревность и благородное возбужденіе: «токмо едина мя ревность на таковое великое дівло подвиже. Богъ меня на сіе дізло возбудиль, буди Его Божія воля. Единь бо есмь талантъ прія, потолику и трудихся» (л. 9). — Завъщаніе отеческое носить также характерь богословскій и относится къ назидательной литературъ. Не говоря уже о томъ, что въ этомъ сочинении встръчается подробное раскрытіе мыслей Посошкова объ администраціи, судопроизводствъ, о солдатахъ, крестьянахъ и пр., какъ и въ Книгъ о

скудости и богатствъ, оно имъсть едва ли не болъе всъхъ громадное историческое значеніе, потому что въ немъ им находимъ полный катихизись, подробную догиатику и исику набожнаго русскаго человъка ко времени Петра Великаго; здъсь находимъ изображеніе идеалевъ этого человъка, въ высшей степени предусмотрительную программу жизнедъятельности, составленную религіознымъ древне-русскимъ человъкомъ, подъ вліяніемъ уже и новаго порядка вещей.

Историческое значеніе литературныхъ произведеній точніве и ближе опреділяется обывновенно боліве или меніве неносредственнымъ отношеніемъ ихъ къ современной исторіи. Чімъ боліве публицисть въ своихъ сочиненіяхъ обращаетъ вниманія на жизненные запросы своего времени, чімъ боліве онъ касается общаго теченія современной исторіи; тімъ боліве историческаго смысла и цімы получають его произведенія. Всіз извівствыя намъ сочиненія Посошкова, при всей разнохарактерности ихъ содержанія, иміноть важное историческое значеніе, потому что, какъ мы сказали, они были вызваны самою жизнію, изъ нея брали свое содержаніе и цілію своею иміни удовлетвореніе насущныхъ, жизненныхъ потребностей. Но чтобы ближе видіть отношеніе сочиненій Посошкова къ современной жизни и такимъ образомъ уяснить историческое ихъ значеніе, мы неизбіжно должны разсматривать ихъ въ связи съ состояніемъ тогдашняго русскаго общества и опредізлить напередъ точку зрівнія Посошкова, принятое имъ общее направленіе.

Посошвовъ жилъ и писалъ въ замъчательнъйшую эпоху русской исторіи: на его глазахъ совершалось великое дѣло всесторонняго преобразованія Россіи; онъ, слѣдовательно, непосредственно испытывалъ, вмѣстѣ съ свонии современниками, всю тажесть и силу историческаго переворота; въ его сочиненіяхъ нужно искать отображеніе первоначальныхъ внечатлѣній здравомыслящаго русскаго человѣка въ виду многочисленныхъ новинокъ.

XVIII-й въвъ открывается на Руси всеобъемлющею реформой государственнаго устройства. Начало его, названное эпохою преобразованій, ниветъ симслъ если не всецвлаго, кореннаго разрыва между старымъ и новымъ, то усвореннаго перехода Россіи отъ ея обособленнаго существованія въ непосредственному общенію съ Европой. Ко времени Петра Великаго по разнымъ отраслямъ государственнаго устройства стало уже обнаруживаться

недовольство настоящимъ и стремление къ невовведениямъ. Лучние русские лиди путомъ въковаго опита дошли до убъждени, что для лучшаго благоустройства и процебтавія Россін въ средів другихъ европейскихъ государствъ необходино ближайшее знавоиство съ ними, необходимо заимствованіе плодовъ западной цивилизаціи. Какъ ни преданъ быль Алексій -Михайловичь праотеческимь обычаниь, всетаки уже и онь допустиль въ своемъ дворъ нъсколько новыхъ западныхъ обычаевъ, каковы: новыя увеселенія, переводъ иностранныхъ журналовъ и т. п. Петръ Великій, посланный провидениемъ довершить необходимое для блага России ея всецълое преобразованіе, дать народу русскому болье живое и общирное образование уиственное и общественное, началъ решительно и радикально устроять Россію по образцамъ и началамъ западно-европейской гражданственности. Но не могъ, разумъется, этотъ переходъ Россіи отъ ея древней исторін къ новой совершиться безъ болізненных явленій, безъ сопротивленія, безъ борьбы. Уже съ начала обнаруженія первыхъ реформаторскихъ попытокъ въ эпоху, предшествовавшую еще Петру, явился громадный процентъ людей, для которыхъ старее было идеаломъ и совершеннаго, и превраснаго; съ самаго начала въ обществъ обнаружилось уже раздвоеніе новыхъ стромленій съ старыми убъжденіями, раздвоеніе, какъ признавъ и задатокъ разыгравшеся потомъ въ громадныхъ размърахъ борьбы между старымъ и новымъ началами. Само правительство, только при Петръ впервые сознательно вступившее на путь реформы, досель дъйствовало въ этомъ отношении безотчетно и во всякомъ случав высвазывалось въ пользу народняго большинства; оно даже поддерживало поборниковъ старины, побуждаемое къ тому если не слепою приверженностію къ старинъ, то опасеніемъ, чтобы съ латинскаго запада не пришло къ намъ чего нибудь вреднаго, противнаго пользамъ государственнымъ, опаснаго для чистоты древне-русскаго православія. Такъ уже во 2-й половинъ XVII въка отчуждение России отъ Европы старательно охранялось государственными мізрами: въ 1675 году вышель указъ, запрещавшій, подъ опасеніемъ опалы, «перенимать иноземскихъ, нвиецкихъ и иныхъ извычаевъ» (Пол. соб. зак. т. I № 607). Діаметрально измънилась политика русскаго правительства при Петръ. Смъло, часто путемъ принужденія, шло оно отъ преобразованія къ преобразованію; но за то съ точностію опредълилось и во всей силь обнаружилось теперь противоположное направление приверженцевъ старины: борьба стараго

Digitized by Google

порядка съ новымъ достигла высшей степени напряженія. Русское общество різко разділилесь на два враждебныхъ между собою лагеря. Масса простаго нареда стала въ опнезицію всякить новевведеніямъ и составила собою нартію защитниковъ стараго порядка. Другую претивополежность составили люди, сечувствувиніе новому строю жизни, приверженцы нововведеній, принятыхъ со стороны, замиствованныхъ отъ иноземцевъ.

Въ этотъ-то рашительный моменть общественняго разъединенія и борьбы стараго направленія съ новыми стремленіями жиль Посонковъ. Нівть сомнънія, что его болье чъмъ всяваго другаго интересоваль вруговороть современной жизни, разрозненность народных стремденій, доходящая до партіозной борьбы. Но напрасно бы ин стали искать въ его сочиненіяхъ духа этой партіозности. Посошвовъ сохраниль, насколько это было вознешно, безпристрастіе среди общаго возбужденія и увлеченія; світлимъ, непредубъжденнымъ взоромъ смотрълъ онъ на новыя перемъны и потому остался свободень отъ увлеченія крайностями. Его не увлекало безотчетно ни усилившееся стремленіе къ новизнів, ни усиливающанся въ своей закоренълости привязанность къ старинъ. Онъ сознавалъ хо-" рошее того и другаго направленія, но въ то же время видёль и худня ихъ стороны. Поэтому Посонковъ и въ сочиненияхъ своихъ не высказался решительно въ пользу того или другаго направленія, какъ, съ другой стороны, воздержался и отъ огульнаго осужденія какого либо изъ нихъ. Симпатін Посощкова высказываются только усвоеніемъ хорошаго въ томъ и другомъ направленіи. Въ большинстві случаевъ являясь представителемъ набожнаго старо-русскаго человъва, Посошковъ въ то же время является челов'явомъ новаго времени, сотрудникомъ великаго реформатора. Разсматриваемый съ точки зрвнія стараго времени, Посошвовъ является выходцемъ, членомъ новаго общества, но въ рядахъ этого последняго Посошковъ далеко не разделяеть крайняго увлеченія рьяных западниковъ и остается человекомъ отсталымъ, старымъ ригористомъ. Съ одной стороны, онъ желаеть усвоить все хорошее изъ указаннаго Петромъ, напр. научное образованіе, новый строй государственной жизни и пр.; съ другой — стремится сохранить и все доброе, выработанное многовъковою жизнію русскаго народа, какъ напр. его благочестіе, религіозность, уваженіе къ духовенству и пр. Въ политическихъ, гражданскихъ убъжденіяхъ Посощковъ является всецьло новаторомъ; въ убъжденіяхъ же религіозно-нравственныхъ, оказавшихъ въ большинствъ

русских людей удивительную силу, неподвижную стойкость, живучесть, и Посонковъ остается темъ же древно-русскимъ раскольникомъ, только бевъ крайностей и заблужденій послідняго, остается проповідниковъ той же обряднести, тего же строгаго православія, старой візры. Сано собою разунвется, эти, въ своемъ родв, тоже врайности въ направленін Посошкова — тяготівніе въ новымъ условіямъ жезин и привязанность въ старинъ — у него взанино примирялись и унврадись. Кавъ синъ старой Россіи, онъ напр. упорно отстапваеть всв и нелочи старей обрядности; а какъ человъкъ новаго склада, какъ новаторъ, опъ старается сгладить традиціонныя воззрёнія напр. на науку, на иностравцевъ и т. п.; сообщаеть и стариих русским возарвніямь совершенно новий духъ, новий характеръ, старается придать всему вившнему, обрядовому новый для русских людей, дотолю несознаваемый и смутно представляемый смыслъ, высшее духовное значеніе. Такинъ образонъ, Посешковъ является приимрающимъ два врайнія направленія, авляется продставителомъ того быть можеть неиногочисленнаго разряда здравоимслящих русских людей начала XVIII въка, которые служили посредниками и сесдиняли собою увлекшихся въ врайностяхъ соотечественниковъ въ одну народность. Здёсь припоминаются слова Посонкова, обращенныя къ сыну: «не склоняйся ни на шуе, ниже на мнимое десно»; нельзя не узнать здёсь въ выешей степеви удачной характеристиви направленія самого Посошкова!

Во всякомъ случав, это среднее между крайними направленіе Посошкова является громаднымъ достоинствомъ, благодаря которому въ его сочиненіяхъ мы имвемъ правдивые историческіе мемуары внутренняго состоянія Россіи, начертанные безпристрастнымъ современникомъ. Это не партизанъ, смотрящій на современность изъ подъ извёстнаго угла, а честный, правдивый историкъ, который рисуетъ предъ нами общественную жизнь въ ея главнейшихъ проявленіяхъ, со всёми язвами, застарівшими уже при прежнихъ порядкахъ дёлъ и вновь открывавшимися подъ вліяніемъ новыхъ более или мене неудачныхъ попытокъ изміненія. «Въ россійскомъ народі», пишетъ Посошковъ въ просьбі, приложенной къ Книгі о скудости и богатстві, «присмотріхъ, яко многое множество содівается неправды и всякихъ неисправностей. Того ради возжелахъ о достовірныхъ и слышанныхъ и мнимыхъ ділахъ предложити изъявленіе» (т. ІІ стр. ХХVІІІ). Такимъ образомъ, сочиненія Посошкова есть живая картина Россіи при Петріз Великомъ, съ ея нуж-

дами и запросами. Въ этомъ отношенія особеннаго вниманія заслуживають выразивніеся въ сочиненіяхъ Посошкова отношеніе Русскихъ къ иностранцамъ и здравый взглядъ Посошкова на сущность раскола. Иностранцы и расколь — эти два пункта съ особенною рельефностію выстунають въ сочиненіяхъ Посошкова. И въ этомъ нельзя не видѣть главнъйшее доказательство современности и жизненности сочиненій Посошкова, такъ какъ эти два пункта служили въ то время противоположными полюсами, между которыми колебалось русское общество, то совершенно отдаваясь подъ опеку иностранцевъ, то раскольнически закупориваясь въ своей національности. Сохраняя себя свободнымъ отъ безотчетнаго пристрастія къ тому или къ другому направденію, Посошковъ наполиклъ свои сочиненія дѣльными и рѣзкими укоризнами и обличеніями какъ иностранцевъ съ ихъ русскими подражателями, такъ и переступившихъ границы отчужденія отъ всего новаго своихъ соотечественниковъ современниковъ.

Итакъ, вопросъ объ общемъ направления Посошкова и объ отношения его къ двумъ крайнимъ партіямъ того времени можно рѣшить, на основания его сочиненій, съ достаточною опредѣленностію. Несомивнно, Посошковъ остался свободенъ отъ полнаго слѣдованія какому либо изъ двухъ крайнихъ направленій того времени, онъ не принадлежить всецѣло ни къ старовѣрамъ, ни къ безусловнымъ новаторамъ, онъ держить середину между тѣми и другими, идетъ своею дорогою. — Какъ же Посошковымъ пройденъ этотъ путь, насколько удовлетворительно выдержано имъ избранное направленіе?

Нельзя сказать, чтобы среднее направленіе между стариною и новизною проведено было Посошковымъ безукоризненно, безъ всякихъ неровностей, что всегда и вездѣ одинаково успѣшно ему удавалось избѣгать недостатковъ завѣдомо шуей стороны и миимой правоты пути деснаго. Въ частностяхъ и отдѣльныхъ случаяхъ мы находимъ у Посошкова очень много невыдержаннаго, непослѣдовательнаго, слишкомъ замѣтную смѣсь въ понятіяхъ и взглядахъ. Часто Посошковъ удивляетъ высокими и слишкомъ смѣлыми въ его положеніи мыслями, новыми идеями; за то еще чаще встрѣчаются у него и такія старинныя требованія и рутинныя воззрѣнія, которыя являются какъ будто даже недостойными Посошкова, непріятно поражають въ его сочиненіяхъ. Съ одной стороны, взгляды, изобличающіе въ Посошковѣ человѣка въ высшей степени здравомыслящаго, новаго: съ другой — взгляды, выдающіе въ Посошковѣ

древняго простеца и старовера. Многія частныя стороны религіозныхъ возаржий Посощеова и его соціальных висаловь показивають, какъ ин нослъ увидимъ, что Посошковъ далеко не всегда умъло и равномърно сочеталь новыя понятія съ старыми требованіями, новое содержаніе съ древнею формою, что онъ часто смёмневаль велевое съ нечтожнымъ, серьезное съ сивненить, существенно важное съ безразличныть, что онъ съ неменьшемъ унорствомъ гонялся за обрядомъ, какъ и за одушевляющимъ его симсломъ, въ регламентаціи выраженій вижинаго богопочтенія и нравственныхъ поступновъ постоянно переходиль въ древне-русскую крайность точеващихъ и подробеванихъ предписаній. Нельзя конечно ставить Посонкову въ упревъ его обрядоваго направленія настолько, насколько обрядъ необходинъ для выраженія извістной идеи, того или другаго духовнаго настроенія, насволько форма неизбіжна, какъ оболочка даннаго содержанія; но дівло въ томъ, что Посошковъ часто переходить законную, разумную міру формализма, — вось, такъ сказать, уходить въ обрядность и, съ често стариннымъ русскимъ навыкомъ и съ видимою охотою, распоражается въ этой области, какъ въ ченъ-то саностоятельномъ; онъ выставляетъ мелочныя требованія древне-русской обрядности, какъ нъчто само по себъ существенное. безусловно обязательное; онъ часто не обрядъ подставляеть къ выраженію извістной иден, а наобороть въ готовому уже обряду силится привязать извъстное движеніе души, не форму полагаетъ необходимою для содержанія, а скорве существование уже готовой, неизменной формы, какова бы она ни была, обусловливаеть для него необходимость подыскать къ ней какое нибудь содержаніе. Все это служить знакомь того, что Посошковь всетаки не избъжаль безусловно твхъ крайностей, которыхъ въ принципъ онъ видимо берегся, что онъ всетаки далеко заходиль въ область старовърческаго направленія, подчась повторяя излишнія требованія последняго и уже болъе или менъе насильственно связывая ихъ съ новыми идеями, внушенными вліяніемъ другаго направленія, усвоенными изъ новыхъ началъ.

Причину такой невыдержанности взгляда и смёшенія понятій въ сочиненіяхъ Посошкова нужно искать не столько въ личности самого Посошкова, сколько съ одной стороны въ характерё вообще того неустойчиваго, переходнаго времени, а съ другой — въ личныхъ обстоятельствахъжизни Посошкова и условіяхъ его писательства. Прежде всего, Посош-

вовъ представляеть собою въ этемъ случив интереснайшій типъ совреновинка воликой реформы русскаго царства, на которомъ ны наглядно ножень наблюдать столкновеніе двунь направленій, порожденныхь ре-COMON. ROTAR HOBBIS. DDEREBREMIS REVER ABETOSAHO BRODERMICA BY MESH на сибну тоже еще слишкомъ живучихъ началъ старыхъ; когда уиствекный и иравственный кругозоръ русскаго челевыка представляль собою хаось часто противоръчивых взелядовь и убъжденій; корда болье или менъе случанно сохраневное изъ стараго и схваченное изъ неваго. Иногла при всей своей н**есовив**стимости, могло мирно уживалься въ одпой и той же голові. Словоні, Посоннові представляєть собою любопитивійшій эквемпляръ тахъ русскихъ людей, которие, будучи тронути реформою, еме не свижинсь съ новымъ положениемъ, не успъли спонейно осмотраться. во все вдуматься, дать отчеть въ своихъ воззраніяхъ и идеялахъ, подвергнуть критикъ разсудка и упорядочить свое новопріобрътенное умственное и нравственное богатство. — Съ другой стороны, причину сбивчивости и неравновъсія въ понятіяхъ Посошкова нужно видъть въ обстановки и обстоятельствахи его жизни, ви крестьянстви, лишившеми Посошкова правильной школьной подготовки, научнаго теоретическаго образованія, которое единственно и могло сообщить полную отчетливость его понятіямъ, дало бы возможность ему оріентироваться въ массв противорвчій и крайностей своего бурнаго времени. Но за то тамъ же, въ той же обстановив и житейскихъ условіяхъ можно отчасти усматривать ту, хотя и отрицательную, силу, которая воздержала Посошкова отъ всецълаго увлеченія крайностями и упрочила за Посошковымъ именно безопасный путь середины. Посошковъ не видаль школы, не имълъ возможности ближе ознакомиться съ европейскою цивилизацією, а потому и не могь усвоить какъ того поверхностнаго образованія, которое кружило головы русскимъ новичкамъ, приготовляя изъ нихъ большой процентъ модныхъ западниковъ, такъ и научныхъ подробностей солиднаго образованія, борьбы богословскихъ направленій, въ расходящіяся разности которыхъ почти невольно уклонялась мысль напр. такихъ великихъ ученыхъ людей времени, каковы Стефанъ Яворскій, Ософанъ Прокоповичъ, Татищевъ и др. Правда, всявія крайности, гдів бы и въ чемъ бы онів ни проявлялись, для неученыхъ, темныхъ людей бываютъ въ жизни, на практикъ, наиболее опасными и заразительными. Но въ этой-то именю области, т. е. на почвъ практической жизни, и быль непоколебимо силень Посошковъ.

И между тыть какъ его сильный и эпергичный умъ во всеоружів науки и образованія, очень можеть быть, склонился бы къ отважной, сийлой работь и, ножалуй, легко бы педдался крайнить увлеченіямь; его только практическая, кранкая русская сийлавость, его только правродный мощный симсль, сдерживаемый неотступнымъ сознаніемъ своей темноты, некнижности, сиасли Посонкова отъ крайностей, обусловили для него срединный путь и только болже и болже закаляли въ немъ стояніе «яко на камий» въ темъ, что лучшаго дается другими, что предлагается «богопросв'ященными и разум'ятельными мужами».

Волье близкое знакоиство съ сочинениями Посошкова наглядные выяснить намъ направление Посошкова, золотую середину, избранную имъ, а вмысты съ тымъ и ту встрычающуюся симсь меустановившихся взглядовъ и понятий, которая унаслыдована была Посошковымъ отъ своего времени и обличаетъ въ немъ человыка переходной эпохи. Жарактерз сочиненій Посошкова. — Редитісяний здементь вз сочиненіямь Посошкова, какта существенный пункта, свизующій наза сіз дрезника періодома русокой жизна и писаменности. — Черты редитісенности вз сочиненіяма Посошкова. — Жарактера богословожная уб'яжденій Посошкова. — Прантичность, какта другая веепроникающая черта вз карактера сочиненій Посошкова.

Сочинения Посошкова, какъ и вообще вся литература времени Петра Великаго, представляютъ собою переходную эпоху древне-русской письменности къ новой литературъ, подготовительныя работы къ последней, начавшейся съ Ломоносова. Съ одной стороны, сочинения Посошкова, представляють собою последнюю стадію въ развитіи древне-русской письменности, завершеніе древней литературы; съ другой сторовы, на нихъ лежитъ печать уже новаго времени, въ нихъ проводятся взгляды, которыхъ Посошковъ не могъ унасавдовать отъ своихъ отцовъ и предшественниковъ. Особенный интересъ представляеть это смешение двухъ элементовъ въ сочиненіяхъ Посошкова, благодаря чему они являются живымъ памятникомъ той исторической эпохи, когда къ старымъ понятіямъ стали прививаться новыя, когда традиціонныя возэрвнія и убъжденія начали колебаться подъ вліявіемь новыхъ условій жизни и переработываться подъ вліяність вновь усвоясныхъ взглядовъ. Это сочетаніе стараго съ новымъ проходитъ чрезъ всв сочиненія Посошкова, проникаетъ всв воззрвнія и идеалы его, и служить источникомъ какъ всехъ достоинствъ, возвышающихъ Посошкова, такъ и всъхъ несовершенствъ, болъе или ненъе его унижающихъ. Но прежде всего сочиненія Посошкова, независимо отъ ихъ содержанія, драгоцінны въ литературномъ отношенін по нхъ общему направлению и характеру. Разспатриваемыя съ этой стороны, они представляють собою последній намятникь нашей древне-отечественной письменности; въ нихъ со всею строгостію выдержаны религіозное направленіе и церковный тонъ, выработанные историческою жизнію русскаго народа и характеризующе всю нашу до-петровскую литературу.

Отсюда, общій характеръ сочиненій Посошкова, составляя самое крупное и зам'ятное зам'яствованіе, сд'яданное Посошковымъ отъ стараго періода русской жизни и литературы, служить однимъ изъ интересн'ящихъ пунктовъ изученія въ нихъ.

Строго-религіозное направленіе Посошкова, набожный взглядъ его на все, глубокое уваженіе къ духовенству, отвращеніе къ иновърцамъ, стремленіе къ просвъщенію народа подъ опекою православія и т. д. — вотъ существенныя характерныя черты въ сочиненіяхъ Посошкова. Все это было также послъднимъ словомъ до-петревскей Руси и въ ней находитъ себъ полное объясненіе.

По историческимъ обстоятельствамъ, опредвливнимъ бытъ Россіи, религіозная стихія преобладала въ жизни русскаго народа; религія была главнымъ двигателемъ, одушевлявшимъ всв отрасли жизни; религозные нитересы брали верхъ надъ другими, руковедили обществовъ. Отсюда, частиве, и все образование до-петровское, вся древняя письменность были если не исключительно религіозными, то во всякомъ случав съ преобладающимъ религіознымъ элементомъ. Не говоря о сочиненіяхъ религіозныхъ по самому содержанію, вавовы: поученія, пастырскія посланія, полемическія сочиненія и т. п., даже и світскія произведенія древней Руси всецило пронивнуты были твиъ же религіознымъ началомъ. Литописецъ ли записывалъ прошедшій факть, извістный ли сказатель выступалъ съ нравственною повъстью, — тотъ и другой инвли одну общую религіозно-правственную цёль, производенія того и другаго получали неизгладимую печать религіозпости. При этомъ припоминается бізглое, но въ высшей степени характеристичное, заивчание Посошкова, что у русскихъ людей даже «егда перо и чернила отвъдывали», невольно подвертывались набожныя выраженія и они писали «по древнему обыкновенію: помилуй мя Боже, или — за молитвъ Святыхъ отецъ нашихъ...> и пр. (Зав. от. 214 с.).

Религіозный характеръ, выработанный, такимъ образомъ, всею исторією русскаго народа, запечатлѣвшій собою весь умственный строй древне-русскаго человѣка и всю его жизнь, усвоенный всею древне-русскою литературою, съ особенною рельефностію отразился въ заключительныхъ произведеніяхъ древняго періода — въ сочиненіяхъ Посошкова. Религіозный характеръ его сочиненій выразился въ набожности самого Посошкова, насколько она обнаружилась въ сочиненіяхъ, въ нарисованныхъ

миъ жизновныхъ идеалахъ, въ его взглядъ на иновърцевъ, наконецъ, — даже въ тонъ сочиненій и вившией формъ выраженія.

Выле бы повтореніемъ дачно извістныхъ истинъ пускаться въ подребное изображение общаго склада до-петревской жизни, которая породила Посошкова, и той среды, въ которой онъ воспитался, жилъ и действовалъ. Если крестъянское сословіе, къ которому принадлежаль по своему происхождению Посопиковъ, и досель отличается особенною силою въры и преданностію церкви; то твиъ болве это должно сказать о крестьянахъ времени Петра Великаго, — времени сильнъйшаго религюзнаго возбужденія, подъ вліяніемъ раскола и иновітруєскихъ вліяній. Посопіковъ сохраниль намъ свидътельство (съ которымъ ниже познакомимся). что въ его родовой семь в крайняя привазанность къ истичной въръ даже переходила границы, благоразумія и являлась суеверною, слепою привязанностію къ обрядамъ нерковнимъ. Какъ бы то ни было, Иванъ Тихоновичъ воспиталь въ себв простосердечную силу вври, истинно-сыновнюю привяванность въ православной церкви, ревностнаго борца за ея славу и чистоту, строжайнаго, неуклоннаго исполнителя си предписаній и обрядовъ. Такое именно настроение Посощкова, бывшее причиною явления и вкоторыхъ его сочиненій, ваковы: Зерцало очевидное, Доношеніе Стефану Яворскому и даже Завъщание отеческое, всъпъ вообще его сочинениямъ сообщило извъстное направленіе, опредълняе ихъ строго-религіозный характеръ. Общирное знаніе Священнаго Писанія, обильное и совершенно свободное пользованіе его текстами, самый тонъ — полуцерковный, переполненный словами и оборотами изъ кингъ свищенныхъ, отеческихъ, богослужебныхъ, уже ставатъ автора этихъ сочиненій на ряду съ представителями нашей отечественной церкви. Религіозныя колебанія, которыя переиспыталь Посошковъ въ своей молодости подъ вліяніемъ раскола, им'яли для него, безъ сомивнія, то важное значеніе, что, такъ сказать, закалили его въ твердомъ, непоколобимомъ стоянін на почвъ православнаго ученія. По его собственному признанію, онъ остажся «твердъ въ истинъ, твердъ въ въръ» (Зерцало л. 20 об. и 201), и свою непреклонность «на шуе, ниже на миниое десно» довазаль энергическими, ръзвими обличениями заблужденій раскола и иновітрія. Искренность же религіозных убіжденій самого Посошкова, сила его личной въры являются въ сочиненияхъ до осязательности очевидными и несомивиными. Поэтому-то чтеніе Посошкова возбуждаетъ невольно самое отрадное, согревающее впечатленіе, какое, обывновенно, получается отъ знакомства съ человъкомъ, для вотораго чужды сомнънія, который въруетъ всею силою своего неиспорченнаго сердца, сила убъжденій котораго неотразнию дъйствуетъ на слушателя. Завъщанія Посошкова, своею искренностію, неподдъльностію чувства, теплотою и силою дъйствія, становятся въ уровень съ пастырскими носланіями и увъщаніями древне-русскихъ святителей. Однимъ словомъ, самъ Посошковъ является предъ нами типомъ, пріобрътшаго всемірную извъстность своею религіозностію и благочестіємъ, русскаго человъка; его сочиненія являются типическими для всей древне-русской, почти исключительно религіозной, письменности.

Религіозною настроенностію лично самого Посомкова объясняются и пріемы его наставленій, сов'ятовъ. Всів его сочиненія, какъ мы сказали, испещрены иножествомъ текстовъ Священнаго Писанія, и стоить обратить внимание на то значение, которое имъють эти божественныя свидътельства въ глазахъ Посонкова. Поразительною представляется эта патріархальная, благоговъйная преданность его слову Божію, несомнънная увъренность въ божественности, истинности его словъ, готовность исполнять его преденсанія, какъ очевидния вельнія Самого Бога. Тексти, приводиние Посописовнить, получають въ его сочиненияхъ именно силу божественныхъ свидътельствъ, являются непреложными истинами, аксіонами, не требующими и превышающими всякія усняія челов'яческих доказательствъ, являются обывновенно вънцомъ аргументація Посомкова. Исключенія могутъ составить только ноломическія сочиненія Посошкова, гдв по необходимости приходилось, сверхъ доказательствъ отъ Писанія, предлагать и свои «разглаголанные нъкін доводы». Посомковъ самъ раскрываетъ значение приводимыхъ имъ словъ Писания и свою безусловную въру въ ихъ непреложность. «Вожій гляголь никогда изивнень не бываеть и уналенія ність ону». «Не изненожеть глаголь ангеловь», говорить напринфръ Посопковъ, приводя слова ангела Товін: «како-бо онъ изрекъ, тако то и будеть, понеже онь оть Самого Бога послань.... Ангели бо Господии никогда не лгуть; ангелово слово — слово Божіе есть, върно оно есть» (Зерц. л. 12; Завъщ. 27 и 28 с.). Этому глубоко върующему человъку представлялось даже невезножнымъ какое либо перетолкованіе записаннаго въ Евангелін; оъ своей строго религіозной точки зрвнія, онь даже склонень быль въ принципв отвергать всякое самостоятельное отношение въ христинскому учению и свободное поведение

въ дълъ върм. Учение христіанское, наложенное въ Евангеліяхъ, какъ слово Самого Вога, не должно допускать всякой возможности сомнини и даже только обсужденій: «егда Санъ Богь сназаль, то нечего больше того унинчать...; всякое бо людское самоуиственное мудрование безуиство есть предъ Вогонъ (Зерц. л. 202 и 210). Почти такую же безусловную и обязательную силу для Посошкова инфеть и учение Отцевъ Церкви. свидътельства которыхъ приводятся обыкновение Посописовынъ на ряду съ словами Писанія и непосредственно за последними. Уваженіе его въ Отцамъ Церкви простирается до того, что Посошвовъ, повидиному, расноложенъ къ точному и буквальному винелнению ихъ нередко строгоподвижническихъ правилъ, уже ослаблениихъ церковною практикою. Такъ напр., правила оточескія объ эпитиніяхъ принимаются Посонковымъ за обязательныя (Завіні. 39 с.). Не останавливалсь на цервовнихъ правилахъ о постахъ, Посошковъ, на основаніи примъра І. Христа, который чиса и млека не влъ, но токмо рыбу», рекомендуетъ вовсе не всть мяса и резко обличаеть техъ, которие «по вся деи, яко свины, ничего не разсумдая, нясо жруть». Такого же точнаго выполненія требуеть Посонковъ и относительно преднисаній церковно-богослужебнихъ книгъ, опредъляющихъ жизнь върующихъ. По этому поводу Посошковъ даже упрекаеть пресвитеровь въ незнанін требованій цервовныхь и обнаруживаеть свею общирную начитанность и въ этой области. Тавъ, напр., говоря о нареченіи имени новорожденному, Посомковъ сов'ятуетъ сыну: «потщися нарещи имя того святаго, въ онь же день родится младенецъ: то бо пресвитери отъ недовианія своего тако творять, еще тщатся нарещи имя того святаго, воего случится по рождени въ осний день, а въ требинкахъ того не положено» (Завъщ. 50 с.). Не ограничивалсь буквальнымъ и неуклонимиъ выполнениемъ всёхъ правилъ и предписаний церковныхъ, Посошковъ желалъ построить жизнь на самыхъ возвышенныхъ, идеальныхъ основахъ; въ ряду его правиль им находимъ повторенія евангельскихъ требованій идеальнаго христіанства, евангельскихъ совътовъ. Такъ напр., виъстъ съ правилами о соблюдение постовъ, предостороженіями отъ воровства и т. п., стоять: «а кто твое похитить, не возвращай; кто та ударить по ланить, обрати ену и другую и пр. Въ подтверждение своихъ имслей, Посощковъ часто въ сочиненияхъ приводить разсказы изъ прологовъ, сказанія о чудесахъ и пр., обнаруживая при этомъ безусловную свою въру, не допуская и тени сомнения

относительно подлечности разсказиваемаго. — Посоплювь является строжайшинь чтителень всего такь или некче касающагося выры и церкви. Онь обнаруживаеть глубокое благоговъніе къ перковному богослуженію, есобенно въ литургін, «повеже литургія есть діло великее»; съ уваженіемъ относится въ священнымъ предметамъ, составляющимъ принадлежность христіанскаго богослуженія, и на этомъ прениущественно осневанін онъ вооружается противь лютерань, которые «въ плотекой нечистотв, яко бевсловесный скоть, въ церковь идуть и спятыни касаются > (Завъщ. 47 с.). Благоговъйное почитаніе святыхъ угодинковъ Божінхъ, составляющее одно изъ національныхъ прекрасныхъ качествъ русскаго народа, встретило себе нолное сочувствие и выражение въ Посощиеве. Онъ старается даже восполнить пробълы, усмотрънные имъ въ чествовании этикъ «во плети херувиновъ», какъ называеть онъ святыхъ. Такъ, онъ указываеть на несправедливость вірующихь въ отношенія въ тімь святниь, которые «за тяжелость имень въ презрвніи бывають: сей бо обычай въ народъ весьма не правъ, еже нияна давати младенцамъ знакомия, а динихъ именъ объгають и тынкъ святыкъ презръніе чинять напрасне, и не безъ обиды сіе ниъ, понеже они такіе же угодняци Божів». Поэтому Посошковъ совътуеть в выражаеть желаніе, чтобы «нивакого нияне не обходели, но и тін бъ (т. е. съ дивнии имяны) святін славились: овъ бы тезоимененка своего образъ написалъ, инъ бы и церковь во имя тезониеннаго патрона воздвигъ (Зав. 49 с.).

Какъ человъкъ глубоко върующій, Посошковъ, при всемъ сознаніи своей гръховности «наче всъхъ человъкъ», видимо одущевленъ тою свътлою, обедряющею надеждою, которая составляеть удълъ истинно-върующихъ, надеждою «въчныхъ благъ, идъ же православно живнім христіане пребывати инутъ» (Зав. 2 с.). Эта христіанская нѣль жизни руководитъ всъми дъйствіями и убъжденіями Посопкова. «Намъ надлежитъ украшать себя добрынъ иравонъ, икольнымъ ученіемъ и христіанскою правдою, между себя любовію и непоколебимить ностоянствомъ въ благочестивой христіанской въръ», чтобы быть «не токме на земли, но и на небъ славными» (Соч. Пос. т. I с. 127). Завътнымъ желаніемъ его настоящей жизни было «животь въчный наслъдити», чтобы нослъ христіанской жизни и «христіанскія кончины не лишитися: намъ. въ міръ живущимъ, то и надежда наша, еже бы при кончинъ сподобилъ Богь чисто покаятися и достойнъ Пресвитаго Тъла Христова причаститися».

«Что бо человъку больши сего надлежить обръсти, токио еже бы въчнаго мученія убъжати и царствія небеснаго наслъдниковъ быти, а Богъ уже въдаеть, чъвъ кого надълити и вакъ кого учоковти (Зав. 149 и 203 с.).

При своей религозности и общирной начитанности, Посощковъ является человекомъ, вообще значительно развитимъ богословски. Нельзя при этомъ особенно не пожалеть, что Посошковь лишень быль всякаго правильнаго, систематическаго воспитанія и теоретической подготовки. Только предварительное школьное обучение могло бы сообщить ему навывъ въ умственному труду и послужить исходною точкою для его самостоятельнаго развитія; и будь поставлень Посошковь именно въ такія условія, ин съ увъренностію преднолагаемъ, что посопковская ревность, энергія н любовь въ внижному труду нашли бы исходъ себв въ другихъ, более сапостоятельных и ценных богословских трудахэ. Между темь, простая только начитаниесть, естественно, не могла послужить для Посошвова основою къ самостоятельному возвишенному богословствованію, и сообщить ещу сивлость въ свободному умоврвнію, не могла совсвиъ оторвать Посошвова оть внигь и намного возвысить его надъ компиляціею. По преимуществу такой именно --- компилативный характерь и им'вють теоретические доводы Посошкова, которые, какъ мы уже и говорили, въ большинстве случаевь суть выдержин изъ внигь священныхь, отеческихь и богослужебныхъ. Тънъ не менъе, и въ этой теоретической области кръпкій природний, по превиуществу практическій умъ Посошкова не всегда и вездъ довольствуется рабскимъ подражаниемъ: можно замътить по мъстанъ стремление Посонкова къ самостоятельности мысли и въ этой несродной для него области. Само собою разумается, эти стремленія не могли обнаружиться въ рівненін какихъ либо отвлеченныхъ вопросовъ христіанской догнатики: въ этихъ случаяхъ унъ Посонвова, проникнутый поливишимъ сознаніемъ своей некиммности и мизерифети, всеньло преклонялся предъ върою; эти попытки къ саместоятельному богословствованию можно усматривать въ желания Посощкова при всякомъ удобномъ случав разъяснять христанскіе догнаты, разъяснять по своему разуниню, хотя и подъ строгою опекою авторитетныхъ руководителейписаній отеческихъ. Кром'в мелкихъ и весьма часто встрівчающихся случасвъ пояснения Посонковниъ указываемыхъ имъ оснований для христіанской въры и жизни, особенно останавливаетъ на себъ внимание въ этомъ

отношения 4-и глава его Завъщания отеческаго: «о пірскомъ моленія н молитви». Зайсь, заведя ричь о молитвахи, которыя сынь его должень сотправлять во вся дне, Посошковъ останавливается на молнтве Господней, Богородичной и Сумволъ въры, и съ замътнымъ увлечениемъ подробно объясняеть эти молитви. Говоря далее о молитви въ крами, онъ довольно подробно объясняеть важнёйшіе моменты летургін. Правда, эти объясненія напоминають тольованія отеческія, поль вліяність воторыхъ Посопновъ находился, и склоняются въ практическую сторону. представляя собою въ большинствъ случаевъ непосредственное приложеніе въ жизни; тімъ не меніве всетави, Посомвовъ высказаль здівсь всів свои религіозныя богословскія убъжденія, изложель всю свою дегнатику. По поводу раскольническихъ волненій. Посонковъ самостоятельно занялся изучениемъ текста Священныхъ Писаній, різшелся критически отностись къ переводамъ библін, дерзнуль даже усмотрать въ переводамъ ошнови: «аще и неукъ еснь, обаче въ библів много позналь неправостей, по разуму рвчей позналь, яко не право переведены и намечатаны. И ради свидвдътельства съ иноязмчимии библіями сличаль и тамо явились правже и приличиве тв глагоды» (Соч. Пос. И, 205). Въ изкоторыхъ изстахъ своихъ сочиненій Посошковъ самыми оборотами річн даеть знать, что онъ слишкомъ сознательно относился во всему въ области религіознаго знанія, что онъ старался многое самостоятельно понять, усвоить и осмыслить, могъ одно принимать, а съ другимъ не соглашаться. Напр. сазъ признаваю, яко не вси святін будуть Вога видіти, но війждо по достоинству своему, по заслугв своей» и пр. (Зерц. л. 183 об.); съ другой стороны, наприявръ въ практикв церковной, въ разсуждении разныхъ благочествыхъ обычаевъ, Посошковъ часто заявляетъ свой протесть: сіе не потаваю, сіе не одобряю, сего не могу похвалити и т. п. Обращая вниманіе на частности, можно отивтить нівкоторые небезъмитересные взгляды Посомнова, отразившиеся въ его сочиненияхъ. Такъ напр., начитанний въ святоотеческихъ твореніяхъ, въ которыхъ между прочинъ отразилось плятоновское деленіе челов'ява на духъ, душу и тело, и Посомковъ твердо усвоиль себь это учение и неоднократно воспроизводить его въ своихъ сочиненіяхъ. (Зерц. л. 179, 209; Зав. 99 с. и др.). Небевъинтересно между прочинъ, что у Посошкова отразился въ сочиненіяхъ древне-русскій взглядъ на святихъ, какъ на раздантелей извістнихъ спеціальных даровъ, какъ на представителей и защетниковъ изв'ястныхъ

добродетелей. Въ известной мере взглядъ этотъ находить себе справедливое основание въ четънхъ-минеяхъ и церковныхъ книгахъ. Какъ остатки такого взгляда на святихъ, и досель блюдутся въ русскомъ народъ повърья, по которымъ напр. св. Пантелениевъ признается палителемъ бользней, Власій — покровителень стадь, Флорь — лошадей и пр. Но во время Посонвова этотъ водексъ святыхъ, какъ нарочитыхъ покровителей въ той или другой добродътели и пособниковъ въ тъхъ или другихъ потребностяхъ, повидимому, былъ еще поливе современнаго. Излагая для сина молитвенное «правило», Посошновъ между проченъ обязываетъ его обращаться съ молитвою къ следующимъ святимъ и определяетъ о ченъ именю каждаго нужно молить: Іоанна Предтечу — о цъломудренномъ житін, Іоанна Богослова — «о благовразумленін», священиемуч. Власія — «о благополученін», Синридона — «о утвержденін во благочестін и о утвержденін въ православін нашенъ», св. Онуфрія Великаго — «о оставленін гріховъ», св. Великомуч. Варвару — «да не постигнеть внезапная сперть, ни бользнь» (стр. 92 и 93).

Религіозность Посошкова, со всею очевидностію отразившаяся въ его сочиненіяхь и внумающая поливищее уваженіе къ этому русскому человъку, великому своимъ православіемъ, сильному своею върою, весьна часто однаво принимала своеобразный характеръ и одностороннее направленіе. Мы должны отивтить иногія нев частнихь религіозныхь возарівній и убъяденій Посошкова, носящих на себ'я печать темной старины и довольно заивтнинъ диссонансонъ звучащихъ въ ряду его понятій свътлыхъ, новыхъ. Находя себъ совершенно достаточное объяснение въ саномъ времени тогданиемъ и условіяхъ литературней работи Посошкова, такое смешеніе понятій, невыдержанность взглядовь являются для нась весьма интересными въ выяснения личности Посонкова, въ выработив общаго представленія о немъ. — Посошковъ весьма часто останавлявается на частныхъ вопросахъ христіанскаго въроученія; такъ напр. опъ п иводить болье или менье обстоятельныя разсужденія объ отношенів новаго завъта въ ветхому, объ истинномъ смыслъ неопопочитанія, о необходиности нвонъ, о значенів, силь и условіяхъ дъйственности христіанской молитвы и пр. и пр. Съ нъкоторыми изъ этихъ взглядовъ Посошкова ин и познакоминся поближе, поговоримь объ ихъ характерв и богословсвой состоятельности.

Въ общемъ, всв религіозно-богословскіе взгляди и разсумденія Пооопкова являются замъчательными по ихъ правдивости, глубинъ и строго догической основательности. Часто ножно забыться при чтеніи, что эти мысли висказываются неученымъ врестьяниюмъ еще первыхъ годовъ XVIII столетія, что оне саностоятельно усвеены, переработаны и превратились въ непреложени убъждения простего древне-русского начетчика. Невольно убъядаенься, что въ сочиненіяхъ Песощвова приходится вийть дъло съ личностию, уже нечуждою и новыхъ, возвышенныхъ идей, не съ внеженкомъ только буквы, а въ то же время уже и съ истанвымъ богословомъ одухотвореннаго христіанскаго ученія. Тавимъ бы Посоніковъ всецвло и оставался въ нашехъ глазахъ, если бы ин, зная его общее міревозграніе, не знали практическаго раскрытія онаго, зная общій ввглядъ, не знали крайностей, переполнявшихъ собою частныя предписанія и дробныя наставленія, данныя Посошковнив. Вийсти съ разумною постановкою общехъ вопросовъ, въ сочиненияхъ Посонкова удержана громадная масса мелочей, частностей, только запутывающихъ дёло, ослабляющихъ значение общаго взгляда и ступовывающихъ разумный смыслъ основнаго положевія; вивств съ требованіями въ высшей степени дізльныме, во имя христіянской нравственности, проводятся требовавія часто ничтожныя и проводятся даже съ большею настойчивестію, какъ равно значительныя, одинаково обязательныя, столь же важныя въ экономія спясенія.

Неоднократно въ своихъ сочиненіяхъ Посонковъ касается вопроса объ отношеніи новаго завѣта къ ветхому. Въ общемъ, совершенно справедливо Посошковъ разсуждаетъ, что съ наступленіемъ новой благедати старый законъ уже утратиль свое значеніе, свою спасительную силу; какъ тѣнь свѣта, при явленіи самого свѣта, онъ долженъ миневать, потерять свою обязательность. «Жидовскія всѣ догин», развиваетъ Посошковъ свою мысль, «въ новой благодати оставлень. Начальная ихъ догма, т. е. обрѣзаніе, оставлено, суббототво оставлено, пасха жидовская оставлена же, за еже древняя минондоша и наста новая благодать» (Зерц. л. 205). Усматрявая въ лютеранскихъ опрѣснокахъ остатки жидовства, Посошновъ вооружается протявъ этого продолженія практики церкви іудейской и изъ-за принципа «опрѣснокъ жидовскій весьма отрѣваетъ отъ собя, — дабы новая благодать прославлялась въ насъ, а ветхозаконіе истреблялось» (Зерц. л. 206 об.). Въ другихъ же иѣстахъ, при другихъ случаяхъ, Посошковъ становится въ діаметральное противорѣчіе

въ своимъ ваглядамъ. Напримъръ въ Завъщаніи оточескомъ, уснокоиваясь уже на новомъ положение, что Госнодь не мога «завенъ Свой нарушить», Посощьовь ностояню доназываеть, что ветхій законь не отставлень, что всё его предписанія обязательны и для христівнь, что, стало быть, съ этой точки зранія, законь Христовъ сравнительно болже «тяжеленосенъ, а той законъ (Метсеевъ) слабе нывешняго быль» (Завъщ. 41, 42, 34 с.). И въ обращения въ своему сыну Посонивовъ уже высказываеть задуніевное свое желаніе, чтобъ онъ быль «истивный Госнодень ученивъ, не только новаго, но и «ветхаго завъта творитель». «Госнодь въ новой благодати не неслабиль и перваго своего законоположенія не нарушиль, но наче нерваго подкраннять (стр. 72 и 42). Приводя слова Спасителя, что Онъ пришелъ не разорить законъ, но исполнить, Посощиовъ, сказанное о внутреннемъ знаменования и сущности ученія ветхозавітнаго, пріурочиваеть во всінь частностямь послідняго, въ обрядности ветхозаветной, и становится, такинъ образонъ, не только вообще на ложный нуть, а даже и въ разладъ самъ съ собою. Онъ хочеть буквального соблюдения іудейских предписаній, онъ силится внушать вевиь неукленное исполнение ихъ, считаеть не только обязательными для христіанъ такія напр. предписанія ветхозавітнаго обрядоваго закона, какъ о неяденіи крови животныхъ, объ омовеніяхъ, но даже требуеть усиленія старыхъ предписаній, такъ сказать, количественняго увеличенія, возвышенія благочестія, чтобы этикъ-то откътить сравнительную высоту христіанства надъ іудействомъ. Напримітрь, если въ ветхомъ завътъ Соломонъ поставилъ семь свътильниковъ въ храмъ, то теперь, «въ новой благодати», Посошковъ почитаетъ нужнымъ достойное увеличение этой пропорции: «нынъ подобаетъ седиьдесять иля и вящии свъчъ воспалити». Если тамъ въ пользу церкви полагалась десятина, то туть въ десятинъ «приложи рублевъ иять или и больши, приложи по своему наифренію, дабы тебъ превышшити фарисеево подаяніе. Если тогда два раза въ недълю постились, то теперь и въ поств нужно «превзыти древних». Однимъ словомъ, Посописовъ желаетъ и заповъдуетъ «тщатися и всеми своими добродетельми превышшити книжниковъ и фариссевъ (Завъщ. 136-139 с.), полагая въ данномъ случаъ суть добродътели въ исполнени обряда, т. е. давая тъмъ новый образчикъ смъщенія существеннаго съ второстепеннымъ и становясь въ еще большій разладъ съ саминь собою.

Несравненно чаще и подробиве Посомковъ останавливается на христілисьомъ догмать почитавія св. неонъ и еще съ большею очевидностію выдаеть здёсь непослёдовательность своих убёжденій, още полную свою Зависимость отъ старыхъ, отживнихъ новятій, свою готовность, даже и яри правильномъ пониманія христіянскаго учевія, при сознательномъ разграниченіи существенного въ дёлё вёры отъ несущественного, сизнать то и другое, носявднему усвоить значение и силу обязательности перваге. Саний догнать православний объ неононочитании раскрыть Посонновымъ съ безукоризнением правильностію; Посощковъ обнаружиль въ этомъ случать такую світлость и высоту взгляда, какую только ножно желать въ истипномъ христіанине и вакую наверное наполовену пельзя встовтить даже и въ современныхъ наиъ неученыхъ престолюдинахъ. За то въ примъновін этого догната въ жизни, въ практическомъ его распрытів, у Посошкова высказалась целая масса мелочныхъ, частемуъ предписаній, которыя тою настойчивостію, съ которою они проводятся, и своею скрупулезною точностію, строго количественными вычисленіями, різшительно не гарионирують съ возвышеннымъ взглядомъ Посошвова на смыслъ и значеніе иконопочитанія. И Посоміковъ — здравомислящій, самобитно развившійся, недржинный для своего времени богословъ, становится вийсті съ тъмъ и зауряднымъ русскимъ начетчикомъ, типомъ стариннаго буквалиста, знающаго, повидиному, только количественное изифреніе добрыхъ дълъ и какъ будто не подозръвающаго мъры имъ качественной.

Съ одной стороны, Посошковъ, осебенно въ ноложивъ съ инсеноборствомъ, раскрываетъ истинный смыслъ и значение иконъ. «Мы святыхъ иконъ не боготворимъ, но токмо за воображение Божія образа и за надписание святаго Его имени святимъ ихъ, а Богомъ святыхъ иконъ никогда не нарицаемъ». «Образовъ мы себъ въ помощь не призываемъ и въ молитвъ своей не тако глаголемъ, еже — образе Божій, помилуй насъ, но глаголемъ чрезъ той образъ, предъ нимъ же стоимъ, на небо къ Самому Богу, глаголя: Отче нашъ, яже еси на небесъхъ; а тако не глаголемъ: иже еси на образъ. По сему всякъ разумъй, яко мы не образы молимъ, но Самого Бога, на небесъхъ сущаго» (Зерцало л. 183 и 213). И въ Завъщаніи отеческомъ, вооружаясь противъ обычнаго различія въ почитаніи иконъ старыхъ и новыхъ, богатыхъ и бъдныхъ и пр., Посошковъ завъщаетъ сыну всъмъ безъ различія иконамъ воздавать почитаніе одинаковое «и поклонъ творити равный: ты ни за старость, ни

за новость, неже за настерство иконописцево, но за нервообразное и за ния Вожіе образь святый почитай. Вогь ни краски, ни древо, ниже художество прославляеть образы... О семъ завъщеваю тебъ, сыне мой, да не токио изображенія коего либо святаго, но и Самого Господа начертаннаго образа Богонъ да не нарыжении, ниже въ развиство съ Вогонъ образъ Его счисляеми» (Зав. 112, 117 с.). На истинномъ значения яконъ Посомковъ обосновываетъ и разницу въ ихъ чествованіи: какъ «Самого Вога не ровеке съ Угодневани, такъ и образу Вожію вящшую честь твори, образу же раба Вожія сь уятісявь, чтебы «никосго святаго въ равенство съ Санинъ Богонъ не равнять (110 с.). — Развивая православное учение объ иконахъ, Посошковъ столь же безукоризненно раскрываетъ православное учене объ истянномъ значени нашего поклоненія предъ ними. Какъ человікь, уже способний возвыситься надъ буквою, отыскивающій въ форм'в ся содержаніе, въ обряд'в его симслъ Посешковъ, въ данномъ случат, съ замъчательною отчетливостію своихъ богословских возаржий, различесть поклонь телесный оть духовнаго, «поклонъ видиный, творимый безъ духовиаго наифренія» отъ «поклона, творимаго съ сердечною теплотою и богомысліемъ», старается первый осмислить вторымъ, связать ихъ нераздельно. «Егда бо образъ Божій на чесомъ либо начертанный узриши телесныма очема, тогда ты и умныма очина, по примъру того образа, узриши невидинаго Бога, на небесъхъ сущаго, и егда тому видимому образу сотворими повлонъ тълесный, душевный и духовный поклонъ истинному Богу вкупъ съ телеснымъ отдается: и той твой поклонъ будеть истинный, понеже поклонился еси ты съ богонисліенъ». «Поклонъ же безъ богонислія пропадаеть» (Зерц. л. 180 об., 209; Зав. 96 с.). Почитая и тоть, и другой поклонъ духовный и телесный --- равно обязательными для христіанина и одинаково необходимыми для цели, Посошковъ и повторяетъ постоянно сыну, предлагая ему подробную программу моленія предъ иконами: «твлесныма очина возври на Спасителевъ образъ, умныма же очина взирай на небо къ Самому Богу; тълесныма очима зри на образъ пресвятыя Богородицы, а умныма очима такожде на небо зри; воззри на образъ св. Іоанна Предтечи, а умныма очима на душу его святую, стоящую на небеси и т. п.

Съ другой стороны, эти въ высшей степени здравыя мысли, строго православныя убъжденія ръшительно тонутъ у Посошкова въ массъ предписаній о количествъ и величинъ поклоновъ предъ разными иконами, о

колечестве и сравнетельной величене светь, поставляемых предътвым ние другийн вконами, о разныхъ прісшахъ и ограниченіяхъ при присванін иконъ и пр. и нр. Механическая обрядность, форма забдаєть и здівсь Посошкова, поглонівсть въ себів его возвиженния возорівнія, правильный богословскій взглядъ; инсли вовыл, очиненных переполедются традиціонными, домостроевскими. Тоть же Посомновь пишеть: «воставъ (отъ сна) сотвори три поклони»: первый предъ образовъ Бежівиъ «сотвори по своему разсуждению», второй образу Вогородины «новлокъ сотвори явоже и первый», третій — Ангелу уже «инве первых» двухъ». Послё этихъ «воставальныхъ» трежъ покломовъ, уже отправляя дневную молитву, твори повлоны «по праздноству дня», т. е. но случившемуся дню — празденчному или не праздничному — земные поклоны или «токно до пояса». Затвиъ следують точныя вичисленія — за кого, предъ какимъ образомъ, но скольку и какихъ именно покловеръ нодагать, такъ что на всемъ протяжение главы Завъщания отеческаго со мірскомъ моленін и политв'є только и видется: три поклоны, единъ поклонъ, первый поклонъ, второй поклонъ, поклонъ до подса, ноклонъ нодобенъ первымъ, повлонъ третій вящшій первыхъ двухъ и пр. и пр. А туть же и общія наставленія на всякій случай: «а въ поклонахъ имви разньство: каковъ поклонъ сотворени образу Спасителеву или Вогородичну, то такого поклона никоего святаго образу отнюдь не твори, того же паче стерегися дабы теб'в при Спасителев'в образ'в коему либо святому нижим не сотворити поглона; никогда убо въ равенство съ Вогомъ святыхъ его Угодниковъ не ровняй.... и сего ради образу раба Божія поклонъ твори со уятіемъ». «Есть бо въ простомъ народъ много того, иже образу Божію поклонъ творять въ поясъ, Николая же Чудотворца образу и иныхъ святыхъ поклоны творятъ до земли». Этимъ «несмысліемъ», по мивнію Посошкова, «привлекается гръхъ на себя великъ», такъ какъ онъ усматриваетъ въ этомъ уже «презираніе и сниженіе святаго образа Божія (стр. 110, 116, 117). При описаніи моленія въ храм'в Посошковымъ допускаются еще болве дребныя разновидности и подраздъленія въ поклонахъ; тутъ раздичаются: преклоненіе головы, преклоненіе головы съ принагнутіемъ спины, поклонъ до пояса, поклонъ до пояса съ рукоопертіемъ (на земли), поклонъ въ землю. И всв эти измеренія и исчисленія поклоновъ закръпляются у Посошкова правиломъ: «надлежащіе поклоны незабвенно всё отправляй». Однимъ словомъ, если не принимать въ разсчеть внушаемаго Посониювымъ богомыслія и умной молитвы, о которой онъ постоянно твердить, то его молящійся христіанинъ представляется машиною, механически дѣйствующею по неизмѣннымъ законамъ, даже гораздо строже опредѣленнымъ, нежели въ Домостроѣ, машиною, которая въ извѣстные, указанные моменты дня или богослуженія должна исполнять извѣстныя, тоже строго опредѣленныя и измѣренныя движенія въ указанномъ, опредѣленномъ количествѣ.

Столь же подробныя правила и оригинальныя разграниченія излагаеть Посошковъ, говоря объ укращени и чествовании иконъ. Заботясь вообще о приличномъ укращеніи нконъ и запов'ядуя для этой цізли носить въ церковь пенязи. Посошковъ особенно настанваеть на «неоскулномъ подаваніи свіщей в видить въ этомъ столь важное обстоятельство, что, по его инфијо, даже саныя ивоны являются какъ бы излишними безъ свъчей: «аще за недостаточествомъ своимъ свъщи подавать тебъ не можно, то и иконъ во олтаръ не поставляй» (стр. 136). «Не моги того учинити, чадо мое, еже бы тебъ у литургіи быти, а свъщи предъ Тело Христово не подати; аще не въ моготу тебе копеченыя свещи, то подай денежную или и полушечную; аще же въ могутствъ неоскудномъ будещи, то не моги ниже алтынныхъ свъщъ подавати... Аще во церкви свъщи принесещи неравныя, то большія подай во олтарь» и пр. А и собразовъ святыхъ не почитай за едино равенство: Божіему образу отивнную честь отдавай и свещу большую поставляй, образу Богородицы — иало чинъ по миве, а святымъ — меньще. И аще кой и празднуемый святой, обаче не моги больши или лучши Спасителевы свівщи . подати, но праздника ради постави развъ равную и пр. «Сицъ творя, сугубую себъ изду пріниеши» (108 и 109 с.). И Посошковъ ръзко обличаеть то обыкновенное явленіе, что «бываеть, еже предъ образомь раба Божія свінь полна лампада наставлена, а предъ Спасителевымъ образомъ и единыя нъсть». Равнымъ образомъ и «егда имаши св. иконы цъловати, то ты и тамо имъй разньство: Спасителевъ образъ цълуй въ нозъ, прочихъ же святыхъ цълуй въ руцъ, а не нозъ (116, 110 с.).

Не ограничиваясь поклонами, иконами и т. п. видимыми проявленіями религіозности христіанина, Посошковъ обратиль вниманіе и поста рался установить правильный взглядь и на актъ болъе отвлеченный, въ сущности своей менъе зависимый отъ формы, — на христіанскую молитву собственно. И здъсь также мы прежде всего должны отмътить

общій взглядъ Посошкова, въ высшей степени замізчательный для своего времени, неожиданный въ простомъ крестьянинъ, питомцъ Домостроя. Въ принципъ Посошковъ совершенно понимаетъ смыслъ, значение и условія успівінности молитвы и богословствуєть на эту тему замівчательно правдиво. «Сіе, сыне мой, пачятуй», говорить напр. Посошковъ сыну, сеже бы во время своего правила (молитвеннаго) ни о чесомъ тебъ не размышляти и постороннихъ словесъ не глаголати, но токмо едину молитву отправляти и о томъ токмо и да помышляти, о чесомъ у тебя моленіе идеть» (95 с.). «И егда кій глагодь имаши глагодати языкомь. то вкупъ глаголи и умомъ своимъ». Сообразно этому, Посошковъ, перебирая напримъръ дневныя молитвы и подробно разбирая содержание иъкоторыхъ изъ нихъ, постоянно повторяетъ сыну: «тожде и уможъ своимъ глаголи и сердцемъ въ Богу возглашай; умомъ своимъ тожде помышляй; во иныя никакія д'вла или вещи ума своего никамо не отпускай, но при глаголаніи твоенъ и умъ свой держи». «Таковыя молитвы, пънія и поклоновъ требуетъ Богъ, дабы и духъ совокупно съ умомъ и съ языкомъ молился. И аще съ богомысліемъ речени токмо: Господи помилуй, то той твой глаголъ пріятнее Богу будеть паче всецелаго канона, безъ богомыслія глаголаннаго». «Аще будеши молитися яко вить ума своего и ума своего въ ту молитву не простреши, то ты будещи яко бездушный бубенъ, что гремиши того и самъ не въдаеши. Богъ бо ту токмо молитву пріемлеть, которую человъцы отъ всего сердца и помышленія на небо позводять съ богомысліемь». «Богь ни отъ языка, ни отъ гортани требуеть модитвы, но отъ сокрушеннаго сердца и отъ чистаго ума» (стр. 86, 101, 121 и 135). Самое главное въ молитвъ: духъ смиренія, любовь и теплота сердечная, полнъйшее откровение души предъ Богомъ, простота молитвы, потому что «многословіемъ и витійствомъ Бога не удивиши, ниже иногимъ подаяніемъ его одолжиши» (117 с.).

Совершенно справедливо, такимъ обравомъ, смотря на молитву христіанина, какъ на сопровождаемое тълесными поклонами духовное сближеніе съ Богомъ, мысленное возношеніе къ Нему, какъ «поклонъ невидимый отъ сердца своего и восхожденіе умное на небо», Посошковъ, въ примъненіи къ практикъ, не могъ однако представить себъ истинную молитву какъ нъчто совершенно духовное, свободное, независимое отъ обряда, и на самое попятіе молитвы онъ наложилъ нъкоторую печать земляности, а въ отправленіи оной постарался также и ее связать

строгими, неуклонными опредълениями. Даже освобождениял отъ всего вещественнаго, отъ всявихъ поклоновъ, молитва представляется Посошкову и трактуется имъ какъ ивчно вещественное, что можетъ носиться, распливаться въ воздухв, восходить болье или менье высоко, можеть быть болве или менве остро и т. п.: «кую молитву глаголотъ кто въ забытін ума своего, та политва до Бога не доходить, не въ воздусь демони ю расторгають». «Острая молитва всь небеса пробиваетъ и подножія Божія касается (Зав'ын. 96, 106 с.). «Аще же вто будеть токио усты двизати и аще и глась изъ усть испускати, а въ умъ свой богомыслія не вложить, или по книгь будеть что читати, а помышленія своего въ богомысліе не вперить, то та молитва не токмо до Бога, но и изъ хранивы вонъ не изыдеть, но вся тугь по воздуху н расплывается». «Едина товно молитва отъ сердечнаго наифренія н отъ умнаго помышленія въ Богу восходить и колівнь Его божественныхъ васается; она девятеры небеса пробиваетъ и до престола Божія доходить, понеже ангель Господень ю доносить. Аще же вто будеть съдя од не обо, но н до так политва не токмо на небо, но н до ангела хранителя не дойдеть, исчезнеть» (Зерц. л. 181, 180 об.). Такимъ образомъ, Посошковъ не только связивалъ молитву съ обрядомъ, ставиль ее въ прямую зависимость напр. отъ положенія молящагося, но и на самую молитву смотрълъ слишкомъ земными глазами. Еще большая погоня за обрядомъ, за формою высказалась у Посошкова въ практической постановить молитвы, при разсуждении о томъ, какъ именно и когда нужно молиться. Полагая образцомъ молитвъ молитву Господню и другія, освященныя христіанскою практикою, Посошковъ пусвается и здёсь въ подробныя опредъленія — когда, какую молитву и сколько разъ нужно произносить. Такъ напр., въ програмив «правила дневнаго» Посопковъ говорить сыну: «авъ принуждаю тя проглаголяти отъ Самого Бога узаконенную молитву (т. е. Отче нашъ) трижды»; потомъ «проглаголи трижды же поздравление архангелово ко Пресвятъй Богородицъ: глаголи же> не упускаетъ случая напомнить Посошвовъ — «не борзяся, но со вниманіемъ и богомысліемъ. Потомъ проглаголи православныя въры сумволь единожды, а удобиње бы и его проглаголати трижды». Далње, за молитвою сотъ себя, причемъ подробно сказано и точно опредълено, о чемъ должно молиться отъ себя, следуютъ, съ некоторыми перерывами: «паки проглаголи Отче нашъ единожди... И паки проглаголи Отче нашъ

единожды,... по семъ проглаголи Богородице Двве радуйся единожды и пр. Еще болве замвтного крайностію являются очерченныя Посошковымъ условія, въ которыхъ должна быть возносима молитва, его правила о положеніи молящагося. Здвсь, вивств съ разумными требованіями, предлагается масса предписаній, одинаково упорно проводимыхъ, а между твмъ не имвющихъ уже никакой правственной цвны и значенія, преднисаній чисто обрядовыхъ и до смвшнаго мелочныхъ, въ родв напр. того, что «не моги двигнутися, почесатися, о ствим не опирайся, жезломъ не подпирайся, гордостно не плюй» и т. п. Впрочемъ, съ этими правилами мы будемъ имвть случай встрітиться послів, при знакомствів съ посошковскимъ общимъ идеаломъ христіанина.

Не обощель въ своихъ сочиненияхъ Посошковъ и богословскиго вопроса о христіанскомъ милосердін. И въ распрытін его замівчается у него тоже двойство, смешеніе серьезнаго съ ничтожнымъ, общій одухотворенный взглядъ и не связанныя съ нимъ, не вытекающія изъ него формальныя подробности. Определяя милостыню какъ проявление чистой сердечной любви въ людямъ, вавъ свободную, непринужденную готовность помочь ближнему «единовърному своему и всякому человъку — яко другу тако и не другу», высказывая, наконецъ, замъчательно смълый для древнерусскаго человъка взглядъ, что «многимъ подалніемъ Вога не одолжиши», а что только искренностію, сердечностію добраго діла можно «Вога должна себъ сотворити» (Завъщ. 117 с.); Посошковъ и тутъ пускается въ регламентацію о количествів и непреложных условіях в подаянія, т. е. акть свободной воли связываеть некоторыми исключающими всякую свободу предписаніями. Напр., «азъ тебъ, сыне мой, завъщаваю, егда изыдеши изъ дома, изо чиага своего изми три пънязя и каковы тебъ первые попадуть ниціе, кто каковь ни будеть, аще старь или младь, увівчень или здравъ, не разбирая даждь первымъ, близь тебя случившимся.... не разбирая между ними даждь тв три пвиязя первымъ.... неизмвино отдаждь случившимся первымъ. «Последи вечерняго пенія подаждь три пенязя, а по утреннемъ пъніи шесть пънязей; аще же могуты твоея толикія не будетъ, то по вечериъ подаждь единъ пънязь, по утрени два, а по литургін четыре» и т. д. (Завізщ. 174 и 133 с.).

Какъ человъкъ новаго времени, съ полнотою разумнаго убъжденія смотрящій на вещи, болье или менье все и недоумьнное постигающій, такъ или иначе объясняющій, Посошковъ въ принципь вооружается противъ всякихъ суевврій, которыми рішительно затоплена была жизнь древне-русскаго человъка. Этотъ недостатокъ религіозной русской жизни, возбуждавшій крайною ненависть въ людяхъ новаго времени, начиная съ самого Петра В., всеми мерами заклинавшаго русскія поверья и суевърья, быль настолько, должно быть, распространень и неприглядень, что и самъ выходецъ изъ среды русскаго простонародья — Посошковъ ръзко осуждалъ его и энергически силился искоренить эту застарълую нравственную немочь древне-русской жизни. «Во всехъ своихъ поступкахъ», писалъ напр. онъ сыну, «живи христілески, ворожей къ себ'в ни каковыхъ не призывай и самъ ни касайся вороженья, ни бобами не разводи, ни въ примъты никаковыя не върь. А аще ворожов какой коснешися, то всё свои добрыя дёла погубини, вийсто благословенія пріниеши клятву, вижето же царства небеснаго наследище вечную муку. «Ни въ каковыя встрвчи, Господа ради, не върь» (стр. 205 и 174) н пр. Но самъ же Посошковъ, такъ категорически отрицавнийся суевърій, повидимому, не совствить быль свободень отъ этого гража: по крайней мъръ нъкоторыя его ръчи носять на себъ явную печать еще старыхъ, суевърныхъ понятій. Такъ напр., въ наставленіяхъ о пищъ и пить в онъ предполагаеть законное «сумнительство» на счеть тавъ называемой порчи: «питія никакого просто не пей, но пріявъ сосудъ въ руцъ свои, въ сосудъ той дуни врестообразно; аще тако будещи творити, то нивакая пакость, отъ діавола наносимая, не прикоснется, еже вредити тебя». «Аще въ какову храмину пойдеши впервые, или и не впервые, да давно въ ней не бываль, то ты просто не входи въ ню, но во двери вступая, возлагай на ся врестное воображение, а просто отнюдь не входи, дабы на тебя діаволь пакости каковыя не навель> (Завъщ. 172 и 173 с.). Еще интереснъе и очевиднъе свъщение понятий въ следующихъ разсужденияхъ, пропитанныхъ духомъ старо-русскихъ суевърій. «Аще, сыне мой, найдеть на тя какая бъда или бользнь тяжка, не моги ты призвати къ себъ какова колдуна или шептуна, діавольскою силою помогающаго, и аще отъ таковыхъ ти станеть что давати ясти или нити: отнюдь не пріемли; или кто отъ какія либо бользни, а наппаче отъ трясавичныя, напишетъ какое отрицательное письмо и велить тебъ съясти, аще и сожженое — отнюдь не яждь: бойся, дабы тебъ въ таковомъ письмъ прикровеннаго не съясти діавола» (стр. 173 и 174). Въ полемикъ съ иконоборцами, Посощковъ, доказывая силу иконъ, между прочинъ пускаетъ въ ходъ следующій доводъ: «еще же и по сему ножно разуміть, яко при образівкъсвятыхъ Бежіл сила есть, понеже діяволъ егда мечты творить или привиденія и страхованія десть, то никогда въ техь местахъ ничесого не авиствуеть, навже образы святые стоять, но двиствуеть изъ запечья или изъ задняго угла или изъ бани, идъже образовъ святыхъ нътъ> (Зерц. 222 л.). Излагая подробныя правила о бракв, Посощковъ говоритъ сыну: «егда пріндетъ година твоего брака, не дерзни къ себъ пригласити какого либо волхва или чародвя» и пр., и далве продолжаетъ: «аще кто ни волхвовъ, ни шептуновъ не призиваетъ, того человъка никаковая порча во время брака коснуться не можеть.... А вънчающагося «тайные» обычаеть или не въ указное время осякая порча касается» (Завъщ. 24 и 25 с.). Итакъ, Посошковъ, энергично протестующій противъ вфры въ колдовство, является самъ представителемъ темнаго крестьянскаго люда въ его повъръб въ злую порчу, которая ножеть постигнуть напр. брачущихся и оть которой можеть соблюсти только особенная божественная охрана.

Можно отмътить въ сочиненіяхъ Посошкова много частныхъ мъстъ, въ которыхъ высказалась некоторая неустойчивость его религіозныхъ понятій и сбивчивость въ богословскихъ воззрвніяхъ. Какъ человвиъ, заразившійся новыми взглядами, Посошковъ позволяль себъ относиться ко всему критически и нередко энергично вооружался противъ некоторыхъ обычаевъ въ религіозной жизни, «застарълыхъ въ народъ нашенъ и не весьма правыхъ, по мивнію Посошкова; но съ другой стороны, самъ Посошковъ, на смену этихъ неправыхъ, вводилъ свои обычаи, не превосходящіе своею правотою и основательностію. Наприм'връ, онъ порицаетъ священниковъ, которые отъ недознанія своего «тщатся нарекать младенцу имя того святаго, кой случится по рожденіи во осмый день»; а на мъсто этого обыкновенія, Посошковъ вводивъ свой, совершенно того же разбора и качества, обычай и настойчиво требуетъ соблюденія его: «да наречеши тое имя, кое впреди ближее имфется, а назадъ не моги давати имяне» (Завъщ. 51 с.) и пр. — Разсуждая о брачныхъ обрядахъ, Посошковъ требуетъ присутствія на брачномъ объдъ именно трехъ пресвитеровъ и двенадцати причетниковъ. Хотя самъ овъ не объясняеть, но самая точность требованія изобличаеть въ данномъ случать стояніе Посошкова за какой-то обычай или за его личное, очевидно, символическое и даже, быть можеть, суевърное возгръніе. Вътомъ же родъ идуть и слъдующія наставленія, предлагаемыя во всей этой главъ «о брачномъ житіи». — Преслъдуя во всемъ обрядовомъ внутренній смыслъ, Посошковъ въ то же время обрядамъ придаетъ слишкомъ существенное значеніе, такъ что они, повидимому, нграютъ въ его глазахъ иногда первостепенную роль. Напр., Посошковъ, въ полемикъ съ лютеранами, тълесное омовеніе представляеть въ дълъ спасенія одинавово нужнымъ, не менъе важнымъ и обязательнымъ, какъ и душевное покаяніе, — такой по крайней мъръ выводъ естественно предполагается изъ категорическихъ заявленій Посошкова, напр. въ такомъ родъ: «единымъ покаяніемъ не можно очиститься, но омовеніемъ и приложеніемъ труда очистишися» (Завъщ. 34 с.).

Разсматривая богословскія воззрівнія Посошкова со стороны ихъ состоятельности, можно отметить, наконець, еще несколько единичныхъ мъстъ въ его сочиненіяхъ, гдъ высказаны Посошковымъ не вполнъ чистыя христіанскія понятія. Для образца ножно указать на то напр., что Посошвовъ, повидимому, имълъ взглядъ на будущую жизнь черезчуръ земнаго свойства, — онъ усвоиваль той жизни характеръ семейности, гдв можно «въ нескончаемые ввки ввковъ здравствовати съ сожительницею своею, вкупъ и съ чады, и веселитися, яко на бракъ> (Завъщ. 28 с.). — Какъ человъкъ простой, неученый, Посошковъ, замътно, не чуждъ быль несколько крайнихъ, антропоморфическихъ представленій о Вогъ, приписываль Ему въ совершенной степени не только добродътели человъческія, а даже и страсти, побужденія и дъйствія человвческія, которыя трактуются въ православномъ богословіи вакъ несогласныя съ чистою христіанскою вравственностію и совершенно чуждня существу Вожію. Наприніръ, въ полемивів съ лютеранами, хотя Посошковъ и порицалъ Кальвина за «безумные приводи», въ которыхъ тотъ «прилагалъ Христа въ простымъ мужикамъ, Вога низводилъ въ проста человъка»; но и самъ не избъжалъ такихъ же приводовъ: онъ напр. пугаетъ лютеранъ страшною местью Бога за непочтеніе лютеранами Вожіей Матери: «какой той сынъ будеть, иже за обруганіе матере своен не будеть истити... Въит, аще вы и зли суще, обаче за безчестіе матерей своихъ мстити будете; я чаю, что иной изъ васъ готовъ будетъ за безчестіе матере своея и голову свою положити, а того н въ части изсъчетъ, иже матерь его обругалъ. И по сему сами вы

себъ судите, каково Господу Вогу, аще кто Матерь Его ругаетъ и въ своимъ сквернымъ женамъ верстаетъ? ей, истя отиститъ!» (Зерц. л. 197 и 198). Само собою разумъется, что эти и подобныя мъста въ сочиненіяхъ Посошкова являются не признакомъ какого либо еретичества или намъренной тенденціозности, а просто слъдствіемъ недовъдънія Посошкова, знакомъ того, что онъ не могъ, со всею отчетливостію, постигнуть глубину христіанской догматики.

Не будемъ болъе останавливаться на разборъ богословскихъ убъжденій и религіозныхъ взглядовъ Посопікова, тэмъ более, что съ этими взглядами намъ неизбъжно еще придется встрътиться при разборъ Завъщанія отеческаго. Изъ представленнаго же анализа некоторыхъ наиболее выпуклыхъ въ его сочиненіяхъ убежденій видно, что они носять характеръ довольно неопредъленный, смъщанный; Посошковъ обнаружелъ въ нихъ неустойчивость, невыдержанность, отсутствіе строгой отчетливости и последовательности, допускаль смешение духовнаго съ матеріальнымъ, содержанія съ обрядомъ, жертвуя въ пользу последняго чистотою и неприкосновенностію перваго. Это обстоятельство въ сочиненіяхъ Посошкова со всею очевидностію характеризуетъ намъ какъ самого Посошкова, — этого простаго начетчика, не получившаго систематической швольной подготовки и точнаго христіанскаго образованія; такъ и вообще всю ту неопределенную, переходную эпоху. За человекомъ новымъ, здраво смотрящимъ на вещи, все осмысливающимъ, въ сочиненіяхъ Посошкова отчетливо выступаеть и старый древне-русскій начетчикъ, неуклонный пропов'вдникъ обряда, съ раскольническимъ упорствомъ гоняющійся за формою, стоящій на буквіз закона. Иными словами говоря, предъ нами выступаеть живой Посошковъ, съ его сийсью взглядовъ старыхъ и новыхъ, консервативныхъ и либеральныхъ, выступаетъ какъ порождение своего сибшаннаго времени, какъ естественный ростокъ, стоящій на рыхлой, непрочной почев и потому неустойчивый, колеблющійся.

Въ заключение обозрѣнія религіознаго элемента въ характерѣ сочиненій Посошкова и какъ на одно изъ очевиднѣйшихъ проявленій этого элемента, стоитъ обратить вниманіе на религіозный тонъ ихъ и вполнѣ церковный характеръ ихъ стиля. Въ этомъ отношеніи Посошковъ исключичительне является человѣкомъ стараго русскаго времени, сочиненія его могутъ служить образчикомъ древней письменности. Не говоря уже о постоянныхъ видержкахъ изъ церковныхъ книгъ и вообще о церковно-

библейскомъ слогв и оборотахъ рвчи, сочинения Посошкова переполнены постоянными призываніями вмени Вожія, набожными выраженіями, молитвенными обращеніями. При всякомъ удобномъ случав Посошвовъ старается провести свои религіозно-нравственныя сентенцій, высказать свое религіозное убъжденіе и внушить его читателю. Подыскивать примъры этого въ сочиненіяхъ Посошкова было бы совершенно напрасно. потому что можно поцитовать любую страницу каждаго его сочинения. Возьмемъ напр. Книгу о скудости и богатствъ, какъ сочинение сравнительно менъе другихъ запечатлънное религіозностью. На 46-й страницъ Посошковъ говоритъ о правосудін: «Судія праведный подобенъ Богу, понеже Богъ — саная правда. Судьъ подобаеть у Бога милости просити, дабы Богъ ему открылъ, вако между людьми Божінин судъ правдивъ судити. Мой умъ не постигаетъ, какъ правосудіе устроити, но елико-ми Вогъ даруетъ, возложася на Его Вожію милость, дерзнулъ мивніе свое изъявити. Аще вто будеть опредълень въ управлению судному, подобаеть умолити пресвитера, дабы Господу Вогу всенощное бавние отправиль и литоргію и молебное півніе Богу Отцу нашему небесному-бъ воспівль, и просиль бы у Господа Вога, еже бы Богь подаль ему познавати правость въ дълъ; и во всемъ надлежить вручить себя Вогу» и пр. и пр. въ томъ же родъ. Впрочемъ, уже изъ всъхъ приводимыхъ неми словъ Посошкова очевидно преобладаніе религіознаго элемента не только въ содержанія, а и въ языкъ сочиненій Посошкова.

Товоря о характерѣ сочиненій Посошкова, нельзя не отивтить другой, также преобладающей и всепроникающей черты въ нихъ, — ихъ практическаго направленія. Не только въ своихъ политико-экономическихъ разсужденіяхъ о преобразованіи разныхъ частей государственной жизни и дѣятельности Россін, но даже и во всѣхъ своихъ богословскихъ умозрѣніяхъ Посошковъ является неизиѣнно вездѣ строго разсчетливымъ практикомъ. Практическій складъ его ума, отразившійся въ сочиненіяхъ, дополняеть, такимъ образомъ, сущность характеристики и самого Посошкова, и его сочиненій. Какъ въ его собственной личности, насколько она вырисовывается въ сочиненіяхъ, такъ и въ этихъ собственно его произведеніяхъ, религіозность и практичность до послѣднаго слова все проникаютъ и обусловливаютъ. Въ то же время, разсматриваемыя въ от-

дъльности, въ отвлечении, онъ между собою взявино усвояются и объединяются. Практичность Посошкова получаеть религіозный оттінокъ, нерасторжимо соединяется съ религіозностію, а послідняя, безспорно, нолучаеть у Посощкова всюду практическій характерь, является въ сознанія Посошкова прежде всего своею практическою стороною. Все христіанское ученіе онъ понимаеть и разсматриваеть съ практической стороны. Это быль практику-богослову, — и въ этомъ его особенность напр. отъ Сильвестра, автора Домостроя, въ которомъ вядится попреимуществу только практикъ-хозяннъ. Надъ всеми практическими разсчетами у Посошкова возвышаются цели и интересы религіозные, хотя и съ твиъ же карактеронъ практичности. Доброе двло, справедливый поступокъ, обязательны для христіанина и имфють цфну потому, что имя удовлетворяется требование религи; а исполнение человъкомъ религиозныхъ требованій неминуемо привлекаеть на него воздаяніе отъ Бога: эта зависимость въ представленіи Посошкова является нерасторжимою и оба члена ся постоянно варіируются въ его сочиненіяхъ. Но съ особою настойчивостію Посошковъ преследуеть религіозно-практическіе интересы въ Завъщания отеческомъ, гдъ онъ спеціально занятъ изображеніемъ идеала жизни. Еще съ самаго ранняго детства Посошковъ рекомендуеть втолковывать ребенку кланяться Богу для того, чтобъ Онъ, «видя поклоненіе, помиловаль и даль того и того много». Ту же неособенно возвышенную мораль Посошковъ постоянно проповъдуеть и взрослымъ людямъ: доброе дёло и возмездіе за него стоять вездё въ теснейшей зависимости, одно другимъ обусловливаются, одно въ другомъ находять смыслъ и значеніе. «Аще по вышеписанному сотвориши», постоянно Посошковъ внушаетъ сыпу, сто нивая ти пакость не коснется, Господь Вогъ не попустить на тя прінти никакому злу, соблюдеть невредна ... «Аще тако сотвориши», говорить онь сыну, убъждая его храниться въ чистотъ тълесной, «то и на семъ свътъ великъ и честенъ будещи, паче же по отшестви отъ сего свъта въчныхъ благъ наслъдникомъ явишися». «Аще тако научите дътей», говоритъ Посопковъ, рекомендуя воспитаніе дітей въ дуків религін, «то они и вы милость Вожію получите». «Буде тако сотвориши» говорить онь, научая сына смиренію, «то великъ ты у Бога будеши». «Аще тако сотвориши», располагаетъ онъ къ немстительности, сто Господь Вогь твоихъ гръховъ не вспомянеть, введетъ тя въ царство свое небесное». «Сице творя», рекомендуеть онъ приношенія въ кранъ, «сугубую себ'я изду пріннеши». «Аще во всяконъ дълъ будени совершенную правду дълати, то ты и на сепъ свъть блаженъ будещи и на оновъ свътъ въчнихъ благъ наслъдникъ явищися». Располагая купцовъ къ добросовъстности въ торговиъ. Посонковъ силится соблезнить ихъ надеждою воздения за то: «Богъ, видя твою нравду и постоянство, наградить тебя и — откуду ты и не часни пришлеть тебь. Требуя накоринть бединка «нешучнаго безь ценн». т. е. безплатно, Посонвовъ усповояваеть поручительствомъ Бога: «Богъ тебъ за него заплатитъ». Въ добромъ дълъ даже о понесеннихъ «ранахъ или тщетв какой не скорби», потому что «наградить тебв Господь, аще и смерть пріимеши — не сумнъвайся» и пр. и пр. . (Завъщ. стр. 30, 11, 53, 83, 144, 109, 219, 189, 205, 171). Словомъ, вездъ Посошковъ рекомендуетъ упражнение въ христіанскихъ добродфтеляхъ, требуетъ неуклоннаго соблюденія правиль религіозно-нравственнаго закона, поставляя при этомъ вездъ на видъ сопряженныя съ добродътелію выгоды, указывая практическую пользу религіозности и неразсчетливость грѣха.

Проникая, такимъ образомъ, собою религіозность Посошкова, практическое направление его съ очевидностию отразилось и во всъхъ другихъ сферахъ его дъятельности и мышленія. Его мы увидимъ въ Книгъ о скудости и богатствъ въ крайне мелочныхъ хозяйственныхъ вычисленіяхъ, въ выяснени самомалъйшихъ поводовъ къ обогащению или оскудънию царственному. То же направление уже видели мы и въ разобранных выше богословскихъ возэрвніяхъ Посощкова, гдв также вездв практическая разсчетливость, строго точныя вычисленія свічь, поклоновь, пінязей и пр., гдв всв и возвышение, чисто духовные пункты христіянской догматики разобраны преимущественно съ практической стороны, со стороны ихъ приложенія и примъняемости къ церковной практикъ. Въ этомъ крайнемъ до односторонности направленіи, Посошковъ, естественно, не быль застраховань и отъ неразумныхъ увлеченій, отъ мивній и выводовъ, слишкомъ уже практическихъ, низменныхъ, не вездъ отвъчающихъ самому предмету содержанія и обсужденія. Даже и въ хозяйственныхъ собственно его вычисленіяхъ, какъ посль увидимъ, является весьма многое уже не столько полезнымъ и нужнымъ, сколько курьезнымъ и смѣшнымъ. Въ его же богословскихъ разсужденіяхъ практическая сторона въ раскрытін взятыхъ вопросовъ только часто запутываетъ, затіняетъ собою суть діла; его узко-утилитарний взглядь на практическую сторому христіанской дізательности, на добрыя діла, представляется настолько крайнимь, что, строго говоря, и добрыя діла въ представленіи Посонкова иного теряють своей цізны и нравственнаго значенія. Однимь словомь, на все Посошковь стотріль глазами разсчетливаго хозяина, все иногда даже и несоизмітримое мітряль на свой арминь. Практическое направленіе у него является всепроникающимь и всеобусловливающимь; оно невозбранно мирится, нерасторжимо соединяется съ другою всеобъемлющею чертою его и характера, и сочиненій — религіозностью.

## Сочиненія Посошнова.

## "Книга о скудости и богатствъ".

Политико-эксномическая интература вз Россім до Посомкова. — Эксномическій марактерз нинги о окудости и богатства. — Осковния политико - эксномическія возвранія Посомкова. — Состояніе общественних сосмовій на Руси по Посомкову и сущнотом его проектова. — Мысли Посомкова объ вкостраннями ва русокой горговий и производительности. — Значеніе Книги с окудости и богатства.

Какъ сочинение съ извъстнымъ направлениемъ, Книга о скудости и богатствъ Посошкова принадлежить къ разряду сочиненій политико-экономическихъ. Литература этого вида началась на Руси ранће Потра Великаго, хотя вознивновеніемъ своимъ обязана уже реформаторскимъ стремленіямъ. Потребность преобразованій, которая почувствовалась еще въ XVII въкъ и вызвала некоторыя отдельныя перемены, была сознана не столько правительствомъ, сколько саминъ народомъ, въ лицъ его избранныхъ представителей. Частныя лица, благодаря природному здравомыслію, практической сметливости и собственному жизненному опыту, имели большую возможность чувствовать и сознавать недостатки общества, наблюдать хорошія и дурныя стороны всего вокругь происходящаго. Нівоторыя изъ этихъ личностей старались, при помощи литературнаго слова, такъ или нначе направить деятельность правительства, поставить на видъ предметы, требовавшіе реформы. Такъ возникла политиво-экономическая литература на Руси, и сочинение Посошкова не есть явление одиновое: оно следовало за трудами другихъ, ему предшествовали замечательныя политическія творенія, хотя и нельзя допустить, чтобы Посошвовъ быль съ ними знакомъ и испыталъ на себъ силу ихъ вліянія. Мы разумъемъ два сочиненія, относящіяся къ XVII в'яку: «О Россіи въ царствованіе Алексвя Михайловича > Котошихина и «Русское государство въ половинъ XVII въка > Крижанича.

Котошихинъ — русскій подъячій шестидесятых ь годовъ XVII ст. — вынужденъ быль бъжать въ Швецію, гдв приняль лютеранство, а впоследствін быль казнень за убійство. Вдали оть родины Котошихниь написаль свое сочинение, которое, по обилию своего содержания, знанию дъла, чистотъ изложения, составляетъ явление посьма замъчательное для своего времени. Авторъ обнимаетъ всъ отрасли и внутренній составъ государственнаго управленія, исключая дёла церковныя; описываеть всё существенные обычаи и порядки русской земли; бросаеть смёлый взглядъ на внутренній міръ древне-русскаго человъка, на общій характеръ народной жизни. Преимущественио Котошихинъ распространяется о бытъ висинкъ сословій: бояръ и княжей, и развертываеть здівсь прачную картину общественнаго быта при Алексъъ Михайловичъ, изображаетъ грубое невъжество, родовитую спъсь и непроходимый эгоизмъ тогдашняго барства. По вижинему виду, сочинение, раздъленное на 13 главъ, представляеть родь отдёльныхъ историческихъ монографій: объ обычаяхъ, сопровождавшихъ царскую свадьбу, о воспитаніи царевичей, объ управленіи посковскимъ царствомъ и пр., и все это безъ критической оцівнки, хотя съ зачётною тенденціей обратить вниманіе отсталаго русскаго народа на доброе у инозещцевъ, съ которыми Котошихинъ имвлъ случай близко познакомиться. Сочинение Котошихина ниветь близкое отношение къ сочиненіямъ Посошкова, разсматривающимъ тв же жизненные вопросы, о которыхъ трактовалъ и Котошихинъ.

Въ гораздо большей связи, но содержанію и направленію, съ сочиненіями Посениюва стоить «Русское государство въ половинъ XVII в.» Крижанича, по происхожденію хорвата, по религіи католика. Это быль замъчательный человъкъ, оставившій въ сочиненіяхъ доказательство общирнаго ума, трудолюбиваго изученія Россіи, истиннаго желанія принести ей пользу. Не только сочиненіями, а и внъшнею судьбою этому великому человъку суждено было сдълаться прототипомъ Посошкова: его убъжденія и заботы о русскомъ народномъ благъ были слишкомъ смълы для старой Россіи и они то заставили Крижанича многіе годы прожить въ ссылкъ. Изъ многихъ его сочиненій, «Политика» или «Разговоры объ владательству» по своему предмету и направленію имъетъ большое сходство съ политическими трудами Посоткова. При написаніи этого

сочиненія Крижаничемъ руководили тіз же побужлевія, какія дійствовали н въ Посощковъ: тотъ же глубовій патріотизиъ, то же безворыстное желаніе принести посильную помощь русскому государю, соблюсти народные. интересы. «Съ великимъ страхомъ», говорять онъ въ предисловіи. сеъ врайнимъ уничежениемъ парскому твоему Величеству челобитие чиню: въ даръ приному нъсколько политическихъ думъ, которыя съ великимъ настояніемъ собраль и которыя считаю твоего Величества владанію полезны. Твердо вънъ, аще изволишь, государь, въ сія книжицы позрѣти, дознаещь: не возножно, дабы сін бесёды изошли отъ человека ласкателя. или который бы не быль теб'в искренно върень и всемъ сердцемъ завъщанъ». «Могутъ сія книги служить вийсто панятила и обритала въ помощь памяти тебъ, сильный Царю» (Рус. гос. въ пол. XVII ст. т. II стр. 3 и 7). Вездъ и во всемъ Крижаничъ, какъ и Посошковъ, преследуеть, чтобы «царству польза произошла, казив государевой причинилась корысть» (т. I стр. 56). Его, какъ и Посошкова, возмущали на каждомъ шагу встръчавшіяся нарушенія человъческой правды, и онъ настой и по требовалъ правосудія. Онъ мечтаетъ объ изгнаніи всёхъ должноствыхъ лицъ, которыя могутъ сделать народу какую либо тираннію или вакую бы то ни было несправедливость (ІІ, 21). Его звдушевное желаніе: «да будеть судія праведень, не алчень, не лицепріятень и не взяточникъ, а «да будеть людскій». Правосудіе въ его глазахъ является первою и величайшею изъ добродътелей: «primum et maximum omnium privilegiorum est justitia (I, 89 и II, 20). Непоколебиное убъждение Крижанича въ этой истинъ вдохновило его сиблостио прямо указывать царю, какъ на преступленіе, оссбенно оскорбляющее Бога н со всею строгостію отміцаемое Богомъ, на «угнетеніе бъдныхъ и подданныхъ (II, 222). Вообще, личность Крижанича въ свое время была выдающаяся, замізчательная по своему уму и общирной начитанности. Ревностный богословъ соединяется въ немъ съ умнымъ человъкомъ, имъвшимъ теоретическія свідівнія и много практическаго знанія въ ділахъ государственныхъ. Его «Разговоры объ владательству» состоятъ исключительно изъ разсужденій о внутренней и внішней политикі русской, а потому представляють собою подробную картину тогдашняго состоянія Россіи, вибств съ множествомъ двльныхъ и серьезныхъ замвчаній на существующіе порядки. Авторъ увлекается своимъ стремленіемъ для улучшенія администрацін и государственной указать средства

жезни, такъ что сочинение состоить изъ безпрестанной критеки настоящаго и проектовъ будущаго, и носить характеръ не столько исторіи, свольво политическаго проекта: въ этомъ его существечное отличіе отъ Котошихина и главная свявующая нить съ Посошковымъ. Крижаничъ старался сдёлать свой обзоръ какъ только можно колнымъ: то въ форме категорическихъ разсужденій, то въ формъ бесьды царя, обращенной въ народу, то въ формъ разговора выведенныхъ имъ лицъ. Крижаничъ излагаеть свои мысли о торговлю, ремеслахь, воинствю, образованін, славянскомъ языкъ, правахъ, о «чужобъсін», которымъ начинала уже страдать Русь, о государственномъ управленін, объ испорченности народной и пр. Всякія установившіяся правила и обыкновенія разсматриваеть Крижаничъ исторически: вакъ было прежде, какъ тенерь у другихъ народовъ, какъ у насъ и, навонецъ, какъ лучше, какъ должно бить. Таковы прісмы и такова патріотическая программа Крижанича. Чемъ болье могли имъть значенія для своего времени сочиненія Крижанича, направленныя на самые жгучіе вопросы законодательства и администрацін, политическаго и общественнаго быта, тімь болье остается сожальть о томъ, что они остались ноизвестными. Крижаничь быль ссыльнымъ, незамвченнымъ, забытымъ. Свое время, такимъ образомъ, не могло извлечь пользы изъ его столь богатыхъ содержаніемъ сочиненій; современники не могли учиться у него. Следовательно, Крижаничь какъ-бы не существоваль и для Посошкова; сочиненія его не могли служить источнивомъ и пособіемъ для сходныхъ по мысли сочиненій Посошкова. Крижаничь предшествоваль Посошкову только хронологически, а не по вліянію. Посошковъ развивался самостоятельно; онъ быль самоучка. Разумъется, это быль недостатокъ, съ устранениемъ котораго мы, быть можетъ, нивли бы отъ Посошкова что нибудь еще болве дорогое, чвиъ что теперь им имъемъ; но, съ другой стороны, это придаетъ гораздо болъе чести и славы имени Посошкова, который совершенно самостоятельно и ни отъ кого независимо не только не отсталъ отъ своихъ замъчательно великихъ предшественниковъ, но во многомъ опередилъ и возвысился надъ ними. Мы не намфрены, впрочемъ, излагать сравнительное достоинство проектовъ и политико-экономическихъ мъръ Посошкова; въ нашу задачу входить знакомство съ историческим зэлементом въ сочинении Посошкова, разсиотрение его взглядовъ и убъждений, внутренній историческій симсль его сочиненій.

Книга о скудости и богатствъ знакомить насъ съ современнить Посошкову состояніемъ Россіи. Въ ней Посошковъ перебраль всё формы и проявленія общественной жизни, пересмотриль вси важнийшіе выработанные историческою жизнію порядки и обычан, отнесясь во всему съ посильною вритивою. По его собственнымъ словамъ, онъ изъявилъ тутъ достовврное, слышанное и мнимое касательно состоянія русскаго общества. въ лицъ всъхъ сословій. То составляющихъ, и со всъми отправленіями государственнаго организма. Неисправности и уклоненія отъ нориальных робязанностей возбудили Посошкова; поэтому онъ и обрашаетъ внимание вездъ на «содъвающияся неправды и всякия неисправности», съ целію «елико ему Богь дароваль, инфиія своя изложити во исправленію трят неправостей и неисправностей». Это изображеніе общественныхъ недуговъ Россіи и соединенныя съ этимъ свои мижнія, взгляды, проекты Посошковъ совокупиль въ «трекратновъ трекратіи. Первое трекратіе (гласить) о неисправѣ и поправѣ духовенства, воинства, правосудія; второе трекратіе — о неисправъ и поправъ купечества, художества и разбойниковъ съ бъглецами; третіе трекратіе — о неисправъ и поправъ яко во крестьянъхъ, тако и во владаніи земли безобидномъ н о собраніи царскаго интереса гобзовитомъ > 1).

Самое названіе сочиненія изобличаєть уже экономическій характеръ его содержанія. «Книжицу нарекохъ о скудости и богатствъ, понеже имъетъ въ себъ изъявленіе, отъ чего содъваєтся напрасная скудость и отъ чего умножитися можетъ изобильное богатство». Но данное Посошковымъ заглавіе книгъ не вполнъ соотвътствуетъ ея содержанію, — оно представляется узкимъ для такого сочиненія, въ которомъ подвергнутъ разбору весь общественный бытъ и предложено множество важныхъ мъръ, коренныхъ преобразованій, законодательныхъ реформъ, то, съ другой стороны, это заглавіе вполнъ оправдывается, если примемъ во вниманіе, что хозяйственные вопросы преобладаютъ въ сочиненіи, что разборъ вопросовъ чисто духовныхъ, юридическихъ, военныхъ занимаєть, сравнительно, мало мъста, что даже въ главахъ о духовенствъ, о правосудіи, о воинскихъ дълахъ особенное вниманіе обращаєтся на хозяйственное положеніе духовенства, на гибельныя слъдствія произвола въ судъ и расправъ для экономическаго быта

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Просьба Посошкова, съ которою онъ представляль свою книгу Петру В. Соч. Пос. т. II стр. XXVIII.

народнаго, на расходы при содержаніи войска и т. п. Во всякомъ случав, Книга о скудости и богатствъ имъетъ всецъло предметомъ практическую жизнь, въ ней Посошковъ является по преинуществу писателенъ-экономистомъ. Писательство, въ этомъ именно направленіи, было вызвано самою жизнію, служило отвітомъ на современныя потребности. Еще до времени Петра В. обнаружились финансовыя затрудненія въ Россіи. Казна была истощена; государственное банкротство всею тяжестію ложилось на народъ; подати увеличивались годъ отъ году. Постепенно возраставшая государственная скудость, естественно, обращала на себя внимание лицъ, говорившихъ и писавшихъ о Россій. Котошихинъ уже коснулся вопроса о состоянім государственных финансовъ: «міздныя деньги годъ отъ году подешевъли, сперва ходили рубль противъ рубля, а потомъ начали ходить по 2 по 3.... и по 15 и по 17 рублевъ за серебряный рубль. Серебрянымъ деньгамъ учала быть скудость въ государствъ, а на мъдныя все дорого — и многіе помирають съ голоду» (о Россіи въ ц. А. М. стр. 83). Такую бъдность государственную Котошихинъ объясняеть бъдностію прінсковь въ Россін металла для денегь: «золота н серебра не родится; хотя въ кроникахъ и пишутъ, что русская земля на золото и серебро урожайная, однако сыскать не могуть» (стр. 78). Разореніе народа отъ усиливающихся поборовъ глубоко возмущало великаго славянофила Крижанича. «Несчетны», говорить онъ, «въ нашенъ государствъ люди, которые нещадно притискивають и выжимають своихъ подданнивовъ... Многіе чинять всявія крутости, съ коихъ бы вазнъ какова прибыль могла допасть и пр. (Рус. гос. І, 178 и 305). Согласно Котошихину и Крижаничъ причину «убожества и нужаъ земли русскія видить, между прочимь, въ «неплодности земли: земля бо не родить драгаго наменія, злата, сребра, мізди... (т. І стр. 154). И Крижаничъ поэтому счелъ нужнымъ въ началъ своей Политики предложить цёлыхъ 4 раздёла (т. е. главы, стр. 1-64) «о средствахъ и способахъ, которыми собирается и обогащается государственная казна >. При Петръ Великомъ финансовыя затрудненія возрасли съ особенною силой, такъ какъ вившнія войны и внутреннія предпріятія, новые предметы и учрежденія требовали новыхъ и крупныхъ затрать отъ безъ того тощей казны. Все дело реформы должно было начаться именно съ преобразованія экономическаго: вопросы экономіи стояли на первомъ планъ. Такимъ образомъ, вопросъ о бъдности и богатствъ, о бъдности Россіи

сравнительно съ другими государствами, о средствахъ сдълать ее богатой, прежде другихъ обращалъ на себя внимание всякаго выслящаго русскаго человъка, возбужденнаго общественнымъ движениемъ преобразовательной эпохи. Изследование причинъ --- «отчего содевается напрасная скудость», и изобретение средствъ, отъ которыхъ умножитися можетъ изобильное богатство», было не только современно и полезно, но было необходимо, составляло насущную потребность. Посошковъ видель въ жизни все гибельныя последствія разстроенности государственнаго хозяйства; онъ видълъ, что народъ гибъ отъ недостатка въ предметахъ первой необходимости: «нынё въ деревняхъ», говорить онъ напр., «такую нужду подъемлють, что многіе безь соли вдять и оцинжають и умирають; оть задержанія соли во иныхъ пестахъ выше рубля пудъ покупають, да и то не всегда, и отъ такой безсолици напрасно люди помирають, крестьяне, кои маломочны, вев пропадають». Посошковь видель, какъ разорялся народъ отъ непосильныхъ поборовъ, какъ «за недоимку дворъ и пожитки отбирали, да оцвинвъ въ полъ или въ треть, или въ десятую долю, продавали и такъ совстиъ разоряли... и отъ такого порядка многое множество народа въ нищіе пошли» (Кн. о ск. и бог. Соч. Пос. I, 223 и 72 с.). Поэтому-то Посошковъ и ръшился «предложить свое мнине о собрани царских сокровищь, свои взгляды со здравомь, гобзовитомъ и постоянномъ собраніи интересовъ Его Императорскаго Величества > (стр. 3).

Какъ представитель народа и прибыльщикъ государя, Посошковъ совершенно справедливо сливаетъ интересы народные съ интересами государственными, поставляя въ богатствъ народномъ богатство и государственное. Эта истина была, впрочемъ, извъстна и ясно сознана предшествующимъ русскимъ политикомъ — Крижаничемъ, который неоднократно проводилъ ее въ своемъ сочиненіи: «Убого королевство, убогъ и король, богато королевство, богатъ и король; королевское добро есть добро всего народа; что полезно головъ, полезно и всему тълу» (т. І стр. 41; т. II, 40, 31, 41, 50). «Scitote, quod bonum regis, est bonum totius gentis» и пр. Поэтому, Крижаничъ внушалъ, что «король, аще самъ кощетъ быть богатъ, сначала долженъ заботиться, да подданники будутъ богаты», и вооружался противъ разоренія народнаго въ пользу казны, причисляя «выдираніе нещадное и немилостивое отягченіе подданниковъ» къ вреднымъ, «злымъ способамъ стяжанія» (т. І стр. 3). Убъжденіе

въ непосредственной связи народнаго благосостоянія съ государственнымъ богатствомъ Посошковъ высказываетъ въ основани свеего сочинения: «не то царственное богатство», говорить онъ на первой же страница, «еже въ парской казив много, но то самое царственное богатство, еже бы весь наронъ по мироностямъ своимъ богать быль доможние своими богатствы >. И «по моему мивнію, сіе двло не великое и не трудное, еже царская сокровища наполнити богатствомъ, за еже царь, яко Богь, еже восхощеть, можеть сотворить; но то великое и многотрудное дело, еже бы народъ обогатити... понеже все что есть въ народъ богатства — богатство парственное, подобно и оскудение, и проч. (стр. 1, 3, 71, 72 и пр.). Поэтому. Посошковъ въ основание своей экономической теории полагаетъ обязательность попеченій о народномь богатствів, поставляеть необходимость «о всенародномъ обогащени пещися безъ уятия усердия, дабы нивто въ убожество не входиль, но всё бы по своей мёрности изобильны были» (стр. 1 и 189). Разореніе народа поборами представляется Посошкову действиемъ, прямо нарализующимъ свою цель; поэтому, онъ требуеть «правыхъ и здравыхъ» началъ «въ собраніи царскихъ интересовъ, чтобъ никаковыя обиды ни на кого не навести. Худой тотъ сборъ, аще вто казну царю собираетъ, а людей разоряетъ. Только то собраніе споро и прочно будеть, аще вто государю тщится служити, а наче собранія людей отъ разоренія соблюдаеть». «Нужно стремиться въ тому, чтобъ и казна была цёла съ приплодомъ и люди были всё цёлы и невредимы» (стр. 209, 73 = Завъщ. от. 232 сгр.). Миръ, безопасность и благосостояніе подданныхъ Посошвовъ ставить выше всяваго финансоваго обогащенія государственнаго. Гоняясь за самомалѣйшею мелочью въ государственныхъ прибыткахъ, Посошковъ отказывается, напримъръ, отъ весьма доходныхъ встарину судныхъ пошлинъ, во имя общаго мира, сповойнаго развитія гражданской жизни. Подобныя мысли являются одними изъ самыхъ свътлыхъ въ сочиненіяхъ Посошкова, обнаруживая въ немъ совершенно здравыя, вполнъ разумныя политико-экономическія возэрънія.

Какіе же способы указываеть самъ Посошковь, чтобъ избѣжать народнаго разоренія и достигнуть гобзовитаго богатства? — Какъ человѣкъ въ высшей степени честный, высокодобросовѣстный, любитель правды, Посошковъ причину всякихъ золъ и нуждъ полагалъ въ нарушеніи общечеловѣческой правды; съ другой стороны, въ правдѣ, въ возстановленіи ея Посошковъ видѣлъ главнѣйшее и необходимое условіе

всякаго добра, всякаго успъха въ человъческихъ дълахъ. Правда составляеть предметь его задущевныхъ желаній вездів и во всемь, въ ней онъ видить средство и душевнаго спасенія, и вившняго благосостоянія. «Паче всего надлежить намъ пещися о истинной правдъ: правдъ отецъ-Вогъ, и правда вельми богатство и славу умножаетъ, а неправдъ отецъ діаволъ, и неправда въ нищету приводить и смерть наводить». Посощковъ столь непреклонно върить въ истинность своего начала, что, при господствъ правды, онъ почетаеть невозможнымъ существование скудости, или чего нибудь въ этомъ родъ: «егда правда въ насъ утвердится, то не можно дарству россійскому не богатитися и славою не возвыситися >.. Отъ правды зависить «и царственное украшеніе, и прославленіе, и честное богатство, понеже правда никого обидите не пускаетъ ... и пр. «Безъ насажденія же правды никонии иврами народу всесовершенно обогатитися невозножно > (стр. 2 и 3). Высказанныя Посопівовымъ мысли находили себъ поливищее подтверждение въ современномъ положения дълъ: Россія, при прайней обдисти натеріальной, изобиловала неправдою. Действительно, трудно ей было достигнуть благосостоянія, вогда она была полна «обидчиковъ, воровъ, разбойниковъ и всякихъ явныхъ и потаенныхъ грабителей», когда не было правды въ томъ, что «на словахъ ладогозили», когда поэтому требовалось, кром'в очевидныхъ мівръ, и «прозрительное око, чтобъ отыскивать правду. И вотъ Посощковъ, повторяемъ ръшился поставить на видъ Государю все извъстное ему, что не право, что было нарушениеть справединвости, отъ чего народу была тягость, а государству скудость. Съ этою целію Посошковъ разсматривають всъ сословія, всъ главнъйшія проявленія общественной жизни и вездъ ищеть правды, все подводить подъ требованія справедливости, ставя мъркою основныя правила общественной жизни. Такъ прежде всего, онъ признаеть права личности каждаго члема общества и потому требуеть, чтобъ неправо, незавонно, «даромъ ничто ничье нигдъ не пропадало»; нужно «за богатыми и за убогими прилежно смотреть, чтобъ нигде ничто и ихъ даромъ не пропадало». Съ другой стороны, каждый долженъ трудиться, чтобы не быть излишнимъ, безполезнымъ нахлибникомъ общества: нужно смотреть, чтобь «дней своихъ даромъ нието не терялъ, хивба бы напрасно безъ работы не вли, но всв бы были у двиъ своихъ,... чтобъ лишнихъ людей не было, безъ работы никакой человъкъ не быль, никто нигдъ даромъ не шатался». Сообразно своимъ трудамъ и званію, каждый имъетъ право издерживать пріобрътенное, но надлежитъ «прилежно смотръть, чтобъ излипняго ничего нигдъ не тратили, чтобъ всякъ свою мърность зналъ, чтобъ у всякаго чина денежныя истраты лишнія не было, выше своея мърн себя бы не убытчили». Такъ какъ каждый принадлежитъ цълому обществу, то кромъ завоннаго обезпеченія себя, каждый долженъ приносить пользу обществу, чтобы каждый не только не даромъ клъбъ ълъ, а чтобы и «плодъ приносилъ», чтобъ отъ всякаго и частнаго дъла государю «прибытокъ былъ» (стр. 71, 106, 108, 130, 73). Таковы основныя положенія политико-экономической системы Посошкова, развитіемъ которыхъ служитъ вся Книга о скудости и богатствъ. Нъкоторые изъ существенныхъ пунктовъ этой системы служатъ полнымъ отголоскомъ взглядовъ Крижанича, который также стремился, чтобъ «никто не жилъ въ кралевствъ бездъленъ и общему добру некорыстенъ», — что «неприлично и всякой правдъ противно» (Рус. гос. т. I стр. 333 и 253).

Самъ Посошковъ является въ книгъ вообще, какъ мудрый практикъ. разсчетливый до мелочности хозянеъ. Частныя правила касательно хозяйственной экономіи показывають всю топкость практическаго ума Посошкова, не оставившаго безъ вниманія самые, повидимому, микроскопическіе предметы финансоваго изъяна. Самыя мелочныя вещи домашняго обихода онъ разсматриваетъ съ общегосударственной точки зрвнія, вездв онъ старается предотвратить напрасную трату, во всемъ преследуетъ государственное сбережение. Предусмотрительность Посошкова въ этомъ отношеній доходить иногда до смішнаго. Таковы, напримітрь, его наставленія объ употребленія общивныхъ пуговицъ, «россійскому царству отончительныхъ», причемъ Посошковъ рекомендуетъ употреблять такія, которыя бы «портищевъ пять-шесть износили»; — о лакомыхъ ядяхъ и заморскихъ винахъ, «и для здофовья вредительныхъ, и для государства истощительныхъ»; о лентахъ и платкахъ, «на утираніе носа», объ оръхахъ и мелкой рыбъ, о бумагъ, «несозидательно истрачиваемой при разметистомъ письмъ, съ точнымъ вычисленіемъ надлежащаго количества строкъ на страницъ «письма уписистаго»; — о тюремщикахъ, «подобно черванъ хлъбъ въ тлю претворяющихъ и пр. (І т. 125, 126. 180, 84 и пр. Зав. от. 58, 213 и пр.) «Пчела-муха весьма невелика и собираетъ медъ не корчагами, обаче множество ихъ собираютъ тысячи пудъ! Тако и собираніе богатства царственнаго, аще вси будуть

жить бережно и ничего напрасно тратить не будуть, то царство можеть весьма обогатиться» (I, 85 стр.). Таковы соображенія, которыми руководился Посошковь въ подобнаго рода предписаніяхь. Кромі того, Посошковь отлично сознаваль, что вещественнымь богатствомь обусловливается и нравственное, умственное развитіе, какъ съ другой стороны, усовершенствованіе въ доброй нравственности, истинное просвіщеніе содійствують умноженію матеріальнаго благосостоянія. На основаніи этой нерасторжимой связи, въ книгі Посошкова мы встрічаемь, вмісті съ указаніями злоунотребленій собственно въ практической жизни, указаніе и нравственныхъ недостатковь своего времени.

Свое политическое обозрвніе Посошковъ начинаєть съ духовенства (І, стр. 3 и 4, 9-31). По его мивнію, это высшее сословіе, источникъ религіозно-нравственнаго и умственнаго просвъщенія, представители образованія. «Священство — столиъ и утвержденіе всему благочестію.... они наши пастыри, они и отцы, они и вожди». На духовенство Посошковъ обращаетъ внимание прежде всего, потому что поставляетъ въ прямой зависимости отъ него чистоту въры, вравственное совершенство и, даже уиственное образованіе всёхъ другихъ сословій: «мое мцёніе тако мысли моей касается, яко вся наша погибель и спасение залежить въ пресвитерахъ: аще они будутъ несимсленін, то и люди паствы будутъ несмысленіи, а аще пресвитеры будуть разумны и святи, то и люди паствы будутъ разумительны и святости близко» 1). Но уже въ самомъ духовенствъ Посошковъ замъчаетъ множество недостатковъ, прямыхъ уклоненій отъ идеала, нарушенія законныхъ требованій. Оказалось, что духовенство не удовлетворяло вполнъ своему назначению и не имъло должнаго вліянія на народъ. А эти недостатки духовенства, естественно, влекли за собою гибельныя последствія: «въ духовномъ чину, аще будуть люди неученые, въ писаніи неискусные, аще будуть пьяницы и инаго безчинства наполнены, то благочестивая въра наша исказится и вивсто древняго благочестія вси разыдутся въ разногласные расколы». Эта мысль, высказанная здёсь въ форме предположенія, находила себе подтверждение въ жизни, потому что въ невежестве и небрежности духовенства Посошковъ видълъ причину усиления раскола и распространенія на Руси инов'врческаго вліянія.

<sup>1)</sup> О взглядѣ Посошвова на духовенство скажемъ подробнѣе при разборѣ Завѣщанія отеческаго.

Тв. которые должны быть «всему благочестію опора и отъ ересей забрало, и отъ адениъ волковъ оборона, которые должны людей отвлачать отъ погибельныхъ вратъ», оказались не въ состояни даже «себя чвиъ оправдати не только отъ лютерскія или отъ римскія ереси, но отъ самаго дурацкаго раскола». Видель я, разсказываеть Посошковь, въ Москвъ пресвитера изъ знатнаго дома, который си татаркъ противъ ея заданія ответа здраваго дать не умель». Сельское же духовенство стояло еще ниже: «сельскіе бо пресвитеры сямые люди простые: возростеть онъ въ деревив, деревенскія діла и смышляеть, а что Вогь взищеть погибшія души на нихъ, ничего того не знають». Тв, которые обязаны были учить насоныхъ истинному правовфрію, сами находились въ такомъ религіозномъ невъжествъ, что «и въра христіанская на чемъ основана, не въдали», не могли «не то чтобы кого отъ невърія въ въру привести, но и того не знали, что то есть реченіе въра и не до сего-ста, но есть и такіе, что церковныя службы како отправитя не знають: отправляють наугадь, какъ кому примыслится; того ради въ градекъ въ церквахъ многое несогласіе бываеть, а о сельскихъ и дивити нечего> (тоже въ проектъ о школахъ л. 6). «Сельскихъ уже и почитать въ дёло нечего, тё мало и церковныя службы отправляють, пекутся паче о пашив да о свиныхъ повосахъ». Что васается пастырсвой обязанности нравственнаго руководства, то «пресвитеры, кін и во градъ живуть, не весьма знають, въ чемъ гръхъ или въ чемъ спасеніе, и того ради прихожанъ своихъ къ покаянію не принуждають, не наставляють и отъ того многіе люди въ невъдъніи своемъ погибають». Обязанные заботиться объ умственномъ развити народа и детей духовныхъ увещавать, чтобъ они «дітей своих» учили граноті», пастыри сами были «въ внижномъ разумъніи не весьма довольни», тавъ что и по внижвамъ богослуженія отправлять не всегда могли. «Въ Новгородъ видаль я новопоставленника діакона: не всегда могъ единыя страницы въ Евангеліи прочести, еже-бы разовъ пяти-шести не помъщатися. А всякая намъ погибель чинится отъ неученыхъ нашихъ пастырей» (о школахъ л. 8). Наряду съ религіознымъ и умственнымъ невѣжествомъ, коренились въ жизни духовенства и правственные недостатки и пороки: «обязанные о паствъ своей пещися, дабы вси праведно жили», духовные сами были неисправны отъ «неключинствъ». Какъ во все время нашей исторіи, такъ и во время Посошкова обращаль насебя вниманіе главнымь образомь изв'ястный,

особенно отвратительный из духовенствъ поровъ. «У насъ нопы первые пьяницы, по кабакамъ ходятъ, въ крови дерутся», съ обычною ръзкостію заявлялъ Ломоносовъ 1). «Пьянство великъ порокъ пресвитеру наноситъ», разсуждалъ Посошковъ, и съ своей стороны тоже долженъ былъ признаться, что «пьянственная страстъ вельми овладъла попами», а что «пьяные попы гораздо хуже во нравахъ, нежели простолюдины бываютъ»; вынужденъ былъ засвидътельствовать существованіе такихъ пресвитеровъ, которые, «напившися до пьяна, по улицъ ходя, или гдъ сидя, кричали нелъпостно и бранно, и сквернословили, и дрались, и пъсни пъли...»; вынужденъ былъ вслъдсвіе этого совътовать, «дабы пресвитеры и діаконы чрезитрно до пьяна не напивались. А буде каковымъ случаемъ и напьется до пьяна, то шелъ-бы въ утишное мъсто и выспался, отнюдь не открывая себя народу».

Таково было русское общество въ лицъ представителей его высшихъ интересовъ! Посошковъ старается указать причины столь безотраднаго положенія духовенства. Эти причины видить онь сь одной стороны въ небрежности высшей церковной власти, въ злоунотребленіяхъ, а съ другой стороны — въ общей для всей земли русской скудости матеріальной. «Азъ признаваю», говоритъ Посошковъ, «отъ оплошки архіерейскія тако чинится, понеже полагаются на служебниковъ своихъ>, которые чу новоставленниковъ пріемлють дары и пріявъ дары, дадуть ему затвердить по Исалтири нъкоторые псалмы и заложа, дадутъ при архіерен прочитать; архіерей же, видя твердо и разумно читающа, позинить, явобы и во всякомъ чтеніи таковъ, благословить его въ пресвитерство. Отъ такого порядка у иныхъ гранота и плоха». Весьма важнымъ препятствіемъ къ образованію вообще было отсутствіе почти всякихъ въ тому средствъ. Стоило большихъ трудовъ и требовалось во всякомъ случав пройдти не всегда удобную практическую школу гдъ нибудь «въ городъ, при соборъ, или при разумномъ пресвитеръ въ подначальствъ, чтобы выучиться только правильно отправлять Вогослуженіе; — требовалось это по той простой причинъ, что непосредственно научиться было «не по чему: печатнаго двора справщики отъ многаго питья и отъ роскопнаго житья утыли и не хощуть ясного изъявленія о всякомъ церковномъ служенін напечатать, чтобъ всякій могъ разумёти, какъ что отправляти».

<sup>1)</sup> Объ обязан. духовенства. Л'втописи Тихоправова, ч. IV стр. 197.

Главная же причина совершенной неразвитости, невъжества духовенства и крайне небрежнаго выполненія пастырскихъ обязанностей была б'вдность и матеріальная необезпеченность: «попы обременены землед вльствомъ и того ради не тако пекутся о служевін церковномъ, яко о нашив своей, а паства душевная уже въ сторонъ стала быть». «Жалованья государева имъ нетъ, отъ міра никакого подаянія имъ нетъ же и чемъ имъ питаться, Богъ въсть». Поэтому, су насъ въ Россіи сельскіе попы питаются своею работою и ничемъ они отъ пахатныхъ мужиковъ не отменны: мужикъ за косу и попъ за косу, а церковь святая и паства остаются въ сторонъ. Въ праздничный день гдъ было идти въ церковь, а попъ съ муживами пойдетъ овины сущить, и где было обедню служить, а попъ съ причетники хавбъ молотить. Аще пашню попу не пахать, то голодну быть». Отъ бъдности происходила небрежность въ выполненіи пастырских обязанностей по отношенію въ пасомымъ, въ нравственномъ надзоръ и руководствъ: «въ такихъ суетахъ живуще», справедливо замвчаеть Посошковъ, «не токмо стадо Христово пасти, но и себя не упасти. Отъ такого ихъ земледвлія многіе христіане помирають не токмо сподобившися пріятія тела Христова, но и покаянія лишаются и умирають яко скоть».

Не ограничиваясь указаніемъ недостатковъ и злоупотребленій, Посошковъ гораздо более даетъ места въ своемъ труде разсужденіямъ о мерахъ къ избъжанію этихъ недостатковъ, предлагаетъ проекты. Сущность ихъ, въ отношения къ духовенству, состоитъ въ томъ, чтобы обезпечить пастырей въ матеріальномъ ихъ содержаніи и затребовать отъ нихъ предварительнаго образованія. Нужно освободить ихъ отъ неподобныя, унизительныя работы, чтобы «пашни имъ не пахать и свна не косить, но пещися имъ о церковной службъ, да о паствъ, а виъсто пашни чтобъ получать десятую долю отъ приплода, какъ изъ хлеба, такъ изъ мяса и изъ вина и съ прочаго харча > (23 с.). При этомъ нужно измънить «гнусныя, многошвенныя, раздранныя рясы и лашти растоптанные», потому что предъ престоломъ Вожіниъ нужно нивть чистоту въ душтв и въ одеждъ. Главное же средство возвысить духовенство до его идеалаобразованіе. Съ этою целію «построить бы въ епархіяхъ шволы просторныя и собрать всёхъ духовныхъ детей отъ десяти до двадцати пяти лътъ, брать бы и неволею, и учить грамматикъ и всякаго книжпаго разума». А для этого нужно выправить азбуку и грамматику, чтобъ всявія скрытности откровенны были въ ней; надлежить библіи напечатать н въ школы разослать; тако жъ наргаритовъ, сборниковъ, евангеліевъ толковыхъ, четьихъ-миней и пр.; рекомендуеть также, ради охраненія отъ люторскія, кальвинскія и прочихъ ересей, напечатать книги: Камень въры, Розыскъ, Зерцало очевидное, Пращицу. Издать книги о ересяхъ, ихъ исторію, отступленія, чтобъ всё знали, что въ нихъ пороку. Сверхъ того, нужно давать школьникамъ читать книги и «гражданскія, бытейскія; не худо бы и літописных внигь давать имъ почитать, чтобъ обо всемъ знали, что доселъ бывало». Изучившихъ грамматику молодыхъ школяровъ нужно учить риторикъ и философіи. «Вельми потребно ученикамъ въ доснытаціяхъ подтверждатися». Учителя же должны наблюдать, кто изъ ученивовъ въ вакому д'ялу склоненъ, къ духовному или къ свътскому». Въ концъ концовъ, «ноложить недвижимый предълъ: буде кой человъкъ школьнаго ученія не принесь и грамматическаго разумънія не научился, таковыхъ бы отнюдь въ пресвитеры и діаконы не посвящати» (о школахъ л. 2 и 3).

«Аще по вышеписанному устроитъ Богъ о духовныхъ», твердо надъется Посошковъ, «то пресвитеры будутъ всесовершенные слуги Божіи; и въ крестьянскомъ житіи свътъ бы возсіялъ и вся Россія умудрилась бы. А сіе преславное дъло трудно токио начати, да основати, а тамо будетъ оно уже и само правитися».

Свидътельство Посошкова о состояніи современнаго ему духовенства и его существенных в недостатках вполнъ согласно и совершенно подтверждается встви историческими данными. Жалобы на печальное нравственное состояніе духовенства, которое не въ состояніи было воспитывать погрязній въ пороках народъ, жалобы на невъжество духовенства, лишавшее его учительской способности въ то время, когда оно болье всего нуждалось въ этой способности, когда нравственными, научными средствами нужно было защищать православіе отъ своих и отъ чужихъ, отъ раскола и западныхъ иновърцевъ, жалобы на злоупотребленія матеріальными средствами въ духовенствъ, — эти жалобы радавались давно и громко, между мірянами, самимъ духовенствомъ и па соборахъ церковпыхъ. Даже Крижаничъ, который менъе всего упоминаетъ и касается духовенства, и онъ предлагаетъ относительно «духовнаго чина» нъкоторыя требованія, вполнъ согласныя съ требованіями Посошкова и вызванныя, очевидно, тъми же недостатками, которые усмот-

рвиъ Посошковъ 1). Стефанъ Яворскій рвзко обличаль духовенство, которое, по его отзыву, «свои должности позабыща и гладъ слова Вожія въ церкви сотворища» 3). «До того пришло», говорить Өеофанъ Прокоповичь, «что пріемшій власть наставляти и учити людей сами христіанскаго перваго ученія не въдають, слівній слівных водять 3). Юридическій памятникъ петровскихъ временъ, Регламентъ, жалуется также на «развращеніе церковнаго причта» (ч. 2-я стр. 2), обличаетъ злоупотребленія при занятій, напримітрь, священнослужительских в должностей, гдв имвли свлу только подкупъ архіерейских слугъ, которые, собычив бывають лакомыя скотивы» и родственныя связи (ч. 1-я стр. 39 и ч. 2-я стр. 23 об.). Строго укоряеть Регламенть духовныхь за счевърія, которыя они распространяли въ народів новоизмышленными святынями и своими, напримъръ, молитвами, разсилаемыми въ шапкахъ (ч. 1-я стр. 14, 15, 84; ч. 2-я стр. 21). Регламенть требуеть строгаго наблюденія за правственнымъ поведеніемъ духовныхъ, чтобъ «не безчинствовали по улицамъ, не шумъли пьяни въ церквахъ, не ссорились по мужитски, не храбрствовали въ бояхъ кулачныхъ, не ложились бы спать на улицъ, не ходили по кабакамъ» (ч. 2-я стр. 24 об. и 25) и пр.; особенно же настойчиво и Регламентъ требуетъ образованія въ духовенствъ (ч. 1-я стр. 23 и 24; ч. 2-я стр. 2 об.). Впрочемъ, настоятельная необходимость въ школьномъ ученія для духовенства засвидітельствована непосредственно саминъ Петронъ Великинъ, который говорилъ патріарху Адріану: «священники ставятся малограмотные, надобно ихъ прежде учить, а потомъ ужъ и въ этотъ чинъ ставить \*). Слова Петра не остались словами: какъ и вездъ, онъ отвъчалъ на нихъ деломъ, исправленіемъ зла. Поднять русское духовенство, давши ему могущество — науку,

<sup>1)</sup> Таковъ напр. проектъ объ освобождении духовенства отт черной работы и т. п. Руссв. Госуд. въ пол. XVII ст. т. I стр. 311; также т. II стр. 66, 43 и пр. Особенно сильныя жалобы на вопіющіе недостатки духовенства находимъ въ Стоглавъ (напр. гл. 5 вопросъ 23 стр. 51) и въ свидътельствахъ просвъщенныхъ предстоятелей русской церкви, напр. Димитрія Ростовскаго (Моск. Унив. Изв. 1871 г. ч. 9 стр. 518 ст. «О дух. регламентъ»), Патр. Іосафа (тамъ-же стр. 505).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пропов. Стеф. Явор. т. I стр. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Слова. Часть 2, стр. 67.

<sup>4)</sup> Соловьевъ Ист. Рос. т. XV стр. 115.

снабдивши его средствами возстановить свое учительское значение и свое иравственное вліяніе, согласно съ новыми потребностями и новыми условіями; сообщить духовенству возможния матеріальныя средства, недостатокъ которыхъ измаль успінному и достойному исполненію его обязанностей, — такова, какъ извістно, была преобразовательная программа Петра относительно духовенства.

Отъ духовенства, во 2-й главъ Книги о свудости и богатствъ, Посошвовъ переходить въ воинскимъ деламъ (стр. 4-5, 31-44). Онъ сознаваль всю важность въ государствъ служенія воинской сили. «Военный людъ», говорить онъ, — «ствна и твердое забрало царству. Царство воинствомъ разширяется». Между темъ, съ чувствомъ горькаго сожаленія Посошковъ находить въ военномъ въдомствъ слишкомъ много неправаго, злоупотребленій и описываеть въ высшей степени б'ядственное положеніе въ ту пору солдать. Посошковъ видель, что русскіе солдаты не вполнъ удовлетворяють своему прямому назначенію: «военный артикуль не гораздо твердъ, еже бы на войнъ не смъщатися». Вообще, въ постановкъ военнаго дъла замъчалось много недостатковъ, требовавшихъ немедленнаго исправленія; такъ Посошковъ говорить о «нецізльныхъ въ стрълянію, нескорыхъ въ ратоборствъ орудіяхъ», высказываеть свое оригинальное интине о неудобствъ «древняго повычая солдатскаго, что только ладять одно, чтобы вдругь выстрелить: при банкете кровавомъ тоть артикуль не годится». Главную причину недостатковь въ военномъ дълъ Посошковъ видить въ крайней скудости и матеріальной необезпеченности солдать. «Плоха служба, вогда у солдать пищи нъть. Истиню слыхаль я оть солдать, что ради смерти своей». При этомъ Посощвовъ разсказываеть случаи крайней обдности солдать, доводящей ихъ иногда до самоубійства. «А когда солдать и голодень, и холодень, и ходить скорчась, то вакой онъ воннъ, что служа воетъ? Въ такой скудости будучи, какъ солдату не своровать, какъ ему изъ службы не бъжать? нужда пригонить къ побъгу, а иной и измънить будеть радъ. Какая отъ нихъ спорина въ службъ, когда онъ не желаетъ непріятеля убити, а самъ желаетъ убіенъ быти, дабы ему вмісто здівшнія нужды какое либо упокоеніе пріяти». Много говорить Посошковь о распущенности солдатъ, о дерзостякъ, которые дозволяли даже офицеры къ мирнымъ жителямъ; особенно же обращаетъ вниманіе на военный судъ, который, по обычаю всехъ административныхъ учрежденій своего времени, былъ

полонъ страшныхъ несправедливостей. «Солдаты не могутъ смирно стояти; на притчю вто издается изъ нихъ смирный человъкъ. Офицеры чинятъ страшныя обиды, а расправы не сыщутъ на нихъ. Военный судъ аще и жестокъ учиненъ, да и жестоко доступать его, понеже далекъ онъ отъ простыхъ людей; и военный человъкъ не на равнаго себъ не скоро судъ сыщетъ» (Зав. отеч. 199 с.). Да и вообще, по мижнію Посонкова, это «не весьма право, еже простолюдину у солдата на солдата милосты просить: воронъ ворону глаза не выклюнетъ, свой своему поневолъ другъ».

Говоря о средствахъ из избъжанію указанныхъ недостатковъ, Посошковъ прежде всего признаетъ необходимынъ матеріальное обезпеченіе солдать: «нужно служивыхъ беречь, недлежить весьма великое попеченіе о нихъ имъть, дабы они пищею и одеждею были не скудны». Затъмъ, исправивъ военныя орудія, «учить солдать цъльному стрълянію», отличая особенно умълыхъ прибавкою жалованья. Наконецъ, «ради общежительства любовнаго, нужно устроити судъ единъ, каковъ землевладъльцу, таковъ и купецкому человъку, убогому и богатому, солдату и гемералу, — судъ близостный и для низкочинца, судъ безъ понаровки». Тольке съ устраненіемъ недостатковъ, т. е. когда солдаты «бросятъ свою прыткость и озарничество, когда военный артикулъ гораздо будеть твердъ» и пр., воинское дъло удовлетворитъ своей цъли и солдаты «будутъ на бою яко каменна стъна».

Историческій очеркъ Посошкова о состояній древне-русскаго войнства составляєть новый документь, подтверждающій всё историческія данныя. Еще Котошихинь, въ качестві, впрочемь, историческаго факта, свидітельствоваль, какъ солдаты на своей службі, даже въ военное время, «мерли съ голоду» (стр. 106). Крижаничь, говоря, что если немногіе «вояки отъ голода помирають», то гораздо боліве «отъ безодежья, отъ мраза погибають», — предлагаєть «первіве всего промыслить о воякахъ, т. е. о пищі, платьі, оружій, также о обученій ихъ, храбрости» и пр. (т. І, стр. 83).

Болье другихъ интересное разсуждение Посошкова заключается въ 3-й главъ Книги о скудости и богатствъ — о правосудіи (стр. 5, 45 — 111). Тутъ вполнъ высказался предъ нами любитель правды, котораго мучила всякая несправедливость. Посошковъ имълъ въ высшей степени высокій взглядъ на правосудіе и вообще убъжденъ былъ въ громадной важности

суднаго дъла. «По своему межнію, судное дъло и управленіе я вельми высоко поставляю, паче всёхъ художествъ, на свётё сущихъ. Правосудное установленіе самое есть діло высокое. Судія, дівлающій правду. полобенъ самому Богу, а пълающій неправду, уполобляется лживому діаволу. Паче всякаго діла надлежить старатися о правонъ судів. Всему добру основаніе нелицепріятный судъ. Отъ правосудія зависить и богатство государственное, съ кимъ и собраніе царскія казны будеть сугубо». Съ другой стороны, «всв пакости чинятся отъ неправаго суда, отъ нездраваго разсужденія, отъ неразсиотрительнаго правленія». Но ничто, кажется, въ древней Руси не страдало такъ злоупотребленіями, какъ правосудіе. Подробно Посощковъ описываетъ плачевное состояніе его въ свое время. «Всв древніе уставы обветшали и отъ неправыхъ судей исказились; того ради, всякія дёла государевы и неспоры, и сыски неправы, и указы педъйствительны. Вси бо правители дворянскаго чина, и вавъ вому что угодно, такъ то и чинятъ. Лица, въ рукахъ которыхъ сосредоточена власть исполнительная, ослушаются верховныхъ распоряженій: «государевы указы въ презрівніи. Се бо нывів колико новыхъ статей издано, а не много въ нихъ дъйства, ибо всъхъ ихъ древностная неправда одолъваеть. Главнымъ образомъ эта неправда проявлялась въ насиліяхъ богатыхъ надъ бъдными, знатныхъ надъ мизерными, маломочными: правители знатнымъ наровять, а власть имуть и дерзновеніе токмо надъ маломочными людьми». «Неправда вельми твердо вкоренилась: кто съ вого сможетъ, тотъ того и давитъ, я кои люди ядовитые, то маломочныхъ вконецъ разоряютъ; а судьи сильниковъ и ябедниковъ, аще и видятъ, что напрасно нападаютъ, а воспретить не смъютъ и суда на сильнаго сыскать не можно. На ряду съ указанными несправедливостями, въ судахъ развилось до ужасающихъ размъровъ взяточничество: «всв отъ мала до велика стали быть поползновенны ко взяткань»; «инаніе» перешло мёры излишества: «за гривенное дёло берутъ по полтинъ и больше». Съ особеннымъ негодованіемъ вооружается Посошковъ противъ этого укоренившагося порока въ русскомъ судопроизводствъ, потому что онъ сознавалъ крайне вредныя слъдствія его: «мзда заслъпляетъ и мудрому очи». «Отъ взяточничества никакое дъло никогда право и здраво не будеть разсуждено, но всячески будеть на одну сторону криво». Наконецъ, само судопроизводство полно было несправедливыхъ действій. Напримеръ, такъ отзывается Посопковъ о по-

вальных обыскахь: «а что въ проклятыхъ повальных обыскахъ, то самъ сатана силить, а Божія правим и следа неть: всехъ свидетелей пишуть ва очно и т. д. Много говорить Посошковъ также объ извъстномъ въ древне-русскомъ судъ воловитствъ и о происходящихъ отъ того «въ мір'я вельми многихъ пакостяхъ»; разсказываетъ случам разоренія всявдствіе волокитства, — какъ многіе безвинно цваме годы просимивали въ тюрьив, какъ ивкоторые подсудимие, забитие въ безконечныхъ процессахъ, помирали съ голоду въ тюрьнахъ. Также жалуется Посошковъ на безцъльное задерживание постоянно накопляемыхъ преступниковъ: «нынф, истинно, стыдное дфло, что въ нищихъ да въ колодникахъ пройдти нельза > (=3ав. от. 239 с.). Тяжело отзывалась неправда судебная вообще на жизни народной и благосостоянии государственномъ: «отъ неправаго суда много чинится и воровства, и разбоевъ; всякія иногія обиды содівваются въ людівуь ни оть чего иного, а токио оть неправаго суда. Крестьяне, оставя домы, б'ягуть оть неправды и россійськи земли во многихъ м'естахъ запустела и все отъ неправды, и какія гибели ничинятся, а все оть неправды». Постоянное нарушеніе правосудія религіозному взору Посошкова представляется уже особымъ, непосредственнымъ дъйствіемъ духа злобы: онъ считаеть судей, какъ и вообще всёхъ чиновъ, во всёхъ дёлахъ виёсто правды чинящихъ неправду, запечатывными въ руку печатію антихриста (Зерцало л. 137 об.).

Само собою разумъется, что Посошковъ напрягъ всъ силы своего практическаго ума, чтобы изобръсти мъры къ возможному искорененію судебной неправды, — и эта глава его сочиненія вышла особенно обильна проектами. Но Посошковъ сознаваль, что важности дѣла соотвътствуетъ его трудность: «умъ мой не постигнетъ столь великаго дѣла», какъ устроеніе правосудія; и только «елико ми Богъ дарова и не безъ страха» Цосошковъ берется излагать свои мнѣнія. Сообразно религіозному начину, и «первое мнѣніе о судействъ» у Посошкова вышло «сицевое: егда кто опредѣленъ будетъ къ управленію судному, то подобаетъ ему умолить пресвитера, дабы Господу Богу всенощную, литургію и молебное пѣніе воспѣлъ и въ томъ моленіи просилъ-бы, еже-бы подалъ ему Богъ правость и виновность во всякомъ дѣлѣ распознавать» (— Зав. от. 219—221 с.). Далѣе Посошковъ предлагаетъ цѣлый рядъ совѣтовъ судьямъ, какъ вести себя, чтобы избѣжать обычныхъ несправедливостей: помнить постоянно о колодникахъ, безъ замедленія рѣшать дѣла и пр. Относи-

тельно обысковъ Посошковъ предлагаетъ сложный порядовъ допросовъ, очныхъ ставокъ, увъщаній, предлагая даже образцы, какъ и что говорать; главаних образомъ при этомъ Посонковъ желаетъ пъйствовать на религіовноправственное чувство подсуднимихь. Для искорененія взятокъ, Посонновь советують сделать таксу платы за раздеченя дела въ судахъ «и кто возметь линку, хотя налое число, взять на немъ штрафу, за всякую взивищею контаку по рублю». Для небъжанія волокитства. Посощковъ совътуетъ установить сроки для решенія дель, подъ строгою ответственностию подъячихъ. Отыскивая по всёмъ статьямъ судопронаводства веудобныя или несираведливыя основанія, Посощковъ висказываеть заивчательную имель о пересмотрю старыхъ законовъ и объ изданіи новаго уложения. «Ни милостию, ни жесточию, ни неменения судіями, ни иними вакими вымыслы учинить правды невозможно, аще не сочинить всявиль дъланъ недвижниаго расноложенія особливымъ сочиненіенъ. Аще и самыя жесточайнія казни судіямь учинеть, а древняго уложенія не изм'явить и новаго регула не учинить, то не можно правдё въ приказныхъ дёлахъ установиться. При этомъ заслуживаеть особеннаго вниманія самый способъ составленія новаго уложенія, предложенный Посошковымъ. Здёсь внедив внеказалась чисто наредная натура Посошкова и его стремленіе онвинть и оберечь ивкоторыя своеобразныя — общинныя стороны русской жизни. Онъ ставить обязалельнымъ свободное участіе въ этомъ общемъ дъль всего народа. «Для установленія правды надлежить первъе состроить судебную внигу съ тонкостнымъ расположениемъ на великия и налня діла, какъ кои рішать». Для этого избрать «разунных», правдолюбныхъ и симсленихъ людей изъ всвуъ безъ исключенія сословій. потому что даже чи въ Мордвъ разумние люди есть». Потомъ чосвид**ътель**ствовать тын новосочиненные пункты всъпъ народомъ, самымъ вольнымъ голосемъ, а не подъ принужденіемъ». Я знаю, говорить онъ, что на это возненщують, яко бы эзь народосоветиемь самодержавную власть снежаю, но самая истивная правда того требуеть, -- «безъ иногосовътія и бозъ вольнаго голоса никомии дели невозножно». Своимъ проектомъ о составлении новаго уложения Посошковъ возвышается и надъ своимъ великимъ предшественникомъ на политико-литературномъ поприпрв — Крижаниченъ, который, какъ мы видели, также обратилъ вниманіе на эту не менте разрушительную въ его время язву общественную — неправосудіе и который также настоятельно требоваль правды.

(I, 7, 89; II, 21, 222). Но не только тогда не осуществилось это желаніе Крижанича, а даже и послі; Носошковъ не надіялся, чтоби сильные люди согласились установить правду, «даби не быти санинь отъ праваго суда потиснутымь»; онъ прямо выскавиваль опасеніе, что «сильники» постараются даже пренятствовать насажденію правды, будуть «прецинати въ сочиненія праваго изложенія». И Посошковъ остался нравъ въ этомъ случать, нотому что несправедливости стараго суда перешили петровское время и поздите вызывали новыя жалебы, внолить подтверждающія слова Посешкова 1). Тімъ не менте, своею мыслью объ изитиснія стараго уложенія и изданіи новаго «свода», Посошковъ является не только современникомъ Петра, а его сподвижникомъ, единомышленникомъ: извітстно, что Петръ Великій замишляль увітнувть свое царствованіе изданіемъ свода законовъ; діло было начато, новое уложеніе составлялось, какъ смерть Петра положила конець этому ділу.

Первая глава второй третици посощеовского «трекратия» занята разсужденіемъ о купечеств'я и торгова (стр. 5-6, 112-139). Какъ истый политиво-экономъ, онъ убъедень въ громадной важности для государства торговли, считая купочество сукрашеніемъ царства». «Купечество воинству товарищъ: воинство воюеть, а кунечество помогаеть и всякія потребности имъ уготовляеть». «Торгь дело великое! Купечествомъ всякое царство богатится, а безъ купечества и малое государство быть не межеть. Яко душа безь твла не можеть быть, такъ и воинство безъ купечества. Нътъ на свъть такого чина, коему бы купецкій человъкъ не потребенъ былъ» и проч. Поэтому, нужно «о кунцахъ попечение имъть неоскудное; подъ великамъ охранениемъ блюсти ихъ надлежить и отъ обидъ оберегати, дабы во убожество не входили и Его Величеству приплодъ бы несли, интересъ его умножали. Между тъпъ, положение купечества онло далеко незавидное; въ общественной жизни оно не пользовалось некакимъ уважениемъ и стояло въ ряду самыхъ низшихъ, презрънныхъ сословій: несмысленные люди по словамъ Посошкова, не во что ставили купечество, гнумались имъ, болре не ставили

<sup>1)</sup> Напр. Кн. М. М. Щербатовъ описываетъ состояніе русскаго судопроизводства въ чертахъ совершенно сходныхъ съ Посошковымъ; и онъ напр. свидътельствуетъ "о презръніи узаконеній", о "лихопиственной продажъ правосудія" и пр. О поврежденіи нравовъ. Рус. стар. 1870 г. ч. 2, стр. 4 и 5.



купечество и въ явъную скорлупу, на грошъ готови были проивнять его. Торговыя операція купцовъ сенровождались странными злеунотребленіями. Едва телько возникшее, купечество не могло сообразоваться съ новыми формани и требованіями: оно не составляло даже особаго сословія: «люди всякаго чина: и отъ синклита, и отъ офицеровъ, и отъ дворянства, и отъ приказныхъ, и отъ церковныхъ причетиновъ, и престъяне, торговали пролазомъ, утайкою, воровски, безъ нешлиниато платежа». Самая терговля «чинелась вельми неправо: другь друга сбианывають и другь друга обидять, товары худые закрашивають, цёну беруть непрямую, нежду собою союзства не имъютъ, другъ друга ъдятъ — и тако вси погибаитъ. Обианами вевхъ вельми изъянять и въ въсахъ обвънивають, и въ иврахъ обивривають, и въ ивив облыгають», и пр. и пр. Посонковъ предлагаетъ прежде всего выдълить вунеческое сословіе, возвысять его въ государствъ, воспретивъ торговлю всъпъ, которие не хотять «промишлять прявымъ лецомъ, съ платежомъ нешлинъ. Вуде же у кого желаціе есть въ купеческій чинъ винсатися, надлежить ему быть полъ въдъніемъ магнотратскимъ и помілину платить». Для надзора за честностію въ торговив, «ради неподвижния въ купочествю правды», Посошковъ совътуетъ избрать изъ кунцовъ же десятскихъ, сотскихъ и пр., а на товари установить таксу (Зав. от. 189-192 с.).

Торговля, естествение, обращала на себя и прежде внижание русскихъ нолитивовъ. Но осин и во время Посошвова она далека была отъ правильной органической постановки, то неудивительно, что ин встрическо отзывы о болве неудовлетворительномъ состоянім русской торговли въ болве ранніе періоды. Котошихинъ описываеть самую первобытную форму торговли въ его время: «торгують всявихъ чиновъ люди, вездё, всявими торговыми промислы»; беруть съ нихъ, въ качествъ пошливы въ казну. «что доведется взяти» (стр. 111 и 192) и пр. Крижаничь свидательствуеть о крайней неразвитости русской торговли: «земля сіл», говорить онъ о Россін, чило торговищь инасть и товаровь», потому что члюди не умътельны въ торгованію, -- разуны восты и туны, требують обостренія. то есть поученія; а къ тому лінь противится (І, 8, 13, 42 стр.). Въ видахъ государственнаго обогащения и Крижаничъ совътуетъ усилить торговлю; проектируетт преграждение «всякаго самоторжия» и нъвоторыя вравиля, обезпечивающія цівлесообразность торговых отправлеnin (I, 12, 13, 325, 20).

Какъ бы непосредственных продолжением разсуждения о торговлю. сабдуеть въ 5-й главъ Книги о скудости и бегатетвъ разсуждение «о художествъ, т. е. о ремесленией производительности из Руси (стр. 6, 140-153). Посощковъ посвящаеть этому частному вопросу целую главу. въ видахъ важности предмета съ точки зрвнія государственной эконоим и какъ человъть лично заитефесованний, — потому что и самъ Посоциювъ быль промышлениявь, изобрататель, неханивъ. Тамъ болве, еледовательно, возмущали его злеупотребленія въ этой сродной и излюбленной имъ сферъ дъятельности. «Въ художественныхъ настерствахъ весьна неисправно дълается у насъ, начинаетъ Посонковъ. Первое злоупотребденіе въ этемъ отношевім Посошновъ видить въ неразвитести добраго мастерства (= Зав. от. 185 с.). Это же зависить отъ недостаточнаго обученія и вообще отъ неправильной постановин дізла въ ученін ремесланъ: ученикъ, «отдавшись въ научение леть на 5-6 и годъ-другой ноживъ, да мало-мало понаучась, прочь отойдеть, да и станеть дълать собою, и цвиу спустить, - и настера оролодить, и себя не накоринть, да такъ въкъ свой изполочитъ -- ни онъ настеръ, ни онъ работникъ». При недостатив же настоящихъ насторовъ, «инего у насъ гиетъ добра», безъ всякаго примъненія и пользованія имъ. Что же насается самостоятельнаго развитія художествь, изобретеній, то всякій бентся руки приложить, потому что ничемъ не ограждена непримесновенность открытій: чие смёноть выимсловь своихъ объявить, понеже выпиниляя и дёночи пробу, изубытчится, а огда достигноть, другіе, увидя у него, начнуть дълать там-жъ дъла и цену опустить и тако кориъ отнивають». Въ предотвращеніе этихъ и подобнихъ здоупотребленій, Посошковъ сов'ятуетъ закономъ оградить строгое исполнение «уреченнаго срока» въ научения ремесламъ у мастеровъ; требуетъ ручательства мастеровъ въ своихъ изувліяхь; просктируеть устрейство невыхь фабрикь, даже табачныхь плантацій и т. п. Особенное вниманіе Посомновъ, какъ человівкъ религіозный, обращаеть на «иконие настерство», которому, но его мивнію, «нанцаче воёх» художествы маучиться надобне» и надзирателянь за которынъ «надлежить быть социмъ умнежь и некуснымъ людямъ». Посоциавъ тънъ болже останавливается на этомъ, что «такъ небрежительно иноши винуть», по его слованть, «что иния страшно и видъти, - трлесиме члени пиштъ какихъ невидано ни у какого челогока и ни въ коемъ человъкъ не обрящени» (= Зав. от. 188). Посошковъ

даже предлагаеть краткую теорію иконошиси и подробно издагаеть програнну особой иконной азбуки, наковую «надлежить сдёлать и написать русскимъ манеромъ». Нужно удивляться энциклопедическимъ познаніямъ Посощкова и его удивительной предусмотрительности!

Вопросъ о ремеслахъ не прейденъ молчаність и у Крижавича. «Ремесла, по его мизмію, морыстиве для кралевства, нежели лучнія рудоконням и златмя горы». Благоразумно, по этому, низть осебенную «скорбь о ремеслажъ». Для благоустройства ремесленнаго производстна и Крижамичь предлагаль німотория мізры, повторенням послів Посеннювинъ, такъ намр. онъ требоваль также, чтобы «всяній учення» ученіе свое оканчиваль у однего учителя (І, 30 и т. д. стр.).

Въ статъф о разбойникахъ, которая следуетъ непосредственно за статьею о художествъ (стр. 6, 154-170), Посенновъ предлагаетъ въ высией степени невыгодную нартину обществениего спокойствіи и безопасности въ древней России. Это величайшее зло, какъ живъстно, особение привысось въ Рессии и если остатии его испоренялись уже на нашей намяти. то въ до-петревскую энеху оне царило во всей силв. Неть, поэтому, ни одного божве или менфе обстоятельнаго сочинения о состояни тогданней Россін, въ которомъ не упоминалось бы о разбойникахъ. Котошихинъ вообще относительно грабожей и разбоевъ въ русской землю люласть заміченіе, что «натура московских» людей небогобоязливая», и указываеть далже отсутстве всякой безопасности даже въ городахъ: «поульцамъ грабятъ и убивають»; въ случав же какой нибудь ночной церемовия, «сыщется того дни мертвыхъ людой убитыхъ и заръзанныхъ. больше ста человъвъ (стр. 17). Онъ же инжетъ, что учрежденъ быль особий «разбойной приказь», въ котерый приводиля «виязей, боярь и простыхъ людей, изыманныхъ на разбов, или татьбв, или въ смертномъ убійствв и въ подмогъ, и въ иникъ воровскихъ дълахъ» (стр. 90). Съ свидътельспроиз Котомихина согласно показаніе Крижанича. «Многіе чинятся разбои и татьбы», говорить носледній. «Едва преминеть ночь, въ которую не напалось бы многихъ убіонныхъ (въ Москвъ), осебенно во время велинив правденновъ, когда инегіе ушиваются». Однажды напр. «начтено било 15 мертвецевъ на одномъ только Земскомъ дворъ. Также и внъ Москвы иногіе разбои чинятся (І, т. 162 стр.). При Петръ Веливомъ, вслъдствіе всеобще-народнаго возбужденія и усилившейся скудости, грабежи и разбои усилились. «Во всвхъ государствахъ христіанскихъ

и даже басурнанскихъ, сознается Посомновъ, сивть такихъ разбосвъ, вакови у насъ на Руси». Разбойничество до того сдалалось общерасиространеннымъ, что пріобрівно нівкоторую систематическую организацію, «ибо не токио по 10 или 20 человерь, но быраеть по сту и по двести человъвъ въ артели и больше». Русскій веродъ до того свыкся съ этикъ вознутительнымъ зломъ, что иногда решительно симпатизировалъ ену: такъ, обыкновено номъщния и князья, не ради крайвести, а просто для охоты и развлеченія дізлались подорожиним разбойниками, «великими осорниками и губителями» 1). Простой народъ до того приспотредся и освоился съ грубния насиліями воровъ и разбойниковъ, что считаль это дело санымъ обыкновеннымъ, если даже не законимъ: поэтому напр., «состан, если и слышать и видять, какъ состда воры разоряють и до сперти замучивають, на виручку нейдуть и ворань дають волю». Итакъ, чинатся вездъ разбон, деревни разбиваютъ и сожигаютъ, крестьянъ жгуть, до сперти зацытывають». Прямую причину усиленія разбоевъ Посеньковъ видить въ слабости законовъ и злочнотребленияъ подъячихъ. «Укази на воровъ у насъ учинени вельни нилостиво воранъ, . такъ что и поимки не болтся: пойнавъ вера или разбойника у насъ не могуть съ нимъ разстаться, -- посадять въ тюрьму, да кориять его, будто добраго человъка, и держать въ тюрьив леть десять и двадцать, такъ что ихъ иного уходить». Еще болье ириносила вреда въ данновъ случав потачка отъ судей, которые уличевшихся въ разбов, не только знатвихъ лицъ, а даже и слугъ отъ «сельнаго леца, или ябедоватаго, ели свойственного себв, мли хлюбосольна, отпускають на волю, такъ что престыяне и дворовые, надъючись на своихъ поивщиковъ, сивло ворують». Но още божье спасала разбойниковь отъ преследования смелетва . < RAHZOHOL

Объ истребленіи всеконечномъ воровъ и разбойниковъ ное интиніе дежить сицевое, пишеть Посониювь: «учинить сотскихъ, деситскихъ..., чтоби тын накрапко сиотрали, чтобъ никто и изъ имеокихъ персонъ безвадона никуда не уазжалъ, а брали бы отпусвиня письма. Буде кто вадаеть о разбойникахъ, объявилъ бы безъ утайки (а буде утантъ — спертиал назнь). Дать страхъ судьянъ и подъячинъ, чтобъ веранъ не потакали

<sup>1)</sup> Множество примъровъ, подтверждающихъ слова Посошкова, им находимъ въ запискахъ современника Желябунскаго.

н не берегли икъ. Древніе указы о ворахъ многондодные отставить и учнивть указь новегі, краткостный».

ниять указъ новим, крачкостима... Содьная и осьмая главы Книги о скудости и богатотве содоржать разсуждения о положении врестьянъ, ихъ отношения въ помъщивамъ и о землю, напъ главной и исключительной статью крестьянскаго солержавія и бормества (сер. 7, 171—208). Кром'я этихъ двухъ главъ, спещально запятиль врестьянствонь, иногія отдівльныя запічавія о простьянакъ разовяни и въ другикъ главакъ и во всекъ сочиненіяхъ Посонікова, такъ что воврось о ноложенін крестьянь является однивь нев преобладающих въ сочинения Посощкова. А это, при иножествъ самых разносторонных предметовъ, затронутых Посонковниъ, несоинвине доказываеть важность, которую онь придаваль устройству крестьянскаго сословія въ общей систем' тогданняго государственнаго стрея. Посемновъ весьна подребие разонатриваетъ полежение русскаго престъяимия въ 1-й пеловинъ XVIII въка, говорить о недостаткахъ и злоунотребленіяхъ въ его жизни, указываеть много дільнихъ міръ, котория мегли бы упрочить его благосостояніе. Изъ сочиненій Посонікова им узнаемъ, что печальный быть крестьянъ въ ту пору обусловливался ебщею педстановившееся еще организацією государства. Главнимъ біздствівить для врестьянъ била та же, замічаемая во всіхть сословіяхь и во всяхъ оферахъ государственной жизни, бъдность: «престыянское житіе скудостие» — такъ начинаетъ Посошковъ главу о крестьянствів и далее подребно излагаеть свей взглядь на причины этой скудости. Въдственное положение крестьянъ происходить «ни отъ чего инаго, токие оть своея нав авности, а потоив, оть неравснотрёнія правителей, отъ поизыпилья насилія и отъ небреженія ихъ» (= Зав. от. 176 с.). Обывновенная теснота и скученность крестьянскихъ поселеній также весьма чаето служила причиною «всеконечнаго разоренія, нотоку, въ тесноте аще у кого загерится дверъ, то вся деревия выгорить, як одного двера не останется, у инаго ни хатоба, ни смота не останется». Важнымъ преватствиемъ къ народному благосостовнію были столь многочислениме въ ту веру разбон и грабежи. Совершенное отсутствие гранотности тоже давало себя чурствовать въ практической жизни крестьянства. Неблагонам'вренные лиди находили полную возможность безирепятствение влоупотреблять народнымъ невъжествомъ: прівдеть въ деревню, говорить Посошковъ, ито выбудь «съ указонъ или безъ указа, да сважеть, что указъ у пего

есть, то тому и вірять, и оть того прівилють себ'в налимніе убытки; нотому что всв крестьяне слены, ничего не видять и не везупавить. Многіе безъ уваза прібхавъ, накости ниъ чинять великія и въ пеборахъ много съ нехъ излашинхъ денегь емиють» При изследовани иричинъ нареднаго убожества, не мерла не обратить внимани на себя совершенная разобщенность, враждебныя отношенія нежду врестьявами. Посонковъ такъ много придаетъ этому значенія, что высказываеть надежду: «аще бы крестьяне жили всв въ одну душу, союзно, другь другу обидъ не чиниле, то бы вев были ситы в жетіе ихъ было святое... Наконецъ, причину народной бъдности Посемновъ видитъ въ неумънъя простыянь обращаться съ источнивами своего довольства, въ ихъ хозийственной безтактности, «несимскій». Какъ стротій практикъ и споціалисть-хозяниъ, Посопиовъ осуждаеть престыявъ за то, что они губять молодие лъса, рубять на дрова строеня деревья, обрывають непосвъяне оръхи и тънъ губятъ «царственную прибылицу, понеже спълые оръхи идуть въ Персиду, въ Шведы и во ними ифста», ловить недорослую рыбу, отъ чего не токио царскій интересъ, но и у ловновъ техъ прекорика пропадаетъ и пр. и пр. Въ противовъсъ указаннимъ причинамъ скудости крестъянской, Посонковъ предлагаетъ положительния ивры въ улучшейю ихъ быта. Такъ онъ проектируеть надворъ за добресовъстностію въ трудахъ крестьянскихъ, чтобъ никто не сталъ лежебочить, не изгулялся, и лежа, не потрудився, не вль бы кавба». Для предохраненія отъ непредвидимаго разоренія, напр. въ нежаръ, Посотвовь предлагаеть новую распланировку сель: «не склошь дворь подля двора, но съ переступнею, гивадами». Противъ отвритихъ разбоевъ, желаеть ввести дружный отнорь всего населения деревни, или даже совекупныхъ силь изсколькихъ деревень, «съ ружьемъ, съ крючьемъ, съ дубымь». Чтобъ ввести грамотность въ народъ, Посонковъ совътуетъ даже «поневолять» престъянь учить детей. Въ качестве учителей онъ рекомендуеть единственно образованных въ селяхъ линъ, которие н досель суть едва ин не саные понулирные цивилизатеры простонареды, дьячковъ. Наконецъ, Посошковъ жоластъ оградить строгими правилами цълость частныхъ статей общественняго хозяйства, особеняю льса.

Далье Посонковъ разскатриваетъ полежение крестьянъ въ отношения ихъ къ помъщикамъ. Въ то время, не смотря на всъ забеты и усиля Петра Великаго объ улучшения быта краностныхъ людей, указы его имъли

мало силы, отъ тяжести целихъ милліоновъ, по выраженію Посомисова, танувиясь подъ гору, въ противеноложную сторону. Пои видив наши еще до Петра умън утвердить огронени права надъ своими крестьянами: ощо по словать Котошехина, «въдали, судили своихъ врестьянъ BO BORKET'S ASIAN'S, CREEN HAMBITAIN HOMETH, CHOMBEO C'S ECCO BRATH >. Правда, въ жалованныхъ на помъстья гранотахъ помъщекамъ внушалось беречь крестьянь, но самыя эти безпрестанныя подтвержденія в постоянные побыти крестьянь должны свидетельствовать е слабонь соблюденін подобнихъ внушеній. Между тімъ, при существованін врішествате нрава и соединеннаго съ нимъ въчно-обязательнаго труда, устройство быта врестьянъ не могло нивогда дестигнуть прочнаго обезпоченія, такъ какъ, при кормстимкъ разсчетакъ большинства помъщековъ и при невеходахъ врестьянъ отъ одного номъщива въ другому — то но купав, то по наследству — положение ихъ было подвергаемо безпрестаннымъ измененіямъ. Посонвовъ такъ характеризуеть бить поміщичьку крестьянь: «помъщним на крестьянъ своихъ налагають бренена неудобоносимая; есть такіе безчеловічние дворяне, что въ работную мору не дають крестыянанъ единаго дня, еже бы что на себя сработать и тэнъ крестьянство въ нищету пригоняють. Который крестьянивъ ставетъ посытве, на него и подати прибавить. Многіе говорить: врестьянину-де не данай обрости, но стриги, яко овцу, догола. И тако творя, нарство пустонать, понеже такъ ихъ обирають, что у иного и козы не оставляють». Въ разореніи крестьянъ и вообще въ тяжелонъ ихъ положеніи Песопровъ находиль объясней другаго въ висией степени вредно отзывавшатося общественнаго эла — врестьянских побъговъ. «Отъ нужди», продолжаеть Посошковъ, «дены свои оставляють и бъгуть въ зарубежныя изста; чужія страни населяють, а свою пусту оставляють». А своль велико было количество бъжаемикъ, видно изъ выраженной Посонковыкъ увъренности, что если вев престъяне возврещени будуть изъ беговъ, то «во всей Россін всю пустоту населять; даже порожніл пустонін будуть вассляться». Еще Криманичь ставиль одною изъ причинь «нуждъ русской земли» пустоту, невоздъланность ся, что, въ свою очередь, объяснямъ крутимъ, жестожимъ законоставіемъ (т. І стр. 155, 297).

Сознавая всю невыгоду положенія понівшичьих крестьянь, Посошковь не могь, еднаво, дойти до мисли объ ушичложенія крівнестнаго права; напротявь, онь уб'яждень, что ноложеніе крестьянь потопу я плохо,

что они еще мало укранлены за помащиками, кака иха полная собствоиность: «престьяномъ ном'вщеки не выковые владильны, того ради они нкъ не берегита; прямой нкъ владвлецъ Самодержецъ, а они владвють временно». Чтобъ оградить своихъ односослевниковъ отъ грубаго произвола поивщиковъ. Посошвовъ совътуеть «указнымъ располеженемъ» предотвратить насилія, «чтобъ крестьяном» спосно било государеву нодать и поивнику заплатить, и себя прокормить». Много я размышляль, говорить Посошковь, «како бы право поборы съ крестьянь собирать», -и воть предлагаеть новый способь побововь, не не веротамь и избиему дыму, какъ это прежде было, а по надълу земли. Главнею основою врестьянскаго трудя и богатства Посонковъ считаль жемлю; ее онъ называеть санымъ гобзовитимъ данникомъ великаго государя и къ ней исключительно желаеть привязать рабочія руки престьянь, даже воспрещая инъ другія занятія, какъ напр. торговлю. Надель новещичьихъ врестьянъ повоиельными участками долженъ быль привести из двоякой цвли: въ опредвленио податныхъ сборовъ въ вазну и къ опредвленио разивра оброка и баршинныхъ работъ въ пользу помещека. Для удобства, Посопіковъ предлагаеть разверстать зомлю на целне дворы, на нолдноры, четверти и осьмыя доли двора. И по той землів расположить подати надлежаще въ казну и проче поборы. При введени системы позепельнию сбера, необходино было прежде всего размежевать землю, и Посонковъ весьма подробно говорить о спосебахъ межеванія, о составленім межевыхъ плановъ, канцелярін и проч.

Въ высокомъ взглядь на врестьянскій трудъ Посонковъ сходится съ Криманичемъ, которий также въ земледькій видьль «воему богатству корень и основаніе: тежакъ бо коринть и богатить и себя, и ремесленника, и торговца, и боярина, и краля». Но такъ какъ на взглядъ Крижанича русскій народъ и въ тежачествъ быль косенъ, то авторъ «Политики» и совътуеть обратить особенное винианіе «на унноженіе и на совершеніе тежачества», какъ одного изъ «наилучшихъ и наипотребиъйшихъ проимслевъ» (т. І стр. 41 — 43). Вироченъ, въ разсужденіи о земледьліи и сопринасающихся къ этону частимхъ вепросахъ Крижаничъ далеко не такъ обстоятеленъ и свёдущъ, какъ крестьянивъ Посошковъ.

Бъ IX-й и носледней главе Книги о свудости и богатстве Посошвовъ сгруппироваль все, частио уже высказанное имъ въ предмествующихъ главахъ, о государственномъ хозяйстве и о сборахъ въ царскую

казну (стр 8, 209-259). Онъ находить и въ этой области крупныя упущенія в злоунотребленія. «Собранное надобно блюсти: охраненіе добрый товаринъ собиранія - таково общее начало, положенное Посениювимъ въ основаніе глави. Но не спотря на всё финансовия затрудненія и государственную скудость, въ Рессіи не умали какъ должно пользоваться собраннымъ. «Въ Новгородъ видълъ я», расвазываетъ Посонковь въ примеръ, «две палати накладени были конской сбруи и иныхъ полковыхъ принасовъ, и все то сгнило и пропало, и весь тотъ припасъ вирыли изъ надать лопатами, и на колико соть рублевь того было, Вогъ въсть. Въ такихъ небреженияхъ много казны съ сего свъта погибаеть». Въ собираніи царскаго интереса также, по слеванъ Посошкова, не весьма право деялось: «мбо покупаются съ одного вола по двв и но три кожи содрать, а елико ни нудятся, токио лоскутье сдирають; хощуть излишнюю пошлину взять, да и истинную истеряли». Кроив насили надъ бъдными крестьянами. Посошковъ находить неблагоразушные поборы въ тергевлъ, именно поборы мелочине: «чтобы сборы пополнить виныслили сборы новемельные, подушные, хомутейные, банные и пр. и пр. Между твиъ за этими нелочными сборами «нельзя быть сборамъ пошлиннымъ великимъ и т. д. Но особенно при банкротствъ казны и разоренія народа нозмутительны били злоунотребленія, кеторыми сопровождались сборы пошлинъ. «Люди приходять въ оскудение отъ иногихъ сборовъ, потому что колико разныхъ сборовъ есть, толико и бурмистровъ, а у всявато буринстра цъловальники и ходоки особые. Всъ ови корнятся тани же госудеровыми деньгами, — сборныя деньги крадуть. И того ради, неспоры никакіе сборы, а люди всь тоньють». Не спотря на вев ваклятія и ирисиги, служилью люди такъ скоро «въ грвуъ вчадають, что и порваго дня безъ кражи не пробудуть». Цри сборахъ ношлины, напринаръ съ торговли солью, «буриистровъ, цаловальниковъ, управителей, работниковъ, надвирателей тысячъ 5-6 есть, а всё они, будто черви, точать тос-жъ соль, нищу пріобретають оть тол-жъ соли», нежду такъ вакъ пародъ сотъ безсолецы номераетъ». «И пятейный оборъ воська неисправно дестем, и отъ того царскаго интересу иного тратится». Неисправности въ этомъ случат кроются въ продажв ненастоящаго вина, въ корыстолюбін буринстровъ, завъдывающихъ шитейными сборами, и въ самоволіи помъщиковъ, которые и ногою съ государевымъ питьемъ на свою землю не пускають, питья отымають, посуду

разбивають, а строять свои набани, называя ихъ квасиями. Наконець, Посошковь обращаеть вниманіе на нлавленіе монеть: «о денешноть ділівнужно тщаніе великое приложить. О семь не единымь умомь, но острими и твердыми умы помыслить, какъ бы деньги устроити, дабы енів прочны, непорочны и похвальны были». Разсужденіе о деньгахъ выявано было постеченно вкрадывавшимся злеунотребленіемь: сравнивая старинным и современныя монеты, Посошковъ замітиль, какъ серебро въ нихъ постепенно ухудшалесь; «а нымів иноземцы приглашають прилагать въ деньги мізди». Посошковъ счелъ своею обязанностію предупредить правительство «о тіхъ новоначинающихся деньгахъ, яко вельми къ воровству способны».

Параллельно распрытію злеупотребленій въ государственновъ ховяйствъ и сборахъ, Посошковъ предлагаетъ мърн къ ихъ исправлению. Ревомендуя вообще бережинвость, онъ предлагасть свои правтическія соображенія, напр. о натеріалъ для нестройни нераблей, о канатахъ, унотребляемыхъ на казенныхъ судахъ, и проч. Вифето «противныхъ и неприличныхъ мелочныхъ сборовъ, Посошвовъ предлагаетъ свою систему сборовъ «постоянчыхъ, недвижнимихъ и никогда непарушимихъ». Въ предосторожность отъ противозавонных расхищеній собирасной назны, предлагаеть целый рядъ меръ, начиная съ выбора въ бурмистры особенно нядежныхъ, честныхъ лицъ и кончая обезпечениять икъ посредствомъ определенняго жалованья. Какъ спеціалисть въ винномъ деле, Посошновъ иного разсуждаеть о средствахъ извлечения изъ него пользы государственной. Главнымъ образомъ въ этомъ отнешени онъ желастъ починить производство и продажу вина исплючительно надвору государственному, установить обредъленную деброкачественность и при винамъ. Наконецъ, подробно говоритъ Посошковъ объ исправления денежнаго двла, при ченъ, кроив цвиности санаго натеріала, обращаеть особенное винияние на изображение царскаго написнования на монетахъ: «ин не серебро почитаемъ, ниже мъдь ценимъ, но намъ честно и сильно именованіе Его Величества; у насъ толь снавно Его Пресвітлаго Величества слово, аще бы новельяъ на мъдной зелотилювей цать положить рублевое начертяніе, то бы она за рубль и хедить стала во в'яки в'яковъ неязманно».

Въ предлежениемъ аналиев Книги о скудости и богатетвъ им постарались извлечь историческія сведенія, познакомиться со взглядомъ Посошкова на современное состояние России, съ ся тогдашними недостатвами. требовавшими немедленного, радикального исправления. Но нельзя сказать, чтобъ этемъ только и исчернивался интересъ его книги. Изъ иножества частныхъ вопросовъ, затрогиваеныхъ здесь, считаенъ не лишнивъ въ заключение остановиться на особонно выпуклонъ вопрост объ инозомцахъ. въ ихъ отношения въ России. Вопросъ этотъ, играющий одну изъ санихъ видныхъ ролой во встхъ сочиненияхъ Посошкова, въ данномъ сочинени разспотрънъ съ точки врънія нолитической экономіи. Всесторонняя критическая провърка соціальнаго положенів Россів всюду даеть Посонкову поводъ обращать внимание на иностранные порядки, на степень иневемного вив**мательства** въ на**менъ** отечествъ. Особенно ощутительно било это вившательство иностранцевь въ русской торговле и промышленной производительности. Поэтому, 4-я и 5-я главы Книги о скудости и богатствъ -помыв синеростивно и кудожеству наполовину посвящены Посонновым знакомству съ ниссенцами въ русской торговив и проминденности. Что касается взгляда Посошкова на иностранцевъ въ этомъ отношенін, то основанія его кроготся още въ предшествовавшей исторіи, какъ и самое явленіе иноземпевь во главъ русской торгован и промышленности предшествовало эпохъ Петра. Еще со времени Іоанна III стали приглашать въ Россію изъ Венеціи и другихъ странъ «заморскихъ настеровъ», и уже съ того времени иноземци являются въ Россіи въ качеств'в архитекторовъ, типографичновъ и пр., являются въ службъ: въ войскъ, въ посольскомъ приказъ и во всъхъ мъстахъ, гдъ производилась торговля, гдъ можно было устроить какое либо выгодное проминденное предпріятіе. Опытность въ д'адахъ, многостороннее, сравнительно, образованіе, покровительство вліятельных лиць, добываеное подкупонь и взятками, сообщили пришельцамъ рашительный перевась надъ русскими. Само правительство первоначально предоставляло иностранцамъ, какъ учителямъ нашимъ, ивкоторыя весьма важныя льготы, въ видв, напримеръ, безпошлинной торговли (при Михаиль Осодоровичь), нежду тыть какъ русскіе купцы должны были платить пошлины на каждомъ шагу при покупкв и продажь товаровъ. Мало по налу иностранцы захватили въ свои руки вств важивищие торговые пункты въ России. Это зло въ значительной степени осложнялось отъ злоупотребленій, которыя себъ дозволяли иностранцы-торговцы, напримірть провышеню цівны товаровъ сверкъ договора, ввозъ къ намъ запременныхъ товаровъ и т. п. Роцотъ противъ насилій и недобросов'єстности соперников'є русской торговли послишался еще ранње Петра и Посошкова. Алексвю Михайловичу подана била жалоба отъ вусскихъ торговыхъ людей, въ которой, высказавъ жалобы на неправлу англійскихъ торговцовъ, они просили госудави «но дать имъ, сиротамъ, отъ иновърцевъ быть въ въчкой ниметъ и не нущать ихъ къ Москвъ 1). Ответоду слышались жалобы, что «торжишки у насъ стали горазло худы, потому что нхъ отняли иноземии > 2). Крижаничъ, ратуршій вообще противъ всякаго инеземнаго вижшательства въ лізла Россіи. одну изъ главныхъ причинъ государственнаго унадка видить въ томъ, «аще въ торгахъ отъ окольныхъ народовъ нашъ народъ хитростію ся обивляеть и инщаеть». «Инородское торгованіе — земля разореніе» и пр. Поэтому. Крижаничь требоваль совершеннаго изгнанія иностранцевь изь Россін и предоставленія всіху отраслей торгован и проминяенности исключительно Русскимъ (т. I стр. 39, 325, 23, т. II стр. 73, 271, 57).

Какъ патріотъ и челов'якъ коммерческій. Посонковъ счелъ своею обязанностію явиться обличителень зла, происходинаго оть иностранцевь. Онъ горько жалуется на нхъ несправедлявости, со всею дерасстио совершавшіяся въ прежнее время, и радуется наступленію новаго временя, новыхъ порядковъ. «Плохо ли инеземнамъ было налъ нама лочаться тогда, когда наши монархи въ кунеческія діла не вступали, а управляли болре. Прівхавъ, они, инозенцы, засунуть сильнымъ персонамъ подаровъ рублевъ во сто --- другое, а за сто сделають они прибыли себе полмилліону. Ц'вня наши деньги, они всякить своимъ товарамъ ц'вну возвысять, наложать цену двойную да тройную. Въ настерсинкъ работакъ они стокио о томъ и пекутся, чтобъ деньги взять за работу. Имъ то надобно, чтобъ они один славились и богатали-бъ, а ны бы отъ нехъ изъ рукъ глядъли». «А ныив, слава Богу, монархъ нашъ вся сія самъ разспотръдъ, и подлъзть имъ уже нельзя» (стр. 122, 212). Тавимъ образовъ, Посошковъ надъялся на Петра Великаго, по его мизнію, лучие прежнехъ царей умъвнаго обезпечать нетересы русской торговли. Но на этомъ Посонвовъ не усновоивается: онъ желаетъ предостеречь Государя, установить более определенныя отношения из иноземцамъ. Онъ

<sup>1)</sup> Ученыя Записк. Казан. Унив. 1857 г. № 4 стр. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Россін, Соловьева. Т. ІХ стр. 304 н 316.

силится возбудить ожесточенную войну противы иностранныхы кунневы. требуеть саных радевальных враждебных марь противь них и уже надъется на безусловную пебъду. «Хотя они и хитры, а аще увъдають намого купечества твердое положение, управство свое и гордость нехотя отножать: нужда идигоняеть и къ пераной лужь». Кремъ возстановленія русскаго купечества, Посонков'ї стренится терговыя снеменія съ яностранцами подчинить опредъленнымъ основаніямъ; онъ предлагаетъ: допускать только обоюдную торговлю съ иноземцами (мізну товаровъ), и то съ позволенія «конандира купеческаго управленія»; установить строгій контроль за доброкачественностію привознимую товарово и мастерскихъ издълій, производинихъ ими въ Россіи; предполагаеть опредълать «настоящую цвиу» ихъ товаранъ. При томъ, подъ опасоніенъ штрафа, «только тв надлежить заморевіе товары попупать, безъ вобхъ намъ пробыть не мочно, а нимя ихъ ивмецкія затраки и прихоти пріостановить, дабы напрасно изъ Руси богатетва не тащили», и пр. (стр. 119, 144, 124, 138). Въ этихъ видахъ — ограниченія иностранной торговли на Руси, Посошковъ, съ обычною практичностію, стремится изгнать всякіе признаки воскоши и перазсчетивости въ жизни русскаго народа. Онъ вооружается, напр., противъ привова степлянией посуды, непрочимъ матерій, пуговиць, платковъ, суконъ солдатскихъ, «потому что наши русскія сукна, аще и дороже заморскихъ стануть, обаче тии деньги изъ царства вонъ не выйдуть»; «наниаче же запретить касаться замерскихъ петій» и пр. «Німцы только выхваляють то, оть чего бы пожетовъ кой ниъ приналъ; они какую бездвлицу на привезуть, то надседаясь хвалять, чтобы мы больше у нихъ купили» (стр. 125, 127, 135, 124). Подобныя подовржнія въ иностранцамъ Посошковъ повторяеть и въ дономенін къ Головичу. «Дивлюся и недочитваюся, пишеть онъ здісь, что сказываются нёмцы люди мудры и правдивы, а учать все насъ неправдою, во всякихъ делахъ себя и свою братію хранять и возносять, а насъ ни во что вивиають. Они ради, чтобъ им въ повещени смли и всегда ихъ за господъ себъ инъин» (Соч. Пос. т. I стр. 272 -Зерцало л. 208). Поэтому, «върнть имъ вельми опасно, — мию, что во всякомъ деле насъ обнанивають и ставять насъ въ дураки». Такія же подозрвнія относительно русских цивилизаторовъ висказываль и другой знаменитъйшій русскій патріоть — Ломоносовъ. Стремясь къ очищенію отечества отъ иноземцевъ и самостоятельному развитию русской промышленности, онъ съ негодованіемъ вооружался противъ недобросов'єстности візицевъ-учителей. Говеря, напр., о совершенней неразвитости антекарскаго исвусства въ средѣ русскихъ людей, онъ замѣчаетъ: «стидно и досадно слишать, что ученики россійскаго народа, будучи по десяти и больше лѣтъ въ антекахъ, нивакихъ леварствъ составить не укѣютъ; а ради чето? — замънъ, что антекари держать еще ученикевъ-иъмцевъ, русскіе-же у нихъ при ръшетѣ и при угольѣ до старости доживаютъ, учениками и умираютъ > 1).

Итакъ, Посошковъ всюду подозръвалъ несправедливости вностранцевъ и стременся нъ освобождению России отъ всявать услугъ съ ихъ стороны. Въ то же время онь быль полень національной гордести, самоув'вренности въ сель и сиособностяхъ русскаго человъка: «инозеицы такіе-жъ люди, какъ и мы; егда у насъ гражданский уставъ будетъ твердъ, то наши художники погуть превишати ихъ». «Иноземны но отъ небеси пришли, а такіс-жъ люди, что и мы, и у нашихъ людей такія-жъ руки». «Нъмцы умиво насъ науками, а наши остротою не хуже ихъ, а они ругають насъ напресно. Что же касается торгован съ вностранцами, то «ны ножень прожить и безь ихъ товаровь, а они безь нашихъ (натеріальныхъ) прожить не могуть. Того ради, подобаеть намь надъ ними господствовать. а инъ работвовати предъ наин (стр. 147, 282, 273, 122). Насъ, Россіянь, благословиль Богь хлебомь и недомь, и всякихъ питей довольствонь: водокъ у насъ такое довольство, что и числя инъ нътъ, пива у насъ предорогія, меды у насъ преславные; табаку начь можно нораблями за море отнускать; нолотенъ можне на всю Европу наготовити»; еднимъ словомъ, «добра у насъ много» (стр. 136, 137, 150, 141 = Pvc. roc. By hom. XVII ct. I t. 47 ctp.). Ho buckshibas ctomb заманчивыя и отрадныя для патріотическаго сердца предположенія и надежды, Посошковъ, однако, сохранилъ себя отъ крайняго увлеченія, — онъ воздержался отъ огульного порицанія иностранцины и не требуеть безусловнаго развыва съ ней; напротивъ, какъ человъкъ практически разсудительный, Посошковъ съ завистію спотрель на добрые порядки, заведенные въ чужну вомлячь, на знанія, которыми располагають иноземцы» 2). Отсюда, поставляя въ необходимость русскому народу «свой умъ дер-



<sup>1)</sup> Соч. Ломон. изд. Смирдина. Т. І, стр. 646.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Примъры уваженія иностр. порядковъ: т. І стр. 71, 84, 87, 140, 165 и пр. Зердало л. 208.

жати» (стр. 138), въ то же время Посопковъ вовсе не прочь отъ пересадки въ Россію чужестранныхъ добрыхъ плодовъ науки и опытности, и, вооружаясь исключительно противъ причинъ государственнаго разоренія, противъ того. «чтобъ русскія деньги изъ царства вонъ не ушли», онъ настоятельно желаеть, чтобъ русскіе люди переняли иноземныя мастерства (стр. 127, 151). А для этого, естественно, вытекала необходимость «добыти мастеровь добрыхъ. Надлежить Его Величеству призвать къ себъ иноземцевъ отъ военныхъ, отъ мастеровыхъ, отъ докторовъ, аптекарей...., аще и съ трудомъ, а вельми надобно ихъ добыти и ученивовъ имъ дать, чтобъ тому мастерству нашихъ русскихъ людей научили» (151, 152 — у Крижанича I т. 31, 39, 76, 134 стр.). «Буде кто иноземецъ прівдеть въ Русь художникъ добрый, мастерства именитаго, тому дать домъ и отдать ему въ научение человъкъ десять и больше, чтобъ училъ ихъ прилежно и нескрытно; и буде выучить противъ себя, надлежить съ награждением его отпустить, съ честию, чтобъ, на то возданніе зря, и иные мастеровые люди вывзжали и всякія бы мастерства въ Руси размножали» (стр. 145). Высказанныя желанія Посошкова были въ то же время желаніями и Петра, который сознаваль недобросовъстное поведение иностранцевъ въ русской торговлъ и промышленности 1), и который поощряль въ Русскихъ переимчивость иностранной техники <sup>2</sup>). Такимъ образомъ, мысли Посошкова сходились съ мыслями Петра, хотя последній и не могь никогда сделаться сторонникомъ національнаго антагонизма въ такой мірів, какъ Посошковъ. Петръ быль посредникомъ между цивилизаціей Запада и русскимъ народомъ, между твиъ какъ Посошковъ, во многихъ отношеніяхъ, оставался старовъромъ, исходя изъ традиціонно-религіозныхъ возгрівній на все иноземное-иновърное, — но объ этомъ ръчь ниже.

Разсмотрѣнное сочиненіе Посошкова вызываетъ читателя на многія мисли. Прежде всего приходится пожалѣть, что остался въ безвѣстности этотъ трудъ человѣка, принадлежащаго, по своимъ началамъ, къ кругу тѣхъ немногихъ свѣтлыхъ личностей, которыя жертвуя собою, готовы

<sup>1)</sup> Напр. Пол. Соб. Закон. Россійск. Имп. Т. І № 3017.

<sup>2)</sup> Журналь Минист. Народ. Просв. 1876 г. № 2 стр. 310.

были нести слово правды къ царимъ и народамъ. Посошковъ опездалъ съ своимъ трудомъ, чтобъ обратить на него и на себя внимание преобразователя Россіи, между темъ какъ онъ имелъ несомненное право на это вниманіе, могь сділаться государственными діятелемь, сподвижникомъ въ трудахъ великаго Императора, которому крайне нужны и дороги были люди, подобные Посошкову. Извъстно, что Петръ Великій, выдающеюся чертою духовной природы котораго было правдолюбіе и ненависть ко всякой лжи, всегда самъ требовалъ правды отъ своихъ подданныхъ. «Весело слышать, — говорилъ онъ, — когда сыны отечества королю говорять явно правду» 1). Но если сочинение Посоткова не получило прямаго, дъйствительнаго значенія въ свою пору, то за нимъ всегда неотъемлено останется важное значение въ истории цивилизации русскаго народа вообще и его литературъ въ частности. Какъ бы то ни было, но несомивнно что по духу своему сочинение Посошкова представляеть въ нашей литературъ единственное въ своемъ родъ депіе, въ которомъ убогій, мизерный крестьянинъ дерзаеть указывать самодержавному владыкъ недостатки и ошибки его правленія и смъло даетъ ему совъты въ томъ, какъ улучшить бытъ народа, защитить слабаго отъ сильнаго, воцарить правду на землъ. Полной чести и вниманія Посошковъ заслуживаеть и за то, что, высово чтя царскую власть, онъ далекъ былъ отъ языка льстецовъ. Напротивъ, какъ въ этомъ, такъ и во всъхъ его сочиненіяхъ, найдется весьма много выраженій, которыя раскрывають печальную правду предъ глазами государя, обнаруживають ошибочность и безуспешность многихъ его начинаній, и весьма мало можно подыскать м'встъ, которыя бы отзывались неискреннею восторженностью и напыщенною хвалою. Притомъ, Посошковъ имъль въ виду представить свое сочипение Петру уже въ ту пору, когда Императоръ могъ думать, что, послъ продолжительныхъ трудовъ и постояпныхъ заботъ, онъ уже устроилъ окончательно свою державу. Следовательно, представляя Петру печальную картину тогдашией Россіи, Посошковъ рисковалъ оскорбить самолюбіе царственнаго труженика.

Мы не останавливались на проектахъ Посошкова, и не наше дѣло судить объ ихъ экономическомъ достоинствѣ, тѣмъ болѣе, что мы имѣ-

<sup>1)</sup> Достои, повъств, и ръчи Петра Великаго. Москвитянивъ 1842 г. част. II, анекл. 6-й.

емъ таковые отзывы судей, болбе компетентныхъ въ данномъ отношенія. Что же касается правственнаго достоинства мыслей Посошкова, то, не укоряя его за то, что онъ подчинялся ипогда попятіямъ своего времени и являлся въ сочиненіяхъ твердымъ, хотя во всякомъ разв безсознательнымъ поборникомъ многихъ идей, самовластно господствовавшихъ въ то время (какъ напримъръ: взглядъ на одного человъка, какъ на законную собственность другаго, допущение купли и продажи людей, требование смертной казни я пр.), и извиняя всю ошибочность подобных воззрвній духомъ того времени. — должно сказать, что Посошковъ высказалъ весьма много мыслей, совершенно върныхъ въ своихъ основаніяхъ, проводиль порою такія возарънія, которыя были совствит чужды тогдашнийть общийть понятіямъ и которыя между тъмъ имъли важное общественное значение. Его описание всесторонняго состоянія русскаго государства и народа, составляя во многихъ чертахъ теперь уже достояніе исторіи, изобличаеть въ автор'в глубокое понимание русскаго быта. Его совъты отличаются здравымъ практическимъ взглядомъ, въ нихъ видно близкое знакомство съ тогдашнимъ бъдственнымъ положениемъ народа, что особенно было важно въ ту эпоху, когда Петръ пересаживалъ въ Россію иностранные порядки, не всегда притомъ соображаясь съ народнымъ духомъ. Въ своихъ сочиненіяхъ, Посошковъ, какъ представитель народа, современникъ реформъ Петра, прекрасно оцънилъ эти реформы, не увлекаясь на сторону защитниковъ старины, но и не находя безъ исключенія хорошими нововводимые порядки въ томъ видъ, какъ они заводились. Смълые, всегда жизненные и въ большинствъ разумные проекты Посошкова останавливаютъ и теперь на себъ вниманіе, заслуживають и въ настоящее время глубокаго уваженія. Такъ напримъръ, въ высшей степени замъчателенъ предлагаемый Посошковымъ способъ составленія новаго уложенія, — способъ, въ которомъ должны были выразиться не одни только юридическія понятія государственной власти, но и всъ живыя потребности и нужды цълаго народа. Замъчателенъ проектъ общаго совъта господъ и дворянъ о дълахъ своихъ и крестьянскихъ. Разсужденія о неправомъ судів и введеніи правосудія не лишены смысла и значенія и въ настоящее время, потому что Россія только съ недавняго времени получила настоящій судъ, построенный на вполив правыхъ основаніяхъ. Къ разряду світлыхъ мыслей Посошкова принадлежать также мысли: о возстановлении духовенства, о матеріальномъ его обезнеченій, объ образованій, объ устройствъ общественныхъ благотворительныхъ заведеній, о межеваній и проч.: всё эти проекты обличають въ Посошков мыслителя, во многихъ отношеніяхъ далеко опередившаго свой вёкъ. Выписки, приведенныя нами изъ разныхъ мъстъ книги Посошкова, показываютъ, какой ясный взглядъ имълъ этотъ простой русскій человъкъ на различныя причины общественныхъ и домашнихъ неустройствъ. Эти взгляды человъка еще первыхъ дней XVIII столътія сдълали бы честь многимъ людямъ даже нашего времени. Въ приводимыхъ нами словахъ Посошкова отражается личность его самого и дълается совершенно яснымъ его право на названіе замъчательнаго русскаго дъятеля, изшедшаго изъ среды народа и вытеривышаго на своемъ въку много бъдствій и горя, которыя основательно познакомили его съ русскою жизнью и сообщили его сочиненіямъ достоинство истины.

## "З.ерцало очевидное".

## Вибліографическія заизчанія о составі и редакціями Зерцала очевиднаго.

Ворко следилъ Посошковъ за теченіемъ современной жизни, чутко прислушивался онъ къ волненіямъ въ общественномъ сознаніи. Какъ человъкъ прежде всего религіозный, онъ прежде всего оглядълъ общенародное колебаніе религіозной мысли, шатаніе русской православной візры. И одникъ изъ первыхъ, по времени написанія, явилось у Посопкова «Зерцало очевидное», — громадное богословско-полемическое сочинение, своимъ объемомъ превосходящее всв другія сочиненія Посопкова. Двоякая опасность грозила тогда русскому православію; съ двухъ сторонъ, два равно опасныхъ врага тревожили его миръ и неприкосновенность. Внутри русской церкви въ ужасающихъ размерахъ поднялся расколъ, какъ неразумное стояніе въ старинь, какъ протесть преобразованіямъ, оппозиція всякой новизнів въ жизни вообще и въ сферів церковной особенно; съ другой стороны, извив двятельно вторгался еще болве пугавшій русскихъ людей врагь — лютеранство, ближайшимъ образомъ, и вольнодумство вообще, какъ направление крайняго либерализма, какъ примая противоположность старовърческой косности и консерватизна. Врагъ всякихъ крайностей, порожденныхъ петровскою эпохою, Посошковъ рёшился въ своемъ сочинении подвергнуть посильной критикъ оба крайнія направленія, взялся поразить обоихъ враговъ въ ихъ основаніяхъ, разбить въ принципъ тъ источники, изъ которыхъ возникалъ и распространялся съ одной стороны духъ крайняго обскурантизма, съ другой — духъ опаснаго вольнодумства, т. е. русскій расколъ старообрядства и основоположенія лютеранства. Отсюда двів части «Зерцала очевиднаго», два обстоятельныхъ, законченныхъ полемическихъ трактата, вошедшихъ въ составъ его: «Зерцало на раскольниковъ обличение» и глава «О иконоборцахъ».

Въ настоящее время не остается уже никакого сомнънія въ томъ, что Зерцало Посошкова существовало въ двухъ редакціяхъ — полной и сокращенной. Судя по сравнительной количественности сохранившихся экземиляровъ, сокращенная редакція была распространена гораздо болёв. По крайней мфрф намъ извъстны теперь четыре сохранившеся экземпляра сокращенной редакцін Зерцала: два экземиляра, принадлежавшіе Погодину и легија въ основу ого нечатнаго изданія, третій экземпляръ, принадлежащій Костромскому Бізлоажскому монастырю, и четвертый экземпляръ, оказавийся во Флорищевой пустыни (Нижегор. губ.)<sup>1</sup>) Въ полной же редакцін Зерцало Посошкова, насколько намъ теперь изв'єстно, сохранилось только въ единственномъ экземплярв 2), который принадлежитъ Казанской Духовной Академіи и хранится въ ней подъ № 1663. При существованім въ нечати только сокращеннаго Зерцала, полная его редакція досель не только оставалась неизвъстною, но даже и самое существование си только разв'в предполагалось. Между томъ, по сравнительному бочатству содержанія и по интересу цівлой второй половины (оиконоборцахъ), полная редакція Зерцала, и независимо отъ изданной уже въ сокращенной редакціи своей первой части, представляется замівчательнымъ богословско-полемическимъ произведениемъ древне-русской письменности, любопытиванимъ литературнымъ памятникомъ, такъ что и единственный имъющійся списокъ ея въ рукописи академической библіотеки является безусловною и дорогою редеостью.

Зерцало очевидное (таково именно заглавіе полной редакціи) въ рукописи занимаеть 245 листовъ, во 2-ю долю листа, убористой скорописи-По объему своему оно по крайней мъръ въ три раза болъе сокращеннаго изданія; по содержанію же представляеть подробнъйшее развитіе тъхъ главныхъ пунктовъ и существенныхъ доводовъ полемики Посошкова, которые составили собою редакцію сокращенную, съ присоединеніемъ и



<sup>1)</sup> Свёденія о послёднемъ экземплярё мы получили отъ извёстнаго нашего палеографа, А. Е. Викторова, который разсматриваль эту рукопись.

<sup>2)</sup> Малочисленность сохранившихся намъ списковъ какъ этого, такъ равно и другихъ сочиненій Посошкова — его Завъщанія отеческаго, Книги о скудости и богатствъ, — свидътельствующая о малораспространенности этихъ сочиненій и въ свое время, объясняется, по нашему митнію, содержаніемъ этихъ сочиненій. Достаточно указать на то, что они переполнены ръзкими жалобами на иностранцевъ и самыми беззастънчивыми укорами ихъ; а иностранцы, какъ извъстно, имъли въ ту пору громадный въсъ и вліяніе на Руси.

совершенно новыхъ предметовъ обсужденія, даже не упомянутыхъ въ редакціи сокращенной. Но прежде всего, существенная разница между двумя редакціями очевидна уже во вившнемъ планъ книги и распорядкъ частей. Въ сокращенной редакціи все сочиненіе ділится на 26 главъ, между тёмъ какъ въ полной редакціи — только на 23. Напримеръ, пятая и шестая главы погодинского изданія: «О распятін Христовъ» и «О разбойникахъ, съ Нимъ распятыхъ» въ рукописи соединены въ одну шестую главу; десятая и одиннадцатая — «О причащении тела Христова» и «О мерзости запуствнія» — въ одну десятую; шестнадцатая и семнадцатая: «О сумволъ въры» — въ пятнадцатую: «О сумволъ въры и о внижномъ исправленіи». Двадцать вторая глава: «О направленіи заблудшихъ въ рукописи представляетъ собою стретіе предисловіе книги». Кром'в более или менее значительныхъ варіантовъ между печатнымъ погодинскимъ изданіемъ и полною редакціею академической рукописи, въ последней есть целыя громадныя беседы, каковыхъ въ первомъ неть; напр., въ главъ 18-й «О сложени перстовъ» (соотвътствуетъ погодинской 22-й) приложены лишнія: «бесёда первая объ отпадшихъ отъ благочестія», «беседа вторая о томъ же», «еще православнымъ советь», «бесвда третья православнымъ», «бесвда четвертая раскольникамъ». Глава 5-я: «О креств» (соотвътствуеть погодинской 4-й) содержить въ себъ въ рукописи пять бесъдъ (виъсто трехъ) и два приложенія къ раскольникамъ, и пр. Кромъ того, почти каждая глава въ полной редакціи оканчивается «приреченіемъ», въ которомъ, обыкновенно, Посошковъ обращается къ заблудшинъ съ последнинъ словомъ относительно разсмотрвннаго пункта, съ окончательнымъ выводомъ изъ всей главы. Наконецъ, въ полномъ спискъ находимъ цълыя главы, совстмъ пропущенныя въ сокращенной редакціи, — это 2-я глава: «О лжи, яко изыде она отъ діавола» и 23-я: «О иконоборцахъ и люторскомъ безумномъ мудрованіи». Въ высшей степени зам'вчательна и любопытна эта посл'вдняя глава, представляющая и по содержацію, и по построенію совершенно особое, законченное полемическое сочинение противъ лютеранъ.

Подлинность полной редакціи Зерцала и принадлежность его Посошкову не можеть подлежать ни малейшему сомнёнію. Обиліе доказательствь этого прямыхъ, фактическихъ, совершенно освобождаеть насъ отъ обязанности указывать на внутреннее родство Зерцала очевиднаго съ другими сочиненіями Посошкова, на его очевидное сходство съ Завёщаніемъ отеческимъ во многихъ пунктахъ содержанія, по складу, языку и по общему направленію и характеру. Самъ Посошковъ оставиль непререкаемыя доказательства подлинности Зерцала. Такъ напр. въ Завъщаніи отеческомъ онъ говорить между прочимъ: «о раскольничихъ лжеправостяхъ явих в книзь Очевиднаго Зерцала» (стр. 4). Очевидно, Посошковъ ссылается на свое собственное сочинение и притомъ на полную его редавцію, такъ какъ досель извъстная сокращенная редакція Зерцала носить и иное заглавіе. Далве, въ Заввщаніи отеческомъ сказано, что «о символь говорится въ 15 главъ Зерцала (Зав. от. 88 стр.), что 18 глава Зерцала посвящена вопросу со перстосложения (стр. 76), - всв эти ссылки, несходныя съ погодинскимъ изданіемъ сокращеннаго Зерцала, буквально соотвътствують полному списку рукописи. Весьма важное значеніе въ вопросв о подлинности полнаго Зерцала имъетъ въ частности глава о иконоборцахъ. На эту главу неоднократно ссылается также самъ Посошковъ въ другихъ своихъ сочиненияхъ и отсутствие ея въ доселъ извъстномъ сокращенномъ спискъ Зерцала служило прямымъ поводомъ въ сомивнію въ подлинности последняго. Такъ напр. въ предречія въ Завъщанію отеческому Посошковъ говорить: «для извъстія зловърія люторскиго в Очевидномь Зерцаль прочти 23 главу (Зав от. 6 стр.). Въ томъ же Завъщани, въ 3 главъ, Посошковъ дълаетъ такую ссылку: «а прочее, аще кто восхощеть о люторскомъ житіи, той да эрить во Очевидноми Зерцаль, во 23 главъ, — тапо бо многія ихъ пакости пожеть узрѣти и уразумѣти» (стр. 49). Доселѣ эти ссылки Посошвова не нивли никакого смысла, потому что ничего соотвътствующаго имъ въ печатномъ текств сокращеннаго Зерцала не находилось; теперь же, съ открытіемъ полной редакціи, он'в вполн'в объясняются, находя въ ней точнъйшее себъ соотвътствіе. Наконецъ, считаемъ не лишнимъ привести здісь приписки, находящіяся въ нашей рукописи в прямо свидітельствующія о принадлежности сочиненія рукописи Посошкову. Ссылкою на автора рукопись начинается и оканчивается; въ началю книги имя автора скрыто въ формв древняго, такъ называемаго, числоваго тайнописанія, а въ концъ — оно прямо обозначено. Именно, послъ заглавія и стихотворных эпиграфовъ на внигу, положенных св. Димитріемъ Ростовскимъ, въ концъ 1-го листа значится:

«Писавша имя 63 числа пиать въ себъ званно,

<sup>«</sup>Прозваніемъ же 512 являетъ встыть ся знанно».

Число 63 есть сумма славянскихъ цифръ, входящихъ въ имя — Иванъ, а 512 — сумма цифръ фамиліи — Посошковъ. На послѣднемъ же листѣ рукописи, непосредственно за окончаніемъ сочиненія, стоитъ приписка: «трудивыйся Иванъ Посошковъ прощенія проситъ».

Что касается происхожденія разныхъ редакцій Зерцала, то можно полагать, что объ онъ принадлежали самому Посошкову и что «Зерцало очевидное», т. е. редакція полная, предшествовало появленію «Зерцала на раскольниковъ обличенія», т. е. редакціи сокращенной. На заглавныхъ листахъ списковъ Зерцала приводятся, обыкновенно, стихотворные эпиграфы св. Димитрія Ростовскаго на эту книгу. При этомъ, одно стихотвореніе озаглавливается: «на книжицу, Зерцаломъ названную», а другое: «на книжицу малую»; въ рукописи, сверхъ того, поставлено предъ вторымъ стихотвореніемъ заглавное зам'вчаніе: «н'паки повторяя (т. е. Д. Ростовскій), написа сице. Эти надписи наводять на мысль, что Димитрій Ростовскій неоднократно перечиталь Зерцало, что ему изв'ястны были объ редакціи Зерцала: полная редакція — вообще «книжица, Зерцаловъ названная в совращенная редакція — «книжица малая». Очевидно, представлялъ ихъ Димитрію Ростовскому самъ Посошковъ, каждую въ отдельности и притомъ сначала полную редакцію, а потомъ уже сдъланное извлечение изъ полной, сокращенную редакцію, такъ какъ стихи «на малую книжицу» Димитрій Ростовскій написаль, «паки повторяя», т. е. уже во второй разъ читая трудъ Посошкова, послъ перваго ознакомленія съ нимъ по редакціи полной.

Послѣ этихъ библіографическихъ замѣчаній, вызванныхъ еще совершенною неизвѣстностію въ литературѣ полной редакціи Зерцала вообще и казанской академической рукописи въ частности, начнемъ историколитературное обозрѣніе ея содержанія. По сущности цѣла, по совершенно самостоятельному характеру внѣшняго построенія главы «о иконоборцахъ» и, наконецъ, для удобства въ разсмотрѣніи, дѣлимъ Зерцало очевидное на двѣ особыя части. ١

## "Зерцало на раскольниковъ обличеніе"

(I-XXII гл. Зерцала очевиднаго).

Полемическая противораскольническая литература въ Россіи до Посошкова.— Историколитературное значеніе его сочиненія.—Состояніе раскола въ началі XVIII в. по Посошнову.—Взглядъ Посошкова на расколъ. — Существенные пріемы и карактеръ полемини Посошкова.

Зерцало на раскольниковъ обличеніе > Посошкова посвящено спеціальному разсужденію о расколь, какъ объ одномъ изъ самыхъ замытныхъ, самыхъ выдающихся явленій въ современной жизни. Заявившій себя въ это время во всей силь и упорствь, расколь однако не былъ уже тогда новостью въ русской жизни. Точно также и сочиненіе Посошкова не было первымъ въ своемъ родь; опо слыдовало за многими другими, въ которыхъ быль уже указанъ путь и направленіе въ полемивь съ расколомъ.

Русскій расколь, сущность вотораго характеризуется возведеніемь обряда, простой формы на степень божественныхь догматовь, священныхь правиль, быль явленіемь жизненнымь, подготовленнымь всею многовьковою жизнію русскаго народа, съ самаго начала его историческаго существованія. Догматизированіе обряда, сліное пристрастіє къ формів и візра вы нее, доходящая до поруганія здраваго смысла, естественно вышли изъ особыхь условій односторонняго направленія всей древне-русской жизни церковно-религіозной. Своимь возникновеніемь расколь предупредиль реформу Петра. Грустнымь и неизбіжнымь результатомь візками взлелівяннаго, закрізіленнаго умственнаго невіжества, съ одной сторопы, и крайпе-обрядоваго направленія— съ другой, явилось церковное разно-

гласіе и разд'вленіе, со всею силою и полнотою обнаружившееся еще въ началъ второй половины XVII въка. Церковныя исправленія, начатыя Никономъ, послужили сигналомъ къ обнаружению разногласія, къ выдівленію разномыслящихъ изъ ніздръ православной церкви и образованію изъ нихъ особаго общества, пріобретшаго въ нашей исторіи печальную нзвъстность подъ именемъ русскаго раскола старообрядства. Ревнители старины увидели въ реформахъ Никона посягательство на разорение и искоренение отцепреданнаго православія и благочестія, рядъ новшествъ, внеденныхъ въ среду святой древности, новую въру, которою врагъ Божій — Никонъ вздуналь затинть свётлосіяющее русское православіе. Върныя чада прародительскаго благочестія собрали все, что они находили нарушеннымъ въ національной русской въръ, и составили себъ поистинъ новую въру, прикрытую авторитетомъ древне-русскаго, до-никоновскаго, только ни въ какомъ случав не подлиннаго, старообрядчества. Еще опредълениве и энергичнъе поднялся расколь при Петръ. Всестороннее преобразование древняго національнаго порядка и новое устройство Россіи вывело расколъ изъ сферы церковно-богослужебной и обнаружило въ немъ оппозицію противъ всякаго рода преобразованій, протестъ не только церковнымъ новшествамъ, а и преобразованіямъ чисто гражданскимъ, нововведеніямъ государственнымъ. Прогрессивная и цивилизаторская деятельность Петра возбудила въ раскольникахъ решительное фанатическое упорство и противодъйствіе какъ окончательное, по ихъ ложно-апокалипсическому возарънію, проявленіе новаго, антихристіанскаго духа.

Страшныя смуты, производимыя оппозиціонною партією, разумѣется, очень скоро, съ самаго обнаруженія послѣдней, обратили на себя вниманіе правительства и церкви. Большой Московскій соборъ, разсуждавшій о новоявившихся «еретикахъ и раскольникахъ», нашелъ возможнымъ принять противъ нихъ мѣры только карательныя, какъ единственно находящіяся въ распоряженіи, при отсутствіи мѣръ болѣе гуманныхъ, образовательныхъ 1). Результаты были, однако, слишкомъ не блестящи. Гоненія только укоренили въ раскольникахъ антипатіи и ненависть, придали имъ большую выгоду въ глазахъ толиы, выгоду гонимыхъ: у нихъ явились свои страдальцы, свои мученики... Прикрываясь авторитетомъ под-

¹) П. С. З. т. І № 412; Приб. къ Акт. Истор. V, стр. 427, 486, 487.

вига, страданія, раскольники пропов'ядывали, что православіе падаеть, что патріархъ и его духовенство отступили отъ истины. Конечно, страшное впечатление производили ихъ выходки противъ вменъ, съ которыми набожные русскіе люди привывли соединать нравственное освященіе и непривосновенность. «Патріархъ, архіерен — еретики, изивнники православію! > 1), — и это говорили люди, тоже облеченные правственнымъ авторитетомъ, начитанностію, готовностію страдать за истину. «Намъ не дають высказать истины, обличать неправду; вижето того, чтобъ обращаться съ нами кротко, убъждать съ тихостію, они насъ пытають и жгуть!> Само собою разумъется, что подобныя заявленія со стороны раскольниковъ имъли непосредственный смыслъ вызова въ полемикъ, въ борьбъ словесной. Духовенство, по крайней мере въ лице лучшихъ своихъ представителей, повимало этотъ вызовъ, чувствовало свою обязанность; но въ то же время оно съ горечью должно было сознаться въ своемъ безсиліи, неподготовленности для защиты своего ученія и паствы. «Како оплакати имамъ нерадвніе наше пастырское о цвлости церкве святыя? взывалъ Стефанъ Яворскій, обращая свое слово къ духовенству и подобными напоминаніями желая «отъяти поношеніе еретиковъ, соблажняющихся о невъжествъ духовныхъ ли о лъности > 2). Но безсиліе духовенства въ борьбъ съ расколомъ было настолько очевидно, что не одни только образованные пастыри русской церкви усиленіе раскола поставляли въ зависимость отъ невъжества и недостатковъ духовенства. Посошковъ, при всемъ глубочайшемъ своемъ уважения въ принципъ къ духовенству, долженъ, однако, былъ сознаться, что «вина погибели раскольниковъ токмо отъ неученыхъ священниковъ; аще бы попы были разумътельны, то ни конии дълы раскольникамъ въ простомъ народъ множитися было бы не возможно и возникнути имъ было бы некако. А пынъ вельми вкоренилась раскольницкая ересь. А вся сія гибель чинится отъ пресвитеровъ, ибо и отъ дурацкаго раскола не знаютъ чемъ оправити себя, а ихъ обличить и запретить крыпко не разумыють, или на пынязи склоняются. (О школахъ ркп. л. 1 об.; Соч. Пос. I, 4 и 10 стр.).

При такихъ критическихъ обстоятельствахъ, тѣ немногія личности, составлявшіл счастливое исключеніе изъ гогдашняго духовенства, которыя

<sup>1)</sup> Соловьевъ. Чт. о Петръ В. стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Камень въры т. I стр. 204, 206, 208.

чувствовали въ себъ силу къ умственному труду, тъмъ болъе сочли своем обязанностію выступить на защиту попираемаго православія и пораженіе раскола съ оружіемъ слова. Тъмъ болъе и для насъ должны быть цънны труды этихъ немногихъ избранниковъ, въ ряду которыхъ иы съ гордостію должны поставить и своего крестьянина Ивана Посошкова.

Кромѣ «Зерцала» Посошкова, въ полемической противораскольнической литературѣ второй половины XVII и первой XVIII в. отмѣтимъ, какъ самыя крупныя и обстоятельныя, слѣдующія сочиненія: «Жезлъ правленія» Симеона Полоцкаго, «Увѣтъ духовный» патріарха Іоакима, «Пращица» Питирима, еп. Нижегородскаго, и «Розыскъ о брынской вѣрѣ» Димитрія Ростовскаго. Чтобы составить понятіе объ общемъ направленіи и характерѣ тогдашней полемической литературы на Руси, познакомимся въ общихъ чертахъ съ этими поименованными сочиненіями.

Сочинение Симеона Полоцкаго: «Жезлъ правления» 1) имъло своимъ назначениемъ «нелъшне упразднити расколы и крамольные истребити мятежи, во еже бы всемъ единаго Бога едиными усты воспевати». Достижению этой цели служать две части сочиненія, изъ которыхь въ 1-й но пунктамъ «возобличаются» основныя положенія (пъ числѣ 30) главнаго расколоучителя Никиты; во 2-й, по тому же илану, опровергаются 70 положеній другаго «равнаго Никить хулителя на церковь — Лазаря попа». Въ виду того, что «мнози нынъ въ россійской церкви возстають, молву и смятеніе творящін, клевещуще и нелішыми лжуще лаянин, годствуеть намъ — говоритъ авторъ — отвътствовати на безуміе, на ложь и клеветы, да узрять буйство свое, да непщують безъ возобличенія быти неправедная своя обличенія» (Жезлъ правл. стр. 4, 71). И вотъ, Полоцкій предлагаетъ «многимъ трудомъ сооруженный жезлъ правленія, утвержденія, наказанія и казненія... Се воздвизаемъ жезлъ мысленный, върнымъ на спасеніе и правленіе, колеблющимся на утвержденіе, непокоривымъ въ наказаніе, волковъ хищныхъ на пораженіе (ч. І, л. 7 об.). Въ предисловіи самъ авторъ охарактеризовалъ направленіе своего сочиненія: «да не безмърны явимся въ обличении, неже во учения. Сообразно этому,



<sup>1)</sup> При написаніи «Жезла», Полоцкій обильно пользовался противораскольническимъ сочиненіемъ Паисія Лигарида: «Отвёты обличительные на церковныхъ противниковъ». Это сочиненіе, составленное по опредёленію собора 1666 г., написано было на греческомъ языкѣ и переведено Полоцкимъ. Др. и нов. Россія 1875 г. ч. 3 стр. 17.

прямыя обращенія къ раскольникамъ занимають въ книгь, сравнительно, мало мъста. Обыкновенно, поставивъ извъстное положеніе расколоучителей, въ своемъ изобличеніи Полоцкій исключительно занимается его разсмотрівніемъ. Только иногда, какъ бы между прочимъ, и большею частію въ копців своего отвівта Полоцкій обращается съ своими замічаніями къ раскольникамъ. Но и этого достаточно, чтобъ видівть сущность его взгляда на расколь и объяснить характеръ его полемики. Полоцкій смотрить на расколь, какъ на плодъ невіжества и слідствіе ожесточенія въ борьбів, обусловливаемаго гордостію раскольниковъ, приводящаго ихъ къ умономраченію, нобуждающаго даже на клевету. «Никита съ своими единомышленниками безуменъ есть, невіжда и клеветникъ»; расколіт— «слівнота, безуміе, вражда, злоба и клевета безстудная» (стр. 41, 103).

Въ разумъ грамматическомъ, по свидътельству Полоцкаго, расколоучители были столь скудоумни, что не владели искусствомъ правильно читать; «ихъ чтеніе — слепыхъ невеждъ читаніе», они «не умеютъ чести по препинаніямъ», — а это и было причиною многихъ заблужденій, потому что «не на своихъ мъстахъ положивъ словесъ препинаніе», они «растерзаютъ православное разумъніе» (л. 99, 23). Тъмъ болье раскольники были невъжды въ языкъ греческомъ, на который, однако, они ссылались: «Никита прилагаетъ, яко гречестів книги суть растлівны, а самъ онъ не въсть алфа гречески прочести» (л. 42 об., 78, 81, 117 об. и др.). Но «поврежденные умомъ», они «не точію въ граматицъ пограшають, но и еретичествомь развращають», потому что не въ силахъ понять многое въ Словъ Божіемъ: «на богословіе вооружися, море хотъ изслъдити, на брезъ тонутъ. Слъпіи невъжды, внегда вознести очеса своя мрачная въ солнце богословскія премудрости, паче помрачаются. Не въдая и не постизая силы словесъ предложенныхъ, они «нестерпиными лжами клевещуть на церковь, здравая и полезная мертвяще и скаредующе» (л. 122 об., 43 об., 20, 113 об.). Въ то же время, какъ «орудіе прегордаго, праклятаго діавола», какъ «чада эхидны», раскольники заражены духомъ гордости: «прегордый Никита уподобився умомъ падшей денницъ, горделивецъ, той же гордости и люди учитъ (л. 81 of., S3, 35).

Сообразно такому взгляду на расколъ и его причины, Полоцкій и направляетъ свои обличенія. Опровергая заблужденія раскольниковъ, онъ не довольствуется только указаніемъ на свидѣтельства Слова Божія, пи-

саній отеческихъ и древнъйшихъ памятниковъ богослужебной письменности, но тщательно раскрываеть смыслъ приводимыхъ свидетельствъ, смыслъ непонятый или ощибочно перетолкованный раскольниками. Мало того, онъ часто обращается къ грамматикъ и посвящаетъ «слъпыхъ невъждъ въ грамматическомъ разумъ въ правильный, научный разборъ изв'естныхъ выраженій, приводить грамматическія правила, чтобъ показать, какъ «сама грамматика нашу правду явъ творитъ» (л. 76, 23, 44, 98, 101 об., ссылается даже на руководство М. Смотрицкаго л. 118 об.). Иногда Полоцкій приводить даже греческія выраженія, чтобъ показать по нимъ върность перевода или исправленія нашихъ внигъ (напр. л. 75 об., 95 об., 116). Съ целію окончательнаго убежденія раскольниковъ, возставшихъ противъ всякихъ исправленій, Полоцкій указываеть на тождественность всего содержимаго нашею церковію съ православною греческою (л. 107, 111 и др.); доказываеть законность исправленія «всякой дерзости и погрішенія (прежнихъ) списателей и прилагателей»; защищаетъ доброе дъло Никона; наконецъ, отсылаетъ сомнъвающихся въ «патріаршую книго-хранильницу убъдиться тамъ, что новыя исправленія «нъсть разврать и поврежденіе, но древности подражаніе» (л. 116 об., 22 об., 106). Наряду съ этими обличеніями и ув'вщаніями, Полоцкій умоляетъ раскольниковъ отложить гордость, смириться и присоединиться къ церкви. Нельзя, впрочемъ, сказать, что полемика Полоцкаго отличается миролюбивымъ тономъ: для нашего времени странно звучать часто встръчающіяся въ книгъ бранныя выраженія. Въ своихъ обращеніяхъ къ православнымъ, Полоцкій запов'тдуетъ «далече б'тжать отъ лестнаго ученія», отгоняя «исы, лающіе на церковь», предлагаемымъ жезломъ (л. 21 об., 12, 11 об., 35 и др.).

Взглядъ Симеона Полоцкаго на расколъ и характеръ его полемики могутъ служить образцовыми за все время тогдашнее, потому что и послъдующіе расколообличители, какъ отчасти увидимъ, держались тъхъ же взглядовъ на расколъ и пользовались въ сущности тъми же пріемами обличенія.

«Увътъ духовный» патріарха Іоакима также представляетъ двъ части, изъ которыхъ въ 1-й — «возглашеніи россійскому народу» — предложено «изъявленіе на раскольниковъ, како возстаща на св. церковь, кіими словесы простой народъ прельщаху и на тъ развращенная словеса свидътельства святыхъ книгъ положенныя»; во 2-й части послъдова-

тельно опровергаются пункты Соловецкой челобитной, «да увёсть всякъ скверное ихъ челобитье, составленное не Бога боявшеся, не народа срамящеся, являюще свое безумство > 1). Свое увъщание авторъ направляетъ исключительно къ православнымъ, «да не лестію безумныхъ раскольниковъ сведенъ будетъ кто и погибнетъ отъ пути праваго» (л. 53 об.). Что же касается самихъ раскольниковъ, то ихъ, «безумныхъ, никоими словесы не возможно увъщати, точію наказать ихъ подобаеть». Поэтому, имъ предложены только «краткая въщанія, искореняющія ихъ буйство, и изъ старыхъ книгъ свидетельства (л. 64). Вообще, Уветъ во многомъ напоминаетъ сочинение С. Полоцкаго: кромъ общности взглядовъ и приемовъ, находимъ общирныя буквальныя заимствованія <sup>а</sup>). Главивйшею причиною раскола и Іоакимъ поставляетъ также невъжество, въ связи съ народными инстинктами непокорства и самоволія. Раскольники «дерзають въ богословскія глубины умъ свой пущати, а на брезъ грамиатическаго разуна утопають»; но заблуждаются они не отъ невъжества только своего. а «наипаче отъ непокорства и суемудрствія: надме ихъ древній змійдіаволь», которому они являются послушными орудіями и сотрудниками (л. 2 об., 96, 43).

Въ своей полемивъ Іоакимъ опровергаетъ главные пункты раскола, указанные въ челобитной, раскрытіемъ истинваго смысла священнаго Писанія, свидѣтельствами св. Отецъ, богослужебными книгами, постановленіями соборовъ; наконецъ, онъ предлагаетъ «явное и руками осязаемое свидѣтельство» въ памятникахъ древности, которые можно видѣть «въ ризницѣ патріаршей». Законность всего, что возбуждало ропотъ въ расколѣ, доказываетъ практикою греческой церкви, «откуду все пріяхомъ» (л. 9). Что касается исправленія книжнаго, то указываетъ на испорченность книгъ переписчиками, что зависѣло и отъ трудности греческаго языка, съ котораго даже «и учащемуся философскихъ и богословскихъ наукъ переводити книги было трудно, яко языкъ мудрый» (л. 135 об., 192 об.). Вѣрность исправленій доказываетъ грамматически, приводя иногда и

<sup>1)</sup> Увътъ дух. л. 63 об. При этомъ буквально приводитъ цълме цункты Солов. челобитной; такъ на л. 68—приведенъ 7-й пунктъ; на 72 л.—8 п., на 76 л.—9-й; на 77 л.—10; на 80 л.—11-й; на 83 л.—13-й и т. д.

<sup>2)</sup> Напр. Увѣт. л. 81 об.=:Кезлъ л. 43-44; Увѣт. л. 99-105-:Жезлъ л. 44-47; 85-90 об.=50-53; 126-138=56 об.-60 об.; 122-125 об.=63 об.-65 об.; 112-117=65-68; 119-121 об.=68 об.-69 об.

греческій тексть подлинника (напр. л. 122, 135). Въ своихъ обращеніяхъ къ раскольникамъ Іоакимъ умоляетъ ихъ оставить заблужденія, далеко не всегда, впрочемъ, выдерживая при этомъ спокойствіе тона.

Посошковъ, занятый вопросомъ о мірахъ, препятствующихъ распространенію раскола, между прочимъ, соов'туетъ распространить въ народъ книгу Пращу, о которой отзывается съ особенной похвалой (Соч. Пос. І, 16). «Пращица духовная къ раскольникамъ, иже безстуднъ хулами наскакують на святую церковь, представляеть собою громадное противораскольническое сочинение, трудъ современника Петра Великаго — Питирима, епископа Нижегородскаго, оконченный имъ въ 1717 году (Пращица л. 410 об.). По свидътельству издателя Пращицы, Питиримъ былъ замъчательнымъ дъятелемъ въ борьбъ съ расколомъ, «проходилъ многи дебри и пустыни, беседуя съ раскольники, многократно любопряся съ ними словесно и письменно» (л. 417). Его Пращица состоить изъ 240 ответовъ на вопросы, предложенные раскольниками. Питириму уже изв'ястны были Жезлъ Правленія и Ув'ять духовный, на которые онъ часто ссылается и которые имель въ виду восполнить, не повторяя изложеннаго въ нихъ (л. 174 об., 105, 107 об., 112 об., 145 и пр.) 1). Питиримъ исполнилъ свое намъреніе, обративъ вниманіе, въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, кромъ заблужденій догматическихъ и обрядовыхъ, на жизнь раскольниковъ, на очевидные плоды ихъ лжеученія; онъ написаль, по его словамь, «о преступленіяхъ, презорствахъ, развращеніяхъ и прочихъ злобахъ и злыхъ дёлахъ раскольниковъ (л. 17). Разоблачая внутреннюю жизнь въ расколъ, Питиримъ приходить къ самымъ печальнымъ результатамъ; онъ нашелъ, что раскольники «уклонилися на путь злый, развратный, народъ развращаютъ, честный бракъ отмещутъ, живутъ въ великомъ скаредствъ, мнози живуть безъ крещенія и пр. (л. 357 об., 166, 409 об.). Питиримъ раскрываеть истинныя причины силы и успёха расколоучителей: хитрость, обманъ, которыми они если не могутъ привлечь «имущихъ умъ», то привлекають «простейших», неученых», предъ которыми они, и волки суще, преобразуются въ овцы ложнымъ пощеніемъ, лицемфрнымъ смиреніемъ, притворною кротостію» (л. 113 об., 126, 11 об., 241, 380).

<sup>1)</sup> Въ своей Пращицт Питиримъ обосновывается между прочимъ также на извъстномъ въ ту пору, но подложномъ, неподлинномъ сочиненіи: «Соборное дъяніе на еретика армянина, мниха Мартина».

Чтобъ ввести раскольниковъ въ сознание своей неправоты. Питиримъ показываеть ихъ родство съ древними, осужденными ересями (л. 11. 414), перечисляеть множество толковь ихъ, враждующихъ между собою (л. 30, 32, 56 об.), указываеть нельность некоторыхъ раскольническихъ положеній, «всякія укоризны и сміха достойныхъ» (л. 109, 232). свидетельствуеть подложность некоторых внигь, находящихся въ обращеній между раскольниками (напр. л. 294 об.), уличаеть въ прямой лжи и клеветъ на нъкоторыя строго-православныя книги (напр. л. 322 об., 70) и пр. и пр. Утверждая новость пхъ старовърства (напр. л. 30. 55), Питиримъ доказываетъ чистоту древняго правовърія, содержимаго церквію и неизмінность всего принятаго оть Константинопольской церкви (л. 383 и пр., 37 и др.). Чтобъ установить правильный взглядъ раскольниковъ на книжныя исправленія, Питиринъ доказываеть испорченность книгъ, для наглядности сопоставляя правильный и искаженный текстъ во множествъ выписокъ изъ священныхъ и богослужебныхъ книгъ (напр. л. 39 об., 40-53). Въ то же время, правилами соборовъ, свидетельствани св. Отцевъ, писаніями древне-русскихъ писателей, иногда даже правилами грамматики и указаніемъ на греческій текстъ (напр. л. 22 об., 249), доказываеть точность исправленій. Въ концъ концовъ, Питиримъ, обыкновенно, обращается къ раскольникамъ съ увъщаніемъ покаяться, ободряя при этомъ надеждою на милость Божію и прощеніе; православнымь же запов'вдуеть блюстися соть исовъ, отъ злыхъ дълателей, понеже безстудиъ лаютъ на Святую Перковь, зане дъла ихъ злы и плоды ихъ мерзки» (л. 18).

Болье цвный по своему содержанію трудь, выродившійся изъ полемики съ расколомь, представляеть «Розыскъ о брынской въръ» святаго Димитрія Ростовскаго. Вызываемый постоянно въ своей пастырской двятельности въ столкновенія съ расколомь, этотъ святитель, кромъ устныхъ увъщаній, ръшился письменно «въру, ученіе и двла раскольниковъ подлиннымъ розыскомъ разыскать, испытаніемъ разложить и здравымъ разсмотреніемъ увидёть, что въ нихъ есть» (Розыскъ л. XV, 404). Во всёхъ трехъ частяхъ, т. е. въ розыскъ о въръ, ученіи и двлахъ раскольниковъ, авторъ пришелъ къ результатамъ, уже извъстнымъ намъ изъ разсмотренныхъ сочиненій: онъ разыскалъ вездё только невъжество, ожесточеніе, хитрость и обманъ. «Въру обретохомъ, извнъ лжесловесными льщеньми красящуюся, внутри же есть яко содомское облако — праха и смрада исполнено» (л. 11 и 12); оказалось, что въра у раскольниковъ совершенно потеряла свой истинный смыслъ и значеніе, расколоучители утратили даже понятіе о ней: «въръ учаще, что есть въра — не знаютъ, самаго реченія: въра — истолковати не умъютъ. Старая икона, книги, осмиконечный крестъ, — то ихъ въра». Даже «нравы и обычаи своя и самая худая дъла върою нарицаютъ» (л. 2, 3, 9, 82). Таково и ученіе, таковы и дъла, разысканныя св. Димитріемъ въ расколъ. Свое невъжество обнаружили раскольники вездъ, гдъ только взялись богословствовать: не слыша о богословіи, дерзнули догматизовати и, хотя показатися богословцами, показалися буесловцами, еретиками. Требезумній, слъпій, черняе сажи умомъ потемнъній, «отъ своего мужичьйго умствованія» предлагаютъ «словеса, иже суть тьма, мгла, мракъ, бредня», и тъчъ являютъ «крайнее русаковъ ослъпленіе» (л. 55, 9, 57, 78, 452).

Преимущественно въ своей полемикъ св. Димитрій усиливается доказать, что віра, содержимая раскольниками подъ именемъ старой, въ сущности «нъсть въра старая, но новая, новыхъ ересей исполнена» (напр. л. 49, 57, 64 и пр.). Съ целію доказать новость и ложность ихъ веры, кром' в указаній на догматическія и обрядовыя отступленія раскольниковъ, св. Димитрій ссылается: на раздробленіе ихъ візры во множествів толковъ, каковыхъ въ Брынскихъ лесахъ онъ насчиталъ 20 (л. 65, 565), на ихъ недостойную истинной вёры взаимную вражду, на характеръ ихъ пропаганды, на хитрость и обианы, которыми раскольники пользуются для своихъ цёлей (напр. л. 559, 598, 125 и пр.); фактически уличаеть ихъ въ наглой лжи (л. 323, 491); распутываеть ихъ перетолкованія Свящ. Писанія (л. 129, 151, 211); указываеть ложность ихъ предсказаній; противорічня въ ученій (л. 259, 38, 485); ссылается на возмутительныя для правственнаго чувства мученія, истязанія, оргіи, практиковавшіяся въ раскол'в (л. 569, 585) и пр. и пр. Впрочемъ, изобличить «всв неправости и кривотолки раскольниковъ не достанетъ и силъ, и времени. Нъкоторыя же лаянія ихъ недостойны и отвъта> (л. 385, 609, 529). Чтобъ остаться вполнъ справедливымъ, Димитрій указываеть на нъкоторыя добрыя дъла въ расколъ: пощенія, молитвы и т. п., но доказываетъ при этомъ, что и эти «добрыя дъла вся въ нихъ суть яко не добрая» (напр. л. 535, 626).

Но особенную цвну придають сочиненію Димитрія Ростовскаго историко-богословскія разсужденія, которыми оно переполнено. Эти разсужденія

возводятъ трудъ Димитрія Ростовскаго на степень возвышеннаго умозрительнаго богословія. Положенія раскола служать, обыкновенно, поводомъ св. Димитрію въ развитію христіанскихъ истинъ; такъ онъ раскрываетъ умозрительное ученіе объ иконахъ, о мощахъ, объ образѣ и подобіи Божіи въ человѣкѣ, о смыслахъ въ Св. Писаніи (л. 175, 218, 225, 291, 368 и пр.). При этомъ, обыкновенно, онъ предлагаетъ и исторію догмата въ церкви, исчерпывая ученіе о немъ со всевозможною подробностію. Нерѣдко св. Димитрій, въ общемъ потовѣ своего богословствованія, предлагаетъ вопросы чисто философскіе, такъ, напр., много разсуждаетъ на вопросъ, что есть время (л. 236).

Въ ряду разсмотрънныхъ нами сочиненій, по всей справедливости весьма заметное место должно занять современное имъ «Зерцало, на раскольниковъ обличение - Посошкова, какъ сочинение, не только своею обширностію превосходящее ихъ (кром'в расв'в Пращицы), но и по полнотъ и основательности содержанія, силь убъжденія, чистоть и искренности побужденій, ни мало не уступающее имъ. Правда, здісь мы не встрівтимъ того глубоваго богословствованія и общирной ученой эрудиціи, не найдемъ того обилія ораторскихъ движеній, той строгой систематичности расположенія частей и строгой логичности изложенія, которыми отличается, напримъръ, трудъ Димитрія Ростовскаго и др.; но мы найдемъ здёсь всё-же вполну обстоятельное и основательное опровержение всухъ пунктовъ раскольническаго заблужденія, даже болье близкое знакомство съ расколомъ; найдемъ то же святое, задушевное желаніе спасти душу ближняго, являющееся особенно ціннымъ въ произведеніи человіна, своимъ положеніемъ призваннаго только «дрова свщи», по выраженію Димитрія Ростовскаго. Впрочемъ, это званіе автора и горькая его судьбина, вфроятно, были причиною того, что разсматриваемое сочинение, носомивно полезное всегда и драгоцвиное въ ту пору, не получило надлежащаго хода, не удостоено было и отпечатанія, не смотря на желаніе автора (Соч. Пос. т. І, стр. 16). Тъмъ не менъе, высокопросвъщенныя личности того времени, имъвшія случай познакомиться съ Зерцаломъ, высказали тогда же свое правдивое суждение о немъ. Мы имфемъ въ виду того же святителя Димитрія Ростовскаго, который, прочитавъ предложенный ему списокъ Зерцала, высказаль свое неподдельное желаніе увидеть автора замъчательнаго сочиненія. «Книжица воистину благопотребна», писалъ онъ о Зерцалъ, «великое раскольниканъ обличение и постыждение;

книжица эта достойна въ свъть произвестися» 1). Самъ Посошковъ въ полной редакціи своего Зерцала свой «неученый, неисправный, простосложный» трудъ прикрываетъ авторитетнымъ именемъ Ростовскаго святителя: «блаженный преосвященный Димитрій Ростовскій и Ярославскій митрополить свидътельствовавъ (книгу — Зерцало), повелълъ ми, переписавъ ю, у себя въ домъ не держати, но ради общія пользы повелълъ въ міръ ю пустити (Зерцало л. 243 об.). Кромъ того, Димитрій Ростовскій написалъ, какъ увъряетъ рукописный списокъ Зерцала, «мудролюбія его пастырскаго метросочиненные стихи» къ этому сочиненію. Между прочимъ, эти «стихи Преосвященнаго Митрополита Димитрія Ростовскаго, написанные 1709 лъта, сице въщаютъ:

Мала книжица сія, но разумъ въ ней многій; Маль ларчикъ, но скарбъ въ себѣ хранитъ не убогій... Та книжица раскольниковъ сильна побѣждати, Вся же правовърныя пользы исполняти» (л. 1 об.).

Необыкновенно быстрое усиление раскола, «всю Россію потрясшаго и не только простыхъ и безкнижныхъ, но и множество книжныхъ людей соблазнившаго» (Зерц. л. 137 об.), съ другой стороны, сознание безсилія невъжественнаго духовенства въ борьбъ съ нимъ, — вызвали написаніе Зерцала. Кром'в настоятельной нужды въ обличеніи раскола, Посошковъ чувствовалъ въ такому труду достаточно въ себв силы и энергій, потому что онъ непосредственно, опытно знакомъ быль съ расколомъ и изъ этого знакомства вынесъ крайнее отвращение и негодование къ нему. «Буди всемъ сіе известно», заявляеть онъ, «еже и азъ изначала хромахъ недугомъ раскольничи болъзни (л. 143). Извъстно также, что ближайшіе родственники Посошкова были заражены расколомъ: еще его родители колебались подъ вліяніемъ раскола: «то учили меня креститься тремя персты», пишеть Посошковъ, «а то стали учить снова, ежебъ двомя персты креститися» (л. 143 об.); родная сестра его, Анна, была нераскаянная раскольница: «ходя по домамъ, она и иныхъ съ истиннаго пути совращала и къ своему зловърію присоединяла» (л. 138); родной своякъ Посошкова былъ зараженъ расколомъ и оставляль детей своихъ некрещенными (л. 103 об.). Если Посошкову не удалось повліять на близкихъ къ себ'в лицъ, то по крайней

<sup>1)</sup> Письмо въ Өеологу. Обзор. Руссв. дух. литер. вн. 1 ст. 371.

мъръ, «Богъ не оставилъ» его самого «въ невъдъніи быти» (л. 143 об.), и онъ могъ говорить о себъ: «я тверлъ въ истинномъ благочестін и непоползновененъ на раскольничая словеса (л. 20 об.). Впрочемъ, этимъ не ограничились столкновенія Посошкова съ расвольниками. Последніе долго не оставляли его въ спокойствін, всячески желая привлечь на свою сторону. Онъ разсказываетъ въ своей книгъ, какъ не разъ его обманомъ зазывали свъ раскольничьи сонмища и убъждали: буде хочешь въ рай, пристань къ намъ; аще къ намъ пристанешь, то всв твои грахи очистится и будещи съ нами въ раю и проч. (л. 152). Съ своей стороны и Посошвовъ, такъ или иначе заинтересованный расколомъ, пользовался всякимъ удобнымъ случаемъ для изученія его во всёхъ мельчайшихъ подробностяхъ, во всей силъ его аргументовъ и возраженій противъ православной церкви. Побужденіемъ къ изученію раскола для Посошкова было, между прочимъ, и рано задуманное имъ и начатое написаніе Зерцала. Тавимъ образомъ онъ передаеть случай, внушившій ему это намфреніе: «нфкогда призваль меня къ себф славный ереси вождь, зовоный Козьна Ксенофонтовъ, и началъ убъждать пристать къ нимъ>... «И во иное время призвалъ онъ меня паки на Слово Писанія ... и пр. Результатомъ этихъ совъщаній было то, что «и онъ на меня осердился, и азъ на него, — и тако разыдохомся: не сотвориль онь лова во мнъ, умъ мой не омрачился, но бодръ бысть. И видя въ нихъ такую погибель, у Бога прося милости, начахъ сію книжицу сочинати» (л. 15 об., 16). Для этой-то цели, Посошковъ спеціально занялся расколомъ, — сучился, по его выраженію, прелести раскольничей» (л. 242 об.). Онъ вступалъ въ постоянныя пренія съ предводителями и учителями раскола: «много разглагольствовахъ съ наставнивами раскольничими: съ Кузьмою Ксенофонтовымъ, со Алексвемъ, словомымъ философомъ, съ Ерофеемъ Андреевымъ, съ Михайломъ и со иными учительми именитыми» (л. 36, 34, 63 об., 75 об., 143 и др.). Въ этихъ разглагольствахъ Посошковъ «обличалъ славныхъ учителей о несмысленныхъ ихъ глаголахъ и являлъ, по елику возмогалъ, истинное ученіе> (л. 140). Въ то же время, самъ онъ тщательно старался вывъдать и изучить отъ своихъ собесвдниковъ всю догиатику раскола: чиного азъ учителей именитыхъ вопрашивалъ объ основаніи законоположенія раскола, «много вопрашивахъ: откуда что взяли», «вопрашивахъ о книжномъ разумънім», «спрашиваль, чего ради тако глаголють» и проч.

(л. 84 об., 71 об., 127, 136 об., 238). Однако. Посошковъ скоро сталъ замътнымъ для раскольниковъ, и они совершенно отшатнулись отъ него, какъ человъка не только непреклоннаго, но и вреднаго для нихъ: «всв лжеучители», говоритъ онъ, «перестаща ко мив ходити и своей прелести мя учити, и ни въ каковая разглагольства уже со мною не входять: вси бо скрышася отъ меня. Азъ всячески увъщавахъ ихъ, дабы со мной поне не о большихъ вещахъ поглаголати, но никто не пришель ко мив» (л. 242). Наконець, Посошковь «много ко всвиь учителямъ раскола письма руки своея вопросительныя посылаль, дабы, сошедшеся между собою, помыслили и дали бы мнъ отвътъ чистый» (л. 72 об.). Но такъ какъ и въ этомъ случав «ни единъ ответа явнаго не далъ», вси «быша нъмы на отвътъ» и «чистаго отвъта ни о чесомъ не учинили, ни по единому письменному вопрошенію письменнаго отвъта не получихъ (л. 71 об., 63 об., 127, 72 об.); то Посошковъ пытался и самъ изследовать основанія раскола, — съ этою целію онъ «много поискалъ въ Божественномъ писаніи, съ прилежаніемъ прочиталъ некоторыя книги, чтобы вилеть, нетъ ли въ нихъ какого сразнствія» (л. 29 об., 75 об.). Но во всякомъ случав, съ разрывомъ Посошкова съ раскольниками, истощились для него средства къ изученію раскола: «и того ради прекратися и сія книжица» (л. 242 об.).

Итакъ, Посошковъ употребилъ всв возможныя усилія съ своей стороны въ поливитему изучению раскола, и если что написалъ въ своемъ Зерцаль, то написаль основываясь на данных непосредственно, изъ первыхъ устъ воспринятыхъ имъ отъ раскольниковъ; его Зерцало, такимъ образомъ, не есть продуктъ школьной учености, -- оно написано подъ вліяніемъ живой, устной борьбы, частныхъ разговоровъ и диспутовъ. Въ этомъ нельзя не видъть одно изъ цънныхъ достоинствъ труда Посошкова. Влагодаря его ближайшей связи и сношеніямъ съ раскольниками, мы имъемъ въ Зерцалъ точную исторію, по которой можно составить самое върное и непогръшимое представление о тогдашнемъ расколъ. Онъ писалъ на основаніи только того, что самъ непосредственно подслушаль и подсмотрелъ въ расколе, что, по его выражению, онъ «своимъ подлимъ ухомъ слышалъ и своимъ подлымъ окомъ видълъ» (л. 94, 136, 104 об., 132 об.). И только селико отъ устъ ихъ слышалъ, на та очерненія и написахъ изъявленія. А о чесомъ не слышахъ, о томъ и писати мнъ было невозможно» (л. 242). Посошковъ самъ сознается, что въ его

изслѣдованіяхъ раскола встрѣчались пункты, которыхъ «довѣдатися подлинно не могъ» онъ (л. 42, 242 об.), — поэтому, и «не вся раскольничи сквернословія и очерненія вписана суть» (л. 242, 2 об., 239 об.). Но во всякомъ разѣ, отъ этого не произошло большаго ущерба для полноты и обстоятельности сочиненія, такъ какъ, по сознанію же автора, «вся главная раскольничи ереси изъявлена имъ»; и въ началѣ своего сочиненія онъ говоритъ: «взирай въ сіе духовное Зерцало почасту и со вниманіемъ: вся бо главнѣйшая очерненія и сквернословія раскольнича, и суемудрія ихъ, и утвержденія ихъ узриши и уразумѣеши».

Богатству и ценности содержанія въ разсматриваемомъ сочиненій соотвътствуетъ чистота намъреній и побужденій, руководившихъ авторомъ. Внъшнія обстоятельства: усиленіе раскола, знакомство съ нимъ Посошкова, послужили только поводомъ, толчкомъ, возбудившимъ Посошкова къ дъятельности. Дъйствительныя же побужденія къ осуществленію добровольно воспринятой имъ на себя миссіи крылись въ самомъ Посошковъ, въ его душевномъ настроеніи, глубокой религіозности, въ истинно-христіанской ревности о церкви и православіи. Посошковъ не могъ равнодушно смотръть на страшныя колебанія и сильнъйшую смуту въ церкви; онъ, какъ «любитель правды» вообще, темъ более не могъ молчать, «видя правду отвержену и попрану» въ области въры. «Бога истиннаго въ свидетели являю, яко не могь утерпети, видя въ вечную погибель отъ недознанія своего многихъ людей грядущихъ, еже бы имъ о погибели ихъ не возвъстити и еже бы праваго пути имъ не показати... Въсть Господь, яко иногда и нужду свою домовную презръвъ, въ немъ (то есть въ Зерцалъ) потрудихся, дабы съ законавщимъ въ землю талантъ, отъ Вога данный мив, въ сопричтени не быти» (л. 244). На благочестивый взглядъ Посошкова казалось даже преступнымъ оставаться безучастнымъ зрителемъ нравственной гибели ближнихъ: «страшно есть всъмъ намъ, въ мірѣ живущимъ», говоритъ онъ, сеже не пещися всякому о спасеніи погибающихъ человъкъ: наиначе жъ о подъятіи надшаго человъка въ ересь какую или расколъ» (л. 8). Поэтому, онъ желалъ всъмъ внушить, чтобъ и «простолюдинове тщаніе имъли неосвудное о наставленіи заблудшихъ. Впрочемъ, присущее Посошкову сознаніе своей мизерности, недостоинства, съ особенною силою обнаружилось въ написаніи этого сочиненія: онъ сознаваль, что онъ всетаки вторгается въ чуждую для его званія и образованія область; чувство своего недостоинства, не-

призванности не давало ему совершенно покоя. Поэтому вышло, что въ сочинения, гдъ Посошковъ дерзнулъ на обличение другихъ, онъ особенно счелъ нужнымъ и «вельми свойственнымъ свое смиреніе являти» (л. 213 об.), и здёсь-то особенно часто встрёчаются выраженія въ родё следующихъ: «азъ о себе совершенно вемъ, яко паче всехъ человекъ грізшень есмь; всіхь человікь грізшнійшій есмь»; «по грізсіхь премзлише гръщенъ есмь», поэтому чазъ недостоинъ есмь вамъ и о безуміи вашемъ возбраняти; азъ предъ Богомъ и многократно васъ гръщите; и по самому бытію не мое сіе д'вло» (л. 213 об., 244, 143, 55 об., 85 об., 9). Но «аще и гръшенъ есмь неизчислимыми гръхами и во всъхъ своихъ дълахъ неправъ предъ Богомъ: обяче не могу вашего зловърія терпъти, ежебы на васъ не ворчати, понеже сокровище Отца вашего небеснаго расхищаете». «Не самохвалія ради своего, а отъ любви Божія начахъ сіе изъявленіе зеркальное сочиняти». «Не хитрости ради каковыя состроихъ сіе Зерцало, но отъ самыя ревности и любви христіанскія потрудихся въ немъ ради общія пользы. Тогмо едина ревность на таковое великое дъло мя подвиже» (л. 51, 243, 244, 9).

Итакъ, Посошковъ рѣшился предложить «отъ малосмыслія своего слово», и вышло это слово чуждымъ всякихъ притязаній на ученость, не изобличающее въ авторѣ и тѣни самомнѣнія, — задушевное, простое, безыскуственное, но въ то же время слово вѣское, полное силы. «Понеже убо простецъ сый, просто и писахъ. Ради удобопоемности положихомъ, елико Богъ дарова, словеса, разглаголанная съ нѣкімии доводами бесѣдою простою, а не риторскою», такъ что «всякому просту человѣку можно сущіе глаголы безъ толкующаго уразумѣти» (л. 242 об., 3). Но эти, дѣйствительно, удобопоемныя слова, повторяемъ, вышли весьма сильны и вѣски; вѣски уже потому, что «ту изнесошася всѣ приличные глаголы, изъявляющіе расколы: изъ Св. Евангелія, изъ Апостольскихъ Дѣяній и посланій, изъ словесъ Златоуста и прочихъ святыхъ Отецъ», — и все это «разглаголанное своими нѣкімии доводами» (л. 2 об.).

Зерцало свое Посошвовъ назначилъ для всъхъ христіанъ — «како отпадшихъ, тако и не отпадшихъ, наипаче-же для тъхъ, кіи отъ раскольнича сквернословія въ сомнъніе внидоша» (л. 243, 9). Онъ «моленіемъ умоляеть всъхъ, хотящихъ спастися, не возгнушатися, но съ любовію прочитати Зерцало» (л. 243). Преимущественно онъ всетаки предлагаеть свое Зерцало православнымъ, «кіи въ расколъ еще не впали»,

объщая имъ отъ «частаго, нелъностнаго погляданія въ Зерцало сугубую пользу: узрѣть лжеученіе раскольниковъ и, ложь ихъ познавъ, очи имъ заплевати» (л. 238 об.). Что же касается раскольниковъ, то Посошковъ предвидѣлъ заранѣе безуспѣшность Зерцала между ними: «имъ уже моя бесѣда не пользуетъ; кто уже пораженъ отъ діавола душевною слѣпотою и не желаетъ отъ окалянія духовнаго чистъ быти, то вѣмъ, яко той не восхощетъ сего Зерцала и въ руки взяти, понеже въ немъ вся ихъ сквернословія ясно зрима суть и Божественнымъ Писаніемъ всѣхъ отпадшихъ во очи, яко острымъ рожномъ, поретъ» (л. 3). Тѣмъ не менѣе, Зерцало направлено было непосредственно на раскольниковъ, и съ ними почти исключительно Посошковъ имѣетъ дѣло.

Изложенію самого Зерцала предшествують три предисловія, въ которыхъ авторъ развиваетъ мысль объ обязанности «всякаго человъка осматривати себя, на коемъ пути стоитъ и по какому пути шествуетъ, пеобходимость, поэтому, зеркала духовнаго и потребность таковаго преимущественно въ его время, когда «умножишася духовные недуги у насъ въ Россіи». Затівмъ Посошковь обращаеть вниманіе прямо на раскольниковъ, которые, «возлюбища шествовати путемъ широкимъ, возлюбища жити по ввоей волъ и «познати не могутъ, что ратуюутъ на самого Вога». Въ последнемъ предисловіи Посошковъ говорить объ обязанности встять неповолебимых въ православіи заботиться о подъятіи падшихъ и исправленіи погибающихъ. Содержаніе самаго сочиненія составляють: подробное разсиотръніе заблужденій раскольническихъ относительно извъстныхъ пунктовъ Христіанскаго въроученія и общирныя увъщанія. Построеніе главъ отчасти напоминаетъ изв'ястныя и Посошкову сочиненія: Камень въры и Розыскъ. Обыкновенно, Посопіковъ въ началъ главы предлагаетъ православое учение относительно извъстнаго догмата или обряда: отъ Священнаго Писанія, твореній Отеческихъ, иногда исторіи церковной; затъмъ уже обращается къ раскольникамъ, опровергаетъ ихъ доводы, наконецъ призываетъ въ истинъ. По содержанію же своему Зерцало болъе всего приближается къ Пращицъ Питирима. Та же жизненность, то же непосредственное сближение съ расколомъ, то же разсмотръніе раскола преимущественно съ практической стороны, отличающія Пращицу, еще съ большею рельефностію выступають въ труд'в Посошкова, вследствіе уже известныхъ намъ условій его написанія. Впрочемъ, Посошковъ не могъ находиться подъ вліяніемъ Пращицы, такъ какъ Зерцало

по крайней мъръ на S лътъ опередило своимъ явленіемъ Пращицу <sup>1</sup>). Весьма въроятно, что напротивъ, Питиримъ усвоилъ направленіе Посошкова.

Что касается теоретической стороны въ сочинении Посошкова, то, какъ мы уже замътили, у него нътъ той строгой научности и силы діалектики, которыми особенно отличается Розыскъ святителя Димитрія Ростовскаго. Тъмъ не менъе, и Посошковъ обнаружилъ въ Зерцалъ обширную богословскую начитанность. По силъ и богатству доказательствъ, приводимыхъ отъ Священнаго Писанія и твореній Отеческихъ, Зерцало ръшительно возвышается надъ Увътомъ и уравнивается со всъми вышеупомянутыми сочиненіями.

Уклоняясь отъ послъдовательнаго изложенія содержанія Зерцала, мы сдълаемъ изъ него выборку историческихъ данныхъ о тогдашнемъ состояніи раскола; затъмъ, изложимъ взглядъ Посошкова на расколъ и причины его явленія; наконецъ, укажемъ существенные пріемы и характеръ полемики Посошкова.

Послів знакомства со взглядами на расколь современныхъ Посошкову представителей просвіщенія, было бы по меньшей мітрів страннымъ ожидать отъ этого «неука», простаго крестьянина, новости взглядовъ и воззрівній. Поэтому, если мы и не услышимъ отъ Посошкова ничего особенно выдающагося своею новизною и оригинальностію въ этомъ отношеніи, всетаки позволяемъ себі поставить ему въ заслугу и то, что онъ не отсталь отъ своихъ наиболіте видныхъ современниковъ и въ воззрівніяхъ на расколь держался тіхть же здравыхъ понятій, которыя проводили, напр. Симеонъ Полоцкій и св. Димитрій Ростовскій, и которыя поддерживаются наукою доселіть, пользовался тіми же средствами и способами въ борьбіть расколомъ, къ которымъ прибітають и современные намъ миссіонеры.

Вовлеченный въ борьбу между реакціей и реформой въ области духовной жизни, Посошковъ въ своемъ сочиненіи отобразилъ современное броженіе умовъ, — то сильное движеніе, которое направлено было противъ исправленія книгъ, противъ новизны вообще и преимущественно въ области церкви. Изъ Зерцала мы узнаемъ, что расколъ коренился главнымъ образомъ на почвъ невъжественной массы простонародья, изъ котораго выродился и

<sup>1)</sup> Зерцало въ 1709 г. уже несомивино существовало, такъ какъ къ этому времени относится надпись на него Димитрія Ростовскаго (Рукоп. л. 1-й); а Пращица окончена только въ 1717 году.



самъ Посошковъ. «Въ нынъшняя времена», говорить онъ, «діаволь напаль на нашу россійскую страну и аще и не обрѣлъ себѣ помощника отъ великихъ лицъ,... обаче сыскалъ себъ способнивовъ отъ нижнія чреды: малосмысленныхъ пресвитеровъ и чернецовъ, и простыхъ невнижныхъ мужиковъ,... уловилъ простаго народа многое множество, еже и исчислити невозможно» (л. 166). Лишенные всякаго правильнаго воспитанія, не понимавшіе духа Христіанства, но непривосновенно соблюдавшіе традиціонныя правила о двуперстів, седмопросфорів в пр., даже простолюдины, возбужденные теперь видимою опасностію своего стариннаго православія, фанатически возстали на защиту церковной старины, ревностно занялись спорными вопросами богословія: начались пренія, доходящія до ожесточенія, о новшествахъ въ церкви, о книжномъ исправленіи, о двуперстіи и проч. Все это оставалось часто совершенно чуждымъ истинной религіозности; но уже чисто-формальная постановка дёла, самые споры, независимо отъ содержанія ихъ, заключали въ себъ долю привлекательнаго: на этомъ поприще находили умственную пищу те классы общества, которые не принимали ни мальйшаго участія въ делахъ, касавшихся общества и государства, и должны были довольствоваться скромною ролью молчаливыхъ и безучастныхъ зрителей при энергическихъ мёрахъ правительства, стремившагося впередъ и не обращавшаго вниманія на настроеніе умовъ въ народів. Между тівмь, въ движеніяхъ раскольничихъ всякій мужикъ - начетчикъ пріобреталь право и возможность увлекать народъ своимъ краснобайствомъ, разсчитывая на завидную и привлекательную роль общественнаго дъятеля, народнаго вождя. Вопросы въры при этомъ изъ цъли превращались часто въ средства, и результатами споровъ было не возстановление въры, а ея совершениъй шее извращение во множествъ раскольническихъ шаекъ, возвышавшихся одна надъ другой своими нелъпостями и религознымъ невъжествомъ.

Посошковъ сознавалъ обаятельность для человъка самостоятельнаго дъйствованія и стремленіе къ самовластію поставляль въ непостредственной связи съ появленіемъ раскола: «нъсть на семъ свътъ веселостнъе человъку самовластія, и аще не вознуздаещи благоразумнымъ удержаніемъ того самовластія, то породить оно самомнъніе и высокоуміе,... и тъмъ высокомнъніемъ многіе впадаютъ въ въчную погибель. Умножися сего недуга и у насъ въ Россіи: мнози церкве святыя отрекошася и о томъ тщаніе имъютъ, еже бы жити въ непокорствъ и по своей волъ,

яво кто хошеть. Всвиъ бо намъ людей осуждати весьма любо, а хулити и того любъе, себя же самого миъти прочихъ человъкъ разумивища приносить человых превышнюю сладость» (л. 3 об. =3ав. от. 2-4стр.) Отсюда происходить часто неразумное стояніе на своемъ, стремленіе спорить, отстаивать свои мевнія, хотя бы совершенно непонятныя, даже завъдомо ложныя. Такъ большею частію и было въ расколъ. По выражению Посошкова, раскольники, принявшие на себя роль защитниковъ православія, «охочи претися»; при этомъ въ большинствъ случаевъ выходило, что «раскольницы всуе труждалися: за что прутся, и сами того не знають». «Въ душевной слепоте ничего не разумеють, а нудятся спорить о томъ, чего въ ихъ головахъ нътъ и не бывало. Стоять они за что восхощуть, и отъ неразумения и упорства своего души своя губять» (л. 45 об., 128, 46). Такое неразумное упорство расвольниковъ, при ихъ крайнемъ невъжествъ, могло, естественно, возбуждать только удивление въ людяхъ незараженныхъ. «Удивлению подлежить», говорить Посошковъ, сеже наши россійстін народове толь прости, что и въ азбуцъ не знають какъ кое слово нарицають, а о божественныхъ великихъ дёлахъ нудятся разумёти и прутся съ разумными людьми» (л. 46). Не удивительно, что разумные люди ловили прущихся въ неисходныхъ противоръчіяхъ, въ родъ того напр., что отвергая и не признавая патріарха, раскольники задорно отстаивали просфору за его здоровье: «сами вы не въдите, чего суетитеся: именъ царскаго и патріаршаго и слышать не хощете, а о заздравныхъ ихъ просфорахъ умираете. (77 л.) Вследствие желанія всякаго более или мене популярнаго начетчика быть авторитетомъ въ дълъ въры, независимо отъ своихъ собратій, расколь явился во множествів оттівнковь, со всевозможными видоизм'вненіями, на какія только была способна изобр'втательность Аввакумовъ, Онуфріевъ, Акулинъ и проч. «Отъ того вы и заблудили», говорить Посошковъ раскольнивамъ, «за еже въ васъ мнози начаша учительни быти и вдашася въ различные толки, разыдошася въ разные, развращенные пути: въ поповщину, безпоповщину, христовщину, мочсеовщину, бородатовщину, елинарщину, волосатовщину, онуфріевщину, аввакумовщину, федосіовщину, космовщину и во иные многіо пути розыдошася, ихъ же и исчислити невозможно. Колико учителей ни возстанетъ, толико и законовъ изобрътаютъ, и многоразличные учители тако кудесять, что и сами себя не узнають (л. 83 об., 84 = 3ав. от. стр. 3).

«Взыскаща инаго пути и поидоша разными стежками, и вси заблудища, по стремнинамъ высокомыслія своего ходяще (41 л.). Оставивъ Божій корабль, свой сотвористе и правите — овъ предъ себя, овъ назадъ, инъ направо, инъ нальво (л. 85 об.). Кійждо лжеучитель свой путь изобрѣтаетъ и всякъ своимъ путемъ ведетъ людей къ погибели (90 л.). И въ коемъжде уставъ или въръ вси учители разногласны, и каждый изъ нихъ глаголетъ: мы право въруемъ; кійждо свой уставъ хвалитъ, а прочихъ осуждаетъ. И того ради, между собою имъютъ распри великія, междоусобіе бываетъ и споръ, и драки бываютъ (л. 96, 94 об., 111).

Сильнъйшимъ возбужденіемъ русскаго народа въ то время объясняются и успъхи раскола. Посошковъ предлагаетъ намъ любопытныя свъдънія о размърахъ народнаго протеста «новой церкви». Исчислити невозможно лжеучителей, говоритъ онъ: «распространишася во всъхъ предълахъ россійскихъ и зарубежныхъ странахъ множество ихъ; и тако улови ихъ діаволъ, яко самое малое число Христовыхъ овецъ остася, еже ересямъ ихъ непричастны» (л. 42 об., 157). «Азъ быхъ», разсказываетъ Посошковъ, «въ Новгородъ на страстной недълъ у церкви Димитрія Солунскаго; приходъ тамо многонародный, а не бысть ни единаго причастника: вси бо вкупъ отрекошася, отъ лжеучителей развращени суть, яко едва сотая часть обрящется благочестія держащихся». (л. 159 об.). О перстосложеніи, напримъръ, говоритъ Посошковъ: «аще и самое древнее преданіе знаменатися тремя персты, но за преумноженіе лжеучителей изсяче триперстное сложеніе: вси бо простіи народи сложилися на многословіе раскольниче» и пр. (л. 143 об., 144).

Очевидно, народъ находилъ поводы недовольства господствующею церквію, а съ другой стороны и расколъ имѣлъ для него нѣчто привлекательное. Церковь заподозрѣна была въ религіозныхъ новшествахъ, между тѣмъ какъ расколъ гордился своимъ старовѣріемъ: вотъ коренная опора раскола, по свидѣтельству всѣхъ противораскольническихъ сочиненій, опровергавшихъ эту опору. Но были, безсомнѣнія, и другія, менѣе замѣтныя, но не менѣе сильныя причины усиленія раскола. Мы уже знакомы съ тѣми мѣстами изъ сочиненій Посошкова, гдѣ онъ прямо обвиняетъ въ этомъ безпечность и невѣжество духовенства, оказавшагося слишкомъ несостоятельнымъ въ защитѣ интересовъ православія. По его свидѣтельству, были пресвитеры малосмысленные, которые не только поучать па-

сомыхъ и предохранять ихъ отъ религіозныхъ колебаній, а и сами были «истинства правовърія не въдущи и того не разумъющи, въ чемъ гръхъ и въ чемъ спасенье», которые нередко «за пенязи» не только скрывали раскольниковъ, а сами отрицались отъ церкви и становились «проклятыми распопами» (л. 59..., 57, 108). Гораздо въ болве выгодныхъ условіяхъ стоялъ расколъ: на сторонв его была живая проповедь «книжниковъ . людей разумныхъ, начетчиковъ. При всемъ своемъ невъжествъ и умственной односторонности, по признанію Посошкова, «вси раскольницы, а наиначе двухъ ересей: поповщинныя и безпоповщинныя, лежна лежатъ на книгахъ и всегда учатся, хотя истины познати и не могутъ» (л. 96 об.). Это лежаніе на книгахъ діздало расколоучителей непобъдимыми въ столкновеніяхъ съ православнымъ духовенствомъ и слишкомъ возвышало ихъ въ глазахъ массы непросвъщеннаго люда. А какъ раскольники пользовались книжными знаніями для достиженія своихъ цівлей, это раскрываеть намъ Посошковъ своимъ собственнымъ опытомъ. Въ такомъ видъ передаетъ онъ пріемы одного расколоучителя, который на основаніи книгъ хотвлъ убъдить Посошкова «пристать къ нивъ»: призвалъ меня славный ереси вождь, Козьма Ксенофонтовъ, на слово Вожественнаго Писанія; началь ми читати вниги и яко пёсь кусье вырывать: разгнувъ книгу, строку или двв прочтетъ, да перекинувъ 5-6, паки прочтетъ строку-другую, да тако по книгъ перелистывая листы, рвчь къ рвчи подбираетъ, кое реченіе къ ихъ зловерію согласно> (л. 152). Посошковъ справедливо заметилъ своему собеседнику, что «такъ читая и ръчь подъ ръчь подбирая, и святыхъ гръшными поставишь». Темъ более, разумеется, легко было такими маневрами направлять убъжденія непосвященной въ книжную мудрость массы, согласно своимъ видамъ. «Разиня ротъ», по выраженію Посошкова, «слушають простые люди раскольщиковъ и, видя ихъ многословіе, върять имъ (л. 85 об.). Последніе же пользуются умственною темнотою народа для успеха своей пропаганды: они сразсвящася во вся страны Россіи и ходя по градамъ, селамъ и деревнямъ, всякими разными образы людей Божінхъ, наипаче-жъ простой народъ съ истиннаго пути совращаютъ». «Живя въ похоронкахъ, скрываясь, яко мыши, въ норы, или клопы — въ щели, тайно излазя изъщелей, людей кусають». «Нына непрестанно по домамь поныряюще, всякаго чина людей къ злочестію своему приводять». Чтобъ произвести болье глубокое впечатльніе на своихъ слушателей, расколоучители, по свидътельству Посошкова, не пренебрегали и сторонними средствами, напримъръ лицемъріемъ: «они ходятъ по домамъ и глаголютъ тихимъ гласомъ, со воздыханіемъ, яко-бы бользнуя о погибающихъ» (л. 25 об., 42, 6, 54 об.); прибъгаютъ къ обманамъ: «раскольничи учители другъ передъ другомъ вымышляютъ, како бы что солгати правовърнимъ на развращеніе, чудеса сказуютъ, видънія повъствуютъ». Чтобъ дъйствовать на внёшнія чувства народа, раскольники распространяютъ различныя «хульныя картины, а простые люди, видъвше изображенія, ужасаются и послъдуютъ ихъ ложному ученію, понеже простымъ людямъ вельми страшно и имовърно является еже очима своима узрятъ».

Таковы, въ общихъ чертахъ, свъдънія, переданныя Посошковымъ о тогдашнемъ состояни раскола, объ его силв и пропагандв. Постоянно также Посошковъ обращается къ внутренней жизни раскола и знакомить нась (какъ и Питиримъ) съ страшными преступленіями и безправственностію, правтиковавшимися въ семейной жизни раскольниковъ; знакомитъ также съ гнусными обрядами, въ которыхъ выражалась до-нельзя извращенная религіозность отщепенцевъ русской церкви. «Издаша новые уставы», говорить, напримъръ, Посошковъ, «литургію отправляють въ подполіяхъ, причащаются ягодами, младенцевъ сожигають и выръзывають ихъ сердце для причастія. Блудъ въ святость почитають; витсто поповъ, служать простые мужики и дъвки: се бо и азъ видъхъ, еже оскверненнымъ сосудамъ баба очистительную молитву давала» (л. 85, 87), и пр. и пр. Къ чести Посошкова и въ доказательство справедливости его извъстій, нужно указать на очевидную воздержность его отъ всякихъ преувеличеній. Разоблачая дурныя стороны раскола, онъ въ то же время съ замъчательнымъ безпристрастіемъ указываетъ и хорошія. Кромъ признанія обширной начитанности раскольниковъ, Посошковъ указываетъ также на свътлыя проявленія нравственности въ нъкоторыхъ сектахъ, на «воздержаніе въ яденіи, питіи» и пр., хотя и видить въ этомъ «токмо блазнь едину», такъ какъ діаволъ хитръ есть и вся сильныя добродътели отъя отъ нихъ, а въ чемъ силы нътъ, то остави» (л. 105 об.).

Что же видить въ расколъ самъ Посошковъ, каковы были взгляды на расколъ здравомыслящихъ простецовъ, не предзанятыхъ современниковъ?

Влижайшее знакомство съ расколомъ, во всей силъ его аргументовъ и основоположеній, здравое разсмотръніе и оцънка ихъ, въ то же время знаніе Священнаго Писанія и твореній отеческихъ, привели Посошкова

въ убъжденію, что расколь есть порожденіе религіознаго невъжества. сильное въ своемъ грубомъ, неразумномъ упорствъ. «Возминвъ себя разумиве прочихъ человъковъ и положившись на свой разунъ», раскольники поколебались въ «неподвижномъ стояніи на Священномъ Писаніи» и не могли удержаться въ истинномъ его пониманіи, потому что «разсудокъ ихъ кривъ оказался и согрубъ отъ великаго упорства. Неразумъніе же Писаній и было причиною того, что раскольники разсъялись по всевозможнымъ дебрямъ заблужденія, прикрываясь и оправдываясь извращеннымъ симсломъ, «кривымъ толкованіемъ Писаній». На это-то невъжество въ разумъніи Писаній и напираетъ особенно Посошковъ, опровергая главнымъ образомъ въ этой области всв пункты старовърческой догматики. «Кто есте вы?» обращается Посошковъ къ раскольникамъ, — «простые не ученые мужики, и въ Божественномъ Писаніи не искусни есте, не знаете ни худа, ни добра, ни гръха, ни спасенья, по просту рещи — ни уха, ни рыла: но яко скотъ безсловесный и упрямство и неповорство имфете діавола. «Вси вы скудоумни и не разумфете инчего; гдъ Писаніе повелъваеть идти направо, а вы идете налъво, всякое слово Писанія разсуждаете опакъ и отъ криваго разсужденія искривилися вы (л. 54, 46, 36 об.). Совершенная тупость раскольниковъ въ пониманія «даже явныхъ глаголовъ въ Вожественномъ Писаніи», поставлявшихъ бълое чернымъ, сладкое горькимъ, правое неправымъ (л. 68 об.,), выводили Посошкова изъ терпънія, такъ что онъ безперемонно величаетъ раскольниковъ «скотомъ безсловеснымъ, дураками», замвчая, что чи въ самыхъ дуракахъ, ни въ младенцахъ несмысленныхъ такого безумія никто не обрящеть. Неоднократно Посошковъ сравниваеть раскольниковъ съ слепнии червями, которые расползаются все врозь: такъ точно и раскольники расходятся всё съ прямаго пути, и сочи имуть, а не видять, уши имуть — и не слышать, яко истуканные идолы» (A. 101 of.).

Какъ на очевиднъйшій признакъ невъжества раскольниковъ, Посошковъ указываетъ на страшные безпорядки, поддерживаемые старовърами при богослуженіи (т. 131); указываетъ на такъ называемыя тратиматы, то есть севершенно безсимсленныя вставки и прибавленія къ тексту богослужебныхъ пъсенъ, напримъръ «ай не не не най не ай нани сотвори» и т. п., которыя получили санкцію въ глазахъ раскольниковъ, непонимавшихъ конечно, «что то за нененайки» (л. 131). Впрочемъ, такими же не-

въждами являлись раскольники и въ самыхъ элементарныхъ религіозныхъ свъдъніяхъ: пустившись въ пренія о въръ, «раскольничи законоположители и глагола сего не разумъютъ, что именуется върою, но, яко спящіи во снъ, глаголитъ и еже глаголютъ ничего не въдаютъ. Не безуміе ли сіе есть, еже двуперстное сложеніе нарицаютъ върою, иконы старыя нарицаютъ върою, книги Іосифовскія нарицаютъ върою? (л. 238, 150 об. = Розыскъ л. 2, 9).

Всв эти размышленія приводять Посошкова къ сожалвнію о раскольникахъ, взявшихся не за свое дёло, отвергшихъ авторитетъ людей призванныхъ, свъдующихъ. «Время вамъ», обращается онъ къ раскольникамъ, «въ то не вступати, чего не смыслите. Вамъ, безумія вашего ради, не подобаеть книгъ читати и о недовъдомыхъ вами словесахъ разсуждати: не на пользу бо вамъ книги за безуміе ваше. По вашему разуму достаточно вамъ овощи продавати, бобръ чесати, землю копати... По моему суду, лучши ти есть идти на разбой, нежели людей Божихъ совращати» (л. 130, 126). Впрочемъ, не неразуміемъ только объясняль Посошковъ заблужденія раскольниковъ, — онъ, очевидно, заподазриваль ихъ въ намфренномъ упорствъ и искажении истины. Въ этомъ смыслъ онъ и говоритъ, что «раскольники обыкоша между строкъ читати и чего нъсть въ Инсаніи, то утверждати», что и въ своихъ излюбленныхъ книгахъ они выбирають только «плевелы на смущеніе православнымъ, а здравая словеса минують (л. 29 об., 101). Расколоучителей же Посошковъ подозриваетъ въ низкихъ, корыстныхъ побужденіяхъ: по его мивнію, они только ищуть богатства, соть кого насытитися и руки своя наполнити» (л. 112 об.).

Какъ человъкъ въ высшей степеня религіозный, Посошковъ не ограничиваетъ причины раскола только невъжествомъ и грубымъ упорствомъ народа: его набожному взору казалось очевиднымъ въ расколъ участіе и духа злобы, непосредственная связь съ явленіемъ на землъ антихриста. Мысль эта, высказанная, какъ мы видъли, въ другихъ противораскольническихъ сочиненіяхъ, съ особенною силою проводится Посошковымъ и является у него даже въ своеобразныхъ, оригинальныхъ формахъ.

Прежде всего Посошковъ видитъ въ расколѣ непосредственное продолженіе ересей, почти непрерывно волновавшихъ церковь, — дѣйствіе того же духа «самомнѣнія», чрезъ посредство котораго діаволъ всегда нарушалъ миръ церкви. Такимъ, дѣйствительно, и долженъ былъ пока-

заться расколь, въ эпоху своего сильнъйшаго развитія превзопедшій своими нелъпостями и искажениемъ православия всъ ереси. Во всякомъ случаъ, это мижніе Посопкова не одноличное: оно высказано было почти всжии извъстимии апологетами православія. Симеонъ Полоцкій, напримъръ, говорить: «демонъ, ратовавшій на церковь въ первомъ Адамъ, дерзнулъ брань двигнути и на втораго и не преста кознотворити, древле — Аріемъ, Несторіемъ.., нынъ-же — новоявлышимися Никитою, Аввакумомъ, Лазаренъ» и пр. (Жезлъ правл. л. 12 об.). Питиримъ тоже, какъ мы видели, расколь поставляль вы родство съ древними ересями; притомъ, находиль его лютвишимь «самаго льва рывающаго — Арія», «еретика Аввакума называль «новымъ Несторіемъ» (Пращица л. 11, 414 об.). Димитрій Ростовскій проводить родословную раскольниковъ отъ самаго сатаны чрезъ посредство жидовъ, Льва Исаврянина, Лютера и др. (Розыскъ 198 л.). Сообразно такому установившемуся тогда воззрвнію, и Посошковъ видитъ въ расколъ не только отпрыскъ бывшихъ ересей, но «изъ безумныхъ безумнъйшую и изъ проклятыхъ проклятую» ересь, самыхъ «всесовершенныхъ адскихъ воиновъ» (л. 69 об., 81=Зав. от. 89 стр.). «Всъхъ прежде бывшихъ еретиковъ», обращается Посошковъ къ раскольникамъ, «вы несравневно превысили: Арій, Несторій... при васъ злобою младенцы быша». «Они хулиша по части: овіи Божество отъ Христа отымаху, овін челов'вчество безъ души сказываху..., вы же вся та своимъ хуленіемъ исполниша и усугубища, приложища (л. 69 об., 67, 73 и др.). Мало того, не ограничиваясь церквію христіанскою, Посошковъ, въ порывъ сильнъйшаго возбужденія, приравниваеть раскольниковъ къ врагамъ Вожіниъ въ цёломъ человичестви, находить ихъ «злобие жестоковыйныхъ жидовъ и поганыхъ идолопоклонниковъ: жидове бо, не познавъ, Бога распяли, россійстін же раскольницы волею сыновства Божія отрекошася. Инов'трцы же и истиннаго Бога не знающій не дерзаютъ глаголати тако дерзко и пр. (л. 89, 67, 70, 17, 132 об. и др.).

Много и съ непоколебимою силой убъжденія Посошковъ говоритъ также о непосредственной связи раскола съ усиліями духа злобы. Діаволъ, «кръпко вооружившійся на народъ христіанскій, пустилъ въ міръ 4 удицы», символизируетъ Посошковъ, «и отъ всъхъ 4 странъ уловляетъ ими. На востокъ обрътъ Арія..., потомъ нападе на сторону западную и тамо обръте папу Формоза и зацъпи цълую страну римскую; потомъ нападе на южную страну и тамо обръте два върные раба: Лютера и Кальвина.

Нынъ же діаволъ нападе на нашу страну и въ ней обръте не два друга. а многочисленное множество, ихъ же числа не бъ, всю Россію поколеба> (л. 25). Сообразно этому, Посошковъ въ учителяхъ раскола видитъ посланниковъ діавола, которые «въ міръ посланы — да прелыцають народы, да совращають съ истиннаго пути, еже бы уготовати путь антихристу». Въ ихъ учени усматриваетъ «законъ злобный, отъ начальника злобы — діавола данный . Посошковъ указываеть даже признаки, по которымъ онъ видитъ въ расколъ бъсовское ученіе; онъ проводить параллель и находить полное соотвітствіе между тімь, что «любо діаволу и что принято въ расколъ (л. 95). Раскольниковъ называетъ сынами діявола, орудіемъ его: «либо отъ діявола въ міръ вы пріидосте, либо діаволь вселился въ вась, дійствуеть вами, яко бы каковымь орудіемь. Духъ діавола что хощеть, то ими и творить и пр. (л. 77 об. Соч. Пос. т. II, 133). Посошковъ простираетъ родство раскольниковъ діяволу и на следующія степени: онъ находить и внучать діаволу — въ любящихъ и слушающихъ расколоучителей, «понеже лжетворцы сынове суть діавола, а лжелюбители внучата его. Сынове діаволи своихъ чадъ, а діавольскихъ внучатовъ, лжею питають, лжею утвіпають, а тів, яко младенцы, ротъ розиня, у нихъ слушаютъ и лжи навыкаютъ. Самое безумное упорство и неразумная ревность раскольниковъ, ихъ «мысленное затибніе», отъ котораго они неспособны понимать самыхъ простыхъ вещей, по мивнію Посошкова, суть результаты козней діавола (т. ІІ, 239, 133).

Точне определяетъ Посошковъ связь раскола съ діаволомъ чрезъ посредство антихриста. Своимъ ученіемъ о наступленіи царства антихристова, раскольники дали поводъ Посошкову, опровергавшему это ученіе, высказать мнёніе, что «есть и теперь антихристь, но не прямо и не естественно (естественный антихристъ имать быти одинъ и той при кончинъ въка сего), а дёлами». И это-то проявленіе антихриста дёлами Посошковъ видитъ въ раскольникахъ: «при Христъ быша антихристы и нынъ въ васъ есть, яко-же Иванъ Сусловъ» и др. (л. 134 об.). Сопоставленіе раскола съ апокалипсическимъ зміемъ встрѣчается еще у патріарха Іоакима, Симеона Полоцкаго и Димитрія Ростовскаго 1); но Посошковъ высказывается гораздо опредъленнье. По его мнёнію, рас-

<sup>1)</sup> Напримъръ Увътъ духов. л. 33; Жезлъ правленія л. 123 об.; Розыскъ стр. 69.

кольники призваны отъ діавола служить предтечами антихристу: «еже ему надлежало самому творити, то все вы сотворили есте и нуть ему управили. Истиний вы предтечи антихристовы и путь ему готовите ... (л. 135, 11 об. = Розыскъ 105 стр.). Поэтому, и объ ученіи раскола Посошковъ точне выражается, какъ о законе испедшемъ сотъ самаго седмоглаваго зверя, сирвчь отъ антихриста». Съ этой точки зренія, Посошковъ видитъ въ современномъ расколъ исполнение пророчествъ о .наступленіи времень антихриста: «мив сіе не дивно, еже вы путь антихристу пріуготовляете: подобаеть тако быти», и онъ доказываеть, что «вся апостольская прореченія на нашихъ россійскихъ раскольникахъ сбышася»: «о горе наше! во очесъхъ нашихъ пророчество Апостола сбыстся» и пр. (л. 135, 22 об., 87, 90 об., 141, 95 об. и др. = Жезлъ правл. л. 34). Посошковъ пытается даже символически показать соотвътствіе дъль раскольниковъ свойствамъ антихриста: «Ясно показано Іоанну Богослову, яко у антихриста семь главъ и тіи вси главы исполнены именъ хульныхъ: они прообразовали возложенную днесь отъ посланниковъ антихристовыхъ на седмь таннъ церковчыхъ хулу. Паки изъявлено. яво будеть антихристь хулити Бога и селеніе Его: и сіе не действуется ли днесь? ... (л. 12).

Развивая апокалиценческій взглядь на раскольниковь, высказанный въ общихъ чертахъ и другими расколо-обличителями, Посошковъ заходить, какъ мы заметили, гораздо далее другихъ и высказываеть мысли чисто способразныя, по крайней мірів не встрівчающіяся въ знакомыхъ намъ противораскольническихъ сочиненияхъ. На основании пророчества Іоанна Богослова въ Апокалинсисъ о печати антихриста, которою онв запечатльетъ хулящихъ имя Вожіе, Посошковъ убъдился, что эта печать антихриста находится уже въ дъйствіи, что имъющій придти антихристь заклеймилъ многихъ изъ русскаго народа. «Азъ отъ всёхъ свидётельствъ твердо увърихся, яко нынъ всесовершенно дъйствуетъ антихристово започатление. Оно початается на челе и руце произволения человеческого, а не на видимомъ челъ и руцъ плоти. Того ради, никто не можетъ его познати собою, а только, «по дарованію Божію, присмотръвъ со стороны по дъламъ и всему намерению человена узнать его можно> (л. 138 об.). По всемъ признакамъ, Посошковъ усмотрелъ, что закоренълые раскольники «вси запечатлъни суть антихристовою печатію въ чело» (л. 15, 35 об. и др.). Поэтому, Посошковъ постоянно проводитъ строгое разграниченіе межлу запечатлівными раскольниками и не полвергшимися еще запечатлівнію, считая первыхъ безвозвратно погибшими, потерявшими всякую надежду исправленія и спасенія. Кто «запечатлень антихристовою печатію, уже покаятися не можеть: уже бо самъ собою не владветь, но владботь имъ живый въ немъ духъ льсти, иже въ него вниде и вселися въ немъ, — таковымъ уже неизбъжно «быть въ адской пропасти» (л. 9, 65, 39). Это запечатлъніе, дълая невозможнымъ христіаннну обращеніе къ свъту истины, поражаеть «сугубою слъпотою», --чему явнымъ доказательствомъ служатъ наши раскольники, которые чимчесого право зръти и право разумъти не могутъ> и которые сдълались «сынами тымы непросв'етимыя» (л. 240 об.). Напрасны и всякія усилія обратить запечатлённыхъ на путь покаянія; всякій православный въ силахъ только сожальть и молиться о нихъ (л. 15). Посошковъ рекомендуетъ при этомъ довольно наивный способъ, по которому можно узнать подвергшагося печати антихриста. Этотъ способъ состоитъ въ испытаніи по Зерцалу: «егда обрящеши отпадшаго отъ церкви, то прочти сівбесвду («о поваяніи» или «главизну о хульнивахъ изъявленную и бесвдами въ тонкость расположенную), и яще умилится, возжелаетъ покаянія. той не запечатлънъ, а который рожу свою отворитъ отъ тебя, то въдая въдай, яко запечатлънъ есть: обличение бо безумному мозолие ему есть; и по сему можно во единомъ часъ познать, кто есть волкъ и кто овца **Христова стада»** (л. 65, 17 об.).

Увъщательный элементь въ сочинении Посошкова опредъляется уже самымъ взглядомъ его на расколъ и близко напоминаетъ знакомыя намъ увъщания современныхъ ему борцовъ православия. Только при чтении полнаго Зерцала чувствуется его сравнительно особенная простота, настойчивость, задушевность. Неподдъльная ревность автора, не могущаго только, какъ онъ выражается, свой умъ вложити въ заблудшихъ (л. 235), становится до осязательности очевидною. Происходя самъ изъ простецовъ, зная по опыту опасность и соблазны для нихъ раскола, Посошковъ и хочетъ дъйствовать преимущественно на простецовъ, убъждениями самыми доступными для всякаго, и дъйствуетъ, нужно сознаться, сильно, — не мощными аргументами, не блескомъ краспоръчия, а главнымъ образомъсилою своею внутренняго убъждения, силою своего сердечнаго слова, которое и бываетъ особенно дъйственно въ своемъ вліянія на такія же простыя сердца. Могутъ иногда показаться даже наивными его замъ-

чательно простосердечные доводы; такъ, истощивъ весь запасъ своей аргументаціи, онъ, обыкновенно, заканчиваетъ такимъ полновъснымъ доказательствомъ: «ей-ей не право въруете; ей-ей истину вамъ сказую, яко гръшите напрасно; азъ твердо въмъ, что вы заблуждаетесь; Господа ради, умолкните, размыслите сами» и т. п.

Въ ряду всъхъ полемическихъ доводовъ Посошкова особеннаго вниманія заслуживаеть мысль его о распространеній просвышенія въ среды раскольниковъ. Исходя изъ воззрѣній на расколъ, какъ на продуктъ народнаго невъжества, Посошковъ, представитель новаго времени, разумный сторонникъ великаго преобразователя, сознательно убъжденный въ пользв науки, старается внушить это убъждение и закоренвлой въ невъжествъ народной массъ, рекомендуетъ просвъщение, какъ самое дъйствительное средство познать истину, избъгнуть въчной гибели. Правда, Посошковъ сознаваль уже невозможность образованія для застарізмыхъ въ невъжествъ своихъ современниковъ, но, какъ передовой отепъ и въ своей собственной семью, онъ старается внушить заботливость о дътяхъ, ратуетъ о молодомъ покольніи, стремится его извлечь изъ той умственной тымы, которая подавляла и губила отцовъ. Въ высшей степени замфчательны его слова, гдф примфрами и клятвами Посошковъ старается внушить довъріе къ школьному обученію, увърить въ полезности пауки: «Господа ради, отложите вы свое сомивніе и отдайте безъ замедленія дітокъ споихъ къ грамматическому ученію; егда ваши дітки научатся единой токмо грамматикъ, то въ васъ книжнаго разумънія свътъ возсіяеть, а безь того, колико вамь, б'яднымь, ни суетиться, а кром'я въчныя погибели не обръсти... Вельми подобаетъ вамъ дътокъ своихъ научить грамматическаго разума. Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, почесому были велики и славны? — явъ есть, яко книжныя премудрости въ достатокъ научилися... И вы, Господа ради. отложите всв свои нужды: отберите чадъ и отдайте ихъ въ наученіе грамматическое» и пр. и пр. (л. 132). Посошковъ даже старается подъйствовать на темине народные инстинкты, лишь бы только расположить въ пользу науки: «егда дёти ваши научатся», говорить онъ раскольникамъ, что и вы сильнее будете и никто противу васъ стояти не будеть». Во всякомъ же случав, Посошковъ не сомнввался въ двйствительной пользъ грамотныхъ дътей и для ихъ отцовъ: «аще у васъ есть желаніе о книжномъ разумівнім, то чадъ своихъ отдайте въ наученіе. Егда они достигнуть синтаксиса, то во глаголіхь всякихь и въ сочиненіи силу будуть познавать и вамъ будуть возвіщать, гді право и неправо; тогда и вы будете достовірни, за что вамъ достонть упорно стояти. А безъ науки отнюдь не подоблеть въ книжное исправленіе вступати». Поэтому, «дондеже діти ваши изъ училищъ изыдуть, Господа ради, умолкните. Не научась книжнаго разума, безъ ума нечего много претися, надобно первіве въ конецъ книжный разунъ познати, да тогда уже въ него вступати» (л. 132 об.). Но Посошковъ хорошо зналъ современное общество, онъ зналъ, что сгремленіе къ грамотности вызоветь многихъ противниковъ въ массів народа, и потому энергично предостерегаетъ отъ внушеній посліднихъ: «если кто въ васъ не повелить вамъ дітей своихъ въ науку отдавати, то вы прожените того человізка отъ себя яко пса, понеже той изъ тым пришелъ и отъ самаго сатаны, и внутрь себя адсвую тьму иміветь, и васъ въ ту же тьму совлещи хочетъ» (л. 132 об.).

Мысли Посошкова о просвъщении, какъ самомъ радикальномъ орудін противъ раскола, являются въ высшей степени знаменательными. Эти мысли не устаръли и для нашего времени: онъ постоянно повторяются и теперь. Распространеніе образованія въ темныхъ слояхъ русскаго народа, такъ желанное Посошковымъ, и теперь считается потребностію дня, котя и теперь оно во многомъ остается не болье, какъ только желаніемъ.

Что касается вообще полемическихъ пріемовъ Посошкова, то большею частію онъ слѣдуетъ программъ другихъ противораскольническихъ сочиненій; поэтому, мы ограничнися возможно краткимъ ихъ указаніемъ. Подробно разсматриваетъ Посошковъ всё пункты раскольничьиго заблужденія и предлагаетъ опроверженія, основываясь на словахъ Священнаго Писанія и Святыхъ Отецъ. При этомъ съ особеннымъ благоразуміемъ онъ пользуется тѣми твореніями древне-христіанской и древне-русской письменности, которыя сохранили свой авторитетъ и у раскольниковъ, часто ссылающихся на частныя выраженія этихъ книгъ въ борьбъ съ православіемъ. Въ этомъ нельзя не видѣть въ высшей степени полезной и рекомендующей автора особенности Зерцала, такъ какъ, кажется, ни въ одномъ изъ тогдашнихъ полемическихъ сочиненій не обращено такого вниманія на излюбленныя раскольниками кпиги, неточность выраженія или неправильность пониманія которыхъ нерѣдко составляли существенныя опоры раскола. Такъ, Посошковъ постоянно ссылается на книгу «О

въръ и на сочиненія Кирилла Герусалимскаго, поставляя на видъ при этомъ раскольникамъ, что эти «книги они лобжутъ, а что въ нихъ написано топчутъ; что въ нихъ на спасоніе писано, того не видять и не разунівють, а токмо видять, кін оть неискусных всправщиковь плевелы вкинуты». Разсмотръвъ всъ основы раскола, Посошковъ пришелъ въ тому заключенію, что «ни на что они не опираются», что «ихъ опоры хуждши павлинаго пера, основание своихъ законовъ они утвердища на сыпучемъ песцъ (Соч. Иос. И. 71, 116, 259 стр.) и пр. и пр. Въ большинствъ случаевъ виолнъ удачно Посошковъ низвергаетъ эти основанія, разоблачая «гаданія и кривыя толкованія» раскольниковъ, доказывая «безунство» ихъ пониманія извівстныхъ мівсть, «обличая, обнажая и предлагая» всв ихъ аргументы (напр. л. 72, 16 об., 105 и др.). Въ самомъ расколв Посошковъ находить его осуждение, потому что жизнь и поступки его последователей противоречать постоянно ученію и убъжденіямъ ихъ. «Вы бъдные сусумы», говорить напр. Посошковъ, «и любимой своей книгъ дъете сопротивление, понеже прочитаете тая, а сказуете иная и отъ отецъ своихъ сами ся отлучили» (л. 94). Раскольники ссылались, какъ на основы своего ученія, на вселенскіе соборы, но «та ссылка вамъ къ винъ, а не въ оправданію», говорить Посошковъ и далъе подробно указываетъ на извращение соборнаго учения въ расколъ (л. 72, 108). Вслъдствіе сбивчивости взглядовъ на дъла въры и неустановленности религіозныхъ убъжденій, раскольники впадали въ грубыя противоржиія между собою, взаимно уничтожающія другь друга и служившія, по Посошкову, очевиднымъ свидетельствомъ ихъ неправоты (л. 33 об.). Часто также Посошковъ развиваетъ, вседъ за Димитріемъ Ростовскимъ, мысль о несправедливыхъ претензіяхъ раскольниковъ на старовърство и доказываетъ новость ихъ въры. «Напрасно на душу свою лжете, еже нарицаете новую свою въру старою върою: нъсть бо въ вашей въръ ни слъда старыя въры, понеже всъ уставы старыя въры отвергосте и новые, отъ себя сочиненные, держите» (л. 72 об.; также л. 26, 81, 84 об., 95, 240). Какъ на самое явное доказательство ложности учевія раскольниковъ, Посошковъ указываеть на лживость всехъ ихъ пророчествъ; тавъ напримъръ, кончину міра суже вящий четыредесяти летъ на війждо годъ прорицають и день сказують, и последователи ихъ той день не піють ни ядять, въ саванъ обогнувшися въ гробъ ложатся. Егда той день минетъ, наки инаго дня ждутъ: аще и

видять свое лжепророчество, обаче не престая пророчествують, а послёдоватети не отмещутъ ихъ, но что не соврутъ, тому и последуютъ>. «Подобно объ антихриств прорицали и лицо свазывали, и вся та лжепророчества минуша, обаче и ныев не престая прорицають». «Джепророчествовали и на Никона и доводами доводили, и летами учитали, и имя ему зверино исчисляли, яко той антихристь. Егда же Никонъ скончался, стали на иныя лица прорицать». «По синъ ложнымъ пророчествамъ мочно и самымъ простымъ людямъ познать, яко лживи суть пророцы», заключаеть Посошковь (л. 89 об., 135 об., 161, 134). Чтобъ разсъять сомнанія раскольниковь относительно книжнаго исправленія, вакъ главнаго камня претыканій для раскольниковъ, Посошковъ много разсужденій посвящаеть этому предмету. Онъ указываеть раскольникамь на испорченность до-никоновскихъ книгъ отъ старыхъ переписчиковъ и справщиковъ: «отъ неразумія прежнихъ справщиковъ всв беды потрясошася. Ни они грамматики, ни они риторики, ни иныхъ каковыхъ наукъ коснулися, и тако правя, наблудили что кошки» (л. 126 об.). Посошковъ указываеть также на «многотрудность къ переводу греческаго языка>, съ котораго переводились наши книги, и, вслёдствіе этого, «невозможность въ переводъ быти безъ погръщенія»; указываеть на постепенное искажение книгь: «преписующе, ово отъ забвения, ово отъ незнания правописанія изрониша, ово же умствующе измівниша, а тако и въ печать внесоша». Поэтому, «невозможно было никоими дълы, еже не поправити книги последи (л. 130 об.). Доказавъ, такимъ образомъ, законность исправленія книжнаго, Посошковъ энергически оправдываетъ Никона отъ взводимыхъ на него наръканій, разоблачаетъ гнусныя лжесвидътельства, которыми раскольники возбудили народъ, гласящія напр. «яко бы онъ повелълъ книги печатать какъ ни есть, лишь бы не такъ, какъ было до него; яко-бы онъ нарочно, ради погибели человъческія, въ книгахъ многія річи преміниль» (л. 19, 38, 118) 1). Чтобъ смыть всякую тінь съ Никона, Посошковъ говоритъ о тщательномъ вниманіи, приготовленіи и средствахъ, съ которыми онъ приступалъ къ книжному исправленію: «усмотрывы неправости вы книгахи, оны не дерзнуль ихи править собою, аще и высокаго ума быль, но нослаль къ патріархамь и въ древнія обители, собраль саныя старыя книги» и пр. — разсказываеть исторію



<sup>1)</sup> Такую паглую клевету на Никона Посошковъ объясияетъ внушеніями діавола, «понеже Никовъ великія шкоды діаволу поділаль» л. 158.

исправленія (л. 131 об., также л. 144, 160 об. и др.). Правильность же произведенныхъ Никономъ исправленій Посошковъ, какъ человъкъ простой, доказыва этъ самыми простыми и наглядными способами; онъ совътуетъ сличать новыя книги съ старыми — неиспорченными еще: «аще кто не имать ми въры», говоритъ онъ, «той возьми соборникъ старыя печати и прочти, и узриши очима» (л. 76, 144) и проч. А чтобъ познакомиться съ древнъйшими памятниками церковно-русской письменности, Посошковъ приглашаетъ въ библіотеки: «аще кто не имать ми въры, аще кто отъ раскольниковъ въ сомнъніе о новоисправленныхъ книгахъ приведенъ, той да идетъ въ патріаршую книгохранильницу или на печатный дворъ и тамо да видитъ своима очима древнія рукописныя книги, и да разсмотритъ самъ, право ли въ новопечатныхъ книгахъ напечатано или неправо, и тамо зря, будетъ безсумнителенъ» (л. 120, 144 об.).

Съ задушевнымъ прискорбіемъ свтуя о бывшихъ сынахъ святой церкви, которые, чизъ добрыя воли своея Вога отреклись и учинилися сынами діаволими», Посошковъ умоляєть ихь осмотреться и отвергнуть лжеученіе. Уже помимо всявихъ догматическихъ довазательствъ и авторитетныхъ свидътельствъ, а явленіемъ чудесъ, которыхъ онъ быль въ своей жизни свидътелемъ (напр. л. 95 об., 214 об., 216, 137), также отъ собственныхъ соображеній здраваго смысла, Посошковъ доказываетъ превосходство православія. Вызывая постоянно и самихъ раскольниковъ на добросовъстное, непредубъжденное размышление и располагая такимъ образомъ ихъ къ свободному, сознательному управленію собой, въ то же время, Посошковъ поставляеть предъ ихъ глазами и тв побудительные мотивы, которые особенно могли дъйствовать на дътское воображение простаго народа: указываеть на будущія мученія, которымь неменуемо подвергаются еретики, указываетъ на исторические примъры Ананіи и Сапфиры, Арія и др., указываеть на діавола, какъ ихъ патрона и издовоздантели, на свойство его возданий и пр. (л. 92, 21 об., 80, 63 об., 82 об.). Сверхъ сего, Посошковъ молитъ раскольнивовъ «не быть аспидами, затыкающими уши отъ увъщаній. Азъ же не уполкая глаголю вамъ: покайтеся.... Аще и великъ свой гивиъ на ия воздвигните, не умолкая буду вопити. Аще же меня не послушаете, то буди вамъ по намъренію вашему, азъ же чисть есмь отъ погибели вашея: едико ми Богъ дароваль, толико изрекъ. Аминь (л. 51 об., 68, 107, 39 и др.).

Въ большинствъ случаевъ Посошковъ обращается съ увъщаніями вообще но встив раскольникамъ безразлично, встяв убъждаетъ, встяв ободряетъ и вдохновляетъ надеждою на милость Божію и прощеніе въ случав покаянія; но главнымъ образомъ, какъ мы заметили выше, онъ имееть въ виду и хочетъ подъйствовать на сомнъвающихся и колеблющихся отъ раскола. Что же касается до нераскаянныхъ, «запечатленныхъ отъ антихриста» раскольниковъ, то ихъ Посонковъ умоляетъ по крайней мъръ не совращать другихъ, рекомендуя имъ лучше заняться разбоемъ, чёмъ убивать души върующихъ (л. 39, 130). Кромъ молитвенныхъ обращеній, разсвянных по всей книгв, въ которых Посошковъ просить Бога соблюсти православныхъ христіянъ отъ козней раскольниковъ, въ своихъ обращеніяхъ къ православнымъ Посошковъ настоятельно требуетъ решительнаго удаленія оть раскола, порванія всёхъ связей съ зараженными «недугомъ раскольничимъ»: «удаляйся отъ нихъ какъ отъ идовитаго змія, бъгай какъ отъ пса», постоянню повторяетъ Посошковъ (напр. л. 21 об., 17, 93, 139 об., 159 об. = Пращ. л. 18; Жезлъ правл. л. 17; Просветитель стр. 322). «Всемъ православнымъ христіянамъ подобаетъ неоплошно смотрети, дабы раскольничи веры ничемъ не прикоспутися и содружія бы съ ними никакого не яміти, и отъ спребыванія съ ними бъжати бъгомъ стрълолетнымъ. «Ни въ какомъ дълъ — ни въ домовномъ, ни въ торговомъ, ни въ молитовномъ, ни въ пищиомъ не подобаетъ съ ними сообщатися» (л. 241, 13).

Тонъ увъщаній и обличеній Посошкова вообще миролюбивый, ласковый, хотя и не безъ исключеній. Для нашего времени сочиненіе показалось бы слишкомъ ръзкимъ, даже часто ругательнымъ; между тъмъ, у Посошкова это была дань своему времени. удовлетвореніе требованіямъ современнаго вкуса, даже было дъломъ необходимымъ при тогдашней жосткости нравовъ, потому что «изъ проклятыхъ проклятіи раскольницы, если писать имъ смиреніемъ — не внимали, писать поучительно — не слушали» (л. 69 об.). Съ этой точки зрънія, Посошковъ является даже слишкомъ умъреннымъ, его бранныя выраженія значительно сглажены въ сравненіи съ современными полемическими трудами. Уже патріархъ Іоакимъ часто называлъ раскольниковъ окаянными дураками, съ которыми «не токмо глаголати, но и зръти на которыхъ, яко на псовъ бъснуемыхъ, не годствуетъ» (Увътъ л. 40, 65 об. и др. — Просвътитель стр. 63). Питиримъ тоже постоянно къ имени раскольника присоединяетъ нелестные

эпитеты, въ родъ слъдующихъ: мерзкіе, скверные, проклятые, звъріе, пси безстудные, «злохуленіемъ лающіе на Церковь» и т. п. Питиримъ высказываеть даже мысль, что раскольники, за ихъ «мерзкое, блудное житіе и за непокорство, достойни истребленія, и вполив одобряєть насильственныя меры, употребленныя Петромъ Великимъ въ отношения къ раскольникамъ (Пращ. л. 358 об.). Даже святитель Димитрій Ростовскій не могь освободиться отъ недостатка своего времени: онъ также называлъ раскольниковъ псами, дающими на Перковь, окаянными хулителями, сравнивалъ ихъ съ ядовитыми пауками, хищными волками и пр. (напр. Розыскъ л. 37, 162, 524, 561). Но особенно выдается неспокойнымъ изложениемъ Жезлъ правления. У Полопкаго часто встръчаются такія пеблагозвучныя для современнаго уха выраженія: «клевещеми, окаянне, свинія еси, вепрь гнусный, лись, губяй виноградъ церковный. Еже сирадный возлищь въ садъ благая древеса губить и свинія сквернымъ носомъ въ вертоградъ рыеть, тако и скотоумный Нивита въ вертоградъ Писаній» и т. п. (Жезлъ правл. л. 15, 17, 23 и др.). Изъ выраженій: гонзайте ихъ, подобаетъ обезглавити сего Голіафа (т. е. расволъ) (л. 17, 13 об.) и т. п. видно, что Полоцкій не прочь былъ и отъ насильственныхъ мфръ въ отношения къ раскольникамъ.

Посошковъ, какъ по преимуществу выходенъ изъ народа, въ средъ котораго выработались такія правила приличія и віжливости, какъ человъкъ къ тому же менъе другихъ знакомый съ литературными требованіями и, во всякомъ разв, не менве другихъ проникнутый негодованіемъ на раскольниковъ, разумбется, менбе всякаго быль гарантированъ отъ употребленія выраженій дерзкихъ, оскорбительныхъ. Безцеремонно и. очевидно, не подозръвая себя выходящимъ изъ границъ приличія (такъ это было естественно и законно въ то время), Посошковъ обзываетъ раскольниковъ дураками, безумными, уродами и пр. Крайнія нелівпости, невъжество и упрямство раскольниковъ часто возмущали добродушіе Посошкова и его миролюбивое настроеніе, нарушали спокойное изложеніе имслей, вызывая на ръзкія выраженія: «о, безумнаго безумія, о, трепроклятаго мудрованія отчаянныя главы! невозможно васъ проклятымв нарещи, но трепровлятыми, девятопровлятыми ... и т. п. Встречаются, наконецъ, и у Посошкова выраженія, свидітельствующія о желаніи его насильственныхъ мфръ въ отношенін къ раскольникамъ; такъ, онъ ублажаетъ Никона за то, что онъ «древеса, не плодящая добра, посъкалъ

и въ огнь внеталь»; также Посонковъ считаль бы деломъ божественнаго внушенія императору, еслибь онь рішился сихь зловредных в человівковь отъ земли истребити» (л. 161). Вообще же говоря, своимъ тономъ «Зерцало на расвольниковъ обличение ставляеть, сравнительно, очень благопріятное впечатлівніе. Посошковъ не желаль нивого осворблять; именемъ Бога, ласково, даже униженно умоляеть онь «не отринуть глаголы его», исполнить его совъты, испрашивая прощенія за ръзкія выраженія, допущенныя имъ. «Господа ради, не злобьтеся на суровые мои глаголы, не гиввайтеся на мя, не оскорбляйтеся на мя, еже сынами діаволими назвахъ васъ. Не слагая писахъ вамъ, но не гиввайтеся на меня, азъ бо возбуждая васъ тако воскричахъ, да познаете свое паденіе (л. 77 об., 61 об., 108 об., 109, 103 об. и др.). И Посошковъ льстить себя надеждою, что его воззвание услышать, что его извинять, что «токмо отдавшіеся въ сыновство діаволу сего моего необычнаго воскричанія не устрашатся, но токио возругаются». Нътъ, «воскричаніе» на расколъ было тогда слишкомъ «обычно», необычнымъ же представляется намъ это сознаніе въ своей різкости, извиненія Посошкова; необычны были въ то время это истинно-христіанское смереніе, уваженіе личности и въ последнемъ невежде-раскольнике. Нисколько не унижая предшественниковъ и современниковъ — сотрудниковъ Посошкова въ великомъ деле ратоборства за православіе, мы не можемъ, однаво, не сказать, что Посошковъ и тутъ возвышался надъ своими современниками, что для своего времени это быль совершенно не заурядный человъкъ.

## "О иконоборцахъ."

(XXIII глава Зерцала очевиднаго).

Отношеніе Русских, из иновірцами до Петра Великаго. — Двоякое направленіе полемини съ иновірієми при Петрі В., сообразно діленію новаго русскаго общества на партін консервативно-охранительную и прогрессивно-либеральную. — Отношеніе Посошкова из этими партіями ва вопросі оби вновірія. — Полемическая противо-лютеранская дитература ва Россіи до Посошкова. — Взгляда Посошкова на лютерани. — Сущность и характери полемини Посошкова.

Вопросъ объ отношенія Посошкова къ иностранцамъ им'ветъ полнъйшій нитересъ уже въ силу его особенной выпуклости въ сочиненя и Посошкова. Какъ мы имъли случай выше замътить, иновърцы составляють одинъ изъ двухъ полюсовъ, противоположный расколу, между которыми лавируетъ Посошковъ, стараясь сохраниться отъ уклоненій на «шуе или жнимое десно > съ нути золотой середины. Такое значение этого вопроса опредъляется тогдащнею историческою жизнію, когда, по выраженію Крижанича, «затопила насъ множина инородниковъ», когда «нъщы тако обсели Русь, что все благо земли сея пожирали >1). Но между темъ какъ русскій политико-экономъ негодуеть на иностранцевъ изъ-за пожиранія благь русскихъ, масса народа озлобленно вооружалась противъ иностранцевъ изъ-за другихъ побужденій, всл'вдствіе своихъ національныхъ особенностей, сложившихся подъ вліяніемъ своеобразной религіозности русскаго человъка. Посошковъ является выразителемъ того и другаго взгляда на иностранцевъ. Объ его недовольствъ иностранцами съ политико-экономической точки зрвнія мы уже говорили; но гораздо интереснве его религіозный взглядъ на нихъ, обнаружившійся въ особомъ спеціальномъ

<sup>1)</sup> Русское государство въ пол. XVII в. т. І стр. 182 и т. ІІ стр. 154.

разсужденіи Посошкова объ иконоборцахъ, подъ которыми онъ разумѣетъ нѣмцевъ, лютеранъ, Въ этомъ случаѣ Посошковъ является выразителемъ общественнаго мнѣнія всей до-петровской Россіи, мнѣнія, сложившагося исторически, подъ вліяніемъ тѣхъ, уже въ XVII вѣкѣ ясно опредѣлившихся взаимныхъ отношеній, въ которыхъ стоялъ русскій народъ къ иновърцамъ.

Русскіе люди, равно заключившіеся въ тесной сфере національной исключительности, односторонности, искони чуждались всвую другихъ націй. Исключительно религіозное національное сознаніе, при отсутствій живаго просвъщенія, въ большей части русскаго народа изстари доходило до религіозно-фанатической нетерпимости и иногда отзывалось уже почти гордостью, тщеславіемъ своею вірою, своимъ православіемъ. Всякое сближение съ иностранцами считалось нечистотою и казалось оскверненіемъ. Поэтому, напр., Русскіе не удостоивали иноземцевъ даже рукопожатія; изв'ястно также, что наши Великіе Князья и Цари посл'я торжественныхъ пріемовъ иностранныхъ пословъ, обыкновенно обмывали руки, къ которымъ во время этихъ пріемовъ прикладывались послы и которыя считались оскверненными такимъ прикосновеніемъ. Такія убъжденія проникли въ литературу и въ ней получили полную санкцію. Въ кормчихъ предлагалисъ напр. такого рода правила: «аще въ суднъ будеть латина вла, измывши, молитву сотворити и у латинской церкви не стояти» 1). Такая религіозная нетерпимость въ отношеніи къ чуждымъ напіональностямъ особенно різько стала обнаруживаться въ русскихъ людяхъ XVI и первой половины XVII в., когда особенно усилилась борьба русской церкви съ католицизмомъ и все болве и болве возрастали столкновенія и сношенія съ Западомъ. Во всей же своей силь эта вражда, по крайней мъръ извъстной части русскаго общества, къ иностранцамъ высказалась при Петръ Великомъ, когда сближение съ Западомъ достигло самыхъ широкихъ размъровъ. Русскіе люди никакъ не могли примириться съ стремленіемъ Петра внести въ сферу древне-русской жизни свътъ общечеловъческаго просвъщенія, заимствовавъ его у другихъ народностей, западно-европейскихъ націй. Смотря на все иностранное, какъ на свое русское, съ православнорелигіозной точки зрвнія, все западное оцвнивая по началамъ православной въры и церкви, русскіе люди боялись

<sup>1)</sup> Сборн. кормчей Солов. библ. № 858 л. 367.

заниствовать у европейцевъ даже самые житейскіе, чисто вившніе обычан, общечеловіческія науки и искусства, считая ихъ противными православію и опасаясь за непоколебимость своего народнаго религіознаго характера. По свидітельству Котошихина, русскіе люди страшились даже посінцевія чужихъ странъ, чтобъ «свою візру не отмінить» (О Россіи въ царств. А. М. стр. 41). Крайнія воззрівнія на иностранцевъ народа, какъ извітельо, разділялись и высокопоставленными, авторитетными людьми времени; таковъ напр. патріархъ Іоакимъ, писавшій особое завінцаніе противъ иностранцевъ<sup>1</sup>).

Впрочемъ, независимо отъ предубъжденій, были и другія обстоятельства, способствовавшія зарожденію и усиленію враждебнаго въ Русскихъ чувства въ иностранцамъ. Ненависть въ нивъ вызвана была цълымъ рядомъ жестокостей, грабежей и насилій, жертвою которыхъ сділалась Россія еще въ смутныя времена, столь богатыя примърами свиръпства Поляковъ. «Ни одинъ народъ подъ солицемъ» — свидетельствуетъ Крижаничъ — «искони въковъ нъсть быль тако изобижень и осрамлень отъ инородниковъ, яко же мы, славяне, отъ немцевъ» (Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I стр. 182). Сильно возмущалось національное русское чувство оскорбительными отзывами, злословіемъ и презрівніемъ, съ которыми, обыкновенно, иноземцы относились къ русскимъ людямъ. «Лаютъ они собаки-злословы, хулять и пишуть, что Русскіе больше всёхъ наводъ воровскій, разбойничій, пьяный, развратный, нечестый, свинскій> и пр. (т. И стр. 158, 261 и др.). Русскій народъ, оказывается, не быль застраховань и оть грубых физических насилій со стороны пришельцевъ: «нъщы и дурни ляхи на Руси привыкли нещадно бить бъдныхъ селянъ, приговаривая: эти люди варвары, варваровъ же треба токио бити» (т. I стр. 171). Весьма естественно послів этого, что въ душъ русскаго человъка глубоко накипъло искреннее отвращение къ иноземцамъ. Даже благоразумный славянинъ — Крижаничъ, послъ вышеприведенныхъ его словъ, въ порывъ оскорбленняго патріотизма, не могъ удержаться, чтобы не прибавить: «на сицеву срамоту несть нужды словами отвъчать (иноземцамъ), но палвами бы дать имъ памятило, пусть споминають, на коемъ мъстъ видъли они варваровъ. Но вромъ этихъ насилій и оскорбленій, иноземцы посягнули на самое дорогое достояніе

<sup>1)</sup> Ист. царств. П. В. Устралова т. П гл. 4-я.

русскаго человъка, на его святую въру и темъ затронули самые коренные его инстинкты, усилили вдвойнъ антипатіи въ себъ. Исконныя опасенія русскаго человівка за свою вітру въ столкновеніях всь иновітрцами имъли аъйствительныя основанія. Въ самой Москвъ, при первыхъ уже опытахъ сближенія съ иновърцами, стали появляться русскіе люди, увлеченные лютеранствомъ. Подъ его вліяніемъ вознивла на Руси ересь Башкина и Косого. Вообще, раціоналистическое ученіе, по слованъ старо-русвихъ крылошанъ, было «мнозвин похваляемо и пріемлемо и любимо отъ многихъ, и познаваемо, яко истинно есть. 1). Ясное доказательство иновърдаго вдіянія при Грозномъ даеть также соборъ московскій 1554 года на иконоборца, дьяка Висковатаго<sup>2</sup>). Своеволіе инов'єрцевъ во время междуцарствія простерлость до того, что они открыто дозволяли себ'в поруганіе православной церкви. Лжедимитрій самъ говорить о себъ: «по законамъ Русскихъ, нельзя иновърнымъ входить въ церковь, но я нарочно во время вънчанія моего вельль быть въ церкви лютеранамь и кальвинамъ; слашалъ, что они ругались надъ образами, сидёли и спали въ церкви» и пр. 3). Опасность совращенія для русскихъ не миновала и при Петръ, потому что Посошковъ и теперь откровенно признавался: «толь мы просты, что не токио кто ученый иновирець, но хотя бы свими послъдній земледълецъ иновърный о чесомъ вопросилъ насъ, то не знаемъ, какъ имъ отповъдь дять» (Донош. къ Ст. Яв.). А иностранцы, какъ это видно изъ приивровъ Тверитинова и Лубкина, 4) и теперь во зло употребляли свое вліяніе на русскій народъ и продолжали колебать въ немъ древнее, коренное устройство церкви. «Мнози изъ русскаго народа, свидътельствуетъ также Посошковъ, — научившеся отъ иноземцевъ, отъ правыя своея въры въ зловъріе начинають отклонятися и развращенные законы начинають принимати, свои же отмъщуть > (Зав. от. стр. 4, 5). Гибельное вліяніе гостей и ихъ притязанія, естественно, возбуждали прежде всего лицъ, по самому своему положенію обязанныхъ блюсти чистоту православія. «Виждь, православный народъ, — говориль напр. Стефанъ Яворскій противъ неблагонам вренныхъ иноземцевъ, — кін между вами распространяются, величаются и почествуемы бывають... Пріндите при-

<sup>1)</sup> Истины показаніе, инока Зиновія, стр. 15.

<sup>2)</sup> Словарь историч. о рус. писателяхъ М. Евгенія т. ІІ. стр. 19.

<sup>3)</sup> Ист. госуд. россійскаго Карамзина т. XII прим'яч. 9.

<sup>4)</sup> Ист. Рус. церкви Филарета ч. 2-я стр. 81.

падемъ предъ Господомъ и предъ всёми его угодниками, да сей вредъ, еім злохульныя плевелы исторгнутся отъ насъ 1). Еще ранѣе сознанная и болѣе или менѣе уже удовлетворявшаяся потребность въ умственной борьбѣ съ врагами православія, такимъ образомъ, еще съ большею силою почувствовалась и при Петрѣ. Но полемика съ иновѣріемъ получила теперь нѣсколько иной характеръ, — она пошла въ двухъ отчетливо опредѣлившихся и рѣзко расходящихся направленіяхъ. Въ основу этого раздѣленія, кромѣ двойственности врага, легли иѣкоторыя чисто соціальныя условія тогдашней русской жизни, которыя мы здѣсь и считаемъ нужнымъ прежде всего отиѣтить.

Борьба христіанскихъ исповъданій на Западъ въ это время еще не улеглась окончательно; вся Европа въ это время раздълялась на два враждебныхъ дагеря: на одной сторонъ стоялъ католицизмъ, съ своимъ подчиненіемъ авторитету и со всёмъ богатствомъ внёшняго, обрядоваго элемента, на другой — протестантизмъ, съ свободою изследованія, съ наиболее развитымъ внутреннимъ, духовнымъ элементомъ. Вийстй съ вфроисповидными разностями, у католиковъ и протестантовъ были свои политические, нравственные взгляды, различные научные пріемы, различныя типически отчеканенныя на правленія съ мышленіи и д'яйствованіи; словомъ, были двъ особыя цивилизаціи, выросшія одна на почвъ католицизма, другая на ночвъ протестантизма. Это двойство не могло не отразиться, хотя въ малой мфрф, и на русскихъ людяхъ, на которыхъ въ окно, прорубленное Петромъ въ Европу, такъ резко пахнуло, но выражению Посошкова, светромъ иноземческихъ ученій. > Необыкновенный наплывъ въ Россію иностранцевъ, давшій широкій просторъ обміну религіозныхъ мыслей, и вся внутренняя реформа Россіи, предпринятая и веденная подъ сильнымъ вліяніемъ протестантской цивилизаціи, неизбіжно перенесли и въ Россію борьбу двухъ началъ, двукъ направленій. Россія представляла собою почву достаточно удобную и подготовленную для этой борьбы; здёсь уже и безъ того обнаружились двъ враждебныя партіи, два крайнія направленія — старовърческое и реформаторское. И двоякое направление западно-европейской инсли, колеблющейся между крайностями католического консерватизма и лютеранскаго либерализма, легко могло привиться на Руси. Оно совпадало съ общимъ разделеніемъ стремленій всего русскаго народа, съ одной

<sup>1)</sup> Собр. пропов. Ст. Явор. т. І слово въ нед. 7-ю по пасхъ.

стороны, въ одной своей части, старовърчески стоявшаго за старину, а съ другой стороны, въ другой части, пропагандировавшаго реформу. Частиве же, это двоякое направление встрътило себъ наиболъе удобную почву въ новой, реформаторской половинъ общества; оно совпало съ подраздълениемъ этой половины на партии сравнительныхъ копсерваторовъ и либераловъ, и еще ръзче оттънило разновидности этихъ партий.

Дело въ томъ, что русские люди, составлявшие собою, такъ называемый, лагерь новаторовъ, ставшіе на сторонъ реформы, далеко не представляли изъ себя тесно сплоченнаго общества лицъ, пронивнутыхъ совершенно одинавовыми убъжденіями и одними взглядами. Не всъ увъровавшіе въ Петра Великаго съ равнымъ увлеченіемъ подхватили его мысли и начинанія, съ одинаково беззавітною преданностію къ нему и довіврісиъ къ его делу взялись за новую работу. Ближайшее, благодаря раскрытію историческихъ данныхъ, знакомство съ эпохою Петра В. дало основаніе различать въ ряду лицъ, на которыхъ привыкли часто и доселъ смотръть безразлично, вообще какъ на сторонниковъ новаго времени, какъ на родныхъ, присныхъ «птенцовъ гивада Петрова», — различать цвамя партіи, отъ нылкихъ, съ жаромъ юношескаго увлеченія, приверженцевъ его и ярыхъ проводниковъ его начинаній, до старчески осмотрительны хъ, опасливыхъ его только доброжелателей, не столько содействующихъ открыто царю, сколько стушевывающихся за другими, действующихъ съ оглядкою, не столько вдохновенных в новымъ в вяніемъ времени, сколько напуганныхъ быстрымъ полетомъ царственной мысли, гигантскимъ движеніемъ державной руки. Съ одной стороны, безусловняя въра въ благо новыхъ порядвовъ и радость за счастливую будущность обновленнаго оточества; съ другой — опасенія, боязнь за исходъ всвуъ начинаній, боязнь за царя-реформатора, тревога за миръ и благоденствіе православной Руси. Съ одной стороны, искреинъйшее желаніе всъ силы свои предложить на помогу царю-строителю, весь животъ свой положить за его святое, великое дёло; съ другой — затаенное недовольство слишкомъ быстрымъ и резвимъ образомъ действій, гиездящееся въ глубине души желаніе выждать, осмотр'яться, не упускать сразу изъ подъ ногь твердую почву стараго московскаго быта и порядковъ, на которыхъ возросла и воспиталась вся крвпь русскаго національнаго духа. Ближайшимъ образомъ это различное отношеніе къ реформ'в могло высказаться въ различіи взглядовъ новыхъ людей на характеръ древне-русской жизни, характеръ

чисто церковный, на религіозность и обрядность, которымъ былъ такъ преданъ и которыми такъ гордился древнерусскій человікь, — во взглядахъ на значеніе, важность и цену этого народнаго характера, на большую или меньшую необходимость соблюсти его, застраховать отъ всякихъ посягательствъ со стороны царя-реформатора. Такъ какъ при незкомъ уровив до-петровскаго просвъщенія, при чрезвычайно слабомъ развитіи свётской литературы, церковь съ своимъ духовенствомъ все еще стояла во главъ русской жизни, давала тонъ русскому обществу; то и различіе взглядовъ на характеръ русской жизни, а отсюда и различное отношеніе въ реформъ, со всею ясностію обнаружилось въ представителяхъ русскаго духовенства. Самое различіе определившихся направленій — консервативно-охранительнаго и либерально-прогрессивнаго, какъ слабый отголосовъ и вакъ бы нъкоторое отображение на Руси борьбы двухъ иноземныхъ цивилизацій, прежде всего получило церковный характеръ, обнаружилось въ столкновение различныхъ богословскихъ направлений, въ двойственности полемики съ иновърјемъ и даже прјурочивалось — хотя это было далеко неточно --- къ католичеству съ одной стороны и къ протестантству съ другой. Духъ и направленіе католичества, болже консервативнаго и неподвижнаго, сравнительно съ лютеранствомъ, гораздо бол ве соответствовали стремленіямъ той половины русскаго общества, которая желала въ большей или меньшей степени остаться вёрною старому московскому быту, что либо удержать изъ него. Поэтому, многіе русскіе пастыри, подозрительно смотръвшіе на реформы Петра Великаго въ сферъ церковной жизни, желавшие такъ или иначе попрепятствовать этому делу, отвлонить эти реформы, невольно усвояли себъ то направление консервативное, каковыть характеризовалась и проникнута была цивилизація католическая; испытывая на себъ большую или меньшую долю вліянія религіозной борьби Запада, эти пастыри естественно стали противодействовать крайностямъ новаго либерализма на Руси, вступали въ полемину съ заражавними русскій воздухъ лютеранскими возэрвніями. Другая же половина русскаго общества, безусловно довфрившаяся реформъ, склонная безъ всякихъ исключеній все старое повергнуть и дать місто новымъ порядкамъ, уже по самому характеру своихъ стремленій, склонялась на сторону направленія наиболже либеральнаго и, такимъ образомъ, ненамъренно совпадала въ направлении съ цивилизациею лютеранскаго Запада. Представители этой партін, также подъ нікоторымъ воздійнствіемъ борьбы богословскихъ направленій Запада, начали полемику съ принципами и направленіемъ католичества.

Мы имъемъ въ виду двухъ великихъ предстоятелей русской церкви времени Петра Великаго, ученъйшихъ святителей — Стефана Яворскаго и Ософана Прокоповича. При всей неоспоримой солидарности ихъ въ обшихъ взглядахъ на дъла Петра Великаго и сочувствии преобразовательнымъ реформамъ и просвительному двежению, -- въ подробностяхъ, во взглядъ на средства и границы реформы, они были люди ръзко разнящихся возэрвній. Стефань Яворскій стояль во главі одного направленія. быль представителемь партін новыхь консерваторовь, а Ософань Прокоповичъ стоялъ во главъ противоположнаго направленія, былъ блестящимъ представителемъ другой партіи — увлеченныхъ либераловъ, прогрессистовъ. Первый поставиль себъ цълію борьбу съ развившимся по Россін, подъ вліяніемъ лютеранъ, духомъ ляберализма, свободомыслія во всемъ, не исключая и области церковныхъ дълъ и жизни; другой, напротивъ, какъ человъкъ всецъло преданный реформъ, началъ борьбу съ католичествомъ, подъ вліяніемъ котораго — какъ тогда казалось росла консервативно-охранительная партія русскихъ людей, поднимался духъ оппозиціи новымъ реформамъ. Всявдствіе такого-то различія въ направленін полемики этихъ двухъ святителей, не только въ свое время, во взаимныхъ столкновеніяхъ ихъ между собою, а и долго послів, прочно держался крайній взглядъ на нихъ. До послідняго времени въ Стефанів Яворскомъ котели видеть представителя русскаго, такъ сказать, православнаго католичества, какъ съ другой стороны, въ Ософанъ Прокоповичъ — представителя русскаго православнаго протестантства. Между твиъ, спокойное и свободное отъ предзанятости изучение сочинений Стефана Яворскаго и Ософана Прокоповича рашительно разубъядаеть въ непреложности такого на нихъ взгляда и обнаруживаетъ чистоту православія того и другаго несомивнеот и нимало не запятнанного. Ворьба между ними и въ свое время была, несомивнио, следствиемъ недоразумвния или, въ врайнемъ случав, двломъ личностей. Ни тотъ ни другой изъ нихъ не быль сторонникомъ инославнаго исповъданія, но тотъ и другой были усвоителями только развыхъ направленій, характеризовавшихъ протестантство съ одной стороны и католичество — съ другой. Совпаденіе вышло почти совершенно случайное, и если каждый изъ нихъ испытывалъ на себъ вліяніе западнихъ богослововъ, то вліяніе это во всякомъ

случав было чисто вившнее, формальное, оно не коснулось сущности религіовныхъ, строго-православныхъ уб'яжденій ни Стефана Яворскаго, ни Ософана Прокоповича. Во имя единаго чистаго православія одинъ цёлію себъ поставиль борьбу съ протестантствомъ, а другой — съ католичествомъ. Каждый, естественно, читаль полемическія сочиненія, подходящія только къ своей цъли, проникался одникъ направлениеть, и, такимъ образомъ, становясь противникомъ одной инославной доктрины, пенамъренно становился — такъ по крайней мере это могло казаться — какъ бы стороненкомъ другой. И если намъ теперь, въ усиліяхъ выяснить направленіе того и другаго, удобно ловить нхъ въ врайностяхъ, подчеркивать въ ихъ сочиненіяхъ двусимсленныя, неточныя выраженія; то въ ихъ время, для нихъ самихъ, следить за собою и, отражая одно инославное ученіе, управить себя и отъ другаго, въ православіи, соблюсти себя отъ всявихъ крайностей и самональйщихъ неточностей было далеко не столь легко и удобно. Мысля себя сыномъ церкви православной и обороняя её отъ того или другаго инославнаго ученія, каждый изъ нихъ, конечно, могъ и не подовръвать, что онъ, такъ сказать, переписалъ, сказалъ слишкомъ много, что сочиненія его могутъ бросить тівнь на него уже съ другой стороны, такъ какъ противоположность-то каждому данному инославному учению и составляло именно другое инославное исповъдание. И твиъ болве знаменательнымъ представляется то, что отлично различая борьбу двухъ разныхъ направленій, даже уклонившись по этому поводу въ личную нелемику, и Стефанъ Яворскій, и Ософанъ Проконовичъ не сившали направленія съ самою доктриною и, во имя перваго, болью или менъе свободно распоряжаясь въ формальной постановкъ православія, накъ почвы нейтральной, они не коснулись сущности, догматовъ. Если Ософанъ Проиоповичъ позволяль себъ порицать, до извъстной степени, бездушную обрядность, практиковавшуюся въ жизни русской церкви; то нравославіе его въ этомъ случав нимало не страдало, осталось непоколебино. Только съ точки зрвнія русскаго церковника, да со стороны діаметрально расходившагося направленія строго-консервативнаго за такое необычное тогда, свободное отношение Оеофана къ порядкамъ и обычаямъ церковной жизни можно было заподозрить его въ протестантствъ, сущность котораго и характеризуется именно крайнимъ свободомисліемъ и религіознымъ вольнедумствомъ. А съ своей стороны, уличаемый изъ-за обрядности въ протестантствъ, только Ософанъ Прокоповичъ съ своими

сторонниками и могь уличать Стефана Яворскаго въ католичествъ за его непонятную на взглядъ перваго стойность за обрядность. Во всякомъ случав, исторія уже давно простила этимъ великимъ настырямъ русской церкви какъ ихъ взаимное раздражение, такъ и ихъ некоторыя действительно допущенныя увлеченія и крайности, какъ напр. неблаговидную и неприличную резкость Ософана Проконовича въ отношения къ освященнымъ давностію порядкамъ церковной жизни. Исторія считаєть и имя Өеофана Прокоповича въ ряду своихъ незабвенныхъ, полезивищихъ двятелей, на ряду, ближайщимъ образомъ, съ именемъ Стефана Яворскаго, такъ какъ они взаимно дополняли другъ друга и своею каждый одностороннею дъятельностію, въ общемъ совершили, въ великую эпоху русской исторіи, твиъ бояво важное и великое дівло: они начесли рівшительный ударъ католицизму и поставили «камень претыканія» протестантству на Руси, т. е. своею двойною борьбою доставили полное торжество въ Россін единому чистому православію. Въ исторів же русской цивилизація эти два лица должны быть поставлены во главъ новаго періода, вавъ представители двухъ нартій, порожденныхъ петровского реформою и начавшихъ собою въ двухъ заивтно разнившихся направленіяхъ новую русскую жизнь.

Это-то разделение новаго русскаго общества на консерваторовъ-охранителей и либераловъ-прогрессистовъ, имъвшее въ основаніи своемъ различіе общихъ взглядовъ на значение и цену древняго церковнаго характера русской жизни, на большую или меньшую необходимость преобразованій въ этой области, а — въ связи и зависимости отъ этого — и различное отношение въ двунъ разнохаравтернинъ инославнымъ исповъдавиямъ, прямо или восвенно вліявшимъ на настроеніе умовъ въ Россіи, обнаружилось главиниъ образомъ, коночно, въ интеллигентныхъ слояхъ общества. На сторонъ Стефана стояли тогдашніе русскіе епископы и вообще духовенство, вакъ непосредственно заинтересованное въ деле измененія общихъ основъ и всего строя русской жизни, какъ терявшее, подъ вліяніемъ новыхъ либеральныхъ началъ, свое старое значение и авторитетъ. На сторонъ же Ософана Прокоповича стояло большинство свътскихъ ученыхъ людей того времени, въ ряду которыхъ прежде всего нужно помянуть извъстныхъ тогдашнихъ либераловъ-прогрессистовъ Татищева и А. Кантенира. Что касается простаго народа, то онъ въ накоторыхъ по крайней мара особяхъ, не отвернувшихся безусловно новизны, то же становился въ то

яли иное отношение въ новому времени, относился положительно или отрицательно къ реформамъ. Прорывавшіяся наружу волненія народныя въ переходную эпоху служать очевиднымь доказательствомь великаго колебанія народныхъ мизній и симпатій подъ впечатлізність реформъ. Не безучастнымъ оставался народъ и въ новымъ двеженіямъ въ сферв собственно религіозной, въ разд'вленію богословских ваправленій, богословской мысли, ратовавшей или противъ католичества или противъ лютеранства. Люди изъ нассы выдающіеся, энергичные, инфвите болбе світлый и правильный взглядъ на положение вещей, сознательно стоявшие подъ знаменемъ православія, строго отличали все прививавшееся къ нему извив н чутко усиатривали источенки опасеній для чистоты народной жизни, сложившейся въ духв и подъ опекою православія. Они съ тою же благочестивою ревностію, которая одушевляла и великихъ предстоятелей церкви, готовы были дать решительный отноръ грозившимъ опасностямъ, принимали на себя сивлость высказать энергичный протесть противь новаго, занесеннаго извив и прививавшагося на Руси духа инославнаго ученія и порядковъ. Въ ряду такихъ лицъ прежде всего должно поставить Посошкова.

Крайне интересующійся вообще всёмъ, касающимся вёры и благочестія, онъ уже однимъ расколомъ вовлеченъ былъ въ сферу церковныхъ вопросовъ и принималъ жив'ейшее и д'ятельное участіе въ ихъ правильной постановк . Что же касается иностранцевъ, то они уже всл'ядствіе политиво-экономическихъ только соображеній вошли въ программу литературной д'ятельности Посошкова; начавшееся же, подъ вліяніемъ ихъ, въ русскомъ обществ в колебаніе религіозной мысли и взглядовъ еще болье приковало къ нямъ вниманіе Посошкова, такъ что сочиненія его, при изсл'ядованіи силы инов'ярческаго вліянія на тогдашнюю Русь, являются документомъ первостепенной важности.

Само собою разумъется, у Посошкова нельзя выслъдить сознательное, нампъренное слъдованіе той или другой изъ вышеуказанныхъ партій новаго русскаго общества, ставшихъ въ различныя отношенія къ разнынъ исповъданіямъ. Если въ общемъ раздвоеніи русскаго общества на два великихъ лагеря — старообрядцевъ и занадниковъ Посошковъ сохранилъ возножную объективность, выдержалъ среднее направленіе, то тъмъ, конечно, проще онъ могъ избъжать крайностей тогда, когда подраздълющія разности, въ самомъ возникновеніи своемъ, обязаны были существенною долею борьбъ ученыхъ направленій и витали, главнымъ образомъ, въ

области высли, въ области возвышеннаго богословствованія. Все это сферы. превышающія степень «удобопоемности» Посошкова, для него недоступныя, поэтому и высказаться решительно и определенно въ пользу того или иного направленія Посощкову было невозножно. Онъ, естественно, стояль ниже уровня той уиственной, научно-богословской борьбы, которая ожесточенно велась нежду этими направленіями тамъ, на ихъ родинъ, н которая отразилась у насъ на Руси въ различіи направленій, усвоенных в образованными представителями русскаго общества. Если могло отозваться на Посошковъ это раздвоение современной ему русской мысли, то единственно своею практическою стороною, т. е. въ своемъ применени въ жизни, къ реформъ, непосредственномъ отношения къ иностранцамъ-иновърцамъ. Разсматриваемый съ этой практической стороны, Посошковъ представляется намъ решительнымъ сторонникомъ Стефана Яворскаго, совершенно солидарнымъ съ нимъ во взглядахъ религіозныхъ и вообще соціальныхъ. Что же касается Ософана Прокоповича, то ин не можемъ точно охарактеризовать отношеній къ нему Посошкова, а тімъ болке представлять последняго антагонистомъ партін перваго. Отсутствіе всявихъ данныхъ къ тому въ сочиненияхъ Посошкова, а также фактъ насколько онъ истиненъ — обращенія Посошкова и къ Өеофану Прокоповичу съ своими проектами (стр. 13) убъждають насъ въ томъ, что Посошковъ не питалъ какой либо личной непріязни въ Ософану Проконовичу, что онъ не быль вовлечень въ борьбу новыхъ направленій, даже, быть можеть, не сознаваль и не различаль ту уиственную борьбу, которая велась въ интеллигентныхъ слояхъ общества. Совершенно естественно и непринужденно вышло, что онъ исключительно направилъ свою полемику противъ лютеранъ и ингорировалъ католичество, что онъ вообще усвоиль консервативно-охранительное направление, силился сберечь старый религіозный складъ русской жизни, со всёми ся обрядами, правилами и пр., что онъ, не высказываясь относительно либеральнаго направленія Өеофана Прокоповича, не только определенно сталь на сторонъ умъреннаго направленія Стефана Яворскаго, но даже сощелся съ последнимъ въ частныхъ мысляхъ, въ подробностяхъ своей литературной работы. Вышло такъ у Посошкова, повторяемъ, совершенно естественно, безъ всякихъ намъренныхъ разсчетовъ, вышло потому, что такъ писалось, а писалось такъ, какъ всегда у него, подъ вліяніемъ живыхъ событій и впечатавній, которыя давала ему современность.

Несомивнио прежде всего то, что направление Стефана Яворскаго несравненно болве соотвътствовало стремленіямъ большинства русскихъ людей. Находя себъ поддержку въ возбуждении народа реформою, оно если не выражало собою убъжденій и дізятельно выработанных понятій всегорусскаго народа, то блеже подходело въ воззрвніямъ какъ той его части, которая возмущалась всякимъ нарушеніемъ стараго покоя, безусловновозстана противъ реформы, такъ и той, которая, мирясь съ реформою, не желала порывать окончательно связей съ стариннымъ бытомъ Россіи. Далве, не мало можно насчитать историческихъ причинъ того, что лютеранство представлялось тогда более заметнымь, сравнительно съ католичествомъ, и гораздо сильнее притягивало къ себе внимание русскагочеловъка. Ближайшивъ образомъ нужно отмътить быстрое размножение въ Россіи намцевъ-лютеранъ при Петра Великовъ, такъ что русскіе люди невольно были заинтересованы и непріятно поражены наплывомъ этихъ нежеланныхъ гостей. Съ другой стороны, и само лютеранство, какъ извъстная доктрина, поражало русскихъ людей своею сравнительною новизною, между тънъ какъ къ католичеству послъдние дявно уже приглядълись, — оно одною пресловутою уніею пріобрело уже хотя и печальную, но общирную извъстность на Руси. Навонецъ, едва ли не болъе всегомогло имъть значение то, что лютеранство, съ своимъ раціоналистическимъ элементомъ и либеральнымъ направлениемъ, несравненно болже, нежели католичество, расходилось съ церковнымъ складомъ и обрядовымъ направленіемъ русской жизни, а потому и представлялось, съ русской точки эрвнія, болве разрушительных в опаснымъ.

И воть, Посошковь во всёхъ своихъ сочиненіяхъ изъ всёхъ иновёрцевъ почти исключительно инветь дёло съ лютеранами. О нихъ онъ при
всякомъ подходящемъ и даже неподходящемъ случав говоритъ, къ нимъ
постоянно обращается, противъ нихъ направляетъ свою полемику, наконецъ, противъ нихъ однихъ пишетъ цёлую большую полемическую статью
«О яконоборцахъ». Католиковъ для Посошкова какъ бы совсёмъ несуществуетъ, — такъ сравнительно рёдко упоминается ихъ имя на всемъпротяженіи сочиненій Посошкова и такъ это рёзко бросается въ глаза
при изобиліи имени лютеранъ, которое встрёчается чуть не на каждой
страницъ. Изъ всёхъ причинъ, которыя могли обусловить рёзко разнящесся отношеніе Посошкова къ католикамъ съ одной стороны и къ лютеранамъ съ другей, самою главною былъ для него чистый религіозный

взглядъ на техъ и другихъ, взглядъ свободный отъ принеси какихъ либо низменныхъ побужденій, отъ какихъ либо житейскихъ разсчетовъ, даже очищенный отъ политическихъ соображеній. Тутъ Посошковъ исключительно смотрить на иновърцевъ съ религіозной точки зрвнія и сравнительная мёра истины и благочестія тёхъ или другихъ изъ нихъ служить для него мфриломъ ихъ оценки. Полагая исходнымъ пунктомъ древнюю апостольскую церковь и потомъ следя исторически за постепенными уклонопіями отъ нея, Посошковъ, остоственно, въ лютеранствъ усматривалъ самую крайнюю грань заблужденія, далеко опередившую и католичество, видель высшую степень еретичества. Лютерь и въ начале, еще въ рождени своемъ «по отпадени Формозовъ отъ восточныя церкве», уже «учинился измітникъ Христовъ, а потомъ собственнымъ своимъ отпаденіемъ и отъ Форнозова отпаденія поеториль свою измину» (Зерц. оч. л. 218). «Той бо въ началь съ римляны отъ восточныя церкве отпаль, а потомъ и та западнаго костела въра явилась ему тяжелоносна, отвергъ и ту отъ себя, и отъ высокомивнія своего устроиль себв самую мегкостную въру» (Зав. от. стр. 162). Съ этой точки зрънія, конечно совершенно последовательно и, резонно, Посошковъ и называеть Лютера еретикомъ еретиковичемъ. Онъ «не токио восточной, но и западной церкви учинился противникомъ, — и учинился онъ сугубый еретивъ, перелитрованный въ еретичествъ своемъ, первъе быль въ римскомъ отпаденіи, а потонъ высочайшую себв ересь обрвлъ, бысть еретико еретиковичъ (Зав. от. 45 и 46 стр.). Итакъ, очевидно, въ представлении Посошкова католичество является отнаденіемъ менте важнымъ и менте гртынымъ, сравнительно съ лютеранствомъ; оно и исторически ближе связывается съ древнимъ апостольскимъ православіемъ, да и по существу своему остается болже «тяжелоносно», сравнительно съ «легкостною» вёрою лютеранскою. Сообразно важности предмета, наибольшей опасности лютеранства, Посошковъ и напрягь всё силы своего ума, всю силу своей начетческой діалектики на борьбу именно съ лютеранствомъ, вфроятно, совершенно незамътно для себя самого, игнорируя католичество, какъ ересь менње опасную. При видъ сильнъйшаго врага, онъ упускалъ изъ вида опасности менње грозящія, тъмъ болье, что односторошне направленному взгляду Посошвова и все даже чуждое лютеранства представлялось иногда окрашеннымъ въ лютеранскій свъть. Всъ безразлично «другіе народы» инслятся инъ какъ «избравшіе себ'в въ учителя Мартина»; н'вкоторыя отступленія отъ православія, лежащія на главѣ католичества и только удержанния въ лютеранствѣ, выдаются, въ жару увлеченія полемикою, какъ бы за спеціальныя измышленія лютеранскія (напр. объ опрѣсно-кахъ — Зерц. оч. л. 196).

Итакъ, въ обнаружившемся разделении взглядовъ въ новомъ русскомъ обществъ на иновъріе, а въ связи съ этимъ --- на церковный строй русской жизни, на границы реформы, Посошковъ всецело стоить на стороне Стефана Яворскаго. Онъ совершенно совпадаеть съ последнивъ въ направленіи своей литературной д'вятельности, усвоивъ себ'в тоть же консервативно-охранительный взглядъ и занявшись полемикою исключительно съ либеральнымъ духомъ и ученіемъ лютеранства. Въ своемъ Завъщаніи отеческомъ Посошковъ, между прочими полезными книгами, рекомендуетъ своему сыну и знаменитый «Камень вёры» Стефана Яворскаго; стало быть, Посошковъ знаковъ быль не только съ характеровъ практической дъятельности тогдашняго первосвятителя русской церкви, а и съ направленіемъ его литературной д'вятельности. Посошковъ какъ нельзя болъе сочувствовалъ Стефану Яворскому, видълъ въ немъ не вившній, оффиціальный только, но и действительный, по его внутреннему, душевному настроенію, столиъ и опору русскаго православія, оборону его отъ внушавшихъ тогда наибольшую тревогу опасностей. И Посошковъ вдвойнъ благоговълъ предъ веливниъ русскимъ святителемъ; одущевленный общимъ съ нинъ делонъ, занятий одинавовыми съ нинъ звоотами, Посошвовъ съ увъренностю обращался непосредственно къ своему высокопоставленному единомышленняку, смело адресоваль ему свои доношенія, записки, мифнія.

Прежде чёмъ займемся разсмотрёніемъ статьи «О иконоборцахъ», и мы предложимъ нёсколько замізчаній о Камніз візры, какъ трудіз не только однородномъ съ сочиненіемъ Посошкова и извізстномъ Посошкову, но и самомъ цінномъ изъ всізхъ, выродившихся въ полемикіз съ лютеранствомъ.

Камень въры представляетъ собою явление интересное въ нашей древнеотечественной нисьменности уже по самой судьбъ своей. При своемъ появлени, еще только въ рукописи, онъ надълалъ, какъ извъстно, слишкомъ много шума, вызвалъ цълую бурю въ литературъ, а на автора навлекъ «многія страсти, досажденія, поношенія, клъветы и навъты отъ нъкінхъ недоброхотныхъ ему человъкъ», приведшихъ своими навътамя даже самого «государя въ малое усомнительство» относительно автора 1).

<sup>1)</sup> Сказаніе о творців книги въ конців І-го т. Камня візры стр. 8.

Сочинение это направлено было противъ распространявшагося въ Россіи лютеранскаго духа, ближайшинъ образонъ промивъ лжеученія, пересаженнаго на русскую почву Тверитиновымъ, — твиъ Тверитиновымъ, воторый «прилічился бяще въ ніжоему врачу-иновібриу, отъ него же врачебныя хитрости навыкающь, души своей разслабу воспріять, и, недугомъ еретичества поврежденъ бывъ, твлесемъ убо врачъ мняшеся быти, душамъ губитель вселютайшій явися > 1). Въ виду усиливающагося религіознаго шатанія. Стефанъ Яворскій приняль на себя трудь «камнемъ візры заградити диру, юже татіе прокопаша>, и, «да не возмнять противницы своимъ буесловіемъ насъ посрамленныхъ быти», рівшился имъ «отвівчати я въ твердости дъла нашего суда всего міра требовати» (Кам. върм т. II, стр. 23, 118). Такъ какъ «противницы любопренія держались и отъ насъ писанія истязали», то Стефанъ Яворскій, не ограничиваясь только обличениемъ еретиковъ, и отъ себя въ широкомъ объемъ предложиль имъ ученіе православное. Камень візры его, проміз полемическаго значенія, поэтому, имбеть цену, какъ положительное раскрытіе православныхъ догматовъ. Стефанъ Яворскій старается, обыкновенно, прежде утвердить православный догмать, а потомъ уже опровергаеть заблужденіе еретиковъ. Каждая глава Камня віры раздівляется на 2 части: положительную, гдф доказывается «твердость камене вфры» и отрицательную, гдъ исправляется «претыканіе противниковъ». Согласно со всвин вообще апологетани православія, и Стефанъ Яворскій видить въ лютеранствъ одно изъ порожденій злаго начала, орудіе козней діавола на единую христіанскую церковь; поэтому, онъ и называеть лютеранъ «учениками діавола», «діавольскою злобою помраченными», «діаволу порабощенными», «духомъ демонскимъ дышущими», «седмоглаваго звъря служителями», и пр. (т. І, стр. 109, 277, 274; т. П, 4, 67 и др.). Съ другой стороны, источнивъ живучести ереси онъ усматриваетъ въ слабости ея ученія, въ потворствъ чувственности человъческой, и съ этой точки зрвнія называеть лютерань «плотскими человівками, въ сластівхь житейскихъ утопшими» (І, 275) и т. п. Не малую долю успъха лютеранства Стефанъ Яворскій приписываль недобросов'встности его учителей и распространителей. «Въ писаніяхъ они — по его словамъ — пролазки ищутъ, окаянни»; «вельми хвалясь писаніемъ», они, однако, по ковар-

<sup>1)</sup> Приложение кь І-му т. Камия візры стр. 9.

ству, «не сполна писаніе наводять»; въ своей пропаганд в они, обывновенно, «ищуть уловити неискусных». «На прельщенія неискусныхъ часть нъкую писанія наводяще, прочім глаголы, разуму совершенному приличные, утанвають и пр. (І, 22, 292, 350, 109; П, 154 и др.). Въ виду этого, Яворскій во имя справедливости требуетъ, чтобъ еретики въ своихъ основоположеніяхъ «приводили писаніе полное», чтобъ поступали «подъ совъстію, аще тую интьють» (І, 110). Вообще же Стефанъ Яворскій сравнительно різько спускается къ простой бесіздів съ еретиками; по большей части онъ, только вызванный известнымъ заблужденіемъ, занять спеціальнымъ и всестороннимъ распрытіемъ православнохристіанскихъ догматовъ, витаетъ въ области возвышеннаго богословствованія. Сочиненіе его производить впечативніе основательнаго ученаго трактата; онъ постоянно приводитъ доказательства отъ «правилъ логическихъ», «отъ ученія метафисическаго», «яко же философія учить» и пр. (напр. І, 175, 148, 276 и др.). Иногда Стефанъ Яворскій углубляется въ совершенное философствование, такъ напр. въ одномъ мъстъ онъ пускается въ различение «степеней метафисическихъ: естество, существо, тело, одушевленное, животное, человекъ (І, 174). Въ полемивъ Яворскаго видень человекь не только умини и общирно начитанный, но и учившійся, опытный, привывшій къ школьнымъ диспутамъ, ум'яющій бороться съ противниками «чиномъ діалектическимъ и аргументами», старающійся изобличать не только внутреннюю несостоятельность ихъ мивній, но также и ихъ непоследовательность и нелогичность. Общій тонъ полемики его суровъ и резокъ 1).

По всей справедливости, весьма видное мъсто въ ряду амологетовъ православія, въ полемикъ съ лютеранствомъ, въ петровскую эпоху долженъ занять Посошковъ съ 23-ю главою своего Зерцала очевиднаго, т. е. съ его разсужденіемъ «О иконоборцахъ». Впрочемъ, значеніе Посош-



<sup>1)</sup> Иввастенъ еще въ полемической противо-лютеранской литературъ «Рожнець духовный» Пафнутія, монаха Переяславля-Заласскаго монастыря. Сочиненіе это, впрочемъ, извастно только по описанію г. Ф. Терновскаго (Пр. об. 1863 г. ч. 12). Оно — продуктъ живой устной борьбы Пафнутія съ Тверитиновымъ — има форму собеса довательную и состоить изъ 46 возраженій противъ православія съ опроверженіями ихъ. Возраженія большею частію догматическаго характера. Изложеніе его отличается краткостію, отрывочностью, серь- азностію.

кова досель здысь нивымь рышительно не подозрывалось, да никто н не могь обратить на него вниманія съ этой стороны, по той простой причинъ, что глава О иконоборцахъ извъстна въ литературъ исключительно по ссылкамъ только самого Посошкова и сохранилась, какъ пока оказывается, въ единственномъ спискъ полнаго Зерцала еще не изданной рукописи, принадлежащей библіотекъ Казанской Академіи. По своему содержанію, глава эта служить отвётомь на общее заглавіе, данное ей Посопиовымъ въ оглавленіи Зерцала очевиднаго: «О иконоборцахъ и о лютерскомъ безумномъ мудрованіи, и на вся ихъ неправая толкованія явное обличение. И зряй тамо, можеть всякъ познати, яко люторове соблазнилися эря на Мартиново ученіе и далеко отлучились отъ праваго пути». Тутъ разсмотръны и по возможности обличены Посошковымъ всв известныя въ народе, преимущественно практическія особенности лютеранства. Обличенія постоянно переплетаются обширными увівщаніями еретиковъ и нравственными приложеніями и предупрежденіями православнымъ.

Посотковъ не счелъ нужныть отделить главу О иконоборцахъ отъ главнаго своего полемическаго труда и поставилъ ее какъ непосредственное продолжение, какъ составную часть противо-раскольническаго Зерцала. И дъйствительно, она представляется совершенно однородною по общности своего характера, цели, связана съ нимъ единствомъ направленія, тона и прісмовъ полемиви. Связующимъ пунктомъ этихъ двухъ сочиненій у Посошвова стало также и общее къ никъ заключеніе, поставленное въ концъ книги: «Приложение или послъдования сему очевистому зеркалу, учиненное ради подтвержденія или возбужденія читающимъ е >. Здёсь Посошковъ, обращаясь преимущественно къ православнымъ, одновременно и совместно предостерегаетъ ихъ отъ двоякой опасности — со стороны раскола и со стороны лютеранства, — такимъ образомъ, сразу имъетъ въ виду и расколъ, и лютеранство, о которыхъ разсуждаль въ двухъ частяхъ книги отдёльно. По своему же содержанію, по самостоятельности разсматриваемаго предмета, наконецъ, по своей обширности и богатству матеріала, глава О яконоборцахъ составляеть отдъльное, совершенно самостоятельное и весьма почтенное сочинение. Разсматривать ее такъ даетъ намъ право даже самое построение ея: она снабжена своимъ особымъ предисловіемъ, имфетъ особый, совершенно самостоятельный распорядовъ въ изложении имслей, въ исчислении частей,

свой правильный и до конца выдержанный планъ. Есть даже некоторыя основанія думать, что и самъ Посошковъ разсматриваль ее какъ бы самостоятельную, только прикладную часть къ противораскольническому Зерцалу; иначе трудно объяснить не только своеобразное построеніе, но также и полное отсутствіе ея въ сокращенныхъ спискахъ Зерцала, редакція которыхъ, мы предполагаемъ, принадлежала самому же Посошкову. Извлекши сущность содержанія первыхъ 22 главъ полнаго Зерцала въ редакцію сокращенную, Посошковъ могъ свободно опустить последнюю главу, безъ всякаго ущерба полноте сочиненія, какъ не имеющую ничего общаго съ содержаніемъ первыхъ.

Такъ какъ глава О иконоборцахъ доселъ остается совершенно неизвъстною, то мы считаемъ нелишнимъ предпослать нъсколько замъчаній объ ея планъ, построеніи и расположеніи матеріала. Глава «О иконоборной ереси и о возновляющихъ ю (-- точное заглавіе ея) занимаетъ собою 74 большихъ листа рукописи. Она подраздълена на ивсколько бесвав и главъ. Сначала поставленно общее во всей стать в предисловіе. въ которомъ Посошковъ кратко передаетъ исторію всёхъ козней діавола въ христіанской церкви, сущность лжеученія всёхъ ересей, начиная съ Арія и константинопольских виператоровь, продолжая католичествомь и лютеранствомъ, заканчивая русскимъ расколомъ. «Нынъ надлежить ми слово», заключаетъ Посошковъ предисловіе, «о новоизданномъ лжеблагочестін, отъ Люторовъ прившедшемъ, т. е. о иконоборной ереси», такъ какъ сныев нецыи, зря на люторская лжесловія, начинають шататися». «Весъда 1-я ивоноборцамъ», слъдующая за предисловіемъ, содержить въ себъ общее обращение къ лютеранамъ, характеристику ихъ ереси, указание ея опасности и т. п. Непосредственно за этою беседою, и какъ бы составныя ея части, следують въ рукописи, иногда не отделенныя красною строкою (очивидно, по недосмотру переписчика или по сбивчивости его представленія о план'в статьи), 6 главъ, въ которыхъ подробно разбираются и обличаются самыя коренныя и очевидныя заблужденія лютеранъ: о постъ, о поклонахъ, объ иконахъ, объ опръснокахъ (заглавіе это пропущено въ рукописи), о Пресвятой Богородицъ (заглавіе опущено), о святыхъ Угодникахъ Божінхъ, о животворящемъ креств (заглавіе опущено). Порядокъ въ расположения матеріала, построеніе каждой главы и здъсь удержаны тъ же, что въ противораскольническомъ Зерцалъ, т. е. сначала, обыкновенно, излагается ученіе православной церкви о томъ или

другомъ пунктъ, приводятся основанія Священнаго Писанія, св. отцовъ и другія доказательства, затьмъ указываются уклоненія, заблужденія лютеранъ и, наконецъ, предлагается обличеніе ихъ, разоблаченіе ихъ лжи. Такой порядокъ въ раскрытіи мыслей напоминаетъ также внигу Стефана Яворскаго «Камень въры», хотя впрочемъ параллель этихъ сочиненій, какъ ниже увидимъ, не можетъ быть проведена далье общаго порядка въ развитіи сочиненія и простираться на частности. Въ вонцв каждой главы, обыкновенно, Посошковъ предлагаетъ «вопросъ люторомъ», т. е. послъднее обращеніе къ нимъ, послъднее слово относительно разсмотръннаго въ главъ пункта и окончательный приговоръ имъ отъ человъка, сильнаго своимъ православіемъ и потому какъ бы власть имъющаго. За пересмотромъ отдъльныхъ пунктовъ лютеранскихъ заблужденій въ перечисленныхъ шести главахъ слъдуютъ:

«Бесъда 2-я къ православнымъ» о необходимости «намъ, во православи сущимъ, отнюдь люторскому учению не внимати, но твердо стояти, яко столпу, на каменномъ основании утвержденному, еже ни на шуее, ни на мнимое десно шататися».

«Бестра З-я иконоборцамь», въ которой Посошковъ «восхотълъ, кромъ вышеявленныхъ свидътельствъ, отъ бытія, въ мірт дівющагося, нівкая разглагольства предъ очи лютеранъ предложити». Въ этой бестра Посошковъ, не касаясь лжеученій собственно, обращаетъ вниманіе на жизнь Лютера, силится разочаровать лютеранъ въ личности ихъ учителя, доказать имъ его нравственную несостоятельность.

«Бестада 4-я къ люторамъ», въ которой Посошковъ обращается съ словомъ убъжденія присоединиться къ Восточной церкви, покинуть свои заблужденія, заводя при этомъ снова річь о ніжоторыхъ изъ разсмотрівныхъ уже выше пунктахъ, особенно объ иконопочитаніи.

Затемъ следуеть «Вопросъ люторамъ», где Посошвовъ «уже напоследокъ вопрошаеть всёхъ люторства держащихся» относительно ихъ заблужденій и главнымъ образомъ опять останавливается на иконахъ, какъ пункте въ ихъ ученіи самомъ ненавистномъ, съ точки зренія православныхъ людей. Какъ извёстно, представители старо-церковной партіи даже въ борьбе съ русскими вольнодумцами любили обвинять ихъ въ иконоборстве 1). Для лютеранъ же имя иконоборца было на Руси самымъ обыкновеннымъ, — оно положено и въ заглавіи сочиненія Посошкова.

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1880 г. Іюнь, стр. 262.

Въ заключени Посошковъ обращается къ Богу съ горячею молитвою сберечь русскихъ людей отъ паденія, а уже отпадшихъ и изъ «россійскаго народа большую часть уловленныхъ» возвратить въ лоно свётлаго православія, — «да будемъ со всёми Теб'в угодившими отъ в'єка, Боже нашъ, славити и восп'євати Тя, Господа Бога, въ безконечные в'єки в'єковъ. Аминь».

Тавъ какъ по своему общему направленію, господствующему тону и по пріємамъ полемики, глава О иконоборцахъ совершенно напоминаєтъ вышеразсмотрівное противораскольническое Зерцало, то мы и не будемъ подробно останавливаться на этихъ пунктахъ. Намъ интересенъ взглядъ Посошкова на иновірцевъ и характеръ его отношеній къ нимъ.

Какъ строгій ревнитель православія, слишкомъ живо интересующійся вопросами, возникавшими на почвъ религіи, Посопіковъ не могъ, разумфется, не обратить вниманія на опасность православія съ другой стороны, извив, отъ иновърцевъ. И вотъ, съ такою же ревностію, какъ и при полемикъ съ расколомъ, онъ старается ближе познакомиться съ основоположеніями лютеранства, изучить свойства этого противника, чтобы, соображаясь съ ними, начать наступательную борьбу. Посошковъ пользуется всякимъ удобнымъ случаемъ выспросить лютеранина, поспорить объ ихъ въръ; такъ напр. онъ бесъдоваль о лютеранствъ съ ахтырскимъ полвовникомъ Переврестовымъ и отъ него «вое-что узналъ» (Зав. от. стр. 33). Наконецъ, вообще Посошковъ свидътельствуетъ, что онъ «много нивлъ лютеранъ въ знакомствв у себя и много въ нихъ поискалъ евангельскаго исправленія» (Зерц. оч., 23 глава, л. 229). Не ограничиваясь устными бесъдами, Посошковъ обращался и къ книгамъ лютеранскимъ. «понскалъ въ законъ Мартина Лютера» (л. 190 об.). Результатомъ изслъдованій Посошкова было крыпкое убъжденіе его въ несостоятельности лютеранства. Посошковъ не нашелъ въ нихъ и «едивыя черты правыя»; «не обрътохъ у нихъ не токмо Св. Евангелія, но ниже священной Библіи последованія: вся заповеди Божіи отвергше, держать заповеди отца своего Лютора, — той ихъ законодавецъ, а не Богъ (л. 229). Прежде всего Посошковъ обращаетъ внимание на историческое происхождение лютеранства и находить въ неиъ непосредственное продолжение и возстановление иконоборческой ереси, осужденной седьнымъ вселенскимъ соборомъ. «Мы вельми вамъ удивляемся — обращается Посошковъ къ лютеранамъ, — не дивно тв ереси расширяти, кіи еще не освидътельствованы и возражены не были. Сія же иконоборная ересь не новая, но древняя и всемъ совершенно известная: много бо она толкована и отъ церкве святыя отринута» (л. 166 об.). Истинную причину, кореннаго виновника лютеранства, какъ и расвола, Посошковъ, съ своей религіозной точки зрвнія, видить въ діаволю, который «всякний образи тщится благочестіе древнее истребити. Въ начал'в онъ истреблялъ христіанство «явнымъ лицомъ, наглостно», когда же это не удалось, «онъ вымыслилъ хитрость злопасубную: прикрыль своихъ воиновъ одеждами овчими, злый свой ядъ прикрыль извътомъ благочестія. Сначала извель перваго алскаго воина Арія,... Несторія,... Въ посл'яднее время всю западную страну отвратиль оть благочестія. Наконець, діаволь напаль на нівмецкіе народы и устроиль имъ вождя, усугубленнаго законопреступника Лютора и поострилъ его на новыя ереси. И другаго адскаго воина извелъ на всеконечное попраніе христіанства — Ягана Кальвина» (л. 164—166 об.). Этимъ взглядомъ на происхожденіе лютеранства определяется и общій характеръ «слова» Посошкова, обращеннаго къ лютеранамъ. Онъ смотритъ на нихъ именно какъ на орудіе діавольскихъ козней: Лютера онъ называетъ постоянно сатанинымъ, адскимъ посланникомъ, избраннымъ сосудомъ діавола, не только діавольскимъ послушникомъ, но даже пособвикомъ, который не только выполнялъ «подущенія блуднаго бъса, а и отъ себя діаволу помогъ», т. е. и своего прибавилъ (л. 200). «Яганъ Кальвинъ — второй адскій воинъ, діаволу услужливъйшій Лютера», потому что онъ «своею противностію всёхъ превзошелъ» и, не ограничиваясь иконами, даже «крестъ святый изъ церкве изверже» (165 об.). Посошковъ не соглашается даже съ общимъ названиемъ лютеранъ христіанами и усвояеть имъ имя антихристіанъ. Ближайщую точку соприкосновенія лютеранства съ ученіемъ діавольскимъ Посошковъ усматриваеть главнымъ образомъ въ гордости, высокомнении лютеранъ, какъ грехе, преимущественно характеризующемъ нравственное существо и дъятельность духа злобы. «Гордость бо осиль діавольскій, симь осиломь самь онь удавился и отъ небесъ отлучился, симъ осиломъ и Мартипа удавилъ». (л. 200). Уже въ католичествъ усматривая дъйствіе діавольской гордости, внушившей пап'в даже безумное желаніе приравняться апостолу Петру; Посошковъ еще большій элементъ гордыни усматриваетъ въ лютеранствъ. Лютеръ «вся учинилъ отъ презъльныя своея гордости»; онъ «возложилъ на ся гордость превеликую, тому же и послушниковъ своихъ научилъ.

И то гордостное учение не евангельское, а діавольское (л. 165, 224 об., 200). На ряду съ гордостію, внушившею Лютеру неповиновеніе закону Вожію и отцепреданному вітроученію, другимъ источникомъ лютеранскихъ заблужденій, источникомъ столь же дійственнымъ и опаснымъ, является, по Посошкову, витекающая изъ гордости же, безразсудная самонадъянность, дерзкая увъренность въ себъ, надежда на свои собственныя силы. Не допуская нигдъ, даже въ частной жизни, самоволія, самоумія и пр., въ принципъ вооружансь противъ самонадъянности, Посошковъ темъ болъе основательно не допускаль ничего такого въ области въры, какъ не всегда подлежащей и часто превышающей законы человъческого пониманія. Образно такъ Посошковъ представляетъ паденіе Лютера, который, отвергши авторитетъ слова Божія, «восхоть, яко древній діаводь, сань собою большій быти», поставиль себя чинъе Бога»: чвибъжавъ изъ ограды церковныя, началъ онъ жить по своей воль; мысленный вольъ, видя его по пустыни въка сего блудяща внъ ограды церковныя, отъ Бога за отвержение закона не охраняема, похитиль его: видя его благодати Божія пуста, вшелъ въ него и вселился, и аможе восхотель, тамо его и повель> (л. 181 об., 167 об.). Діавольская гордость и дерзкая самонад'яянность помрачили здравый умъ Лютера и стали непосредственною причиною пропов'вданныхъ имъ заблужденій: «За возгорженіе и за презр'вніе Божінхъ заповъдей благодать Божін отнялась отъ Лютера — и того ради, что онъ надълалъ, того и самъ не въдалъ», такъ какъ «самъ не свой былъ и князя міра волю исполняль». Въ порывъ негодованія противъ Лютера, «лютого губителя душъ христіанскихъ», Посошковъ доходить даже до несправедливости къ нему; по его мнѣнію, онъ «весь учинился закону христіанскому противенъ», что онъ «ин глаголетъ, то все сплошь ложь»; «весь онъ гноемъ, несть ни во единомъ словеси его целости, но вся его словеса гнила суть» и пр. (л. 186 об., 180 = 3ав. от. 162; л. 181об. 211, 224). Вследъ за самимъ Лютеромъ и все уверовавшие въ него его ученики «погубили здравое разсуждение въ себъ», отъ «высокомивнія обуися разумъ ихъ (л. 185). И Посошковъ не безъ ироніи называетъ постоянно лютеранъ «высокоумами», «высокосмыслами», «безумными мудрецами», которые своимъ «глубоко бунмъ разумомъ все изничтожили», «вся Божія преданія отвергли», «на вся древняя преданія возгордівли» (л. 220 об., 232, 192). Умственное помрачение еретивовъ особенно выразилось въ ихъ отношеніи къ Св. Писанію: «діаволъ заслѣпилъ

имъ очи душевныя и, ослещя, вложиль имъ на Св. Евангеліе толки развращенные > (л. 166). Разоблачая основоположенія лютеранства н замъчая постоянныя ихъ противоръчія ученію Св. Писанія, Посошковъ пришелъ къ тому убъждению, что они не понимають и не знають слова Божія, что «читая библію не знають, что въ ней написано». «Мартинъ въ Евангеліе смотръль, да знатно дело, что зажмуряся онъ читаль и потому «не на ту дорогу улучиль» (д. 181 об., 226 об.). «Слышинъ мы о васъ, — обращается Посошковъ къ еретиканъ, что и у васъ вниги есть, а чудно, что ничего въ нихъ написаннаго не видите, развъ лежатъ они у васъ подъ лавкою, а вы на техъ лавкахъ съдя, вивсто книгъ на вътеръ зря разсуждаете». «По всему явъ есть, яко вы библію токию именемъ какъ назвать знаете, а что въ ней написано, ничесого того не знаете и что ни дъете, то все бредите. Явъ есть, яко нежъ строкъ читаете и на  $\mathring{\alpha}$ єр  $(\mathring{\alpha}\mathring{\gamma}_{\rho})$  смотря разсуждаете». Вследствіе «гибели ума и отъ земнаго мудрованія», лютеране, хотя, съ общиною гордостію, и «мнятъ себя быти мудры и сказують о себъ, яко они всъхъ въръ правъе», однако, на самомъ дълъ, впели «во всесовершенное безуміе», явилися всецёло объюрод ввшими и своею борьбою на истинное христіанство унизились хуже «злов'юрных» жидовъ», за свою хулу на Духа Святаго и Богонатерь стали «худши басурнановъ» (A. 200, 229, 187 of., 180, 194 of., 197).

Но особенно возмущало Посошкова нравственное паденіе, къ которому быстро приблизились лютеране, шествуя «широкимъ, легкостнымъ путемъ свободы». Набожному русскому человъку казалось самою высшею степенью безнравственности и развращенія пренебреженіе къ церковнымъ обрядамъ, заявленное лютеранами. Посошковъ преимущественно останавливается на этихъ практическихъ отступленіяхъ лютеранъ и объясняетъ ихъ самыми низкими, чувственными инстинктами человъческой пряроды. Постоянно Посошковъ обращаетъ вниманіе на безнравственность самого Лютера, стараясь всю его измѣну православію вывести изъ сластолюбія: «Люторъ ради сквернаго блуда, стыдъ свой прикрывая, вс в древніе законы переломалъ, дабы не зазорно было ему жить въ мірѣ семъ», сдѣлался «явный измѣнникъ Христовъ, ни чимъ же лучше Гуды Искаріотскаго, но еще горши: погубя свое христіанство, не раскаялся, но еще зло къ злу приложилъ... яко скифъ или жидовинъ церковныя сокровища пограбилъ, пресвитеровъ побилъ» и пр. Божія благодать отъялась отъ него

за гордость и яко діаволь во тьму претворися, въ скверное житіе вваанся» (л. 199 об., 167 об., 181 об. — Зав. от. стр. 158 и друг.). Обращая вниманіе на жизнь лютеранъ, Посошковъ находилъ поливищее нессоотвътствие ея съ идеаломъ христіанской жизни, совершенный разладъ въ дълахъ съ словани, въ поступкахъ съ евангельскими требованіями, и это даже въ техъ людяхъ, которые сиели называть себя «евангеликами»: «они токмо едиными усты святое Евангеліе чтутъ, а сердцемъ и дѣлами своими вельми далече отстоять отъ него» (л. 166). Часто и въ разныхъ сочиненіяхъ Посошковъ говорить отдільно о нівкоторыхъ обрядовыхъ отступленіяхъ лютеранскихъ, которыя въ глазахъ его становятся явнымъ знакомъ полнаго упадка у нихъ христіанскаго благочестія, а въ своемъ источникъ связываются съ «послабою» лютеранскаго ученія. Такъ онъ останавливается на томъ напр., что лютеране, обыкновенно перетолковывая всв правила «по своимъ прихотямъ», «яко свиныя, ничего въ грехъ пе ставять, дней не разбирають, все у нихъ безгрешно, въ страшные дни женятся и посягають,... наядшися, напившися и табаку натянувшись, къ причастію приступають», не исполняють законныхъ омовеній, а «яко скоть, въ плотской сквернъ ходять», не соблюдають постовь, «яко безсловесный скоть или яко мордва, закона не имущая, по вся дни мясо ядять» и пр. (д. 171 = Кн. о ск. и бог. стр. 135; Рожн. дух. возраж. 25; Зав. от. стр. 167, 94, 168; Зерц. л. 189, 220, 208 об.). Между прочимъ, Посошковъ, какъ строгій буквалистъ въ церковныхъ правилахъ, упрекаетъ лютеранъ за то, что они запрещенную «кровь скотскую своимъ глубоко буіншъ разумомъ присудили ясти, для смаку во всякія своя яди кровь влагають и ядять въ сладость,... ово начиня кишки ядять, нарицающе ихъ колбасами» (л. 220 об., 189 = Зав. от. стр. 35). Верхомъ нечестія и развращенія лютеранъ представляется Посошкову поведеніе ихъ на молитвъ. Въ угоду своей изнъженной плоти и сотъ превысокія своея гордости», лютеране, какъ въ жидовскихъ сонмищахъ, молятся сидя, «въ кирки своя вшедъ, въ шапкахъ, въ шляпахъ и въ парукахъ, съдши въ кресла, слушаютъ своя объдни, съдять яко на торжищи или яко въ корчемницъ, творя тъмъ «не моленіе, но поруганіе Богу». «Тако возгордъща и облънишася, еже не хощуть ни мало тъла своего потрудити, или бы его, ради спасенія своего, удручити, и ради Бога не хощутъ и единаго своего члена двигнути». «Отъ великія лівности истинный покловъ отставили и хощуть поклоны отправляти единымъ токмо помышленіемъ», которые «пользовати человъка не могутъ», въ которыхъ «токио едина блазнь». Дютеръ, «отъ своея преизлишнія лівности, издаль новый, оть вівка неслыханный поклонь, еже токио на умъ о поклонъ помыслить и то помышление за истинный поклонъ повелъль вивняти» (л. 182 об. = Зав. от. стр. 96, 99, 150; Зерц. 180 об. = Рожн. дух. возраж. 26). Опровергая этотъ пунктъ ученія лютеранъ, Посошковъ между прочимъ остроумно уподобляеть уиственные поклоны ихъ тому, саще кій человівсь оть мраза озябнеть и помыслить о теплоть, то и безъ теплыя храмины согръется», или «аще вто отъ глада о пищи помыслить и не ядши сыть будеть» (л. 177 об., 178) и т. п. Наконецъ, Посошковъ вообще замъчаетъ преобладаніе Чувственности въ лютеранахъ сравнительно съ русскимъ народомъ, въ ту пору еще не перенявщимъ и не знавшимъ вкуса въ комфортъ европейской жизни. «Люторове ни о чесомъ тако не пекутся, яко о собранія богатства и славы міра сего. Сустамъ міра сего предежать. По всему своему бытію, вси они свъта сего люди, а не грядущаго». «Вси вкупъ уклонишася, кои въ украшение домовое и во всякое вещелюбие, ини въ сластолюбие и лакомство и въ неправедныя прибытки, иные же въ блюдолюбіе несытное. «Всв великое въ ризахъ и въ пишв преизлишество имъютъ, со излишними укращеньми. И то, стало быть, житіе ихъ не евангельское, но світское; ови пьють и ядять съ музывами и со всякимъ веселіемъ жизнь провождають», «скача и играя внити въ царство небесное» надвются; спять на мягкихъ постеляхъ, носятъ «златотванныя одежды», надввають «париви соплетенные и пудровъ напудренные»; «благовонія ради, нюханія при себѣ носять и женамъ своимъ сочиня ароматики, ради нюханія повелевають носити»; упражняются во «францужских» танцах», услаждаются «музыками, скрыпицами» и пр. и пр. (л. 211, 206 об., 190, 226, 234, Зав. от. 160 и др.)1). Порицая эту роскошную, веселую жизнь, Посошковъ видитъ въ ней прямое уклонение отъ идеала евангельской жизни, ближайшій поводъ къ нарушенію всяческихъ уставовъ церкви и правиль въры. Винсто блинія церковнаго, люторане блинія чинять на вечеринкахъ и вивсто бденнаго труда, предъ Богоиъ сущаго, трудятся въ танцахъ и въ скаканіи, и тако въ вощи утрудившися, спять даже до

<sup>1)</sup> На заразительный примъръ «излишества и распутства» нъмцевъ жаловадся и Крижаничъ. — Рус. гос. въ пол. XVII в. т. II стр. 152.

об'вда: таковое ихъ житіе стало быть не евангельское, но языческое (л. 206 об.).

Роскошь и изнъженная, «слабая» жизнь лютеранъ, со всякими сластями міра сего, даеть Посошкову основаніе предполагать въ ней также одно изъ условій, содъйствовавшихъ умственноу растліню еретиковъ. Находя ихъ вообще уиственно повредившимися, духовно больными, Посошковъ не безъ ироніи обращается къ нимъ: «кто не посмъется вашему безумію? гдв вы свой разумъ подввали: на ренскомъ ли его пропили, или продали, на картахъ ли его проиграли, или на танцахъ ходя растеряли?! Явъ есть, яко со сладостными брашны и со украшенными потравами и разумъ свой весь събли» (л. 191 об., 197, 230, 228; Зав. от. стр. 97). Въ то же время Посошковъ отлично сознавалъ, вслъдъ за Яворскимъ, что слабость ученія Лютера, потворство чувственности и санкція личнаго произвола преинущественно и привлекають къ нему последователей, служать залогомъ силы и живучести ереси. самомъ возникновенім ея, по межнію Посошкова, Лютеръ разсчитываль на эту слабую струну въ человъческомъ существъ и, установляя правила «легвостныя», прямо действоваль на «сластолюбцевь», пріусвояль себъ «роскошелюбивый народъ». «Разстрига Мартынъ Дютый предложилъ предъ очи сластолюбцевъ нъвія главы евангольскія, яко медъ сладкій, внутрь же твхъ евангельскихъ словесъ совремъ лютый свой ядъ, т. е. погибельное толкование. И по истинъ онъ Люторомо словяще, ибо лючую ересь предъ народъ сластолюбивый всел... Люди, кін возненавидели воздержное житіе, возлюбили слабое ученіе Мартиново. Сластолюбцы, яко безсловесные птенцы врановы, розвнувъ ротъ, слушаютъ и развращенная словеса въ сладость пріемлють» и пр. (л. 165, 168 об., 170 об., 218 и др.; Зав. от. 162 с. и др.).

Кром'в нравственной распущенности, проявляющейся въ жизни лютеранъ, Посошковъ еще съ большею энергіею обличаетъ отсутствіе въ нихъ всякихъ моральныхъ принциповъ въ челов'вческихъ сношеніяхъ, особенно въ сношеніяхъ съ чужеземцами. Н'втъ сомнівнія, что въ данномъ случать въ Посошковть говорить уже не столько религіозное чувство, сколько оскорбленный патріотизмъ, при живыхъ воспоминаніяхъ о страшныхъ насиліяхъ и несправедливостяхъ, которыя вытерпівлъ русскій народъ въ прежнее время и отъ которыхъ еще не освободился вполнів и во время Посошкова. Онъ вооружается здівсь противъ тіхъ же обмановъ, безчест-

ности иностранцевъ, противъ которыхъ ратовалъ еще и Крижаничъ. Разсматривая сношенія съ иновърцами исключительно съ политико-экономической точки зрвнія, Крижаничь пришель уже къ выводань санынь не лестнымъ для нравственной репутаціи иностранцевъ. «О государь! обращался онъ въ своей Политикъ, — во въки въчные не въруй инороднику, еже бы какую корысть онъ принесъ. Нещадно насъ инородцы перехитряють и обманывають, землю нашу пустошать и разоряють, все наше благо и вивніе выгребають... Со стороны нівицевь всегда нужно бояться клатвопреступленія» и пр. (Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I, стр. 4, 8, 155; т. II, стр. 82, 83). Съ жалобами Посошкова на несправедливости иноземцевъ въ торговыхъ оборотахъ мы уже знакомы по Книгъ о скудости и богатствъ; но стоить обратить внимание также на характерныя выраженія объ вностранцахъ въ главъ объ иконоборцахъ и въ другихъ сочиненіяхъ Посошкова. Напримітрь въ Отеческомъ завівщаній онъ пишетъ: «иноземцы насъ обманывають да деньги выманиваютъ, а правды намъ никогда не скажутъ и пр. (стр. 57). Гораздо ръзче и подробнъе высказывается Посошковъ въ главъ о иконоборцахъ; съ особеннымъ негодованиемъ обличаетъ онъ здесь отсутствие моральныхъ началъ въ отношении иностранцевъ къ русскимъ людямъ. Вотъ напр. цълая ръчь Посошкова противъ недобросовъстнаго поведенія ихъ въ Россіи, не безъинтересная въ томъ, по крайней мере, отношения, что она раскрываетъ предъ нами господствующее въ пародъ русскомъ мивніе объ иностранцахъ и объясняетъ народное недовольство и протесты противъ усиленія въ Россіи иноземческаго вліянія, иностраннаго элемента. Таковы были учителя, просв'ятители и руководители, приставленные Петромъ Великимъ къ русскому народу, въ глазахъ сего последняго: «Несть въ нихъ не токмо евангельскія, но ниже христіанскія правды. Они того и въ гръхъ не вивнаютъ, еже насъ обманываютъ и деньги выманивають; они еще то и въ премудрость себъ поставляють, еже кого въ чесомъ торговомъ или воинскомъ дълъ обмануть. Къ сему же еще и добра они мало помнятъ... Развъ въ нихъ сотый человъвъ сыщется добрый, еже бы върить мочно и ежебъ намъ Россіянамъ радълъ отъ всея души, или бы добродътель, ему сдъленную, памятоваль. Истично, татарове, аще и нагометанскую въру держать, обаче правды въ нихъ больши, нежели у лютеранъ обрътается, ибо и малую добродътель памятствуютъ. Азъ не могу къ люторанямъ и прочимъ нѣмецкимъ народамъ примѣнитися, что они добра отнюдь не помнять; худши бо скота они, понеже скоть, аще и безсловесень, обаче помнить, кто его кормить, а они подобни токмо волкамъ: волка колико не корми, а онъ къ лѣсу смотритъ. Тако и сіи народи намъ не надежни суть; что они добро не творятъ, то все единовърцамъ своимъ и единоплеменнымъ наровятъ и т. д. (л. 207 об., 208).

Осмотръвши лютеранъ со всъхъ сторонъ, обследовавши все «растленные и злоплодные > пункты ихъ заблужденій, Посошковъ, со свойственною старымъ людямъ серьезностію и різкостію, обывновенно, заканчиваеть: «откуду на вась ни посмотришь, уподобилися вы уроду», «по образу является яко человъцы, а разсуждение ваше внъ человъча разума», «нёсть въ васъ человёча разума, но токмо безсловеснаго скота», «нарицаетеся люди разумны, а дълаете безумно», «самое разсужденіе ваше свинское», «бродите вы въ своей въръ яко скотъ, не имущій пастыря» и т. п. (л. 202 об., 233, 201 об., 196, 222 и пр.). Собственная искренность Посошкова, непоколебиная сила его убъжденія и радостное, возвышающее духъ сознаніе обладанія истиною дають Посошкову право смотръть на лютеранъ, такъ сказать, свысока, какъ на людей неразумныхъ, ошибающихся, жалкихъ, и оправдывають въ сочиненіяхъ Посопкова часто встрівчающіяся довольно наивныя разсужденія. Такъ напр. немалый источникъ удивленія доставляетъ Посошкову то безстыдство лютеранъ, что они сотъ своего буйства», да еще насъ же православныхъ «бунии нарицаютъ»; «паче всего дивно, еже насъ завирають и пререкують; въ своей гордости «о смиреніи и слышать не хотящій, еще и смиренныхъ дураками нарицають»; «самвув неть хуже», а они еще «насъ всъхъ ничтожатъ», «не осмотря себя, да насъ порицають»; презирая иконы, они «насъ же порокують и идолопоклонственниками нарицають и пр. (л. 204, 203, 200, 227, 208, 234, 231 и др.). Впрочемъ, Посошковъ совершенно основательно, съ своей точки зрвнія, объясняеть эти странныя явленія: «природные уроды — говорить онъ — никогда себя безумными не нарицають, но прочихъ всъхъ дураками называють; такъ и Лютеране, сами обезумившися,... указують на насъ (л. 234 об.).

Опровергая по возможности всё догматическія и преимущественно обрядовыя уклоненія лютеранъ, Посошковъ дёйствуєть на основаніи тёхъ же средствъ и при помощи тёхъ же пріємовъ, которыми пользовался въ поле-

микъ съ расколомъ. Обличая частные пункты лютеранскаго богословія и обрядовъ, Посошковъ, обыкновенно, разсматриваетъ предметъ всесторопне и выставляеть всю силу православных аргументовъ противъ нихъ, такъ что является очевидною обширная начитанность Посошкова въ обличительной богословской литературъ. Такъ напр., онъ подробно развиваетъ православнохристіанское ученіе о пастыряхъ истинныхъ, чтобъ изобличить лжеучительство Лютера и другихъ; говорить подробно о трудности пути, вводящаго въ царство небесное, вопреки «легкостному учению лютеранскому»; съ особенною силою и настойчивостію распространяется о необходимости ивонопочитанія, о важности и обязательности постовъ, указывая при этомъ ихъ историческое происхождение и христіанское назначение. Желая разочаровать лютеравъ въ личности ихъ вождя, Посошковъ неоднократно говорить о немь, передаеть частные факты изъ его жизни, компрометирующіе его нравственную добропорядочность. Усматривая же въ лютеранствъ извращение чистаго евагельскаго учения, Посошковъ увъщаваетъ лютеранъ обратиться къ Евангелію, какъ непререкаемому источнику уристіанскаго въдънія и непреложному уставу истиню христіанской жизни. «Молю васъ, прочтите вы Библію,... вникните и разсудите хорошенько»; «прочтите Писаніе подлинникомъ и съ совершеннымъ вниманіемъ, и вся глаголы, въ немъ сущіе, разсмотрите въ тонкость, да тогда ужъ и въ толкованіе вступайте, а на вътеръ глядя нечего много разсуждать». Прочтите (такую-то главу) подлинникомъ, а не перечнемъ и не борзяся, и тамо ясно узрите ... «Воззрите вы (въ такую-то книгу) съ истиннымъ вниманіемъ и стамо узрите ясно и т. п. Повърьте богодухновеннымъ писателямъ, потому что они «симслили побольше вашего Мартына» (л. 201, 191, 185 и пр.).

Вследствіе же перетолкованія и извращенія смысла некоторых весть Священнаго Писанія лютеранами, для которых, по живописному выраженію Посошкова, «якоже слецому злато за блато вменяется, тако и ясное писаніе тымою ся кажеть», Посошковь требуеть добросов'єстнаго, трезваго осмысленія текстовь, раскрытія ихъ истиннаго значенія, согласно со всёмь евангельскимь ученіємь. Онъ резко порицаеть лютерань, которые нользовались отрывочными евангельскими выраженіями и вследь за самимь Лютеромь, изъ всего Евангелія «хапавшимь токмо единыя словеса», то же, обыкновенно, въ единичныхъ фразахъ «ощупывали» себ'є оправданіе, «минуя все, за одно слово хваталися» (л. 204 об.; Зав.

от. 33 стр. и др.). Приводя напр. опорный пунктъ иконоборцевъ — извъствыя слова: не сотвори себъ кумира, Посопковъ требуетъ: «вы то слово первъе осмотрите съ прилежаніемъ, каких подобій не велълъ Богъ строити, чего ради ихъ нестроити, да тогда св. иконы и норочьте» и пр. (л. 191). Посопкову удается иногда подивтить даже нарушеніе лютеранами и ихъ ученія, а потому онъ отсылаетъ ихъ «посмотръть въ люторскихъ своихъ книгахъ»; но представляя лютеранъ беззащитными, неосновательными, даже и съ этой стороны, Посопковъ заключаетъ: «аще и тамо не обращете (себъ подтвержденія), то что вы возглаголете? — явъ есть, яко лучши вамъ молчати и устъ своихъ противъ православныхъ христіанъ не отверзати» (л. 202 об.).

Въ ряду прочихъ средствъ и усилій убѣжденія, Посошковъ и здѣсь, какъ въ полемикѣ съ раскольниками, пытается дѣйствовать угрозями наказанія и обѣтованіемъ прощенія. Съ одной стороны онъ пугаетъ совратившихся въ дютеранство «сугубымъ наказаніемъ», потому что ихъ грѣхъ уже объявленный, обличенный, стало быть грѣхъ вѣдѣнія, «грѣхъ сугубный — и проклатіе (вдечетъ) сугубое же» (л. 167). Съ другой стороны, Посошковъ привлекаетъ отпадшихъ снова въ лоно любвеобильной матери Св. Церкви, обѣщая ея матерински-милосердое всепрощеніе по-каявшимся чадамъ. «Егда образумитеся и на покаяніе пріидете, то отъ всѣхъ тѣхъ люторскихъ богопротивныхъ дѣлъ, во адъ низводящихъ, будете свободни... и съ самимъ Господомъ Богомъ будете во царствіи Его небесномъ и во обществѣ со святыми рабы Божіими въ нескончаемые вѣки вѣковъ весилитися. Аминь (л. 234).

Говоря о полемик Посошкова противъ иновърцевъ, нельзя также не упомянуть о ивкоторыхъ пріемахъ его увъщаній, бросающихся въ глаза своею оригинальностію. Посошковъ неоднократно свидътельствуетъ, что онъ имълъ въ виду простыхъ, неученыхъ читателей, для которыхъ писалъ просто; съ этой цълію онъ «предлагалъ самыя поемныя дъла, еже не токмо высокоумные люди (каковыми называютъ себя лютеране), но и самые поселяне могли явно разумъти» (л. 233 об.). Отсюда и многія изъ увъщаній Посошкова запечатлены неподдъльнымъ простонароднымъ характеромъ, пропитапы иногда народнымъ юморомъ, выражены простымъ русскимъ языкомъ, переполнены сравненіями и уподобленіями изъ области, дъйствительно, самыхъ «удопоемныхъ» предметовъ. Такъ напр. въ разсужденіи объ опръснокахъ, отстаиваемыхъ лютеранами на

томъ основании, что и опресновъ суть такой же хлебъ, что существенной разницы между имъ и кислымъ клибомъ нитъ. Посошковъ глубокомысленно и серьезно доказываеть, что для чего же нибудь да существуетъ «разное званіе: ово папошникъ, ово валенецъ, ово коровай, ово калачъ, ово сайка, ово кренга, ово витушки, ово баранки >. «Аще и едино вислое тесто, а разнымъ состроемъ состроенное пріемлеть себъ разное названіе, яко же и во всемъ міръ дъется: егда то вислое тесто большимъ короваемъ испечено будетъ, то нарицаютъ хлебомъ, а егда свалявъ маленькимъ коровашечкомъ испечено будеть, то наричують колобомь, инде же нарицають ихъ басманами; егда же тое тесто разсучать потонве, то нарицають лепешками; а егда ту лепешку согнувь испекутъ, то наричуютъ овые сгибнемъ, овые же мяконькимъ, иніи-жъ шашлыкомъ. Егда же тое кислое тесто, растворя пожиже и изливъ на сковороду, испекутъ, то уже нарицають блинами, а не хлибомъ. А вы, обращается Посопновъ къ лютеранамъ, -- опресновъ называете хлебомъ, не можете опресновъ съ кислымъ хлебомъ разобрати!» и т. д. (л. 206, 188 об.). Обличая безиравственную, распущенную жизнь лютеранъ, Посошвовъ, со свойственною старынъ обличителянъ резкостью и съ обычнымъ у Посошкова одушевленіемъ, проводить параллель между неми и истинными последователями апостольскими: «святім апостольстім преемницы жить по вашему не умъди, но трудились до поту лица своего, молнансь до утружденія, постились съ великимъ алканіемъ; вижсто хлюба ядоща быліе, вийсто ренсваго цили воду мутную; вийсто златотканныхъ одеждъ носили многошвенныя рубища; вмісто постель пуховыхъ спали на голой землю; вийсто светлыхъ светлицъ жили въ темныхъ вертепахъ; вийсто францужскихъ танцевъ во всеношныхъ блинахъ нощи провождали; вивсто множества пвнязей премножество вией имвли; вивсто твордыхъ храминъ на дожди и на снъгу безъ новрова пребывали; виъсто музыкъ и веселія, и о малыхъ своихъ греста день и нощь плакали» (л. 226) и пр. Нъкоторыя изъ увъщаній и обращеній Посопткова къ иновърцамъ поражаютъ своею наивностію. Такъ напр. онъ упрекаетъ совратившихся въ лютеранство за то, что они предъ своимъ совращениемъ не спросились благочестивыхъ христіанъ (л. 231). Обличая иконоборцевъ, Посошковъ требуетъ, чтобы они, въ доказательство своей правоты, сотворили чудо; «вшедше во святую церковь, крикните силою люторскою и во органы со скрыпицами взыграйте, вопіюще на св. иконы,

дабы онв нали на землю и разбилися во прахъ» (л. 234). Точно также доказывая святость креста, Посошковъ предлагаетъ, для уввренія въ этомъ порицающихъ кресть, «искусити видимымъ двломъ», т. е. ни болье ни менве, какъ «поймать демона и возложить на него крестъ», чтобы видвть, какое двйствіе произведетъ на него эта операція. И Посошковъ совершенно серьезно уввряетъ, что «сотрясется, не утерпитъ, побъгнетъ» (л. 203 об.).

Показывая необходимость почитанія святых угодниковъ и св. иконъ фактомъ чудесъ, совершаемихъ ими, Посошковъ, между прочимъ, повъствуеть о некоторыхъ чудесныхъ явленіяхъ, совершившихся на его паняти и частію даже на немъ самомъ. Разсказы эти представляются не безъ интересными въ литературномъ отношеніи, а потому мы выписываемъ ихъ здівсь. «Нівкогда азъ, еще въ малыкъ лівтакъ сущь», разсказываеть Посошвовъ, «одержимъ быхъ трясавичною лютою бользнію, яко не чаяли и живу ми быти, понеже марта съ 25 дня одержимъ ею быхъ даже до августа мъсяца. И аще и вельми больнъ бъхъ, обаче родители мои дерзнуша мя везти къ Троицъ въ Сергіевъ монастырь. И егда тамо быхомъ, въ день Успенія Пресвятыя Богородицы взя мя отецъ въ литургін и съ великимъ трудомъ поддержимь быхъ, едва до херувимскія пъсни достояхъ. Во время же херувинской песни взя мя жаръ великъ и отецъ мой изведъ мя изъ церкве положилъ за алтаремъ на камени, и егда жаръ той отыде, востахъ и начахъ ясти и пити, и къ Москвъ уже не на одръ ия повезоща, но на конъ съдя, верхомъ поъхалъ. Тако бо Святыхъ Божінхъ политвами споспъществуеми!» (л. 214 об.). Въ подтверждение чудотворной силы иконъ, Посошковъ, кромъ ссылки на «многая неисчислимая чудеса, отъ святыхъ ивонъ содъвавшаяся» и уже записанныя, приводить разсказь о чудесныхь случаяхь, совершившихся въ его время. Ни въ малъйшей степени не заподазривая въру Посопкова въ истинность чудесь, имъ разсказанныхъ, и не сомнъваясь въ ихъ подлинности, нельзя однако не усмотръть нъсколько тенденціозный подборъ ихъ, соотвътствующій целянь полемики именно съ лютеранствомъ. Въ одномъ разсказывается, какъ лютеранинъ по повелению Богородицы крестился въ «русское крещеніе», а во второмъ — какъ двъ лютеранки навазаны были за непочтеніе въ иконамъ.

«Былъ нъвто на Москвъ иноземецъ люторскаго зловърія, чиномъ ацтекарь; и будучи въ Кіевъ, впаде въ бользнь смертную и самъ въ себъ

мозна, яко къ смерти болить. И се въ сонномъ виденіи явися ему образъ Пресв. Богородицы, иже тамо надъ враты градными поставленъ бяше, и отъ того образа слышашеся ему гласъ, въ нему глаголющь, по имени взывающь: вще ты крестишися въ христіанскую въру, то не умрени. Онъ же рече: азъ, Святая Мати Вожія, крещенъ есль и къ Тебъ, Пресвятви Богородиць, въру имъю. И отъ того образа бисть гласъ вторицею: Азъвънъ, яко крещенъ еси, еже и Меня чтипи, того бо ради и явихтися да будеть не тща въра твоя, еже ко Мнъ имаши. Обаче глаголю ти, аще не крестишися въ русское крещеніе, то отъ одра сего не имаши встати. И той аптекарь объщася креститися. И аще во сив объщася, обаче и явъ бысть здравъ и не по многъ времени поъхалъ въ Москвъ, и прівхавъ, повельніе Богородично и свое объщавіе забы, живяще по прежнему въ люторской вере. Егда же бысть Великаго Государя Царя Петра Алексіевича походъ къ Архангельскому городу и той аптекарь по наряду быль съ нимъ, Государемъ, съ аптекарскими припасы. И будучи тамо, впаде въ тую-жъ болезнь, ею же въ Кіевъ бользноваль. И тогда той аптекарь позна свой гръхъ и объщаніе, и воспомяну глаголъ Пресвятыя Богородици, отъ святыя ея иконы къ нему бывшій, — нача просити святаго врещенія восточныя церкве. Прочіежъ тамо бывшіе лютеране начаща ему претити и Великому Государю доносить, яко бы онъ отъ великія болівани умомъ повредился в просить крещенія вив своего ума. Онъ же крвиляшеся и неумолкая крещенія россійскаго прошаше и глаголаше дабы такъ не умрети. И Великій Государь послаль къ нему ближняго своего болярина внязя Бориса Алексіевича Голицына. И новель ему освидітельствовати, въ цівломь ли онъ ум' россійскаго врещенія просить. И по свид' тельству явился онъ въ разум'в цівль и просить крещенія оть истиннаго своего наивренія, вся бывшая о себъ повъдая ему по ряду. И Великій Государь, то увъдавъ, повелель его крестити, и бысть отъ святыя купели воспріемникомъ вышеуповянутый боляринъ Борисъ Алексіевичъ. Въ крещеніи наречено бысть ему имя Антонъ. И по крещеніи той аптекарь бысть здравъ, якоже в первее. И егда онъ прівхаль въ Москвв, то всв лютеране вознегодоваша на него и ругаху его. И онъ, видя руганіе великое, преселися изъ нъмецкія слободы въ огородную слободу, въ близъ церкви Харитона Исповъдника и довольная лъто во благочестіи поживъ, скончася въ православін > .

«Еще же и во очесъхъ нашихъ въ прешедшемъ 707 году содъяся чудо сицевое, еже и нашими очесы видъно бысть:

«Изъ села Краснаго несену бывшу образу Пресвятия Богородины, нарицаемому Тихвинскаго преводу, за Яузу ръку, въ домъ Никиты Мокеева: и егда той образъ людіе несоша подл'я житнаго двора, иже за Мясницкими вороты, клирики же идуще пояху песнь пресвятей Богородипе: стылу постиже карота иноземческая и въ ней съдяху двъ иноземки дютерскаго зловърія; возница же у нихъ быль россійскаго благочестія. И егда ту святую икону узръ; опяся той возница и коней поодержа, дабы пропустить ту св. икону прежде себя, понеже въ то время бысть вельми сухо и отъ воней и отъ колесницы пыль велія подымашеся. Сидящія же въ той каретв иноземки безстудно на возницу свою возопиша, рекуще, какая-де диковина, что икону несуть, — повзжай мимо! О ле чудесе! ибо во время объезжанія ихъ, на ровномъ месте, егда изравнишася противо того образа, хотяще миновати: се вижзапу невидимою силою Вожіею подъяся та ихъ карета, яво на рукахъ подъятая и обратися взнакъ и съ ними вкупъ. И тіи иноземки разбишася даже до крове и карета ихъ сокрушися, а возницу откинуло въ сторону и бысть не врежденъ» (л. 216 об. и 217).

Исходя изъ воззрвній на лютеранъ, какъ на людей помраченныхъ, ошибавшихся въ томъ, чего только «поврежденные умомъ познати не могутъ»: Посошковъ постоянно старается ввести ихъ въ сознанје своей ошибки, заставляеть одуматься, освободиться оть того умственнаго зативнія, въ которомъ они находятся, стряхнуть съ себя тяготвющій на нихъ умственный кошиаръ. «Вберите въ головы своя разумъ», «возьмите умъ свой въ голову и разсмотрите», «осмотритеся вы прилежненно, высокомысліе свое отриньте, время бо вамъ высокомысліе свое оставити и воспріяти древнее смиреніе простотное». «Всячески годствуеть нынів покаятися, дондеже окна эрвнія нашего не затворилися. О горе, горе твиъ, иже въдая согръщають». «Господа ради, нынъ о Мартинъ и о себъ разсмотрите и прожените его, яко врага и губителя своего и пріобщитеся святыя восточныя церкве» и пр. пр. (л. 218 об., 235, 225 об., 236, 231). Посошковъ ръшительно теряется въ изыскани средствъ спасти добровольно гибнущихъ, не находитъ словъ, которыми бы можно было разубъдить ихъ; онъ готовъ бы силою, искусственно пересадить въ нихъ свои убъжденія, «втиснуть» въ ихъ головы свои митиія: «вы, люторстіи наслідницы, котя съ трудомъ втисните вышеписанные глаголы въ разумъ свой». «Не кудо вамъ поразмыслить о себі, на отцевъ своихъ смотріть нечего, понеже вы разумная тварь, а не скотъ. Нівкогда 
бо свинья поросятица впала въ мельничную трубу и колесомъ сломало 
ю; а поросята, аще и виділи, что матку ихъ сломало, не разсудили 
того, въ тую жъ трубу поскакали и тако вси пропали. То тыи поросята отъ неразумія своего сділали, а вы не поросята, можно и поразсмотря въ отцовскую погибель бросатися» (л. 204 об., 219).

Обличенія и суровыя порицанія лютеранъ часто сміняются у Посошкова выраженіями сочувствія къ ихъ положенію, искренними и задушевными словами сожалінія о нихъ; послідовательное и ровное теченіе мыслей
прерывается часто боліве или меніве посторонними разсужденіями, различными восклицаніями. Напр.: «О бідные, бідные лютеране! какъ вы
толь безумно учинили, еже повірили Мартину?» «О бідные, бідные
высокоумы, кто не подивится вашему безумію?» «О злыя злобы Мартиновы на Господа нашего! о вражды его прелестныя на Создателя
вашего! о и вашего безумія неизміримаго» и пр. (л. 173, 226 об.,
170, 229 об.). Постоянно при этомъ Посошковъ высказываеть свое
искреннее сокрушеніе, что лютеране съ самаго начала не сожгли Лютера,
что они не прогнали его отъ себя, а приняли «гнилое слово за здравое, злой
плодъ за добрый» (л. 202, 203, 219, 220).

Всвии силами своей върующей души Посошковъ желаетъ остановить лютеранство, усматривая уже въ средъ его крайнюю степень извращенія религіознаго чувства въ явленіи атеизма. Посошковъ довольно подробно излагаеть не безъинтересныя свъдънія объ основныхъ мивніяхъ тогдашняго атеизма въ томъ видъ, въ какомъ они носились въ русскомъ народъ и воспринимались русскими людьми. «Нъцыи изъ васъ уже глаголютъ и не токио глаголютъ, но и стоять въ томъ, яко нъсть на свътъ Бога, но сей свътъ самъ о себъ стоитъ; нъсть у него ни создателя, ни владътеля, но мы-де сами собою и встоять свътомъ владъемъ. И койде человъкъ уменъ, той умно и живетъ, а кой глупъ, тотъ глупо и живетъ. И вси-де человъцы пока живы, то ихъ и пріобрътеніе; а егдаде кто умретъ, тутъ ему и конецъ весь; и ни царства небеснаго, ни муки въчныя, ни воскресенія мертвыхъ не сказуютъ; но егда-де кто умеръ да сгнилъ, тутъ-де ему и конецъ весь. И всъхъ христіанъ нарицаютъ безумными: егда-де кой человъкъ умеръ, то уже-де больше нечего

спрашивать, а они-де оть безумія своего надівотся по смерти и по сгнитіи илоти паки возстати. Да сказують-де Бога быти, да аггеловъ, да бъсей сказують, да будто инымъ будеть по смерти царство небесное - лучши здешняго, а инымъ будто будетъ мука безконечная, - злее здешнихъ мукъ. Яко-де человъкъ бредитъ во снъ, подобно-де тому нарицаеміи христіане бредять. То-де издали волочаги, обханщики, выманиваючи у богатыхъ людей деньги» и т. д. (л. 222 об.). Нельзя не замътить, какъ дики и безупны казались эти атенстическія инфиія для искренно, всецъло върующаго и запертаго для всякихъ сомивній ума и сердца русскаго христіанина. Тъмъ не менъе, Посошковъ уже предчувствовалъ живучесть этой аномаліи человівческаго разсудка и высказаль замівчательное предположение, постепенно сбывающееся и въ наше время: «вскоръ или не вскоръ, онъ сказалъ еретикамъ, «обаче діаволъ намъреніе свое въ васъ исполнитъ! вси бо вы, яко кальвиняне, тако и люторане будете въ безбожін, - куда васъ діаволъ наклониль, туда ванъ и придется пасть». «Лихо было діаволу съ м'еста стронути, а уже когда кого стронеть, то уже и овладветь вив... Се уже инози изъ васъ начали въ безбожіе вступати, а мало по малу и всв отенстами будете». «Потому, еже аще вто въ люторство свлонится, тотъ уже и въ безбожіе внидеть и отенстомъ будетъ». -- Вси вы отъ діавола пойнаны есте первыми паденьми и вельми близки есте и къ последнему паденію отеистскому, т. е. къ безбожной ереси, кая въ васъ уже и началась быть» (л. 223 об., 192, 237; Зав. от. стр. 157 и пр.). Темъ съ большею заботливостью Посошковъ старается предостеречь православныхъ отъ заразы лютеранства, какъ прямой дороги къ атензму, и ввести ихъ въ сознание всей гибельной опасности этого духовнаго «василиска».

Вопросъ объ отношени православныхъ въ лютеранамъ разсмотрѣнъ въ главѣ О иконоборцахъ весьма подробно и составилъ собою содержаніе особыхъ «бесѣдъ къ православнымъ». Сущность содержанія этихъ бесѣдъ формулирована самимъ Посошковымъ въ излюбленной его фразѣ, дъйствительно, весьма удачной и характерной: «намъ, во православіи сущимъ, подобаетъ твердо стояти, яко столиу, на каменномъ основаніи утвержденному, еже ни на шуее ни на мнимое десно шататися: ни въ лютерская лжесловія ни въ римская многословія, ни въ раскольничья блядословія» (л. 204 об.). Посошковъ и здѣсь говоритъ о тѣхъ же заблужденіяхъ лютеранскихъ, но обращаетъ свою рѣчь исключительно

къ православнымъ, уже предъ ними выясняя всю очевидность лжи «люторскихъ, и римскихъ лжесловій», предостерегая ихъ отъ возможности уклоненія. «Намъ не подобаеть имъ ревновати, понеже въ нихъ разумъ токмо свътскій, а духовнаго разума, ко спасенію ведущаго, и слъду нъсть, но вся свъцкая». «Намъ надобно въ Господнихъ повельніяхъ твердымъ быти, а люторовыхъ повелъній и близь себя не припускати». «Аще мы съ ними, люторанами, соединительно жити будемъ, то опасно, дабы и намъ отъ нихъ не навывнути и такожде бы не уклонитися» (л. 207 об., 208 об., 212). Въ виду этого, Посошковъ и желалъ бы искренно прекратить, по возможности, всякія сношенія, порвать всякія связи съ иновърдами; онъ многократно совътуетъ «весьма отъ нихъ бъгати; вельми блюстися ихъ>, «отревати отъ себя», избъгать всяваго «сообщенія дружескаго» съ ними, чтобъ «дъламъ ихъ не навыкнути». Сыну своему онъ предписываетъ «и единымъ окомъ не воззирати на ихъ люторская блядословія», «не весьма водиться съ ними, дабы ваковому ихъ люторскому ученію не прилівпитися: всегда бо при водів обмочищися, а при огит обожжения, подобие -- при добромъ человъкъ добру научишися, а при зломъ злу и навывнеши». «Ты сыне мой, вельми ихъ бойся и о чесомъ они тебъ ни будутъ разглагольствовати, не върь имъ, понеже вси люторские толки богопротивны суть и правому христіанству весьма вредительны. Господа ради ни на каковые толки не сдавайся,... съ нечестивыми люторы отнюдь не водись, содружія съ ними нивакого секретнаго не имъй. Исключение Посошковъ допускаетъ только ради какой либо «гражданскія потребы» и то съ ограниченіемъ, — дозволяя только «легкостно знаться» съ ними (Зав. от. стр. 162, 168). Часто Посошковъ не только въ завъщаніяхъ сыну и наставлевіяхъ православнымъ, но и въ обращения въ самимъ лютеранамъ откровенино заявляетъ, что русскимъ людямъ должно избъгать ихъ, какъ «людей вредныхъ и крайне опасныхъ». «Россія иногонародна есть и не всякъ человъкъ Писаніе въсть; того ради и содружіе съ вами имъть не весьма годствуетъ, --- всегда бо подлю пчелы недъ, а подлю жука дермо». «Православнымъ христіаномъ вельми страшно хлибосольство и содружие съ вами имити, дабы въ люторскихъ сътяхъ не увязнути». «Намъ вельми надобно отъ васъ блюстися и бъжать отъ васъ, яко отъ лютаго змія-василиска,... потому, еже кто аще въ люторство склонится, то тотъ уже и въ безбожіе внидетъ и отенстомъ будетъ» и пр. (л. 219 об., 237, 223). Мудрено ли, что напуганному взору Посошкова представлялось въ лютеранствъ все опаснымъ, разрушительнымъ и не видълось уже «ни единыя черты здраваго разсужденія», «ни единыя черты полезнаго житія, которая вела бы въ царство небесное»?! (Зав. от. стр. 165). Даже въ программъ школьнаго обученія, въ Завъщаній сыну, Посошковъ, при перечисленіи языковъ полезныхъ для изученія, допустилъ весьма замътный пробъль, единственно объяснимый религіозными опасеніями Посошкова: онъ не помянулъ нъмецкаго языка, хотя, конечно, былъ убъжденъ въ политико-экономической важности сближенія русскихъ съ нъмцами; — опасность заразы религіозной, очевидно, въ этомъ случав пересилила. Между тъмъ, Посошковъ туть же рекомендуетъ даже польскій языкъ безъ сомнѣнія, менѣе нужный, но за то съ своимъ католичествомъ и менѣе пугавшій Посошкова (стр. 55).

При выясненіи взгляда Посощкова на иновітрцевъ справедливость требуетъ указать другую точку эрвнія на нихъ, кромв очерченной, также не чуждую Посошкову. И крайне подозрительное его отношение къ нимъ не могло заслонить въ его глазахъ многое хорошее у нихъ, съ чёмъ соглашался Посошковъ, что онъ положительно одобрялъ, чему завидовалъ. Это новое доказательство добросовъстности и безпристрастія Посошкова ръзко выдъляетъ его изъ ряда древне-русскихъ книжниковъ и обличителей, обыкновенно не склонныхъ и не способныхъ ни на какія уступки изъ принятаго общаго направленія и руководившихся принципомъ порицать — такъ порицать безусловно, бить — такъбить до конца. Посошвовъ же съумълъ сохранить себя отъ увлеченія одною вакою либо точкою эрвнія на предметь, — онъ слишкомъ рельефно разграничиваль въ данномъ случав свои взляды религіозные отъ политико-экономическихъ и не смущался явно противоръчащими итогами того и другаго, а съ благороднымъ безпристрастіемъ одинаково повъдалъ въ своихъ сочивеніяхъ эти итоги. Послъ указанной сейчасъ религіозной точки зрънія Посошкова, съ которой онъ не нашелъ въ иновърцахъ ни единыя черты здраваго разсужденія, сплошную ложь, считаемъ умістнымъ напомнить взглядъ Посошкова на иновърцевъ съ политико-экономической точки эрвнія, гдв Посошковъ становится ихъ даже панегиристомъ, гдф онъ съ похвалою и завистію указываеть на доброе гражданское устройство и образцовый экономическій быть у нихъ. И въ разсматриваемой главъ о иконоборцахъ, не смотря на вообще обличительную цель ея, Посошковъ, ска-

завши напр. о недобросовъстности лютеранъ въ отношеніи къ русскимъ, продолжаеть: «есть слухъ о нихъ, что въ своихъ земляхъ вельми они всякими своими житейскими поступками добры». При этомъ, Посошковъ, на основаніи какихъ-то свідіній, своеобразно объясняеть, какъ лютеране себъ «зажили такую славу»: «издревле, до Мартынова бытія, нъкто былъ у нихъ пришлецъ или и изъ нихъ выродокъ; той уставилъ у нихъ гражданскіе уставы, какъ купеческіе, такъ и художественные, и воинсків, и судейсків: и всю житейскіе их уставы вельми добры, кромъ въры. И тако они у себя по тъмъ древнимъ уставамъ добры и разумни въ своихъ земляхъ» (л. 208). Уже изъ этого одного отрывка видно, что Посошковъ признавалъ за иновърцами и правственныя качества: доброту и гражданскія доблести во взаимныхъ отношеніяхъ; кромъ того, онъ несомнънно признаеть за ними образованіе, довольно высокую степень цивилизаціи. Такъ напр. часто приводя или ихъ показанія о своей научности, или общепринятыя названія ихъ мудрыми, истину знающими, Посошковъ нисколько не оспариваетъ этого въ принципъ, а только еще болъе удивляется ихъ заблужденію, еще съ большею несомивниостію убъждается въ двятельномъ участім діавола, помрачающаго человъческій умъ, побъждающаго земныхъ мудрецовъ. Сопоставляя иногда лютеранъ съ нашими раскольниками, Посошковъ, очевидно, самый этотъ фактъ-приравненія ученыхъ людей къ безумнымъ простецамъ-представляль уже въ некоторомь роде унижениемъ, оскорблениемъ первыхъ (л. 177). Тавимъ образомъ, несомивно следуетъ и отсюда, что Посошковъ иновърцевъ въ интеллигентномъ отношеніи ставилъ неизм'вримо выше, къ ихъ образованности, хотя только земной, свътской, вътреной, относился все же съ нъкоторымъ уважениемъ. Наконецъ, даже въ разсуждении о Лютеръ, какъ ни злобился на него Посопковъ праведнымъ негодованіемъ христіанина за пагубу множества чистыхъ душъ, ни называль его «безумнымь», «объюродывшимь», «всесвытнымъ дуракомъ и т. п., а всетаки на самомъ то дълъ признаваль его ученость, образованіе, всетаки соглашался, что діаволь из ученыма людямъ и подослаль ученаго попа, не то что къ нашимъ «бунмъ раскольникамъ, для которыхъ было достаточно діаволу» послать своихъ «способниковъ отъ нижнія чреды: малосмысленныхъ пресвитеровъ и чернецевъ, и простыхъ, некнижныхъ мужиковъ». Нътъ, «какъ ко Адаму діаволъ не подослаль ни вола, ни осла, ни вельбуда, но мудръйшаго

звъря, т. е. змія, дабы Адамъ првнялъ отъ него совъть его и повъриль бы словамъ его, понеже той звърь паче всъхъ звърей разумнъйшій,... тако нынъ и къ нъмцамъ подослалъ Мартина Лютора. Избраль его не изъ земледъльцевъ простыхъ и ничего незнающихъ мужиковъ, яко вола или осла, но избралъ яко мудраго змія, т. е. ученаго человъка, видимаго свъта мудрованіемъ исполненнаго и священническимъ саномъ почтеннаго» (л. 166, 175).

Сочинение Посошкова О иконоборцахъ, какъ и вообще всв сочинения его, со всею отчетливостію отображаеть въ себів личность автора. Туть выступаетъ предъ нами тотъ же Посошковъ, — человъкъ не вполив еще очищенныхъ ваглядовъ и очищенныхъ понятій, человъкъ, очевидно, не получившій правильнаго образованія и систематической подготовки въ литературному д'ялу. Наряду съ мыслями совершенно правильными, здравыми, навъянными Посошкову его религіозною ревностію и внушенными его кринкимъ природнымъ умомъ, встричаются и здись мысли, выдающія невъжество Посошкова, его недознаніе, понятія и взгляды, не выдерживающіе критиви. Словомъ, и здісь можно наблюдать обычное у Посошкова сившение здраваго съ нелъпымъ, важнаго съ инчтожнымъ, серьознаго съ сившнымъ, новаго съ старымъ. Такъ напр., Посошковъ энергично порицаетъ лютеранъ за то, что они терпятъ у себя въ городахъ и донахъ изображенія и копіи античныхъ статуй, различныя украшенія живописныя и скульптурныя въ античномъ вкусъ. Посошковъ находитъ въ этомъ достаточный поводъ обвинять лютеранъ въ идолопоклонствъ. Въ эсливаніи» статуй Посошковъ видить уже почесть, воздаваемую имъ лютеранами, предосудительную любовь, которую оказывають инов'врцы «лживымъ богамъ эллинскимъ, поганскимъ идоламъ и небеснымъ знакамъ». Въ выдълываніи статуй изъ камня, серебра, мёди и т. п. Посошковъ усматриваетъ намърение лютеранъ болъе или менъе почтить того или другого идола; въ поставленіи статуетокъ на люстрахъ, канделябрахъ онъ пресерьезно видитъ «воспаленіе свічей въ честь ихъ», приношеніе имъ и пр. «Богъ запретилъ строити подобія солица, луны и иныхъ тамъ подобныхъ знаковъ небесныхъ: Крона, Афродиты, Діа, Ермія и прочихъ, тъмъ подобныхъ... Люторове же вельми ихъ памятствують и ради незабытныя памяти строять ихъ ово оть дерева, ово же оть камня, иніи жъ и ивдныхъ сливають и поставляють на зданіяхъ и на иныхъ призначныхъ и честныхъ мъстахъ». «Образу Божію не малыя чести отдать не хощете»,

обращается Посошковъ къ лютеранамъ въ другомъ месте, «а истиниме постанские идолы не стыдяся прославляете, злаго глагола на нихъ не глаголете... явное почитание отдаете и память имъ незабытную содъваете, дабы она до скончанія віка влеклась. Ибо, егда у вась какой тріумфъ учинится, то вы прославляете эллинскихъ боговъ, т. е. кумировъ ихъ поставляете но всенародному зрвнію: Ариса, Ермія, Діа, Афродиту, Крона и иныхъ подобныхъ симъ, ихъ же поганіи почитали». «Почитающе поганскихъ идоловъ, дълаете ихъ во всякихъ украшеніяхъ на серебряныхъ сосудъхъ отъ серебра, а на златыхъ сосудъхъ отъ злата содъваете и поставляете ихъ на верху тъхъ сосудовъ. Такожде и во иныхъ украшеніяхъ домовныхъ содіваете тіхъ же кумировъ, ово отъ каменія, ово же отъ дерева, а лучшія ради ихъ почести содъваете серебряныхъ и мъдныхъ, и одовянныхъ, и поставляете въ срединъ въ паникадилахъ, въ свъщныхъ мъстахъ, дабы воспаленіемъ свъчъ честь имъ и приношеніе отправлялось. И по сему сталобыть вы явные и достовърные идолопоклонники» (л. 212 об., 231 об.) Такое недостойное поведение лютеранъ представлялось Посошкову темъ болже возмутительнымъ, что своимъ идолопоклонствомъ они подавали соблазнъ и вводили въ невольныя заблужденія и православныхъ, «понеже у насъ мнозіи и не разумівють, что идоль у васъ поставлень среди свъщника, и отъ певъдънія, не сокруша того идола, вносять тв паникадилы въ церкви и вокругъ того идола оставляють свещами» (л. 232). Видимо, Посошковъ придаеть этому обстоятельству не малую важность и силится доказать, что со стороны православныхъ это бываетъ только гръхъ невъдънія; со стороны же лютерянъ такое недоумънное обстоятельство представляется Посошкову эхиднымъ «коварствомъ» и злонамъреннымъ «пронырствомъ». «Но Вогъ видить», успокоительно замівчаеть Посошковь, «чіе туть пронырство... и той взыщется на васъ гръхъ, а не на насъ. Кто его (идола) состроилъ, тотъ и идолочтецъ есть, а не мы». Вообще же Посошковъ не безъ гордости заявляетъ, что идолы, т. е. статуи и всякія украшенія античныя въ Россіи, у православныхъ, «весьма отвержены суть, еже не токио во образъ ихъ знать, но и имяни ихъ не памятствуютъ> (л. 212 об.). Не сомнъваясь въ справедливости этого показанія, нельзя не замътить въ концъ концовъ, что всъ эти разсужденія Посошкова о современныхъ «идолахъ» являются ифсколько Но они служать яснымь доказательствомъ только того, что Посошковъ

совершенно не быль посвящень въ смысль и значение некоторыхъ благородныхъ искуствъ, что онъ допустилъ, такимъ образомъ, и въ данномъ случав ни болве ни менве, какъ только грвхъ тоже неввавнія. А строгоцерковный взглядъ на вещи и крайне ревнивое храненіе неприкосновенной чистоты Христовой религіи, слишкомъ прозрачно выступающіе главною подвладкою встахъ этихъ разсужденій Посошкова, еще болте останавливають всякую попытку сказать какой либо упрекъ Посошкову. Совершенно въ томъ родъ и съ твиъ же смысломъ представляется напр. разсуждение Посошкова объ игральныхъ картахъ. Ревнивий блюститель и охранитель христіанскаго благочестія везлів и во всемь безь искюченія. и врайне подозрительный въ людянъ изменившимъ этому благочестію, Посошковъ повидимому совершенно самостоятельно делаетъ новыя открытія, обличавшія, въ его глазахъ, высшую степень развращенія лютеранъ, усиливавшія мітру ихъ злочестія. Такъ, въ данномъ случай поруганіе надъ всёмъ христіанствомъ онъ усматриваеть даже въ простыхъ игральныхъ картахъ, которыя онъ, повидимому, исключительно усвояеть лютеранамъ. И Посошковъ серьезно пускается въ доказательства своей мысли. Онъ пцательно разсматриваетъ карты и отмъчаетъ въ нихъ якобы намъренное поругание христіанской святыни. Напр., на державъ короля бубноваго онъ усматриваетъ изображение «герба Христова», т. е. вреста; въ трефовыхъ маркахъ, «вивсто желудей дубовыхъ» — крестовидные знаки; въ картахъ «винныя масти», т. е. въ королѣ пиковомъ, угадываеть почему-то пророка Божія, царя Давида» (л. 232 об.).

Въ характеръ внъшняго изложенія разсматриваемаго сочиненія мы должны отмътить черту, общую всъмъ сочиненіямъ Посошкова, его необыкновенную простоту, общедоступность. Не смотря на то, что Посошковъ въ данномъ случать полемизируетъ противъ лютеранъ, — людей, по его сознанію, образованныхъ, высокоумныхъ, онъ все же имъетъ въ виду и назначаетъ свое сочиненіе ближайшимъ образомъ простымъ русскимъ людямъ; вслёдствіе этого, заботится въ изложеніи о такой простотть, пишетъ, по его собственному признанію, столь «поемно», что «не токмо высокоумные люди, но и самый поселянинъ можетъ ясно уразумъти» (л. 233 об.). Заботливость Посошкова о простотть и популярности отразилась, какъ мы видъли, даже и на содержаніи сочиненія, внушила Посошкову употребленіе простыхъ увъщаній, наглядныхъ сравненій, уподобленій и пр. Тою же простотою запечатльно и изложеніе сочиненія;

она придала простонародный колорить всёмъ рёчамъ Посошкова, выразилась во множестве пословицъ, поговорокъ, народныхъ оборотовъ, въ принятой Посошковымъ на себя обязанности объяснять смыслъ всёхъ словъ, не вошедшихъ въ сферу обиходнаго употребленія и предполагавшихъ въ себе темноту, неясность для русскаго читателя — простеца 1).

Что касается порядка въ раскрытін частныхъ инслей, то онъ въ сочиненіи Посопкова далеко не представляеть стройной системы, строгаго плана. Увлекаясь въ обличеніяхъ, Посошковъ постоянно допусваеть заивтныя уклоненія отъ предмета, частыя повторенія одного и того же, и дълаетъ это совершенно сознательно, потому что часто вставляетъ очень умівстную оговорку: «о семъ пространніве выше речеся» или: «о семь пространные неже речется». Такую невыдержанность, это «умноженіе словесь», Посошковъ объясняеть «нестерпимою досадою» на упорство заблуждающихся, а также желаніемь тверже запечатлеть въ унв читателей предлагаемые имъ доводы, многократнымъ повтореніемъ невольно, такъ сказать, вбить въ чужую голову свое убъжденіе. «О семъ пространиве выше и не во единомъ мъсть речеся ради неразумія лютеранъ», объясняетъ напр. въ одномъ мъстъ Посошковъ. Или: «аще бо и прежде ръхъ, обаче и нынъ не умолкая глаголю» и пр. (л. 236 об., 234). «За повторенія не зазрите», извиняется Посошковъ въ Отеческомъ завъщаніи, — «понудила бо мя люторская слабость и гнилые ихъ толки, дабы во иногократномъ воспоияновении паче могли пояти» (стр. 39 и 49).

Уже изъ приводимыхъ нами выдержекъ изъ главы О иконоборцахъ очевидно, что тонъ Посошкова и въ этомъ сочинении является по мъстамъ слишкомъ резокъ; въ сочинения встречаются выражения вульгарныя, даже прямо оскорбительныя, неприличныя. Какъ мы заметили о Зерцале противораскольническомъ, явление это было слишкомъ обычное для того времени; выражения ругательныя имели полное право гражданства въ русской полемической письменности. Въ этомъ отпошении сочинение Посошкова нисколько не выделяется, сравнительно напр. даже съ Камнемъ веры Стефана Яворскаго, человека неизмеримо более цивилизованнаго и облагороженнаго. Не вменя, такимъ образомъ, Посошкову



<sup>1)</sup> Посошковъ считаетъ нужнымъ объяснять даже такія слова какъ напр.: притча, восхищать, брачные сыны и т. п.

въ вину его ръзкости въ полемикъ, мы за то съ особеннымъ удовольствіемъ и здівсь отмінтимъ слишкомъ высокій для простаго русскаго человъка уровень понятій о приличіяхъ и въжливости въ Посопковъ, высказавшійся въ его и здісь извиненіяхъ за свою різкость, — извиненіяхъ, къ которымъ его ничто не могло тогда особенно обязывать, кромъ высокоразвитаго въ немъ нравственнаго чувства и его возвышенныхъ понятій о достоинствю человюческой личности даже въ ненавистныхъ еретикахъ. «Сіе не судя глаголю, но остерегая отъ лже-евангельскаго житія православныхъ христіанъ, дабы остереглись». «Сіе не судя глаголю-судія имъ Богъ единъ». «Не судя васъ сія глаголемъ, но болвзнуя о васъ, еже погибаете напрасно (л. 207, 211, 225 и пр.). Такими и подобными фразами нередко заключаеть Посошковъ свои суровыя слова обличеній. Точно также и въ окончательномъ послесловіи къ Зерцалу очевидному Посошковъ самъ объясняетъ причины своей суровости, винится въ ней, просить у читателей себв прощенія и молитвъ въ Богу, да не вивнитъ Онъ ему этого грвха. «Аще кто узрить, яко глаголы написаны иные уничижительно, о семъ въдите, яко не ради уничиженія, но ради востягновенія положени суть тако. И аще кому узрятся иные глаголы суровы, о семъ не скорбите, не руганія бо ради положихъ тако, но ради возбужденія отъ заблужденія. Тако бо ревпость, еже по Господъ, понуди мя на жестокіе глаголы... Вы тіз суровые глаголы прилежно разсмотрите и аще уразумъете, яко о дълъ Божіемъ воскричалъ, то не подобаеть на ил гивватися, но паче годствуеть... за мя Вогу помолитися, да простить Богь моя та согръщенія, еже нельпо воскричаль (л. 243). Подобныя рачи въ устахъ простого древне-русскаго человака представляются явленіемъ насколько ръдкимъ, настолько же и знаменательнымъ; онъ высоко ставятъ въ нашихъ глазахъ Посошкова и еще большее уваженіе внушають къ этому замівчательному выходцу изъ русскаго народа.

Въ заключеніе, сопоставимъ разсмотрѣнное сочиненіе Посошкова О иконоборцахъ съ Камнемъ вѣры Стефана Яворскаго. Сущность пріемовъ полемики Посошкова, его общій тонъ и даже обычная канва въ раскрытіи мыслей, по которой излагается въ каждой главѣ сначала православное ученіе на основаніи Священнаго Писанія, Св. Отцевъ и пр., потомъ отмѣчается уклоненіе еретиковъ, наконецъ обличеніе ихъ: все это въ общемъ близко напоминаетъ трудъ Стефана Яворскаго. Но, какъ мы видѣли, и это формальное сходство далеко не всегда выдержано, потому

что у Посошкова весьма часто нарушается связь и последовательность въ раскрытіи частныхъ мыслей, на каждомъ шагу встрічаются уклоненія отъ предмета, забъганія впередъ, повторенія сказанняго. Эги недостатки, общіе встить вообще сочиненіямъ Посошкова, совершенно чужды строго-систематичному труду Стефана Яворскаго. Еще замътиве разница въ содержаніи. Посошковъ обратиль вниманіе главнымъ образомъ на обрядовыя и только самыя важныя догиатическія отступленія лютеранъ, т. е. на цункты ихъ заблужденій наиболюе очевидные, наглядные, служившіе прежде всего и санынь существеннымь кампень претыканія и соблазна для православныхъ. Между темъ, Камень веры является не только полемическимъ сочиненіемъ, а въ то же время и строго-богословскимъ трактатомъ, гдф обстоятельно разсмотрфиы и отвлечениме вопросы христіанской догиатики, гдф подробно разследованы некоторые пункты, даже и не упомянутые у Посошкова. Объяснение этой особенности содержанія главы О иконоборцахъ мы находимъ прежде всего въ личности самого Посошкова, этого простого русскаго начетчика, непосвященнаго во всв тонкости и глубину богословскихъ умозрвній въ такой мірв, въ какой это дівло доступно было просвівщенному богослову, Стефану Яворскому. Съ другой стороны, разница въ содержаніи обусловливается и различною целію сравниваемых в сочиненій. Между тёмъ какъ Стефанъ Яворскій имёль въ виду преимущественно лютеранъ, людей сравинтельно образованныхъ, и потому могъ безпрепятственно углублиться въ догиатическія тонкости, не рискуя быть непонятымъ; Посошковъ назначалъ свое сочинение прежде всего именно простецамъ и неукамъ, на которыхъ, по справедливому сознанію Посошкова, можно было действовать только простыми словами и которыхъ «никавовая увъщания и ясная изъявления и философсия глаголы пользовати могуть» (л. 242 об.). Вообще, сочинение Посошкова О иконоборцахъ отличается отъ Камия въры, какъ общедоступное, популярное изложение отъ ученаго трактата. Цель Стефана Яворскаго была, такъ сказать, теоретическая: обличить лютеранство въ его основании, разбить всю сущность его догнатики; у Посошкова же ближайшая цёль была практическая: поразить пункты лютеранскихъ заблужденій не столько сами въ себъ, сколько въ глазахъ православныхъ и людей, подъ вліяніемъ ихъ «шатающихся, сумнительных». Отсюда и въ содержаніи, у Стефана Яворскаго встръчаемъ полнъйшее, всестороннее обличение лютеранскихъ

догнатовъ, со всею силою научной аргументаціи и во всемъ богатствъ богословской эрудиціи; у Посошкова же взято самое наглядное, простое въ разсматриваемомъ предметъ и самое очевиднъйшее, доступное — въ качествъ основаній и доказательствъ. И въ изложеніи, — у Стефана Яворскаго строжайшая система, порядокъ въ развитіи мыслей, выдержанный вездъ неизмънный планъ, а у Посошкова отсутствіе всякой школярности, далеко не вездъ соблюдаемый порядокъ въ раскрытіи мыслей, изобиліе отступленій, повтореній, допускаемыхъ часто сознательно, съ въдома автора и въ цъляхъ все того же утвержденія однихъ и вразумленія другихъ.

Что касается вліянія Стефана Яворскаго на Посошкова, то оно если и было — слишкомъ ничтожно, ограничивалось только формальною стороною, общимъ распорядкомъ мыслей и не простиралась вовсе на содержаніе. Посошковъ остался настолько самостоятеленъ и независимъ, что не повторилъ въ своемъ сочинени даже всехъ пунктовъ, въ которыхъ обличалъ лютеранъ Стефанъ Яворскій (напр. о мощахъ святыхъ, о душахъ святыхъ, о благотвореніи преставльшимся, о преданіяхъ). Посошковъ зналъ сочинение Яворскаго и не хотълъ повторять его, а хотъль сказать свое, ръшился предложить свои «разглаголанные доводы», которые вовсе не служили какимъ либо экстрактомъ изъ сочиненія Яворскаго, а должны были, по мысли Посошкова, стать дополненіемъ Камия въры, стать на ряду съ нимъ, какъ лишнее, прибавленное слово, какъ новость, такъ что Посошковъ могъ рекомендовать его на ряду съ Камнемъ въры. И дъйствительно, сочинение Посошкова стало новостью для своего времени, потому что оно было совершенно независимо, оригипально, съ своимъ особымъ складомъ, въ своемъ особомъ родъ. 1) Для настоящаго

<sup>1)</sup> Что касается вышеупомянутаго сочиненія Пафнутія — Рожнецъ духовный, то, въроятнье всего, Посошковъ и не зналь этого сочиненія. Сравнивая же тенерь сочиненіе Посошкова съ сочиненіемъ Пафнутія, мы не находимъ въ нихъ ничего общаго, кромъ совпаденія въ предметь обсужденія. Между тымъ вавъ глава О иконоборцахъ представляетъ подробный и законченный разборъ нъкоторыхъ пунктовъ лютеранскаго ученія, Рожнецъ духовный — насколько можно судить о немъ по описанію — представляетъ отрывочный, чуждый всякой системы разговоръ о разныхъ предметахъ, касающихся въроисповъдныхъ разностей дютеранства съ православіемъ. Здёсь между прочимъ заходитъ также рычь о предметахъ, вовсе и неупомянутыхъ у Посошкова, напр. о монашествъ, о чинахъ церковныхъ, о крещеніи, о священствъ, о чинахъ ангельскихъ и пр.

же времени это сочинение сохраняеть важное историческое значение, начный интересъ, такъ какъ оно было слишкомъ современно, имъло непосредственное, ближайшее отношение къ дъйствительной жизни, служило отвътомъ на одинъ изъ жгучихъ, настоятельныхъ вопросовъ той эпохи. Въ литературномъ отношении оно представляетъ собою драгоцънный памятникъ, совершенно самостоятельное, нисколько независимое отъ другихъ, произведение здраваго самобытнаго русскаго ума и усердия, плодъ религизныхъ убъждений и набожной ревности древне-русскаго христіанина, типическій образчикъ древне-русскаго мощнаго стиля, замъчательно полновъсныхъ и слишкомъ выразительныхъ реченій.

## "Завъщаніе отеческое".

00000000

Значеніе этого сочнеснія. — Завёщательная пятература въ Россія до Посошнова. — Идеали Посошнова сравнительно от прежде господствовавшими.

«Завъщаніе отеческое» Посошкова служить непосредственнымъ продолженіемъ особаго рода произведеній въ древне-русской литературф, которыя изображали, въ различныхъ видахъ, идеалы древней жизни, формировавшіеся подъ вліяніемъ письменности и условій народнаго быта. Вслъдъ за нъсколькими предшествовавшими и параллельными однородными сочиненіями, Завъщаніе Посошкова наполнено наставленіями, которыя, безъ сомнѣнія, имъли дѣятельную силу въ нашемъ древнемъ обществѣ, ясно выражали его требованія, его пониманіе, стремленія, словомъ—выражали дѣйствительность. Тутъ подведенъ итогъ до-петровской жизни, нарисованъ послѣдній идеалъ, выработанный старо-русскимъ человѣкомъ въ первый моментъ его соприкосновенія съ новыми понятіями новаго времени.

Въ ряду другихъ сочиненій Посошкова, его Завѣщаніе отеческое занимаетъ совершенно самостоятельное положеніе и характеризуется сравнительною общностью своего содержанія. Между тѣмъ какъ въ разсмотрѣнныхъ нами сочиненіяхъ Посошковъ спеціально занимался историко-экономическимъ состояніемъ Россіи, или расколомъ и иновѣріемъ, какъ самыми выдающимися явленіями общественной жизни; въ Завѣщаніи онъ обращаетъ вниманіе на всю жизнь православнаго христіанина, во всѣхъ возрастахъ его развитія, на всѣхъ степеняхъ общественной іерархіи и подъ воздѣйствіемъ всевозможныхъ вліяній. Правда, узкость положеннаго надписанія сочиненія не даетъ, повидимому, права на такое обобщеніе и заставляетъ предполагать въ немъ простое, совершенно частное наставленіе отца своему сыну; но матеріалъ былъ слишкомъ великъ, тема

была слишкомъ широка: въ рамки ся легко укладывались мысли человъка, живо заинтересованнаго современнымъ положениемъ вещей, горячо преданнаго общественнымъ вопросамъ, — и отцовскія наставленія родному сыну подъ перомъ автора разростались въ общіе трактаты о томъ, какъ нужно жить вообще человъку и какъ поступать въ извъстномъ положеніи, при извъстныхъ условіяхъ. Отсюда весьма естественно вытекало то, что своимъ содержаніемъ Зав'ящаніе отеческое вступало въ связь съ другими сочиненіями Посошкова, потому что касалось и тёхъ частныхъ, сравнительно, областей, которыя составляли исключительное ихъ содержаніе. Съ одной стороны. Завізщаніе отеческое иміветь непосредственныя точки соприкосновенія съ Книгою о скудости и богатетвъ, потому что Посошковъ и тутъ разсуждаетъ между прочимъ «О земледъльствъ», «О судействъ, «О художествъ», «О солдатскомъ бытіи», «О крестьянскомъ житіи» и пр. Съ другой стороны, оно напоминаетъ Зерцало очевидное, потому что и тутъ встречаются постоянныя замечанія о расколе, иновърін и вообще разборъ религіозныхъ вопросовъ занимаетъ самое видное мъсто. Болье же общинъ началонъ, объединяющинъ всъ сочиненія Посошвова, служить ихъ общій характерь, — характерь религіозно-правтическій, который очевидень въ Книгв о скудости и богатствв, еще ясные является въ Зерцалы очевидномъ и, наконецъ, съ особенною рельефностію обнаруживается въ Зав'ящаніи отеческомъ. Но и принимая во вниманіе сходные пункты содержанія Завінданія съ другими сочиненіями Посошкова, нельзя не замътить нъкоторой между ними разницы въ характеръ изложенія одного и того же матеріала, разниць, выдыляющей Завъщание отеческое изъ ряда другихъ сочинений Посошкова и сообщающей разсужденіямъ Завъщанія интересь новизны. Діло въ томъ, что въ другихъ сочиненіяхъ Посошкова, при изобиліи проектовъ, все-же преобладаеть элементь историческій, описательный (который им и разспатривали): Посощковъ стоитъ тамъ на почев историческихъ данныхъ, изображаеть действительное положение тогдашняго общества; между темъ въ Завъщаніи, наоборотъ, выступаетъ почти исключительно сторона идеальная, если не принимать за исторію самыхъ бізглыхъ и случайныхъ ссыловъ и увазаній, изрідка попадающихся здісь. Тамъ, по меньшей мъръ на половину, Посошковъ, съ точностію историка, описываетъ, говорить — какъ есть, какъ существуетъ; тутъ же Посошковъ преимущественно излагаетъ свои воззрвнія, какъ должно быть, какъ нужно устроить

жизнь. Во всякомъ разъ, Завъщание Посошкова представляеть въ себъ не точную копію современной ему жизни: туть обрисовань идеаль человікахристіанина, указаны средства приложить къ дёлу высокія требованія вёры въ семейной и общественной жизни. Для достиженія этихъ илеаловъ требовались, очевидно, усилія, и нізть сомпізнія, что самъ Посошковъ сознавалъ трудность полнаго приложенія къ жизни всёхъ тёхъ высокихъ нравственныхъ требованій, которыя онъ носиль въ своей душт и которыя предлагаль въ своемъ Завъщаніи, поставляя цель жизни и совершенство человъка въ выполнении этихъ требований. Сущность и характеръ многихъ совътовъ Посошкова, совершенно несогласныхъ съ житейскою моралью и, конечно, не выполнявшихся саминь Посошковымъ (каковы напр. разсужденія его о богатствъ, повторенія евангельскихъ совътовъ), съ несомнънностью убъждають насъ, что Посошковъ желаль записать въ своемъ Завъщания черты идеальныя, что онъ нарисоваль, по своему разумънію, идеальнаго христіанина; его Завъщаніе есть подробная картина истинной христіанской жизни, д'іятельной и многоплодной, жизни «по духу», вавъ опредъляеть ее самъ Посошковъ, строго отличая отъ жизни «по міру сему», образчивъ каковой онъ усматривалъ напр. въ лютеранскомъ обществъ,

Но если Завъщание Посошкова не представляеть точную копию современной жизни, то, съ другой стороны, и идеальность его является относительною: его нельзя назвать чисто пдеальною картиной жизни, образцомъ только воображаемымъ. Конечно, большая часть требованій Посошкова была выше современнаго уровня жизни, во многомъ отступала отъ нея, даже во иногомъ шла наперекоръ ей; за то, съ другой стороны, несомивню, что эти требованія господствовали въ представленіи современниковъ Посошкова, что теоретически они признаваемы были твии же людьми, которые ихъ нарушали, а по возможности, и осуществляли въ своей жизни. На ряду съ чертами чисто идеальными, въ совътахъ и наставленіяхъ Посошвова постоянно и даже большею частію проглядываютъ черты совершенно бытовыя, прямо взятыя изъ жизни, черты, освъщающія личность и поведеніе самого Посошкова, живо рисующія намъ ту эпоху. Такимъ образомъ, идеалы Посошкова слагались подъ вліяність народных представленій и взглядовь, основывались на действительной жизни и во иногомъ заимствовались изъ нея 1). Эта-то жиз-



<sup>1)</sup> Рисун свои идеалы, Посошковъ часто прямо ссылается на факты изъ жизни современной, напр. стр. 167, 194 и др.

ненность идеаловъ Посошкова и даетъ намъ право видіть въ нихъ не частный взглядъ Посошкова, но воззрівнія и правила всего современнаго ему русскаго общества, даже боліве — воззрівнія всей древне-русской жизни.

Ко времени Петра Великаго и еще ранъе, при Алексъъ Михайловичь, окончательно уже сформировался характеръ народной жизни; въ данномъ ей направленіи русская жизнь исчерпала себя и явилась въ последней стадіи своего развитія, со всеми ся достоинствами и недостатками. Въ это-то время, какъ представитель народа, Посошковъ и изобразиль въ своихъ сочиненіяхъ все выработавное долговременною русскою жизвію, всю освященную въками мудрость жизни, изобразилъ древне-русскую, до-петровскую жизнь, съ ся хорошими и дурными сторонами. Въ Зерцалъ очевидномъ и особенно въ Книгъ о скудости и богатствъ Посошковъ изобразилъ преимущественно темную сторону жизни, недостатки, требовавшіе неотложнаго, радикальнаго исправленія; Завъщаніе же его представляетъ обратную сторону медали: тутъ указанъ путь совершенства, идеаль, до котораго только могь дойти древне-русскій человінь; тутъ изображена свътлая, желаемая сторона жизни, хотя и эта свътлая сторона не чужда недостатковъ и односторонностей, свойственныхъ тогдашнему времени. Но какъ недостатки народной русской жизни и характера наживались постепенно, подъ вліяніемъ историческихъ условій, подъ вліянісять всей прошедшей судьбы русскаго народа; такъ, съ другой стороны, и доброе начало, идеальная сторона его жизви, записанная въ Посошковскомъ Зав'ящаніи, есть достояніе всей древней исторія нашего отечества. Не только основной взглядъ и мысли, но многія и частныя наставленія Посошкова, относительно візры и благочестія, составляють, какь увидинь, буквальное почти повторение правиль, предписанныхъ еще Владиніровъ Мономаховъ и еще болве — Домостроевъ. Что касается правиль чисто житейскихь, практическихь, то въ нихъ совивщено, очевидно, достояние житейской мудрости всехъ предыдущихъ въковъ, и, во всякомъ случать, еще до Посописова и даже съ большею подробностію, чвив у него, были попытви ихв систематизаціи, напр. въ Домостров.

Итакъ, Завъщаніе отеческое Посошкова есть очеркъ идеальной жизни, сложившійся въ представленіи вообще древне-русскаго человъка, общій итогъ до-петровской жизни. Такимъ, дъйствительно, оно и является

намъ, но является только въ большей его части, а не исключительно. Уже непосредственная близость Посошкова къ эпохъ преобразованія и къ новымъ началамъ русской жизни, съ одной стороны, и искренняя преданность и сочувствие Посошкова къ делу реформы (что можно было видъть изъ разспотрънныхъ сочиненій) — съ другой, ручаются намъ за то, что Посошковъ не могь всепъло изолировать себя отъ вліянія новыхъ началъ новаго времени. Волже же короткое знакоиство съ Завъщаніемъ отеческимъ не оставляеть въ этомъ никакого сомнівнія. Древнерусскій идеаль жизни получаеть у Посошкова новые оттінки, прининаеть особый колорить. Идеализируя древнюю жизнь, Посонковъ изръдка высказываеть уже такіе взгляды и убъжденія, которые быть имъ унаследованы отъ прошлаго періода и которые характеризують наступлевіе новой жизни, господство новыхъ понятій. Какъ изв'ястно, Завъщаніе отеческое Посошкова относится еще къ первому періоду литературной деятельности Посошкова, когда еще реформаторское движеніе на Руси только подготовлялось. По самому времени явленія своего, занимая среднее положение между Зерцаломъ очевиднымъ — первымъ трудомъ Посопкова, когда онъ занимался исключительно вопросами въры, н Кингою о скудости и богатсвъ — послъднинъ его сочинениемъ, когда Посошковъ увлекся политикой, духомъ преобразованій; Зав'ящаніе, и по самому содержанію и характеру своему, стоить, такъ сказать, на рубеже двухъ эпохъ. Въ большинстве оно тяготееть еще въ старому времени, предствавляеть кругозоръ домостроевскихъ понятій; въ нівкоторыхъ же частяхъ оно склоняется уже въ новому времени, предлагаетъ новые, свъжіе взгляды. Містани Посошковъ пяшеть какъ фанатикъ раскольникъ, проповъдуетъ неприкосновенность старины, стоитъ за мертвую обрядность, ивстами же онъ говорить какъ настоящій представитель въка просвъщенія. Завъщаніе отеческое справедливо названо однямъ изъ нашихъ изследователей «звеномъ, соединяющимъ старину съ новизною, реакцію съ реформою, консервативныя понятія съ прогрессивными стремленіями» 1). Правда, реформаторскаго въ Завъщанія отеческомъ Посошкова, сравнительно, еще очень немного, но и это немногое возбуждветь интересь, является особенно ценнымь въ историко-литературномъ отношени, потому что даеть возможность проследить постепенное воз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Брикнеръ — Журн. Мин. Нар. Просв. 1875 г. ч. 9 стр. 50.

ростаніе русскаго человъка для новой исторіи, даеть возможность, въ связи съ другими завъщательными произведеніями древне-русской литературы, прослъдить постепенное развитіе идеаловъ древне-русскаго человъка до кануна первыхъ дней новой Россіи.

Представимъ анализъ Завъщанія отеческаго въ связи съ таковыми же сочиненіями древней литературы и отитимъ новыя черты идеаловъ Посошкова. Но предварительно — нъсколько словъ о завъщательной литературъ на Руси вообще.

Какъ мы имъли уже случай замътить, Завъщаніе отеческое Посошкова принадлежить къ особому разряду произведеній на Руси — зав'ьщательныхъ. Форма родительскаго завъщанія составляеть видъ литературныхъ произведеній, параллельный пастырскимъ поученіямъ и вифстф съ последними перешла къ намъ въ Россію изъ Греціи. Встарину чрезвычайно распространены были и пользовались громадною популарностію различные сборники отеческих сочиненій, носящіе имена: Златоуста, Златоструя, Изнарагда, Златой цени и т. п. Но на ряду съ действительными выписками изъ твореній Златоуста и другихъ отцевъ церкви, въ этихъ сборникахъ встрвчается иного такихъ сочиненій, которыя, имъя связь съ сочиненіями Златоуста только по мыслямъ, а иногда и безъ этой связи, были уже чисто русскаго происхожденія. Таковы, между прочимъ: «Поученіе ніжоего отца духовнаго», начинающееся словами: «сыне мой, чадо мое, приклони ухо, послушай отца скоего, внуши глаголы родившаго тя ... «Посланіе въкоего отца духовнаго сыну духовному»; «Поученіе нівкоего христолюбца въ духовной братіи» и множество другихъ поученій съ различными названіями: поученіе въ дітямъ, слово о христіанскомъ житін, слово како жити крестьянамъ и пр. Всв эти поученія, заключающія въ себ'в наставленія во вс'яхъ христіанскихъ добродътеляхъ, уже и формою своею весьмя близко напоминаютъ извъстныя намъ завъщательныя сочиненія. Особенно въ близкой связи съ этими сборниками находится извъстной Домострой Сильвестра. Протопоповъ. спеціальный изследователь поученія Мономаха, нашель и его первоисточники въ древивищей русской литературф: онъ указалъ на сходныя съ нимъ по содержанию и имъвшия на него влиние - «Слово нъкоего отца въ сыну» и Поучение невоего Ксенофонта, сеже глагола въ сынома своима > .

Общій характеръ всёхъ завещательныхъ сочиненій быль религіозно-

назидательный. Содержание ихъ составляли правственные правила, жизненные идеалы, согласные съ требованіями лучшихъ людей времени. Цівль ихъ была — поддержать нравственность и религіозность въ народъ. Само собою разумъется, что самое заявление и напоминание этихъ правилъ вызывалось уклоненіями, жалкимъ нравственнымъ состояніемъ древняго общества, въ большинствъ котораго, по свидътельству исторіи, господствовали, въ полномъ разгулъ, дикіе инстинкты, грубые пороки и страсти. Столь не высокій уровень общественной нравсвенности, сглаживая, безсомнёнія, пекоторыя идеальныя черты идеаловь, предлагаемыхь въ завёщаніяхъ, въ то же время отрицательною своею стороною опредъляль въ общемъ противоположный строго-аскетическій характеръ этихъ идеаловъ и упрочивалъ значение ихъ въ жизни, вліяние ихъ на общество. Между тъпъ какъ жизнь шла впередъ и человъческая натура требовала удоглетворенія въ развивающихся страстяхь и порокахъ, единственною охраною общества отъ нравственнаго растятнія была религія; другихъ принциповъ, сдерживающихъ дикіе инстинкты, умфряющихъ изляшнее обнаружение чувственности, древне-русское общество не выработало. Послѣ этого, совершенно понятно религіозное настроеніе лучшихъ людей стараго времени и строго-религіозной характеръ выработанныхъ ими идеаловь. Эти светлыя личности, съ своими пдеалами, излагаемыми, обывновенно, въ формъ завъщаній, являлись истинными цивилизаторами древняго русскаго общества, которое не имело для руководства въ деле религіи ни богословской догматики, ни нравственныхъ кодексовъ для назиданія въ жизни или, по крайней ифрф, не могло таковыми пользоваться. Въ силу этого-то, родительскія зав'ящанія, не смотря на свое частное назначеніе, пользовались громадною популярностію въ древней Руси и, несомивнию, имъли важное педагогическое значение. При недостатиъ и даже совершенномъ отсутствін школъ, завъщанія являлись почти единственными не только вообще воспитателями общества, а и его образователями, поддерживая и распространяя христіанское просвещеніе въ народе. Такъ какъ сущность и цвль истиннаго образованія полагалась тогда не въ пріобрътеніи грамотности и научныхъ познаній, а, главнымъ образомъ, въ ближайшемъ знакомствъ и усвоеніи истинъ христіанской въры и благочестія, то недостатовъ школъ достаточно и съ успъхомиъ вознаграждался, вивств съ храмовымъ богослужениемъ, пастырскими поучениями, и -- семейными, родительскими наставленіями, завъщаніями. И нужно особенно вникнуть въ симслъ нашей родной, благочестивой древней жизни, чтобы представить себъ, какъ важно было у насъ слово престарълаго, умирающаго христіанина, какъ переходило оно отъ отца въ сыну и внуку и до позднихъ потомковъ, какъ оно, представляя, съ одной стороны, опытъ прошед шей жизни, съ другой — предлагало заветь грядущему. Писатели такихъ подробныхъ и систематическихъ завъщаній, какъ Духовная Мономаха. Домострой Сильвестра, Зав'вщание отеческое Посошкова, Духовная Татищева, сами уже указывали болье широкое назначение своимъ произведеніямъ, нежели какое указываеть ихъ заглавіе. Такимъ образомъ, по мысли самихъ уже авторовъ, завъщаніямъ предназначалась широкая роль общественных водексовъ нравственности, иврила нравственной жизни цълаго народа. Владиміръ Мономахъ, назначая свое поученіе дътямъ своимъ, въ то же время предполагаетъ и «иного кого», могущаго «слышать его писаніе» 1); иногда въ поученіи онъ обращается вообще къ христіанамъ и въ концъ поученія обращается съ просьбою: не осудите меня, дъти мои и иной кто, прочитавъ это посланіе» (стр. 47). Сильвестръ, предлагая свое «наказаніе и посланіе», повидниому только «единородному сыну Анфиму», въ то же время постоянно употребляетъ выраженія, въ родъ следующихъ: чу кого пошлеть Богь детей, у кого родится дочь, у вого сынъ или слуга върный есть и т. п. 2). Кромъ того, онъ предлагаетъ наставленія самаго общаго характера и для всёхъ безъ различія. «Въ домовитомъ обиходъ», пишетъ напр. онъ, «вездъ п всякому человъку, - государю и государынъ, сыну и дочери, служеъ мужеска полу и женска, и стару, и малу всякое дело начати достойно > ... (стр. 27). Точно также Посошковъ, хотя и написалъ въ заглавіи своего Завъщанія: «предлагаю завъщаніе сіе любезному мы сыну (Ниволаю)», но въ то же время постоянно повторяеть выраженія: аще кто чтый, аще кто восхощеть..., аще коего человъка..., на сіе слово всякъ эри и разумъй..., аще кто будеть жену ничтожить..., изволяй да эрить въ Очевидномъ Зерцалъ... то себъ всявъ въждь и пр. и пр. <sup>3</sup>). Татищевъ, хотя и назначаль Духовную непосредственно своему сыну Евграфу, но

<sup>1)</sup> Духовная Вл. Мономаха. Изд. 1793 г. стр. 2; стр. 9.

<sup>2)</sup> Домострой. Временникъ Имп. Общ. ист. и др. Р. 1849 г. кн. 1 стр. 21, 22, 15 и др.

<sup>3)</sup> Завѣщ отеч. стр. 39, 41, 48, 70, 71, 76, 88, 104, 114, 152 и др.

въ то же время, очевидно, намфренно желаль придать ей характеръ популярнаго жизненнаго руководства, потому что, въ противномъ случаф, нфкоторыя его наставленія теряли бы всякій смысль. Такъ напр. извфстно, что сынъ Татищева быль уже взрослый, а Духовная неоднократно повторяеть: «выучись писать» и затфиъ подробно разсматриваеть первые шаги въ жизни молодаго человфка; наконецъ, въ Духовной говорится о выборф службы, между тфиъ какъ Евграфомъ выборъ этотъ быль уже сдъланъ — онъ состояль на военной службф.

Во главъ завъщательной древне-русской литературы поставляется, обывновенно, поучение Владимира Мономаха, какъ болъе раннее, самостоятельное и систематическое произведение.

«Духовная великаго князя Владиніра Вс. Мономаха дётямъ своимъ» заключаеть въ себъ религіозно-нравственныя наставленія и правила житейской мудрости, какъ опыть жизни лучшихъ людей того времени и преимущественно самого Владиміра Мономаха, изложившаго здівсь все свое міросозерцаніе, свой взглядъ на жизнь и природу. «Срътоша мя послы отъ братьевъ на Волгъ», разсказываетъ Мономахъ случай къ написанію поученія, чи ръща: согласися съ нами, да изгонивъ Ростиславича и волость его отымень. И режъ: не могу съ вами идти и нарушить клятви. И отпустивъ ихъ, взялъ Псалтырь, въ печали разгнулъ оную и вынулось мить сіе: вскую прискорбна еси душе моя... Потомъ собраль словеса инъ угодныя и сложиль оныя порядкомъ и написаль», эти-то слова онъ и предлагаетъ въ своемъ поучении. Итакъ, мысли поученія В. Мономаха вынесены имъ изъ чтенія св. Писанія: Мономахъ затвердилъ изъ прочитанняго все, что особенно падало на его душу, поражало его умъ, или имъло близкое приложение въ жизни его и современнаго ему общества, и сгруппировалъ это въ своемъ родительскомъ наставленіи. Положивъ религіозный починъ поученію, Мономахъ и продолжаетъ въ томъ же религіозномъ направленіи. Кромъ того, что богоимсліе не оставляло его, повидимому, на на одну минуту, Мономахъ, при всявомъ случав, подробно исповъдуетъ свойства Божіи и благоговъйно опредъляеть отношенія человъка къ Вогу. Прерывая неть свояхъ наставленій, Мономахъ иногда предается набожнымъ размышленіямъ, въ которыхъ высказывается все христіанское благодушіе его вірующей души. «Разумъйте, дъти мои», напр. размышляеть онъ, «сколь Богъ милостивъ. Мы, гръщни и смертни, когда кто намъ зло сотворитъ, хощемъ его пожрати, кровь пролити, а Господь, владеющій жизнію и смертію, согръшенія наши терпить и пр. и пр. (стр. 10, 11). Наконець, въ некоторыхъ местахъ религіозная настроенность автора переходить въ возвышенные, молитвенные гимни, напоминающіе Исалтырь Давида (стр. 4-7, 9, 12-14, 58-61). Мономахъ усвоилъ духъ этой священной книги, она пришлась особенно ему по сердцу: изображеніе въ Псалтири душевнаго состоянія царя библейскаго, жизнь котораго полна тревогъ, очень походило на состояніе души Мономаха, жизнь котораго была непрерывной борьбой съ родичами. Чувство благоговънія предъ чудесами и совершенствами мірозданія подавляло въ Мономах'в всякія усилія ума понять самыя обыкновенныя явленія природы и жизни, возвышало силу его въры и упрочило всецъло религіозный характеръ постановленій, мыслей и даже выраженій Мономаха. Сильное вліяніе на него имъла также свято-отеческая литература. Особенно большое сочувствие обнаруживаеть онъ въ Василію Великому — и можно увазать свойства твореній послідняго, ясно отобразившіяся на произведеніи Мономаха. Таково, напр., глубокое сочувствие Мономаха природъ и поэтическое вдохновеніе при созерцаніи ея, — свойства характеризующія помянутаго отца церкви. Кромъ того, Мономахъ самъ ссылается на Василія Великаго, а Протопоповъ находить въ Духовной даже буквальныя заимствованія изъ словъ Василія 1).

Всѣ наставленія, правила, вообще идеалы Мономаха характеризуются преимущественно религізно-аскетическимъ направленіемъ. Въ то время, когда Русь только-что приняла христіанство и только-что начала сознавать себя подъ вліяніемъ новыхъ, христіанскихъ понятій, дѣломъ первой необходимости было опредѣлить отношенія къ новому Богу, разъяснить новымъ христіанамъ общее представленіе о Немъ и Его свойствахъ, внушить обязательность не пустаго, формальнаго отношенія къ Нему, какъ это было въ язычествѣ, а внутренней, живой любви, безпредѣльной преданности Его волѣ. Первую, болѣе или менѣе обстоятельную попытку удовлетворить этой потребности и представляетъ поученіе Мономаха. Этотъ замѣчательный князь возвышался надъ современнымъ обществомъ въ пониманіи сущности христіанства и свои религіозныя пониятія изложилъ практически, наглядно, примѣнительно къ сознанію

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1874 г. ч. 2 стр. 254.

простыхъ, неразвитыхъ русскихъ людей той эпохи. Въ своихъ молитвенныхъ обращенияхъ излавая существенные пункты христіанскаго представленія о Богв, Моновахъ въ практическихъ наставленіяхъ опредъляеть отношенія христіанина въ Богу; догнатическому ученію придаеть характерь двятельной религіозности. «Научися, христіянине, быти человъкомъ благочестивымъ, научися очами управлять, языкъ воздерживать, умомъ смиренно мудрствовать». «Слезы испустите о грфхахъ вашихъ». «Паче всего имъйте страхъ Божій». «Во первыхъ, ходите въ церковь, да не застанетъ васъ солнце на постели». И дома « не оставьте не одной ночи, чтобы по положить несколько поклоновь земных»; если болъзнь не позволяеть, то хотя три». Даже на пути чаще и на конъ съднии, когда иныхъ молитвъ читать не умъете, то — Господи, помилуй! повторяйте» (стр. 9, 14, 26, 2, 28, 15, 16). Рисун идеалъ христіанской жизни, Моновахъ старается предохранить дітей отъ грубыхъ пороковъ, распространенныхъ въ обществъ: «лжи блюдитеся, піянства и блуда: въ томъ бо душа погибаетъ и тъло» (стр. 22). Съ особенною подробностію Мономахъ останавливается на правилахъ, установляющихъ нстинныя христіанскія отношенія членовъ общества, — на правилахъ милосердія, смиренія, взаимнаго уваженія, правосудія и пр. «Бога ради, не лънитесь добрыхъ дълъ. Милостыно творите неоскудну: то бо есть начатокъ всякаго добра. Наче всего убогихъ не забывайте... Сироту, вдовицу оправдывайте, а не отдавайте сильнымъ на погубленіе. Ни праваго, ни виновнаго не убивайте, ни одной души христіанской не погубляйте... Вольных посъщайте, не проходите мимо человъка, не сдълавъ ему привътствія. Болье же чтите гостя» и т. д. (стр. 11, 28, 2, 16, 24, 23). Постоянно Мономахъ внушаетъ кротость въ словахъ, поступкахъ, даже въ употребленіи пищи (стр. 7 и 8). Особенное уваженіе внутаетъ въ духовенству: «епископы, игумены, попы, чтите, любите, снабдите, да примете отъ нихъ къ Богу молитву и милость отъ Бога (стр. 18). Съ особенною силою Мономахъ вооружается противъ гордости, какъ самаго опаснаго и противоестественнаго зла въ общественной жизни: «паче всего гордости не имъйте въ сердив и умъ . - Нътъ нужды говорить, какъ много значили такія благодушныя, утвшающія наставленія любимаго внязя для скорбной души тогдашняго русскаго человъка, какъ смягчали они житейскія невзгоды народа, находящагося въ неблагопріятныхъ соціальных условіяхъ, при повсем'встномъ отсутствім въ немъ правильныхъ юридическихъ понятій, когда право сильнаго носило характеръ почти законности, такъ что враги, козни, насилія— всегда и вездъ могли найтись при общественныхъ людскихъ вседневныхъ отношеніяхъ.

Во второй половинъ своего поученія Мономахъ, въ примъръ дъятельной христіанской жизни, приводитъ свою собственную, дълаетъ перечень своихъ трудовъ на войнъ, охотъ и въ управленіи 1). «Сіе писаніе прочитаючи, потщитеся на вся дъла добрая», заключаетъ Мономахъ. «Ащо всего не исполните, то половину» (стр. 47, 14).

Въ полномъ своемъ развитін, родптельское поученіе является въ половинъ XVI в., въ сочинени знаменитаго современника и руководителя Іоанна Грознаго — іерея Сильвестра — въ Домостров. Это классическое произведение нашей древне-отечественной письменности, назначенное въ назиданіе сыну Сильвестра Анфиму, скоро вошло во всеобщее употребленіе и надолго сдълалось руководителемъ въ устройствъ жизни: даже въ наше время домостроевскій элементь является преобладающимъ въжизни низ шихъ классовъ народа. Много говорили и писали у наст о проясхожденіи Домостроя. Результатомъ этихъ изявдованій было сомивніе въ самостоятельности, а относительно большей части Домостроя даже въ авторствъ Сильвестра. Г. Некрасовъ подыскалъ множество первообразовъ нашего Домостроя въ литературавъ: древне-индійской, итальянской, французской, пристод, летской: лечатур множество истолникову его вр нашихи древнихъ измарагдахъ, златыхъ цвияхъ и пр. 2). Некоторыя же главы Домостроя суть близкія заимствованія изъ священныхъ книгь — Притчей, Премудрости Соломона и др. 3). Впрочемъ, вопросъ о происхожденіи и подлинности Домостроя не имфеть для насъ прямаго значенія, и мы коснулись его только потому, что очевидныя заимствованія Сильвестра изъ другихъ авторовъ даютъ право видеть въ Домострое голосъ и пзглядъ не одного лица, а цълаго народа, видъть въ немъ произведеніе, если такъ можно выразиться, общенародное, возникшее на почвъ народной жизни и полное общенародныхъ идеаловъ.

<sup>1)</sup> Ссыдаться въ примъръ на собственную жизнь было въ обычаъ древнихъ завъщателей: его мы находимъ и въ поучении упомянутаго нами Ксенофопта. Рус. Въсти. 1856 г. № 7, сгр. 207—223.

<sup>\*)</sup> Чт. въ Общ. ист. и др. Рос. 1872 г. ки. 3-я «О происх. др.-рус. Домостроя».

Прав. Собес. 1860 г. ч. 3-я стр. 289.

Много времени прошло отъ Мономаха до Сильвестра, сильно развилась русская жизнь въ теченіе времени оть XII до XVI в., но развилась она, къ сожальнію, не столько въ хорошихъ своихъ сторонахъ, сколько въ дурныхъ. Такая, повидимому, апомалія въ жизни молодаго народа становится, однако, для насъ совершенно понятною, если мы припомнимъ, что почти весь именно этотъ промежутовъ времени лежитъ въ нашей отечественной исторіи темнымъ пятномъ, носящимъ заглавіе татарскаго ига. Правда, русскій народъ, воспитанный еще въ XII въкъ, благодаря такимъ светлымъ личностямъ, вакъ напр. Владиміръ Мономахъ, сохраниль и теперь свои характеристическія черты, свой національный характеръ: и теперь онъ является народомъ строго-религіознымъ. Но нъть въ немъ уже того живаго, дъятельнаго христіанства, проповъдникоиъ котораго быль въ XII в. Владиміръ Мономахъ. Насъ поражаетъ въ Домостров формальность, внешность русскаго, чисто обрядоваго уже христіанства въ XVI въкъ. Да и эта односторонняя религіозность нуждалась теперь въ такихъ многочисленныхъ, точныхъ предписаніяхъ, кокоторыми переполненъ Ломострой. Недалеко ушла и народная нравственность, которая, не освободившись еще оть насилія необузданной, естественной природы человъческой, дъятельно заявлявшей себя въ XII въкъ, теперь встрътила новыя противодъйствія въ новыхъ привычкахъ и порокахъ, навъянныхъ отвиъ, прижитыхъ въ это время. Лицемъріе, двоедушіе, семейный деспотизмъ и т. и., такъ чуждые еще не подвергтагося, такъ сказать, искуственному извращенію сердца Мономаха и безусловно имъ запрещаемые, теперь являются въ извёстной мёрё законными, получають въ народномъ представлении даже идеальныя очертанія. Эта нравственная расшатанность, обнаружившаяся ко времени Домостроя и въ немъ получившая себъ нъкоторую санкцію, была истинною причиною разрушительныхъ, болезненныхъ явленій, ознаменовавшихъ петровскую эпоху нашей исторіи (расколь, предубъжденіе къ иностранцамъ, сопротивление образованию и пр.). Да и теперь еще наше общество далеко не освободилось отъ этихъ нравственныхъ недуговъ, записанныхъ въ Домостров.

Домострой разделенъ на главы. Но по содержанію, а въ различныхъ спискахъ и по объему, эти главы рёшительно перепутываются. Гораздо удобнёе, по содержанію, раздёляють его на двё части: въ первыхъ 25 главахъ, въ которымъ нужно причислить и послёднюю, 64-ю,

излагаются правила относительно въры и благочестія; а во второй части, въ 38 главахъ — правила экономіи, управленія домомъ и вообще хозяйствомъ. Для насъ имъетъ значеніе, конечно, первая часть. Общій характеръ Домостроя чисто религіозно-практическій. Правила въры и дъятельности излагаются въ немъ въ непосредственномъ приложеніи къ жизни, съ точнымъ обозначеніемъ случаевъ, условій и образа ихъ осуществленія.

Прежде всего Сильвестръ заботится о религіозныхъ убъжденіяхъ своего сына, желая сделать его непоколебинымъ въ христіанскомъ законе, створящимъ волю Божію и хранящимъ запов'вди Его, себя утверждающимъ во страсъ Божін и жену поучающимъ, и домочадцевъ навазующимъ . Поэтому, весь Домострой свой Сильвестръ называетъ «писаніемъ жристіанскаго житія» и въ самыхъ первыхъ главахъ начинаетъ излагать правила въры въ Бога, главные догиаты христіанства и правила «вако любити Бога >. «Имъй, чадо, великую въру въ Бога, все упованіе возлагай на Господа. Страхъ Вожій всегда им'яй въ сердц'я своемъ и память смертную. Всегда волю Бога твори и по заповъдемъ Его ходи. Буди труднивъ въ Богу, чадо Евангелія (стр. 104, 37, 4). Подробно и въ разныхъ мъстахъ Сильвестръ говорить о религіозныхъ обязанностяхъ человека, въ которыхъ должна выражаться его вера въ Бога и останавливается, главнымъ образомъ, на богослужении и молитвъ. «Прибъгай всегда съ върою во св. Божіниъ церкванъ, заутрени не просыпай, об'ядни не прогуливай, вечерни не погр'вши. Вставай по звону, прінди къ началу». «А въ церкви стой со страхомъ, съ молчаніемъ молися, ни съ къмъ не бесъдуй, не озирайся, на стъну не приклонися, ни съ посохомъ не стой, ни съ ноги на ногу переступай». Въ жизни домашней Домострой предписываеть строго соблюдать назначенные для молитвы часы. «Вожій долгъ всякому христіанину повочерницу, полунощницу и часы въ дому своемъ всегда пъти съ кроткостояніемъ, молчаніемъ, молитвою и съ поклоны. Ложася спать, въ землю по три поклона положити. А въ полунощи всегда, тайно возставъ, со слезами въ Вогу молитися». И въ веназначенное для молитвы время Домострой совътуетъ всегда четки въ рукахъ держать и молитву Інсусову во устахъ держать: 600 разъ глаголи: Господи, Інсусе Христе, помилуй ия, а седьмое сто — Пречистой Богородицъ, а потомъ паки обращатися на первое» (стр. 105, 9, 83, 12, 16-19 и др.). Желая всю жизнь христіанина сдёлать непрерывнымъ Богослуженісмъ, Домострой и жилища старается приблизить къ храмамъ. Онъ виёняетъ въ непремённую обязанность «украсить домъ святыми образы, устроить ихъ благолёпно, совсякимъ украшеніемъ, со свётильники и кадити ладономъ» (стр. 8).

Вивств съ правилами, касающимися собственно религіозной жизни человъка, въ Домостров предлагаются правила нравственныя, имъющія въ виду воспитание строго нравственнаго характера личности. Въ этомъ отношении Домострой особенно вооружается противъ гордости и въ противовъсъ ей настойчиво рекомендуетъ христіанскую добродътель — смиреніе. «Буди смиренъ, очи долу поницая, умиленъ къ Богу, къ человъкамъ привътливъ, не досадитель, не гордъ. Обидинъ не исти, хулимъ моли;... кто излаетъ — терии (5, 8, 111 с.) и пр. Вивств съ смиреніемъ, Домострой старается расположить къ милосердію. Первымъ проявленіемъэтой добродетели является и туть, какъ у Мономаха, гостепріниство: вивняется въ обязанность «накормити прівзжихъ людей и иноземцевъ». Затвиъ, Сильвестръ заповъдуеть «нищимъ милостыни давати»; совътуетъ раздавать нищимъ то, что запасенное въ хозяйствъ «попортится». Также «въ монастыри, въ больницы, темницы заключенныхъ посъщай и милостыни подавай» (15, 90, 6, 106). Но особенно Домострой понуждаеть къ милосердію въ пользу церкви и духовенства. «Къ церкви приходи съ приношениемъ, со свъчею, со просфорою, съ фиміамомъ, ладономъ, ванономъ, кутьею и милостынею. И отцу духовному приношеніе давай. Всявихъ плодовъ въ огородъ первое въ церковь принеси и духовному отцу въ домъ посли» и пр. (9, 6, 105, 21, 79, 10). Домострой предостерегаеть читателей отъ различныхъ пороковъ, особенно распространенныхъ въ обществъ: «Паче всего храни чистоту тълесную»; вооружается противъ скомороховъ, плясанія, сопілей, пісней бізсовскихъ, противъчарованія, «звіздочетья, алманаховь» и пр., называя людей, преданныхъ этимъ «діавольскимъ угодіямъ», проклятыми (106, 46, 38 и др.). Энергично возстаетъ Домострой противъ пьянства. Впрочемъ, порокъ этогь настолько укоренился въ тогдашнемъ обществъ, что Домострок не дерзаетъ извлечь его съ корнемъ: «не реку не пити», прибавлено въ Домостров: «не буди то! но реку не упиватися» (106, 63, 110, 14 с.). Къ «неправедному житію» Домострой относить также разрушительные и возмутительные пороки общественной жизни: неправосудіе, взяточничество, воловитство (45, 103, 114 с.). Касаясь жизни обще-

ственной. Домострой прежле всего внушаеть строжайнее повиновение царю. «яко самому Богу». Въ житейскихъ столкновеніяхъ съ людьми, «старшимъ себя честь воздавай и поклоненіе твори, среднихъ, яко братію, почитай, юнвишихъ, яко чада, люби» (гл. V, VII). Но съ особеннымъ уважениемъ Домострой отзывается о духовенствъ, стараясь внушить полнъйшее благоговъніе «къ симъ духовнымъ наказателемъ и не бурному пристанищу». «Къ священному чину всегда прибъгай, честь воздавай, припадай къ ногамъ ихъ и во всемъ повинуйся имъ по Бозъ: велію въру, любовь и повиновение и всякое покорение предъ нами имъй > (5, 6, 20, 105 стр.). Гораздо подробне Домострой рисуеть идеаль семейной жизни. Но домостроевскія правила, определяющія взаимныя отношенія членовъ семьи, какъ классическіе афоризмы древне-русской мудрости, настолько изв'естны, что было бы излишне подробно ихъ выписывать. Отецъ изображается какъ полноправный, безапелляціонный глава и судія всіхъ домочадцевъ, начиная съ жены и кончая челядью. Ему вивняется въ обязанность «жену учити всякому стряху Божію, всякому въжеству, промыслу и рукодълію, и домашнему обиходу, и всякой порядив». Въ отношени въ дътявъ, отецъ также обязанъ учить ихъ страху Божію, въжеству и рукодівлію. Наконець, на попеченіе отца же возлагается заботливость о слугахъ, «какъ о нихъ промыслити во всякомъ ученіи, въ божественныхъ запов'ядяхъ и въ домовомъ строеніи (стр. 1, 107, 50, 31). Заповъдуя вообще «любовное отношение во всімъ», Домострой, въ качестві воспитательных средствъ, не только карающихъ, но и поощряющихъ, рекомендуетъ, однако, въ различной степени, въжлевенькое стеганіе плеткою, возложеніе ранъ, казненіе жезломъ. Идеальныя стороны жены составляють - поливищее, безпрекословное повиновеніе мужу и качества, входящія въ понятіе хорошей, практичной хозяйки. Лишенная всякаго права самостоятельности, она во всемъ должна спрашиваться мужа, просить его совътовъ; контроль мужа простирается даже на выборъ женою знакомыхъ, на бесъды ея съ гостьми и т. п. (29, 57, 83, 58 стр.).

Правила практическаго хозяйства занимають большую часть Домостроя, и въ этомъ отношени Сильвестръ является рёшительно спеціалистомъ. Нужно удивляться практической изворотливости его ума, научающаго, съ изумительною предусмотрительностію и подробностію, искусству,—какъ сохранить равновъсіе расхода съ приходомъ, какъ откладывать отъ

всякаго приплода со дня рожденія дочери ей на приданов, какъ и когда закупать продукты по дешевой цівнів, какъ все хранить, какъ, паконецт, пиво варити, недъ сытити, шти варити и т. п.

Такою же практичностію и точностію отличаются многочисленныя въ Домостров правила общественнаго приличія. Таковы, напр., правила: въ гостяхъ садиться на последнейъ мёсть, чтобы потомъ хозяннъ перевель на высшее; не начинать яди въ гостяхъ, если въ ряду званныхъ будетъ кто «честне»; хвалить всякое брашно поданное, не смотря на его дъйствительное качество; или напр. наказъ слугь: «куда пошлютъ въ люди, у воротъ легонько поколотить, у сеней ноги отереть, носъ высморкать, выкашляться, искусно молитву сотворити... Предъ хозянномъ моса не копать, не кашлять, на стороны не смотреть» и пр. пр. (стр. 11—13, гл. 35). Такою же мелочностію, точностію и подробностію отличаются и все вообще вышеупомянутыя правила Домостроя, подробности которыхъ было неудобно приводить, по ихъ обширности.

Убъждая сына своего выполнять его «худое ученіе и грубое наказаніе и предсказывая ему за это всяких і благодатей — временных и въчных і, Сильвестръ ссылается въ образецъ на свою жизнь: «памятуй, чадо, како им жихом». И ты тому же ревнуй и тако твори» (2, 112, 106—110 стр.).

Итакъ, Домострой рисуетъ намъ идеалъ человъка строго религіознаго, набожнаго, точнъйшаго исполнителя всякихъ церковныхъ обрядовъ, жизнь котораго опутана тысячами мельчайшихъ правиль, предусматривающихъ и опредъляющихъ каждый его шагъ, каждое движение. При этомъ нельзя не зам'втить, что внутренній смысль прежней искренней и простосердечной религіозности значительно поколебался. Вниманіе Домостроя обращено почти исключительно только на вижшность, на обрядъ, съ исполненіемъ котораго неразрывно соединено возданніе и который изъ средства возведенъ въ цёль. Правда, и Домострой говорить о милосердіи и т. п. добродътеляхъ, свидътельствующихъ, повидимому, о жизненности, дъятельномъ характеръ проповъдуемой имъ набожности. Но стоитъ только обратить вниманіе на действующія здесь побужденія, чтобы на половину разочароваться. Истинно-христіанскіе мотивы нравственной дізательности въ Домостров являются въ значительной извращенными и подавленными со стороны побужденій житейскихъ, человіческихъ: сюда привходять такіе не безпредосудительные, въ правственномъ отношенім, дъятели, какъ стремленіе въ чести, славъ, практической выгодъ и т. п. Напр., питаніе нищихъ является здёсь не столько цёлію, какъ вообще доброе дёло, сколько средствомъ пріобр'ясти, кром'я мады отъ Бога, сотъ людей добрую славу». Милосердіе, вообще, рекомендуется, какъ средство составить репутацію добраго человіка, котораго бы вездіз «ждали, встрівчали и провожали», какъ средство, при маломъ «убыткв», снискать «дружбу и добрую славу во въкъ (стр. 15, 111). Съ другой стороны, напр. пьянство и т. п., пороки являются не столько сами по себъ безиравственными, сколько вредении для репутаціи человіка, потому что влекуть «отъ людей срамоту», и т. д. (стр. 14). Наконецъ, есть мъста, гдъ Домострой еще непосредственные жертвуеть внутреннимь симсломь поступковъ для лицевой ихъ стороны, гдф допускаетъ онъ прямую неправду, пропов'вдуетъ лицем'вріе. Чтобы сохранить за собою славу добраго человъка и не нарушить формальныхъ отношеній съ людьми, онъ рекомендуеть скрытничество, ложь. Чтобъ исполнить правило содружія и любовнаго житія съ другими, сов'туеть пользоваться всвии средствами, не обращая вниманія на ихъ моральную цвну; напр., «аще людемъ твоимъ лучитца съ къмъ брань», то, чтобы соблюсти свой добрый атворитетъ предъ другими и «утолить» чужихъ, Домострой предписываетъ, не смотря ни на что, бранить и бить своихъ, хотя бы они были и правы, «да еще недруга же напоити и накормити» (стр. 111, 13 и др.).

До такой крайней обрядности и формализма развились, подъ вліяніемъ историческихъ условій, прекраснѣйшія черты національнаго русскаго характера. Животворное сѣмя христіанства, посѣянное въ свѣжую, полную силы натуру славянина, не получило надлежащаго воспитанія. Грубое физическое насиліе дикаго, въ своемъ бездушномъ фанатизмѣ, мусульманства наложило неизгладимую печать на подавленный русскій народъ. Влагодаря этому вліянію, и русскій народъ явился фанатикомъ въ своей религіозности, подчиняющимъ интересамъ религіи каждый шагъ своей жизни, но, къ сожалѣнію, фанатикомъ столь же почти бездушнымъ и мелочнымъ, вполнѣ способнымъ воспитать въ своей средѣ такихъ борцовъ православія, которые готовы умереть изъ-за неприкосновенности въ немъ и «единаго а́за».

На рубежъ XVII столътія въ исторіи внутренняго направленія и характера русской жизни совершается замъчательный переворотъ. На руссвоиъ троив является могучій первоимператоръ, который пробудиль свой народъ, поколебалъ всю внёшность и формальность въ его жизни, положиль основу духовной самостоятельности русскаго народа, вывель его на путь самобытнаго прогресса. Какъ встретили эту резкую перемъну утвердившіеся въ неподвижной обрядности питомцы Домостроя, мы уже знаемъ; съ одной стороны, обнаружилась старовърческая оппозиція новому строю, съ другой — неблагоразумное увлечение имъ. Среди этихъ врайностей стали люди, которые критически отнеслись въ современному теченію жизни, безъ предубъжденія встрътили новые порядки, охотно, безъ нравственной ломки согласились подвергнуть старину безпристрастному пересмотру и старались сохранить изъ стараго и усвоить изъ новаго все только истинно хорошее, полезное. Въ рядахъ этой немногочисленной, но лучшей части новаго русскаго общества, состоявшей, конечно, изъ людей, прежде всего, образованныхъ, учившихся и по положенію высокопоставленныхъ, долженъ быть названъ и нашъ Посошковъ. Его Завъщаніе представляется ръдкостнымъ и въ высшей степени дорогимъ памятникомъ, въ которомъ мы знакомимся съ этою умъренною, среднею партіею петровскаго общества, — съ людьми, воспитавшимися на Домостров, но разумно, сознательно отнесшимися и къ новымъ условіямъ и требованіямъ, знакомимся съ воззрівніями и идеалами здравомыслящаго древне-русского человъка-простолюдина въ высокоинтересный моменть его исторической жизни. Остановинъ свое вниманіе на этихъ идеалахъ. Само собою разумъется, тутъ мы не встрътимъ совершенно новаго, цивилизованнаго человъка, освободившагося отъ вліяній своего воспитанія, и весьма естественно, что въ идеалахъ Посошкова осталось весьма и весьма много домостроевскаго; но за то им встрвчаемъ здесь очевидную уже способность и полную готовность въ новой жизни, первые прививки новаго духа; встръчаемъ людей, принадлежащихъ еще старому времени, но уже усванвающихъ новые взгляды и убъжденія, новыя понятія и иден.

Анализируя Завъщаніе Посошкова, нельзя будеть игнорировать Духовную Татищева, какъ произведеніе совершенно однородное, почти одновременное и рельефно оттъняющее нъкоторыя черты особенностей въ характеръ и содержаніи перваго. Какъ принадлежащая перу извъстнаго въ свое время вольнодумца, рыянаго сторонника Петра Великаго изъ партіи люберально-прогрессивной, Духовная Татищева, уже по этому самому, имъетъ черты своеобразнаго характера, рисуетъ идеалы нъсколько иного склада, про-

пагандируетъ иногда другой строй жизни, сравнительно съ Завъщаніемъ Посошкова. Съ другой стороны, какъ произведение человъка, не только върующаго, но, во время писательства — подъ впечатленіемъ житейскихъ непріятностей и приготовленій къ смерти — и слишкомъ благочестиваго. и Духовная Татищева носить на себъ тоть же преобладающій религіозный характеръ и написана въ такомъ же церковномъ тонъ. Что касается элемента практическаго, присущаго всёмъ сочинениямъ и идеаламъ Посошкова, то и у Татищева, въ данномъ сочинени, онъ является даже въ наибольшей долъ. Идеалы Татищева построены примънительнъе въ жизни, они ближе поставлени въ дъйствительности, нежели сравнительно высокіе и бол'я отвлеченные идеалы Посошвова. Въ автор'я Духовной Татищева со всею ясностію выступаеть предъ нами человъвъ слишкомъ умный, опытный и теоретически и практически мудрый, отлично знающій жизнь и людей, т. е. сильный тіми качествами, которыя поражають насъ не столько въ Завъщаніи отеческомъ, сколько скорье въ Кинтъ о скудости и богатствъ Посощкова.

«Завъщание отеческое сыну своему со нравоучениемъ за подтвержденіемъ Божінхъ Писаній ВОСОШКОВА, ВЪ прекрасномъ изданія А. Попова составляетъ довольно объемистое сочинение. Не отличаясь строгою разграниченностію матеріала и выдержанностію частныхъ сюжетовъ, Завъщание отеческое раздълено на глави. Имъ предпослано предръчие къ Завъщанію, въ которомъ предложено нъсколько наставленій религіознаго характера, преннущественно о твердомъ и непоколебимомъ стоянін въ православін, среди «объюродъвших» еретиковъ» и «олазивых» расвольниковъ». Первая глава: «Объ отроческомъ житіи» содержить наставленія сыну-отроку о правственномъ и школьномъ самовоспитаніи, преимущественно о храненіи себя въ телесной чистоте, а также вообще объ «опасномъжитіи», о точнейшень выполнении христіанской добродетели смиренія, навонець, объ избраніи жены. Вторая глава: «О брачномъ житіи» содержить наставленія о святости супружеских отношеній. Въ третьей главъ: «О началь мірскаго жетія Посошковь, полемизируя противь Лютерань, доказываеть обязательность для христіанъ хранить вившиюю, твлесную чистоту, соблюдать омовенія и пр.; далее предлагаеть наставленія о первоначальномъ воспитанім дітей, обученім, даже объ оділянім дівтей, о

воздержание въ жизни, особенно о воздержание отъ пъянства, объ отношенін въ духовному отцу и о необходимости поваянія. Глава четвертая: «О мірскомъ моленім и молитвів» содержить спеціальный трактать о религіозныхъ обязанностяхъ челов'ява: о временахъ моленія и составъ молитвы, объ обязательности поклоновъ при моленіи (противъ Лютеранъ), о моленін во время литургів. Пятая и самая большая глава: «О гражданскомъ жетін» наполнена многочисленными предписаніями, опредъляющими нравственный характеръ человъка, обнимающими домашнюю преимущественно жизнь. Положение же человъка, какъ члена общества, занимающаго изв'ястное опред вленное положение, обрисовано Посошковымъ въ особыхъ рубрикахъ, входящихъ въ составъ той же главы: о земледъльствъ, о рабскомъ житін, о художествъ (т. е. о ремесленникахъ), о купечествъ, о солдатскомъ бытія, объ офицерствъ, о крестьянскомъ житін и, наконецъ, о нищенскомъ житін. Такимъ образомъ, общій идеаль человъка-христіанина, какъ общественной единицы, разсмотрвиъ Посошковымъ въ этой главв раздвльно, въ лицв всвхъ частныхъ особей, входящихъ въ понятіе общества. Шестая и последняя глава: «О приказныхъ порядкахъ», съ особенными рубриками: о старомъ подъячествъ, о судействъ, — рисуетъ идеалъ «праведнаго судіи» и судейства, чуждаго пороковъ и недостатковъ, которыми заражено было древнее судопроизводство.

Въ эпиграфъ Завъщанія отеческаго Посошковъ написаль: «Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, Бога вседержителя и всея твари сотворителя, предлагаю Завъщаніе сіе любезному ми сыну. Прошу тебя, Господа ради, всти силами своими держися Создателя своего Бога и да снабднши (соблюеши) заповъди Его святыя и моего отеческаго Завъщанія да не отмъщеши». Эпиграфъ въ высшей стенени удачный, потому что въ немъ Посошковъ высказалъ и цтль своего труда, и его существенный характеръ. Главнымъ побужденіемъ, которое руководило Посошковымъ въ написаніи Завъщанія, было желаніе его видъть въ молодомъ покольній осуществленіе идеаловъ, формировавшихся въ его представленіи; видъть воплощеніе въ жизни высокихъ требованій христіанства, идеаловъ евангельскихъ, какъ ихъ могъ себъ представить и согласить съ обыденною жизнію авторъ. Сообразно характеру идеаловъ, и все Завъщаніе Посошкова является съ строго религіознымъ характеромъ-Во имя Бога онъ началъ его писаніе и во имя религіи онъ предла-

гаеть всв наставленія, вездв и во всемь преследуя религіозные интересы. Предлагаетъ ли Посошковъ программу школьнаго обученія, важнъйшимъ условіемъ онъ при этомъ поставляеть, чтобы не перенять изъ наукъ чего нибуль «развратнаго для благочестивой вёры». Зайдеть ли рвчь о богатствв, Посошковъ скорве спвшить передать самое существенное въ этомъ отношении правило: «паче же времяннаго, ищи богатства въчнаго, чъмъ тебъ въ безконечные въки жить». Говорить ли о выборъ невъсты сыномъ, прежде всего и даже «наипаче смиренія и разума», онъ велить искать «въ невъсть страха Божія». Предлагаеть ли правила первоначального воспитанія дітей, «начальнійшим» обученіемь» поставляетъ сообщение религіозныхъ понятій и «страха Божія водруженіе >. Заговорить ли Посошковь объ одеждів, опять-таки невольно уклоняется онъ на свою излюбленную тему и вставляеть наставление: «паче же всвур воспоиянутыхъ укращеній нужно укращатися благочестивою, правою христіанскою върою, еже блюсти ю ціло и непоколебимо». Нужно ли Посошкову воодушевить, утвшить раба въ его тяжелой судьбв, онъ прежде всего поставляеть ему на видъ, что «за теривніе будеть оть Бога вънецъ соплетатися», что горечь жизни, какъ бы она ни была несносно тяжела, должна вызывать не ропоть, а радость «за вящшую душевную пользу», что въ бъдствіяхъ и тяготахъ жизни христівнину «нужно поставлять себ'в паходку» и пр. и пр. (стр. 8, 141, 21, 53, 57, 185). Однимъ словомъ, все у Посошкова пронивнуто духомъ религіи, на всемъ лежить неизгладимая печать ея. Это мы сейчасъ увидимъ въ знакомствъ и съ самими идеалями Посопкова.

«Не вознегодуй на мя», обращается Посошковъ къ сыну, «за сіе мое Завъщаніе: не худа ради предложихъ ти сіе, но дабы ты не лишенъ быль царства небеснаго» (стр. 140). Воть прямая цъль писанія Посошкова, — цъль достигнуть общей цъли всъхъ стремленій, всей жизни человъка. Къ достиженію этой цъли и направлены предлагаемые Посошковымъ идеалы. Эгимъ же опредълялся и сравнительно возвышенный характеръ послъднихъ: Посошковъ, въ этомъ случав, витаетъ въ области болъе идеальной и отвлеченной, нежели напр. Татищевъ, который стоитъ на болъе утилитарной, житейской точкъ зрънія и, кромъ нравственныхъ высокихъ цълей, преслъдуетъ, съ неменьшимъ постоянствомъ, цъли житейскія, не упускаетъ изъ вида практической философіи, гласлицей, что «конецъ желаньямъ нашимъ ненасытнымъ, въ свътъ главный пунктъ — деньги». (Тат. и его вр. 233 стр.).

Первый членъ Посошковскаго катихизиса посвященъ религіознымъ потребностямъ и обязанностямъ человъка. Посошковъ желяетъ воспитать прежде всего религіознаго, искренно вірующаго христіанина. «Господа ради, всеми своими силами держися своего создателя Бога». «Непрестанно Его прославляй и за всякое дело благодарение Ему возсылай и не престая въ мысли своей Бога имъй!> «Ни на единъ часъ Бога изъ инсли своея не испускай: аще стоими или съдиши, аще идеши или лежищи, или что либо творищи. яко во дни, тако и въ ноши. отнюдь изъ мысли своея Бога не выпускай, и кромъ молитвы, Бога пиви въ себв присно». «Всегда и во всемъ надежду возверзи на Господа» (стр. 1, 28, 135, 142). Рекомендуя вообще сыну такое душевное настроеніе, чтобы «Богь въ немъ жилище свое состроилъ», Посошковъ требуетъ непрерывнаго богомыслія, какъ бы даже повторяя самыя слова Владиміра Мономаха: «егда путемъ идеши или вдеши, не моги ты въ то время безделенъ быти, но глаголи умонъ своинъ Давыдовы исалны, кои можешь памятствовати... Между же ими проившивай Богомъ данную молитву — Отче нашъ и Пресвятой Богородицъ поздравительный архангеловъ глаголъ... и глаголи не просто, но съ богомысліемъ. Тако творя, всегда съ Господомъ будеши и Господь съ тобою будеть» (стр. 170, 171). Въ то же время, Посошковъ всячески старастся ввести сына въ сознание истинной цели всехъ стремлений христіанина, направляеть его взорь въ жизнь загробную, внушаеть всемфрныя усилія къ достиженію царства небеснаго. «Мой совъть буди тебъ, сыне мой, сицевъ, --- еже бы ти никаковыя вещи, на семъ свътъ сущін, съ прилежнымъ прошеніемъ у Вога не просити; но токмо да будеть твое прилежное прошеніе объ оставленіи греховъ твоихъ и о полученін царства небеснаго». «Поревнуй и ищи первъе царства небеснаго. При попеченін же о царствін Божіемъ и о всякой правдів, вся благая, не токио грядущая, но и настоящая, приложатся», (стр. 102, 21, 136). Какъ самое дъйствительное и надежное средство не потеряться во всвять случайностяхъ жизни, не пропасть отъ тяготъ и горечи житейской, Посошковъ внушаетъ сыну неповолебниое упование на Вога и безпредъльную въру во святой промыслъ Божій: «ни о какомъ злоключенін своемъ не скорби, безъ воли бо Божія ни что тебъ не содъется, токмо буди ты Божій; ни о чемъ не печалься, но во всякихъ своихъ благихъ и злыхъ случаяхъ живи по Его Божьей волъ». Съ этой точки зрвнія, Посошковъ и проповъдуетъ всегда примирительный взглядъ на жизнь: «сего ради, сыне мой, и скорби, и бъды вся любезно и благодарно пріемли; не убойся и не ужаснися: безъ Божія бо воли ничто тебъ не случится... Подобаетъ наче о бъдахъ радоватися, а не соврушатися», потому что они низводятъ на челевъка «велію мзду отъ Бога и мученическаго вънца сподобляютъ» (стр. 181, 102, 22).

Но съ особенною настойчивостію Посошковъ, подъ вліяніемъ религіозныхъ волненій въ его время, которыхъ еще не опасался напр. Домострой, выражаєть свое желаніе воспитать именно православнаго христіанина, върнаго сына «Святыя Восточныя церкви», непоколебимаго для иновърій, раскола и вообще чуждаго всякой религіозной неустойчивости. «Всъми своими силами держися Восточныя церкви и въру имъй тую, кую насадилъ и возрастилъ царь Константинъ, къ намъ же принесъ Владиміръ». «Твердо завъщаваю и заклинаю, да всъми силами держишися святыя Восточныя церкви, яко родшія тя матери. Аще же сіе завъщаніе презриши, мое отеческое благословеніе да обратится ти въ клятву». «Господа ради, держися древняго христіанства, ни на каковые толки не сдавайся, но стой, яко мраморный столбъ, на недвижимомъ камени утвержденный, не склоняйся ни на шуюю страну, ниже на мнимое десно» (стр. 111, 5, 7, 168, 2, 161).

Еще гораздо съ большем подробностію Посошковъ распространяется въ наложении обязанностей человъва къ Богу и при этомъ особенно останавливается на молитвъ. Цълую главу Завъщанія Посошковъ посвящаетъ этому предмету и разсматриваетъ его гораздо поливе и обстоятельные, нежеля Домострой. Выше, знакомясь съ характеромъ религіозныхъ возэрівній Посошкова, мы уже изложили въ высшей степени здравый теоретическій взглядъ Посошкова на смысль и значеніе христівнской молитвы; указали также и на тв крайности и дробныя, мелочныя предписанія, въ которыхъ высказалось у Посошкова практическое раскрытіе вопроса о молитвъ. Не касаясь въ настоящемъ случать, такъ сказать, принципальной стороны дела, постараемся въ общей картинъ н, по возножности, языкомъ самого Посошкова изложить требованія его относительно молитвы, въ литературномъ отношени не безъянтереспыя и въ своемъ родъ весьма любопытныя. «Завъщаваю тебъ, сыне мой, егда отъ сна вставать будеши, то прежде всякаго глаголанія возложи на ся крестное знамение истовое» (т. е. триперстное). При этомъ, Посошвовъ счелъ полезнымъ для своего времени описать самый процессъ знаменія врестнаго и предостеречь отъ двоеперстія. «Первве возложи на чело, потомъ низведи свою руку на пупъ, отъ пупа же на десное плечо, а потомъ на лъвое... И въ сложени перстовъ Св. Тронцу исповъдуй; двоеперстнаго же сложенія вельми бойся». «Возставъ на нозъ, первве сотвори предъ образомъ три поклоны воставальные, и потомъ уже «отступи отъ одра своего». Послъ, «когда лице свое умыещи, правило свое настоящее исправляй. Въ этомъ правилъ Посошковъ «принуждаеть проглаголати не борзяся, со вниманіемъ и богомысліемъ» но нескольку разъ известныя молитвы, освященныя церквію для домашнаго богослуженія, какъ то: молитву Господню, молитву Богородичную, сумволь віры. Затівнь должна слівдовать «оть себя нолитва»: за царя, за царицъ, за царевичей, за отца духовнаго, роднаго, родственниковъ; «потомъ о себъ вспомяни», о супругъ и дътяхъ. совершеніснъ молитвы, по указанной програмив, къ Богу, должна непосредственно следовать совершенно тождественная молитва къ Вогородицъ; потомъ такія же точно молитвы, только съ уменьшеннымъ количествомъ назначаемыхъ при этомъ поклоновъ, должны возсылаться къ св. Іоанну Предтечи, Іоанну Богослову, священномученику Власію, св. Спиридону, преподобному Онуфрію, великомуч. Варваръ. Послъ молитвы къ святимъ сабдують повторенія молитви Господней, молитва къ Ангелухранителю и молитва въ «тезоименному блюстителю Николаю». Наконецъ, молитва заупокойная: о царяхъ, дъдахъ и пр. (стр. 75..., 86, 91, 94 и др.). Интересны также правила поведенія во время молитвы, своею точностію и мелочностію напоминающія Домострой, а своимъ происхожденіемъ всецьло обязанныя древне-русской жизни, составляющія неотъемлемое достояние и главное богатство последней. «Егда будеши предъ образомъ Божіниъ молитву возсылати, на стороны не погладывай, стой, яко столбъ, неподвиженъ;... аще въ то время тёло твое воззудетъ, не моги двинутися или почесатися; аще и блоха начнеть тя копошити, всячески потерпи». Спрашивающимъ и докучающимъ во время молитвы «не отвъчай»; если же молитва будеть чъмъ прервана, если и вторицею и третицею смъщается она, то всегда начинай снова, сеже бы безъ всякаго препинанія исправити ю. «Егда же пріидеть день праздничний, то всячески упразднися, отнюдь никаковыя работы не работай, но иди въ церковь. Далече не добхавъ до церкви, востани и доиди до

крыльца пешь. Вступя въ церковную ограду, шапку съ себя сойми. При дверяхъ церковныхъ и парикъ сними, и войди въ перковь рабски. Егда внидеши въ церковь, то первъе Спасителеву образу сотвори 3 поклона. Богородицъ два... потомъ пресвитеру и людямъ. На высокомъ мъстъ не становись, на хоры и на влиросъ не восходи и поющихъ крылошанъ, ради своея пыхи, съ мъста не сбивай. И стани на мъстъ неподвиженъ, яко твердый столбъ, о ствиы не опирайся, ногъ не оттопыривай, ногу за ногу не закладывай, но стой прямо, кротко, со страхомъ, трости отнюдь въ рукахъ не держи (потому что только нъмцы, у которыхъ въра особая, отъ христіанскія отличная, со дреколіемъ сидять). Не плюй гордостно въ дальность отъ себя, чтобы плюновеніемъ или спорваніемъ не оскаредить кого, но плюй токио предъ собою, вблизости и подтирай ногою. На стороны отнюдь не поглядывай, покрасотою доброличною уязвитися и вивсто пользы тому что можешь пакость себ'в пріобрящении. Все вниманіе устремляй къ богослуженію, что поють или что читають, вся внемли и ничесого мимо ущесь не пускай, уномъ съ Богомъ бестдуй. Кромъ воздыханія, ничего своего къ церковному півнію не приміншивай и по особымъ книжкамъ — полюторски не читай» и пр. и пр. (стр. 103..., 117, 169, 177 и др.). Во времена, узаконенныя для поклоновъ, особенно въ извъстные моменты литургіи, Посошковъ требуетъ неотивннаго выполненія ніжоторыхъ тілодвиженій: стани на колвну, руцв свои возверзи въ небеси, возложи на ся крестное знаменіе, стоя на кольну, поклонись до земли, возстани на новъ твои, падъ на землю ницъ лежи, не воздвизайся отъ земли и т. п. Съ наставленіями Посошкова о поклонахъ, ставленія свічей, о цівлованія иконъ, мы уже знакомы. Посошковъ предлагаетъ настолько подробную программу поведенія во храмів, что старается даже подчинить правиламъ взгляды, движевія глазъ молящагося, запов'йдуеть возводить при молитвъ очи свои горъ, а не долу (169 с.). — Между религіозными обязанностями, Посошковъ напоминаетъ также о непременной обязательности для христіанина приб'ясать къ таинствамъ церкви, какъ богодарованнымъ средствамъ освященія и подкрівпленія въ жизни (стр. 13, 72..., 204).

Не ограничиваясь нолитвою къ Богу, Посошковъ желалъ бы, по возможности, всю вообще жизнь и дъятельность христіанина сдълать непрерывнычь служеніемъ Богу. Непрестанному богомыслію онъ, при всявомъ

удобномъ случав, хочетъ пріурочить и вившнее дівствованіе, тівлесный трудъ. Всему въ жизни, всякому и мелочному обстоятельству онъ хочетъ придать характеръ церковности, на все наложить печать христіанства. «Егда какое дъло начинати будеши, то отнюдь просто не начинай, но первъе возложи на ся крестное воображение истовое >. «На письменныхъ дълахъ въ началъ полагай начертаніе крестное». «Аще ясти какую ядь начнеши, то и тамо, прежде положенія во уста своя, возложи на ся крестное воображение». «Въ сосудъ съ питиемъ дуни крестообразно». «Входя куда либо, крестись, выходя — тоже. Не моги минути церкви, чтобъ, снявъ шапку, не поклониться», и пр. и пр. (стр. 172, 173, 104 и др.). Неуклонное соблюдение всталь этихъ и подобныхъ требованій часто обставляется у Посошкова слишкомъ предусмотрительными и по своей мелочности озвдачивающими дополненіями и условіями. Напр., при встрвчв съ несомымъ Твломъ Христовымъ, чуть его завидиши. шапку съ себя сойни, съ коня своего сниди и, аще и грязно, поклонись до земли. Въ извъстные моменты богослужения «падъ поклонися до заили, аще и многонародно въ церкви всячески потрудись» и т. п. (стр. 104, 168, 131).

Таковъ для Посошкова идеалъ религіознаго человъка, христіанина,--идеалъ, повидимому, чисто древне-русскій, домостроевскій. Но если им внимательно всмотримся въ этомъ идеалъ, то увидимъ довольно замётно выступающіе въ немъ уже новые оттінки. Идеалъ Посошкова далеко уже не въ такой мъръ бездушенъ и такъ исключительно механиченъ, вавъ идеалъ Сильвестра. Излагая точную, мелочную регламентацію, Посошковъ старается каждый обрядъ осмыслить, въ каждомъ ничтожномъ обычав и предписаніи отивтить внутренее его значеніе, въ силу котораго этотъ обычай является не какъ бездушный, формальный обрядъ, но какъ форма, полная религіознаго содержанія. Между темъ какъ Домострой учить только обряду, въ немъ полагаеть главную цель своихъ стремленій, и, при безчисленномъ множествъ обрядовыхъ тонкостей, весьма ръдко отмівчаеть ихъ внутренній смысль и содержаніе; Посошковь нивогда и нигдъ не ограничивается одною вижиностію, а всегда обязательно обращаетъ внимание и на скрывающуюся въ ней внутреннюю сторону. По крайней мірів, являясь строжайшимъ проповівдникомъ обрядности, онъ нигдъ при этомъ не опускаетъ изъ вида и содержанія, одущевляющаго эту обрядность, внутренняго значенія, осмысливающаго ее. Съ важдымъ

словомъ молитвы Посошковъ соединяетъ опредъленное содержание, каждому движенію тела, каждому жесту въ религіозныхъ обрядахъ онъ старается пріурочить изв'єстное движеніе духа. Математически точно измъряя и вычисляя обрядовыя дъйствія, Посошковъ неотступно внушаеть при этомъ всегда и «движение умное», «держание въ мысли», «возношеніе духовное», «испов'яданіе духомъ» и пр. т. п. «Возлагая на себя крестное знаменіе», говорить напр. Посошковь, «умныма своима очима зри крестъ Христовъ». «Въ сложении трехъ перстовъ исповъдуй святую Троицу». Полагая поклоны, чумныма очима воззри въ самому Богу. Тълесныма очима зря на образъ Богородицы, умныма очима также зри на небо (стр. 75, 76, 90, 91 и др.). Впрочемъ, съ постоянными замъчаніями Посошкова о значенім и внутреннемъ смыслъ въ молитвъ и еконопочитании мы уже знакомы. Поэтому, не станемъ болбе приводить примфровъ и выписокъ изъ Посошкова, тфиъ болфе, что перечислить въ Завъщания все, подтверждающее наше положение объ осимсленности Посошковымъ формальныхъ требованій и обрядовыхъ мелочей, значило бы снова перебрать всв его предписанія. Во всякомъ случав, несомивино, Посошковъ является далеко уже не слишить приверженцемъ обряда. Воспитавшись на Домостров и усвоивъ его предписанія во всей точности, онъ успаль заматно возвыситься надъ понятіями Сильвестра, не ограничился вижшностію, формальностію русской религіозности, обратиль винманіе на болъе существенный элементъ ея, — и свою несравненно болъе жизненную, двятельную религіозность заввидаль своимь потомкамь. Нельзя не видъть въ этомъ вліянія новаго времени, задатка гуманности. Очевидно, лучшіе русскіе люди, высказавшіеся въ лицѣ Посошкова, стали, наконецъ, отыскивать инсль въ своей набожности, стали открывать утраченный симслъ русской религіозности. И по всему видно, какъ еще ново било это дъло для русскаго человъка, какъ непривычна была для его головы эта, какъ бы вновь только что открытая, зависимость формы отъ содержавія, обряда отъ его духовнаго симсла. Самъ Посошковъ, какъ мы видели, и то въ некоторыхъ частныхъ случаяхъ, такъ сказать, прорывался, передаваясь на сторону неразумной обрядности, исключительнаго формализма. Съ другой стороны, не даромъ онъ почелъ себя обязаннымъ постоянно, даже повторяясь, отмічать во всяких вичтожних обрядоимхъ дъйствіяхъ ихъ духовное знаменованіе, старался связать отдъльныя движенія тіла съ соотвітственными движеніями души. Усилія Посошкова

всегла выслёдить и отметить эту связь выходять иногда очень характерны и невольно обращають на себя внимание. Не говоря напр. о томъ, что Посошвовъ нигдъ не опустилъ случая упомянуть объ обязательности при крестномъ знаменіи и духовнаго воображенія креста Христова, онъ старается пріучить мысль следовать за рукою даже въ самомъ процессъ крестнаго знаменія. «Егда руку свою возложници на чело, то въ умъ своемъ помышляй о вышнемъ рогъ креста Христова, егда же низводити будеши руку свою на животъ, то помышляй о длинномъ древъ врестномъ, а егда уже руку свою визведеши на пупъ, то помышляй о нижнемъ роги вреста Христова, а егда положиши руку свою на правое плечо, то помышляй о правомъ рогв креста; егда же понесеши руку на левое плечо, то въ умъ своемъ держи о поперечномъдревъ врестномъ» и т. д. Правда, прототипы такихъ внушеній можно найти и въ Домостров, но встрвчаются они тамъ неизмеримо реже и имъ. видино, не придается тамъ особаго значенія и важности: приводятся они только иногда, между прочимъ, кстати, а потому и производятъ впечатление только более или менее общихъ местъ, фразъ, стереотипныхъ для всей древне-русской, религіозной письменности — выраженій. Правда также, что въ подобныхъ наставленіяхъ заметна крайняя механичность, съ которою Посошковъ старается опредълить чисто духовныя движенія. связывая съ несеніемъ руки соотв'ятственное перенесеніе мысли, или напр. съ извъстнымъ движеніемъ глазъ — опредъленное движеніе «умныхъ очей > и т. п., но избъжать этого, совершенно освободиться механичности едва ли и было возножно для Посошкова, воспитавшагося все-жевъ духѣ домостроевскаго формализма.

Духовная Татищева несравненно уже менте удтляеть мъста разсужденіямъ о религіозныхъ обязанностяхъ человъка. Тти не менте, и изънея видится прежде всего искренняя религіозность автора, который, въ помислахъ о смертномъ част, завтщалъ, для спасенія души и отпущенія гртховъ, деньги по церквамъ раздавать, пти панихиды, читать псалмы, давать ладонъ и свтчи, построить церковь и пр. и пр. Очевидно также желаніе Татищева воспитать и въ сынт своемъ религіозную настроенность. Съ этою цтлію, онъ заповъдуеть ему прежде всего «по-учаться въ законт Божіемъ день и нощь даже до старости, со вниманіемъ читать письмо святое,... книги учителей церковныхъ,... истолкованія заповъдей и блаженствъ» и пр. «Читай письмо святое прилежно и тщися

по оному поступать» (Тат. и его вр. стр. 209, 216). Но свлонность Татищева къ вольнодумству и здесь уже успела высказаться. Между твиъ какъ Посошковъ обнаруживаетъ безусловное довъріе во всему, такъ или иначе прикрытому авторитетомъ церкви. Татищевъ, напротивъ, не преминулъ сдълать сыну предусмотрительное замъчание относительно напр. прологовъ, четьихъ миней, что «многія исторіи въ истинъ бытія оскудъваютъ», что нъкоторыя изъ нихъ «соблазны въ сомнительству подать могуть» (стр. 210). Рекомендуя знакомиться съ ученіемъ инославныхъ христіанскихъ исповъданій, въ цъляхъ утвержденія и непоколебимости въ православін, Татищевь, въ то же время, совътуеть уклоняться отъ религіозныхъ преній съ иновфрами, читобы у людей злаго мивнія о себъ не подать, а оть неразсудныхъ и не потерпъть». Между тъмъ, Посошковъ, въ своей религіозной ревности, не способень быль ни на какіе вомпромиссы, не допускаль никакихъ уступовъ; преследуя въ сферъ религіозной съ особенною заботливостію, онъ, совершенно напротивъ, старался внушить и сыну ту же ревность по Богъ, которою одушевленъ былъ самъ: «аще кого узриши сумпящася, не моги умолчати», повторяль онъ неоднократно своему сыну (стр. 78 и др.). Далће, Посошвову, по своимъ убъжденіямъ примыкающему въ партіи охранительноконсервативной, представлялось наиболье опаснымъ протестантство и отъ него особенно онъ желалъ предостеречь своего сына; между темъ вавъ Татищевъ, человъвъ либерально-прогрессивнаго лагеря, большую опасность видълъ въ католичествъ и завъщалъ въ Духовной состерегаться особенно папистовъ.

Теперь посмотримъ на нравственныя качества, которыми надъляетъ Посошковъ своего идеальнаго христіанина.

Составъ нравственныхъ предписаній Посошкова вполит соотвътствуетъ Домострою. Кавъ и въ послъднемъ, Посошковъ старается предостеречь сына своего отъ гръховъ и рекомендуетъ ему по преимуществу нъкоторыя и именно тъ же, что и Домострой, добродътели. Въ первыхъ же строкахъ своего Завъщанія, наряду съ требовапіемъ въры въ Бога, Посошковъ требуетъ, чтобы сынъ всти силами соблюдалъ заповъди Божіи, хранилъ душу свою отъ всякаго гръхопаденія. «Отъ всего сердца своего у Отца небеснаго проси, дабы въ тебъ всегда содъвалась Божія воля, дабы діаволъ никаковыя власти не возымълъ и на гръхи бы тебя не приводилъ» (стр. 1, 79, 74). Посошковъ перебвраетъ частные види

грвха, предостерегая отъ нихъ сына. Напр.: «Господа ради, чадо, бойса блуднаго грвха» (стр. 9, 14); «вельми бойся лжи, дабы въ сыновство діаволу не вдатися» (147 с.); «отнюдь пустошныхъ словесъ, наипачежъ ругательныхъ не глаголи» (46, 148 с.); «всячески тщися, еже бы ти до пьяна не упиватися и дабы весьма его (вина) не касатися» (62 с. 1); «такожде въ яденіи пищномъ имѣй воздержаніе и не пресыщайся» (61 с. 2); «чтобы не навыкать во грѣхахъ, со злыми людьми отнюдь содружін никакого не имѣй» (74, 9). Но особенно опасными и безнравственными, въ представленіи Посошкова, грѣхами являются гордость и самоумничество, когда человѣкъ въ разумѣ своемъ высоко о себѣ помыслитъ. «И въ ереси ни отъ чего тако не впадаютъ, яко отъ высокомнѣнія своего. Сего ради, чадо мое, не моги и близъ себя допускати самоумничества. Не буди гордъ; самому премудрому человѣку не надлежитъ гордиться и умомъ своимъ возноситься» (стр. 69, 70 и др; Кн. о св. и бог. 77 стр. 2)

Въ главъ всъхъ положительныхъ чертъ нравственности, которыми Посошковъ желаетъ украсить своего идеальнаго человъка, должно бытъ упомянуто прежде всего смиреніе. Принимая евангельскіе совъты въ качествъ обязательнаго закона, Посошковъ, на основаніи ихъ и проповъдуетъ, при всякомъ удобномъ случав, начало уступчивости; въ противовъсъ гордости, настойчиво внушаетъ совершеннъйшее смиреніе. Правило смиренія и самоуничиженія Посошковъ желалъ бы постановить общимъ принципомъ въ жизни и дъятельности человъка, положить въ

<sup>1)</sup> Пьянство вызывало обличенія во всёхъ домострояхъ и сочиненіяхъ, преслёдовавшихъ исправленіе русской жизни. Напр. Просвёт. Іос. Вол. стр. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наставленія о воздержаніи въ пищ'я были весьма важны и ум'ястны для русскаго челов'яка, любовь котораго къ изобилію яствъ выражалась въ 50 — 100 блюдахъ, подаваемыхъ за однимъ об'ядомъ. — Котошихинъ «О Россіи въ царств. Ал. Мих.» стр. 118.

<sup>3)</sup> Но съ особенною силою вооружается Посошвовъ противъ всяваго проявленія самоумія, какъ мы отчасти и видѣли, въ своихъ полемическихъ сочиненіяхъ. Самоволіе онъ считаетъ главнымъ источникомъ погибели «и въ духовныхъ, и въ мірскихъ дѣлахъ», источникомъ развращенія всей вселенной. Зерц. очевид. ркп. л. 94 об., 52, 100, 114 и др. Отъ «самозаконія» призводилъ «всякую злую вещь» и Патр. Іоакимъ. Увѣтъ дух. л. 23.

<sup>1)</sup> На такихъ же основахъ кротости, взаимнаго уваженія и уступчивости хочеть построить жизпь и Іосифъ Волоцкій. Просвітитель, стр. 362, 367.

основу всего поведенія христіанина. Строгость и точность предписаній Посошкова въ этомъ отношени своимъ ригоризмомъ превосходитъ даже Домострой. Вездъ, гдъ только заходить у Посошкова ръчь о столкновеніяхъ съ другими, онъ вставляеть замівчанія: «не моги никого попхнути, потеснити, самъ уступи, не озлобься, не воспротивься, уступи, премолчи» и т. п. «Буди яко кроткое овчатко, ни малыя гордости не припусти къ себъ, но всъхъ буди крочшъ, нималыя высокости въ себъ не являй. Ровняй себя червію, иже въ трупахъ зарождается; предъ всякимъ человъкомъ смиреніе и низость свою показуй безлукавную; буди яво рабъ, служа всемъ> (стр. 107, 149, и пр. = Зерц. л. 52, 200 об). «Не гиввайся на обиды, буди глухъ на руганіе. Кто тя ударить въ ланиту, обрати ему другую. Кто обидить или озлословить тя, ты всячески понеси на себъ, а того и въ мысль свою не влагай, еже бы чвиъ ему отистити, и не жалься на него, не токио людянь, но ниже Богу; но паче всявими образы тщися, еже бы сдёлать ему какую ви есть добродетель». «Отнюдь ни на кого не гивнайся; на всякія замя словеса и досадительныя буди глухъ, и аще вто тя сввернословно и ругательно избранить, буди яко не слышай и ничему тому не вникай, но вся та гнилая словеса мино ушей своихъ пускай. > «Во всявомъ дълъ буди услуженъ и безотвътенъ. Чъпъ тебъ досадять, терпи. Аще будутъ тебя бити, понеси на себъ и только, когда «не въ мочь ти будетъ», можно попугать жалобой: «аще-же можеши понести на себъ, ради своея вящшія душевныя пользы, то вся претерпи» и пр. (стр. 82, 143, 182, 179, 185 и др.). Съ другой стороны, самъ опасно себя храни, чтобы во гръхъ не войти и какому человъку досады бы не учинить, дабы никто не пожаловался на тебя. Никого въ гиввъ не приводи, ни стараго, ни малаго, ни богатаго, ни убогаго ничемъ не оскорби; ни во очи, ни заочно досады никому не чини, но буди самъ отъ всёхъ обиженъ; и другу и недругу — всёмъ добро дей. Сурово ни съ кемъ не говори, но буди любителенъ всякому человъку, и пр. (стр. 146, 107, 15, 20 и др.). Посошковъ желаетъ такого самоотверженнаго смиренія, что поставляеть его принцин только оргаческимъ предметамъ. Напр., запрещая при проезде на коне теснить человъка-пъшехода, Посощвовъ прибавляетъ: «и не человъка токмо люби, но и скоты жалуй; аще и курицу наздешь, въ песцъ рыюацуюся, не потвени ю; аще иную скотину или пса на пути навдеши

спяща, не досаждай ей, объёдь ю. Подобне, и въ лесе дрова безъ потребы, на поругание не руби. Тако живи опасно, чтобы не токио человеку, но и скотомъ милъ бы ты былъ. Всякое дело перве въ себе приложи, — угодно ли оно будетъ тебе, и то токио твори, чего самъ себе желаешь» (стр. 16.., 171, 19, и др.). Духомъ смиренія обусловливаются и всё житейскія правила приличія, предписываемыя Посошковымъ, — напр. какъ держать себя въ гостяхъ, на обедахъ и т. п. Посошковъ такъ веритъ въ начало смиренія и «низкостности», что видитъ въ пемъ источникъ истинной христіанской мудрости. По его мненію, сынъ его, если и въ умё недостаточенъ будетъ, но смиренъ, то «паче мудрыхъ людей умудрится» (стр. 72).

Другая главивния христіанская добродітель, которою по преимуществу долженъ украшаться человъкъ и которую особенно настойчиво рекомендуеть Посошковъ, есть милосердіе. Буди ко всякому человъку милосердъ. Нищимъ подавай призи, особенно въ церкви. Бранимъ людямъ въ нуждахъ помогай. распростри руку свою на подаяніе и пр. Просящему милостиню подай, отдай даже «лучшій кусокъ, кой тебъ (самому) угоденъ» (стр. 133, 143, 140, 173). Кромъ бъдныхъ, благотворительность христіанина должна быть направлена на церковь и духовенство. Въ этомъ случав Посошковъ требуетъ буквальнаго выполненія древняго положенія о десятинахъ: «на кійждо годъ исчисли прибытви и отдели десятую долю Богу. Егда выработаеми десять пенязей, то не отлагай до иного времени, отдёли десятый пёназь и освяти его Богу» и пр. Но и кроив десятины, на всякое церковное украшение подавай неоскудною рукою, безъ сожальнія; пресвитеровъ питай лучшею пищею, подавай имъ неоскудною рукою, съ усердіемъ, подаяніемъ неоскуднымъ надъляй (стр. 138, 63, 143 и др. 1).

Одно изъ самыхъ основныхъ правилъ христіанской жизнедфятельности, по Посошкову, составляетъ трудолюбіе. Какъ самъ человфиъ въ высшей степени дфловой, Посошковъ желаетъ видфть то же и въ своихъ потомкахъ, смотря на трудолюбіе не съ практической только точки зрфнія, но приписывая ему и высшій смыслъ, даже религіозное значеніе. Вездфльная жизнь и безполезная трата времени представляются Посошвову не только въ общественной жизни неправыми, незаконными, но и

<sup>1)</sup> Буквальнаго выполненія правида о десятинахъ требуетъ также Іосифъ Волоцкій. Просвітитель стр. 368.

въ экономіи спасенія «вредительными», — «вельми бо грешно человеку тунеядцемъ быти». Смотря на жизнь христіанина, кавъ на непрерывный трудъ и прославление Бога добрыми дёлами, Посошковъ и подтверждаетъ эту основу, существенное требование христіанской жизни, своими личными симпатіями, навыкомъ своей собственной жизни. Видно, что Посошковъ самъ вошелъ, такъ свазать, во вкусъ этой трудовой и благочестивой жизни, а потому, отъ всей полноты своего убъжденія, онъ и заявляль, что «ність того на світів угівшніве, еже во трудахь забавлятися». И сыну своему Посошковъ желаль бы целикомъ передать свое убеждение о могущественномъ значенім трудолюбія въжизни. «Моленіемъ молю тя, Господа ради, буди у дъла своего люботруденъ»; «никогда празденъ не сиди», и пр. Посощвовъ преследуетъ всякую пустоту жизни и безсодержательность, гдв бы она ни проявлялась въ поведении человека. Онъ рисуетъ типъ человъка, постоянно занятаго дъломъ, избъгающаго пустословія и безділья, человіна серьезнаго, во всемъ аккуратнаго, всегда последовательного сеоб, верного своему слову и убъждению, обдуманно говорящаго и тъмъ болъе осмысленно поступающаго. «Пустошныхъ глаголовъ», говоритъ напр. онъ, «восьма бъгай, посмъшныхъ или ругательныхъ словесъ отнюдь не глаголи. Не буди продерзливъ на слово, но всякое слово первъе розжуй, не будеть ли въ немъ какого порока. Тако себя остерегай, дабы никаковымъ словомъ себя не одурачити» и пр. Еще темъ более «дела своя всявія десятерицею осматривай, дабы въ нихъ ни малыя кастери не было; ни единаго дъла, пе оспысляся крыпкимъ размышленіемъ, не начинай дылать, — въ тонкость разсмотри о немъ и пр. (стр. 211, 183, 170, 148, 190, 11, 215 и др.).

Съ трудолюбіемъ неразрывно связывается терпівніе, готовность въ перенесенію всявихъ лишепій. И Посошковъ, съ равною же силою и настойчивостію, старается воспитать въ сынів и эту христіанскую дободівтель. Онъ внушаеть скромность требованій, съ одной стороны, и христіанское самодовольство съ довіріемъ въ промыслу — съ другой; онъ хочеть, такимъ образомъ, зараніве примирить сына съ жизнію, со всіми ея невзгодами, желаеть придать світлую окраску всімъ и тягостямъ ея, рисуеть въ самыхъ світлыхъ, завлекательныхъ чертахъ спокойствіе, миръ души, христіанское самодовольство. Завіщая христіанни уже съ ранняго дітства запасаться христіанскими доблестями, пріучаться «пужду всякую терпівти, навыкати терпівнію»; онъ, въ тоже время, же-

лають утвердить сына въ волѣ Божіей, чтобы онъ «разумѣлъ во всемъ изволеніе Божіе, чтобы «во всемъ на Его Божію волю полагался», — и «житіе твое», ободряєть Посошковъ сына, «паче царскаго веселостно будеть, понеже и презъльная скудость будетъ ти сладостна паче богатства многаго, и не токмо сносная бѣда, но и самая смерть ни во что ти будеть, за еже весь ты будеши въ Бозѣ. Безжелательный бо человѣвъ всегда веселъ бываетъ, аще у него много, аще и мало: о всемъ радуется и Бога благодаритъ, и живетъ, яко царствуетъ» (стр. 56, 78, 142).

Нъкоторыя предписанія Посошкова, васающіяся частной и общественной жизни, пронивнуты чисто аскетическимъ характеромъ. Таковъ, напр., взглядъ его на богатство. «Богатства времяннаго не весьма ищи; богатство бо времянное ничто есть; не всякому оно на пользу, но вящим бываетъ на погибель. Отъ богатства приходитъ гордость, тщеславіе, сластолюбіе, вещелюбіе, всякая роскошь непотребная; всякія пакости наводитъ оно на человъка, погубляетъ». Поэтому, «не радуйся, сыне мой, богатству, аще будеть у тебя довольное, и съ притужаніемъ за нимъ не бъгай» и пр. (стр. 141...). Такого же характера правила Посошкова объ отношеніи къ почестямъ, славъ житейской.

Разсмотръніе частныхъ правственныхъ правиль поведенія въ общественной и семейной жизни считаемъ излишнею подробностію. Очевидно, всв предписанія Посошкова, касающіяся правственности, имфють слишкомь близкое сходство съ Домостроемъ. Но и здесь легко усмотреть довольно замътную разницу нежду нравственнымъ идеаломъ Посошкова и Домостроя. Нравственный идеалъ последняго въ большинстве его черть является чисто формальнымъ, часто лишеннымъ истиннаго внутренняго содержанія,а въ нъкоторыхъ случаяхъ даже безнравственнымъ, полнымъ только человъческаго разсчета, не моральныхъ мотивовъ. Между твиъ, нравственный идеалъ Посошкова, при той же формальной точности, мелочности, имфетъ гораздо болье правственнаго содержанія и несравненно полные пронивнуть нравственною идеею. У Сильвестра заметили мы до крайности доведенное начало увлончивости, примънительности въ жизни и угодливости въ людямъ; множество его наставленій направлено именно къ тому, чтобы научить, какъ ужиться съ разными людьми, жертвуя подчасъ правдою, чтобы не нарушить добрыхъ отношеній въ другимъ и не повредить своимъ интересамъ. Такой принципъ уклончивости, примъняемости и угодливости людямъ,

легко переходящій въ совершенное равнодушіе къ правдѣ и неправдѣ. ведеть къ совершенному уничтожению искренности въ обращении людей. въ совершенному ослябленію нравственныхъ основъ въ жизни общества. Посошковъ не успокоивается на такихъ взглядахъ. Его честность, прямота, въра въ искренность человъческихъ отношеній, стоятъ гораздо ближе къ чуждымъ лицемърія, безхитростнымъ понятіямъ Владиміра Мономаха. Какъ истый любитель правды, Посошковъ не могъ оставаться равнодушнымъ, «видя правду отвержену» гдъ бы то ни было: тъмъ болфе онъ не могъ самъ проповъдывать и возводить на степень идеала двоедушіе, лицемівріе и т. п. неправду. Поэтому, если онъ совітуєть сыну, какъ и Домострой, «заживать доброе имя»; то требуетъ достигать этого действительными нравственными достоинствами, истинными заслугами, а никакъ не внишнею формою, бездушнымъ благочестиемъ. тъмъ болъе не хитростію, не притворствомъ, отъ чего Посошковъ прямо предостерегаетъ въ своемъ Завъщании. Голосъ общественнаго мнънія, слава отъ людей, не должны быть целію нравственной деятельности человъка, потому что они могутъ только сбивать человъка съ пути истинной нравственности: лучше, поэтому, вовсе не обращать на нихъ вниманія, такъ какъ только искренность, чистота намфреній и побужденій обусловливають нравственную ціну и значеніе всякаго поступка: такова высоконравственная, чистая мораль Посошкова! Внушая, напр. поливищее смирение, уничижение предъ всявимъ человъкомъ, Посошвовъ прибавляеть такія, повидимому, совсёмь непринимавшіяся Домостроемь въ разсчеть условія: «предъ всякимъ человъкомъ низость свою показуй безлукавную и смиреніе твори не того ради, дабы тебя люди хвалили; но отъ самыя истины въ словахъ и делахъ, и во всякихъ поступкахъ смиреніе твори безъ всякаго притвора; и не токио въ явности, но и въ тайности, и внутрь себя смиренъ буди; ничтожа себя, смиреніе носи въ себъ и того своего смиренія не ставь себъ въ добродътель» (145 стр.). Заповъдуя сину упражнение въ дълахъ милосердия, онъ говорить: «аще что ни подаси, ни предъ къмъ не славься, ни самъ предъ собою, ниже Вогу изв'ествуй, сколько подаси» и т. д. (стр. 133). Излагая правила молитвы въ храмъ, Посошковъ не забываетъ сдълать замъчаніе: «читай себъ молитву тайно и не токмо языкомъ, но и губами не шевели, дабы люди не поставили тя въ великаго молитвенника: но токмо умомъ своимъ читай, дабы нивто не видълъ, не слышалъ, ниже разумълъ, что ты тво-

риши» (124 стр.). Говоря о нищенскомъ житін, Посошковъ незабываетъ поставить на видъ существеннаго условія — «буди и духовъ нищь» (208 стр.) и пр. и пр. «И какіе труды ты ни понесени, ради своея душевныя пользы, то ты тёхъ трудовъ и болёзней своихъ не вспоминай не то что предъ Богомъ и предъ человъки, но ниже самъ предъ собою; таво ихъ имъй, яко бы ничего того не бывало» (185 стр.). Такъ. наконецъ, говоритъ Посошковъ вообще объ обязательности для истиннаго христіапина правды, искренности въ поступкахъ: «лжи во уста своя ни малыя не влагай и льстиваго глагола нивакого никому не глаголи. Опасно храни себя въ семъ: аще вто на тебя пошлется въ какомъ свидътельствъ, аще врагъ, аще и самый секретный другъ, не моги солгати дружбы ради, или страха ради отъ лица сильнаго. тебъ бъду и смерть подъяти, неже солгавъ цълу быти, виъсто правды ложь сказати. О сыне мой, счастливь бы ты быль, аще бы ты за праведное свидътельство смерть пріяль!» (стр. 147, 148). Такой же исвренности, правдивости до полнъйпаго самоотвержения Посошковъ требуеть и во встать другихъ добродтеляхъ, во встать поступкахъ христіанина. Такъ еще напр., требуя чистыйшаго целомудрія, онъ внушаетъ безропотное, терифливое перенесение изъ-за этого всякихъ угрозъ. побоевъ и даже смерти: «О, аще бы ты, чадо мое, за таковое цъломудріе убіень быль до смерти, то бы ты великь быль во царствіи небесновъ (стр. 10). Даже въ физическовъ трудъ Посошковъ силится искоренить все неискреннее, разсчитанное на показъ, -- и работать онъ заставляеть «всею христіанскою правдою, безъ всякія лівности, безлукавно, - каково во очествът (наблюдающихъ), таково и заочно» (179 стр.). Словомъ, Иосошковъ решительно вооружается противъ всего показнаго, дъланнаго, эффектнаго. И въ благочести, и въ общественныхъ отношеніяхъ, и даже въ физическомъ трудів Посошковъ требуетъ искренности, правоты, самаго дъла. Всюду давая предписания о внъшнемъ поведеніи, онъ нигдів на этомъ не останавливается и этимъ не ограничивается; вездів онъ въ то же время обращаеть внимавіе на душевное настроеніе, на сущность, внутренній смыслъ діля; всегда требуеть полнаго соотвътствія между внішнимь видомь, положеніемь и душевнымь состояніемъ, требуетъ полной гармоніи мыслей съ словами, словъ съ дълани.

Идеальныя черты чистой христіанской нравственности въ жизни част-

ной и общественной, затребованныя Посошковымъ, въ сущности тъ же самыя повторяются и Татищевымъ въ его Духовной. И онъ также заповъдуетъ благіе нравы, смиреніе, върность, правду, справедливость, благородство, върность присягъ и пр. И онъ, съ неменьшею энергіею и різкостью, возстаетъ противъ всякихъ уклоненій съ пути нормальной жизни и сурово порицаетъ всякое нравственное уродство въ жизни: лицемърство, коварство, лестъ, зависть и ненависть; съ негодованіемъ бранитъ «проклятыхъ ябедниковъ, душевредцевъ, плутовъ, воровъ, богомерзкихъ и жадныхъ подлецовъ» и пр. Словомъ, и Татищенъ стремится въ жизни общественной и частной къ той же вообще правдъ, какъ и Посошковъ, по, впрочемъ, не пускается въ математическія вычисленія и изтъренія правственныхъ поступковъ человъка, какъ это дълаеть послъдній.

Въ общей сферъ соціальныхъ возгръній Посошкова должны быть отивчены, не лишенныя интереса, его политическія убпожденія, н въ ряду его правиль общежитія должны быть указаны, разсівянныя по всвиъ сочиненіямъ, спеціальныя наставленія Посошкова объ отношеніи къ гражданской власти, объ обязанностяхъ человъка, какъ члена государственной семьи. — По своимъ политическимъ воззрвијямъ, Посошковъ представляется строжайшимъ монархистомъ-и въ этомъ отношении является выразителемъ общаго, выработаннаго всею русскою исторією, взгляда на царя, какъ именно Вожія помазанника и избрапника. «У насъ саный властительный и всецелый монархъ», такъ характеризуетъ Посошковъ русское самодержавіе. Онъ «самъ собою владветь». «Мы же Монарха своего почитаемъ яко Бога и честь его опасно хранимъ, и волю его всеусердно исполняемъ». «Яко Богъ всемъ светомъ владнегъ, такъ и царь въ своей державъ имъеть власть; какъ чему повелитъ быть, такъ и подобаетъ тому быть неизменно и ни мало ни на право. ни на лъво неподвижно. Только самъ Государь стоитъ виъ всякихъ ограниченій: «Царскому Величеству нізть предівла: идів же царское пришествіе, туть и законь изміняется» (Соч. Пос. І, 254, 122, 252, 231, 136 и пр.). Сообразно такому идеальному взгляду на царя. строятся у Посошкова наставленія, которыми долженъ руководствоваться человъвъ, какъ подданный своего Государя. Кроит обязательной и усиленной молитвы за царя, которую Посошковъ дивтуетъ — въ предложенной имъ въ Завъщании програмив христіанской молитвы — обыкновенно прежде всего, ставить на самомъ нервоиъ месте, онъ требуеть всегданняго и особеннаго ночтенія и уваженія къ Государю, какъ подобію Самого Вога, внушаеть ту же крайнюю осмотрительность въ обращения даже съ инененъ только царскимъ, какъ и съ инененъ Божіинъ. (Зав. от. стр. 214 и др.). «Ревияво оберегая парскую честь въ принципъ. Посопивовъ и на практивъ старается удалить все, что, по его мнънію. компрометировало царя, какъ владыку, полнаго господина подданныхъ---«природных» рабовъ»; всякія частныя сношенія, которыя бы могли ставить царя на одну доску, въ одинаковыя условія съ подданными, Посотнюву кажутся уже недостойными, непормальными. Даже такой напр. ничтожный и въ сущности безразличный актъ, какъ взиманіе царемъ на свое имя росписокъ съ казенныхъ должниковъ, уже не правится Посомкову, и онъ желаль бы устранить его, какъ обычай «вельми несличный и чести царской неприличный (Соч. Пос. 1, 73). Наконецъ. Посошковъ предлагаетъ не мало энергичныхъ обязательствъ въ отношеніи къ государю и болье практическаго свойства. «Аще у какого дъла строитивато будени во унравления, поучаетъ Посошковъ сына, что у дъла царскаго, за царскіе секреты стой, являясь яко левъ. Буде вручено ти какое дело государево будеть, то ты о дом'в своемъ и ни о чесомъ своемъ тако не пекися, яко о врученномъ ти дълъ> от. стр. 106, 145). Царственная нужда, по представленію Посошкова, должна превышать всв интересы; для нея единственно Посошковъ рвшается на исключенія даже въ области религіозныхъ обязанностей человъка (напр. Зав. от. стр. 133); ради только ен онъ готовъ допустить премънение иъкоторыхъ основныхъ общечеловъческихъ правилъ жизнедъятельности. Интересно напр., какъ Посошковъ — вдохновенный любитель правды и заклятый врагь всякой лжи и обиана — учить солдата «ради царственной нужды» врать непріятелю, обязываеть зав'ядомо лгать: захваченный въ пленъ, о недостаткахъ своихъ воинскихъ непріятелю «не моги изъявляти, все сказывай вдвое или втрое, правды ни малыя не объявляй, не сплонь говори имъ ложь» (Зав. от. стр. 192 и пр.).

Политическія уб'яжденія Посошкова находять себ'я совершенно единомысленный откликъ и въ Духовной Татищева. Посл'ядній, какъ тоже строжайшій монархисть, главн'явшими качествами добраго гражданина поставляеть в'ёрность своему государю и государству, ревность къ государственной служб'я, прилежаніе въ общей польз'я и безусловное повиновеніе властямъ. Грустныя событія, совершившіяся на глазахъ Татищева и вызванныя корыстными замыслами верховнивовъ, побудили его внушить своему сыну глубоко-правдивыя политическія истины: «съ хвалящими вольности другихъ государствъ и ищущими власть монарха уменьшить никогда не согласуйся... Паче всего тайность государя прилежно храни и никому не открывай, всего же болёе женщинъ и льстецовъ хитрыхъ охраняйся» и пр. т. н. (Тат. и его вр. стр. 217, 218).

Кромъ общаго христіанскаго идеала, къ которому должно стремиться молодое покольніе, Посошковь обрисоваль идеальныя черты частныхь личностей, занимающихъ то или другое опредъленное положение въ обществъ. Онъ предполагаетъ, что сынъ его можетъ быть и врестьяниномъ, и воиномъ, и купцомъ и пр., а потому и снабжаетъ его совътами на случай избранія имъ той или другой карьеры, предлагаетъ правила, касательно положенія и спеціальныхъ обязанностей каждаго изъ встхъ общественныхъ влассовъ. Эта часть Завъщанія отечесваго имъетъ близкое соотношение къ Книгъ о скудости и богатствъ, дополняетъ ее. Между твиъ какъ въ Книгв о скудости и богатствъ Посошковъ разсматриваеть положение общественных в сословий, какъ они существують и преимущественно съ стороны ихъ недостатковъ; въ Завъщаніи отеческомъ Посошковъ рисуетъ идеальное положение ихъ, каковы они должны быть, согласно христіанскому ученію и сообразно ціли христіанской жизни (что, впроченъ, нужно отличать отъ юридическихъ преобразованій, проектируеныхъ Книгою о скудости и богатствъ). Весьма естественно, поэтому, вышло то очевидное явленіе, что въ разсматриваемыхъ идеалахъ господствують преимущественно тв правственныя предписания и добродетели, воторыя составляють противовъсъ порокамъ и недостатвамъ, подробно обрисованнымъ въ Книгв о скудости и богатствв.

Прежде всего Посошковъ обращаетъ вниманіе на земледѣльца (котораго онъ отдѣлилъ отъ крестьянина, но которые, видимо, являются совершенно тождественными и въ представленіи Посошкова. Зав. от. стр. 176—178, 204—205). Главный недостатокъ въ крестьянской жизни, отъ котораго происходили нравственные пороки народа, Посошковъ полагалъ, какъ мы видѣли, въ бѣдности. Поэтому, въ Завѣщаніи отеческомъ, съ христіанской точки зрѣнія, Посошковъ старается примирить бѣдняковъ съ своей судьбою, пробудить уваженіе къ себѣ,

возможное довольство своимъ положениемъ. «Аще, сыне мой, весьма оскудвеши и пропитатися не возможени, и тогда во отчанніе и уныніе не вдавайся и ни къ какому воровству и неправедному делу не касайся... но, возложа надежду на Бога, иди въ земледъльную работу. Работай всею правдою, безъ лености и безъ лукавства, не день къ вечеру гони, но дело въ концу приводи... Буди Вогу благодаренъ, ни о чесомъ на Бога не возропщи, и тако живя, и во крестьянствъ спасешися». Также Посошковъ внушаетъ крестьянамъ честность и правду въ отношения къ помъщикамъ, какъ первый шагъ къ установленію более правильныхъ отношеній между теми и другими. Въ противовесь народному невежеству, суевъріямъ и религіовной холодности. Посошковъ нобуждаетъ крестьянина въ неуклонному исполнению религиозныхъ обязанностей, повторяетъ свою заветную мысль о распространени грамотности въ крестьянскомъ быту, предлагая слишкомъ сивлое и преждевременное наставленіе тогдашнему врестьянину: «въ день праздничный книги читай или что пиши о пользів душевной». Посомковы предостерегаеты крестьянина оты собычныхъ у работныхъ людей» пороковъ: «въ пьянство, въ зернь и въ картежь не вдавайся, во время работы скверноглаголанія, празднословія и кощунства, не твори, ворожбы не касайся, въ прим'яты не в'трь и пр. Съ особенною настойчивостію Посошковъ вооружается противъ недобросовъстности и всякой житейской неправды въ средъ трудящагося люда, энергично повторяя: «надобно всявому человъку прямым сыту быти, нужно работать правдою и т. п. Безусловно требуя отъ сына трудолюбія и добросов'ястности въ работ'я, Посошковъ, кром'я того, обязываеть его возножно содъйствовать насажденію техъ же добродътелей и въ его собратіяхъ по положенію. Съ этою целію, онъ рекомендуеть товарищеские совъты, убъждения и тому подобныя «тихостныя понужденія > .

Подробно говорить о врестьянстве и Татищевь. Разсматривая врестьянь, вопреви Посошкому, какъ свою помещичью собственность, а не вакъ владение царственное, собственность государя, Татищевъ повторяетъ те же правила въ отношени къ крестьянамъ, какъ и Посошковъ, съ тою только разницею, что онъ не останавливается особенно на потребностяхъ нравственныхъ и вообще духовныхъ, и съ наибольшею подробностию говорить объ экономическомъ устроении крестьянскаго быта. Вследъ за Посошковымъ, и Татищевъ ставитъ въ отношении къ крестьянамъ «наи-

вящими пунктомъ — учить грамоть и писать», чтобы чрезъ это всякій и земледівлець «позналь законъ и страхъ Божій, и хотя бы тівмъ могъ назваться истиннымъ человівномъ и различиль себя отъ скота» (Тат. и его вр. стр. 227). Затівмъ и Татищевъ требуеть отъ крестьянъ постояннаго трудолюбія, заботится о бодрой и прилежной работів всего сельскаго населенія, «дабы во время работы ни малой лізности и дальняго покето крестьянамъ происхедить не могло, — понеже отъ праздности крестьяне умирають: спять довольно, іздять много, а моціону не иміють». Обличая популярныхъ въ крестьянскомъ быту «проклятыхъ обманщиковъ, ворожей, шептуновъ, колдуновъ» и другія порожденія крестьянской темноты и невізмества, Татищевъ съ особенною энергію нападаєть на «кабакъ, какъ общее подлымъ людямъ прибіжнще, всякому злодівнію школу, лучшее пристанище, убіжнще и покровительство» (стр. 232).

Правила, предписанныя Посошковыми крестьянину, почти въ полномъ составъ повторяются имъ и человъку, «вдавшемуся въ рабское житіе» (Зав. от. стр. 178—185). Кавъ самое лучшее, надежное средство не погибнуть отъ горечи рабства, не предаваться отчаянію, Посошковъ и здівсь прежде всего силится примирить раба съ своей долею, внушаеть вепоколебимое унованіе на Бога и віру въ Его святой промыслъ. «Аще вдащися какому господину, о злоключении своемъ не скорби, — безъ воли бо Божія ничто теб'в не сод'вется, токмо буди ты Божій. Ни о чемъ не печалься, но во всявихъ благихъ и заміхъ случаяхъ живи по Вожіей волю. Посошковъ преследуетъ и здесь, вакъ везде, чистоту, искренность отпошеній рабовъ въ господамъ. «Почитай господина и служи ему, яко Богу, безъ лівности, безъ лукавства, всею христіанскою правдою работай, радій ему съ истиннымъ усердіемъ». Въ то же время Посошковъ предостерегаеть оть пороковъ, распространенныхь въ рабсковъ житін: линости, сквернословія, воровства, разврата, подробно разсказывая въ назиданіе исторію столиновеній Іосифа въ дом'в Пентефрія. Осебенно энергично предостерегаеть рабовь отъ пересудовь и сплетничества, какъ преимущественно распространеннаго и противнаго порока въ нихъ: «аще господинъ твой будетъ пъявица или мотыга, не поноси его; аще безвинно избранить и защибеть тя, не гиврайся на него и не токмо людямъ, но н Богу не жалуйся на него.

Въ «художествъ» Посошковъ видълъ недостатки главнымъ образомъ въ небрежности и недостаточномъ обучени мастеровъ; поетому, въ Завъ-

щанія (стр. 185-189) онъ ставить въ обязанность ремесленнику «пещися о тщательномъ, самомъ добромъ и искусномъ мастерствъ. При этомъ Посомивовъ настойчиво внушаеть своему художивку добросовъетное отношение въ заващивамъ и ихъ матеріалу: «кому даси слово на срокъ сотворити дъло, то слово панятуй кринко; наче же храни себя, еже-бы отъ врученныхъ вещей не похитити чего, ниже что перемънити и примъсити. Всякое дело делай правдиво, безъ всякаго фальшивства и пр. Особенную осмотрительность Посонивовъ внушветь оружейному мастеру, такъ вавъ въ производствъ послъдняго ближе всего можетъ быть замъшанъ государственный интересъ. Между прочинъ, въ разсуждени о ремесленинкахъ въ Кингъ о скудости и богатствъ, Посошкова возмущала, какъ мы видели, небрежность иконописцевъ, — и въ Завещании своемъ онъ не преминулъ обратить нарочное внимание на «маляра». «Тщися --говорить онъ последнему -- еже бы не погрешеть предъ Вогомъ въ рисовив и въ изображени лица Спасителя» и т. под. Посошковъ предлагаетъ и здесь, какъ въ Книге о скудести и богатстве, основныя правила иконописи, даже излагаетъ довольно подробно «личную азбуку».

Въ купеческомъ сословіи и торговлю, какъ мы видюли, Посошковъ усмотрюль страшные неправды, обманы, подлоги, вражду, ненависть и пр.; все это Посошковъ хочеть искоренить въ своемъ идеальномъ представлени торговаго человъка (189—192 стр.). «Аще вступиши въ купечество, то въ словъ будь твердъ, яко камень, — цъны не измъняй, расплатою не волочи» и пр. «Паче же богатства и живота люби правду, а неправды не припускай къ себъ. Въсы имъй правые, върные. Товаровъ своихъ плохихъ не называй добрыми, закрасы въ товарахъ не чини, барыша большаго не моги взять, отъ чужихъ лавовъ не перезывай, своего товару не весьма выхваляй, чужого товару не моги охулить» и пр. «Ни о чесомъ же тако не завъщаю, яко о любви къ Вогу и своей братьи».

Въ солдатскомъ бытіи всё недостатки Посошковъ производилъ главнымъ образомъ отъ скудости ихъ содержанія, вслёдствіе чего «вояки» были не тверды на брани и, по недовольству своею судьбой, часто рёшались на самоубійство. Поэтому, въ Завінаніи (стр. 192—198), Посошковъ старается примирить воина съ своимъ бізственнымъ положеніемъ, внушаетъ самоотверженіе въ перенесенія всёхъ нуждъ и лишеній на службів. «Буди доволенъ своимъ жалованіемъ; аще про-

питатися не можно жалованіемъ, то заведи кое ни есть рукодівліе, отъ чего бы прибавку въ пиців пріобрівсти, а неправаго дізла бойся паче огня. Аще скудость хавбивя случится, то яждь и нечистыхъ скотовъ иясо: въ нуждъ бываетъ и закону премъненіе. Солдатствовъ же души своея не погубиши». Посошковъ внушаетъ воину правдивое служевіе государю, храбрость въ войнъ, точное соблюдение военной дисциплины, разсчетливось въ стрельбе, чтобъ и «свинцу не было изъянно»; предостерегасть отъ разврата, поставляя неразрывную связь между нравственною чистотой и физическийъ могуществоиъ: «чистота паче щита въ бою». Настоятельно внушаетъ Посошковъ кроткое, любовное обращение съ простымъ народомъ, потому что «солдаты ничемъ тако народу не мерзеють, яко обидою и нахальствомъ своимъ и гордостими поступками». При этонъ Посопковъ, въ качествъ завлекательнаго примъра, разсказываеть про нъкоего солдата, который, по сипренію своего поведенія, «уподобился вурицв», а въ бою «столь напоренъ явился, что нарывчивъе его не было». Самое же величайшее зло, которое можетъ совершить солдать, — изивна, заговорь: «наче всего блюди себя оть изивны, не моги учинити заговора. Аще заговоры имъти будеши, то будеши ты чорту барабанъ», и пр. Крайне возмущали Посонкова въ военномъ въдоиствъ, какъ мы видъли, насилія офицеровъ и вообще несправедливости военнаго судя; поэтому, въ Завъщани Посопковъ предлагаетъ особое разсуждение «о офицерствъ» (стр. 198-204), въ которомъ помъщены правиля, опредъляющія поведеніе лицъ, начальствующихъ надъ солдатами, и правила надзора и управленія послёдними. «Самъ никого ве обижай, буди милостивъ, взятокъ вельми бойся; буди къ подданнымъ яко отецъ, за злыя же дъла буди имъ веливимъ злодъемъ: не щадя ихъ наказуй, накрешко запрети, чтобъ на квартирахъ стояли сипрно» и пр.

Образцовая авкуратность и предусмотрительность Посошкова, его желаніе нарисовать самую подробную картину идеальной постановки жизни, не позволили ему обойти даже нищаго, какъ особый родъ общественнаго состоянія (205—208 стр.). «Аще, сыне мой, нанадеть на тя дряхлость, не возропщи на Бога, но со благодареніемъ возложи на ся суму», т. е. ступай въ нищенское житіе. И Посошковъ своими наставленіями рисуетъ типъ истиннаго нищаго. «Своея и малыя хижины не имъй, ризу имъй едину, пънязей не накапливай» и пр. Въ то же время Посош-

ковъ желаетъ искоренить тв недостатки, которыя компрометировали въ глазахъ его русское нищенство. «Въ прошеніи милостыни не буди до-кучливъ, милостыни не перехватывай» и пр. Словомъ, вся сущность наставленій сводится къ тому, чтобы нищій быль «нищь и духомъ», чтобъ «Христовой нищетъ подражатель былъ».

Последняя глава Завещанія отеческаго — «О приказныхь порядкахь» (208-246 стр.) — заключаеть въ себъ идеаль подъячаго и направлена къ искорененію техъ воніющихъ недостатковъ, которыми страдало древнерусское судопроизводство. Такими недостатками были: самоволіе подъячихъ, взяточничество, притеснения общныхъ, воложитство въ делахъ и пр. Посошковъ желаетъ совершенно перевоспитать русскаго подъячаго, поэтому и береть его съ первыхъ шаговъ служенія. — обращается къ «молодому подъячему» и внушаетъ ему серьезное отношение къ своимъ обязанностямъ. Во главъ всъхъ правиль Посошковъ поставляетъ: «живи богоугодно и вышереченнаго завъщанія не нарушивай. Затымъ слідують наставленія, касающіяся спеціально жизни и обязанностей приказнаго: «въ дълв приказномъ буди бодръ, весьма при канцеляріи будь, дома не засынайся, приходи прежде людей, а выходи последи всехъ, живмя живи вь канцеляріи» и пр. «Аще братья твоя, подъячіе, пойдутъ гулять и забавляться, ты забавляйся работою и неподвижнымъ сидъніемъ». Въ отношения къ начальникамъ Посошковъ внушаеть глубочайшее уваженіе и безпревословную исполнительность. Въ отношенія къ челобитчикамъ отъ молодаго подъячаго Посошковъ требуетъ постоянства, добросовъстнаго выполненія касающихся его дъль, напр. срочнаго списыванія нужныхъ бумагъ. «Вуде вто тебя подаритъ, чтобы прилеживе потрудился, то и сна у себя убавь и тщися, чтобы не туне быль его подаровъ. Очевидно, Посошковъ, живя во время непроходимаго взяточничества, не могъ даже представить себв возможность его совершенняго искорененія. Старому подъячему, рекомендуя вообще «наче подвигнутися на благоугодныя дёла». Посошковъ предлагаетъ уб'ёдительнейшія правила, на основаніи Священнаго Писанія, о праведномъ производствів дівль, объ оспотрительности въ ръшеніяхъ, «дабы ни малыя въ нихъ кастери не было». «Господа ради, бъжи отъ неправды, бойся паче огня ее. За взятки да за поправленіе виновнаго горши всіхть мученть будети» и пр. Наконецъ. Посошковъ рисуетъ идеалъ саного судін. «Аще, сыне мой, будеши судією, то паче пожещи угодити Вогу, нежели въ иномъ мірскомъ пре-

бываніи. Праведный судъ паче поста и молитвы заслужить тебі». Судейство представляется Посошкову столь важными и ответственными служениемъ, что въ разсуждени должнаго устройства и идеальной постановки судопроизводства Посониковъ даже затрудняется сказать опредъленное митие. Прежде всего и болже всего онъ заставляетъ судію, будеть ли онъ состръ или тупъ, поеменъ или не поеменъ въ дёлахъ. неумодчно молить Вога о дарованін здраваго разсужденія. Съ своей стороны, Посошковъ только «для принвру» рвшается предложить «по своему инваію малыя статьи» въ наставленіе судьв. Преследуя везде только правду и законность, Посошвовь, съ понятною силою и настойчивостію, требуеть того и другаго отъ судін, какъ призваннаго хранителя правды и представителя законности. Онъ старается внушить судью свой взглядъ на преинущественную высоту и нравственную ответственность судейскаго служенія, силится привязать все винианіе судьи къ своимъ обязанностямъ, расположить его къ строжайшей осмотрительности. «Къ тому судейскому правленію всю свою мысль приложи и ни о дом'в своемъ, ни о женъ, ни о дътяхъ такого попеченія не вивй, яко о управленіи судейскомъ. Самого себя всего презри, токмо едино твое помышленіе и попеченіе да будеть о разсужденіи правды съ неправдою, — го тебъ постъ, то и молитва, еже право и нелицепріятно судити». Сообразно своему религіозному взгляду на судъ, Посошковъ желаетъ и судебное разбирательство построить на началахъ религи, придать ему характеръ суда Божія. Такъ, онъ рекомендуеть прежде всего дъйствовать на религіозныя убъжденія подсудимыхъ, допрашивать и уговаривать отъ имени Бога: «претите прежде всего судонъ Божіннъ»; потомъ и въ раскрытія истины въ судныхъ дълахъ Посошковъ совътуетъ устроивать нъчто въ родъ третейскаго суда въ присутствін Бога. Совътуя судьъ «паче всего приводить всякими образы въ миръ» всехъ тяжущихся, «понуждать нхъ великимъ притужаніемъ къ миру», Посошковъ предлагаетъ небезънитересныя наставленія о томъ, какъ въ преніяхъ судящихся «дощупываться самыя силы», какъ челобитчика «поводить на словахъ, напереть на него, распросить въ тонкость, въ саную дробь» и т. п. Для аккуратности и безошибочности въ дёлахъ, Посошковъ рекомендуетъ судье заводить для себя панятныя книжки, въ которыхъ бы выписывать «есенцію деля». Въ допросахъ обязываетъ искать правды «безъ всякаго посягательства и безъ понаровки»; бъдныхъ защищать отъ изобиды сильныхъ соперниковъ; ябедниковъ, «многословіемъ правду заминающихъ», отнюдь не допускать; бояться фзятокъ, «пенеже мзда и мудрому очи заслѣпляетъ», и пр. Тутъ же Посошковъ предлагаетъ подробныя правила о наказаніяхъ судебныхъ, при чемъ ясно обозначаются его личныя симпатіи. Какъ любитель правды, онъ жестоко караетъ неправду: лжесвидѣтелямъ, напр., назначаетъ смерть или «знакъ», т. е. клеймо на тѣлѣ, или же совершенно беззащитное существованіе, внѣ всякаго законнаго покровительства; между тѣмъ, за правдивое признаніе Посошковъ обѣщаетъ всякое снисхожденіе и милосердіе. Какъ человѣкъ набожный и строгоправославный, Посошковъ особенно суровъ въ отношеніи къ преступнякамъ противъ вѣры: повторяя основное положеніе еще Іосифа Волоцкаго, что еретику уже «пѣсть покаянія», Посошковъ и требуетъ примѣнять къ нимъ нещадные застѣнки, пытки, немедленное вершеніе, сожженіе и т. п. 1).

Русское судопроизводство, и послъ петровскаго обновленія еще переполненное древнею неправдою, не могло ускользнуть отъ вниманія и Татищева, который, въ своей полной столкновеній и непріятностей жизни, быль опытно знакомъ съ нимъ — и, не смотря на свое привиллегированное положение, на себъ переиспыталъ всъ его несовершенства. Сущность всвуъ разсужденій Татищева объ исправленіи русскаго суда сводится къ тому же итогу, къ которому пришелъ и Посошковъ. Неправда, давившая «маломочныхъ, подлыхъ людишекъ», оказывается, дала себя почувствовать и могущественному дворянину; а потому и изъ подъ пера последняго вылились тв же энергичные протесты неправосудію и задушевныя исканія правды, которые переполнили собою всв книги мизернаго крестьянина. Наиначе всего прилежи, завъщаетъ Татищевъ сину, о правосудін; не предай немощнаго въ руки сильному; елико возможно прилежи, чтобы ни въ чемъ присягу свою не нарушить, судейской душею не торгуй, хранись предстателей, совътниковъ, блюдолизовъ, чтобъ тебя лестно въ напасть неправосудія не привели, и въ выборт подчиненных своихъ помощниковъ прежде всего состояніе ихъ совъсти познавай, и пр. и пр. Словомъ, безусловное соблюдение правосудия вездъ и во всемъ, полное предпочтенія общественных интересовь и законности собственной, личной пользв, отречение отъ взяточинчества, - по мишнию Татищева, суть неизбъжныя условія честной гражданской службы.

<sup>1)</sup> На томъ же настанвалъ и Стефанъ Яворскій. Камень въры гл. 12-я.

Мы закончили последовательное обозрение идеаловъ Посошкова, извлекли все наиболъе существенное въ содержания его Завъщания отеческаго. Очевидно, идеалы Посошкова многииъ уже отличаются отъ домостроевскихъ; своею духовною стороною, осимсленностію, содержательностію, они возвышаются надъ прежде господствовавшими въ представленіи русскихъ людей идеалами — попреинуществу вижшияго, механического характера. Такимъ образомъ, идеалы Посошкова представляють собою уже новую стадію въ развити русскаго общества, опредъляють наступление иного времени, новой эпохи въ исторіи русской жизни. Разсиатриваемые же съ точки зрвнія новаго времени, опи являются, однако, настолько отсталыми, несовершенными, что далеко еще не принадлежать ему и не могуть виолнъ характеризовать его. Они все же зиждутся на основахъ и складъ древней жизни и, не отръшаясь отъ нея, только болье или менье возвышаются надъ нею. Въ нихъ такъ еще много удержано домостроевскаго, соблюдено столько стараго, традиціоннаго, допетровскаго, что въ большей своей части Завъщаніе отеческое представляется достойнымъ перломъ древне-русской письменности, а самъ авторъ его — законнымъ сыномъ древней Россіи. Какъ въ области теоретическихъ, собственно въроисповъдныхъ возгръній Посошкова им видъле постоянное смъшеніе существеннаго съ ничтожнымъ, содержательнаго съ формальнымъ, новую тенденцію все осмыслить, объяснить, съ древне-русскою погонею за обрядомъ; такъ и здёсь, на практической почвё — въ нарисованной картине жизнедъятельности христіанской, еще очевиднёе наблюдается то же смъшеніе новаго съ старымъ, нужнаго съ излишнимъ, отжившимъ, серьезнаго съ мелочнымъ. Для полноты картины приведемъ здъсь еще нъсколько образчиковъ такого сившенія, ради удобства нами опущенныхъ въ своемъ мъсть. Такъ напр., требуя отъ раба полной почтительности къ господину, Посошковъ чуть ни на самомъ первомъ мъстъ повторяетъ домостроевское требованіе: «аще господинъ твой будеть тебя съ собою кормити, не моги ты прежде его начати что ясти», не моги «лучшіе куски себъ изъ сосуда избирати» и т. п. Пріучая подъячаго къ аккуратности, на ряду съ служебными обязанностями, ставить равносильное требованиевыбъгать на встръчу судьъ для того только, чтобъ «недопуская его до крыльца, поклонъ ему достойный отдать», а после обязываеть «паки проводить его до саней или до коляски». Завъщая сыну въ свободные часы читать книги. Посошковь вплетаеть въ это замечательное предписаніе множество требованій относительно процесса чтенія и сбереженія вниги, слишкомъ мелочныхъ: «читающе (книгу), не облокотися о ню, нинаковыя вещи свётскія не полагай на ню, не полагай ю въ штаны, но
полагай въ кафтанный карманъ, и то не вельми низокъ бы былъ» и пр.
Въ изложеніи правилъ поведенія за столомъ встрічаются такія напр.
мелочи: «егда начнешь ясти, то не избирай въ сосуді лучшихъ кусковъ,
да не явишися сластолюбецъ. Об'ёдуя въ людяхъ, избирай себі куски
изъ блюда худшіе, кусковъ отъ дальняго края не взимай, не ускори
ясти прежде другихъ; егда случится сладостную ядь ясти, то не удержуй ю въ устіхъ своихъ, ради устнаго услажденія, да не сотворищи
въ себі гортанобісія», и пр. и пр. Можно бы насчитать въ Завізіцаніи
Посошкова и еще цізлую массу правилъ въ томъ же тонів и подобнаго
же разбора.

Нельзя конечно, повторииъ и здісь, безусловно винить Посошкова за его обрядовое направленіе, за эти чисто формальныя предписанія и ограниченія. Но его уже крайній консерватизив въ этомъ отношеніи, стремленіе соблюсти до мелочей всю внішнюю обстановку старой жизни, усилія математически опредълить границы обряда, все сибрить, высчитать, безпорядочное смешение подобныхъ мелочей съ правилами важными и серьозными, наконецъ, его строгая настойчивость въ требования выполненія и этихъ мелочей, — все это плохо вяжется съ многими свётлыми и возвышенными взглядами, новыми и болье или менье смълыми понятіями Посошкова, все это связываеть его Завъщаніе съ Ломостроемъ. При правильномъ взглядъ на вещи, при осиысленіи обряда, послъдній, однако, и самъ по себъ сохраняеть для Посопкова все свое обаяніе, всю свою силу и обязательность. Съ трудомъ мы находимъ только нъсколько единичных случаевъ, гдв Посошковъ согласился поступиться старинными обрядами, пожертвовать ими ради новыхъ условій жизни. И при этомъ въ высшей степени интересными представляются иногда усилія Посошвова помирить разныя требованія, съ одной стороны подчиниться новымъ условіямъ, а съ другой — удержать старинное обрядовое правило. Такъ напримфръ, парики внушали Посошкову полное отвращение, какъ совершенная новость въ туалетъ русскаго человъка и новость притомъ предосудительная съ церковно-обрядовой точки зрвнія. Между тімь, они обязательно были введены «ради офицерскаго украшенія и отмѣны». И вотъ Посошковъ силится найти какой-либо выходъ изъ затрудненія: не

нарушая древняго правила, выполнять новое требованіе; и онь находить обходь въ томъ, что совътуеть своему сыну, чаще будеть во офицерствъ или въ сигилитствъ, гдъ «не можно будеть безъ уборства главу свою имъти, собственныя своя волосы отростити и тъми укращатися> (Зав. от. стр. 161). Въ большинствъ же случаевъ Посошковъ, во ния стараго церковнаго строя древне-русской жизни, решительно вооружается противъ новыхъ обыкновеній, отрицаеть все носящее характеръ ногой свътскости. Мы уже отчасти видъли, съ какимъ упоретвомъ Посошковъ возставаль, напр., противъ париковъ, танцевъ и т. п. «Есть бо нецыи изъ нашего праваго христіанства, которые и въ церкви стоять въ парукахъ... А паруки горши шапки и шляпы: въ парукахъ волосы собраны отъ мертвыхъ женъ и девицъ, много же и отъ скверныхъ блудницъ, и таковыхъ мертвечинныхъ и нечистыхъ блудницъ волосы православнымъ христіанамъ и вив церкви на главы своя возлагати не весьма годствуеть> и пр. Танцы тоже представляются Посошкову деломъ крайне предосудительнымъ и богомерзкимъ, дъломъ, по его убъжденію, творимымъ ради угожденія діаволу (Зав. от. стр. 150, 97). Такъ и слышится въ подобныхъ внушеніяхъ Посошкова голосъ древнѣйшаго русскаго начетчикаасвета, съ тою только несущественною разницею, что последній и выражался еще гораздо опредълениве. Невольно просятся на сравнение запрещенія Посошкова съ ръчами нашихъ древнихъ сборниковъ: «идъ же сопъли и гусли, и пъсни сатанинскія», гласить напр. одинъ изъ таковыхъ, сту бъсове собираются, ту омрачение души и пагуба... плесание всвуъ играній проклятье есть: многовертимое плесаніе отлучаеть человъка отъ Бога и во дно ада ведетъ плясущихъ» 1) и пр. и пр. — Словомъ, какъ догматическія, религіозныя возгрівнія Посошкова, ны видъли, изобличаютъ въ немъ человъка не установившагося, человъка тронутаго новымъ временемъ, но еще не очищеннаго вполит; такъ и жизненные идеалы его, не принадлежа безусловно ни старому, ни новому періоду, характеризують во всвхъ подробностяхъ переходное вромя, историческій моменть вихода Россіи изъ ся замкнутаго существованія и исключительно церковно-обрядоваго склада жизни къ жизни сознательной, цивилизованной, къ жизни, какъ опредъляетъ ее Посошковъ, свътской.

<sup>1)</sup> Измарагдъ, ркп. Соловецкой библ. № 270 л. 9 об. и 19 об.

## Взгледъ Посожнова на духовенотво. — Миоле Посомнова о воспитаніе и о женщенъ.

Въ своемъ Завъщании отеческомъ Посошковъ перебралъ всъ общественныя сословія, разспотр'яль всі общественныя состоянія онь не забыль нарисовать идеальныя черты даже нишаго. И въ такой-то въ высшей степени подробной и предусмотрительной картинъ жизнедъятельности христіанской тімь съ большею очевидностію обозначается существенный и слишкомъ явный пробълъ: мы не находимъ здесь нивакого особаго разсужденія о духовенстві. Трудно повідрить, чтобы этотъ ревнитель православія и благогов'яйный чтитель духовнаго чина опустиль безъ винманія именно это сословіе «друговъ и наперсинковъ Божінхъ, у престола Его и ныев съ плотію стоящихъ». Такая несообразность уже сама по себь даеть намь право съ въроятностію предполагать существованіе другой, распространенной редавціи Зав'ящанія отеческаго, съ особою главою о духовенстви; а свидительства самого Посошкова въ другихъ его сочиненіяхъ возводять эту вівроятность на степень несомнівнной истины. Въ своемъ позднъйшемъ сочинении — Книгъ о скудности и богатствъ - Посошковъ, разсуждан объ обязанностяхъ духовенства и о должномъ прохождении пресвитерскаго служения, между прочимъ, говоритъ: «аще книга отеческаго завъщанія принята и печатана будеть, то надлежитъ готовящемуся во пресвитерство ее читать, понеже тамо положено, какъ пресвитеру духовенство свое вести и како ионаху жить и какъ, въ архимандритахъ будучи, братію пасти, какъ себя вести и что подобаетъ архіерею творити» и пр. Далье Посошковъ говоритъ также: «я сына своего поостереть, написаль ему въ томъ же завъщаніи», какъ испытывать ставлениковъ, «аще случится ему быть во архіерействъ. Въ томъ моемъ завъщанім написахъ всякое пресвитерское дъло, какъ что ему управляти» и пр. (Соч. Пос. т. I, стр. 18-20). Во всякомъ случав, мелкіе отрывки и выраженія, касательно духовенства, разсъянные, такъ сказать, между строкъ и во всъхъ главахъ

Завъщанія, Посошковъ не могь же считать обстоятельнымъ описаніемъ «всякаго пресвитерскаго дела». Нетъ сомнения, что въ Завещания дъйствительно представлено было Посошковымъ особое подробное описаніе пастырскихъ обязанностей; существовала, следовательно, полная редавція Зав'ящанія, намъ не сохранившанся, съ главою о духовенствів 1). Нельзя особенно не пожальть объ утрать именно этой главы, которая для насъ объщала наибольшій интересъ, сообразно важности и нъкоторой исключительности самаго ся предмета. Сделаемъ, однако, попытку, при помощи имъющихся, хотя и отрывочныхъ, данныхъ, воспроизвести взглядъ Посошкова на духовенство, на основании болъе или менъе бъглыхъ замечаній Завещанія и другихъ сочиненій Посошвова о духовенствъ, - возстановить вдеаль Посошковскаго пастиря. Между прочемъ, въ полной редакціи Зерцала очевиднаго им находимъ особую большую «О пресвитерахъ и о власти, данной имъ отъ Бога». Глава эта, написанная въ полемическомъ тонъ, съ цълію оправдать православный догмать священства отъ заблужденій безпоповщинской секты, въ то же время представляеть собою довольно подробное раскрытіе православнаго ученія о сущности и важности служенія пастырскаго вообще. Изъ нея, поэтому, можно не мало извлечь и общехъ положеній, пригодныхъ нашей пъли.

Во встать своихъ сочиненияхъ Посошковъ обнаруживается истымъ представителемъ окртишаго въ древней Рессии уважения къ духовенству,

<sup>1)</sup> Быть можеть потеря главы о духовенстве зависела отъ переписчика, заблагоразсудивнаго почему либо выпустить ее въ своемъ спискъ, который и сохранился намъ. Но всего вероятиве, это быль одинъ изъ фоліантовъ Завещанія, принадлежащій перу самого Цосошкова, который часто переписываль свои сочиненія, притомъ иногда изміня и самый составь ихъ. Такъ, по его собственному признанію, онъ переписываль нѣсколько разъ Книгу о скудости и богатствъ. Тоже было и съ Зерцаломъ, которое Посопковъ переписывалъ нъсколько разъ и въ различномъ объемъ. Изслъдователи сочиненій Посошкова оспаривали другъ друга въ вопросъ о времени нанисанія Зерцала: Погодинъ увазаль на 1708 г., Брикнерь — на 1706; съ своей стороны, и мы нивемь песомивнное доказательство въ пользу написанія его въ болве поздиюю пору, по крайней мъръ неранье 1712 г., потому что въ нашей рукописи Посошковъ пишетъ: «въ прошломъ 711 году»... (л. 190). Дело объясняется, кажется, очень просто: Посошковъ неодновратно переписываль Зерцало, допуская изміненія и въ составъ его содержанія. Тоже въ данномъ случаъ имѣемъ полное право предполагать и относительно Завещанія

является искрониимъ чтителенъ духовнаго чина, отвивается о немъ съ глубочайшемъ уваженіемъ и искренениъ благоговъніемъ. По его миънію, это- должны быть самые просв'ященные, самые возвыщенные представители человъчества въ его настоящемъ положении, которые особенно велики силою божественной благодати и правственнаго полномочія, сообщаеныхъ инъ въ посвящения, --- своею близостію въ Вогу, поддерживаемою постояннымъ предстояніемъ престолу Вишнаго въ богослуженіи. Словомъ, это — посредники между Вогомъ и человъкомъ, посредствующая ступень, связующая два міра, неизбіжные проводники всякаго православнаго христівнина отъ жизни земной въ обетованное царство благодати. Само собою разуньются, что всв другія сословія казались Посошкову ничтожными въ сравнение съ такинъ высокинъ, святниъ служениевъ, кавъ пастырство, а потому и весьма последовательно онъ поступилъ. поставивъ всъ безъ исключенія человъческія обязанности и сословія въ соподчиненное положение къ служению духовенства. «Нъсть на свътъ величайши чина священническаго, нонеже образъ Христовъ въ себъ имутъ, и Самъ Богъ ого возвеличи и власть имъ дарова тую-жъ, кую Самъ имяще, рече-бо: имъ же гръхи отпустите...». — такъ начинаетъ Посошковъ въ Зерцалъ главу о пресвитерахъ (л. 51 об.). То же мнотократно повторяеть онъ и въ другихъ местахъ: «священство — стояпъ и утверждение человъческому спасению; безъ него никаковыми мърами до царства небеснаго человъку дойти невозможно. Всю власть нашего спасенія Господь вручиль пастырянь нашинь и ключи Царства небеснаго лиъ же вручнаъ (I, 3, Зав. от. 66 стр.). Такинъ образомъ, Самъ «Богъ почтилъ ихъ высовою, неудобоизивримую честію. Всв мірстіи сановники предъ пресвитеры низки суть» и пр. Поэтому, первая обязанность каждаго върующаго почитать и уважать своихъ пастырей, «яко апостоловъ Христовыхъ. «Веліею честію подобаеть священниковъ чтити, от мірских чиноначальниковъ отивнию, паче роднаго отца: яко бо душа честиве плоти, такъ и отецъ духовный плотскаго честиве и пр. 1) Также и въ житейскихъ столкновеніяхъ, - не моги, напримъръ повторяеть Посошковъ домостроевское правило, състи выше пресвитера яли діавона, нитай ихъ пищею лучшею, въ церкви съ почтеніемъ ста-

<sup>1)</sup> Взглядъ чисто святоотеческій и составился у Посошкова подъ несомнівным вліяніем потеческих твореній.

новись повади ихъ, совершающему же богослужение пресвитеру твори поклонъ какъ образу Божію и пр. (Зав. от. 62, 78, 107, 129). Съ почтеніемъ должно соединаться полное повиновеніе, нослушаніе пресвитеру: «повинуйся предъ нимъ яко рабъ и прекословенъ предъ нимъ не буди, во всемъ предъ нимъ рабствуй. Подебаетъ ихъ ночитати и во всемъ услуговати, всегда быть имъ рабами. И ты, чадо мое», обращается Посошковъ къ смну, «яко Божія, тако и отца духовнаго заповъданія держи» (Зерц. оч. л. 64 об.; Зав. от. стр. 65...). Изъ уваженія къ духовенству, міряне должны воздерживаться отъ всякихъ осужденій и нареканій на духовенство, — эту мысль Посошковъ настоятельно проводить въ полемикъ съ раскольниками. «Страшно есть на освященый чинъ посягати и ихъ порящати, повеже они въстивцы Бога и все наше спасеніе заключи Богъ во устъхъ ихъ. Не наше дъло пресвитеровъ судити, — есть у нихъ Судія» и пр. (Зерц. оч. л. 54, 57 и др.).

Таковъ взглядъ Посошкова на духовенство и такови должны быть, по его мивнію, отношенія пасомых въ пастырявь. Взглядъ, опять повторимъ, чисто древно-русскій, высказанный, какъ им отчасти и видели, въ другихъ завъщаніяхъ 1), восінтанный историческою жизнію Россіи и громадною ролью, которую искони играло въ общественной жизни русское духовенстве. Но принимая во внимание все сказанное Посошковымъ о духовенствъ, нельзя не замътить и въ этомъ случав существенной развицы его Завъщанія сравнительно съ прежинии. Иненно, проповъдуя, вслідь за другими, полную неприкосновелность пресвитерскаго чина, онъ первый же въ нъкоторомъ отношении нарушаеть это правило и, вопреки своимъ предшественникамъ, дерзаетъ изобличать невъжество и правственные недостатки въ современномъ ему духовенствъ (напр. Соч. Пос. I, 3, 9, 10, 308 и др.) Не говоря пока о нравственномъ значенім этого ноступка, замътимъ, что упреки, высказанные Посошковымъ духовенству, были вполет основательны, справедлевы: духовенство, въ тогдашневъ его состоянін, действительно, могло возбудить и возбуждало только соблазнъ въ народъ, ставило въ опасность православіе. Разкая сатира била необходима и въ высшей степени полезна. И вотъ, простой мірянинъ, воснитанный на Доностров, своимъ словомъ обличения, первый решается переступить тотъ волшебный кругъ, въ которомъ издавна русское духо-

<sup>1)</sup> Напр. Духовная Вл. Мон. стр. 18; Домострой стр. 6, 5, 20, 115.

венство изолировано было отъ всякихъ, со стороны благочестивнихъ сыновъ Домостроя, упрековъ<sup>1</sup>). Какъ бы то ни было, во всякомъ разѣ, это новый шагь, шагь въ лучшему, шагь впередъ. А что видимое несогласіе Посошкова съ собою не есть дъйствительное противоръчіе, это видно наъ того, что онъ вездв и всегда отделяль самое служение пастырское отъ его исполнителей, которые, по въ высшей степени разумному мижнію Посошкова, «какъ люди», никогда не были застрахованы отъ пороковъ и недостатковъ, и съ этой стороны могутъ всегда заслуживать укора, при совершенивищей чистоть и святости живущаго въ нихъ дара. Посошковъ прямо даже обличаетъ техъ, которые въ своемъ представленіи сливають то и другое до нераздельности, которые, поэтому, вообще «священный чинь снижають за убожество и безинижество духовныхъ: то оня > -- говорить Посошковъ о такихъ лицахъ -- соть незнанія своего ихъ священнической чести и отъ безумія своего чинать» (Зав. от. 63 стр.). На основании этого разграничения, Посошковъ и требуетъ вездъ почета и уважения пресвитеру не какъ человъку, а главнымъ образомъ, если не исключительно, какъ пресвитеру, какъ носителю преимущественныхъ благодатных в дарованій и священных полномочій. «Аще кій пресвитеръ и упістца, яво простодюдинъ (--- это одна сторона), не моги его не почтити, онь бо есть слуга Бога Вышнаго (- это другая сторона, и она требуетъ уваженія): аще онъ и пьянъ, обаче данный ему отъ Bora даръ непьянъ. На всехъ пресвитерахъ одинаково «почиваетъ благодать святаго Духа; благословеність ихъ действуеть Духъ Святый — како высокоученымъ, тако и неученымъ, яко трезвымъ, тако и пьянымъ и пр. (Зав. от. 64, 113; Зерц. оч. л. 58). Наконецъ, нужно заметить, что и Посошковъ, побуждаемый правдолюбіемъ и искреннивъ желаніемъ добра, ръшился указать недостатки духовенства съ опасеніемъ, оговорками, «не безъ страха въ сіе дело великое вступилъ», но его признанію. «Не постави, Госноди Боже, моего словесе во осуждение, еже дерзнулъ поносительно на настырей своихъ нисати»; и если онъ ръшился обличать, то «не ради укоризны чина пресвитерскаго, не въ поносъ», а ради пользы, «да негли



<sup>1)</sup> Цри этомъ мы, разумѣется, пе беремъ въ разсчетъ Стоглава, въ которомъ недостатки тогдашняго духовенства были признаны и заявлены избранным представителями земли русской, поставленными, такъ сказать, въ юридическую необходимость необинуясь заявить о насущныхъ нуждахъ и недостаткахъ въ государствъ.

шть сего моего изъявленія Вогь изростить ніжое исправленіе. Богь о семь свидітель, что не руганія ради написаль сія, но ради исправленія (Соч. Пес. I, стр. 10, 25; Зерц. оч. л. 60).

Гораздо трудиње, при отсутстви въ сочинениять Посопкова непосредственнаго обращенія въ духовенству, опред'ялить взглядъ Посошкова на обязанности саного настыря. На основанія ніжоторых в отрыгочных замътокъ, можно, впрочемъ, отмътять только существенныя качества и обязанности, входящія въ ндеаль посонковскаго цастыря. Поставляя нравственное растатьніе общества и явленіе раскола въ зависимость отъбезпечности и невъжества духовенства, Посошковъ прежде всего желаетъ надлежащаго воспитанія, подготовленности отъ настырей і) и вивняють инъ въ обязанность научение въ въръ, нравственное и даже уиственное руководство своей паствы. Въ посланія къ Стефану Яворскому Посошковъ рисуеть жалкое положение русскаго народа, оставленнаго безъ всякихъ просвітительных в средствъ, лешеннаго сотъ настоятелей своихъ всякаго исправленія духовнаго и ученія духовности, потому что и сами они ничего не разумъють». «Вашей святости», обращается Посонковъ съ просыбою въ названному святителю, «вельии нужно потщатися, даби намъ дать знать, какъ наиъ духовное благочиние управлять, какъ наиъ Вога знать, какъ иконы почитать, какъ дупинолезно жить. Я иню, что и на Москвъ развъ сотий человъкъ знасть, что есть въра, кто есть Богъ. Говоря далье объ изданіи новаго требника, Посошковъ совытуеть «вивстить» въ него особыя статьи въ руководство пастырю при исповъданія пасовыхъ и вообще при «научении и правоучения». «Пастыремъ бо надобно о паствъ пещись, дабы всв праведно жили». И не только самихъ пасомыхъ учеть верев, а увещавать ихъ, чтобъ они «и детей своихъ юныхъ всякому благонравію научали, во страсв Вожін возращали» (т. І, стр. 308..., 22). Очевидно, всв высказанныя требованія отъ духовенства соединяются въ одну пастырскую обязанность проповеди, и Посошковъ высказываеть свой слинкомъ высокій ваглядъ на важность и необходимость этого средства христіанскаго просвідненія. Напримівръ, онъ завівправтъ своему сыну: «егда пресвитеръ начнетъ читати поученіе, то паче молитвы своея внемли читаемымъ глаголамъ и памятуй незабытно; аще



<sup>1)</sup> Въ Кинга о скудости и богатства, какъ мы видали, Посошковъ предвагаетъ подробную программу воспитанія и испытанія кандидатовъ священства.

и вся Писанія в'вдаеши и законъ христіанскій добр'в разум'вени, не отвращайся отъ поученія и пр. (Зав. от. 134 стр.). — Навонецъ, находимъ у Посонкова правила касательно вижшняго благоповеденія и нриличія духовинуъ. «Пресвитеру подобаеть быть всегда трезву и слово имъть ко всякому человъку умилительное, взоръ кроткій, ступаніе ногъ тихое... Священному чину подобаеть иметь чистоту во всемь, яко въ теле. таво и въ душв, подобно и въ одеждв, и во всябомъ своемъ житейскомъ исправленів, чтобы жатіемъ и одеждою была отивням отъ простолюдивовъ: шапка была бы съ бобромъ, сапоги низкіе, лаптей бы не несили> и пр. (т. І. 30, 31; Пр. о шволахъ л. 6). Безъ сомивнія, слишеомъ висовъ быль этоть идеаль пастыря для своего времени, когда ни въ чемъ безъ исключенія «попы неотивним были отъ простыхъ мужиковъ», когда, при полижищемъ невежестве и нравственной бедности, духовиме и по вившнему виду своему способны были возбуждать только отвращеніе къ себъ, потому что не только по улипамъ ходили, а и у престола Божія стояли «въ гнусных», раздранных вафтанахъ и въ лаптяхъ, растоптанныхъ и въ валв обваленныхъ.

Въ своемъ решении вритически отнестись въ современному духовенству и откровенно заявить объ его воніющихъ недостаткахъ, Посощковъ является человъкомъ уже новаго времени, положевшимъ, притомъ, начало обличетельному направленію на недостатки церковной жизни и въ свътской литературъ. Часто и скоро послъ Посошкова стали повторяться жалобы на недостатки духовенства въ новой русской литературф. Ломоносовъ, при своемъ высокомъ взглядъ на пастырское служение въ принценъ, вакъ на существенное условіе «благосостоянія и возвишенія народнаго», свидетельствоваль однако, что чу насъ попы первые пьяницы». что «гранотъ многіе изъ нихъ столько же знають, сколько батракъ или коровница» у нъицевъ. Вообще Ломоносовъ слишкемъ презрительно относился въ современному духовенству и часто незаслуженно оскорбляль его. Напр., въ обычав врестить детей въ колодной воде онъ усватривадъ незкое ворыстолюбіе поповъ, которые «желають посяв родинь, крестинь, вскоръ и похоронъ 1). Въ письмъ «О нользъ стекла» Домоносовъ сравниваеть упорство русскаго духовенства съ обскурантною двятельностію языческихъ жрецовъ, «боявшихся, какъ бы при распространеніи просвъ-

<sup>1)</sup> Записки «О сохр. и размнож. россійскаго народа».

щенія не обнаружилось, что агнцевь и воловь жрецы вдять напрасно». Въ «гимив бородв» Ломоносовъ также резко осменваетъ нашихъ «жрецовъ», которые, наряду со всеми защитниками ложныхъ месній, прикрывають свое поливнием невнжество бородою 1) и пр. Кантемирь также постоянно глумится надъ всемъ духовнымъ сословіемъ, не разбирая, насколько оно виновно въ своемъ невъжествъ. Обвиняя духовенство въ низкомъ своекористій, почитая его распространителемъ суевърій въ народъ (напр. въ сатиръ «на стояніе свъта сего»), Кантемиръ нивогда не упускаеть случая посм'яться надъ пьянымъ попомъ, нев'яжественнымъ нерковнивомъ, безмозглымъ чернецомъ и т. п. Татищевъ, въ Духовной своей, обращая вниманіе сына, какъ пом'ящика, на духовенство, какъ средство въ «благоденственному и мирному житію» и избъжавію злодъяній въ жизни крестьянъ, въ то же время яркими красками дополняетъ картину неудоплетворительности современнаго духовенства, состоящаго изъ «невъждъ, лънивыхъ, неученыхъ, пьяницъ», которые съ крестьянами браталися, имъ мирволили, а объ своихъ обязанностяхъ ни мало не заботились (Тат. и его вр. 227 стр.).

Въ своихъ запросахъ отъ духовенства образованности, просвъщенія, въ своихъ настойчивыхъ требованіяхъ отъ священниковъ неуклоннаго. ревностнаго исполненія пастырской обязавности учительства, Посошковъ является сознательнымъ, убъжденнымъ сторонникомъ тъхъ просвътительныхъ идей, которыя легли въ основу всъхъ ифропріятій Петра В. относительно духовенства и воторыя слышались отъ всёхъ передовыхъ людей новаго времени. Ломоносовъ, напр., тоже, не ограничивая обязанностей духовенства одною молитвою, поставляль имъ требованіе «обучать страху Вожію и честнымъ нравамъ». «Главное дело», говерилъ онъ, «Въ томъ состоитъ, что вездъ, гдъ только есть церковь, должны попы и причетники учить грамотъ <sup>2</sup>) и пр. Татищевъ внушалъ также своему сыну особенную заботливость найти «попа ученаго, который бы своимъ поучениемъ и предикою къ совершенной добродътели крестьянъ велъ». Нельзя при этомъ не зам'ятить, что Татищевъ, какъ и Посошковъ, въ своихъ разсужденіяхъ о духовенствів посмотрівль на дівло гораздо серьезнъе, глубже, нежели Лоионосовъ, а тъиъ болъе Кантемиръ. Отивчая недостатки въ положени тогдашняго духовенства, Татицевъ указалъ и

<sup>1)</sup> Библіогр. зап. 1859 г. стр. 461.

<sup>2)</sup> Летоп. рус. литер. Тихонравова т. IV, стр. 197.

причины неудовлетворительности этого положенія; заявляя справедливня требованія отъ духовенства, онъ въ то же время озаботился поревомендовать и нівкоторыя практическія мітры къ возвышенію самого духовенства, къ возстановленію его нравственнаго авторитета. Совершенно согласно съ Посошковымъ, и Татищевъ усматриваль причину упадка духовенства въ его крайней бітдности, матеріальной необезпеченности, въ его вынужденной привязанности къ пашніт и сітнокосу. Поэтому, Татищевъ ставить первымъ условіемъ возвышенія и облагороженія духовенства освобожденіе его отъ «крайней въ деньгахъ нужды», обезпеченіе его «безбітнымъ денежнымъ пропитаніемъ». Желая съ поднятіемъ умственнаго и нравственнаго уровня въ духовенстві возстановить и внішнее благоприличіе въ послітднемъ, Татищевъ требоваль совершеннаго удаленія духовенства отъ черной работы, «что ихъ сану совсімъ неприлично» и чтобы «навозомъ отъ нихъ не пахло» (стр. 226).

Въ заключение нашего разбора сочинений Посошкова вообще и знавомства съ идеяльными его возръніями въ частности, считаемъ нужнымъ остановиться на особенно замёчательныхъ, по своей гуманности, разумности и новизнъ, мысляхъ Посошкова о воспитаніи и о женщинъ. Такіе вопросы, какъ о воспитаніи и о женщинъ, въ исторической жизни народа, съ точки зрвнія соціологіи, признаются вопросами первой величины. По крайней мъръ признано за несомнънный фактъ, что первоначальное воспитание и вліяніе женщины имфють громадное значеніе въ жизни народа, служать однимъ изъ главныхъ факторовъ, подъ воздействіемъ которыхъ слагается тотъ или другой нравственный типъ народа, его характерныя черты и особенности. Въ высшей степени неудовлетворительная постановка воспитанія и положенія женщины въ древней Россіи, безъ сомивнія, оказала свое сильнівшее вліяніе въ упорномъ, продолжительномъ невъжествъ народа, въ его нравственной несостоятельности. Посошковъ своими сочиненіями даетъ намъ поводъ обратить вниманіе на состояние воспитания и положения женщины въ до-петровской России. Историческая цівнность мыслей Посошкова въ данномъ случать обусловливается уже важностію предмета; сочиненія его, разсматриваемыя съ этой стороны и въ связи съ другими намятниками древне-русской письменности и историческими обстоятельствами, представляють любопытнейшую картину постепеннаго развитія сознанія въ русскомъ обществъ, — постепенное освобожденіе отъ узкости взглядовъ старины и приближеніе къ гуманнымъ идеаламъ новаго времени.

Русскій человікъ, взятый въ первобытную эноху его историческаго существованія, повидимому, не имель совершенно и понятія объ искустве воснитанія и обученія; оно отождествлялось съ обязанностію родителей выкариливать детей и совершенно сливалось и исчернывалось обязанностію выкариливать именно христіанъ. Такой высоко-гуманный для своего времени челов'явъ, какъ князь Владиміръ Мономахъ, рисуя програмиу жизни для своихъ дътей, кромъ общихъ нравственныхъ наставленій и одиново стоящаго выраженія: «чего не знасте, тому учитесь; отепъ иой умблъ говорить на няти языкахъ: въ томъ честь отъ чужихъ > (Духовная стр. 26), ничего не говорить такого, что мы привыкли соединять съ понятіями воспитанія, обученія. Въ Домостров ны находинъ уже спеціальныя разсужденія — «како дітей своих воспитати, како діти учити» (главы XV и XVII). Но и тутъ исключительно говорится только объ ученіи страху Божію, віжеству, благочинію, рукодівлію и о средствахъ къ достижению этой цели, т. е. о «неослабномъ, учащенномъ» нрактикованіи жезла, ранъ, казненія, реброкрушенія и т. п. При такомъ отсутствін въ идеалахъ передовыхъ людей даже мысли о нуждѣ научнаго образованія и систематически-правильнаго воспитанія, напрасно бы им стали искать его въ жизни. «Царевичей учать грамоте и писать, а неимъ языкамъ, кромъ русскаго, наученія въ Россія не биваетъ... Въ думъ бояре молчать, брады уставя, потому и грамотъ не учени... Въ своемъ государствъ русскіе люди наученія никакого добраго не вивють и не прісплють, въ иныя же государства для науки детей своехь не носылають», -- тавъ резко, но справедияво оточвался о состоянім русскаго просвъщенія Котошихинъ (о Россів... стр. 14, 19, 41). Велякій русскій политикъ Крижаничь также сетоваль па «неуметельность» ни къ чему русскаго народа, «потому — объясняетъ онъ это явление тупы разумы, коимъ треба есть бруса и поостренія, т. е. поученія, ибо и аритистикъ ся не учатъ наши люди. По правдъ Руссы должны себя звать варварами, потому что не желають наукъ, остають въ невнаніи, простотв, грубости» (Рус. госуд. I, 13, 42, 120, 159). Но напрасно этотъ свъжій, образованный человыкъ взываль къ русскому народу: «треба наиъ учитися, треба добивать мудрости, треба учиться языва

греческаго, латинскаго, философін, политики, чисельницы, зв'вздочетья» (І, 108, 110, 321; ІІ, 176 и др.): само правительство стояло на запрещеніи перенимать какіе бы то ни было заморскіе извычан.

Совершенно другой обороть получаеть вопрось о воспитания при Петръ. Великій преобразователь русскаго царства прежде всего обратиль вниманіе на воспитаніе и даль первый толчекь долго потомъ занимавшимъ русскую высль педагогнусский идеянь. Преследуя заветную свою цельсоздать политическое могущественное тело Россіи, и сознавая политишее, всестороннее превосходство своихъ вивинихъ враговъ, достигнутое путемъ просвъщенія. Петръ настойчиво и поспънно началь пивилизовать Россію. Утвлитарная цізль, естественно, сообщила таковой же характеръ всему образованію: наука цінилась настолько, насколько она приносила прямую пользу, насколько она дъдала искуснаго воина, хорошаго моряка, годнаго писца и т. и. Но народъ болъе чъиъ прежде сталъ сторониться науки; не съ подозрвніемъ только, а въ большей своей части съ пряимиъ уже презринемъ посмотриль на нее. Не понимая вполни намиреній преобразователя, простой народь имель и некоторыя действительныя причины отвернуться отъ этого односторонняго образованія, вызваннаго цълями государственными, часто не совпадавшими съ видимымъ благонъ народа и выгодани различныхъ сословій. Наиболью основательнымъ побуждениемъ уклоняться отъ заморской науки послужили учителяиностранцы, — это, только необходиностію вызванное и всябдствіе решительнаго отсутствія въ Россіи способныхъ, подготовленныхъ людей допущенное, самое темное цятно петровскаго образованія. Не пользунсь до Петра благосклоннымъ пріемомъ на Руси, гдв сомнівались въ универсядыныхъ ихъ способностяхъ и по своему расправлялись за шарлатанство, иностранцы теперь толнами бросились въ Россію на призывъ Петра. Искатели приключеній спішили воспользоваться трудами и глупостію русскаго народа, являлись въ качествъ хозяевъ къ темнымъ работнивамъ. При помощи всяческихъ средствъ, забравъ въ свои руки видиня ивста и монополіи, иностранцы систематически грабили народъ, сдвлались саными жестокими бичами русской самостоятельности, свободы и независимости 1). Все русское они старались клеймить именемъ варвар-

<sup>1)</sup> Стольновенія Ломоносова съ академиками служать яснымъ тому доказательствомъ.

ства, потому что чрезъ это пріобрівтали вівсь и кредить они сами, выигрывали право на стопень нашихъ учителей, руководителей. Отталвивая отъ себя народъ своимъ высомъріемъ, иноземные учители въ то же время владели слишкомъ ограниченными образовательными средствами. При усилившейся страсти щеголять пустотой легваго, поверхностваго образованія, у насъ явились цізлыя полчища такъ справедливо осивянныхъ Фонвизинымъ вральмановъ-учителей и гувернеровъ-лавеевъ, портныхъ и т. п. Такіе недагоги, естественно, могли только уродовать. а не образовнивать 1). Все это, въ связи съ религіозною особенностію, возбудило въ русскомъ человъкъ ръшительное отвращение къ иностранцамъучителямъ. И совершенно понятными представляются отзывы простыхъ русскихъ людей о вредъ заморскаго ученія, объ иноземцахъ, какъ отступникахъ отъ въры и добрыхъ дълъ, какъ развратникахъ истины. Народъ отвергалъ отъ себя эту чуждую науку; онъ съ несравненно большею охотою вель своихъ детей къ грамотникамъ, начетчикамъ и местерань, отдаваль ихъ «въ науку» читать по Часослову и Псалтыри. Туть русскій человівть не ждаль оть сына каких небудь практических в познаній, но увъренъ быль по крайней мъръ, что душа его не будеть извращена, онъ останется въ той же общинъ, въ которой выросъ, не станетъ презирать священныя права народа и глумиться надъ всемъ русскимъ, — а это были самыя явныя и слишкомъ обывновенныя на первыхъ порахъ следствія заморскаго образованія.

Воспитанникъ Домостроя и неконный патріотъ, Посошковъ не могъ, разумъется, освободиться отъ домостройныхъ, древне-русскихъ началъ и взглядовъ на воспитаніе; съ другой стороны, онъ не могъ безусловно довъриться новому образованію, убъдиться въ непогръшимости иноземней цивилизаціи. Со свойственнымъ ему благоразуміемъ, тактичностію, По-



<sup>1)</sup> Въ самомъ дѣдѣ, чему напр. можно было научиться у нѣкоего Глюка, судя по его программѣ, или «приглашенію къ россійскимъ юношамъ, аки мягкой и всякому изображенію угодной глинѣ»? (Наука и Литер. при Петрѣ. Пекарскій стр. 129—131). Волотовъ жаловался на «бѣдное и весьма-весьма недостаточное» учепіе у французовъ-учителей, которые, если что и знали, то «не умѣли по русски ничего растолковать», большею же частію «не учили, а мучили дѣтей, сущими пустиками и бездѣлицами время проводя» (Мемуары. От. Зап. 1850 г. кн. 5, стр. 31). Извѣстная княгиня уже екатерининскаго времени — Дашкова жаловалась на пустоту заморскаго ученія, такъ какъ «для наученія разума ничего не дѣлали». (Записки кн. Дашковой. Москвит. 1841 г. № 1, стр. 100).

сошвомъ в въ давномъ случав усвоилъ лучијя стороны древне-русскаго и новаго научнаго воспитанія, отворгая врайности и злоупотребленія того и другаго, явился, такимъ образомъ, представителемъ средняго, возможно-лучшаго направленія въ современной педагогіи. Въ его педагогическихъ идеалахъ мы находимъ слишкомъ много домостроевскаго, но за то, съ другой стороны, находинъ и слишкомъ много новаго, чуждаго Домострою. Первое и самое существенное, что Посошковъ постарался усвоить и удержать изъ древне-русскаго воспитанія, — это, дійствительно, высово-преврасное свойство последняго: его строго-религіозный характерь 1). Все воспитание и образование человъка, съ первыхъ признаковъ пробужденія мыслительности въ ребенкъ. Посошковъ подчиняетъ контролю религін и наполняеть преинущественно религіознычь содержаність. Сильно вооружаясь противъ исключительной «светскости» немецкаго воспитанія, онъ, въ своемъ стремленіи сохранить вездъ религіозный характеръ воспитанія, даже въ обученін искусству говоренія, доходить до оригинальности, высказываеть съ обычною прянотою такія замізчанія, которыя невольно поражають теперь своею странностію, предлагаеть наставленія, по своему ригоризму не возвышающіяся надъ Домостроемъ. Довольно подробную программу первоначальнаго воспитанія дівтей Посошковъ излагаеть въ Завъщаніи отеческомъ, и здёсь-то прениущественно настаиваеть на участи въ этомъ дълъ религіознаго элемента. «Духовному чину надлежить пещися, дабы отцы и натери дівтей своихъ учили страху Вожію и всякому благонравію». Подъ этимъ верховнымъ надзоромъ церкви, въ лицъ духовенства, въ восцитании должно соблюдать извъстныя предосторожности и правила. Сущность всёхъ этихъ правиль сводится къ тому, чтобы съ самаго неразумнаго д'ятства жизнь христіанина получала религіозное направленіе и построялась въ строго-церковномъ духв. Еще только «егда чадо начнеть языкомъ своимъ немотовати», Посошковъ обязываеть «Божіе имя ему натверживати и страхъ Божій въ него

<sup>1)</sup> Религіозный элементь въ воспитаніи быль всецьло удержань и Петромъ В. Въ наказь воспитателямь царевича Алексъя Петровича Петръ въ первой же стать в поименоваль «Законъ Божій», какъ предметь особенной важности, «понеже истинный страхъ Божій начало есть всея премудрости», и на него вельно обратить вниманіе «паче всъхъ вещей при возращеніи царевича». Между прочимь царевичу предписывалось каждодневное чтеніе св. Писанія. (Дъян. П. В. Голикова, т. 3-й, стр. 97—106).

вкореняти». «Не учи чада (начинающего говорить) и тому, еже бы тебя звалъ тятою, а матерь — мамою, но самое ваще начальнейшее учение да будетъ: Богь на небъ — и, руку его взявъ, указуй на небо» и пр. Посошковъ придаетъ такое важное значение дълу первональнаго воспитанія дитяти и съ такою серьезностію настанваеть на необходимости проведенія строжайших в религіозно-нравственных началь въ воспитапін, что даже напр. въ такомъ, собственно говоря, еще безразличномъ поведенін родителей, когда «отецъ учить мать бранити и кубиши ей казати, а матери насупротивно учатъ отца бранити, бити и за бороду драти», видитъ уже «въчную погибель» ребенка. Въ предотвращение этой опасности Посошковъ и даеть подробныя наставленія относительно обращенія съ дітьми, диктуеть даже отеческія наставленія ребенку, придавая высокую степень важности и будучи безусловно увъренъ въ спасительности такихъ требованій, обращенныхъ къ ребенку, какъ напр.: «не бранися, не дерися: Вогъ съ неба смотритъ; языка не выставляй: Богь за то тебя убьеть и т. и. Заботясь прежде всего о водружение страха Божія въ дітяхъ. Посошковъ, какъ самъ носитель светлой, чисто христівнской религіозности, въ то же время требуеть воспитывать и любовь къ Богу, — «чтобы они Бога любили». Съ ранней же молодости Посошковъ требуетъ внушать д'ятив навыкъ въ исполненію религіозныхъ обязанностей: «образанъ святымъ учите дівтей кланятися: глаголите имъ, указуя на образы: сей образъ Вожій, а сей-Богородицынъ... и ти вланяйся имъ». Проповедуя, какъ мы видели, и взрослымъ часто не особенно возвышенную, узко практическую мораль, Посошковъ и ребенку при всякомъ удобномъ случав втолковываеть эту зависимость благоденствія человівка оть религіовно-нракственных подвиговъ съ его сторони, нерасторжиную связь добрыхъ дълъ съ воздаяніемъ за нихъ отъ Вога. Такъ напр., въ данномъ разъ Посопиовъ хочетъ расположить ребенка «кланяться Богу» объщаніями, что Богь, «видя поклоненіе, дастъ того или того много.

Вифстф съ религіознымъ воспитаніемъ должно соединяться нравственное. Въ этомъ отношеніи Посошвовъ, согласно установившимся въ древней Россіи на это дфло воззрфніямъ, отдаетъ полифите предпочтеніе спартанскому характеру воспитанія. Совершенно отчаяваясь въ благонадежности и нравственной пригодности человфка, возращеннаго «въ ласканіи и во всякой потачко и въ нфгф», Посошковъ уже младенца ве-

леть воспетывать свъ навазание, чтобъ своль не быль. Младечецъ аме въ юности научится злу, то уже добрымъ человъкомъ не будеть; а кой человъкъ въ наказанін возрастеть, той всегда добрый человъкъ будеть». Сваливая вину недостатковъ вообще всего русскаго — «ненавазаннаго народа» на «людей начальствующих», Посошвовъ въ частности и за детей полную ответственность возлагаеть на родителей. Поэтому-то онъ и внушаетъ своему сыну особенную строгость въ дълв воспитанія дівтей, поэтому-то онъ и настанваеть на необходимости стариннаго пріема и метода воспитанія, по которому понятіе воспитанія отождествлялось съ понятіемъ наказанія и даже самыя слова эти стали синонемическими. «Ты, сыне мой, въ великомъ наказаніи чадъ споихъ имъй и страху Божію, смиренію и прочинъ добродівтелянь учи ихъ прилежно, навазуй нещадно. Если же возрастите въ ласканіи и во всякой потачкъ и въ нъгъ, то въ томъ пути не будетъ: либо пьяница будетъ, либо озорнивъ, либо самый воръ... Всявое бо зло и безумство родится отъ родительской потачки». Поэтому, чи малыя имъ воли не давай, изъ очей своихъ на малъ часъ не выпускай; крипко держи, еже бы низавого дела своимъ изволомъ, безъ вашего веденія не делали, но все бы житіе ихъ и діла были по вашей волів». Даже и послів, сегда отдаси сына во училище, вивсто себя приставь въ нему приставника вврнаго. старива или старуху. Съ полнымъ одобреніемъ и сочувствіемъ припоминая требованіе, заявленное еще «древними святыми — бить дівтей своихъ нещадно», Посошковъ и самъ, всятьдъ за Домостроемъ, рекомендуетъ въ качествъ воспитательныхъ мъръ телесныя наказанія. Но если еще и мы не избъжали учебныхъ экзекуцій, то тъмъ болье нельзя ставить въ укоръ подобныхъ предписаній Посошкову, во времена котораго «всякое поученіе тростію чинилось», когда спеціальнымъ назначеніемъ палки полагалось «вчиненіе наученія». А съ другой стороны, строго-то говоря, едва ли и можно оснаривать Посошкова въ этой предложенной имъ спартанской теорін воспитанія. Представляется слишкомъ вфроятнымъ, что въ его время, при отсутствіи еще какихъ либо цивилизаціонныхъ основъ въ жизни русскаго народа, единственно страх Бога и родителей могъ предохранять подростающее покольніе отъ нравственной и соціальной искалвченности; не мудрено, что «нвга, потачка и ласкавіе» являлись двйствительно разрушительными элементами въ воспитаніи, что «играніе губило» детей и что только гроза и розга гарантировали доброкачественность питомцевъ... Въ обращение съ детьми Посошковъ требуеть отъ родителей такой строгости, чтобъ «и взгляду вашего боямкъ»; въ более же важныхъ случаяхъ, напр. за какіе мибо проступки, совётуеть и «ребра сокрушить, безъ всякаго милосердія наказать».

Здёсь же, т. е. въ детскомъ воспитания, Посошковъ полагаетъ начало техъ аскетическихъ правилъ новеденія, которыни онъ желалъ бы опутать жизнь и взрослаго христіанина. Внушая ровнивий надворъ, чтобы ребеновъ «нивогда празденъ не былъ и дней бы своихъ не терялъ даромъ», Посошковъ нераздельно съ этимъ связываетъ и другое требованіе: «и при томъ порядків обучай его нужду всякую терпівти. Въ мягкія одівнія не облачай, даждь платье самое расхожее и грубое, дабы онъ навыкалъ терпенію; пищами слядостными не весьма питай, но обучай въ яденію суровых в ядей в пр. Особенно предостерегаетъ Посошковъ юношество сотъ пьянственнаго питья; а наиначе не пускай заморскихъ питій пити, понеже тын здравію человіческому вредительны, а царскому богатству истощительны». Вооружаясь противъ безделья и пустыхъ, «перебивочныхъ разговоровъ», Посошковъ стремится воспитать изъ ребенка человъка дъловаго, серьезнаго, сосредоточеннаго по его душевной настроенности; а по вившнему виду онъ желаетъ такъ поставить своего питомца, чтобы на него никто, а темъ более женщины -- «н взозрить не восхотели». «За шутки съ девицами», наказываеть Посошковъ своему сыну-воспитателю, сты ребра ему сокруши, безъ всякаго милосердія накажи его, дабы впредь ни мало въ нимъ не приближался». Впрочемъ, правила, подобныя последнему, выходили изъ-подъ пера Посошкова не потому, чтобы онъ быль решительный гонитель женщинъ и въ принципъ вооружался противъ общенія съ ними, а единственно изъ-за опасеній за чистоту юной души ребенка.

Гораздо интересние правила Посошкова о школьномъ, научномъ образованія. Въ этомъ случай Посошковъ выходить уже изъ круга домостройныхъ понятій и становится піонеромъ новой педагогіи, человикомъноваго времени, сознавшимъ новыя потребности жизни и новыя обязанности человика. Несмотря на то, что самъ Посошковъ лишенъ былъвсяваго научнаго образованія, онъ вполни сознаваль не только полезность, но совершенную необходимость науки и отводиль для нея поле, быть можетъ, даже болже обширное, чимъ самъ преобразователь Россіи. Посошковъ стремился во всеобщему ученію, въ общенародной грамот-

ности, не исключая и своего родоваго сословія — простыхъ поселянъ. Подобная мысль, предупредившая усилія нашего времени, была въ высшей степени замічательна и сміла для той поры, когда и въ избранныхъ представителяхъ русской націи, въ духовенстви и боярахъ, вся сумна учености въ большинствъ случаевъ не достигала искуства писать и граничила съ полною безгранотностію. Самъ Посошковъ, очевидно, сознаваль, что русскій народь не возрось еще до сознательнаго уваженія науки и потому совътовалъ на первыхъ порахъ употребить даже насиліе. «Я чаю, нехудо учинить кръпкое опредъленіе, чтобъ и въ малыхъ деревняхъ безотложно детей своихъ отдавали учить грамоте, подъ опасеніемъ «какого ни есть страхованія» (Соч. Пос. т. І, стр. 176; Зерц. оч. л. 132). Мало того, Посошковъ желаетъ просвътить ученіемъ даже Мордву, «завона неимущую, дней незнающую», т. е. племя полудикое и самое низкое, по представленію Посопікова: «нехудо и у Мордвы дівтей брать и грамотів учить, хотя бы и насильно». Но особенное впиманіе, какъ мы знаемъ изъ разбора Кинги о скудости и богатствъ, Посошковъ обратилъ на духовенство. Вполиъ сознавая разрушительныя последствія нев'яжества въ духовенстве, Посошковъ въ своихъ сочиненіяхъ и даже черезъ особыя посланія старается вызвать двятельность власти на поднятие умственнаго уровня въ духовенствъ. Если своими наступательными требованіями въ данномъ случав Посошковъ повторяетъ и ранъе его раздавшійся голосъ, напр. Стоглава, о необходимости просвъщения въ русскомъ духовенствъ, то, съ своей стороны, Посошковъ заходитъ гораздо дале. Онъ не останавливается на образованіи только духовенства, а въ этомъ видить только начало дівла, первый шагь, не столько цель, сколько средство къ просвещению всего русскаго народа, видить только необходимое условіе въ тому, чтобы «во всемъ народъ возсіять свъть благоразумія» (I, 22). Поэтому, не достигнувъ еще перваго пункта своихъ желаній — образованія духовенства, Посошковъ обращается уже къ будущимъ ученымъ пастырямъ и говорить имъ объ обязанности учить весь народъ, указываеть, такимъ образомъ, конечную цъль желаемаго школьнаго ученія. Замъчательно при этомъ, что, стремясь искренно къ народному просвъщению, Посошковъ намфренно какъ бы лавируетъ, старается совершенно не упомянуть объ учителяхъ-иноземцахъ, наподнившихъ Русь и назойливо предлагавшихъ свои просветительныя услуги. Хотя Посошковъ и не высказывается

ясно, но очевидно, что и здёсь имъ руководило полное сомнёніе въ ихъ полезности и пригодности, недовольство ихъ поведеніемъ въ Россіи и опасенія за чистоту православной вёры. Такое великое дёло, какъ воспитаніе народа, Посошковъ желаетъ поручить никому другому, какъ только духовенству, даже соглашаясь при этомъ, по необходимости, ждать воспитанія и надлежащаго образованія самого духовенства. Священники должны убёдить своихъ пасомыхъ отдать «дётей въ наученье», они же, или хотя дьячки, и должны быть первыми педагогами народа (т. І, стр. 22, 175).

Программа ученія, предлагаемая Посошковымъ, сравнительно весьма широка. Посошковъ не довольствуется изучения только религизныхъ предметовъ, доселъ составлявшихъ для русскаго человъка исключительную область доступнаго и безукоризненнаго знанія, но рекомендуеть изучение и свътскихъ наукъ, приписывая нъкоторымъ высокую степень важности и образовательнаго значенія, напр. грамматик в (І, 11 и 12 стр.; II, стр. 300). «Паче же грамматическаго ученія потребно книжное разумение, священныхъ писаній толкованіе. Кроме того, Посошковъ совътуетъ «украшатися книжнымъ ученіемъ риторскимъ и философскимъ разумомъ», совътуетъ изучение грамматики словенской, выкладки цыфирной, художеству какому нибудь, особенно рисованію; также рекомендуеть изученіе языковъ латинскаго, греческаго, польскаго и пр. Въ свободное отъ занятій время Посошковъ сов'туеть «неборзостное, съ прилежнымъ вниманіемъ ученіе книгь и притомъ книгь не только духовныхъ, но и гражданскихъ, «бытейскихъ», даже иностранныхъ, напр. польскихъ, но въ последнемъ случав требуетъ строгой осмотрительности, чтобы «не обръсти книги на развратъ благочестивыя нашея въры, или какому гръху приводящія: тыя восьма отъ себя отръвай, дабы благочестіе не погубити, еретикомъ бы не быть» (Зав. от. стр. 170, 8; Соч. Пос. I, 15).

Не ограничиваясь болье или менье отрывочными замычаніями въ разныхъ своихъ сочиненіяхъ о настоятельной необходимости ученія, его программі, средствахъ и границахъ, Посошковъ принялъ на себя трудъ составить цілый спеціальный проектъ о школахъ, который онъ, какъ человівкъ «присутствія къ власти не иміющій», и предлагалъ на разсмотрівніе «архієрею Божію», т. е., візроятно, Стефану Яворскому. Проектъ этотъ хранится въ рукописи Академіи Наукъ,

Ж 102, подъ заглавіемъ: «Посошкова проекто о школах». Въ начал'я есть приписка: «списана изъ книгъ бывшаго при Синод'я оберъсекретаря Леванидова 1756 года, мая 18 дня». Заканчивается сочиненіе подписью автора: «писавый сіе убогій землед'ялецъ, московскій уроженецъ, Иванъ Посошковъ».

Это небольшое сочинение представляется на нашъ взглядъ слишкомъ замъчательнымъ и важению, такъ какъ оно цъликомъ наполнено мыслями, такъ свазать, предвосхищенными у великаго цивилизатора земли русской. Сказавши о необходимости образованія и изобличивши при этомъ удобномъ случав певвжество русскаго духовенства, въ которомъ «вина погибели» многихъ, Посошковъ высказываетъ свой въ высшей степени замізчательный для того времени взглядь на великое дізло народнаго просвъщенія. По его мнінію, просвъщеніе умственное, образованіе швольное, также необходимы для человітка и столь же полезны для него, какъ просвъщение истинною Христіанскою върою. Петра Великаго, цивилизовавшаго Россію, онъ готовъ заслугъ Великаго князя Владиміра, озарившаго Русь свътомъ истиннаго боговъдънія: «отъ своего простоумія такъ дознаваюся, писалъ Посошковъ, яко за ученіе школьное не меньшія мады пріяти (достоинъ Петръ В.) просвътившаго Россію святымъ крещеніемъ. Подобная мысль говорить сама за себя; она одна ставить Посошкова сыномъ новаго въка, человъкомъ новаго времени. Нечего и говорить, что съ точки зрівнія старообрядческой партін, до-петровской Россіи, такая великая мысль, столь просвъщенный взглядъ былъ сугубою ересью. Далъе Посошковъ останавливается въ своемъ проектв на средствахъ ученія и здівсь подробно говорить о необходимости составленія прежде всего подробной грамматики, съ изложениемъ учения о падежахъ, склоненияхъ и пр., даже о декламаціи и способахъ произношенія «гласномъ или тихостномъ, кроткомъ». Между прочинъ Посопковъ обнаруживаетъ и въ этой области свободное, трезвое отношение къ предметамъ, изъ-за непривосновенности которыхъ умирали древне-русскіе люди: онъ предупредилъ реформу Петра въ русской графикъ и въ принципъ ръшилъ уже необходимость измененія славянской азбуки для русскаго употребленія. «Нехудо-бъ и письменъ азбучныхъ пополнить, понеже азбука есть не евангельское слово, не отъ Бога она составлена. А всёмъ намъ зрино, что есть много лишнихъ письменъ, а многихъ нужныхъ, нашему

языку россійскому свойственныхъ, и не положено. Въ латинской, польской и въ нъмецкой 24 литеры, а всякую ръчь безъ измъненія могутъ писать, а въ нашей азбукв 45 письменъ, а темноту такую писаніе содержить, яко мнозіи річн пишутся изміненіемь противь глаголанія настоящаго, а иныхъ реченій и написать тіми нашими письмены не возможно». Наконецъ Посошковъ переходить къ главному предмету сочиненія и подробно говорить о должномъ устроеніи и правильной организаціи школьнаго дела. Отметимъ здесь некоторыя изъ техъ его мыслей, которыя, въ то время принадлежа къ идеальной области желаемаго, теперь, въ нашихъ глазахъ, являются какъ-бы сбывшимися въ большей ихъ части пророчествами. «Для россійскія славы, наипаче ради духовной пользы, довелось бы въ Россіи состроить академію великую всъхъ наукъ. И въ царствующемъ градъ Москвъ состроить бы академію велиную патріаршу. Такожде же бы и въ городахъ, во всёхъ спархіяхъ построить училища. Нехудо бы грамиатическія школы постропть и во обителяхъ, а у Троицы, въ Сергіевъ монастыръ, можно быть и цълой академін. Нехудо бы тёхъ, кто внижный разумъ имѣеть въ себѣ и на степени возводить». Проектируя набирать «приставниковъ въ школы изъ инововъ или изъ церковныхъ причетниковъ, что касается собственно учителей, Посошковъ рекомендуетъ, — «буде въ Греціи и въ иныхъ православныхъ странахъ самыхъ высокоученыхъ людей не обрящется, — по нуждъ, хотя и изъ люторскія въры учителей достать».

Говори объ отношеніи Посошкова къ наукѣ, мы пользуемся случаемъ для полноты и точности картины—сказать, что есть не мало въ сочиніяхъ Посошкова мѣстъ, которыя съ перваго взгляда представляются стоящими въ противорѣчіи съ его общими просвѣтительными воззрѣніями, мѣстъ, повидимому, свидѣтельствующихъ, что онъ далеко не всегда и всецѣло держался на высотѣ своихъ гуманныхъ идей. Проповѣдуя высокое значеніе, права и силу науки для человѣка, Посошковъ въ то же время шелъ, повидимому, въ разрѣзъ съ современною наукою, самъ упорствовалъ ипогда въ старыхъ, уже отвергнутыхъ наукою воззрѣніяхъ. Такъ напр., нельзя обойти молчаніемъ одного, не столько, впрочемъ, въ существѣ дѣла важнаго, сколько оригинальнаго, рѣзкаго въ сочиненіяхъ Посошкова факта — его воззрѣній космографическихъ. Посошковъ въ этомъ случаѣ стоитъ рѣшительнымъ сторонникомъ старыхъ понятій о центральности земяи и ярымъ антагонистомъ новой, ширившейся въ Европѣ

и проникавшей въ Россію системы Коперника. Порицая и оспаривая «проклятаго Коперника, Вогу суперника, Посошковъ съ своей точки зрвнія силится доказать, что солнце поставлено Богомъ «на тверди небесной, а не въ кентръ всего свъта». Ставши разъ на ложную дорогу, Посошковъ пускается въ изобрътенія разныхъ казуистическихъ доказательствъ своей теоріи. Такъ напр., однимъ изъ полновъснъйшихъ аргументовъ, окончательно поражающихъ систему Коперника, для Посошкова является тоть, что не могь же самъ «Господь Вогь, во время бытія Его на земли, кійждо день со землею солицу служити». Усматривая, такимъ образомъ, въ этомъ ученіи сопакое превращеніе всёхъ законовъ Божінхъ и уличая по этому поводу Коперника въ «безумін отъ высокоумія», Посошковъ переносить его вину даже и вообще на всехъ лютеранъ и не безъ раздраженія порицаеть ихъ за то, что они «не хощуть твиъ лжесоставникамъ словесе воспретительнаго изрещи» (Зав. от. стр. 156, 157). — Отм'вчая этотъ фактъ въ сочиненіяхъ Посошкова, мы однако не имбемъ, кажется, ни малейшаго права винить въ томъ Посошкова и упрекать его изъ-за этого въ обскурантизмъ. Несомивнию, со стороны Посошкова это быль грвуь неввявнія, а потому и нельзя придавать ему особенно серьезнаго значенія. Если даже и въ наше время не ръдкость еще люди, склонные болъе недовърчиво изумляться системою Коперника, нежели придавать ей вероятіе, то во время Посошкова она и вовсе не инъла правъ гражданства. Извъстно, что самъ Тредьяковскій, справедливо хвалившійся своинъ образованісмъ, доносилъ на своего соперника, Сумарокова, Суподу, что въ одной одф у него говорится «о дъйствительномъ множествъ міровъ и о безконечности пространства». Просвъщенный святитель — Стефанъ Яворскій въ данномъ случать тоже остался ученымъ старовъромъ: открытіе Коперника, заподозрѣнное церквію въ противорѣчіи съ словомъ Вожінмъ, отвергалось и имъ, какъ заблужденіе<sup>1</sup>). Можно ли, наконецъ, винить Посошкова въ этой его ошибкъ, когда даже самъ великій Ломоносовъ не былъ свободенъ отъ неменъе грубыхъ и непростительныхъ ошибокъ, утверждая напр., что «зативніе причиняеть падежи скота и повітрія на людей .?!

Несравненно болъе ръзкимъ и замътнымъ диссонансомъ съ взглядами Посошкова на науку звучатъ его тоже общія разсужденія о такъ на-

<sup>1)</sup> Пропов. Ст. Яв. т. III стр. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Соч. Лом. т. I стр. 647.

званной имъ «вътреной премудрости». Эта вътреная премудрость, подъ которою Посошковъ разумъсть, повидемому, совокупность свътскихъ наукъ и вообще область не-религіознаго знанія, трактуется постоянно имъ какъ какое-то злое начало, витсто пользы приносящее явный вредъ человтву. Въ прямую зависимость отъ вътреной премудрости Посошковъ поставляетъ развитіе и усиленіе всіхль ересей, отъ нея производить и вообще духъ противленія Евангелію. Это странное въ устахъ Посошкова убъжденіе настойчиво повторяется въ его полемическихъ сочиненіяхъ. Признавая за лютеранами всеоружіе такой именно мудрости, Посошвовъ въ этомъ и видить причину еретичества: «Люторане паче всъхъ живущихъ на земли себя вывыяють мудрыми быти, того ради вся древняя предавія и отвергоша отъ себя». Какъ люди мудрые, они «отреклись отъ Апостоловъ, неучиешихся философіи, и избрали себъ философа Мартина». Съ этой точки зранія, Посошковь не безь гордости в свидательствуеть, что большинство русскаго народа не пріобщилось этой опасной мудрости, а потому и стоить твердо въ православіи: «мы люди немудрые, вътреной мудрости не учились и того ради святому Евангелію противитися не можемъ, но еже въ немъ написано, тому и въримъ». «Мы, во православіи сущін, вътреной премудрости не учились и тою рады святому Евангелію и святыхъ Апостолъ писанію візримъ и вся предавія ихъ тако твердо держимъ, аще бы и ангелъ, сошедъ съ небесе, сталъ насъ инако учити, не послушаемъ его» (Зерц. оч. л. 206 об., 220 об., 202 об.). Всв подобныя рвчи Посошкова объясняются, однако, весьма просто, онъ не стоять ни въ малъйшемъ противоръчіи съ общими взглядами Посошкова на науку и съ его настоятельными запросами на нее. Дъло въ томъ, что Посошковъ существенно различалъ истинную ученость отъ легааго, поверхностнаго отношенія къ наукъ, серьезное научное образованіе отъ легкомисленного усванванія верхушекъ науки и модныхъ мивній; и относясь съ величайшимъ уваженіемъ къ настоящей, солидн**ой** наукъ, Посошковъ справедливо поридалъ развившійся въ то время по занадной Европъ и проникавшій въ Россію этотъ, такъ сказать, пустоцвътъ научный. Во всякомъ случав, сейчасъ высказанная теорія Посошкова не есть плодъ обскурантизма, не результатъ древне-русской замкнутости, отчужденія отъ науки и сліпаго предубіжденія противъ нея. а свор на воборотъ — плодъ свътлаго, разумнаго пониманія истиннаго значенія и силы настоящей науки. Теорія эта, безъ сомивнія, основана была

прамо на дъйствительной жизни, она выработана была Посошковымъ подъсвъжими впечатлъніями дъйствительности, когда, по интересному свидътельству Посошкова, большинство новыхъ русскихъ людей, «кои только маленько губъ своихъ помазали книгочтеніемъ», увлеклись въ вольнодумство, заражались моднымъ либерализмомъ, еретичествомъ (Пр. о школахъ л. 8). Виноватъ, такимъ образомъ, въ данномъ случав не Посошковъ, а тъ осмъянные всъми здравомыслящими современниками піонеры новой русской образованности, которые такъ плохо рекомендовали въ глазахъ русскаго народа свою заморскую ученость, новонабранную ими именно «вътреную» мудрость.

Теперь познакомимся съ взглядами Посошкова на женщину. — Въ концѣ XVII и началѣ XVIII въка въ сферѣ общественныхъ отношеній обоихъ половъ и соціальнаго положенія женщины, какъ и во всѣхъ другихъ сферахъ русской жизни, произошли весьма важныя, существенным измѣненія и преобразованія. Эти измѣненія, въ ихъ лучшей, болѣе разумной и чуждой крайностей части, отразились въ идеалахъ и нашего Посошкова. Правда, у него нѣтъ цѣльныхъ спеціальныхъ разсужденій на эту тему, но и встрѣчающіяся отрывочно мысли, по ихъ новизнѣ и гуманности, сравнительно съ старыми домостроями, въ высшей стенени замѣчательны. Но чтобы опять яснѣе была историко-логическая послѣдовательность развитія новыхъ воззрѣній на женщину, возникшихъ въ XVIII въкѣ, мы должны и здѣсь напередъ взять въ соображеніе предшествовавшія историко-традиціонныя воззрѣнія.

Въ первобытныя времена господства грубой физической силы, понятія о женщинь проникнуты были грубыми, животно-эгоистическими чувствами. Какъ существо болье слабое, женщина естественно стала въ соподчиненное отношеніе къ мужчинь, потому что не могла съ нимъ соперничать въ силь, а следовательно и въ уваженіи. Такія именно понятія о женщинь отразились въ «Русской правдь», где было ограничено человъческое достоинство женщины и жизнь ея оценена вдвое ниже жизни мужчины (только полвиры, между темъ какъ за мужчину целая вира). Впрочемъ это не было еще временемъ окончательнаго порабощенія женщины, потому что не всегда еще она стушевывалась предъ мужчиной и физическою своею силою: въ русскихъ былинахъ мы видимъ величавые

образы геропнь, обладающихъ могучею силою и мощнымъ нравственнымъ характеромъ. Посредствомъ этихъ свойствъ, женщина пріобретала часто уваженіе. Владиміръ Мономахъ, хотя и не велить дітянь своимъ «давать надъ собою власть женанъ», все-таки завъщаеть любить ихъ (Духовная стр. 25). Къ худшему изивнилось положение русской жепщины во время татарщины. Соседство и гнеть дикаго народа разлагающимъ образонъ дъйствовали на семейный быть народа. Татары развили деспотическія наклонности въ русскомъ человъкъ вообще и способствовали развитію варварства и жестокости въ отношеніи къ женщинъ въ частности. На помощь практиковавшимся уже крутымъ иврамъ въ отношеніи къ женщинъ явились теперь и теоретическія разсужденія, болье и более унижавшія женщину. При сильномъ развитіи аскетическаго направленія на Руси, составилась цівлая литература изъ поученій о злыхъ женахъ, гдъ собраны были тысячельтнія изреченія мудрецовъ и примъры библейской исторіи, являющія женщину въ самонь неблаговидномь світі. Подъ несомивнимъ вліяніемъ этихъ поученій составился и въ Домостров общій идеаль жены, какъ существа совершенно безличнаго, лишеннаго всякой самостоятельности, безпрекословной рабыни своего мужа-повелетеля, отъ плетокъ и произвола котораго совершенно не гарантировалось ея человвческое достоинство. Конечно, эти книжные разсказы, поученія, идеалы, инфли свой въсъ и долю вліянія на самую жизнь. Даже Котошихниъ не былъ свободенъ отъ предубъжденія, что вообще женщины «природным» разумом» простоваты». О положеніи же русской женщины онъ сообщаеть такія свідінія: «царевны (не имінощія права выходить замужъ ни за Русскаго, какъ холопа, ни за иностранца) живутъ, яво пустынницы, въ молитев, въ поств пребывають, лица свои слезами омывають» 1). «Бояре дочерей своихъ не указывають никому, и живуть тв дочери въ особыхъ дальнихъ повояхъ». Выборъ для дочери жениха исключительно опредълялся волем родителей: «дочери о томъ и не скажутъ, и любится невъста только по приданому». Наконецъ, при самомъ же вънчани «протопопъ поучаетъ новобрачныхъ, какъ имъ жити: жевъ быти у мужа въ послушествъ, мужу поучати ее слегка жезловъ (О Россів...



<sup>1)</sup> Побуждаемый челов'вколюбивыми чувствами, уже Крижаничъ проектироваль устранить это ограничение относительно браковъ царевенъ. Рус. гос. въ пол. XVII в. т. I, 322; II, 273.

стр. 12, 119, 120, 8). Радикальную перемёну въ судьбё русской женщины произвель петровскій перевороть. Русскіе, отправленные за границу, увидёли женщину въ обществе, во всемъ блеске ея красоты, и съ изумленіемъ извёщали соотечественниковъ, какъ о «превеликой диковинке», о томъ, что «женскій народъ тамъ зёло благообразенъ, политиченъ, свободенъ, веселится на гуляньяхъ» 1) и пр. Открыты были и у насъ ассамблеи, и русская женщина изъ своего теремнаго заключенія постепенно входила въ общество въ блеске европейской наружности. «Жены», говоритъ Щербатовъ, «до того не чувствовавшія своей красоты, начали силу ея познавать, стали стараться умножать ее пристойными одённіями и более предковъ своихъ распростерли роскошь въ украшеніи», такъ что «желаніе быть пріятной» стало слишкомъ властно «дёйствовать надъ чувствіями женъ» 3). А напыщенные русскіе кавалеры, по слованъ Новикова, теперь уже «всё кричали: вотъ чудесное произведеніе природы, вотъ совершенное ея твореніе» и пр. и пр. 3).

Столь діаметральная переміна въ судьбі русской женщины касалась на первыхъ порахъ, разумъется, только высшихъ сословій, и новые порядки не могли, конечно, помутить сразу старый домостроевскій быть народной массы. Тъмъ не менъе, и въ средъ простаго народа выдълялись уже личности, которыя приблизились въ новымъ понятіямъ и, не отдаваясь безусловно новому влеченію жизни, значительно возвысились надъ Домостроемъ, усвоили себъ болъе гуманныя, идеальныя возгрънія на женщину. Таковъ нашъ Посошковъ. Въ его сочиненіяхъ нътъ, какъ мы сказали, особыхъ разсужденій о женщинь и ньть даже ни одного обращенія къ никъ; но за то Посошковъ предлагаетъ сыну подробныя правила о выборъ невъсты и объ отношенияхъ мужа къ женъ. И этихъ правиль совершенно достаточно для того, чтобы видеть человечный и въ высшей степени правственный взглядъ Посошкова на женщину, какъ на существо равное мужчинъ, заслуживающее полнаго уваженія отъ мужа. Только предостерегая отроковъ отъ разврата, Посоніковъ требуеть удаленія отъ женщинъ и высказываеть, очевидно, общеизвістныя въ ту пору сентенців: «дівнить блюдися, ни въ чемъ съ ними не сообщайся, бесізды съ ними наодинъ не имъй» и пр. (Зав. от. стр. 12). Такія требо-

<sup>1)</sup> Наука и Литер. при П. В. Пекарскій, т. І, стр. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О новрежд. правовъ. Рус. Стар. 1870 г. т. II стр. 16.

<sup>3) «</sup>Живописецъ» 1774 г. стр. 20 (изд. Ефремова).

ванія, какъ им уже выше и нивли случай объяснять, сложились у Посошкова несомивнио всявдствіе представленія опасности разврата, какъ гръха особенно «мерзкаго и ненавистнаго», а также, въроятно, и подъ вліяніемъ нравственной небезупречности тогдашнихъ столкновеній мужчины съ женщиной. Вообще же Посошковъ является положительнымъ противникомъ прежде господствовавшихъ воззрѣній на женщину, какъ источникъ гръха. Старинное правило, гласящее, что невъста любилась по приданому, рашительно отвергается Посописовниъ: считая жену такимъ же человъкомъ, совершенно равнымъ мужу, Посописовъ и при выборъ ея требуеть искать такъ человъческихъ свойствъ въ ней, которыя онъ желаеть видеть и въ мужчине. Посошковъ советуеть искать равной даже по вившнему положению въ свъть. Что касается богатства, приданаго, то, какъ набрасивающее иногда тень на нравственныя достоинства человъка, какъ поводъ и средство къ развращенію, оно является для Посошкова не только необходимымъ, но даже въ некоторомъ роде препятствиемъ при выборъ невъсты. «Егда начнеши искать невъсту, то не ищи невъсты честиве себя, наиначе же богатыя бъжи, да никогда, недостатка ради твоего, поносимъ будещи отъ нея; но ищи себъ равныя, или паче — низшія себя, понеже честна жена мужемъ, а не мужъ женою. Ты не богатства, не чести ищи въ невъстъ, но ищи смиревія и разума, намиаче жъ нщи въ ней страха Божія (Зав. от. стр. 21). Полагая, такимъ образомъ, существеннымъ въ женщинъ ея нравственныя, человъческія достоянства, Посошковъ слишкомъ легко отзывается о вившней красотв женщини, что составляло исключительный предметь восхищенія женщиною для ново-цивилизованнаго русскаго общества. «Еще тебъ, сыне мой, сказую и завъщаваю: егда невъсту будеши избирати, то красоты преизлишнія не йщи... Аще же искать будеши врасоты духовныя: смиренія, страха Божія, — и по той духовной и телесную красоту получини, то воля Божія тако ти соизволила, не опасайся пояти ю, аще и вельми будеть прекрасна» (стр. 22). При самомъ уже выборъ невъсты Посошковъ требуеть отъ мужчины полнаго къ ней уваженія и, вооружаясь противъ всяваго насилія, поставляєть условіемъ брака добровольное согласіе нев'всты: «въ сватаніи своемъ не спѣши, но первъе о невъстъ испытай, какова она есть... и буде явится ти нравна, то и себя ей покажки и освъдомься подлинно, еже ты ей понравился ли, и егда подлинно увъси, еже ты ей понравился, тогда и

дъло начинай. То добро и свято, еже бы оба изъ воли и изъ любви сошлися. И егда сватаніе начнется, такого безумія не моги учинити, еже бы ти невъстъ двухъ или трехъ во единыя времена смотрити, понеже дъвица такой же человъкъ, яко и ты, а не лошадь» (стр. 23 и 22). А вотъ каковы должны быть, по Посошкову, отношенія мужа къжент въ ихъ «брачномъ, мірскомъ житіи»: «не моги, чадо мое, и близь себя допустити самоуминчества, но во всякомъ дълт, не токмо духовномъ или во гражданскомъ, но и въ домовомъ правленіи употребляй совта помощницы своея. Безъ совта безъ женняго ничего не твори, она дана тебт не ради порабощенія, но ради помощи. Аще кто будетъжену ничтожить и претворять въ рабій образъ, той будетъ Богу противно чинити» и пр. (стр. 70).

Итакъ, у Посошкова со всею очевидностію выступаеть уже новый взглядъ на женщину, неизмітримо боліте человітчный, гуманный, существенно возвышающійся надъ темъ низменнымъ уровнемъ домостроевскихъ возгрвній, по которымъ древно-русская женщина трактовалась существомъ низшимъ мужчины, существомъ, которое можно было пріобретать черезъ супружество въ качествъ жены, но съ которымъ позволительно было обращаться такъ же безцеремонно, какъ, по удачному сравнению Посошкова, съ лошадью. Сравнение Завъщания Посошкова съ Духовною Татищева въ вопросъ о женщинъ еще болье усиливаетъ благопріятное впечатлъніе, производимое Посошковымъ. Замъчательно, что онъ не только ни на іоту не отсталь отъ своего несравненно болье счастливаго, образованнаго, слишкомъ либеральнаго прогрессиста-современника, а серьезностію своихъ взглядовъ часто даже возвысился надъ барски-щепетильными требованіями последняго. Въ высшей степени разумныя требованія Посошкова относительно выбора невъсты почти цъликомъ повторяются Татищевымъ. Последній также вооружается противъ насильственныхъ браковъ и принужденія со стороны родителей, сыну своему при выборъ невъсты совътуетъ также искать равной себъ по возрасту, состоянію и положенію, искать въ супружествъ не богатства, но главнымъ образомъ «жены» и въ ней — «разума и здравія». Особенность Татищева въ томъ, что, какъ человъкъ высшаго тона, онъ не могъ съ равнодушіемъ крестьянина отзываться о светскихъ качествахъ нев'ёсты и потому въ числъ «главныхъ обстоятельствъ въ персонъ супруги» поставляетъ, «лъпоту лица, возрастъ и веселость въ компаніи». Барская

натура Татищева высказалась и въ энергичныхъ предостереженіяхъ отъ брака съ «холопками». -- потому что «пъъ подлости взятыя жены хотя бывають довольно милы, но ихъ родственники за подлость непріятны и всегда застаръвная подлость въ сердцахъ ихъ обрътаеть свое жилище». И кавъ солиденъ, вавъ симпатиченъ является свромный въ требованіяхъ Посошковъ съ своимъ глубоко-мудрымъ и гуманенив советомъ не гнаться особенно за «честію» въ невъстъ, искать даже предпочтительно низшую себя, потому что не мужъ бываетъ честенъ женою, а скорве жена прославляется чрезъ мужа! Что васается семейнаго положенія женщины, то Татищевъ почти въ техъ же самыхъ выраженіяхъ повторяетъ высовогунанныя правила Посошкова. «Инфй въ паняти», завъщаеть Татищевъ сыну, «что жена тебъ не раба, но товарищъ, помощница, во всемъ другомъ должна быть и о всемъ съ нею обще должно прилежать». Но н въ этомъ случав, повидимому, тотъ же барскій гоноръ заставляетъ Татищева присововущить предусмотрительное зам'вчаніе: «храниться надлежить, чтобы тебв у жены не быть подъ властію: сіе для мужа очень стыдно, худое мивніе подаеть и слабость ума изъявляеть» (Тат. и его вр. стр. 212—214).

Реформа русскаго государства надолго заинтересовала собою русскую мысль: слишкомъ много высказано было взглядовъ на великое дъло Великаго Петра, — взглядовъ, расходящихся до полной взаимной противоноложности. Между твиъ кавъ одни видвли въ реформв только завершеніе исторически подготовлявшагося процесса, рішительный моменть давно уже ожидавшагося перелома, другіе хотіли видіть въ ней насильничество надъ русскою жизнію и исторією. Одни считали Петра Великаго благодатнымъ геніемъ-свершителемъ и одухотворителемъ русской народности, «богомъ Россіи», другіе видели въ немъ совершенно чуждое порожденіе, живое воплощеніе противунаціональнаго и даже антихристіанскаго духа. Не наше, конечно, дело въ данномъ разв входить въ разсмотрине этого вопроса; мы только съ своей стороны не ножемъ не указать на сочиненія Посошвова, какъ, по нашему мивнію, на первостепенный историческій документь, помогающій вь осмысленін вообще той эпохи и положительно необходиный въ ръшеніи поставленнаго вопроса. Здёсь предъ нами выступаеть живой, несколько нетронутый искуственною цивилизацією, свободный отъ всякаго внашняго давленія и какихъ либо увлеченій современникъ реформы, истый гражданинъ тогдашней русской земли. Конечно, не можетъ даже имсли вознивнуть объ его пристрастномъ отношенін къ иноземщинъ и объ его ненависти къ своему національному. Посошковъ представляетъ собою типъ здравомыслящаго чисто-русскаго человъка, съ русскимъ умомъ и взглядомъ на вещи, съ русскимъ характеромъ и неподдальнымъ народнымъ складомъ рачи, съ его беззаватнымъ патріотизмомъ и, навонецъ, съ чисто національною тенденціею исправить свое отечество, облегчить положение своего народа. Связь Посошкова съ народомъ была для него не какимъ либо случайнымъ признакомъ, вившнинъ качествомъ, а, такъ сказать, природнымъ его инстинктомъ. Отсюда и народность его сочиненій не есть качество, какъ только вибшній признакъ характиризующее ихъ, а есть невыдъляемая ихъ сущность. Въ нихъ, какъ въ немногихъ самобытныхъ произведеніяхъ, русская письменность

явилась нерасторженою съ народной жизнью, воплотила въ своихъ формахъ неподдъльные народные взгляды и понятія; къ нимъ, собственно говоря, не приложима та нормальная теперь литературная мёрка, по которой мы отыскиваемъ въ литературномъ произведении народности, какъ чего-то вноснаго, не столь существеннаго, могущаго болве или менве проникать сочинение, даже быть и не быть въ немъ. Итакъ, Посошковъ живой представитель современной ему русской народности. Какимъ же, однаво, является этотъ русскій человівсь въ своихъ сочиненіяхъ? — Связанный и чувствомъ, и образомъ воззрений, и языкомъ съ старобытною жизнію, Посошвовъ въ то же время исполненъ уже всецело и тревожнаго духа реформы, онъ носить ея потребности въ груди своей, по своему, на основаніи зав'ящанных изстари формъ, онъ осмысливаеть свои тревожныя сомнёнія. Прямой наслёдникъ старорусскихъ традиціонныхъ понятій, Посошковъ въ то же время есть уже и законный сынъ своей дівловой эпохи, до самозабренія преданный исванію лучшаго, исполненный новыхъ, болве разнообразныхъ потребностей, болве сложныхъ запросовъ. Самый узвій и непосредственный націонализмъ пдеть у Посошкова рука объ руку съ сивлыми реформаторскими стремленіями. А это сознанје никоторой неполноты, недостаточности старыхъ, освященныхъ давностію формъ жизни, эти порывы въ новому, лучшему — савли общинъ знаменіемъ того времени, существеннымъ признакомъ той именно эпохи. Посошковъ и въ этомъ случат не былъ кавимъ либо феноменальнымъ выродкомъ изъ тогдашней жизни, совершенно оторваннымъ отъ дъйствительности, не имъющимъ подъ собою никакой реальной почвы. Наконецъ, и вев идеяли его, изъ за которыхъ онъ ратовалъ, во имя которыхъ онъ такъ или иначе относился къ существовавшему порядку вещей, положительно или отрицательно, сочувственно или саркастически, --всв они взяты имъ не извив, не сверху откуда либо, а изъ самой жизни, изъ всей полноты прошедшаго и настоящаго русской действительности, суть выражение жизненнаго народнаго воззрвнія. И воть такіе-то, чисто народные по своему происхождению и національные по своему характеру идеалы Посошкова, его стремленія, желанія, проекты, являются часто до подробностей тождественными съ реформаторскими начинаніями Петра, поражають своимъ сходствомъ даже въ нелочныхъ частностяхъ съ преобразовательными стремленіями и делами последняго... Отсюда и опредвляется громадивишая роль сочиненій Посошкова, какъ пепререкаемаго и существенно важнаго историческаго документа въ выяснение даннаго. слишковъ запутаннаго и высокоинтереснаго факта нашей исторіи. Если не можеть быть и ричи о томъ, что для большинства закоснилаго въ невъжествъ и старообрядности русскаго люда реформа Петра была дъйствительнымъ насиліемъ, то съ другой стороны, именно сочиненія Посошкова до очевидности выясняють, что она и не была совершенно чуждою русской народности, не была столь мгновения, чтобы окончательно разрушить наши связи съ старымъ бытомъ, совершенно разъединить два міра — міръ до-петровской и посл'в-петровской жизни. При всей своей ръзвости и наступательности, реформа, несомнънно, имъла національную подкладку, носила народный характеръ, отвъчала самобытнымъ стремленіямъ коренныхъ русскихъ людей. Сама жизнь, способная порождать такихъ людей, какъ Посошковъ, носила, следовательно, въ себе семена преобразованій, вела къ реформів, и мало ли могло танться въ средів русскаго народа, и при Петръ и до Петра, такихъ смъдыхъ, ръшительныхъ и въ такой мъръ убъжденныхъ реформаторовъ, представителей въ то же время непосредственнаго націонализма, каковъ быль Посошковъ !! Этотъ-то общій историческій симслъ сочиненій Посошкова, сказывающійся во всей массь сыраго историческаго матеріала (который мы и старались выдёлить), въ связи съ общимъ ихъ идеальнымъ направленіемъ, выработаннымъ и возвышающимся на почвъ живой дъйствительности (которое мы также старались выслёдить), и обусловливаетъ важное историческое значение сочинений Посошкова, придаетъ имъ высокую степень научнаго интереса. Трудно себъ представить существование болве объективнаго историческаго памятника, въ такой мврв безпристрастнаго среди крайностей своей эпохи и столь, однако, живо отразившаго въ себъ современную жизнь и эти крайности, какъ сочиненія Посошкова.

Не менте важное значение имтють сочинения Посошкова и въ истории русской литературы. Въ своемъ содержании они представляють живое отображение древне-русской жизни, мастерски исполненную картину всесторонняго соціальнаго положения Россіи, представляють въ себт, такъ сказать, итогъ, подведенный къ до-петровской жизни. А своимъ преобладающимъ и всепроникающимъ религіознымъ характеромъ и внтышею формою своего изложения сочинения Посошкова становятся последнимъ звеномъ древне-русской письменности, блестящимъ и полнымъ ея завер-

шеніемъ. Но въ то же время, съ другой стороны, сочиненія Посошкова носять неотразимую печать новаго времени и новыхъ понятій. Съ этой стороны они являются любопытевишимъ, такъ сказать, введеніемъ въ новую литературу, предисловіемъ къ ней. Въ нехъ слишкомъ много м'ясть. воторыя являются совершенно достаточнымъ связующимъ пунктомъ литературной работы Посошкова съ литературою новою — если не свътскою. въ современномъ понятия этого слова, то съ литературою ученою и духовною, во главъ которой поставляются имена: Ломоносова, Татищева и пр. съ одной стороны, Стефана Яворскаго, Ософана Прокоповича и пр. съ другой. Такинъ образонъ, сочиненія Посошкова связывають двв литературныя на Руси эпохи, сглаживають собою слишкомъ заметную резкость перехода отъ одной къ другой, подававшую даже поводъ къ отрицанію всякой между ними генетической связи. Самымъ фактомъ своего существованія сочиненія Посошкова блестяще доказывають цізльность и непрерывность въ развитии русской литературы, нерасторжимую связь и зависимость ея новаго періода отъ стараго. Они служать однимъ изъ очень немногочисленныхъ и тъмъ болъе драгоцънныхъ памитниковъ нераздівльнаго единенія всівхъ выработанныхъ существенныхъ свойствъ и характеристическихъ чертъ исключительно религіозной древне-русской письменности съ новымъ критически-дъловымъ направлениемъ и свътсвимъ характеромъ новой русской литературы.

Наконецъ, разсматряваемыя вообще въ исторіи русскаго прогресса, сочиненія Посошкова представляются въ высшей степени замічательными. Не говоря о цінности въ этомъ отношеніи соціальныхъ проектовъ Посошкова, по отзывамъ спеціалистовъ, ставящихъ его на ряду съ веливими и образованнійшими политико-экономами Европы 1); собственно богословскія воззрінія Посошкова представляютъ собою фактъ, въ исторіи русской цивилизаціи слишкомъ знаменательный и отрадный. Его очень во многомъ возвышенныя и очищенныя понятія религіозныя были новымъ пріобрітеніемъ древне-русской жизни, дорогою находкою, которую самостоятельно нашелъ, до которой додумался самъ древне-русскій человішьъ. Богословская мудрость Посошкова была не заносная, не навязанная, а самобытно выработанная на основаніи первоисточниковъ и сознательно



<sup>1)</sup> См. «Иванъ Посошковъ» Брикнера, а также въ статъв Тарасова-Юридич. Въсти. 1880 г. частъ X.

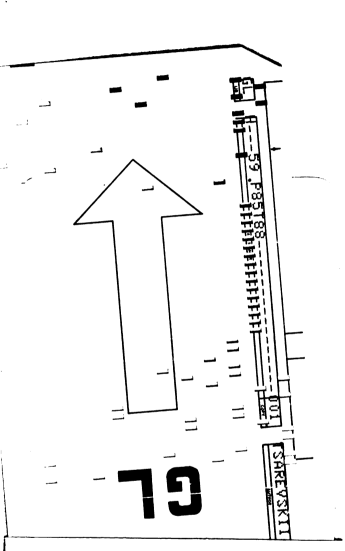
прочувствованная, — была провнымъ достояніемъ древне-русскаго челевъва, уже возросшаго до состоянія уиственной зрівлости и готоваго вступить въ новую исторію. И Посошковъ, по крайней имрів на половину. чже принадлежить этой исторіи. Слишкомъ выдающимися и поражающими въ сочиненіяхъ простаго, неучивнагося древне-русскаго человака являются такія мысли, какъ высказанныя и развитыя Посошковымъ напр. объ истинномъ смыслё христіянской молитвы, о значенім иконопочитанія, заражый взглядъ на суевърія и пр. Если эти, такъ же какъ и вообще всь здравыя мысли Посошкова, напр. о воспитанів, объ устроенів жизни, о христівнскомъ поведеній и взаимныхъ отношеніяхъ и пр., — если эти мысли загромождаются у него предписаніями обрядовими, если общее теряется въ частностяхъ, то это значить только, что царство обрада и формы было слешкомъ еще сильно и не Посошкову, разумъется, было сломить его. Сразу отръшиться отъ своего времени, оторваться оть отцепреданныхъ традицій, да еще въ такой области, какъ религія, гдъ русскій человъкъ былъ слишкомъ ревнивъ и осмотрителенъ, было, конечно, выше силь Посошкова, было невозножно для него. Велекій шагь его впередъ и важная заслуга его уже въ томъ, что въ безграничномъ хаосв обрядности и формалистики древне-русской онъ совершенно самостоятельно, безъ всякаго сторонняго руководства, съумънъ уловить главную мысль, схватить сущность, понять жизнь. Въдвысшей степени благороднымъ представляется его стремление регулировать христіанскую жизнь, просв'ятить своихъ земляковъ, одухотворить для нихъ бездушное, внести жизненный симсять въ то, что испоконъ въка выполняль русскій человъкъ безотчетно. Все это сдълалъ Посошковъ, — въ этомъ его истинная, непререкаемая заслуга, его знаменательный подвить нравственный. Его новые взгляды. мысли и эти его необичныя тогда новыя реформаторскія попытки въ сферъ древне-русской религіозной жизни ставять въ нашихъ глазахъ старорусскаго Посошкова гражданиномъ и новаго времени, сыномъ новой уже исторія, достойнымъ современникомъ великаго реформатора Россія и творца новой русской цивилизаціи.

Влагодаря исключительно своему природному уму, энергіи и необывновенной сил'й и выработанности нравственнаго характера, простой древнерусскій «холопъ»— Посошковъ съ ум'йлъ далеко возвыситься надъ своимъ временемъ и вырваться изъ т'ёснаго кружка, къ которому онъ принадлежаль. Лименний правильного образовачія и воспитанный въ средъ, деже сознательно противодъйствующей образованию, этоть «неукъ» поналъ, однаво, стремлени новаго времени и искренно радовался началу проседщения. Успатриван вибств съ унственнымъ и правственное и матеріальное банкротство отечества, этоть во всяконь случав полезный, талантливый труженикъ всего себя посвятилъ заботамъ о всестороннемъ меральномъ и матеріальномъ — возвыніеніи соотечественниковъ, жизнію пежертновать въ усиліять номочь Потру Великому въ дель преобразованія Рессіи. Сделать что нибудь нише, более этого у Посошкова уже недоставало человвисских силь: на избранномъ нути онъ сдълаль все, что возножно было сделеть. И по всей справедливости Посошвовъ пожеть и должень стать въ глазахъ потоиства образценъ, всегда заслуживающимъ подражанія и внушающимъ поливищую благодарную о себв панять. Иня его вполнъ достойно занять одно изъ самыхъ видныхъ ивсть вы хронивы русской самодыятельности. И Посоинсовь по справедливости уже заняль это ивсто; онь отыскань въ русской исторіи и поставлень въ риду неиногихъ, избраниихъ представителей самодъятельности въ Россіи («Самод'вательность» Смайльса, изд. 1881 г. т. І, стр. 203-210)! Энергическій, дізятельный и въ висшей степени честный образъ этого сына народа заслуживаеть незабвенной памяти и поливишаго уваженія отъ каждаго русскаго челов'вка.

## Важнъйшія изъ замъченныхъ опечатокъ:

| Стран. | Строка | Напечатано:                        | Должно быть:                              |
|--------|--------|------------------------------------|-------------------------------------------|
| 9      | 26     | 36WIMHMXP                          | de la |
| 13     | 17     | ять 1725 г.                        | отъ 1752 г.                               |
| 35     | 9      | сочиненія Посопкова, представляють | сочиненія Посошкова представляють         |
| 62     | 17     | представляють родъ                 | представляють рядъ                        |
| 65     | 27     | реформъ, то                        | реформъ; за то                            |
| 67     | 81     | т. II, 40, 31, 41, 50.             | т. II, 31, 50.                            |
| 74     | 29     | прочаго харча» (23 с.).            |                                           |
| 77     | 34     | о дервостяхъ, воторые              | о дерзостяхъ, которыя                     |
| 78     | 16     | землевладъльцу                     | земледъльцу                               |
| 108    | 19     | ли о лености                       | нан о авности                             |
| 116    | 14     | расві                              | развъ                                     |
| 138    | 25     | наръканій                          | нареканій.                                |
| 147    | 19     | на правленія                       | направленія                               |
| 152    | 36     | TO ME                              | TOME                                      |
| 156 ·. | 18     | н, резонно                         | и резонно                                 |
| 177    | 18     | О де чудесе                        | Оле чудесе                                |
| 190    |        | на - чный.                         | на - учный                                |
| 200    | 12     | постановленій                      | наставленій                               |
| 201    | 2      | REGELEH                            | Raises                                    |
| 211    | 26     | соблюеши                           | соблюдени                                 |

3 9015 02426 3561



DO NOT REMOVE
OR
AUTILATE CARD

640/0

Filmed by Pressive You NEH 1992

Digitized by Google

