

(من كتاب)

## الدليلالصادق

على وجود الحالق وبطلان مذهب الفلاسفة ومنكرى الحوارق



الفقير الى ربه القدير عبد العُزيْرُ بن عبدال حن مجا ب الله

(حقوق الطبع محفوظة للمؤلف)

(طبع بمطبعة الآداب والمؤيد بمصرالقام،ة سنة ١٣١٧ هجرية )

### - الجزء اثاني من كتاب الدليل الصادق على وجود الحالق كالحب

#### سحيفة

- ٤٣ المبحث الثالث في النظر في الحيوان وفيه مطابان
- ٤٣ المطلب الاول فى كيفية النظر فى الحيوان وما فى اختلاف أحواله من الآيات الدالة على صانعه بالقدرة والاختيار
- ٨٥ المطلب الثاني في كيفيــة التفكر في الحيوان على مقتضى ما تدل عليــه الآيات القرآنية
  - ٩١ المبحث الرابع في النظر في النبات وفيه مطلبان
- المطلب الاول في كيفيــة النظر في انتبات وما في تكوينه من الآيات
  الدالة على صائمه بالقدرة والاختيار
- ١٠٨ المطلب الشاني في كيفية التفكر في النبات على مقتضي ما تدل عليه
  الآيات القرآئية
- ١٣٩ المبحث الحامس في النظر في الافلاك والكواكب وما يتبع ذلك \*وفيه أربعة مطالب
- ١٣٩ المطلب الاول في كيفية ترتيب الافلاك والكواكب وصورهاو حركاتها
- ١٦٠ المطلب الثاني في كيفية النظر في الافلاك والكواكب للاستدلال على مبدعها بالقدرة والاختيار
- ١٧٦ المطلب الثالث فى كيفية التفكر فى خلق السموات والكواكب على مقتضى ما تدل عليه الآيات القرآنية
- ٢٤٣ المطلب الرابع في كيفية النظر والتفكر في الليل والنهار للاستدلال على الصانع المختار الحسكيم
  - ٢٥٩ المبحث السادس في النظر في الرياح وفيه مطلبان

#### صحيفة

- ٢٥٩ المطلب الاول في كيفية النظر في الرياح للاستدلال على الصانع المختار الحكيم
- ٢٦٦ المطلب الثانى فى كيفية التفكر فى الرياح على مقتضي ماتدل عليه الآيات القرآنية
- ٧٧١ المبحث السابع في النظر في السحاب والمطر وما يتبع ذاك، وفيه مطلبان
- ٢٧٧ المطلب الاول في كيفية النظر في السحاب والمطر وما يتبع ذلك من الرعدوالبرق والصواعق
- ٢٧٨ المطلب الثناني في كيفية التفكر في السحاب والمطر والرعد والبرق والصواءق على مقتضي ما تدل عليه الآيات القرآية
- ٢٩١ المبحث الثامن فى النظر فى الارض وما فيها من الجبال والانهار وما ينبع ذلك \* وفيه مطلبان
- ٢٩١ المطلب الاول في كيفية النظر في الارضوما فيها من الجبال والانهار وما يتبع ذلك
- ٣٠٨ المطلب الثاني فى كيفية التفكر فى الارض وما فيها من الجبال والبحار على مقتضي ماتدل عليه الآيات القرآنية



# المنافر المرابع المراب

الحمدلة رب العالمين \* وصلى الله على ســيدنا محمــد وعلى آله وصحبه أجمعين ۽ وبعد فقد قال الله تعالى في سورة بني اسرائيل (ولقد كرمنا بني آدم) قاطبة تكريما شاملالبرهم وفاجرهم من حيث الاختصاص بالقوة الماقلة المدركة لحقائق الاشياءكما هيوهي التي يتجلى فيها نورمعرفة الله تعالي ويشرق فيها ضوء كبريانه وهو الذي يطلع علىأسرارعالمي الحلق والأمرويحيط بأقسام مخلوقات الله من الارواح والاجسام كاهي وقد ذكر المفسرون في هذاالتكريم وجوها . أحدها ماروي عن ابن عباس رضي الله عنهما وهو أن كل حيوان يتناول طمامه بفيه الاالانسان فانه يرفعه اليه بيده وماقيل من شركة القرد له في ذلك مبني على عدم الفرق بين اليد والرجل فانه متناول له برجله التي يطأبها القاذورات لابيده \* وقيل ان الرشيد أحضرت عنده أطعمة فدعا بالملاعق وعنده أبو يوسف فقال له جاء في التفسير عن جــدك في قوله تعالي ولقد كرمنا بني آدم وجعلنا لهمم أصابع يأكلون بها فرد الملاءق وأكل بأصابعه . وثانيها ماقال الضحاك وهو النطق والتمييز وتحقيق الكلام أن من عرف شيآ فاما أن يعجز عن تمريف غيره كونه عارفا بذلك الشيء أو يقدر على هذا النعريف أما القسم الاول فهوحال جملة الحيوانات سوى الانسان فأنه اذحصل في

باطنها آلم أولذة فانها تعجز عن تعريف غيرها تلك الاحوال تعريفاً تاماً وافياً وأماالقسم الثاني فهوالانسان فانه يمكنه تعريف غيره كلماعرفه ووقف عليه وأحاط به فكونه قادراعلى هذا النوع من التعريف هو المرادبكونه ناطقاوم ذاالبيان ظهر ان الانسان الاخرس داخل في هذا الوصف لأنه وان عجز عن تمريف غيره مافي قلبه بطريق البيان فانه يمكنه ذلك بطريق الاشارة وبطريق الكتابة ولا يدخل فيه الببغا لانه وان قدرعلى تعريفات قليلة فلاقدرة له على تعريف جميم الاحوال على سبيل الكمال والتمام. وثالثهاماقال عطاء وهوامتدادالقامة وينبغي أن يشترط فيه شرط وهوطولالقامة واعتدالها مع استكمال القوة العقلية والقوى الحسية والحركية. ورابعها حسن الصورة وان شئت فتأمل عضوا واحدا من أعضاء الانسان وهو العين فلق الحدقة سوداء ثم أحاط بذلك السواد بياض الاجفان ثم خلق فوق بياض الجفن سواد الحاجبين ثم خلق فوق ذلك السواد بياض الجبهة ثم خلق فوق بياض الجبهة سوادالشمر وليكن هذا المثال الواحداً نمو ذجالك في هذاالباب.وخامسها ماقال بعضهم من كرامات الآدمي أن آناه الله الخطقال الامام فحرالدين وتحقيق الكلام فيهذا الباب أنالعلم الذي يقدر الانسان على استنباطه يكون قليلا أمااذا استنبط الانسان علما وأودعه فى الكتاب وجاء الانسان الثانى واستعان بذلك الكتابوضم اليهمن عندنفسه أشياءأ خرى ثم لايزالون يتعاقبون ويضم كلمتأخر مباحث كثيرة الى علم المتقدمين كثرت العلوم وقويت الفضائل والمعارف وانتهت المباحث العقلية والمطالب الشرعية الى أقصى الغايات واكمل النهايات ومعلوم أن هذا البـاب لا يتأتى ألا بواسطة الخط والكتبة ولهذه الفضـيلة الكاملة قال تمالى (اقرأو ربك الأكرم الذي علم بالةلم علم الانسان مالم يملم) وسادسها أن أجسام هــذا المـالم اما بسائط واما مركبات أما البسائط فهي الأرض والماء والهواء والنار والانسان ينتفع بكل هذه الأربع أما الارض فهي لناكالأم الحاضة قال تعالى (منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخري) وقد سهاها الله تعالى بأسهاء بالنسبة الينا وهي الفراش والمهد والمهاد وأما الماء فانتفاعنا به في الشرب والزراعة والحراثة ظاهر وأيضاً سخر البحر لنأكل منه لحما طريا ونستخرج منه حلية نلبسها وتري الفلك مواخر فيه وأما الهواء فهو مادة حياتنا ولولا هبوب الرياح لاستولي النتن على هذه الممهورة وأما النار فبها طبخ الأغذية والاشربة ونضجها وهي قائمة مقام الشمس والقمر في الليالي المظلمة وهي الدافعة لضرر البرد كما قال الشاعر

ومن برد في الشتاء فاكهة \* فان نار الشتاء فاكهته

وأما المركبات فهي اما الآثار العلوية واما المعادن والنبات واما الحيوان والانسان كالمستولي على هذه الاقسام والمنتفع بها والمستسخر اكل أمسامها فهذا العالم بأسره جار مجري قرية مممورة أو خان معد وجميع منافه باومصالحها مصروة الى الانسان والانسان فيه كالرئيس والمخدوم والملك المطاع وسائر الحيوانات بالنسبة اليه كالعبيد وكل ذلك يدل على كونه مخصوصاً من عند الله بمزيد التكريم والتفضيل (وحملناهم في البر والبحر) على الدواب والسفن من حملته اذا جملت له ما يركبه وهــذا أيضاً من مؤكدات السكريم المذكور أولا لانه تمالي سخر هـذه الدواب له حتى يركها ويحمل عليهـا ويغزو ويقاتـل ويذبءن نفسه وكذلك تسخير الله تعالي المياه والسفن وغيرها ليركبها وينقل عليها ويتكسب بها مما يختص به ابن آدم كلذاك مما يدل على أن الانسان في هذا العالم كالرئيس المتبوع والملك المطاع وكلما سواه فهو رعيته وتبع له (ورزه ناهم من الطيبات ) المستلذات من الثمرات والاقوات وذلك لان الاغذية الما حيوانية واما نباتية وكلا القسمين انما يغتذي الانسان منه بألطف أنواعه وأشرف أقسامها بعمد التنقية المامة والطبيخ الكامل والنضج البالغ وذلك

مما لا يحصل الا للانسان (وفضلناهم) في العلوم والادراكات بما ركبنا فيهم من القوي المدركة التي بها يتميز الحن من الباطل والحسن من القبيح (على كثير ممن خلقنا) وهم من عدا الملائكة عليهمالصلاة والسلام ( تفضيلا )عظيما فحق عليهم أن ينكروا هذه النعم ولايكفروها ويستعملوا قواهم في تحصيل العقائد الحقه وانما المشي جنس الملائكة من هذا التفضيل لان علومهم داغة عارية عن الحطأ والحلل وايس فيه دلالة على أفضليتهم بالمعنى المتنازع فيه فان المراد هنا بيان التفضيل فىأمر مشترك بين جميع أفراد البشرصالحها وطالحها ولا يَكُن أَن يَكُونَ ذلك هو الفضل في عظم الدرجة وزيادة القربة عند الله سبحانه وقد ذكر الامام فخر لدين في هذا التفضيل وجوها \* أولها أنَ المخلوقات تنقيم إلى أربعة أقسام. الى ما حصلت له القوة العقلية الحكمية ولم تحصل له القوة الشهوانية الطبيعية وهم الملائكة.والي ما يكون بالعكس وهم البهائم.والي ما خلا عن القسمين وهو النبات والجماد.والى ما حصل النوعان فيه وهوالانسان ولاشكأن الانسان لكونه مستجمعاً للقوة القدسية لحضة وللقوى الشهوانية الهيمية والغضبية والسبعية يكون أفضل من البهيمية ومن السبعية ولا شك أيساً أنه أفضل من الاجسام الخالية عن القوتين مشل النبات والمعادن والجمارات واذ ثبت ذلك ظهر أن الله تعمالي فضل الانسان على اكثر أقسام لمخاوقات \* والياني أنأشرف الموجودات هوالله تمالي واذاكان كذلك فكل موجودكان فربه من الله تعالي أتم وجب أن يكون أشرف لكن أقرب موجودات هذا العالم من الله هو الانسان بسبب أن قلبه مستنير بمعرفة الله تمالى ولسانه مشرف بذكرالله وجوارحه وأعضاءه مكرمة بطاعة الله فوجب الجزم بأن أشرف موجودات هذا العالم السفلي هو الانسان ولماثبت أن الانسان موجود ممكن لذاته والمكن لذاته لا يوجد الا بايجاد الواجب لذاته

ثبت أن كل ما حصل للانسان من المراتب العالية والصفات الشريفة فهي انما حصلت باحسان الله تمالى وانعامه . والفرق بين التكريم المذكور في أول الآية والتفضيل المذكور فى خرهاأ نه تعالى فضل الانسان على سائر الحيوانات بأمور خلقية طبيعية ذاتية مثل العقل والنطق والخط والصورة الحسنة والقامةالمديدة ثم انه تعالى عرضه بواسطة ذلك العقل والفهم لاكتساب العقائد الحقة والاخلاق الفاضلة فالاول هو التكريم والثاني هو التفضيل \* وقال تعالى في سورة طه (قال) أي موسى عليه السلام ( ربنا الذي أعطى كل شيء) من الاشياء (خلقه) الذي هو عليه منميزاً به عن غيره أي صورته وشكله اللائق بما نيط به من الخواص والمنافع أو أعطى مخلوقاته كل شيء تحتاج هي اليه وترتفق به (ثم هدى) أى الى طربق الانتفاع والارتفاق بما أعطاه وعرفه كيف يتوصل الى بقائه وكماله اما اختياراً كما في الحيوانات أو اضطرارا كما في الجمادات والقوي النباتية والحيوانية ولماكان الخلق الذي هو عبارة عن تركيب الاجزاء وتسوية الاجسام متقدما على الهداية التي هي عبارة عن ابداع القوى الحركة والمدركة في تلك الاجسام وسط بينهما كلة التراخي. قال الامام في الدين والشروع في بيان عجائب حكمة الله تعالي في الخلقوالهداية شروع في بحرلا ساحل لهولنذكر منه أمثلة قريبة الي الافهام . (أحدها )أن الطبيعي يتول الثقيل هابط والخفيف صاعد وأشد الاشياء ثملاالارض ثم الماء وأشدها خفة النارثم الهواء فلذلك وجب أن تكون النارأعلى العنصريات والارض أسفلها ثمأ نه سبحانه قلب هذا الترتيب في خلقة الانسان فجمل أعلى الاشياء منه العظم والشمر وهما أيبس مافي البدن وهما بمنزلة الارض ثم جعل تحته الدماغ الذي هو بمنزلة الماء وجعل تحته النفس الذي هو بمنزلة الهواء وجمل تحته الحرارة الغريزية التي في النلب الني هي بمنزلة النارفجمل مكان الارض من البدن الاعلى وجعل مكاف النار من البدن

الاسفل ليمرف أن ذلك بتدبير القادر الحكيم الرحيم لا باقتضاء العلة والطبيعة (وثانيها) أنك اذا نظرت الى عجائب النحل في تركيب البيوت المسدسة وعجائب أحوال النمل والبعوض في اهتدائهاالي مصالح أنفسهالعرفت إ أن ذلك لا يمكن الا بالهام مدبر عالم بجميع المعلومات (وثالثها) أنه تعالى هو الذي أنم على الخلائق بما به قوامهم من المطعوم والمشروب والملبوس والمنكوح ثم هداه الى كيفية الانتفاع بها ويستخرجون الحديد من الجبال واللآلى منالبحار ويركبون الادوية والدرياقات النافعة ويجمعون بينالاشياء المختلفة فيستخرجون لذات الاطعمة فثبت أنه سبحانه هو الذي خلق كل الاشياء ثم أعطاهم المقول التي بها يتوصلون الي كيفية الانتفاع بهاوهذا غير إ مختص بالانسان بل عام في جميع الحيوانات فأعطىالانسان انسانة والحارحارة والبعير ناقة ثم هداه لها ليدوم التناسل وهدي الاولاد لثدي الامهات بل هذا غير مختص بالحيوانات بل هو حاصل في أعضائها فانه خلق اليد على ا تركيب خاص وأودع فيها قوتة الاخذ وخلق الرجل على تركيب خاص وأودع أ فيها قوّة المشي وكذا العين والاذن وجميع الاعضاء ثم ربط البعض بالبعض على وجوه يحصل من ارتباطها مجموع واحد وهو الانسان وانما دلت هذه الاشياء على وجود الصانع سبحانه لأن اتصاف كل جسم من هذه الاجسام بتلك الصفة أعنى التركيب والقوة والهداية اماأن يكون واجبا أو جائزا والاول باطل لانا نشاهد تلك الاجسام بعد الموت منفكة عن تلك التراكيب والقوى فدل على أن ذلك جائز والجائز لا بدله من مرجح وليس ذلك المرجح هو الانسان ولا أبواه لان فعل ذلك يستدعى قدرة عليه وعلما بمافيه من المصالح والمفاسد والامران نائيان عن الانسان لانه بمدكمال عقله يعجز عن تغيير شعرة واحدة وبعدالبحث الشديد عن كتب التشريح لا يعرف من

منانع الاعضاء ومصالحها الآ القدر القايل فلابدأن يكون المتولى لتدبيرها وترتيبها موجوداً آخروذلك الموجودا اأن يكون مؤثرا بالذات أوبالاختيار والاول محال لان الموجب بالذات لا يميز مثال عن منسل وهده الاجسام وبعضها بصورة الرجل وبعضها يقوة السمع وبمضها يقوة الشم وبعضها يقوة الهضم الى غير ذلك من القوي والاعضاء المختلفة والافعال المتباينة فثبت أن المؤثر والمدير قادر والتادر لا عكنه مثل هذه الافعال المجيبة الآاذاكان عالما ثم ان هذا المدبر لا بد وأن يكون واحب الوجود في ذاته وفي صفاته والالافتقر الي مدبر آخرو يلزم التسلسل وهو محال واذاكان واجب الوجود في قادريته وعالميته والواجب لدانه لا يتخصص يبعض المكمات دون البعض وجب أن يكون عالما بكل ما صبح أن يكون معلوما وفادراً على كل ماصح أن يكون مقدوراً فظهر بهذه الدلاله أستناد العالم الى مدبر واجب الوجودفي ذاته وفي صفاته عالم بكل المملومات قادر على كل المقدورات وذاك هو الله سبحانه وتعالي \* وقال تعالي في سورة المؤمنون ( ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين ) السلالة الحلاصة لانها تسل من بين الكدر فمالة وهو بناء يدل على القله كالقلامة والقمامة أي من خلاصة تولدت من فضل الهضم الرابع وتواردت على أطوار الخلقة وأدوار الفطرة حتى صارت منياً ولاشك أن تلك الحلاصة انمـا تولدت من الأغذية والاغذية اما حيوانية واما نباتية والحيوانية تنتمي الى النباتية والنبات انما يتولد من صفو الارض والماء فالاندان بالحقيقة يكون متولداً من سلالة من طين (ثم جداناه نطفة) بأن خلقناه منها أوثم جملنا السلالة نطفة والتذكير يتأوبل الجوهر أو المسلول أو الماء (في فرار) أي مستقر وهو الرحم عبر عنها بالقرار الذي هو مصدرمبالغة

[(مكين) وصف لها بصفة ما استقر فيها مثل طريق سائر أو بمكانتها في نفسها فانها مكنت بحيث هي وأحرزت قال الامام فخر الدين ومعنى جعل الانسان نطفة أنه خلق جوهم الانسان أولاً طيناً ثم جمل جوهره بعد ذلك نطفة في أصلاب الآباء فقذفه الصلب بالجماع الي رحم المرأة فصار الرحم قراراً مكيناً لهذه النطفة والمراد بالقرار وضع القرار وهو المستقر فسماه بالمصدر (ثم خلقنا النطفة للقة ) أي دماً جامداً بأن أحلنا النطفة البيضاء علقــة حمراء (فخلقنا الملقة مضغة ) أي قطعة لحم كأنها مقدار ما يمضغ لا استبانة ولا تمايز فيها ( فخلقنا المضغة ) أي غالبها ومعظمها أوكلها (عظاماً) بأن صلبناها وجعلناهما عمودا للبيدن على هيآت وأوضاع مخصوصة تقتضيها الحكمة (فكسونا العظام) الممهودة (لحما) من يقية المضغة أو مما أنبتنا عليها يقدرتنا مما يصل اليها من دم الحيض أي كسوناكل عظم من تلك العظام ما يليق به من اللحم على مقدار لائق به وهيئة مناسبة له واختلاف العواطف للتنبيه على تفاوت الاستحالات وجم العظام لاختلافها (ثم أنشأناه خلقا آخر) أي خلقاً مباينا للخلق الاول مباينة ما أبده على حيث جعله حيوانا وكان جماداً وناطقاً وكان أبكم وسميماً وكان أصم وبصيرا وكان أكمه وأودع باطنه وظاهره بل كل عضو من أعضاله وكل جزء من أجزائه عجائب فطرة وغرائب حكمة لا يحيط بها وصف الواصفين ولا شرح الشارحين \* وروي العوفي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال تصريف الله اياه بعد الولادة في أطواره في زمن الطفولية وما بعدها الي استواء الشباب وخلق الفهم والعقل وما بعده الى أن يموت وهذا المعنى مروي أيضاً عن ابن عمر وانماقال أنشأ ناه لانه جعل انشاء الروح فيه واتمام خلقه انشاء له (فتبارك الله ) فتعالى شأ نه في علمه الشامل وقـــدرته الباهرة والالتفات الي الاسم الجليل لتربية المهابة وادخال الروعة والاشعار بان ماذكر

من الافاعيل العجيبة من أحكام الالوهية وللايذان بان حق كلمن سمع ما فصل من آثار قدرته عز وعلا أو لا حظه أن يسارع الي التكلم به اجلالا المقدرين تقديراً حذف الميز لدلالة الخالقين عليه (ثم انسكم بعد ذلك) أي بعد ما ذكر من الامور العجيبة ( لميتون ) لصائرون الى المؤت لا محالة ( ثم انكم يوم القيامة تبعثون) من قبوركم للحساب والمجازاة بالثواب والمقاب وقد جعل سبحانه الاماتة التي هي اعدام الحياة والبعث الذي هواعادة مايفنيه ويمدمه دليلين أيضا على اقتدار عظيم بعد الانشاء والاختراع \* وقال تعالى في سورة الفرقان (وهو الذي خلق من الماء بشراً) أي جعله جزأ من مادة البشر ليجتمع ويسلس ويستعد لقبول الاشكال والهيآت حسيها اقتضته الحكمة الالهية أو هو النطفة ( فجمله نسباً وصهراً ) أي قسمه قسمين ذوي نسب أى ذكورا ينتسب اليهم وذوات صهر أي اناثا يصاهربهن (وكان ربك قديراً) حيث خلق من مادة واحــدة بشرا ذا أعضاء مختلفــــة وطبائع متباعدة وجمله قسمين متقابلين وربمـا يخلق من نطفة واحدة توأمين ذكرا وأنثى \* وقال تعالي في سورةالروم( أولم يتفكروا فى أنفسهم) انكارواستقباح لقصر نظرهم على ماذكر في الآية قبل من ظاهر الحياة الدنيا مع النفلة عن الآخرة والواو للعطف على مقدر يقتضيه المقام أى أعلمواظاهم الحياة الدنيا فقط أو أقصروا النظر عليه ولم يحدثوا التفكر في أنفسهم ليستدلوا بصفاتها وأحوالها المتغيرة على وجود صاذمها عز وجل ووحدته وعلمه وقدرته وحكمته فان أقرب الآيات والدلائل نفس الانسان فلو تفكروا فيها لعلموا وحدانية الله فان الله خلقهم على أحسس تقويم «قال الامام فخر الدين ولنـذكر من حسن خلقهم جزأ من ألف ألف جزأ وهو أن الله تمالي خلق للانسان

ممدة فيها ينهضم غذاؤه لتقوى به أعضاؤه ولها منفذان أحدهما لدخول الطعام فيه والآخر لحروج الطمام منه فاذا دخل الطعام فيها انطبق المنفذ الآخر بعضه على بعض بحيث لا يخرج ذرة ولا بالرشيح وتمسكه المعدة الي أن ينضج نضجاً صالحاً ثم يخرج من المنفذ الآخر وخلق تحت المعدة عروقا دقاقا صلابا كالمصفاة التي يصفي بها الشيء فينزل منها الصافى الى الكبد وينصب الثفل الي معي مخلوق تحت المعدة مستقيم متوجها الى الحروج وما يدخل في الكبد من العروق المذكورة يسمي الماسريقا بالعبرية ولما ينزل الصافى الي الكبدويشتمل عليه ينضجه نصجاً آخر ويكون معالغذاء المتوجه من المعدة الى الكبد فضل ماء مشروب ايرق وينذرق في العروق الدقاق المذكورة وفي الكبد يستغني عن ذلك الماء فيميز عنه ذلك الماء وينصب من جانب حدية الكبد الى الكاية ومعه دم يسير تنتذي به الكاية وغيرها ويخرج الدم الخالص من الكبد في عرف كبير ثم يتشعب ذلك النهر الي جداول والجداول الى سواق والسواقى الى رواضع ويصل فيها اليجميع البدن فهذه حكمة واحدة في خلق الانسان وهذه كفاية في معرفة كون الله فاعلا عنار! قادراً كاملا عالماً شاملا علمه ومن يكون كذلك يكون واحـــداً والا لكان عاجزاً عند ارادة شريكه ضد مأراده \* وقال تمالي في سورة الروم أيضاً ( ومن آياته ) الباهرة الدالة على قدرته ( أن خلقكم من تراب ) لم يشم رائحة الحياة قط ولا مناسبة بينه وبين ماأنتم عليه في ذاتكم وصفاتكم قال الامام فخر الدين ان كل بشر مخلوق من التراب أما آدم فظاهر وأمانحن فلانًا خلقنًا من نطفة والنطفة من صالح النذاء والذذاء اما من لحوم الحيوانات وألبانها وأمهانها وإما من النبات والحيوان أيضاً له غــذا. وهو النباب لكن النبات من التراب فان الحبة من الحنطة والنواة من التمر لا تصير شجرة الا

بالتراب وينضم اليها أجزاء مائية ليصير ذلك النبات بحيث يغذو (ثم اذا أتم بشر تنتشرون ) أي فاجأم بعد ذلك وقت كونكم بشراً تنتشرون في الارض وهذه حجة ظاهرة وآية باهرة على قدرته تمالي \* وتقريره هو أن التراب أبمد الاشياء عن درجة الاحياءوذلك من حيث كيفيته فانه بارد يابس والحياة بالحرارة والرطوية ومن حيث لونه فانه كدر والروح نير ومن حيث فعله فانه ثقيل والارواح التي بها الحياة خفيفة ومن حيث السكون فانه بعيدعن الحركة والحيوان يتحرك يمنة ويسرة والي خلف والى قدام والي فوقب والي أسفل وفي الجملة فالتراب أبعد عن قبول الحياة من سائر الاجسام لان العناصر أبعد من المركبات لأن المركب بالتركيب أقرب درجة من الحيوان والعناصر أبعدها التراب لان الماء فيه الصفاء والرطوبة والحركة وكلهاعلى طبع الارواح والنار أقرب لانهاكالحرارة الغريزية منضج ة جامعة مفرقة ثم المركبات وأول مراتبها المعدن فانه ممتزج وله مراتب أعلاها الذهب وهو قرببمن أدنى مراتب النبات وهي مرتبة النبات الذي ينبت في الارض ولا يبرز ولا يرتفع ثم النباب وأعلى مراتبها وهي مرتبة الاشجار التي تقبل التعظيم ويكون لثمرها حب بؤخـذ منه مثل تلك الشجرة كالبيضـة من الدجاجة والدجاجة من البيضة قريبة من أدني مراتب الحيوانات وهي مرتبة الحشرات التي ليس لها دم سائل. ولا هي الي المنافع الجليسلة وسائل. ثم الحيوانات وأعلى مراتبها قريبة من مرتبة الانسان فان الأنعام ولا سيما الفرس إ تشبه العتال والحال والساعي ثم الانسان وأعلى مراتب الانسان قريبة من مرتبة الملائكة المسبحين لله الحامدين له فالله الذي خلف من أبعد الاشياء عن مرتبة الاحياء حياهو في أعلى المراتب لا يكون الامنزها عن العجز والجهل ويكون له الحمد على انعام الحياة ويكون له كمال القدرة ونفوذ الارادة كذا إ قال الامام فخرالدين قال وفي الآية لطيفتان .احداهما قوله اذا وهي للمفاجأة يقال خرجت فاذا أسد بالباب وهو اشارة الي أن الله تعالي خلقه من تراب الي مسئلة حكمية وهي ان الله تعالى يخلق أولا انسانا فينهه أنه يحيى حيوانا ونامياً وغير ذلك لا انه خلق أولا حيوانا ثم يجمله انسانا فخلق الانواع هو المراد الاول ثم تكون الانواع فيها الاجناس بتلك الارادة الاولى فالله تعالي جمل المرتبة الاخيرة في الذيء البعيد عنها غاية من غير التقال من مرتبة ا الى مرتبة من المراتب التي ذكرناها . اللطيفة النانية قوله بشر اشارة الى القوة التي يحصل عنــد وجودها الادراك لان البثــ بشر لا بحركتــه فان غيره من الحيوانات أيضاً كذلك وقوله تنتشرون اشارة الى القوة التي يحصل عند وجودها الحركة وكلاها من التراب عجيب أما الادراك فلكثافته وجموده. أ وأما الحركة فلنقله وخموده.وقوله تنتشرون اشارة الي أن العجيبة غير مختصة بخلق الانسان من التراب بل خلق الحيوان المنتشر من التراب الساكن عجيب فضلا عن خلق البشر ﴿ واعلم انه تعالى ذكر في موضع آخر انه خلق من الماء بشراً وقال من ماء مهبن وههنا قال من تراب فههنا قال ما هو أصل أول وفى ذلك الموضع قال ما هو أصل ثان لان ذلك التراب الذي صار غذاء يصير مائماً وهو المي ثم ينعقد ويتكون بخلق الله منه انسانا أو نقول الانسان له أصلان ظاهران الماء والتراب فان التراب لا ينبت الا بالماء فني النبات الذي هو أصل غذاء الانسان تراب وماء فان جعل التراب أصلا والماء لجمع أجزائه المتفتتة فالامركذلك وانجعل الاصل هو الماء والتراب لتثبيت أجزائه الرطبة مرن السيلان فالامر كذلك فالله تعالى عبر تارة أ بالتراب وتارة بالماء ولم يقتصر على أحدهما أو يقل خلقكم منهما لان فيه اطيفة

وهي أن كونالتراب أصلا والماء أصلا ليس لذاتيتهما وانماه و بجمل الله تمالى لان حكمته اقتضت أن يكون الناقص وسيلة الي الكامل فخلق التراب والماء أولاوجعلهماأ صلين لمنهوا كمل منهما بللذى هوأكمل من كل كائن وهو الانسان فلها كان كونهما أصلين ليس أمراً ذاتياً لهما بل بجعل جاعل فتارة جعل الاصل التراب وتارة الماء ليعلم انه بارادته واختياره فان شاء جعل هذا أصلا وان شاء جعل ذلك أصلا وانَّ شاء جعلهما أصلين ( ومن آياته أن خلق لكم ) أي لاجلكم (منأنفسكم أزاجا) أي منجنسكم بعد ايجادها من ذات آبيكم آدم عليه السلام ( لتسكنوا اليها ) أي لتألفوها وتميلوا اليها وتطمئنوا بها فان المجانسة من دواعي التضام والتعارف كما ان المخالفة من أسباب التفرق والتنافر ( وجعـل بينكم ) أــيـ بـين الازواج اما على تغليب الرجال على النساء في الخطاب أو على حذف ظرف معطوف على الظرف المذكور أي جعل بينكم وبينهن (موده ورحمة ) أي توادآ وتراحماً بسبب الزواج الذي شرعه لكم من غير أن يكون بينكم سابقة معرفة ولا رابطة مصححة للتعاطف مري قرابة أو رحم \*وعن الحسن رحمه الله المودة كناية عن الجماع والرحمة عن الولد كما قال تمالى ورحمة منا وقال بعضهم محبة حالة حاجة نفسه ورحمة حالة حاجة صاحبه اليه وهذا لان الانسان يحب مثلا ولده فاذا رأى عدوه في شدة من جوع وألم قد يأخل من ولده ويصلح به حال ذلك وما ذلك لسبب المحبـة وانما هو لسبب الرحمة ( ان في ذلك ) أي فيا ذكر من خلقهم من تراب وخلق أزواجهم من أنفسهم والقاء المودة والرحمة بينهم ومافيه منمعني البعد مع قرب العهد بالمشار اليه للاشمار ببعد منزلته (كآيات) عظيمة لا يكتنه كنهها كثيرة لا يقادر قدرها (لقوم يتفكرون )في تضاعيف تلك الافاعيل المتينة المبنية على الحكم البالغة والجملة تذييل مقرر لمضمون ما قبله دم التنبيه

على أن ما ذكر ليس بآية فذة كايني عنه قوله تعالى ومن آية بل هي مشتملة على آيات شتي \*قال الامام فخر الدين قوله ان في ذلك يحتمل أن يقال المراد ان في خلف الازواج لآيات ويحتمل أن يقال في جمل المودة بينهم آيات أما الاول فلا بدله من فكر لان خلق الانسان من الوالدين يدل على كمال القدرة ونفوذ الارادة وشمول العلم لمن يتفكر ولو في خروج الولد من بطن الام فان دون ذلك لوكان من غير الله لأفضى الي هلاك الام وهلاك الولد أيضاً لأن الولد لو ســل من موضع ضـيق بنير اعانة الله لمات . وأما الثاني فكذلك لازالانسان يجد بين القرينين من التراحم ما لا يجده بين ذوى الارحام وليس ذلك بمجرد الشهوة فانها قد تنتني وتبتى الرحمة فهو من الله ولوكان بينهما مجرد الشهوة والغضب كثير الوقوع وهو مبطل للشهوة والشهوة غير دائمة في نفسها لكان كل ساعة بينهـما فراق وطلاق فالرحمة التي بها يدفع الانسان المكاره عن حريم حرمه هي من عنـــــــ الله ولا يعلم ذلك الا بفكر وكشيراً ما تجدانسانا يتزوج امرأة مع حب مفرط بينهما ثم يقع بينهما الفراق عن قرب مالم يحصل بينهما الالفة والتوفيق من الله تعالى ولذلك فال المأمون

> ما الحب الا قبلة \* وغمز كف وعضد ما الحب الاهكذا \* ان نكح الحب فسد

( ومن آياته خلق السموات والارض واختلاف ألسنتكم) أى لغاتكم بان علم كل صنف لغته وألهمه وضعها وأقدره عليها أو اجناس نطقكم وأشكاله فانك لا تكاد تسمع منطقين متساويين فى الكيفية من كل وجه ولو أن عربين هما اخوان تكلما بلغة واحدة لعرف أحدها من الآخر حتى ان من يكون محجوبا عنهما لا يبصرها يقول هذا صوت فلان وهذا صوت فلان

الآخر (والوانكم) ببياض الجلد وسواده وتوسطه فيما بينهما أو تخطيطات الاعضاء وهيآتها وألوانها وحلاها بحيث وقع بها التمايز بين الاشخاص فان واحدا منهم مع كثرة عددهم وصغر حجم خدودهم وقدودهم لايشتبه بغيره حتى التو أمين مع توافق موادهما وأسبابهما والامور الملاقية لهما فيالتخليق يختلفان في شيء من ذلك لامحالة وانكانا في غاية التشابه وفيه حكمة بالمة وذلك لان الانسان يحتاج اليالتمييز بين الاشخاص ليمرف صاحب الحق من غيره والعدو من الصديق ليحترز قبل وصول المدو اليه وليقبل على الصديق قبل أن يفوته الاقبال عليه وذلك قــدكون بالبصر فخلق اختلاف الصور وقد يكون بالسمع فخلق اختلاف الاصوات ( ان في ذلك ) أي فيما ذكر من خلق السموات والارض واختلاف الالسنة والالوان (لآيات) عظيمة في أ نفسها كثيرة في عددها ( للعالمين ) أي المتصفين بالعلم وخص العلماء لانهم أهل النظر والاستدلال دون الجهال المشغولين بحطام الدنيا وزخارفها (ومن آياته منامكم) أي نومكم ( بالليل واانهار ) لاستراحة القوي النفسانية وتفوى القوى الطبيعية (وابتفاؤكم من فضله) أي تصرفكم في طلب المعيشة فيهما بارادته فان كثيراما يكتسب الانسان بالليل وقيل أراد منامكم بالايل وابتغاؤكم بالنهار فلف البعض بالبعض كما يدل عليه آيات أخر ويكون التقدير هكذا ومن آياته منامكم وابتناؤكم بالليل والنهار من فضله فأخر الابتغاء وقرنه في اللفظ بالفضل اشارة الى أن العبد ينبغيان لايري الرزق من كسبه وبحذقه بل يريكل ذلك من فضل ربه ولهذا قرن الابتغاء بالفضل فى كثير من المواضع أ منها قوله تعالي فاذا قضيت الصلاه فانتشروا فى الارض وابتغوا من فضل الله وقوله ولنبتنوا من فضله ( ان في ذلك لآيات لقوم يسمعون ) أي شأنهم أن يسمعوا الكلام سماع تفهم واستبصار حيث تأملون فى تضاعيف هذا البيان

ويستدلون بذلك على شؤنه تساني قال الامام فخر الدين اعلم أن من الاشياء ما يعلم من غير تفكر.ومنها ما يكفي فيه مجرد الفكرة.ومنها مأ لا يخرج بالفكر بل يحتاج الي موقف يوقف عليـه ومرشــد يرشــد اليه فيفهمه اذا سمعه من ذلك المرشد.ومنها ما يحتاج بعض الناس في تفهمه الى أمشلة حسية كالاشكال الهندسية لكن خلق الازواج لا يقع لاحد انه بالطبع الا اذاكان جامد الفكر خامد الذكر فاذا تفكر عــلم كون ذلك الحلق آية وأما المنام والابتناء فقد يقع لكثير أنهما من أفعال العباد وقد يحتاج الى مرشد بغير فكرة فقال لقوم يسمعون ويجملون بالهم الي كلام المرشد \* وقال تعالي في سورة الروم أيضاً ( اللهالذي خلقكم من ضعف ) أي ابتــدأ كم ضعفاء ا وجعل الضعف أساس أمركم كقوله تعالى وخلق الانسان ضعيفا أى خلقكم من أصل ضعيف هو النطفة.وقال الامام فخر الدين قوله من ضعف أشارة | الى حالة كان فيها جنيناً وطفلا ومولوداً ورضيعاً ومفطوما فهذه أحوالغاية إ الضعف (ثمجملمن بعد ضعف قوة) وذلك عند بلوغه الحلم وشبابه وآكتهاله (ثم جعل من بعد قوة ضعفاًوشيبة )اذا أخذ منكم السن وهو اشارة الي ا ما يكون بعدالكهولة من ظهور النقصان والشيبة هي تمام الضعف ( يخلق ما يشاء) من الاشياء التي من جملتها ما ذكر من الضعف والقوة والشيبة قال|الامام فخر الدين بين بقوله يخلق ما يشاء ان هذا ليس طبعاً بل هو بمشيئة الله تعالى ا (وهو العليم القدير )البالغ في العلم والقدرة فان الثرديد فيما ذكر من الاطوار | المختلفة من أوضح دلائل العلم والقــدرة \* وقال تعالي في سورة لقمان ( ألم ا تروا ان الله سخر لكم ما في السموات وما في الارض) المراد بالتسخير اما جعل المسخر بحيث ينفع المسخر له أعم من ان يكون منقادا له يتصرف فيه كيف يشاء ويستعمله حسبها يريدكعامة ما فى الارض من الاشــياء المسخرة

للانسان المستعملة له من الجماد والحيوان أو لا يكون كذلك بل يكون سبباً لحصول مراده من غير أن يكون له دخل في استماله كجميع ما في السموات من الاشياء التي نيطت بها مصالح العباد معاناً أو معاداً . واما جعله منقاداً للامر مذللا على ان معنى لكم لاجلكم فان جميع ما في السموات والارض من الكانَّات مسخرة لله تعالى مستتبعة لمنافع الحلق وما يستعمله الانسان حسبا يشاء وان كان مسخراً له بحسب الظاهر فهو في الحقيقة مسخر لله تمالي (وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة) أي حال كون تلك النم محسوسة مشاهدة مثل حسن الصورة وتسوية الاعضاء وما فيها من السلامة ( وباطنة ) وهي ما في الاعضاء من القوي فان العضو ظاهر وفيه قوة باطنة ألا ترى ان المين والاذن شحم وغضروف ظاهر واللسان والانف لحم وعظمظاهر وفي كل واحد معنى باطن من الابصار والسمع والذوق والشم وكذلك كل عضو وقد تبطل القوة ويبقى العضو قائمًا \* وقال تعالي في سورة السجدة ( الذي أحسن كل شيء خلقه ) أي حسن كل مخلوق خلقه اذ ما من مخلوق خلقه الاوهو مرتب على ما تقتضيه الحكمة والمصلحة فجميع المخلوقات حسنة وان تفاوتت اليحسن وأحسن كما قال تعالي لقد خلقناالانسان في أحسن تقويم وقيل علم كيف يخلقه وقد خلق تمالي كل حيوان على صورة ولم يخلق البعض على صورة البعض فكل حيوان كامل في صورته حسن في شكله وكل عضو من أعضائه مقدر على مايصلح به معاشمه وقال بعضهم انك اذا نظرت الى الاشمياء رأيتها على ما ينبخي صلابة الارض للنبات والثبات وسلاسة الهواء للاستنشاق وقبول الانشقاق لسهولة الاستطراق وسيلان المـاء لنقدر عليه في كل موضع وحركة النارالي فوق لانها لوكانت مثل الماء تتحرك يمنة ويسرة لاحترق العالم فخلقت طالبة لجهة فوق حيث لاشيء هناك يقبل الاحتراق ( وبدأ خلق الانسان من

(طين ) على وجه بديع وفطرة عجيبة حيث كان أول فرد من أفراد الانسان وهو آدم عليه السلام مخلوقا من الطين مباشرة (ثم جعل نسله) أي ذريته سميت بذلك لانها تنسل وتنفصل منه ( من سلالة من ماء مهين ) هو المني الممهن (ثمسواه) أي عدله بتكميل أعضائه في الرحم وتصويرها على ماينبني قال الامام فخر الدين واعلم أن دلائل الآفاق أدل على كمال القــدرة كما قال تمالى لخلق السموات والارض آكبر ودلائل الانفس أدل على نفاذ الارادة فان التغيرات فيها كثيرة واليه الاشارة بقوله ثم جمل نسله ثم سواه أي كان طيناً فجمله منياً ثم جمله بشراً سوياً (ونفخ فيـه من روحه) أي جمله حيا حساساً بعد أن كان جماداً وذلك بسبب نفخ الروح فيه وسيأتى بيان المراد من ذلك فى المقصد الرابع وأضاف الروح اليــه تمالي تشريفا له وايذانا بآنه خلق مجيب وصنع بديع وأن له شأنا له مناسبة الي حضرة الربوبية وأن أقصى ماتنتهي اليه العقول البشرية من معرفته هذا القدر الذي يعبر عنه تارة بالاضافة اليه تمالي وأخري بالنسبة الي أمره تعالى كما في قوله تمالي قبل الروح من آمر ربى قال الامام فخر الدين \* واعلم أن النصارى يفترون على الله الكذب ويقولون بآن عيسى كان روح الله فهو ابن ولا يعلمون أن كل أحــد روحــه روح الله بقوله ونفخ فيه من روحه أى الروحالتي هي ملكه كما يقول القائل داري وعبدى ولم يقل أعطاه من جسمه لانالشرف بالروح فأضاف الروح دون الجسم على ما يترتب على نفيخ الروح من السمع والبصر والعلم فقال تمالي (وجمل لكم السمع والابصار والافشدة) أى خلق لمنفعتكم تلك المشاعر لتعرفوا أنهامع كونها في أنفسها نعاً جليلة لا يقادر قدرها وسائل الى التمتع بسائر النم الدينية والدنيوية الفائضة عليكم وتشكروها بأن تصرفواكلا منها الى ما خلق هو له فتدركوا بسممكم الآيات التنزيليــة الناطقة بالتوحيــد

والبعث وبأبصاركم الآيات التكوينية الشاهدة بهما وتستدلوا بأمثدتكم على حقيقتها ( قليلًا ما تشكرون ) بيان لكفرهم بتلك النم بطريق الاعتراض التذييلي أي شكراً قليلاً أو زمانا قليــلا تشكرون \* وقال تعالى في سورة فاطر ( والله خلف كم من تراب ) فإن التراب هو الاصل الاول لكل انسان ( ثم ) أي بعد ذلك فىالزمان والمرتبة خلفكم (من نطفة ) أي جعلهاأصلا ثانيا من ذلك الاصل الترابي فانها من غذاء والغذاء بالآخرة ينتهى الي الماء والتراب فهم من تراب صار نطفة ( ثم ) أي بعد أن أنهى التدبير زمانا ورتبة الي النطقة التي لا مناسبة بينها وبين التراب دلالة على كمال القــدرة والفعل بالاختيار (جعلكم أزواجا) أي أصنافا أو ذكرانا واناثا دلالة هي أظهر ممــا قبلهاعلى الاختيار (وما تحمل من أثي ولا تضع الا بعلمه) الا ملتبسة بعلمه تابعة لمشيئته أى في وقت الحمل ونوعه وشكله وغير ذلك من شأنه مختصاً بذلك كله { وما يعمر من معمر } أي من أحد وانما سمى معمرا باعتبار ما هوصائر اليه أي وما يمد في عمر أحد من مصغره الى الكبر (ولا ينقص من عمره) آي من عمر أحد على طريقة قولهـم لا بثيب الله عبداً ولا يعاقبـه الا بحق لكن لا على معنى لا ينقص عمره بعدكونه زائداً بل على معنى لا يجعل من الابتداء ناقصا (الا في كتاب) هو اللوح المحفوظ وقيــل علم الله عز وجل وقيل صحيفة كل انسان قال الامام فخر الدين قوله وما تحمل من أثى ولا تضم اشارة الي كال العلم فان مافي الارحام قبل الانخلاق بل بعده مادام في البطن لايعلم حاله أحدكيف والام الحاملة لا تعلم منه شيأ فلما ذكر بقوله خلقكم من تُراب كمال قدرته بين بقوله وما تحمل من أثى ولا تضع الا بعلمه كمال علمه ثم بين نفوذ ارادته بقوله وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره الافي كتاب فبـين أنه هو القادر العالم المريد ( ان ذلك ) أي ماذكر من الحلق وما

بعده مع كونه محارا للعقول والافهام (على الله يسير) هين لاستغنانه عن الاسباب \* وقال تعالي في سورة يس (أولم ير الانسان) الهمزة للانكار والتعجيب والواو للعملف على جملة مقدرة هي مستتبعة للمعطوف أي ألم يتفكر الانسان ولم يعلم علما قويا هو في ظهوره كالمحسوس بالبصر ( انا خلقناه من نطفة) أي شيء حقير يسير من ماء لاانتفاع به بعد ابداعنا اياه من تواب وانه لحم وعظام ولوكان من أشياء مختلفة الصوركان يمكن أن يقال العظمخلق من جنس صلب واللحم من جنس رخو وكذلك الحال في كل عضو ولما كان خلقه من نطفة متشابهة الاجزاء وهو مختلف الصور دل على الاختيار والقدرة ( فاذا هو خصيم مبين ) معطوف على خلقناه وممناه فاذا هو بعد ماكان ماء مهينا رجل مميز منطيق قادر على الخصام مبين معرب عما في نفسه فصيح وفيه لطينة غريبة وهي أنه تعالي قال اختلاف صور أعضائه مع تشابه أجزاء ما خلق منه آية ظاهرة ومع هذا فهنالكماهو أظهر وهو نطقه وفهمهوذلك لان النطفة جسم فهب أن جاهلا يقول انه استحال وتكون جسما آخر لكن القوة الناطقة والقوة الفاهمة من أين تقتضيهما النطقة فابداع النطق والفهم أعجب وأغرب من ابداع الخلق والجسم وهو الي ادراك القدرة والاختيار منــه أقرب \* وقال تعــالي في سورة الزمر ( يخلقــكم في بطون ا أ، اتكم) بيان لكيفية خلقهم وأطواره المختلفة الدالة على القدرة الباهرة وصينة المضارع للدلالة على التدرج والتجدد (خلقا من بعد خلق) مصدر مؤكد أي يخلقكم فيها خلقا كائنا من بعــد خلــق أي خلقا مـــدرجا حيوانا سويا من بعد عظام مكسوة لحما من بعد عظام عارية من بعد مضغ مخلقة من بدد مضغ غير مخلقة من بعد علقة من بعد نطفة (في ظلمات ثلاث) متعلق بيخلقكم وهي ظلمة البطن وظلمة الرحم وظلمة المشيمة أو ظلمة الصلب

والبطن والرحم (ذلكم ) اشارة اليه تعالى باعتبار أفعاله المذكورة ومافيدمن معنى البعد للايذان ببعد منزلته تمالي في العظمة والكبرياء ومحله الرفع على الابتداء أي ذلكم العظيم الشان الذي عرفتم عجائب أفعاله هو (الله رَبَّكُم)أي مربيكم فيما ذكرمن الاطواروفيا بمدها ومالك كالمستحق لتخصيص العبادة به (لهالملك) على الاطلاق ليس لغيره شركة في ذلك بوجه من الوجوه (لا اله الا هو فاني تصرفون ) الغاء لنرتيب ما بعدها على ما ذكر من شؤنه تمالي أي فكيف تصرفون عن عبادته تعالى معوفور موجباتها ودواعيها وانتفاء الصارف عنها بالكلية \* وقال تعالى في سورة الزمر أيضاً ( أو لم يعلموا ) أي أغفلوا ولم يعلموا (ان الله يبسط الرزق لمن يشاء) ان يبسط له (ويقدر) لمن يشاء ان يقدره له وقال الامام فخر الدين يمني أو لم يعلموا ان الله تعالي هو الذي يبسط الرزق لمن يشاء تارة ويقبض تارة أخرى وقوله ويقدر أي ويقستر ويضيق والدليل عليه انا نرى الناس مختلفين في سعة الرزق وضيقه ولا بد له من سبب وذلك السبب ليسهو عقل الرجل وجهله لانا قد نري العاقل القادر قد يجهد في طلب الدنيا معتمداً على عقله وقوته وهو في أشد الضيق وقد نري الجاهل المريض الضميف في أعظم السمة وأنشد أبو بكر محمد بن سابق الصقلي الواعظ بالشام رحمه الله تماني

كم من قوى قوى قالبه \* مهذب الرأى عنه الرزق ينحرف وكم ضعيف ضعيف في تقلبه \* كانه من خليج البحر يفترف هذا دليل على ان الاله له \* في الحلق سر خفي ليس ينكشف وليس ذلك أيضاً لاجل الطبائع والانجم والافلاك لان في الساعة التي ولد فيها ذلك الملك الكبير والسلطان القاهر قد ولد فيها أيضاً عالم من الناس وعالم من الحيوانات غير الانسان ويولد أيضاً في تلك الساعة عالم من النبات

فلما شاهدنا حدوث هذه الاشياء الكثيرة فى تلك الساعة الواحدة مع كونها عنتلفة في السعادة والشقاوة علمنا انه ليس المؤثر فى السعادة والشقاوة هو الطالع ولما بطلت هذه الاقسام علمنا أن المؤثر فيه هو القسبحانه وصح بهذا البرهان العقلى القاطع صحة قوله تعالى أو لم يعلموا ان الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر قال الشاعر

فلا السعد يقضي به المشتري \* ولا النحس يقضي علينا زحل ولكنمه حكم رب السما \* وقاضي القضاة تعالي وجل \* وقال تمالي في سورةغافر ( وصوركم فاحسن صوركم ) أي صوركم أحسن تصوير حيث خلقكم منتصي القامة بادي البشرة متناسي الاعضاء والتخطيطات متهيئين لمزاولة الصنائع واكتساب الكمالات (ورزقكم من الطيبات)أي اللذائد ( ذلكم الله ربكم)خبران لذلكم ( فتبارك الله ) أي تقدس وتنزه وتعالى بذاته ( رب العالمين ) أي مالكهم ومربيهم والكل تحت ملكوته مفتقر اليه في ذاته ووجوده وسائراً حواله جميعا بحيث لو انقطع فيضه عنه آنالانعدم بالكلية ثم قال تعالى ( هو الذي خلفكم من تراب ) أي بخلق أبيكم آدم منه أو أصالة على مامر تحقيقه مرارا (ثم من نطفة ) أى ثم خلفكم خلقاً تفصيليا من نطفة أي مني (ثم من علقة ثم يخرجكم طفلا) أي أطفالا والافراد لارادة الجنس أو لارادة كل واحد من أفراده ( ثم لتبلغوا أشدُّكم ) علة ليخرجكم معطوفة على علة أخري له مناسبة لهاكأنه قيـــل ثم يخرجكم طفلا لتكبروا شيأ فشيأ ثم لتبلغوا كمالكم في القوّة والعقل وقال صاحب الكشاف هومتعلق بمحذوف تقديره ثم يبقيكم لتبلغوا ( ثم لتكونواشيوخا) ضعفاء غرباء قد ماتت قو"تكم ووهت أركانكم ( ومنكم من يتوفي من قبل ) اي من قبل الشيخوخة بعد بلوغ الاشد أوقبله أيضا (ولتبلغوا )متعاق

بفعل مقدر بعده أى ولتبلغوا (أجلا مسمي) هووقت الموت أويومالقيامة يفعل ذلك (ولعلكم تعقلون)ولكي تعقلوا مافى ذلك الانتقال من طورالى طور من فنون الحكم وما في هذه الاحوال العجيبة من أنواع العبروأقسام الدلائل \* وقال تمالى في سوره شوري ( لله ملك السموات والارض) فمن قضيته أن يملك التصرف فيهماوفي كل ما فيهما كيفها يشاء ( يخلق ما يشاء )مما نعلمه ومما لا نعلمه على أى صورة شاء (يهب لمن يشاء إناثًا) من الاولاد ( ويهب لمن يشاء الذكور ) منهم من غير أن يكون في ذلك مدخل لاحد (أو يزوجهم) أي يقرن بين الصنفين فيهبعما جميعا (ذكرانا وإناثا) قالوا معنى يزوجهم أن تلد غلاما ثم جارية أو جارية ثم غلاما أو تلد ذكرا وأنثي توأمين (ويجعل من يشاء عقياً ) والمعني يجعل أحوال العباد في حق الاولاد مختلفة على ما تقتضيه المشيئة فيهن فيهب لبعض اما صنفاً واحداً من ذكر أو أنثى واما صنفين ويعقم آخرين والمقصود بيان نفاذ قدرة الله في تكوين الاشياء كيف شاءوأراد ( انه عليم قدير) بالغ العلم والقدرة فيفعل ما فيه حكمة ومصلحة \* وقال تعالي في سورة الذاريات (وفي الارض آيات للموقنين وفي أنفسكم ) أي وفي أنفسكم آيات اذ ليس في العالمشيء الاوفي الانفس له نظير يدل دلالته مع ما انفرد به من الهيآت النافعة والمناظر البهية والتركيبات العجيبة والتمكن من الافعال البديعة واستنباط الصنائع المختلفة والاختراعات الغريبة واستجاع الكالات المتنوعة وقال ابن عبياس رضي الله عنهما يربد اختلاف الالسنة والعبور والالوان والطبائع وقيل يريد سبيل الغائط والبول يأكل ويشرب من مدخل واحد ويخرج من سبيلين وقيل يعنى تقويم الادوات والسمع والبصر والنطق الي غـير ذلك من العجائب المودعة في ابن آدم( أفلاتبصرون) أي ألا تنظرون فلا تبصرون بعين البصيرة

﴿ ﴿ وَقَالَ تَعَالَمُ فِي سُورَةَ الطُّورِ ﴿ أَمْ خَلَقُوا مَنْ غَيْرِشِيءَ ﴾ أي أوقع خلقهم وأحدثوا على هذه الكيفيةالمتقنة وقدروا هذا التقدير البديع والشكل العجيب من غير محدث ومقدر قال الامام فخر الدين ويحتمل أن يقال أم خلقو امن غيرشي وأى ألم يخلقوا من تراب أومن ماء دليله قوله تعالى ألم نخلقكم من ماء مهين وعلى هذا فله وجهظاهم وهو انالخاق اذالم يكن من شيء بل يكون ابداعيا يخفي كونه مخلوقاعلى بعض الاغبياء ولهذا قال بعضهم السماء رفع اتفاقا ووجد من غير خالق وأما الانسان الذي يكون أولا نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم لحما وعظما لايتمكن أحد من انكاره بعد مشاهدة تغير أحواله فقال تعالي أم خلقوا بحيث يخني عليهم وجهخلقهم بآن خلفوا ابتداء من غير سبق حالة عليهم يكونون فيها ترابا ولا ماءولا نطفة ليس كذلك بل هم كانوا شيأ من تلك الاشياء خلقوا منه خلقا فما خلقوا من غير شيء حتى ينكروا الوحدانية ولهــذا قال تعالى يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقا من بمد خلق ولهذا اكثر اللهمن قوله خلقناالانسان من نطفة وعلى قول من قال المراد منه أم خلقوا من غير شيء أى من غير خالق ففيه ترتيب حسن أيضا وذلك لان ننى الصانع اما أن يكون بننى كون العالم مخلوقافلا يكون ممكنا واما أن يكون ممكنا لكن المكن لا يكون محتاجا فيقع المكن من غير مؤثر وكلاهما محال (أم هم الخالةون) لانفسهم فلذلك لا يمبدون الله سبحانه \* وقال تعالى في سورة النجم ( وأن الى ربك المنهمي )أي انتهاء الحلق ورجوعهم اليه تمالي لا الى غيره استقلالا ولا اشـــتراكا ( وأنه هو أضحك وآبكي ) أي هو خلق قوتي الضــحك والبكاء قال الامام فخر الدين هــذه الآية ه ثبتة لمسائل يتوفف عليها الاسلام من جملتها قدرة الله تعالى فان من الفلاسفة من يعترف بان الله المنتهى وانه واحد لكن يقول هو موجب لاقادر فقال تمالى هو أوجد ضدين الضحك والبكاء في محل واحد والموت

والحياة والذكورة والانوثة في مادة واحدة وان ذلك لايكون الا من قادر واعترف به كل عاقل واختار وصنى الضحك والبكاء للذكر والاثي لانهما امران لايمللان فلا يقدر احد من الطبيعيين أن يبدي في اختصاص الانسان بالضحك والبكاء وجها وسببا واذا لم يعلل بامر ولابد له من موجد فهو الله تمالى ويدلك على هذا انهم اذا ذكروا في الضحك امرا له الضحك قالواقوة التمجب وهو في غاية البطلان لان الانسان ربما يبهت عنـــد رؤية الامور العجيبة ولا يضحك وقيل قوة الفرح وليس كذلك لان الانسان يفرح كثيرا ولا يضحك والحزين الذي عند غاية الحزن يضحكه المضحك وكذلك الامر في البكاء وان قيل لاكثرهم علما بالامور التي يدعيها الطبيعيون ان خروج الدمع من المين عند أمور مخصوصة لماذا لايقدر على تعليل صحيح وعند الخواص كالتي في المغناطيس وغيرها ينقطع الطبيعي كما ان عند اوضاع الكواكب ينقطع هو والمهندس الذي لايفوض امره الى قدرة الله تمالى وارادته (وأنه هو أمات وأحي) لايقدر على الاماتة والاحياءغيره فانغاية مايحصل من فعل القاتل نقض البنية وتفريق الاتصال وانما يحصل الموت عنده يفعل الله تمالي على العادة والبحث فيه كما في الضحك والبكاء غير ان الله تعالي في الأول بين خاصة النوع الذي هو أخص من الجنس فانه اظهر ثم عطف عليه ماهو أعم منه وهي الاماتة والاحياء وهما صفتان متضادتان أي الموت والحياة كالضحك والبكاء والموت على هـذا ليس بمجرد العـدم والا لكان المتنع ميتا وكيفها كان فالاماتة والاحياء امر وجودى وهما من خواص الحيوان وقيل الموت عدم الحياة عما من شأنه ان يكون حيا وعلى كل حال فلا يقــدر على الاماتة والاحياء غيره تعالي فهو الذي امات أي خلق الموت والجمود في العناصر ثم ركبها واحيا اى خلق الحس والحركة فيهما وكما حفظها

حية مدة هو قادر على أن يحفظها آكثر من ذلك فاذا مات فليس عن ضرورة فهو يفعل فاعمل مختار وهو الله تعمالي « وأنه خلق الزوجين الذكر والانثي من نطفة اذا تمني » تدفق في الرحم أو تخلق أو يقدر منها الولد من مني بمعنى قدر قال الامام فخر الدين الذكورة والانوثة من جملة المتضادات التي تتوارد على النطفة فبعضها يخلق ذكرا وبعضها أنثى ولا يصل اليه فهم الطبيعي الذي يقولانه من البرودة والرطوية في الانثى فرب امرأة أيبس مزاجا منالرجل وكيف واذا نظرت فيالمميزات بين الصغير والكبيرتجدها أمورا عجيبةمنها نبات اللحية فانه اذا قيل لهم ما السبب الموجب لتلازم نبات شعر اللحية وآلة التناسل فانها اذا قطعت لم تنبت اللحية وما الفرق بين سن الصباوسن الشباب وبين المرأة والرجل فني بمضها يبهت وفى بمضها يتكلم بأمور واهية ولو فوضها الي حكمة الهية لكان أولي وقوله تعالى من نطفة تنبيه على كمال القدرة لان النطفة جسم متناسب الاجزاء ويخلق الله تمالى منه أعضاء مختلفة وطباعاً متباينة وخلق الذكر والانثى منها أعجب ما يكون على ما بينا ﴿ وقال تمالي في سورة الواقعة ( نحن خلقنا كم فلولا تصدقون ) خطاب للكفرة بطريق الالزام والتبكيت والفاء لترتيب التحضيض على ماقبلها أى فهلا تصدقون بالخلق فان مالا يحققه العمل ولا يساعده بل يني عن خلافه ايس من التصديق في شي ، (أفرأيتم ما تمنون) أي تقذفون في الارحام من النطف ( أأنتم تخلقونه ) أى تقدرونه وتصورونه بشرا سويا ( أم نحن الحالقون ) له ا من غير دخل شيء فيه قال الامام فخر الدين قوله تعالى أفرأيتم ما تمنون من تقرير قوله تمالي نحن خلقناكم وذلك لانه تمالي لما قال نحن خلةناكم قال الطبيعيون نحن موجودون من نطف الخلق وقبل كل واحد نطفة واحدفقال تعالى رداً عليهم هل رأيتم هذا المني وانه جسم ضعيف متشابه الصورة لابد

له من مكو تن فأنتم خلفتم النطفة أم غيركم خلقها ولا بدمن الاعتراف بخالق غير مخلوق قطعا للتسلسل الباطل والى ربنا المنتهي ولا يرتاب فيمه أحد من أول ما خلق الله النطفة وصورها وأحياها ونورها فلم لا تصدقون أنه واحد أحد صمد قادر \* وقال تعالى في سورة التنابن ( هو الذي خلقـكم ) خلقا بديماً حاويا لجميع مباديالكمالات العلمية والعملية ومع ذلك ( فمنكمكافر ) أى فبعضكم أو فبعض منكم مختار للكفركاسب له علىخلاف ماتستدعيه خلقته ( ومنكم مؤمن ) مختار للايمـانكاسب له حسيماً تقتضيه خلقته وكان الواجب عليكم جميعا أن تكونوا مختارين للايمـان شاكرين لنعمة الحلق والايجاد وما يتفرع عليها من سائر النعم فما فعلتم ذلك مع تمام تمكنكم منه بل تشمبتم شمبا وتفرقتم فرقا قال الزجاج فمنكم كافر بأنه تعالى خلقه وهو من أهل الطبائع والدهرية ومنكم مؤمن بأنه تعالي خلقه كما قال أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سو ال رجلا ( والله بما تعملون بصير) فيجازيكم بذلك فاختاروامنــه ما يجديكم من الايمــان والطاعة واياكم وما يرديكم من الكفر والعصيان (خلق السموات والارض بالحق) أي بالارادة القديمة على وفق الحكمة البالغة المتضمنة للمصالح الدينية والدنيوية (وصور ركم فأحسن صوركم) حيث برأكم في أحسن تقويم وأودع فيكم من القوى والمشاعر الظاهرة والباطنة مانيط به جميع الكمالات البارزة وألكامنة وزينكم بصفوة صفات مصنوعاته وخصكم بخلاصة خصائص مبدعاته وجعلكم أنموذج جميع مخلوقاته ومن حسرف صورة الانسان أن خلقه ممتد القامة منتصب الحلقة غير منكب ومن نظر في قدّ الانسان وقامته والنسبة بين أعضائه فقد علم أن صورته أحسن صورة ولا يقدحنى حسسنه كون بعض الصور قبيحا بالنسبة الي بعض لان الحسن وهو الجمال في الحلق والحلق على مراتب كما

قالت الحكماء شيآن لاغايةلهما الجمال والبيان ولو قابلت بين الصور المشوهة وبين صورة الفرس أو غيرها من الحيوانات لرايت صورة البشر المشوهة آحسن ولذا لايتمني الانسان ان يكون على خلاف ماهو عليه لكون صورته آحسن من سائر الصور وقد خصه الله تعالي بذلك في هذه النشأة ( واليـــه إ المصير)في النشأة الاخرى لاالى غيره استقلالا أو اشتراكا فأحسنوا سرائركم باستمال القوى والمشاعر فيما خلقن له حتى يجازيكم بالانعام لابالانتقام فكم من صورة حسناء تكون في العقبي شوهاء بقبح السريرة والسيرة وكم من صورة قبيحة تكون حسناء بحسنهما \* وقال تعالي في سورة الملك ( قبل هو الذيأنشأ كم ) انشاء بديعا (وجعل لكجالسمع)لتسمعوا بهاالآيات التنزيليــة (والابصار) لتنظروابها الي الآيات التكوينية الشاهدة بشؤن الله عز وجل (والافتدة) لتتفكروا بها فيما تسمعونه وتشاهدونه من الآيات التنزيلية والتكوينية وترتقوا في معارج الايمانوالطاعة (قليلا ماتشكرون ) أي شكرا ةلميلا غير معتد به تشكرون تلك النعم الجليلة قال الامام فخر الدين إ اعلم انه تعالى أورد البرهان من احوال الناس وهو هذهالآية وذكر من عجائب مافى الانسار حال السمع والبصر والفؤاد تنبيها على دقيقة لطيفة كأنه تعالى فال أعطيتكم • ذه الاعطاآت الثلاثة مع ما فيها من القوى الشريفة لكنكم ضيمتموها فيم تقبلواما سممتموه ولااعتبرتم بماأبصرتموه ولا تأملتم فىعاقبة ما عقلموه فكا نكم ضيعتم هذه النعم وأفسدتم هذه المواهب فلهذا قال قليلا ماتشكرون وذلك لان شكرنممة الله تمالى هو أن يصرف تلكالنعمة الي وجه رضاه وأنتم لما صرفتم السمع والبصر والعقــل لا الى طلب مرضاته فأنتم إ ماشكرتم نعمته ألبتة \* وقال تعالى فيسورة الانسان (هل أتى) استفهام تقرير وتقريب فان هل بمعنى قد والاصل أهل أتى (على الانسان) قبل زمان قريب

(حين من الدهم) أي طائفة محدودة كائنة من الزمن الممتد ( لم يكن شــيأ مذكورا) بلكان شيأ منسياً غير مذكور بالانسانية أصلاكالعنصر والنطفة وغير ذلك والمراد بالانسان الجنس « وحكى » الماوردي عن ابن عباس رضى الله عنهما أن الحين المذكور ههنا هو الزمن الطويل المتد الذي لا يعرف مقداره فيكون هذا اشارة الي خلق آدم عليه السلام وما بعده بيانا لخلق بنيه واعلم أن الغرض من هذا التنبيه على أن الانسان محدث ومتى كان كذلك فلا بدله من محدث قادر (انا خلقنا الانسان من نطفة أمشاج) أخلاط جم مشج أو مشيج من مشجت الشيء اذا خلطته وصفت النطفة به لما أن المراد بهما مجموع المائين ولمكل منهما أوصاف مختلفة من اللون والرقة والغلظ فانماء الرجل أبيض غليظ وماء المرأة أصفر رقيق يخلق منهما الولد وقيــل مفرد كأعشار وآكياش وقيل أمشاج ألوان وأطوارفان النطفة تصيرعلقة تممضغة الى تمام الحلقة ( نبتايه ) حال من فاعل خلقنا أي مريدين ابتلاءه بالتكليف فيما سيأتى ( فجملناه سميماً بصيراً) ليتمكن من استماع الآيات التنزيلية ومشاهدة الآيات التكوينية ( انا هديناه السبيل ) بانزال الآيات ونصب الدلائل (إما شاكراً وإماكفوراً) حالان من مفعول هدينا أي مكناه وأفدرناه على سلوك الطربق الموصل إلى البغية في حالتيه جميما واما للتفصيل أو التقسيم أي هديناه الى ما يوصـل اليها في حاليه جميما أو مقسوما بمضهم شَاكُرا بالاهتداء والاخذفيه وبمضهم كفور بالاعراض عنه \* وقال تعالى في سورةالانسان أيضاً ( نحنخلقناهم ) لا غيرنا (وشددنا أسرهم ) أي شددنا توصيل أعضائهم بعضها ببعض وأحكمنا ربط مفاصلهم بالاعصاب \* وقال تمانى في سورة المرسلات ( ألم نخلقكم) أي ألم نقدركم( من ماء مهين ) أي من نطفة قذرة حقـيرة ( فجملناه في قرار مكين ) هو الرحم ( الى قدر

معلوم) الى مقدار معلوم من الوقت قدره الله تعالي للولادة تسمعة أشهر أو أقبل منها أو آكثر ( فقدرنا) أسيك فقدرناه والمراد تقدير خلقه وجوارحه وأعضائه وألوانه ومدة حمله وحياته أو هو من القــدرة أي فقدرناعلى خلقه وتصويره كيف شئنا وأردنا ( فنعم القادرون ) أي نحن حيث خلقناه في أحسن الصور والهيآت (ويل يومئذ) أي اذيكون الفصل بين الخلائق وهو يوم القيامة (للمكذبين) بقدرتنا على ذلك \* وقال تعالى فى سورة النبأ(وخلقناكم أزواجًا ) أصنافًا ذكرًا وأنثي ليسكن كل من الصنفين الى الآخر وينتظم أمر المماشرة والمعاش ويتسنى التناسل وقيل المراد منه كل زوجين ومتقابلين من القبيح والحسن والطويل والقصيروجميع انتقابلات والاضداد كماقال ومنكل شيء خلقنا زوجينوهذا دليل ظاهر على كال القدرة ونهايةالحكمة حتى يصح الالتلاء والامتحان فيتقيد الفاضل بالشكر والمفضول بالصبر ويتعرف حقيقة كل شيء يضده فالانسان انما يعرف قدر الشباب عند الشيب وانما يعرف قدرالأمن عند الخوف فيكون ذلك أبلغ فى تعريف النعم (وجعلنا نومكم سباتا) أى قطما عن الاحساس والحركة لازاحة القوى الحيوانية وازاحة كلالهما وقال ابن الاعرابي في قوله سبانًا أي قطعًا ثم عند هذا يحتمل وجوها ﴿ الأولَ أن يكون المعنى وجملنا نومكم نوما منقطعا لا دائما فان النوم بمقدار الحاجةمن آنفع الاشياء آمادوامه فن آضرالاشياء فلما كان انقطاعه نعمة عظيمة لاجرمذكره الله تعالى في معرض الانعام \* الثاني ان الانسان اذا تعب ثم نام فذلك النوم يزيل عنه ذلك التعب فسميت تلك الازالة سبتا وقطعاً وهذاهو المراد من قول ابن قتيبة وجملنا نومكم سباتا أي راحة \*الثالث قال المبرد وجعلنا نومكم سباتا أي جعلناه نوما خفيا يمكنكم دفنه وقطعه تقول العرب رجل مسبوت اذاكان النوم يغالبه وهو يدافعه كأنه قيل وجعلنا نومكم نوما لطيفا يمكنكم دفعه وماجملناه

غشيا مستوليا عليكم فان ذلك من الامراض الشديدة وهذه الوجوه كلها صحتحة \* وقال تعالى في سورة عبس (قتل الانسان) دعاء عليه وهي من أشنع دءواتهم لان القتل غاية شدائد الدنيا والمراد التنبيه على أنهم استحقوا أعظم أنواع العقاب لاجل أنهم أتوا بأعظم أنواع القبائح والمنكرات (ماأ كفره) تعجب من افراطه في كفران نعمة الله والمراد تنبيه السامع الي ان حالته عجيبة حيث أنم عليه مولاه بفنون النبم الموجبة لقضاء حقها بالشكر والطاعــة ثم أ قابل نعمته بالكفران ونسب جميع مأأنع به عليه الىالطبائع معوضوحالدلائل على ان كل شي بخلقه تعالى وصنعه وأقربها ذاته فليحقق النظر ( من أى شيء ا خلقه ) شروع في بيان افراطه في الكفران بتفصيل ما أفاض عليه من فطرته الي منتهي عمره من فنون النعم الموجبة لقضاء حقها بالشكر والطاعة مع اخلاله بذلك وهو استفهام والمقصود منه زيادةالتقرير في التحقير أى من أى شيء حقير ( فقدره ) أطوارا الى أن تم خلقه وقال الزجاج المعنى قدره على الاستواء كما إ قال أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلا أى عدل أعضاءك وكملك انسانا ذكرا ويحتمل أن يكون المراد وقدركل عضو فى الكمية والكيفية بالقدراللائق بمصلحته وهيأ الانسان لما يصلح له ويايق به من الاعضاء والاشكال( ثم السبيل )أى طريق خروجه مر بطن أمه (يسره) أي سهل له أمره فىخروجه بآن فتح له فم الرحم وكان غير مفتوح قبل الولادة وألهمه أن ينتكس فانه كان رأسه في بطن أمه من فوق ورجلاه من تحت فاذا جاء وقت الحروج انقلب وخرج برأسه حيا من ذلك المنفذ الضيق وهذا من أعجب العجائب فمن الذى أعطاه ذلك الالهام وحفظ عليه الحياة حتى خرج حيا من ذلك المنفذ الضيق وسهل له الحرواج منه الا الله

ويحتمل أن يكون المزاد من هذه الآية هو المراد من قوله وهديناه النجدين فهو يتناول التمييز بين كل خير وشر يتعلق بالدنيا وبين كل خير وشر يتعلق بالدين أي جملناه متمكنا من سلوك سبيل الحير والشر والتيسير يدخل فيه الاقدار والتعريف والعقل وبعثة الانبياء وانزال الكتب (ثم أماته فأقبره ) أى جمله ذاقبر يواري فيه تكرمة له ولم يدعه مطروحاً على وجه الارض جرزاً للسباع والطير كسائر الحيوان يقال قبر الميت اذا دفنه وأقبره اذا أمر بدفنه أو مكن منه وذكر الموت لانه من النعم بالنسبة للمؤمن فانه وصلة الي الحياة الابدية والنعيم ولانه من دلائل القدرة فانه ضد للحياة التي هي من أعجب المحائب وبضدها تتميز الاشياء وأيضاً اذا حضر أحدا الموت واجتمع الحلق على دفعه عنه أو ارجاع الروح الى عضومن أعضائه فلايمكن ذلك ألبتة قال تمالي فلولا ان كنتم غيرمدينين أى مربوبين ترجعونها ان كنتم صادقين ( ثم اذا شاء أنشره ) أى أحياه وبعثه أي اذا شاء انشاره أنشره وفى تعليق الانشار بمشيئته تعالى ايذان بأنوقته غير متمين بل هو تابع لها(كلاً) ردع الانسان عما هو عليه (لما يقض ماآمره) بيان لسبب الردع والمعنى أن ذلك الانسان الكافر لم يقضما أمر بهمن التأمل في دلائل الله والتدير في عجائب خلقه وبينات حكمته «وقال تعالي في سوره الانفطار (يا أيها الانسان ماغرك بريك الكربم) أي أي شيء خدعك وجرأك على عصيانه.والتعرض لعنوان كرمه تعالى للايذان بأنه ليس مما يصلح أن بكون مدارا لاغتراره حسيما يغويه الشيطان ويقول له افعل ماشئت فان ربك كريم بل هو مما يوجب المبالغة في الاقبال على الاعان والطاعة والاجتناب عن الكفر والعصيان كأنه قيل ما حملك على عضيان ربك الموصوف بالصفات الزاجرة عنه الداعية الىخلافه (الذي خلقك )بعد ان لم تكن (فسو اك ) أي جعل أعضاءك سليمة مسواة

مهيأة لمنافعها (فمدلك) أي عدل بعض أعضائك ببعض بحيث اعتدلت ولم تفاوت فهو من التعديل ويحتمل أن يكون من المدول أي صرفها عن خلقة غير ملائمة لهاالى ماشاء من الحيآت والاشكال والاشباء وقرئ فعدلك بالتشديد أي صيرك معتدلا متناسب الاعضاء من غير تفاوت فيها فلم يجعل احدي اليدين أو الرجلين أو الاذنين أطول من الاخري ولا احدى العينين أوسع من الاخرى وهو كقوله بلي قادرين على أن نسوى بنانه ﴿ وَتَقْرِيرُ مُمَاعِمُ فَ فى علم التشريح أنه سبحانه ركب جانبي هـذه الجشـة على التساوي حتى أنه لاتفاوت بين نصفيه لافي العظام ولافي أشكالها ولافى ثقبها ولا فيالاوردة والشرايين والاعصاب النافذة فيها والخارجة فكل مافي أحد الجانبين مساو لما في الجانب الآخر.وقال عطاء عن ابن عباس في معنى فعمدلك جعلك قائمًا معتدلًا حسن الصورة لاكالبهيمة المنحنية. وقال أبو على الهارسي عدل خامَكُ فأخرجك في أحسن التقويم وبسبب ذلك الاعتدال جملك مستمدآ لقبول المقل والقدرة والفكر وصيرك بسبب فلكمستولياعلى جميع الحيوان والنبات واصلابا لكمال الى مالم يصل اليه شيء من أجسام هذا العالم ( في أي صورة ماشاء ركبك ) أى في أى صورة ماشاء أن يركبك فيها ركبك وهذا على أن ماليست مزيدة بل هي في معنى الشرط والجزاء وبناء على هذا الوجه قال أبو صالح ومقاتل المعنى ان شاء ركبك في غير صورة الانسان من صورة كلب أو صورة حمار أو خنزير أو قرد.ويصبح أن تكون صلةمؤكدة والمعنى في أى صورة تقتضيها مشيئته وحكمته من الصور المختلفة فانه سبحانه يركبك على مثلها وعلى هـذا الوجه فالمراد من الصور المختلفة اما الشبر ببعض الاقارب وخلاف الشبه أو الاختلاف بحسب الطول والقصر والحسسن والقبح والذكورة والانوثة غال الامام فخر الدبن ودلالة هذه الحالة على الصانع القادر في غاية الظهور لان النطفة جسم متشابه الاجزاء وتأثير طبع الابوين فيه على السوية فالقاعل المؤثر بالطبيعة في القابل المتشابه لا يفعل الافعلا واحدا فلما اختلفت الآثار والصفات دل ذلك الاختلاف على أن المدير هوالقادر المختار. قال القفال اختلاف الحلق والالوان كاختلاف الاحوال في الغني والفقر والصحة والسقم فكماأنا نقطع بانه سبحانه انما ميز البمضعنالبمض فيالغني والفقر وطول الممروقصره بحكمة بالغة لايحيط بكنهها الا هو فكذلك نعلم أنه انما جعل البعض مخالفا للبعض في الحلـق والالوان بحكمة بالغة وذلك لان بسبب هذا الاختلاف يتميز المحسن عريب المسيء والقريب عن الاجنبي \* وقال تمالى في سورة الطارق ( فلينظر الانسان ) أي نظر تفكر واستدلال مم خلق أي من أي شيء خلق فاصله مما حذفت الالف تخفيفا (خلق من ماء دافق) استئناف وقع جوابا عن استفهام مقدر | كانه قيل مم خلق فقيل خلق من ماء ذي دفق وهوصب فيه دفع وسيلان بسرعة (يخرج من بين الصلب والتراثب) أي صلب الرجل وتراثب المرأة أي عظام صدرها فالمراد بالماء في قوله من ماء دافق الممتزج من المائين في الرحم فانه يجوز أن يقال للشيئين المتباينين أنه يخرج من بين هذين خيركثير وأيضا فان الرجل والمرأة عنداجتماعهما يصيران كالشيء الواحد فحسن هذا اللفظ هناك أو المراد بالصلب أجزاؤه وكذالنرائب وقال الحسن المني يخرج من صلب الرجل وتراثب الرجل ومن صلب المرأة وتراثب المرأة قال المتقدمون من الفلاسفة ان المني انما يتولد من فضلة الهضم الرابع وينفصل عن جميع أجزاء البدن ومعظم أجزئه انمايتريي في الدماغ والدليل عليه أنه في صورته يشبه الدماغ ولانالمكثر من الجماع يظهر الضعفأولا فيءينيه ومستقره هو أوعية المني وهمي عروق ملتف بعضها بالبعض عند البيضتين قال الامام فخر الدين

لاشك لن أعظم الاعضاء معونة في توليد المني هو الدماغ وللدماغ خليفة وهي النخاع وهو فيالصلب ولهشعب كثيرة نازلة الي مقدم البدنوهو التربية فلهذا السبب خص الله تمالي هــذين العضوين بالذكر على أن كلام الفلاســفة في هذا الباب محض الوهم والظن الضميف وكلام الله تعالي أوني بالقبول ثم قال قد بينا في مواضع من هذا الكتاب أن دلالة تولد الانسان عن النطفة على وجود الصانع المختار من أظهر الدلائل لوجوه ﴿ أحدها أن التركيبات المجيبة في بدن الانسان أكثر فيكون تولده عن المادة البسيطة أدل على القادر المختار \* وثانيها أن اطلاع الانسان على أحوال نفسه أكبر من اطلاعه على أحوال غيره فلاجرم كانت هذه الدلالة أتم \* وثالثهاأن مشاهدة الانسان لمذه الاحوال فيأولاده وأولادسائر الحيوانات دائمة فكان الاستدلال به على ا الصانع المختار أقوى \* وقال تعالي في سورة الاعلى ( سبح اسم ربك الاعلى ) أى نزه اسمه عن وجل عن الالحاد فيه بالتأويلات الزائنة وعن اطلاقه على غيره بوجه يشعر بتشاركهمافيه وءن ذكره لاعلى وجه الاعظام والاجلال والأعلى اماصفة للرب وهو الاظهر أو للاسم ( الذي خلق فسوى)مفة آخري للرب على الوجه الاول ومنصوب على المدح على الثاني أي سوى مخلوقه وجعله متناسب الاجزاء غير متفاوت وجمل لهمايه يتأتى كمالهويتسني معاشهوقد حمله بمضهم على الانسان خاصة وذكر للتسوية وجوها ءأحدها أنهجمل قامته مستوية ممتدلة وخلقته حسنة علىما قال لقدخلقناالانسان في أحسن تقويم وأثني على نفسه بسبب خلقه اياه فقال فتبارك الله أحسن الحالقين ﴿ وَثَانِيهَا أَنْ كُلُّ حِيوانَ فَانَّهُ مستعدلنوع واحد من الاعمال فقط وغير مستعدلسا ير الاعمال أما الانسان فانه خلق بحيث يمكنه أن يأتي بجميع أفعال الحيوانات بواسطة آلات مختلفة ا فالتسوية اشارة الى هذا \* وثالثها أنه هيأه للتكليف والقيام باداء العبادات

( والذي قدر) أي أوقع تقديره في أجناس الاشياء وأنواء پاوأ فرادها ومقاديرها وصفاتها وأفعالها وآجالها وغير ذلك من أحوالها فجمل البطش لليد والمشي للرجل والسمع للاذن والبصر للمين ونحو ذلك (فهدي) اي فوجه كل واحد منها الي ما يصدر عنه وينبني له ويسره لما خلق له بخلق الميول والالهامات أونصب الدلائل وانزال الآيات ولوتتبعت أحوال النباتات والحيوانات لرأيت في كل منها ما تحارفيه العقول «وللمفسرين فيهوجوه قال مقاتل هديالذكر للاني كيف يأتها وقال آخرون هداه للمعيشة ومرعاه \* وقال آخرون هدي الانسان لسبل الحير والشر والسعادة والشيقاوة وذلك لانه جعله حساسا دراكا متمكنا من الاقدام على ما يسره والاحجام عما يسوءه كما قال اناهديناه السبيل اما شاكراً واماكفورا وقال ونفس وما سـوّاها فألهـمها فجورهــا وتقواها.وقال السدي قدر مدة الجنين في الرحم ثم هداه للخروج منالرحم ومن ذلك هدايات الانسان الي مصالحه من أغذيته وأدويته وأمور دنياه ودينه.قال العلامة أبو السعود وأما فنون هداياته سبحانه وتمالي للانسان من حيث الجسمية ومن حيث الحيوانية لا سيا من حيث الانسانية فما لا يحيط به فلك العبارة والتحرير.ولا يعلمه الا المليم الحبـير.وقال بعضـمهم المراد أن كل وزاج فانه مستعد لقوة خاصة وكل قوة فانها لا تصلح الالفعل معين فالتسوية والتقدير ءبارة عن التصرف في الاجزاء الجسمانية وتركيها على وجه خاص لاجله تستعد لقبول تلك القوي وقوله فهدي عبارة عن خلق تلك القوى فى تلك الاعضاء بحيث تكون كل قوة مصدراً لفعل معين فحص القرس بسرعة المشي والابل بقطع المسافات البعيدة مع الصبر على الجوع والعطش وهكذا كلنوعمن جنس الحيوان أوالنبات أوالمادن بل كلفردمنها فانه مختص بقوة هي مصدر لفعل معين . وقال بعضهم فهدي أي دلهم بأفعاله على توحيده

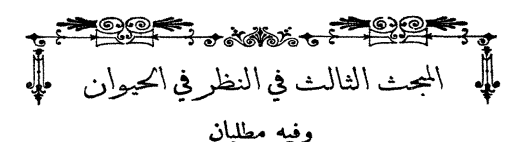
وجلال كبرياله ونموت صمديته وفردانيته وذلك لان العاقل يري في العالم أفعالا عكمة متقنة منتسقة منتظمة فهي لا محالة تدل على الصانع القديم ، وقال تعالي في سورة البلد (لقد خلقنا الانسان في كبد) يطلق الكبدعى الاستواء والاستقامة ولهذا قال ابن عباس في كبد أي منتصبا معتدل القامة وكل شي من الحيوان يمشى منكبا.وروىعكرمة عنه قال منتصبا في بطن أمه فهذا امتنان عليه في الحلقة ولم يخلق الله جل ثناؤه داية في بطن أمها الا منكبة على وجهها الا ابن آدم فانه منتصب انتصابا وهوقول النخعي ومجاهد وغيرهماوقال ابن كيسان منتصبا رأسه في بطن أمه فاذا أذن الله أن يخرج من بطن أمه قلب رأسه الي رجلي أمه وقيل في كبد أى تعب ومشقة فانه بكابد مصائب الدنياوشدالد الآخرة فدل هذا على أن له خالقا دبره وقضي عليه بهذه الاحوال ولوكان الامر اليه مااختار هذه الشدائد فليمتثل أمر خالقه فأنه هو الذي ينجيه من جميع الاهوالكما قال تعالي قلمن ينجيكم من ظلمات البروالبحر تدعونه تضرعا وخفية لئن أنجانا من هذه لنكونن من الشاكرين قل الله ينجيكم منها ومن كل كرب ثم أنتم تشركون (أيحسب أن لن يقدر عليه أحد)أى أيحسب أنه ليس له خالق قدرعلى خلقه وتصويره ويظن آنه لشدته لايقدرعليه أحد وان فسرنا الكبد بالمحنة والبلاءكان الممنى تسهيل ذلك على القلب كأنه يقول وهبأن الانسان كان في النعمة والقدرة أفيظن أنه في تلك الحالة لايقدر عليه أحد والمراد لن يقدر على تنيير أحواله ظنا منه انه قوى على الامور لايدافع عن مراده ( بقول أهلكت مالا لبدا) أي كثيرا بعضه على بعض من تلبدالشيء اذا اجتمع بعضه فوق بعض يريدكثرة ماأنفقه سمعة ومفاخرة وكان أهل الجاهلية يسمون مثل ذلك مكارم ويدعونه معالي ومفاخر (أيحسب أن لم يره أحد ) يعني أيظن أن الله لم يره ولا يسأله عن ماله من أين اكتسبه وفيم

أنفقه (ألم نجعل له عينين) يبصر بعما عالم الملك من الارض الي السماء حتى إ يشاهدبهمافى طرفة عين النجوم العلوية التي بينه وبينها عدة آلاف سنة ويفرق بهما بين ما يضر وينفع وقال بعضهم ألم نجعلله عينين يبصر بهما المرئياتوالا لتعطل أكثرما يريد شققناهما وهو في الرحم فى ظلمات ثلاث على مقدار مناسب لاتزيد احداهما على الاخري شيأ وقدرنا البياض والسوادوالشهولة والزرقة وغير ذلك على ماترون وأودعناهما البصر على كيفية تعجز الحلق عنادرآكها (ولسانًا) يترجم به عن ضمائره والا لاحتاج الانسان الى الاشارة أوالكتابة فتعسر أمره وبه تدرك الطعوم من الحلو والمر (وشفتين) يستر بهما فأه ويستعين بهما على النطق والأكل والشرب وغيرهما قال بعضهم أسبل الصانع الحكيم أمام الفم سترامن الشفة ذا طرفين يضمها ويفتحهاعند الحاجة ويمتص بهما المشروب (وهديناه النجدين) أي بينا له طريقي الحير والشر وأصل النجد المكان المرتقع قال بعضهم لما وضحت الدلالة الدالة على الحير والشرصار تا كالطريقين المرتفعتين بسبب كونها واضحين للعقول كوضوح الطريق العالى للابصار أوالثديين لانهما كالطريقين لحياة الولد ورزقه والله تمالى هدي الطفل الصغير حتى ارتضعهما وعبارة روح البيان .أوطريقي الثديين\لانهاطريقان مرتفعان لنزول اللبن سببان لحياة المولود وتمكين مولود عاجز من رضاع أمه عقيب الولادة قدرة علية ونعمة جلية اه قال القفال والتأويل هو الاول ثم قرر وجه الاستدلال به فقال أن من قدر على أن يخلق من الماء المهين قلبا عقولا ولسانا قؤلا فهو على اهلاك ماخلق قادر وبما يخفيه المخلوق عالم فما العذر في الذهاب عن هـذا مع وضوحه وما الحجة في الكفر بالله مع تظاهر نسمه وما العلة في التعزز على الله وعلى أنصار دينه بالمال وهو المعطى له وهو المكن من الانتفاع به \* وقال تعالى في سورة الشمس (ونفس وما سوّاها)

أي أنشأها وأبدعها مستعدة لكالاتها قال الامام فخرالدين ان حملنا النفس على الجسد فتسويتها تعديل أعضائها على مايشهد به علم التشريح وان حملناها على القوة الناطقة فتسويتها اعطاؤها القوى لكثيرة كألقوة المخيلة والمذكرة على ما يشهد به علم النفس ( فان قيل) لم نكرت النفس (قلنا) فيه وجهان أحدها أن يريد به نفسا خاصة من بين النفوس وهي النفس القدسية النبوية وذلك لان كل كثرة فلا بد فيها من واحد يكون هو الرئيس فالمركبات جنس تحته أنواع ورئيسها الحيوان والحيوان جنس تحته أنواع ورئيسها الانسان والانسان أنواع وأصناف ورئيسها الني والانبير اءكانوا كثيرين فلا بدوان يكون هناك واحد يكون هو الرئيس المطلق فقوله ونفس اشارة الى تلك النفس التي هي رئيسة لمالم المركبات رئامة بالذات ، الثاني ان يريد كل نفس ويكون المراد من التنكير التكثير على الوجه المذكور في قوله علمت نفس ما أحضرت وذلك لأن الحيوان أنواع لا يحصى عددها الا الله على ماقال بعد ذكر بعض الحيوانات ويخلق مالا تعلمون ولكل نوع نفس مخصوصة متميزة عن سائرها بالفصل المقوم لماهيته والخواص اللازمةلذلك الفصل فمن الذي يحيط عقله بالقليل من خواص نفس النمل والبعوض فضلا عن التوغل في بحار أسرار الله \* وقال تعالي في سورة الشين ( لقد خلقنا الانسان ) أي جنس الانسان (في أحسن تقويم ) اي كائنا في أحسن مايكون من التقويم والتعديل صورة ومعنى حيث برأه الله تعالي مستوى القامة متناسب الاعضاء متصفا بالحياة والعلم والقدرة والارادة والتكلم والسمع والبصروغير ذلك من الصفات التي هي انموذجات من الصفات السبحانية وآثار لها وقال تمالي في سورة العلق (اقرأ باسم ربك) أي مبتدئا القراءة باريم ربك (الذي خلق ) أى أنشأ الخلق واستأثر به أو خلق كل شيء وانما ذكر عقيب قوله

ربك قوله الذي خلق لان العبدكاً نه يقول ماالدايل على انك ربي فيقول لانك كنت بذاتك وصفاتك معدوما ثم صرت موجودا فلا بد لك في ذاتك وصفاتك من خالق وهذا الحلق والايجاد تربية فدل ذلك على اني ربك وأنت مربوبي (خلق الانسان من علق) على الاول تخصيص لحلق الانسان بالذكر من بين سائر المخملوقات لا ستقلاله ببدائم الصنع والتمديير وعلى الثاني افراد للانسان من بين سائر المخلوقات بالبيان وتفخيم لشأنه اذهو أشرفهم ويجوز أن يراد بالفعل الأول أيضاً خلق الانسان ويقصد بتجريده عن المفهول الابهام ثم التفسير بقوله خلق الانسان من علق تفخيا لحلق الانسازودلالة على عجيب فطرته وقوله تعالي من علق أى دم جامد لبيان كمال قدرته تعالى بإظهار ما بين حالته الأولي والآخرة من التباين البين .قال الملامة أبو السمود ولماكان خلق الانسان أول النع الفائضة عليه منمه تعالى وأقدم الدلائل الدالة على وجوده عن وجل وكمال قدرته.وعلمه وحكمته. وصف ذاته تمالي بذلك أولا ليستشهد النبي عايه السلاة والسلام بهعلى تمكينه تعالي له من القراءة ثم كرر الأمر فقال تعالي ( اقرأ وربك الأكرم ) أي افعل ما أمرت به وربك الذي أمرك بالقراءة مبتدئا باسمه هو الأكرم (الذي علم بالقلم) أي علم الانسان الكتابة بالقلم أو المراد بالقلم الكتابة التي تدرف بها الامور الغائبة وجمل القلم كناية فالمعنى علم ماعلم بواسطة الكتابة لاغيره فكما علم القارىء بواسطة الكتابة والقلم يعلمك بدونها كاقال تعالى الرحمن علم القرآن خلق الانسان علمه البيان وانما وصف نفسه بأنه خلق الانسان من علق وثانياً بأنه الذي علم بالقلم لان أول أحوال الانسان كونه علقة وهي أخس الاشياء وآخر أمره هو صيرورته عالما بحقائق الاشياء وهو أشرف راتب المخاوقات فكانه تعالى يقول انتقلت من أخس المراتب الى أعلى

المراتب فلا بد لك من مدبر مقدر ينقلك من تلك الحالة الحسيسة الى هذه الحالة الشريفة ثم فيه تنبيه على أن العلم أشرف الصفات الانسانية كأنه تعالي يقول الايجاد والاحياء والاقدار والرزق كرم وربوبية أما الاكرم هوالذي أعطاك العلم لان العلم هو النهاية في الشرف وقوله باسم ربك الذي خلق خلق الانسان من علق اشارة الي الدلاله العقلية الدالة على كمال القـــدرة والحـكمة والملم والرحمة وقوله الذي علم بالقلم اشارة الى الاحكام المكتوبة التي لا سبيل الي معرفتها الابالسمع فالاولكانه اشارة الي معرفة الربوبية والثانى اليالنبوة والمراد منه التنبيه على فضيلة الكتابة لما فيها من المنافع العظيمة التي لا يحيط بها الا الله تمالي وما دونت العلوم ولا قيدت الحكم ولا ضبطت أخبـار الاولين ومقالاتهم ولأكتب الله المنزلة الابالكتابة ولولا هي ما استقامت أمور الدين والدنيا فالقلم صياد يصيد العلوم يبكى ويضحك بركوعه تسجه الانام. وبحركته تبقى العلوم على من الليالي والايام. نظيره قول زكريا اذ نادي ربه نداءً خفياً وأسمع فكذلك القلم لا ينطق ثم يسمع الشرق والغرب.قال اقليدس الحط هندسة روحانية ظهرت بآلة جسمانية وقال بمضهم لو لم يكن على دقيق حكمة الله تمالي ولطيف تدبيره دليل الا القلم والحط لكني به فسبحانه من قادر بسواده جمل الدين منورا كما أنه جملك بالسواد مبصرا فالقلم قوام الانسان والانسان قوام العين ولاتقل القلم نائب اللسان فان القلم نائب اللسان واللسان لاينوب عن القلم (علم الانسان مالم يعلم) بدل اشتمال من علم بالقلم أي علمه بالقلم وبدونه من الامور الكلية والجزئية والجلية والحفية مالم يخطر بباله وفي حذف المفعول أولا وأيراده بعنوان عدمالمعلومية ثانيا من الدلالة على كمال قدرته تعالى وكمال كرمه والاشعار بأنه تمالى يعلمه من العلوم مالا تحيط به العقول مالا يخنى



صبی المطلب الاول فی کیفیة النظر فی الحیوان کیے⊸ ﴿ وما فی اختلاف أحواله من الآیات ﴾ { 'لدالة علی صانعه بالقدرة } ( والاختیار )

الحيوانات كائنات حية ذات حركة وحس وارادة وادراك مخالف لادراك الانسان بالكيفية أو الكمية فهو أحط من ادراك الانسان بكثير فبينها وبينه كما بين الارض والماء أما اجناسها فلا يشوبها حصرولا يلحقها استقصاء وكل يوم يكتشف المكتشفون على أجناس كثيره منها ومن آياته تعالي انقسامها الى ما يطير والي ما يمشى وانقسام ما يمشى الى ما يمشى على رجلين والى ما يمشي على أربع والي ما يمشي على أكثر من ذلك حتى يبلغ عدد العشرات كالحشرة المسهاة أم أربع وأربهين أوالمائة كايشاهد في بعض الحشرات ومنهم مايمشي على بطنه بواسطة الفلوس التي عليها ويتسلق الاشجار والجدران وذلك كالحية ثم انقسامها في المنافع والصور والاشكال والاخلاق والطباع وانقسامها الي أجناس وأنواع وأصناف متفاوتة أشد التفاوت فيصفاتهافنها مابلغ غاية عظيمة في الكبركالفيل الذي علو الكبير منه اثنتا عشرة قدما ومنه الصغير جدا ومن الحيوان مايعيش عمرا طويلا وما يعيش عمرا قصيرا وقد تخالف في مدد أعماره تخالفا غريبا واختص كل منه يمدة لابصل العقل الي علة ثبوتهاله فترى الحيوانات الجماء تعمرأكثرمن القرناء والجريئة أكثر

من الجبانة والبرية أكثرمن الهواثية لكن الرخمة والنسروالببغاء والغراب تعيش قندر ما يعيش الانسان والضغادع البرية والمائية أطول حياة منسائر الحيوانات التي تعد لهما في الحجم وهكذا لكل حيوان من كبير وصغير عمر يخصه ولم يتوقف طول أعمارها وقصرها علىالمسكن والمعيشة أوكبر الجسم أو صغره ولا على غبر ذلك فاذن لا بدلها من مخصص خصص كلا منها بعمره الذي جعله له وهو الخالق الذي أبرزها من العدم وخصصهامن القدم يفعل ما يشاء ويحكم مايريد ومن الحيوان ما يعيشفي الهواء وما يعيش في الماء وما يعيش على سطح الغبراء ومايعيش في اثنين من ذلك ومنه ما يمشي على قدميه ويداه آلتان لاعماله وتناوله غذاءه أوهما جناحان يركب بهما متن الهواءومنه ما يمشي على قدميه ويديهومنهم ما يتناول غذاءه بفمهوما يتناوله بمنقارهوما يتناوله بأنفه كالفيل ومنه ما يتناوله بلسانه كالحرباء التي تمد لسانها الطويل المبتل بمادة لزجة تخطف به الذباب وأمثاله من الهواء ومنه ما تنقف يبوضه فى داخل جسده عن جنينه ويتم خلفه فيهثم يلده كاكثر الحيوانات اللبونية ومنه ما تخرج بيوضه منه ثم يتخلق جنينه فيها مهيأ له داخلها جميع ما يلزم له من الغذاءوذلك كالطير وبعض الحيات والجرذون ومنهما لا يتم تلقيح بيوضه بمني ذكره الا اذا وصل المني اليها داخله محفوظاً من الهوا. وان لحقه الهواء فسد رمنه ما يلتي ذكره منيه على بيوضه بعد ان تلقيها أنشاه خارج جسدها وذلك كبعض الاسماك فلا يفسد منيه بالهواء ولا بالماءومنهما لاتلد إ آنائه ما لم تتزاوج هي والذكور ومنهما تبلد آنائه بدون مزاوجةالذكور وذلك كنوع من الحشرات تلداناته بدون مزاوجة الذكور وتكون أولادهااناثا فقط وهذه تلد اناثا أخرى وهلم جرا الي أن تلد اناثا وذكوراً ومنهما يرضع ا أولاده بما يمده الحالق من الحليب في ثدييه أو أثديته التي تكون على عدد إ

أولاده غالباً ومنه ما يزق أولاده زقا كالحمام ومنهما يسمى باولاده ويدلهم على أقواتهم كالدجاج ومنه ما يشترك في تربيتهم الذكر والانثى منه وذلك عند ماتكون أولاده غير قادرة على السميف أول ولادتها وذلك كالمصافيرو الحمام والانسان لان انفراد الواحد بالتربية مع سعيه لرزقه أيضا يكلفه فوق طاقته ومنه ما تنفرد أنثاه بالتربية وذلك عند ما تكون أولاده قادرة على السعى مع أمها كالدجاج والحجل ومنه ما يترك أولاده غير قادرة على السعى كالغراب يحكي أن ولده كما يخرج من قشر البيضة يخرج من غير ريش فيكون كأنه قطعة لحم أحمر والغراب يفر منه ولا يقوم بتربيته ثم ان البعوض يجتمع عليه لانه يشبه قطمة لحم ميت فاذا وصلت البعوض اليه التقم تلك البعوض واغتذي بها ولا يزال على هذه الحال الي أن يقوي وينبتريشه ويخنى لحمه تحتريشه فعند ذلك تعود أمه اليه ومن الحشرات ما تبيض بيضها في محل تبحث عنمه بالدقة والاعتناء المظيمين فتضعه بجانب أزرار الاشجار أو أثمارها الجنية لكي عند ظهور صغارها تجد ما يقيم أود حياتها حتى تترعرع وتنموفانها لو ألقتها على قارعة الطريق بلا اعتناء لقيت الحشرات ومن الغريب آنها تضع ذلك البيض بطريقة لا يتساقط عليه المطر لئلا يتلفه فلما تتم الحشرة هذه العملية تتولي الشمس أمره فتبعث له أشعتها وتكنى الحشرة مؤونة الاعتناء به الى أن يخرج من المات سجنهومن الحيوان ما يبني الاعشاش لاولاده بكيفيات عريبة اما نقرانى الاشجار واماعمارة بالطين واماغير ذلك ومنه ما يحملهم أ على ظهره كالحيوان الآكل النمل في أميركا أو يحملهم في جراب عند بطنه يخرجهم وةت حاجة السعى على القوت ويدخلهم فيه عند المنام وهوحيوان فى أوسترالياومنه ذو المخرج الواحد تشترك فيه فضلاته وبيوضه ومنهماليس كذلك ومنه ما سفاده في وقت معين لا يعدوه ومنه ما سفاده لا يعـين في

وقتومنه ما يملو أنثاه عند السفادومنه مايدابرها ومنه ما يلصق جنبه بجنبها ويحاككها حتى تلتى بيوضها وهو يلتى منيه على تلك البيوض فيلقحها وذلك كبعض الاسماك ومنه ما بيوضه تحاكي بنقوشها ألوانه كالحجل وبمض الدجاج الهندى المسمى بين الناس بدجاج فرعون فان بيوصه مخططة بألوان تحاكى ريشه ومنه ماييومنه بيضاء أو بلون آخر غير مشوب بغيره لا يحاكى ريشه في شيء ثم ال يبوصه مختلفة الاشكال والهيآت والمقادير فنها الكروي والمستطيل والكبير والصغير وغير ذلك ومنه مايلد الواحدومنه مايلد الكثير حتى يبلغ عدداً عظيما ومنه مآيكسي جسده بالريش الذي يحفظه من الحرّ والقرّويناسبه في طيرانه بتكوينه المحكم فانظر الى ريش الجناحين للطائر حيث لابد مر امتدادة مقدارا معينا لكل طائر وقد جعلت أوائله الثخينة مفرغة لتخف عليه في الطيران ولكن مع تفرغها قد جملت مادتها صلبة لدنة تقدل الفواءل ولا تنقصف بسهولة وجملت أواخر هذا الريش مملوءة بمبادة لبية خفيفة لايثقل حملها ذلك تدبير عجيب تجزم عند مشاهدته العقول بحكمة صانعه سبحانه ومع ذلك فقد أعطى الطيران غيير ذي الريش وهو حيوان مكسو بالوبر ويطير بجناحين مكو نين من جلد رقيق ويخالف بقية الطيور أيضا بأنه ذوفم باسنان وأكف صغيرة نابتة على جناحيه وذلك هو الخفاش الذى له خواص الحيوانات اللبونيــة فيشابهها فى هيكله ومنيــه وتوالده وارضاعه ويخالفها بأنه يطير في الهواء كسائر الطيور فسسبحان من لا يحكم عليه في مصنوعاته ناموس ولم تقتصر قدرته على طريقة واحدة من طرقب العمل فيلزمها ولا يتجاوزها الي غيرها بل يفهل مايشاء وينوع مخلوقاته على ما يرمد ومنهماهو مكسو بالصوف أو بالشمرأو بالوبر أوبالمظم كالسلحفاة أوبالقشور الغضروفية ومنه ماليس عليه الاالجلدوالبشرة ومن عجيب لطفه تمالى وتدبيره

أن الحيوانات التي توجد في البلاد الباردة تكون مغطاة بصوف يسمح لهما بامكان المعيشة في تلك المناطق المنخفضة الحرارة هذا ان كانت من الحيوانات ذوات الاصواف وان كانت غير ذلك فيكون لها وقايات مختلفة تقبها نيران البرودة حتى اننا نعرض حيواناتنا التي فى بلادنا المعتدلة الي الهلاك العاجل ان نقلناها الي تلك البلاد لمدم استمداد أجسامها لتحمل ذلك المناخ وبمضها من الحيوانات الدنيئة يظل طول الشتاء متحصنا تحت الارض بمضها فيحالة خدر أى نوم عميق وبعضها تكون قد استعدت على غنائم تطارد عنها كتائب الجوع ثم في اختلاف هيآته وأشكاله ما يدهش العقول فمنه الطويل والمستدير ونصف الكرة ومنه طويل اليدين قصير الرجاين كالزرافة ومنه بالعكس كالارنب ومنه قصير المنق ومنه طويله حتي ان بعضه يلف عنقه كما يطوق الحبل وذلك كطائرا كبرمن المصفوريوجدفى بلاد الشام ومنهذو العينين ومنهذوالعيون كبعض العناكب ومنه ذو الذنب ومنه ذو الالية ومنه مستطيل الاذنين ومنه مستديرهما ومنه ذو الحافر وذو الظلف وذوالحف وذو القدموذوالبرائنومنه ذو الكرش لخزن كمية من الطعام النباتي الذي يحتاج الي كمية كثيرة منه لكفاية الغذاءوذلك في أكلة النبات ومنه ماليس له الاالمدة لان غذاءه الحيواني يكفي منه لتغذيته كمية قليلة ومنه ذوالاسنان الصالحة لتمزيق اللحم الذي يكون غذاءه ومنه ذو الاسنان التي تصلح لقضم النبات الذي هو غذاؤه وان في تكوين الاسنان لاسيما في الانسان وترتيب وضعها لعبرة لاولي الابصار فقد وضعت القواطع منها في مقدم الفم محدودة صالحة لقطع ما يحتاج لقطعه ويكتنفها الانياب مرأسة تصلح للكسر والتفتيت بحسب شكلها الذي يحكي شكل المعاول وقد اكتنفها الاضراس مستورة عن النظر مكونه على شكل تصلح به للسحق والطحن وانظر لوخولف هذا الترتيب فوضمت الاضراس فى مقدم الغم واخرت

القواطع ماذا كان ينشأمن عسر تناول الغذاء وماذاكان في منظر الفه من البشاعة فسبحان الحكيم الحبير. ثم في اختلاف سلاح الحيوان مايبهر الالباب فمنه المخالب والانياب والقرون والخرطوم والذبان والسم الناقع والفساء الكريه كما في الظربان وفي اختـــلاف تحصــيل رزقه واحتياله عليه لاسيما الحيوان الاعجم عبرةلمن يعتبر فمنه مايخطف الحيوانات الصغيرة الطائرة في الهواء مثل الذباب وذلك كالخطاف ومنهما يحفر الارض لاوصول الحرزقه ومنهما يتسلق الاشجارومنه ما يغوص في البحار ومنه مايطوف في القفار ومنه مايقف في بابوكرصيده ويفسوفساء كريهاحتي يميته بذلك ثم يأكله وذلك كالظربان مع الضب واختلاف أقواته وكيفيه تناوله لها وادخاره اياها أمر في الغرابة عريق فمنه مايقتات بالحبوب ومنه بالاوراق ومنه بالاثمار ومنه باللحوم ومنه بالحشرات ومنه بأنفس القوت ومنه باخبثه واقذره وانجسهوذلك كالحنزير الاهلي ومنه ما يبلع قوته بلعا ومنه مايمضغه مضغا ومنه مالا يدخر قوته ومنه مايدخرقوته في الصيف لاوقات الثنتاء وذلك كالنحل والنمل ثم في اختلاف ألوانهما يُهجج النظر ويحيرالفكر فمنه الائيض والأحمروالاصفر والازرق والاسود والمنقش بالالوان المختافة ثم تري النوع الواحدمنه متساوي الافراد في لون واحدأو متساويها في نقش واحد وذلك كانفراب والحجل وأنواع من العصافير ونري نوعا آخر مختلف الأفراد في الالوان كالحيل أوفى النقوش كالدجاج ومنه مانقوشه منتظمة بكيةية واحدة كالنمر والطاووس ومنه ماليس كذالك كالدجاج والحمام والقطط وذكر صاحب الرسالة الحميدية أن يمض الماديين يملل انتقاش جلد النمر بآنه في القرون الغابرة كان يجلس تحت الاشجار المظلة فليلا فتصل اليه أشعة الشمس من بين خلال أغصانها فانتقش جلده بذلك النقش قال فليعلل لنا عن انتقاش ريش الطاووس بالون الذهبي والاخضر والازرق والعسلي والاسود

والكحلي وغير ذلك باشكال منتظمة وتخاطيط محكمة وعن انتقاش ريش الديكة التي لانري واحدمنها الابانتقاش غريب عنكثير منأفراد نوعه وعن انتقاش أ ريش الورور والحسون وأمثال ذلك كثير ومما يقضي منه بالعجب في الحيوان أصواته ومناظره فمنه المطرب الذي يهيج بصوته القلوب ومنه ذوالصوت المنكرالذي يصم الاذان ومنه الجميل الذى يستوقف الطرف كالطاووس والزرافة أ وبعض الديكة وابدع الجميع جمالا.وأظرفها مثالا الحسان من نوع الانسان فهناك دهشة النظر وحيرة الفكر والاخذ بمجامع القلوب والسطوة على الالباب والسلطة على أبهة الجبابرة والحكام ومنهما قشعر منه الجلود وترجف القلوب كالرتيلاء والثمبان والخنزير والسمدان ثم منه مايختص بآثي ومنه ما ليس كذلك ومنه الذي يسعي لرزقه منفرداومنه مايسعي اليه مجتمعا أسراباوهذا منه مآيكون اجتماءه على نظام الجمهورية ومنه مآبكون على نظام الملكية ويقيم الحرس ويقدم الدليل والرائد للماء والكلأ واختلاف أخلاقه أمر عجيب قد الفت فيه الكتب فمنه الجرى والجبان. وقريب الالمة للانسان وبعيدها وغير ذلك وكذلك اختلافه في القوة والضمف والصبر على عدم القوت وضد ذلك ومقاومة الفواعل الخارجية وعدممقاومتها فمنه مالونخس بابرة في نخاعه الشوكي لمات في الحال وبطلت حياتة كما قيل في الانسان ومنه مالوقطعته ثلاث قطع رأسه ووسطه وذنبه وتركته بعض أيام لرايت الرأس قد نبت له بدن وذنب والوسط قد نبت له رأس وذنب والذنب قد نبت له رأس ووسط وكل منها قدرجع حيوانا والرأس يصير كذلك قبل سواه وذلك كحيوان يسمي الهيدرا من الحيوانات الصنيرة فكل هاتيك الاختلافات دلائل شاهدةبان صانعهذا العالم الحيوانى لايحكم عليه في صنمه ناموس ولاتلجئه ضرورة الىالتزام طريقة إ واحدة في ابداءه بل هو واسع القدرة والعلم والتدبير ينشيء نوعا على كيفية |

تكون كانية له فى معاشهوقيام نظام حياته كاملة فى زينة مرآه وينشىء نوعا آخر منه بكيفية هي بالضد من الكيفية الاولى وتكون كافية تلك الكفامة وكاملة ذلك المكمال تنبيها للمقول وايقاظا للافهام أنه فاعل مختار لايمجزه شيء ولايهزب عن علمه غيب سبحانه وتمالي عمايقول الجاهلون.قال صاحب الفلسفة الحقة الحيوانات على وجه العموم تختلف في طبائعها وأطوارهاوأ جناسها وهي تختلف أيضا فيمآكلها فبمضها التي تسدمي بالحيوانات السكاسرة تأكل لحوم غيرها من الحيوانات الادني منها فتتسلق وراءها شواميخ الجبال وتنزل خلفها الى الوديان حتى تتركها فتستعين حينئذ على تمزيقها بمالها من المخالب المناسبة تمام التناسب لهذه الغاية ومالها من الانياب الحادة وبمد ذلك تبتديء في انهاشها بمالها من الاضراس الموضوعة باوضاع محكمة جداً لتكسير عظامها وطحن لحومها بدون مكابدة أي صعوبة ولاكبير اجهاد ومنها ما يسمي بالقراضة كالفار مثلاوأسنانها موضوعة على حسب مأكلها فلا أنياب لها لعدم احتياجها اليهاومنها ما تسمى بالمجترة ولهاستة أضراس ولفكهاحركات من الجانيين ولها أربعة معدات لانها اكالة لانبانات ولايخني أنها صعبة الانهضام \* أولهاممدة لتخزين الحشائش الى تأكلها بمد أن تمضغها مضغا غيرتام وبمد قليل يحصل في هذه المدة مجهودية تطرد هذه الحشائش الى القم فيطحنها الحيوان ثم يزدردها فتنزل الي الممدة الثالثة ثم الرابعة أما امعاؤها فيبلغ قدر طولها خمسة وعشرين مرة . فانظر هديت الي الاعتناء بأمر هذه الحيوانات التي جعل لها أربع معدات يمر اليها الاكل تباعا ليتم انصلاحه. أليس من مزيد المناية ومدهش الصناعة ان توضع هذه بطريقة بها بعد ان ينزل الغذاء اليالمعدة ينطرد اليالمعدة الثانية ومنها اني الفهثم منه الي المعدة الثالثة ولا ينزل الي الاولى كاحصل أول مرةأما الحيوانات التي تطير في الهواء فهي لا تكاد

تحصر أكثرتها منها الكبيرجدا ومنها المتناهي في الصغر ومنها الجوارح أىسباع الطيور وهي تأكل اللحوم كالسباع وهي ذات أعضاء مجمولة لهذه الغاية حيث ان لهما مناةير قوية وأظافير حادة متينة كالمقاب والنسر ومن همذه الطيور ليلية وهذا الصنف يكون له عينان كبيرتان موجودتان أمام الرأس وبعضها يتغذى بالحشرات ويكون منقارها مناسباً لذلك أي طويلا وبعضها قاعدة غذائها الحبوب ويكون منقارها قصيراً مخروطي الشكل مهذا التناسب الجسماني موجود فها عسدا عن رقة رقشها.ودقة نقشها .مما يستلفت الناظر. وسر الخاطر.ومر · يمض أنواعها ما هو ضروري الوجود لحفظ حياة نيي الانسان بحيث انها لو فقدت لم يمكنه الحياة بدونها واليك ما قال في شأنها المسيو أوجين سيرفين وهو أحد علماء الزراعة في فرنسا قال العصافير هي الني تحفظ لنا رُوتنا وتحمى لنا محصولاتنا وتساعدنا في زراعاتنا وعكن أن هال ممززاً بالبرهان ان العصفور عكنه أن يميش بدون الانسان بخلاف هذا الاخير فانه لا يستطيم آن بميش بدون المصفور (تأمل) فبدونه كانت الحشرات تأكل كل شيء فهو ان لم يكن موجوداً يكون القمح والاعشاب الخضراء والمراعى النضراء والفواكه اليانعة غنيمة باردة لعشرات الالوف من أنواع الحشرات التي لا يمكننا ان ندفه إعن أنفسنا فاذا كان لكل نبات حشرة فَكَذَلَكُ لَكُلُّ نَسِاتَ عَصِفُورَ يَدَافَعُ عَنْهُ وَيَجِمَلُ مِنْ تَلَكُ الْحَشْرَةُ غَذَاءُهُ . هـذه العصافير ترفع قشور الاشجار لاجل ان تكتشف على الحشرة المضرة التي تبيض هناك والتي تنخر صفارها أخشاب للك الاشجار . والعصافير المسماة بكفان تبحث فى داخل أزهار مزروعاتنا على بيض أو صفار الحشرات فتنقبها وبذلك تنجى النباتات من الخطر الذي يلقحنا مرن للك الحيوانات وبالجلة فهؤلاء العصافير هم صيادون لا يعتريهم تعب ولا نصب في صيد الحشرات

فلا يزال يرمي نفسه عليها الى ان ينغمس فيها ويتقيد بها ويهلك هلاكا مؤبداً فليت كان جهل الآدمي كجهل الفراش فأنها باغترارها بظاهر الضوء ان احترةت تخلصت في الحال والآدمي يبتي في النار أبد الآباد أو مدة مديدة ولذلك كان ينادى رسول الله صلى الله عليه وسلم وبقول اني تمسك بحجزكم عرن النبار وأنتم تتهافتون فيها تهافت الفراش، قال صاحب الرسالة الحميدية ولعلك تظن ان البموض أصغر الحيوانات لانك لم تسمع بالحيوانات التي لا ترى الا بالمكر سكوب الذي أظهر عوالمها المتوغلة في الصغر فتلك المخلوقات الحفية تسمى النقاعيات لانها اكتشفت أولا في نقاعة الاعشاب وممع ان الوفا وربوات منها تسسبح في فطرة من الماء دون أن تزدحم أو تتصادم فلها الحياة وكل آلاتها وهي أجناس وأنواع وصنوف وصور مختلفة فمنها النقاعيات الفصفورية التي يجتمع منها خلق كثير لايحصي على وجه البحرفتلمع وتتوقد كسيل من نار وكلها لاتنام ليلا ولا نهاراً ولم ترقط في حال السكون الاقبل خروجها من جراثيمها وقدتبين من بحث علماء الحيوان أن مانة وستين مليونا من صغار هالم تبلغ تقل قمحة واحدة وأن في قطرة واحدة من الماء ما يزيد عن كل أهل الارض من البشر وراقبوا بعضها فرأوا الواحدة منها قد تلد ألوف الالوف في زمن قصير ثم ان لتلك النقاعيات أعضاء كثيرة مختلفة ولها سعي فى طلب معاشها وميل الي ما يلائم ونفور عما يضر ونباهه تتقى بها الاخطار ولا يصدم واحدمنها صاحبها أو يزاحمه مع أن ألوفا وملابين وربوات تسبح في قطرة واحدة من الماء كما قدمنا وهي سريعة الحركة جدا والغاية في صغرها ما ذكره بعضهم أن نوعاً منها لا يزيد الواحدة منه على جزء من ألني جزء من الشــعرة ولــكل منها أعضاء خادمة لحيانها فتبارك الخلاق القدير اه فهذه لمع عجيبة من عجائب صنم الله نعالي في أصغر

الحيوانات وفيها من العجائب مالو اجتمع الاولون والآخرون على الاحاطة بكنهه عجزوا عن حقيقته ولم يطلعوا على أمور جليــة من ظاهر صورته فأما خفايا مماني ذلك فلا يطلع عليها الا الله تمالى وكيف يمكن أن يستقصى ذلك بل لو أردنا أن نذكر عجائب النملة أو النحلة أو العنكبوت وهي من صهغار الحيوانات في بنائها بيتها وفي جمعها غذاءها وفي الفها لزوجها وفي ادخارها لنفسها وفي حذقها في هندسة بيتها وفي هدايتها الى حاجاتها لم نقدر على ذلك فتري العنكبوت يبني بيته على طرف نهر فيطلب أولا موضعين متقاربين بينهما فرجة بمقدار ذراع فما دونه حتى يمكنه أن يصل بالحيط بين طرفيه ثم يبتدئ ويلقي اللماب الذي هو خيطه على جانب ليلتصق بهثم يندو الى الجانب الآخرفيحكم الطرف الآخر من الحيط ثم كذلك يتردد ثانيا وثالثا ويجمل بمد ما بينهما متناسبا تناسبا هندسيا حتى اذا أحكم معاقد القمط ورتب الحيوط كالسدي اشتغل باللحمة فيضع اللحمة على السدى ويضيف بعضه الي بعض ويحكم العقد على موضع التقاء اللحمة بالسدي ويراعي فى جميع ذلك تناسب الهندسة ويجمل ذلك شبكة يقع فيها البموض والذباب ويقعدفي زاويةمترصدا لوقوع الصيد في الشبكة فاذا وقع الصيد بادر الى أخذه واكله فان مجز عن الصيد كذلك طاب لنفسه زاوية من حائط ووصل بين طرفي الزاوية بخيط ثم علق نفســه فيها بخيط آخر وبقى منكسا في الهواء ينتظر ذبابة تطير فاذا طارت رمى بنفسه اليه فأخذه ولف خيطه على رجليه وأحكمه ثم أكله وما من حيوان صغير ولاكبيرالا وفيه من العجائب مالايحصى أفترى أنه تعلم هذه الصنعة من نفسه أوتكون بنفسه أوكونه آدمي أو علمه أولا هاديله ولا معلم أفيشك ذو بصيرة في أنه مسكين ضعيف عاجز بل الفيل العظيم شخصه الظاهرة قوته عاجز عن أمر نفسه فكيف هذا الحيوان الضعيف أفلا يشهد

هو بشكله وصورته وحركته وهدايته وعجائب صنعته لقاطره الحكيم وخالقه القادر العليم وللنمل تدبير عجيب في ادخار قوته فانة يتخذ القرية تحت الارض وفها منازل ودهالنز وغرف وطبقات معلقة يملؤها حبوبا وذخائر للشةاءثم اذا لحق ذخــيرته رطوية الارض وخاف العفن على الحب آخر.بــه لملى ظاهم الارض ونشره وأكثر ما نفعل ذلك ليلا في ضوء القمر واذا احتكرما يخاف انباته قسمه نصفين ماخلا الكسفرة فانه يقسمها ارباعا لما ألهم من أن كل , نصف منها ينبت فسبحان الهادي المبين ومنه نوع يوجه في الرمال يسمى بنمل الاسد ويسميه البعض بأسد النمللان مقدمه يشبه وجه الاسدومؤخره يشبه النمل وهذا يحفر قليبا في الرمل ويستتر في أسفله فاذا وقم فيه حيوان من نوع صيده افترسه واذا وقع فيه مالا يصلح لنسذائه دفعه بحركة عجيبة تخرجه الي خارج القليب ثم في كل حيوان ونبات أعجوبة وأعاجيب تخصـه لايشاركه فيها غيره فانطر الى النحل وعجائبها وكيف أوحى الله تعالى اليها حتى آتخذت من الجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشون وكيف استخرج من لمابها الشمع والعسل وجعل أحدهما ضياء وجعل الآخر شفاء ثم لو تأملت عجائب أمرها في تناولها الازهار والانوار. واحترازها عن النجاسات والاقذار. وطاعتها لواحد منجلتها هو اكبرها شخصاوهو أميرها ثم ماسخر الله تعالى له أميرها من المدل والانصاف بينها حتى انه ليقتل على باب المنفذ كل ماوقع منها على نجاسة لقضيت منها عجبا آخر العجب ان كنت بصيراً في نفسك , وفارغا من هم بطنك وفرجك وشهوات نفسك في معاداة أقرانك.وموالاة اخوانك.ثم دع عنك جميع ذلك وانظر الي بنائها بيوتها من الشمع واختيارها من جملة الاشكال الشكل المسدس فلا تبنى بيتا مسديراً ولا مربعاً ولا مخسأ بل مسدساً لحاصية في الشكل المسدس يقصر فهم المهندسين عن دركهاوهو

أن أوسع الاشكال وأحواها المستديرة وما يقرب منها فان المربع يخرج منه زوايا ضائعة وشكل النحل مستدير مستطيل فترك المربع حتي لا تضيع الزوايا فتبتى فارغة ثم لو بناها مستديرة لبقيت خارج البيوت فرج ضائعة فان الاشكال المستديرة اذا جمعت لم تجتمع متراصة ولاشكل في الاشكالي ذوات الزوايا يقرب في الاحتواء من المستدير ثم تتراص الجملة منه بحيث لا يبقى بمد اجتماعها فرجة الا المسدس وهذه خاصية هذا الشكل فانظركيف ألهم الله تمالي النحل على صغر جرمه لطفابه وعناية لوجوده وما هو محتاج اليــه ليتهنأ بعيشه فسسبحانه ما أعظم شانه.وأوسم لطفه وامتنانه.فالبصيريري في هذا الحيوان الصغيرمن عظمة الخالق المدبر وجلاله وكمال قدرتهوحكمته ما تتحير فيه الالباب والعقول فضلا عن سائر الحيوانات وهذا الباب أيضا لاحصر له فان الحيوانات وأشكالها وأخلاقها وطباعها غير محصورة وابما سقط تعجب القباوب منهبا لانسبها بكثرة المشاهيدة نعم اذا رأي حيوانًا غريبًا ولو دودًا تجدد عجبه وقال سبحان الله ما أعجبه والانسان أعجب الحيوانات وليس يتعجب من نفسه بل لو نظر الى اليالانعامالتيأ لفها ونظر الى أشكالها وصورها ثم الي منافعها وفوائدها من جلودها وآصوافهـا وأوبارها وأشعارها التي جعلها الله لباسآ لحلقه وأكنانالهم فيظعنهم واقامتهم وآنية لاشربتهم وأوعية لأغذيتهم وصوانا لاقدامهم وجمل ألبانها ولحومهما أغذية لهم ثم جعل بمضها زينة للركوب وبعضها حاملةللاثقال قاطعة للبوادي والمفازات البعيدة لاكثر الناظر التعجب من حكمة خالقها ومصورها فانه ما خلقها الا بعلم محيط بجميع منافعها سابق على خلقه أياهاه سبحان من الامور مكشوفة في علَّمه من غير تفكر ومن غيرتأمل وتدبر ومن غـير اســتعالة بوزير أو مشير فهو العليم الخبير الحكيم القدير فلقد استخرج بأقل القليـــل مما خلقه صدق الشهادة من قلوب العارفين بتوحيدة فما للخلق الا الاذعان لقهره والاعتراف بربوبيته والاقرار بالعجز عن معرفة جلاله وعظمته فمن ذا الذي يحصى ثناء عليه بل هو كما أنني على نفسه وانما غاية معرفتنا الاعتراف بالعجز عن معرفته. فنسأل الله أن يكرمنا بهدايته بمنه ورأفته.

## ﴿ المطلب الثاني في كيفية التفكر في الحيوان على ﴾ (مقتضى ما تدل عليه الآيات القرآنية)

قال تعالي في سورة النحل ( والأنعام خلقها ) الانعام عبارة عن الازواج النمانية وهي الضأن والمعز والابل والبقر قال صاحبالكشاف وأكثرمايقع هذا اللفظ على الابل واعلم أن أشرف الاجسام بعد الافلاك والكواكب هو الانسان ثم ان أشرف الاجسام الموجودة في العالم السفلي بعد الانسان سائر الحيوانات لاختصاصها بالقوىالشريفة وهي الحواس الظاهرة والباطنة والشهوة والغضب ثم هذه الحيوانات قمان منها ماينتفع الانسان بها ومنها مالا يكون كذلك والقسم الاول أشرف من الثاني لانه لما كان الانسان آشرف الحيوانات وجب فى كل حيوان يكون انتفاع الانسان به أكمل وأكثر أَنْ يَكُونَ أَكُلُ وأَشْرِفُ مِنْ غَيْرِهُ ثُمَّ نَقُولُ وَالْحِيْوَانُ الَّذِي يَنْتَفِعُ الْانْسَانُ به اما أن ينتفع به في ضروريات معيشته مثل الاكل واللبس اولا يكون كذلك وانما ينتفع به في أمور غير ضرورية مثل الزينة وغيرها والقسم الاول آشرف من الثاني وهذا القسم هو الانعام فلهذا السبب بدأ الله بذكره فى هذه الآية فقال والانعام خلقها(لكرفيها دفء)لما ذكرانه خلق الانعام للمكلفين أتبعه بتعديد للك المنافع واعلم أن منافع النعم منها ضروريةومنها غير ضرورية والله تمالى بدأبذكر المنافع الضرورية فالمنفعة الاولي قوله لكم فيها دفء والدفء ما يستدفأ به من اللباس والآكسية ونحوها المتخذممن صوف الغنم

أووبرالابل أو شعر المعزقال الاصممي ويكون الدفء السخونه ( ومنافع ) هي إ تسلها ودرها وركوبها والحمل عليها والحراثة بها وغير ذلك وانما عبرتعالي بلفظ المنفعة وهو اللفظ الدال على الوصف الاعم لان النسل والدرقد ينتفع به في الاكل وقد ينتفع به في البيع بالنقود وقد ينتفع به بأن يبدل بالثياب وسائر الضروريات فعبر عن جملة هذه الاقسام بلفظ المنافع ليتناول الكل (ومنها تأكلون) يعني من لحومها وتقديم الظرف للايذان بأن الاكل منها هو الاصل الذي يعتمده الناس في معايشهم وأما الاكل من غيرها كالدجاج والبط وصيد البر والبحر فيشبه غير الممتاد وكالجارى مجرى التفكه أوللامذان بأن غالب أطمعتكم منها لانكم تحرثون بالبقر الحب والثمار الستى تأكلونها وأيضاً تكتسبون باكراء الابل وتنتفعون بألبانها ونتاجها وجلودها ولما ذكر تمالي المنافع الضرورية الحاصلة من الانعام بدأ بذكر المنافع الحاصلة من الانعام التي هي ليست بضروبة فقال ( ولكم فيها جمال ) أي زينة في أعين الناس ووجاهة عندهم (حين تريحون ) تردونها من مراعيهـا الى مراحهـا بالعشى (وحين تسرحون) تخرجونها بالنداة من حظائرها الى مسارحها قال أهل اللغة هذه الاراحة أكثر ما تكون أيام الربيع اذا سقط الغيث وكثر الكلاً وخرجت المرب للنجعة وأحسن ما يكون النع فىذلك الوقت واعلم ان وجه التجمل بها في ذينك الوقيتين أن الراعي اذا راوحها بالعشي وسرحها بالغداة تزينت عند تلك الاراحة والتسريح الافنية والاكناف بها وتجاوب ثغاؤها ورغاؤها وفرحت أربابهما وعظم وقمهم عند النماس بسبب كونهم مالكين لها وأما عندكونها في المراعي فينقطع اضافتها الحسية الى أرىابهاوعند كونها في الحظائر لا يراهـا راء ولا ينظر اليها ناظر وتقـديم الاراحة على ا السرح لكونها أظهر منه في استتباع ما ذكر من الجمال وأتم في استجلاب

الانس والبهجة اذ فيها حضور بمدغيبة واقبال بعد ادبار على أحسن مآيكون ملأى البطون مرتفعة الضلوع حافلة الضروع (وتحمل أثقالكم ) جمع تقل وهو متاع المسافر وقيل أثقالكم أجرامكم ( الى بلد ) غير بلد كم أردتم السفر اليه (لم تكونوا بالغيه) واصلين اليه أنفسكم مجردين عن الاتقال لولا الابل ( الآ بشق الانفس ) أي الآ بكافة ومشقة والشق أيضا نصف الشيءوالمعني على هذا لم تكونوا بالغيه الا بنقصان قوّة النفس وذهاب نصفها ويرجع عند التحقيق الي المشقة ولعل تغيير النظم الكريم السابق الدال على كون الأنعام مدارا للنم السابقة الي الجملة الفعلية المفيدة لمجرد الحدوث للاشعار بأن هذه النعمة ليست في العموم بحسب المنشأ وبحسب المتعلق وفى الشمول للاوقات والاطراد في الاحيان المعهودة بمثابة النعم السالفة فانها بحسب المنشأ خاصـة بالابل وبحسب المتعلف بالضاربين في الارض المنقلب ين فيها للتجارة | وغيرها في أحايين غير مطردة وأما سائر النعم المعدودة فموجودة فى جميع أصناف الانعام وعامة لكافة المخاطبين دائما أوفى عامــة الاوقات ( ان ربكم لرؤف رحيم ) ولذلك أسبغ عليكم هذه النعم الجليــلة ويسر لكم الامور الشاقة ( والحيل ) عطف على الانعام أي خلف الحيل ( والبغال والحمـير لتركبوها ) تمليــل بمعظم منافعها والا فالانتـفــاع بهــا في ا الحمل أيضًا مما لا ريب في تحققه (وزينة ) عطف على محل لنركبوها وتجريده عن اللام لكونه فعلا لفاعل الفعل المعلل وهو خلق دون الاول وتأخيره لكون الركوبأهم منه أو مصدر لفعل محذوف أي وتتزينوا يهـا زينة ( وبخلق مالا تعلمون ) أي بخلق في الدنيا غير ما عدد من أصنا ف النعم لكم مالاتملمون كنهه وكيفية خلقه وتركيبه من الاشياء العجيبة الغريبة مما لم تكن تعلمه المرب من المركبات البخارية والكهربائية فانهام عدة للزينة والركوب كاأن

الحيل ونحوهافىزمان العربكانت هي المعدة لازينة والركوب وهذا لاينافي أن الآية شاملة لكل مالا نعلمه من الحيوانات وغيرها ولذلك قال الامام غر الدين اعلم أنه تمالي لما ذكر أولا أحوال الحيوانات التي ينتفع الانسان بها انتفاعا ضروريا وثاياً أحوال الحيوانات انتي ينتفع الانسان بها انتفاعا غير ضروي بقى القسم الثالث من الحيوانات وهي الاشياء التي لا ينتفع الانسان بها في الغالب فذكرها على سبيل الاجمال فقال ويخلق ما لا تعلمون وذلك لان أنواعها واصنافها وأقسامهاكثيرة خارجة عن الحد والاحصاء ولو خاض الانسان في شرح عجائب أحوالها لكان المذكور بعد كتبه المجلدات الكثيرة كالقطرة في البحر فكان أحسن الاحوال ذكرهاعلي سبيل الاجمال \* وقال تعالى فى سورةالنحل أيضاً (وان لكم فيالانعام لعبرة) اعتبارا ودلالة يعبر بها من الجهل الى العلم اذا فكرتم فيها عرفتم بها كمال قدرتنا أي عبرة إ عظيمة وأيعبرة تحار في دركها العقول.وتهيم في فهمها ألباب الفحول. (نسقيكم) استئناف لبيان ما أبهم أولا من العبرة ( مما في بطونه ) أي في بطون الانعام ا والتذكير لمراعاة جانب اللفظ لان لفظ الانعام لفظ مفرد وضع لافادةجم ا كالرهط والقوم فيصح أن يكون ضميره ضمير الواحد وهو التذكير بحسب اللفظ وان يكون ضميره ضمير الجمع والتأنيث بحسب المعنى فلذا قال في سورة ا'ۋ،نون نسقیکم مما فی بطونها (من بین فرث) وهو فضالة ما یبتی من ا العلف في الكرش المنهضمة بعض الانهضام وكثيف ما يبتى في المعي (ودم أ لبنا خالصاً ) أى صافياً عن شائبة ما فى الدم والفرث من الاوصاف ( سائنا للشاربين ) سهل المرور في حلقهم قيل لم يغص أحد باللبن قط قال الامام ا غر الدين ان الحيوان اذا تناول الغذاء وصل ذلك العلف الي معدته ان كان ا انسانًا والي كرشه انكان من الانعام وغيرها فاذا طبخوحصل الهضم الاول ا

فيه فماكان منه صافيا انجذب الى الكبد وماكان كثيفا نزل الي الامعاء ثم ذلك الذي يحصل منه في الكبد ينطبخ فيها ويصير دما وذلك هو الهضم الثاني ويكون ذلك الدم مخلوطا بالصفراء والسوداء وزيادة الماثية أما الصفراء فتذهب الى المرارة والسوداء الى الطحال والماء الي المكلية ومنها الي المثانة وأما ذلك الدم فانه يدخل في الاوردة وهي العروقالنابتة من الكبد وهناك ا محصل الهضم الثالث وببن الكبد وبين الضرع عروق كثيرة فينصب الدم فى تلك العروق الي الضرع والضرع لحم غددى رخو أبيض فيقلب الله تعالى الدم عند انصبابه الى ذلك للحم الغددي الرخو الابيض من صورة الدمالي صورة اللبن اذا عرفت هذا فنقول المراد من الآية هو ان اللبن انما يتولد من يعض أجزاء الدم والدم انما يتولد من الاجزاء اللطيفة التي في الفرث وهي الاشياء المأكولة الحاصلة فيالكرش وهذا اللبن متولدمن الاجزاءالتيكانت حاصلة فيمابين إ الفرثأولاً ثم كانت حاصلة فيمابين الدم ثانياً فصفاه الله تعالى عن تلك الاجزاء الكثيفة الغليظة وخلق فيها الصفات التي باعتبار هاصارت لبنا موافقا لبدن الطفل واعلمان حدوث اللبن فى الثدي واتصافه بتلك الصفات مشتمل على حكم عجيبة واسرار بديمة يشهد صريح العقل بانهالا تحصل الابتدبير الفاعل الحكيم والمدبر الرحيم وبيانه من وجوه \* الأولانه تعالى خلق في أسفل المعدة منفذا يخرج منه ثفل الغذاء فاذا تناول الانسان غذاءأو شربة رقيقة انطبق ذلك المنفذ انطباقا كليا لا يخرج منه شيء من ذلك المأكول والمشروب الي أن يكمل انهضامه في المعدة | وينجذب ماصفا منه الي الكبد ويبتى الثفل هناك فحينئذ ينفتح ذلك المنفذ وينزل منه ذلك الثفل وهــذا من العجائب التي لا يمكن حصولها الابتدبير الفاعل الحكيم لانه متى كانت الحاجة الى بقاء الغذاء في المدة حاصلة انطبق ذلك المنفذ واذا حصلت الحاجة الي خروج ذلك الجسم عرن المعدة انفتح

فحصول الانطباق تارة والانفتاح أخرى بحسب الحاجة وتقدير المنفعة مما لا يتأتى الا بتقدير الفاعل الحكيم \* الثاني انه تعالى أودع في الكبد خاصية جذب الاجزاء اللطيفة الحاصلة في ذلك المأكول أو المشروب ولا تجـذب الاجزاء الكثيفة وخلق فيالامعاء خاصية جذب تلك الاجزاءالكثيفة التي هي الثفل ولا تجذب الاجزاء اللطيفة ألبتة ولو كان|الامر بالعكس لاختلت مصلحة البدن ولفسد نظام هذا التركيب \* الثالث انه تعالى أودع فى الكبد خاصية للهضم والطبخ حتى أن تلك الاجزاء اللطيفة تنطبخ فىالكبد وتنقلب دما ثمانه تعالي اودع في المرارة خاصية جذب الصفراء وفي الطحال خاصية أ جذب السوداء وفي الكلية خاصية جذب زيادة المائية حتى يبقي الدم الصافي الموافق لتغذية البدن وتخصيص كل واحد من هــذه الاعضاء بخاصــية من تلك الحواص لا يمكن الا بتقدير الحكيم العليم \* الرابع أن في الوقت الذي يكون الجنين في رحم الام ينصب من ذلك الدم نصيب وافر اليه حتى يصير مادة لنمو أعضاء ذلك الولد وازدياده فاذا انفصل ذلك الجنين عن الرحم ينصب ذلك النصيب الي جانب الثدي ليتولد منه اللبن الذي يكون غذاء له فاذا كبر الولد لم ينصب ذلك النصيب لا الي الرحم ولا الي الشدي بل ينصب على مجموع بدن المتنذي فانصباب ذلك الدم في كل وقت الي عضو آخر انصبابا موافقًا للمصلحة والحكمة لايتأتى الا بتدبير الفاعل المختار الحكيم الخامسآن عند تولد اللبن فى الضرع احدث تعالى في حلمة الثدى ثقوبا صغيرة ومسامضيقة وجعلها بحيث اذا اتصل المص أو الحلب بتلك الحلمة انفصلاللبنءنها في تلك المسام الضيقة ولماكانت تلك المسام ضيقة جدا فحينئذ لايخرج منهاالاماكان في غاية الصفاء واللطافة وأما الاجزاء الكثيفة فانه لا يمكنها الحروج من تلك المنافذ الضيقة فتبتى في الداخل فالحكمة في احداث تلك الثقـوب

الصغيرة والمنافذ الضيقة في رأس حامة الثدي أن يكون ذلك كالمصفاة فكل ما كان لطيفاً خرج وكل ما كان كثيفاً احتبس في الداخل ولم يخرج فبهذا الطريق يصير ذلك اللبن خالصاً موافقاً لبدن الصي سائغاً للشاربين \* السادس أنه تعالى ألهم ذلك الصبي الى المص فان الام كلما ألقمت حلمة الثدى في فم الصبي فذلك الصبي في الحال يأخذ في المص فلولا أن الفاعل المختار الرحيم ألهم ذلك الطفل الصغير ذلك العمل المخصوص والالم يحصل الانتفاع بتخليق ذلك اللبن في الثدي \* السابع أنا بينا انه تمالي انما خلق اللبن من فضلة الدم وانما خلق الدم من الغذاء الذي يتناوله الحيوان فالشاة لما تناولت العشب والماء فالله تعالي خلق الدم من لطيف تلك الاجزاء ثم خلق الابن من بعض أجزاء ذلك الدم ثم ان اللبن حصلت فيه أجزاء ثلاثة على طبائم متضادة هَا فيه من الدهن يكون حارا رطباً وما فيه من المائية يكون باردا رطبا وما فيه من الجبنيـة يكون باردا يابسا وهذه الطبائع ماكانت حاصـلة في ذلك العشب الذي تناولته الشاة فظهر بهذا أن هذه الاجسام لاتزال تنقلب من صفة الي صفة ومن حالة الي حالة مع انه لايناسب بمضها بعضا ولا يشاكل بعضها بعضا وعند ذلك يظهر أن همذه الاحوال انما تحدث بتدبير فاعل حكيم رحيم يدبر احوال هذا العالم على وفق مصالح العباد فسبحان من تشهد جميع ذرات العالم الاعلى والاسفل بكمال قدرته.ونهاية حكمته ورحمته. له الحلق والامر تبارك الله ربالعالمين ثم قال تعالي ( وأوحي ربك الى الندل) أي ألهمها وقذف في قلوبها وعلمها بوجه لايعلمه الا العليم الخبير (أن أتخذي) أى بان اتخذي على أن أن مصدرية ويجوز أن تكون مفسرة لما في الايحاء من معنى الةول ( من الجبال بيوتا ) أي أوكارا تأوين اليها وانما سميماتبنيه لتتعسل فيه بيتا تشبيها له ببيت الانسان (ومن الشيجر ومما يعرشون) أي

يعرشه أي يرفعه الناس ويبنونه للنحل وذلك أن النحل مشه وحشى وهو الذي يسكن الجبال والشجر ولا يتمهدها أحد من الناس ومنسه اهلي وهو الذي يأوي الى البيوت وتربيه الناس عندهم فالأول هو المراد بقوله ان اتخذى من الجبال بيوتا ومن الشجر والثاني هو المراد بقوله ومماييرشون وهوخلايا النحل وايراد من التبعيضية لما أنها لاتبني في كل جبل وكل شجر وكل عرش ولا في كل مكان بل في مساكن توافق مصالحها وتليــق بها قال الامام فخر الدين قوله وأوحى ربك الى النحل يقال وحى وأوحى وهو الالهــام والمراد من الالهام أنه تعالي قرر في أنفسهاهذه الاعمال الدجيبة التي يعجز عنهاالعقلاء من البشر وبيأنه من وجوه \* الاول انها تبني البيوت المسدسة من اضلاع متساوية لا يزيد بعضها على بعض عجرد طباعها والمقلاء من البشر لا يمكنهم بناء مثل تلك البيوت الا بآلات وأدوات مثـل المسطر والفرجار \* الثـاني أنه ثبت في الهندسة أن تلك البيوت لوكانت مشكلة باشكال سوى المسدسات فانه يبتى بالضرورة فيما بين تلك البيوت فرج خالية ضائعة أمااذا كانت تلك البيوت مسدسة فانه لايبتى فيما بينهما فرج ضائعة فاهتداء ذلك الحيوان الضعيف الى هذه الحكمة الحفية والدقيقة اللطيفة من الاعاجيب \* الثالث أن النحل يحصل فيما بينها واحد يكون كالرئيس للبقية وذلك الواحد يكون أعظم جثة من الباقى ويكون نافذ الحسكم على تلك البقية وهم يخدمونه وبحملونه اذا تعب عند الطيران وذلك أيضًا من الاعاجيب \* الرابع انها اذا نفرت عن وكرها ذهبت مع الجمعية الى موضع آخر فاذا أرادوا عودها الى وكرها ضربوا الطنبور والملاهي وآلات الموسيق وبواسطة تلك الالحمان يقدرون على ردها الى وكرها وهــذا أيضا حالة عجيبة فلما امتاز هذا الحيوان بهذه الخواص العجيبة الدالة على مزيد الذكاء والكياسة وكان حصول هذه

الانواع من الكياسة ليس الاعلى سبيل الالهام وهي حالة شبيهة بالوحي لاجرم قال تعالى في حقها وأوحى ربك الي النحل أن اتخذى الح ( ثم كلي من كل الثمرات ) أي من كل ثمرة تشهيها حلوها ومرها (فاسلكي ) ما أكلت منها (سبل ربك) أي مسالكه التي برأها بحيث يحيل فيها بقدرته القاهرة النور المر عسلا من أجوافك أو فاسلكي الطرق التي ألهمك في عمل العسل أو فاسلكي الطرق التي ألهمك الله تمالي أن تسلكيها وتدخيلي فيها لا جل أ طلب الثماروراجعة الى بيوتك (ذللا) جمع ذلول حال من السبل أى مسخرة لك فلا تسرعليك وان توعرت ولا تضلي عن المود منها وان بعدت وذلك انها اذا أجدب عليها ما حولها سافرت الى المواضع البعيــدة في طلب النجعة ثم ترجع الي بيوتها من غمير التباس وانحراف وأشار باسم الرب الى انه لولا عظيم احسانه في تربيتها لما اهتدت الي ذلك وقيل ذللا حال من الضمير في اسلكي أي مذللة مسخرة لاربابها مطيعة منقادة لهم حتى انهم ينقلونها من مكان الى مكان آخر حيث شاؤا وارادوا لا تستعصى عليهم وقال بعضهم أى منقادة لما يرادمنك ولذا يقسم يعسوبها أعمالها بينها فبعض يعسل الشمع وبمض يعمل العسل وبعض يدهني الماء ويصبه في البيت وبعض يبني البيوت فسبحان من أعطي كلشيء خلقه ثم هدى (پخرج من بطونها) استثناف عدل به عن خطابالنحل لبيان ما يظهر منها من تعاجيب صنع الله تمالي التي هي موضع العبرة بمدماأمرت عا أمرت (شراب)أي عسل لانه تارة يشرب وحده وتارة يتخذمنه الاشربة (مختلف ألوانه ) مابين أبيض وأصفر وأحمروغير ذلك من ألوان العسل والمقصود منه ابطال القول بالطبع لان هذا الجسم مع كونه متساوى الطبيعة لما حـدث على ألوان مختلفة دل ذلك على أن حـدوث تلك الالوان بتدبير الفاعل المختار لا لاجل ايجاب الطبيعة ( فيـه ) أي ا

الشراب الذي مخرج من بطون النحل (شفاء للناس) أي شفاء الاوجاع التي يعرف شفاؤها منه يعني آنه من جملة الاشفية المشهورة النافعة لأمراض الناس وليس المراد انه شفاء لكل مرض كما قال في حياة الحيوان قوله فيه شفاء للناس لايقتضى العموم لكل علة وفي كل انسان لانه نكرة في سياق الاثبات بل المراد أنه يشنى كما نشفي غيره من الادوية في حال دون حال قال البيضاوي فيه شفاء للناس اما بنفسه كما فى الامراض البلغمية أومع غيره كما في سائر الامراض اذقلما يكون معجون الاوالمسل جزء منه وأما السكر فمختص في بعض الامراض وهو محدث ولم يكن فيا تقدم من الازمان يجعل في الاشربة والادوية الا المسل ومنافعة كثيرة جدا ( ان في ذلك ) الذي ذكر من أعاجيب آثار قدرة الله تعالى (لآية ) عظيمة (لقوم يتفكرون) فان من تفكر في اختصاص النحل بتلك العلوم الدقيقة والافعال العجيبة المشتملة على حسن الصنعة وصحة القسمة التي لا يقدر عليها حذاق المهندسين الا بآلات رقيقة وأدوات أنيقة وأنظار دقيقة جزم قطعابان له خالقا قادرا حكيما يلهمها ذلك ويهديها اليه جل جلاله قال المتقدمون من الحكماء أنه تمالى دبرهذا العالم على وجه وهو أنه يحدث فى الهواء طل لطيف في الليالي ويقع ذلك الطل على أوراق الاشجارفقدتكون تلك الاجزاء الطلية لطيفة صغيرة متفرقة على الاوراق والازهار وقد تكون كثيرة بحيث يجتمع منها أجزاء محسوسة . أما القسم الثاني فهو مثل الترنجبين فانه طل ينزل من الهواء ويجتمع على أطراف الطرفاء في بعض البلدان . وأما القسم الأول فهو الذي ألهم الله تعالى هذا النحل حتى انها تلتقط تلك الذرات من الازهار وأوراق الاشجار بافواهها وتأكلها وتغتذى بها فاذا شبعت التقطت بأفواهها مبرة أخري شيأ من تلك الاجزاء وذهبت بهاالى بيوتها ووضعتها هناك لانها تحاول أن تدخر لنفسها غذاءهافاذا اجتمع في بيوتها

من تلك الاجزاء الطلية شيء كثير فذك هو العسل وقد مال الى هذا القول بمض الملماء والذي عليه جل العلماءهو أن النحل تأكل من الازهاروالاوراق العطرة فتستحيل في بطونها عسلا بقدرة الله تعالى ثم تخرجه ادخاراً للشستاء فيسيل من أفواهها كاللماب ويدل على ذلك قوله تمالي يخرج من بطونها لان لفظ البطن اذا أطلق لم يرد به الا العضو المعروف بطن الانسان وغيره من الحيوان ويدل على ذلك أيضاً ما يشاهد من أن العسـل يوجد فيه طمم تملك الازهار التي يأكلها النحل وكذا يوجد ربحهافيه أيضاً ولوكان العسل من الترنجبين لكانا علىلون واحد وطبيمةواحدة ومنفعة واحدة مع انهليس كذلك فان الترنجبين على لونواحد والعسل له ألوان متعددة ومزاج الترنجبين معتدل الي الحرارة ومزاج العسل حار يابس في الدرجة الشانية والترنجبين يسهل الصفراء بلطف والعسل يضر بالصفراويين ولاينافي هذا قوله تعالىفيه شفاء للناس لما ذكرناه من آنه تمالي لم بقل آنه شفاء لكل الناس ولكل داء وفي كل حال بل لما كان شفاء للبعض ومن بمض الادواء صلح بان يوصف بأنه فيه شفاء وعلى فرض صحة ما قالوه من ان العسل من الطل فمن أين هذا الشيء التي تبني منه بيوتا ولئن صح ما ذكرود نوجود النحل والعسل يدل على وجود الآله الفاعل المختار الحكيم من وجوه . الأول اختصاص النحل أ بتلك العلومالدقيقة والمعارف الغامضةمثل بناءالبيوت المسدسةوسائرالاحوال التي ذكرناها \* والثاني اهتداؤها الى جمع تلك الاجزاء المسلية من اطراف الاشجار والاوراق \* والثالث خلق الله تمالى تلك الاجزاء النــافعة في جو الهواء ثم القاؤها على اطراف الاشجار والاوراق ثم الهام النحل الى جممها بمد تفريقها وكل ذلك أمور عجيبة دالة على إن اله العالم نبي ترتيبه على رعاية الحكمة والمصلمة والله أعلِم \* وقال تعالى في سورة النحل أبضاً (ألم يروا الي الطير )

تقرير لمن ينظر اليهن وتعجيب من شآنهن والطير جمع طائر أي ألم ينظروا اليها ليستدلوا بها على قدرة الله تعالى (مسخرات) مذللات للطيران وفيه مبالغة من حيث ان معنى التسخير جعل الشيء منقاداً لآخريت صرف فيه كيف يشاء كتسخير الفلائ والبحر للانسان والواقع ههنا تسخير الهواء للطير لتطيرفيه كيف تشاء فكان مقتضي طبيعة الطير السقوط فسخرها الله تعالي للطيران وفيه تنبيه على ان الطيران ليس بمقتضى طبع الطير بل ذلك بتسخير الله تعالى ( في جو السماء) أي في الهواء بين السماء والارض واضافته الى السماء لما أنه في جانبها من الناظر ولاظهار كال القدرة (ما يمسكهن) في الجو عن الوقوع حين قبض اجنحتهن تارة وبسطها تارة ووقوقهن أخري ( الا الله ) عن وجل نقدرته إ الواسمة فان ثقل جسدها ورقة قوام الهواء يقتضيان سقوطها ولاعلاقة من فوقها ولا دعامة من تحتها تمسكها قال الامام فخر الدين في قوله تعالىآلم يروا الى العلمير مسخرات في جو السهاء هذا دليل آخر على كمال قدرة الله إ تمالي وحكمته فانه لولا انه تعالي خلق الطير خلقة معها بمكنه الطيران وخلق الجو خلقة معها يمكن الطيران فيه لما أمكن ذلكفانه تعالىاعطى الطير جناحا يبسطه مرة ويكسره أخرى مثل ما يعمله السابح في الماء وخلق الهواء خلقة لطيفة رقيقة يسهل بسببها خرقه والنفاذ فيه ولولا ذلك لماكان الطيران ممكنا اما قوله ما يمسكهن الاالله فالمنى ان جسد الطير جسم ثقيل والجسم الثقيل يمتنع بقاؤه فىالجو معلقا من غير دعامة تحته ولا فوقه فوجب ان يكون المسك له في ذلك الجو هوالله تعالي( ان في ذلك )الذي ذكرمن تسخير الطير للطيران (لآيات) أي دلالات ظاهرة (لقوم يؤمنون) أي من شأنهم أزيؤمنوا وانما خص ذلك بهم لانهم هم الذين يعتبرون بالآيات ويتفكرون فيهاو ينتفعون به ادون غيرهم (والله غيرهم جمل لكم) أي لصلحتكم ومنفعتكم (من بيوتكم) المعهودة التي

تبنونها من الحجر والمدر (سكنا) فعل عمني مفعول وهو مايسكن اليه أي جعل بعض بيوتكم يحيث تسكنون اليه وتطمئنون به من غير أن ينتقل من مكانه (وجعل لكم من جلود الانعام بيوتا) أي بيوتاأخر مغايرة لبيوتكم المعهودة وهي الحيام والقباب والاخبية والفساطيط وذلك في بعض الناس كالعرب والسودان فأنهم يتخذون خيامهمين الجلود كذا قال المفسرون . وأقول ان الآية شاملة لمريات الركوب المستحدثة للمترفيزمن أهل المدن قالوا ويجوز ان يتناول المتخذة من الصوف والوبر والشعر فانها من حيث انها ثابتة على جلودها يصدق عليها انهامن جلودها (تستخفونها) تجدونها خفيفة سهلة المأخذ يخف عليكم حملها ونقلها ( يوم ظعنكم ) أي وقت ترحلكم وسفركم ( ويوم اقامتكم ) أي وقت حضركم ونزولكم في الضرب والبناء (ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها )عطف على قوله تعالي من جلود والضمائر للانعام على وجه التنويع أى وجعل لكم من أصواف الضآن وأوبار الابل وأشعار المعز (أثاً) أي متاع البيت وأصله الكثرة والاجتماع ومنه شعر أثيث (ومتاعاً) أي شيأ يتمتع به بفنون التمتع والاقرب ان الاثاث ما يكتسى به المرء ويستعمله في الغطاء والوطاء والمتاع ما يفرش في المنازل ويزين به ( الي حين ) الى أن تقضوا منه أوطاركمأو الي إ أن يبلى ويفني فانه في ممرض البلاء والفناء وقيل الي أن تموتوا \* وقال تمالى ا في سورة المؤمنون (وان لكم في الانعام لعبرة) بيان لانعم الفائضة عليهم من إجهة الحيوان وقد بين انها مع كونها في نفسها نعمة ينتفعون بها على وجوه إ شتى عبرة لا بد من أن يعتبروا بها ويستدلوا باحوالها على عظيم قدرة الله عن وجل ولطيف حكمتمه وسابغ رحمتمه ويشكروه ولا يكفروه (نسمقيكم ما في بطونها )تفصيل لما فيها من مواقع العبرة والمراد منه جميع وجوه الانتفاع بالبانها ووجه الاعتبار فيه انها تجتمع فى الضروع وتتخلص من بين الفرث

والدم باذن الله تعالي فتستحيل الى طهارة والي لونوطهمموافق للشهوةوتصير غذاء فمن استدل بذلك على قدرة الله وحكمته كان ذلك معدودا في النم الدينية ومن انتفع به فهو في نعمة الدنيا وأيضا فهذه الالبان التي تخرج مر بطونها الى ضروعها تجدها شرابا طيبا واذا ذبحتها لم تجدلها أثرا وذلك يدلعلى عظیم قــدرة الله تعالى (ولــكم فيها منافع كشــيرة) غير ما ذكر منأصوافها أ وأشمارها وبيعها والانتفاع بأثمانها وما يجرى مجرى ذلك (ومنها تأكلون) فتنتفعون باعيانها كما تنتفمون بما يحصل منها (وعليها) أي على الانعام فان الحمل عليها أ لا يقتضي الحمل على جميع أنواعها بل يتحقق بالحمل على البعض كالابل ونحوها أ وقيل المرادهي الابلخاصة لانها هي المحمول عليها عندهم والمناسب للفلك فانها عندهم تسمى سفائن البر ( وعلى الفلك تحملون ) أي في البر والبحر لان وجه أ الانتفاع بالابل في المحمولات على البر بمنزلة الانتفاع بالفلك فيالبحر ولذلك جمع بين الوجهين في انعامه لكي يشكر على ذلك ويستدل به \* وقال تعالي في سورة النور (ألم تر) أي تعلم علما يشبه المشاهدة في اليقين والوثاقة بالوحى إ الصريح والاستدلال الصحيح ( ان الله يسبح له ) أي ينزهه تعالى على الدوام أ في ذاته وصفاته وأفعاله عن كلما لا يليق بشأنه الجليل من نقص أو خلل (من في السمواتوالارض )من العقلاء وغيرهم تنزيهامعنويا تفهمه العقولالسليمة فان كل موجود من الموجودات المكنة مركباً كان أو بسيطا فهو من جيث ا ماهيته ووجوده وأحواله يدل على وجودصانع واجب الوجود متصف بصفات الكمال مقدس عن كل ما لا يليق بشأن من شؤنه الجليلة وقد نبه على كمال قوة تلك الدلالة وغاية وضوحها حيث عبر عنها بما يخص العقلاء من التسبيح الذي هو أقوى مراتب التنزيه وأظهرها تنزيلا للسان الحال منزلة لسان المقال وآكد ذلك بايثار كلة من على ماكأن كل شيء ممنا عزوهان وكل فرد مر

افراد الاعراض والاعيان عاقبل ناطق ومخبر صادق بعلو شأنه تمالي وعزة سلطانه وقيل المرادين في السموات والارض المقلاء خاصة وتخصيصه همنا بالعقلاء لان خلقتهم أشد دلالة على وجود الصانع سبحانه لان العجائب والغرائب فى خلقهم آكثر وهى العقل والنطق والفهم وفيه مزيد تخطئة للكفرة وتعيير ببيان انهم يسبحونه تعالى باعتبار آخس جهاتهم التي هي الجمادية والجسمية والحيوانية ولا يسبحونه باعتبار أشرفها التي هي الانسانية ( والطير صافات ) تخصيص الطير بالذكر مع اندراجها في جملة مافى الارض لعدم استمرار قرارها فيها واستقلالها بصنع بارع وانشاء رائع قصد بيان تسبيحها من تلك الجهة لوضوح انبائها عن كال قدرة صانعها ولطف تدبير مبدعها حسما يعرب عنه التقييد يقوله تمالى صافات أي تسبحه تعالي حال كونها صفات أجنحتها فان اعطاءه تمالي للجرم الثقيل القوة التي بها يقوي على الوقوف في جو السماء صافة باسطة أجنحتهاوارشادها الى كيفية استعالها بالقبض والبسط حجة نيرة واضحة المكنون. وآية بينة لقوم يعقلون. دالة على كمال قدرة الصانع المجيد. وغاية حكمة المبدئ المعيد (كل قد علم صلاته وتسبيحه) بيان لكمال عراقة كل واحد مما ذكر في التنزيه ورسوخ قدمه فيه بتمثيل حاله بحال من يعلم ما يصدر عنه من الافاعيل فيفعلها عن قصدونية لا عن اتفاق بلا روية وقد أدمج في تضاعيفه الاشارة الى ان لكل واحد من الاشياء المذكورة مع ماذكر من الننزيه حاجة ذاتية اليه تعالى واستفادة منه لما يهمه بلسان استعداده وتحقيقه ان كل واحد مرس الموجودات المكنة في حد ذاته بمعزل عن استحقاق الوجود لكنه مستمد لان يفيض عليه منه تعالي ما يليق بشأنه من الوجود وما يتبعه من الكمالات ابتداء وبقاء فهو مستفيض منه تعالى على الاستمرار فيفيض عليه في كل آن من فيوض الفنون المتعلقة بذاته وصفاته مالا يحيط به نطاق البيان بحيث لو

انقطع مابينه وبين العناية الربانية من الملاقة لانعدمبالمرة وقدعبر عن تلك الاستفاضة المعنوية بالصلاةالني هيالدعاء والابتهال لنكميل التمثيل وافادةالمزايا المذكورة فيما مرعلي التفصيل ( والله عليم بما يفعلون ) أي ما يفعلو نه اعتراض مقرر لمضمون ماقبله وماعبارة عما ذكرمن الدلالة الشاملة لجميع الموجو دات من العقلاء وغيرهم والتعبير عنها بالفعل مسندآ الى ضهير العقلاء لما مر. هذا وقدقيل ان الضمير في قوله تعالي قد علم لله عز وجل وفي صلاته وتسبيحه لكل أي قد علم الله تعاني صلاة كل واحد ممافى السموات والارض وتسبيحه فالاعتراض حينئذ مقرر لمضمونه أيضالكن لاعلى أن تكون ما عبارة عما تعلق به عامه تعالي من صلاته وتسبيحه بلءن جميع أحواله العارضة له وأفعاله الصادرة عنه وهما إ داخلتان فيها دخولا أوليا\*ورىءن أبي ثابت قال كنت جالسا عند محمد بنجعفر الباقررضي الله عنه فقال لي أندري ماتقول هذه المصافيرعند طلوع الشمس وبعد طلوعها قال لا قال فانهن يقدسن ربهن ويسألنه قوت يومهن والمراد بذلك ماذكرناه وأنهن يسألنه تعالي باسان الحال فان الطير لوكانت عارفة بالله تعالي لكانت كالعقلاء الذين يفهمون كلامنا واشارتنا لكنها ليست كذلك فانا نعلم بالضرورة أنها أشد نقصانا من الصي الذى لايعرف هذه الامـور فبأن يمتنع ذلك فيهما أولي واذا ثبت أنها لاتعرف الله تعالي استحال كونهما مسبحة له بالنطق فثبت أنها لاتسبح الله الا بلسان الحال على ماتقدم تقريره وقال بعض العلماء انا نشاهدانًالله تمالى ألهم الطيور وسائر الحيوانات أعمالا ودعاءه وتسبيحه وييان أنه سبحانه ألهمها الاعمال اللطيفة من وجوه ﴿ أحدها احتيالها في كيفية الاصطياد فتأمل في العنكبوت كيف يأتى بالحيل اللعليفة في اصطياد الذباب ويقال ان الدب يصمد الشجر أخف صمود ويهشم الجوز بين

كفيه تمريضا بالواحدة وصدمة بالاخرىثم ينفخ فيه فيذر قشره ويستف لبه ويحكى عن الفأر في سرقته أمور عجببة «وثانيها من النحل وما لها من الرياسة وبناء البيوت المسدسة التي لا يمكن من نائها أفاضل المندسين \* و ثالثها انتقال الكراكي من طرف من أطراف العالم الي الطرف الآخر طلبا لما يوافقها من الاهوية \* ورابعها القنافذ تحس بالشمال والجنوب قبل الهبوب فتذير المدخل الىجحرها وكان بالقسطنطينية رجل قد أثرى بسبب أنهكان ينذربالرياح قبل هبويها وينتفع الناس بانذاره وكان السبب فيه قنفذا في داره يضمل الصنيع المذكور فيستدل به والخطاف صانع جيد فى اتخاذ المش من الطين وقطع الخشب فان أهوزه الطين ابتل وتمرغ في التراب ليحمل جناحاه قدرا مر الطين واذا أفرخ بالغ في تعهد الفراخ ويأخذ ذرقها بمنقاره ويرميها عن العشثم يعلمها القاء الذرق نحو طرف العشواذا دنا الصائد من مكان فراخ القبجة ظهرت له القبيجة وقربت منه مطومة له ليتبعها ثم تذهب الي جانب آخر سوى جانب فراخها وناقر الحشب قلما يقع على الارض بل على الشجر ينقر الموضع الذى يعلم أن فيه دودا وحال النمل فىالذهاب الي مواضعها على ا خط مستقيم يحفظ بعضها بعضا أمر عجيب واذا كشف عن بيوتها الساتر الذي كان يسترها وكان تحته بيض لها فان كل نملة تأخذ بيضة في فمها وتذهب في أسرع وقت \*واعلم أن الاستقصاء في هذا الباب مذكور في كتب طبائع الحيوان والمقصود أن الاكياس منالعقلا يعجزون عن أمثال هذه الحيل فاذا جاز ذلك فلم لايجوز أن يقال انها ملهمة من عند الله تمالي بممرفته والثناءعليه وان كانت غير عارفة بسائر الامور التي يمرفها الناس \* وقال تمالي في سورة النور أيضا (والله خلق كل داية) أي كل حيوان يدب على الارض (من ماء) هو جزء مادته أو ماء مخصوص هو النطفة نيكون تنزيلا للغالب منزلة

الكل لان من الحيوانات ما يتولد لا عن نطفة (فمنهم من يمشي على بطنه) كالحية وتسمية حركتها مشيامع كونها زحفا بطريق الاستعارةأوالمشاكلة (ومنهم من يمشي على رجلين) كالانس والطير (ومنهم من يمشيعلي أربع) كالنعم والوحش وعدم التعرض لما يمشي على أكثر من أربع كالعنا كبونحوها من الحشرات لمدم الاعتداد بها ولانها كالنادر فكانت ملحقة بالعدم ولان الفلاسفة يقرون بأن ماله قوائم كثيرة فاعتماده اذا مشي على أربع جهاته لاغير فكأنه يمشى على أربع ولان قوله تعالي بعد يخلق الله ما يشاء كالتنبيــه على سائر الاقسام وانما جاءت الاجناس الثلاثة على هذا النرتيب لانه تعالى قدم ماهو أعجب وهو الماشي بغيرآلة مشي من أرجل أو قوائم مم الماشي على رجلين ثم الماشي على أربع ( يخلق الله مايشاء ) مما ذكر ومما لم يذكر بسيطاً كان أو مركباً على ما يشاء من الصور والاعضاء والميآت والحركات والطبائع والقوي والافاعيل مع أتحاد العنصر واظهار الاسم الجليل في موضع الاضار لتفخيم شأن الحلق المذكور والايذان بأنه من أحكام الالوهية (ان الله على كل شيء قدير) فيفعل ما يشاء كما يشاء واعلم أن قوله يخلق الله ما يشاء "ننبيه على أن الحيو انات كما اختلفت بحسب كيفية المشي فكذا هي مختلفة بحسب أسور أخر فلنذكر همنا بمض تلك التقيمات ﴿ التقسيم الأول ﴾ الحيوانات قد تشترك في أعضاء وقد تتباين بأعضاء اما الشركة فمثل اشتراك الانسان والفرس في أن للها لحمـاً | وعصباً وعظماً وأما التباين فاما أن يكون في نفس المضـو أو في صفته\* أما التباين في نفس العضو فعلى وجهين \* أحــدهما أن لا يكون العضو حاصــلا للآخر وانكانت أجزاؤه حاصلة للثانى كالفرس والانسان فان الفرس لهذنب والانسان ليسله ذنب ولكن أجزاء الذنب ليست الاالعظم والعصب واللحم والجلد والشمر وكل ذلك حاصل للانسان \* والثانى أن لا يكون ذلك المضو

حاصلا للثاني لا بذاته ولا بأجزائه مثل أن لاسلحفاة صدفا محيسط مه وليس للانساز ذلك وكذا للسمك فلوس وللقنفذ شوك وليس شيءمنها للانسان \* وأما التباين في صفة العضو فاما أن يكون من باب الكدية أو الكيفية أو الوضع أو الفمل أو الانفعال أما الذي في الكم كاما أن يتعلق بالمقدار مثل أن عين البوم كبيرة وعين العقاب صغيرة أو بالعدد مثل أن أرجل ضرب من العناكب ستة وأرجل ضرب آخر ثمانية أو عشرة والذي في الكيف فكا ختلافها في الالوان والاشكال والصلابة والاين والذي فى الوضع فمل اختلاف وضع ثدي الفيل فانه يكون قريبا من الصدر وثدى الفرس فانه عند السرة وأما الذي في الفعل فمثل كون أذن الفيل صالحًا للذب مع كونه آله للسمع وليس كذلك في الانسان وكون أنفه آلة للقبض دون أنف غيره وأما الذي في الانفعال فمنل كون عين الحفاش سريعة التحير في الضوء وعين الخطاف بخلاف ذلك ﴿ التقسيم الناني ﴾ الحيوان اما أن بكون ما ثيا بمعنى أن مسكنه الاصلى هو الماء أو أرضيا أو يكون ما ئياثم يصير أرضيا أما الحيوانات المائية فتغير أحوالها من وجوه \* الأول أنه اما أن يكون مكانه وغذاؤه ونفسه مائيا فله بدل التنفس في الهواء التنشق المائي ولا يميش اذا فارقه والسمك كلهكذلك ومنه مامكانه وغذاؤه مائى ولكنه يتنفس من الهواء مثل السلحفاة المائية ومنه ما مكانه وغذاؤه ماتى وليس يتنفس ولانستنشق مثل أصناف من الصيدف لاتظهر للمواء \* الوجه الثاني الحيوانات المائية بعضها مأواها مياه الانهار الجارية وبعضها مياه البطائح مثل الضفادع وبعضها مأواها مياه البحر \* الوجه الثالث منها لجية ومنها شطيةومنها طينية ومنها صخرية \* الوجه الرابع الحيوان المنتقل في الماء منه ما يعتمدفي غوصه على رأسه وفي السباحة على أجنحته كا لسمك ومنهما بعتمدفي السباحة على رجليه كالضفدع ومنه مايمشي في قمر الماء كالسرطان ومنه

ما يزحف مثل ضرب من السمك لاجناح له وكالدود واما الحيوانات البرية فتغير أحوالها أيضا من وجوه \* الاول أن منها ما يتنفس من طريق واحد كالفم والحيشوم ومنها مالايتنفس كذلك بل على نحو آخرمن مسامه مشل الزنبوروالنحل \* الثاني أن الحيوانات الارضية منها ما له مأوى معلوم ومنها مامأواه كيف اتفق الا أن يلد فيقيم للحضانة واللواتى لها مأوي فبعضها مأواه شق وبعضها حفر وبعضها مأواه قلة رابية وبعضها مأواه وجهالارض، الثالث الحيوان البري كل طائر منــه ذو جناح فانه يمشى برجليــه ومن جملة ذلك إ مامشيه صعب عليه كالخطاف الكبير الاسود والخفاش وأما الذي جناحه جلد أو غشاء فقد يكون عديم الرجل كضرب من الحيات الحبشية يطير \*الرابع الطير يختلففبمضها يتعايش معاكا لكراكى وبمضها بؤثر التفرد أ كالعقاب وجميع الجوارح التي تتنازع على الطعم لاحتياجها الي الاحتيال لتصيد إ ومنافستها فيه ومنها مايتعايش زوجا ويكون معاكالقطا ومنه ما يجتمع تارة إ وينفرد أخرى والحيوانات المنفردةقد تكون مدنية وقد تكون بريةصرفة أ وقد تكون بستانية والانسان من بين الحيوان هو الذي لا يمكنه أن يعيش أ وحده فان أسباب حياته ومميشته تلتئم بالمشاركة المدنية والنحل والنمل أ وبعض الفرآنيق يشارك الانسان فىذلك لكن النحل والكراكي تطيع رأيسا إ واحدا والنمل له اجتماع ولارئيس \* الخامس الطير منه آكل لحم ومنه لاقط حب ومنه آكل عشب وقد يكون لبعض الطير طم معين كالنحل فان غذاءه إ زهروالعنكبوت فان غذاءه الذباب وقد يكون بعضه متفق الطعم \* أما القسم الثالث وهو الحيوان الذي يكون تارة مائياوأخريبريا فيقال المحيوان يكون إ في البحر ويعيش فيه ثم أنه يبرز الى البر ويبتى فيه ﴿التقسيم الثالث﴾ الحيوان ا منه ماهو انسي بالطبع كالانسان ومنه ماهو انسى بالمولد كالهرةوالفرسومنه

ماهو انسى بالقسركالفهد ومنهما لا يأنس كالنمر والمستأنس بالقسر منه ما يسرع استئناسه ويبقي مستأنسا كالفيلومنه مايبطيء كالاسدويشبهأن يكون من كل نوع صنف انسى وصنف وحشي حتى من الناس﴿ التقسيم لرابع، من الحيوان ماهو مصوت ومنه مالا صوت له وكل مصوت فانه يصير عند الاغتلام وحركة شهوة الجماع أشد تصويتا الاالانسان وأيضا لبعض الحيوان شبق يشتدكل وقت كالديك ومنه عفيف لهوقت معين ﴿ التقسيم الحامس ﴾ بحسب الاخلاق بعض الحيوانات هادى الطبع قليل الغضب مثل البقرة وبعضه شديد حاد الغضب كالخنزير البري وبعضها حليم خدوع كالبعير وبعضها رديء الحركات مغتال كالحية وبعضها جريءقوي شهم كبير النفس كريم الطبع كالاسد ومنها قوي مغتال وحشى كالذئب وبمضها محتال مكار رديء الحركات كالثالب وبعضهاغضوب شديدالغضب الآأنه ملن متودد كالكلب وبعضها شديد الكيس مستأنس كالفيل والقردوبه ضهاحسود متباه بجماله كالطاووس وبعضها شديدالتحفظ كالجمل والحمار ﴿ التقسيم السادس ﴾ من الحيو إن ما تناسله بأن تلد أنثاه حيواناوبعضهاماتناسله بأنتلد أنثاه دودا كالنحل والعنكبوت فانهاتلد دوداتمان أعضاء ه تستكمل بعدو بعضها تناسله بأن تبيض أنثاه بيضا واعلم أن العقول قاصرة عن الاحاطة بأحوال أصغر الحيوانات على سبيل الكمال ووجه الاستدلال بها على الصانع ظاهر لانه لوكان الامر بتركيب الطبائم فذ لك بالنسبة الي الكل على السوية فاختصاص كلواحد من هذه الحيوانات باعضائها وقواها ومقادير أبدانها واعمارها واخلاقها لابدوان يكون بتدبيرمدبر قاهر حكيم سبحانه وتعالي عما يقول الجاحدون وأحسن كلام في هذا الموضع قوله سبحانه يخلق الله ما يشاءان الله على كل شيء قدير لانه هوالة در على الكل والعالم بالكل فهو المطلع على أحوال هذه الحيوانات فاي عقل يقف عليها وأى خاطريصل الى ذرةمن اسرارها بل هو الذي يخلق ما يشاء كما يشاء ولا يمنعه مانع ولا دافع \* وقال تعالى في سورة العنكبوت (وكاين من دابة لا تحمل رزقها) أى وكم من دابة لاتطيق حمل رزقها لضعفها أو لا تدخره وانما تصبح ولا معيشة عندها (الله يرزقها واياكم ) ثم انها مع ضعفها وتوكلها واياكم مع قوتكم واجتهادكم سواء في انه لا يرزقها واياكم الا الله تمالي لان رزق الكل باسباب هو المسبب لها وحده وأيضاً فان الله تعالي يرزق الدواب من ثلاثة أوجه نظرا اليالرزق والى المرتزق والى مجموع الرزق والمرتزقآما بالنظر الي الرزق فلأن الله تعالى لولم يخلق النبات لم يكن للحيوان رزقوأما بالنظر اليالمرتزق فلان الاغتذاء ليس بمجرد الابتلاع بل لا بد من تشبثه بالاعضاء حتى يصير الحشيش عظما ولحما وشحما ولا يحصل ذلك الابجذب ومسك وهضمودفع وغير ذلك وما ذلك كله الا بحكمة الله تعــالى وبمحض قدرته وارادته فهو الذي يرزقها وأما بالنظر الي المرتزق والرزق فلأنالله لو لم يهد الحيوان اليالغذاء ليعرفه من الشم ما كان يحصل له اغتذاء ألا ترى ان من الحيوان ما لا يعرف نوعا من أنواع الغذاء حتى يوضع في فمه بالشدة ليذوق فياً كله بعد ذلك فان كثيراً ما يكون البعير لا يعرف الحمير ولا الشعير حتى يلقم مرتين أو ثلاثة فيعرفه فيأكله بعد ذلك (وهو السميع العليم) سميع اذا طلبتم الرزق يسمع ويجيب عليم انسكتم لا تخفي عليه حاجتكم ومقدار حاجتكم \* وقال تعالي في سورة فاطر ( ومرف الناس والدواب) جمع دابة وهي ما يدب على الارض من الحيوان وغلب على ما يركب من الحيل والبغال والحمير ويقع على المذكر ( والانعام) جمع نعم وقد يسكن عينه الابلوالبقر والضأن والمعز والمعني ومنهم بعض (مختلف ألوانه) أو وبعضهم مختلف ألوانه بان يكون أبيض وأحمر وأسود (كذلك) أي اختلافا كائنا كذلك أى كاختلاف الثمـار والجبال المذكور في أول الآية فمنه ذو لونِ

ومنه ذو لونين أو أكثر والمقصود من ذكر هذا الاختلاف الاستدلال به على فدرة الله تمالي وارادته \* وقال تمالي في سورة يس ( أولم يروا ) الهمزة للانكار والتعجيب والواو للعطف على جملة منفية مقدرة مستتبعة للمعطوف أى ألم يتفكروا أو ألم يلاحظواولم يعلموا علما يقينيا متاخما للمعاينة (أناخلقنالهم) أي لاجلهم وانتفاعهم ( ممما عملت أيدينا ) أي من جملة ما عملت أيدينا أي بما تولينا أحداثه بالذات وعملناه من غير معين ولا ظهير بل عملناه بقدرتنا وارادتنا وذكر الايدى واسناد العمل اليها استعارة تفيد المبالغه في الاختصاص والتفرد بالاحداث والاعتناء به (أنماما) مفعول خلقنا أي خلقناها على علم منا بقواها ومقاديرها ومنافعها وطبائمها وغير ذلك من أمورها وانما خص الانمام بالذكر وان كانت الاشياء كلها من خلقه وايجاده لما فيها من بدائع الفطرة كما في الابل وكثرة المنافع كما في البقر والغنم أي الضأن والمعز ولان الانعام أكثر أموال العرب والنفع بها أعم ( فهــم لها ما لكون ) أي فهــم مالكون لها بتمليكنا اياها لهم متصرفون فيها بالاستقلال مختصون بالانتفاع بها أو قادرون على ضبطها متمكنون من التصرف فيها باقــدارنا وتمكيننا وتسخيرنا اياها لهم قال الامام فخر الدين وقوله تعاليفهم لها مالكون اشارة الى اتمام الانمام في خلق الانمام فانه تمالي لو خلقها ولم يملكها الانسان ما كان ينتفع بها (وذللناها لهم) أي صيرناها منقادة لهم بحيث لا تستعصى عليهم فى شىء مما يريدون بها وهــذا زيادة انعام فان الممــلوك اذاكان آبيا متمردآ لاينفع فلوكان الانسان يملك الانعام وهي نادة صادة لما تم الانهام الذي في الركوب وان كان محصل الاكل كما في الحيوانات الوحشية بل ماكان يكمل نعمة الاكل أيضاً الا بالتعب الذي في الاصطياد ولعل ذلك لا يتهيآ للبعض وفى البعض (فمنها ركوبهــم) بيان لمنفعة التذليــل والفاء فيــه لتفريع أحكام

التذليل عليها وتفصيلها أي نبعض منها ركوبهم أي مركوبهم أي معظم منافعها الركوب وعدم التعرض للحمل لكونه من تتمات الركوب (ومنها يأكلون) أي وبعض منها يأكلون لحمه ولولا التـذليل لما وجـدت احدى المنفعتـين وكانت الاخري قليلة الوجود ( ولهم فيها )أي في الانمام بكلا قسمها (منافع) أخرغير الركوب والاكل كالجلود والاصواف والاوبار وغيرها وكالحراثة بالثيران (ومشارب) من الابن جمع مشرب قال الامام فخر الدين بيّن تعالى غير الركوب والاكل من الفوائد بقوله تعالي ولهم فيها منافع ومشارب وذلك لان من الحبوانات مالا يركب كالغنم فقال منافع لتعميمها والمشارب كذلك عامة ان قلنا بأن المراد جمع مشرب وهو الآنية فان من الجاود مايتخذ أوانى للشرب والادوات من القرب وان قلما ان المراد المشروب وهو الالبان والاسمان فهي مختصة بالاناث وككن بسبب الذكور فان ذلك متوقف على الحمل وهو بالذكور والآناث (أفلا يشكرون)أى أيشاهدون هذه النم أو أيتنعمون بها فلا يشكرون المنع بها \* وقال تسالى في سورة غافر (الله الذي جسل لكم الانعام) أى خلقها لأجلكم ومصلحتكم (لنركبوا منها ومنها تأكلون) تفصيل لما دل عليه اللام اجمالا ( ولكم فيها منافع ) آخر غير الركوب والاكل كالبانها وأوبارها وجلودها (ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم) بحمل أثقالكم من بلد الي بلد (وعليها وعلى الفلك تحملوز) لعل المراد به حمل النساء والولدان علمها بالهودج وهو السر في فصله عن الركوب والجمع بينها وبين الفلك في الحمل لما بينهما من المناسبة التامة حتى سميت سفائن البر ( و مريكم آياته ) دلائله الدالة على كمال قدرته ووفور رحمته ( فاي آيات الله ) أى فأي آية من تـلك الآيات الباهرة (تنكرون )فان كلامنها من الظهور يحيث لا يكاد بجترئ على انكارها من له عقل في الجملة \* وقال تعالى في سورة الزخرف (وجعل لكم من الفلك

والانسام ما تركبون) أى ما تركبونه ( لتستووا على ظهوره ) أي لتستعلوا على ظهور ما تركبونه من الفلك والانعام (ثم تذكروا نعمة ربكم اذا استوتم عليه) أى تذكروها بقلوبكم مستعظمين لها ثم تحمدوا عليها بالسنتكم (وتقولوا سبحان الذي سخر لناهذا )متعجبين من ذلك (وما كنا لهمقرنين) أي مطيقين من أقرن الشيء اذا أطافه وأصله وجده قرينته لان الصعب لايكون قرينة للضعيف وهذا من تمام ذكر نعمته تعالى اذ بدون اعتراف المنع عليه بالعجزعن تحصيل النعمة لايمرف قدرها ولاحق المنع بهاوتحقيق القول فيهأن الدابة التي يركهاالانسان لابدوان تكونأ كثرقوة من الانسان بكثير وايس لها عقل يهديها الي طاعة الانسان ولكنه سبحانه خلق تلك البهيمة على وجوه مخصوصة في خلقهاالظاهر وفي خلقهاالباطن يحصل منها هذا الانتفاع أماخلقها الظاهر فلأنها تمشى على أربع قوائم فكان ظاهرها كالموضع الذي يحسن استقرار الانسان عليه. وأما خلقها الباطن فلانها مع قوتها الشديدة قد خلقها الله سبحانه بحيث تصير منقادة للانسان ومسخرة له فاذا تأمل الانسان في عجائب مايركبه من نحو الفلك والانعام وغاص بعقله في بحار هذه الاسرار عظم تعجبه من تلك القدرة القاهرة والحكمة الغير المتناهية فلا بدو أن نقول سبحان الذي سخر لنا هذا وماكنا له مقرنين (وانا الي ربنا لمنقلبون ) أي راجعون وفيه ايذان بان حق الراكب أن يتأمل فيما يلابسه من المسير ويتذكر منه المسافرة العظمي التي هي الانقلاب الي الله تمالي فيبني أموره في مسيره ذلك على تلك الملاحظة ولا يخطر بباله فىشي مما يأتى ويذر أمرا ينافيها ومن ضرورته أن يكون ركوبه لأمر مشروع \* وقال تعالي في سورة الجائية (وفى خلقكم ) أي من نطفة ثم من علقة متقلبة في أطوار مختلفة الي تمام الخلق (وما يبث من دابة ) اي وفيما ينشره ويفرقه من دأبة مما تعلمون وممالاتعلمون بما فى ذلك مشاركت كربالاختيار

والهداية للمنافع ومخالفتكم في الصورة والعقل وغير ذلك من مخالفة الاشكال والطبائع والمنافع وغير ذلك (أيات) بالرفع مبتدا خبره الظرف المقدم أي دلالات على قدرة الله تعالي وارادته (لقوم يوقنون) أي من شأنهم أن يوقنوا بالاشياءعلى ماهي عليه ووجه الدلالة أن الاجسام متساوية فاختصاص كل واحد من الاعضاء بكونه الممين وصفته المعينة وشكله الممين لابد وان يكون يتخصيص القادر المختار ويدخل في هذا الباب انتقاله من سن الى سن آخرومن حال الي حال آخر والاستقصاء في هذا الباب قد تقدم \* وقال تعالى في سورة تبارك( أولم يروا ) أي أغفلوا ولم ينظروا ( الى الطير فوقهم صافات ) ا باسطات أجنحتهن في الجو عند طيرانها فانهن اذابسطنها صففن قوادمها صفا وقوادم الطير مقاديم ريشه وهي عشر في كلجناح الواحدة قادمة (ويقبضن) ويضممنها اذاضر بن بهاجنو بهن حينا فينا للاستظهار به على التحرك (ما يمسكهن ) فى الجو عند الصف والقبض على خلاف مقتضي الطبع الجسمانى فانه يقتضي ا الهبوط الي السفل (الا الرحمن) الواسع رحمته كل شي بان برأهن على أشكال ا وخصائص وهيأهن للجري في الهواء قال الامام فخر الدين آنها مع نقلها وضخامة أجسامها لم يكن بقاؤها فىجو الهواء الابامساك الله وحفظه (انه بكل شيء بصير) يعلم كيفية ابداع المبدعات والفرائب. وتدبير المصنوعات ا والعجائب ﴿ وقال نعالى في سورة الأعلى ( الذي خلن فسوى ) أي أعطى كل حيوان ما يحتاج اليه من أعضاء رَآلات وحواس (والذي قدر )أي أعضاءه بمقدار ا مخصوص على حسب ما تقتضيه الحكمة (فهدي) أي هداه الى ما به يتسني معاشه وفنون هدايته تدالى للحيوان مما لايحصى فمن ذلك أن القطا وهو طائر معروف يضرب به المثل في الهداية ويقال أهدى من قطاة وذلك أنه يترك فراخه ثم يطلب إللامن مسيرة عشرة أيام وأكثر فيرده فها بمد طلوع الفجر الى طلوع الشمس

م يرجع فلايخطيء لاصادرا ولا واردا قال صاحب الفلسفة الحقة جاء في احدى مجلات أوربا ما زيدته لايشك أحد فيأن الاعين هي التي تلسب دورا مها فى جملنا فى علاقة مستسرة مع الكائنات الحارجبةولكن كثير مرخ الحيوانات تري أحسن بكثير ممانرى نحن حتى يمكننا أن نقول ان لها حاسة سادسة أو سابعة زيادة عن الحواس الحنس غير معلومة لنا وبمكن أنها تصير غير قابلة للظهور . ولا يمكننا أن نفرض هذا الفرض بالنسبة للاعمال النظرية الغريبة جدا التي تحصل منها \* والاكيف نعلل مسئلة قطع بعض الطيور للمسافات الشاسعة جدا على هواء القفار والبحار بدون أن تضل طريقها \* فرضالبعض أن هذه العجيبة منسوبة الي قوة مغناطيسية في جسمها منفعتها ، لها كمنفعة البوصلة للملاحين \* لـكن هذه الحاصة ليست خاصة بالطيور بل موجودة أيضا في النحل والزنابير وبالجملة فهي خاصية كل حيوان يضع صفاره إ في عشرويذهب أميالًا طويلة يبحث لهم عن الاغذية \* وبعد ذلك قاات الجريدة \* قد أتبت المسيو فابر العالم الشهير ان هذه الحيوانات لا تهتدي الي أ آوكارها بالقوة المغناطيسية بأن وضع على ظهر نحلةابرة ممفطسة فصارت تتخبط وتقفز مما أظهر مبدئيا أن المغناطيس قد أثر على جسمها ثم طارت وآبت خالية من عبيها المغناطيسي \* ولاجل أن ينفي ذلك الدكتور الظن الذي نتج من تخبطهافي كونه ناشئا من تأثير المفناطيس على جسمها استبدله بقشة صغيرة فاضطربت اضطرابها أول مرة فعلم أن تخبطها نشأ من ارادة تخلصها من ورطها ولكن ماممني فرضهم أن لها قوة مغناطيسية كالبوصلة \* فماذا تنفع البوصلة للنحلة ان لم يكن معها خريطة تويها في أي يقمة من الارض توجد خليتها \* وماذاتنه الملاح عدته البحرية ان لم يعلم القطعة التي ألقته اليها يد الزوبعة \* وقال تمالى في سورة الغاشية ( أفلا ينظرون الي الابل كيف خلقت ) أي أفلا

ينظرون نظر اعتبار الى الابل التي هي نصب أعينهم يستعملونها كل حين أنها كيف خلقت خلقا عجيبا دالا على كمال قدرته تمالى وحسن تدبيره حيث كان خلقها بدييا مردولابه عرسنن خلقة سرترأنواع الحروانات فيعظم جثتهاوشدة قوتها وعجيب هيئتها اللائقة بتاتيمايصه رءنها من الاناعيل الساقة كالنهوض إ من الارض بالاوقار النقيلة وحمل الائقال الفادحة الي البلاد البعيدة ومع عظمها وقوتها تلين للحمل الثقيل وتنقاد للانسان في الحركة والسكون والبروك والنهوض حيث يستعملها فى ذلك كيفهايشاء ويقتادها يقطارها القائد الضميف حتى أن الصي الصغير ياخذ بزمامها فيذهب بها حيث شاء قال بعضهم الابل له خواص منهاأنه تمالي جعل الحيوان الذي يقتني أصناغاشتي فتارة يقتني ليؤكل لحمه وتارة ليشرب لبنه وتارة ليحمل الانسان في الاسفار وتارة لينقل أمتعة الانسان من بلدالى بلد وتارة ليكون له به زينة وجمال وهذه المنافع بأسرها حاصلة في الابل وان شيأ من سائر الحيوانات لا يجتمع فيمه هــذه الخصال فكان اجتماع هذه الخصال فيه من العجائب \* وثانها آنه في كل واحد من هذه الحصال أفضل من الحيوان الذي لا يو جد فيه الا تلك الحصلة لانها ان جات حاوية سقت فأروت الكثير وان جملت أكولة أطعمت وأشبعت الكشير وان جملت ركوبة أمكن أن يقطع بها من المسافات المديدة مالا يمكن قطعه بحيوان آخر وذلك لما ركب فيها من قوة احتمال المداومة على السير والصبر على العطش حتى ان ظمآها ليبلغ العشر فصاعداً والاجتزاءمن العلوفات باليسير ورعيها لكل ما تيسر من شوك وشجر وغـير ذلك مما لا يكاد يرعاه سائر البهائم وان جعلت حمولة استقلت بحمل الاحمال الثقيلة التي لايستقل به سواها.ومنها أن عنقها سلم اليها ومنها أنها تتأثر بالصوت الحسن وتصير من كال التأثر الى حيث تهلك نفسها من سرعة الجري ويجري الدمع

من عينيها ومنها ماحكاه الامام فخر الدين قال كنت مع جماعة في مفازات فضللنا الطريق فقدمواجملا وتبعوه فكان ذلك الجمل ينعطف من تل الى تلومن جانب الي جانب والجميم كانوا يتبعونه حتى وصل الي الطريق بعد زمان طويل فتمجينا من قوة تخيل ذلك الحيوان أنه بالمرة الواحدة كيف انحفظت فى خياله صورة تلك المعاطف حتى أن الذى عجز جمع من العقلاء عن الاهتداء اليه فان ذلك الحيوان اهتدي اليه فهذه الصفات الكثيرة الموجودة فيها توجب على العاقل أن ينظر في خلقتها وتركيبها ويستدل بذلك على وجود الصانع الحكيم سبحانه ولنختم هذا المبحت بذكرشيء من عجائب الحيوانات فن ذلك أن (الابل) تستطيب الشجر الذي له شوك وتهضمه أمعاؤها مع أنهالا تستطيع في غالب الاوقات أن تهضم (والارضة )تبني لنفسها بينا حسنا من عيدان تجمعها مثل غزل العنكبوت منخرطا من أسفله الي أعلاه وله في احدي جهاته بابمربع وبيتها ناووس ومنها تعلم الاوائل بناء النواويس على موناعم ويضرب بها المثل فيقال اصنع من أرضة ( والاروي ) وهي الاني من الوعول أوغنم الجبل عندها الحنو على أولاها فاذا صيد منها شيء تبعته ورضيت أن تكون معه في الشرك والبر بابويه وذلك أنه يختاف اليهما بما يأ كلانه فاذا عجزا عن الاكل مضغ لهما واطعمهما (والاوز) فرخه يخرج من البيضة فيحسن السباحة في الحال (والايل) يتشديد الياء المكسورة ذكر الاوعال اذا خاف من الصياد يرمي نفسه من رأس الجبل ولا ينضرر بذلك واذا لسمنه الحية أكل السرطان وهو يصادق السمك فهو يمشى الي الساحل ليري السمك والسمك يقرب من البرليراه وهو مولع باكل الحيات يطابها حيث وجدها وياكابا أكلا ذريعاً واذا أكلالحية بدأ باكلذنبها الى رأسها وربما لسعته فتسيل دموعه الينقرتين تحت محاجر عينيه يدخل الاصبع فيهما فتجمد للب الدموع وتصير كاسمم فيتخذ

درياقا لسم الحيات (والجراد) أصناف مختلفة فبمضه كبيرالجثةوبعضه صغيرها وبعضه أحمر وبعضه أصفر وبعضه أبيض وللجرادةستة أرجل يدان فىصدرها وقائمتان في وسعلها ورجلان في مؤخرها ومارفا رجليها منشاران وهو مر ٠ الحيوان الذى ينقاد لرئيسه فيجتمع كالمسكر اذا ظمن أوله تتابع جميمه ظاعنا واذا نزل أوله نزل جميمه ولعابه سم ناقع للنبات لايقع علىشيء منهالاأهلكه وفى الجراد خلقة عشرة من جباءة الحيوان مع ضعفه.وجه فرس.وعينا فيل وعنق ثور. وقرنا أيل . وصدراً سد. وبطن عقرب . وجناحاً نسر . و فخذاجم ل . ورجلا نعامة.وذنب حية (والحجل) اذاباضت أنناه ميز الذكر الذكور منها فحضنها وهي تحضن الأماث وهما كذلك في التربية (والحرباء) ذكر القزويني انه لماكان خلقا بطيء النهضة وكان لابدله من القوت خلقه الله على صورة عجيبة فخلق عينيه تدوران الى كل جهة من الجهات حتى يدرك صيده من غير حركة في يديه ولا قصد اليه و سبقى كأنه جامد أوكأنه ليس من الحيوان ثم أعطى مع السكون خاصية أخري وهو أنه ينشكل بلون الشجرة التي يكون عليها حتى يكاد يختلط لونه بلونها ثم اذا قرب منه مايصطاده من ذباب وغيره أخرج لسانه ويخطف ذلك بسرعة كلحوق البرق ثم يعود الي حاله كأ نهجزء من الشجرة وخلق الله لسانه بخلاف المتاد لياحق مابعد عنه بنلاثة أشبار ونحوها يصطاد به على هــذه المسافة واذا رأي ما يروعه ويخوفه تشكل وتكوّن على هيئة وشكل يفرمنه كلمن يريده من الجوارح ويكرهه بسبب ذلك التلون اه والحرباء آكبرمن العظاية وهي تتلوّن بحر الشمس كما قال الامام الغزالي ألوانا مختلفة فتنلوتن الي حمرة وصفرة وخضرة وماشاءت وهي أبدا تطلب الشمس فحين تبدو تنحو يوجهها اليها حتى اذا استوت الشمس علت رأس شجرة ومايجري مجراها فاذا صار قرص الشمس فوق رأسها بحيث لاتراها أصابها مشل

الجنون فلا تزال طالبة لها ولا تفتر الي جهة المنرب، فترجسم بوحهها اليهما مستقبلة لها ولا تنحرف عنها الي أن تغيب السمس فاذا غابت الشمس طلب هذا الحيوان معاشه ليله كله الي أن يصبح وهذا الحيوان يوصف بالحزم لانه إ مع تقلبه مع الشمس لايرسل يده من غصن حتى يمسك غيره وهو يشبه رأس العجل وعلى هيئة السمكة الصغيرة وله أربعة أرجل كسام أبرص (والحمام) يطلب وكره ولو أرسل • نألف فرسيخ ويحمل الاخبار ويأتى بها من البلاد البميدة في المدة القريبة وفيه ما يقطع ثلاثة آلاف فرسخ في يوم واحدوربما اصطيد وغاب من وطنه عشر حجيج فأكثر ثم هو على نزوعــه الى وطنه حتى بجد فرصة فيعلير اليه وإذا باضت الانثى بجلس الذكر على البيض ويسخنه جزأ من النهار والاشي بقية النهار (والخطاف)وهوالمعروف إ بعصفور الجنة يبني بيته فيأبد المواضم عن الوصول اليه ولا يفرخ في عش أ عتيق حتى يطينه بطين جديد وينبي عشه بناء عجيبا وذلك انه يهيء الطين معرا التبن فاذا لم يجد طينا مهيأ ألق نفسه في الماء ثم يتمرغ في التراب حتى يمتلي. جناحاه ويصير شبيها بالطين فاذا هيأ عشه جعله على القدر الذي يحتاج اليه هو وأَفْرَاخُهُ وَلَا يَاتِي فِي عَشْهُ زَبَالَا بِلَ بِالْقِيهِ الْيُ خَارِجُ فَاذَا كَبُرَتُ فَرَاخُـهُ علمها ذلك (ودودة الحرير) هي من أعجب المخلوقات وهي دودة حقيرة لكن أودع فيها الصانع الحكيم من العجائب ما يشهد ببديع حكمته. وباهر قدرته. إ جلَّ وعلا وذلك أنها تسيش من ورق شجرة مخصوصة وهي شعبرذ التـوت وبعد أن تمر على أدوار غريبة من شكل وأكل وصوم ننسب نسيجًا غاليا يتباهى بلبسه نساء المرك «وتفصيل أحوا. ا أنها تكون أولا بزره أو بيضة صغيرة جداً ثم تخرج منه دودة صغيرة أصغر من الذر ولاتزال تكبروتعظم الي ان تصير في قدر الاصبع وتنتقل من الســواد الي البياض أولا فأولا

ويساخ جلدها أربع مرات وذلك لان جسمها يكبر كثيرآ بسرعة ذلا يسعها جلدها الاول وتنقطع عن الاكل عند سلخه فتبقى صائمة مدة يوم أويومين بلياليهما وكلما سلخ جلدها مرة تظهر بجلد جديد أكثر ياضاً مماكان قبله وتقل حركتها في حال الصوم أو تكاد تنقطع نتتمسك بأرجلها الحلنيــة وتحنى رأسها قليلا ثم يجف جلدها وينشق أولا من وراء رأسها ثم يمتدالشق الى كل الجسم فتخرج بجلد جديد يتكون مدة صومها وبعــد السلخ الرابع تهمك على الاكل ليلا ونهاراً مدة أسبوع تقريباً وبعد ذلك تمتنع عنه دفعة واحدة فتراها حينئذ مهتمة لتجد مكانا يوافقها فتصمد على أعضان تهيأ لتلك الغاية وبعد أن تستقر في مكان تراه موافقاً لهملها تبتدي ، في النسيج فتعمل أولا غشاء مخصوصاً تضعه في محل بعيد عن الطوارى، بمزيدالدقة والاعتناء وتعمل داخله الحز الجيد مكملة ذلك من الخارج الي الداخل بامالة رأسها وبدنها الى جبيع الجهات وتنسيج نسجها بهمة فأنقة حتى يسمك فتحتجب داخله عن النظر ثم تلتحم الحيوط التي تنسجها بمضها ببمض بمادة صمغية في الحيـوط نفسها وعندما تتم نسجها تنقاب زيزا فيغيب رأسها وأرجلها عن النظروتكتسي بجلد قشري لا مع ضارب الى الاحمرار وتظهر كانها فاقدة الحياة ثم ينشق جلدها الجديد من وراء رأسها فتخرج منه فراشة تامة ذات أجنحة لم يكن لها أثر من قبل وتكون أرجلها الامامية متنيرة عن هيئتها الاصلية أما الارجل الحلفية التي كانت تستمين برا عند صمودها على الانصان فتفقد بالكلية بحيث لايبتي لها أثر وكما يكون التغير تاما في ظاهرها يكون تاما أيضاً في داخلها فتتغير أحشاؤها كلها كانها لم تكرب بالامس دودة حرير ويتولد في فمها وهي في منسوجها مادة سائلة متى لامسته تحال نسيجه وتهتك خيوطه فيسهل على الفراشة الحروج من حبسها حينها يأتي زمن الحروج وأهم تغير يحصل في

الدودة داخل منسوجها هو تحولها هنا لك الي ذكور واناث بهيئا ت ظاهرة لا تقبل الالتباس مع أنه لا يظهر في الدود ذكر ولا أنثي ولا يفترق بعضــه عن البعض الآخر بأقل علامة فتخرج الديدان ذكورا واناثا متساوية العدد وتتزاوج ثم تنفك من نفسها بعد ساعات فيموت الذكر وتبيض الانثي ثم تموت ولا تذوق الدودة طعاماً من بعد ابتدائها في النسج الى أن تمـوت أما ألوان المنسوج فكثيرة فمنها الابيض والاصفر والاخضر الضارب الي الصفرة والاصفر الضارب الي الحمرة وهيئة المنسوج أيضاً مختلفه فمنه المستدير والبيضي والبيضي المخننق الوسط فانظر هديت الى هذا الابداع البالغنهاية الرقة واللطافة لتعرف بذلك كال حكمة الصانع الحكيم الذي أعطى كلشيء خلقه ثم هدى (والديك) أعظم ما فيه من العجائب معرفة الاوقات الليلية فيقسط أصواته عليها تقسيطاً لا يكاد يفادر منه شيأ سواءطال أوقصروبوالي صياحه قبل الفجر وبعده فسبحان من هداه لذلك (والزرافة) لما علم الله تعالي أن قوتها من الشجر جعل يديها أطول من رجليها لتستعين بذلك على الرعى منها بسهولة ( والسلحفاة ) اذا باضت صرفت همتها الى بيضها بالنظر اليه ولا تزال كذلك حتى يخلق الله تعالى الولد منها اذ ليس لها أن تحضنه حتى يكمل بحرارتها لان أسفلها صلب لاحرارة فيه (والسنور) حيوان متواضع ألوف خلقه الله تعالى لدفع الفأر واذارات ستر روثه حتى لا يشم رائحته المأرفيهرب أولا فاذا وجد رائحته شديدة غطاه بحيث يواري الرائحة والجرم والااكتني بأيسر التغطية وذكر الزمخشري أن الله تعالي ألهم الهرة ذلك ليتنبــه بذلك قاضي الحاجة من الناس فيفطي ما يخرج منه (والضفدع) أول نشئها فيالماء أن تظهر مثل حب الدخن اسود ثم تخرج منه وهي كالدعموس ثم بمد ذلك تنبت لها الاعضاء فسبحان القادر على ما يشاء وما يريد سبحانه لااله الا هو

(وظبية المسك) ذكر الدميري أن المسك دم يجتمع في سرتها في وقت معلوم من السنة بمنزلة المواد التي تنصب الي الاعضاء وهذه السرة جعلها الله تعالى إ معدنًا للمسك فهي تثمر كل سنة كالشجرة التي تؤتي أكلها كل حين باذن رسها (والغرنيق) وهو طائر أبيض طويل المنق من طير الماء ويقال له غرنوق إ وغرانيق قال القزويني المرنوق من الطيور القواطع وهي اذا أحست بتغير الزمان عزمت على الرجوع الى بلادها فعند ذلك تتخذ قائدا حارسا ثم تنهض أ مما فاذا طارت ترتفع في الهواء حتى لا يعرض لها شيء من السباع فاذارأت ! غيما أو غشيها الليل أو سقطت للطم أمسكت عن الصياح كيلا يحس بها العدو" واذا أرادت النوم أدخل كل واحد منها رأسه تحت جناحه كأنه يعلم أن الجناح أحمل الصدمة من الرأس لما فيه من الدين التي هي أشرف الاعضاء أ والدماغ الذي هو ، لاك البدن وينام كل واحد منها فائمًـا على احــدي رجليه إ حتى لا يكون نومه ثقيلا وأما قائدها وحارسها فلا ينام ولا يدخل رأسهفي أ جناحه ولا يزال ينظر في جميع الجوانب فاذا أحس بأحــد صاح بأعلى صوته إ فسيحان الذي قدر فهدي

حر المبحث الرابع في النظر في النبات \* وفيه مطلبان №

﴿ المطلب الاول فى كيفية النظر فى النبات ﴾ « وما فى تكوينه من الآيات الداله » ( على صانعه بالقدرة والاختيار)

اعلم أن النبات منوسط بين المعادن والحيوان بمعنى انه خارج عن نقصان الجمادية الصرفة التي للمعادن وغير واصل الي كامل الحسوالحركة اللتين اختص بهما الحيوان لكنه يشارك الحيوان في بعض المنهور لان البارى تعالى يخلق

لكل شيء من الآلات ما يحتاج اليها في بقاء ذاته ونوعه وما زاد على ذلك يكون ثقلا وكلاعليه لا يخلقه ولا حاجة للنبات للحسروالحركة بخلاف الحيوان واعلم ان الحبة والنواة اذا وضعت في الارض الرطبة ثم مضى علىهذه الحالة | مدةً أظهر الله تمالي في تلك الحبة أو النواة من أعلاها شقا ومن أسفلها شقا آما الشق الاعلى فانه يخرج منه جزء هو الشجرة الصاعدة الي الهـــواء وأما الشق الاسفل فانه يخرج منه جزء آخر هو الشجرة الهابطة في الارض وهي المساة بمروق الشجرة وتصير تلك الحبة والنواة سببا لاتصال الشجرة الصاعدة في الهواء بالشجرة الهابطة في الارض ثم ان ههنا عجائب \* فاحداها ان الحب اذا وقع في الارض الندية واستولي عليه الماء والتراب فالنظر العقلي يقتضي ان يتعفن ويفسد لان احدهما يكفى في حصول العفونة فبهما جميعا أولى ثم انه لايفسد بل يبق محفوظا \* وثانيها ان الحبة اذا وقعت في الارض الرطبة انتفخت ثم انشقت ولا تنشق من شيء من الجوانب الا من أعلاها وأسفلها مع ان الانتفاخ حاصل من جميع الجوانب . وثالثها ان النوى مع ما فيه من الصلابة العظيمة التي يسبيها يعجز عن فلقه أكثر الناس اذا وقع في الارض الندية ينفلق باذن الله ونواة النمر تنفلق من نقرة على ظهرها ويصير مجموع النواة على نصفين يخرج من أحد النصفين الجزء الصاعد ومن الثناني الجزء الهابط أما الصاعد فيصمد وأما الهابط فيغوص في أعماق الارض \* ورابعها ان طبيعة تلك الحبة والنواة واحدة وتأثير الطبائع والافلاك والكواكب فيها واحد ثم انه خرج من تلك الحبـة الصـغيرة شـجرتان احـداها خفيف صاعد والاخري تقيل هابط مع أتحاد الطبيعة وأتحاد الماء والهواء والتربة ومن المحال ان يتولد من الطبيعة الواحدة طبيعتان متضادتان فعلمنا ان ذلك انمــا كان بسبب تدبير المدبر الحكيم والمقدر القديم لا بسبب الطبع والحاصية فان أ

طبيعة تلك الشجرة الكانت تقتضي الهوي في عمق الارض فكيف تولدت منها الشجرة الصاعدة في الهواء وان كانت تقتضي الصمود في الهواء فكيف تولدت منها الشجرة الهابطة في الارض فلما تولد منها هاتان الشجر تان معران الحس والعقل يشهد بكون طبيعة احمدى الشجرتين مضادة لطبيعة الشجرة الاخرى علمنا أن ذلك ليس بمقتضي الطبع والخاصية بل بمقتضي الايجاد والابداع والتكوين والأختراع \* وخامسها ان باطن الارض جرم كثيف صلب لا تنفذ المسلة القوية فيه ولا يغوص السكين الحاد القوي فيه ثم انا نشاهد اطراف تلك العروق في غابة الدقة واللطافة كأنها مياه منعقدة بحيث لو دلكها الانسان باصبعه بادنى قوة لصارت كالماء ثم انها مع غاية لطافتها تقوي على النفوذ في تلك الارض الصلبة والغوص في بواطن تلك الاجرام الكثيفة فحصول هذه القوى الشديدة لهذه الاجرام الضعيفة التي هيف غاية اللطافة لا بد وان يكون بتقدير العزيز الحكيم «وسادسها انه يتكون من تلك النواة والحبة شجرة ويحصل في تلكالشجرة طبائع مختلفة فان قشر الحشبة لهطبيعة مخصوصة وفى داخل ذلك القشر جرم الحشبة وفى وسط تلك الحشبة جرم رخو ضعيف يشبه العهن المنفوش ويحصل أنواع مختلفة فان الجزء الصاعد له د صعوده يحصل له ساق ثم ينفصل من ذلك الساق أغصان كثيرة ثم يظهر على تلك الاغصان الاوراق أولا ثم الازهار والانوار ثانيا ثم الثمار ثالثاويحصل لتلك الثمار اجزاء مختلفة بالكثافة واللطافة وهي القشور ثماللبوب ثمالادهان ثم قد يحصل للثمرة أربعة أنواع من القشر مثل الجوز فان قشره الاعلى هو ذلك الاخضر وتحته ذلك القشر الذي يشبه الخشب وتحته ذلك القشرالحيط باللب وتحت ذلك القشر قشرة أخرى في غاية الرقة تمتـــاز عمــا فوقها حال كون الجوز رطبا فحصول هذه الاجسام المختلفة في طبائعها وصفاتها وألوانبا إ

وأشكالها وطعومها مع تساوي تأثيرات الطبائع والنجوم والقصول يدل على انها انما حدثت بتدبير الحكيم الرحيم المختار القادر. لا بتدبير الطبائع والعناصر وسابعها أنك قد تجد الطبائع الاربع حاصلة في الفاكهة الواحدة فالاترنج قشره حار یابس و لحمه حار رطب و حماضه بارد یابس و بزره و نوره حار یابس و کذلك العنب قشره وعجمه بارد يابس كثيف. وماؤه ولحمه حار رطب لطيف. فحصول هــذه الطبائع المتضادة والخواص المتنافرة عن الحبة الواحدة لابد وأن يكون بابجاد الفاعل المخنار ﴿ وَثَامَ مِهَا أَنْكَ تَجِدُ أَحُوالَ الفُوالَهُ مُخْتَلَفَةٌ فَبِمُضَهَا يَكُونَ اللَّ فىالداخل والقشرف الخارج كما فى الجوز واللوز وبعضها يكون الفاكهة المطلوبة في الخاج وتكون الحشبة في الداخل كالحوخ والمشمش وبمضها يكون النواة لهالب كافي نوى المشمش والخوخ وبعضيا لالب له كاني نوى النمر وبعض الفواكه لا يكون له من الداخل والخارج قشر بل يكون كله مطلوبا كالتين فهذه أحوال مختلفة في هذه الفواكه وأيضا هذه الحبوب مخنلفة ني الاشكال والصور فشكل الحنطة كانه نصف دائرة وشكل النعير كانه مخروطان اتصلا بقاعدتها وشكل العدس كانه دائرة وشكل الحمص على وجه آخر فهذه الاشكال المخنادة لا بد وأن تكون لاسرار وحكم علم الحالف أن تركيبها لايكم ل الاعلى ذلك الشكل وأيضا فقد أودع الحالق تعالي في كل نوع من أنواع الحبوب خاصية اخرى ومنفعة أخرى وأيضا فقد تكون الثمرة الواحدة غذاء لحيوان وسما لحيوان آخر فاختلاف هذه الصفات والاشكال والاحوال مع اتحاد الطبائع وتأثيرات الكواكب يدل على أن كلها انما حصلت بتخليق الفاعل المخمار الحكيم \* وتاسعها أنك اذا أخذرت ورقة واحدة من أوراق الشجرة وجدت خطاواحدامستقيما فى وسطها كانه بالنسبة الي الورقة كالنخاع بالنسبة الى بدن الانسان وكما أنه ينفصل من النخاع أعصاب كنيرة يهنة ويسرة في باءن الانسان ثم لايزال ينفصل

إعن كل شعبة شعب أخر ولا تزال تستدق حتى تخرج عن الحس والابصار بسبب الصغر فكذلك في تلك الورفة قد ينفصل عن ذلك الحط الكبير الوسطاني خطوط منفصلة وءن كل واحدمنها خطوط مخملفه أخري أدق من الاولي ولا يزال يبقى على هذا المنهج حتى تخرج تلك الحطوط عن ا الحس والبصر والخالق تعالي انما فعل ذلك لتجري الاجزاء اللطيفةالارضية إ فى تلك المجارى الضيقة حتى تغتذى الشجرة بتلك الاجــزاء فلما وقفت على عناية الحالق في ايجاد تلك الورقة الواحدة علمت أن عنايته في تخليق جملة تلك الشجرة أكمل وعرفت أن عنايته في تكوين جملة النبات أكمل ثماذا عرفت أنه تعالي انما خلق جملة النبات لمصلحة الحيوان علمت أن عنايته تخليق الحيوان أكل ولما علمت أن المقصود من تخليق جملة الحيــوانات هو الانسان علمت أن عنايت في تخليق الانسان أكل ثم انه تعالى انما خلق النبات والحيوان في هذا العالم ليكون غذاء ودواء للانسان بحسب جسده والمقصود من تخليق الانسان هو المعرفة والمحبة والحدمة كما قال تعالي وماخلقت الجن والانس الاليعبدون فانظر أيها المسكين بعين رأسك في تلك الورقة الواحدة من تلك الشجرةواءرف كيفية خلقة تلكالعروق والاوتار فيها ثم انتقل من مرتبة الى ما فوقها حتى تعرف ان المقصود الاخير منها حصول المعرفة والمحبة في الارواح البشرية فحينئذ ينفتح عليك باب منالمكاشفات لاآخر لها ويظهر لك أن أنواع نعمالله في حقك غير متناهية كما قال وأن تعدوا نعمةالله لا تحصوها وكل ذلك أنما ظهر من كيفية خلقة تلك الورقة من الحبة والنواة قال صاحب الفلسفة الحقة انمككة النباتات هي الممككة الواسعة الاطراف الشاسعة الاكناف البديعة النظام المعجزة الاحكام ألق البصر الي أديم الارض في ابان الربيع تجدها لابسة جلابيب السندس الازهر والاستبرق الاخضر متكللة يتيجانالازهار من لجين ونضار ينعش النواظر بهاها والقلوب رياها فمن ورد أحر اهامه وتعندم خضابه وفاح شذاه وعشقه من رآه ومن نرجس باسم عرفه ناسم وكل محمول على شجيرةخضراء ذات سوق متناسبة وأوراق متناسقة وبرى بجانبها أعشاب حمراء وخضراء وصفراء وبيضاء قصيرة الطول حشيشيةالسوق لا تتصلب بل تموت كل سنة ويخلفها غيرها ثم يري بجانب كل ذلك دوحات هأئلة ذات أخصان غليظة وسوق ضخهاء تعد أقطارها بالمترات أما طول قامتها فتبلغ منها العشرات فلاشك ان من تدير في هذه المناظر البديمة لابدان تستلفت نظره وتتوق نفسه الى كيفية نموها وطرق تغذيتها كيف لا تتوق نفسه الي ذلك وهو الذي يرمي بيده بزرة صغيرة فلم يلبث أن يراها شجيرة ذات حياة مركبة من ساق وأغصان وأوراق وأزهار وثمار . فهل يوجد داخل الارض العمياء ماكينة كونتها أو فابريقة اصطنعتها كيف لايذهل عقل متدير يلقي الي الارض بزرة من بزور التين وبعد ان يلبث زمنا مناسبا يراها دوحة تناطح السحاب بدان كانت تحت التراب ذات فواكه عــذمة على أغصان متحلية باقراط الازهار ما بين أوراقخضراء ظلالها وارفة وأفياؤها سابغة تلبث هكذا تؤتى أكلها كلحين بإذن ربها واليكماقاله الدكتور نوفيل في احدي مجلات أوربا الشهيرة تحت عنوان \* آية التوالد \* ما يأتي ببعض تصرف واختصار . كيف نفهم أن خلية بسيطة أمكنها أن تصل الي هيئة الاصل التي خرجت منه وتصيره أهلا لان يكا بدكل التغير ات المخصصة لسلسلة الذرية و فاجاب الفيلسوف وسمن على هذه المسئلة بقوله قبـل ان نبحث عن كيفية عمل الحاية البسيطة لهذه الآية الغريبة يلزمنا ان نعلم قبل كل شيء هل هي التي تفعلها في الحقيقة ونفس الامر.وقد درس المسيو جران الآن هذه | المسئلة وفحصها في جريدة فور تجتلي رفيو وابتدأ مقاله بقوله أليس ناموس إ

التماثل هو الآية الحقيقية • أليس الحيوان والنبات يستمير من الحارج مواد مباينة لمادته من عضوية وغير عضوية ، وما ذا يفعل بها ، هل يحيلها الي مادته الخاصية أو النوعية أو الجنسية أو الشخصية والذاتية \* يَمَكَنَ الاثبات بسهولة \_ أن الجسم يتركب ويتعوض ويجدد نفسه مع كل خواصه وذلك من المواد الغريبة عن مادته وأليس من الغريب المدهش ان قطعا مخصوصة منفصلة عن كائن مهماكان أزرارا أو خلايا أو بذوراً تمتلك ءين القدرة التي يمتلكها المجموع التي كانت هي جزءً منه فتركبه بكل خواصه ومزاياه ، والجزء الحي من النبات هو مخلوق بطريقة بها أنه يحيل المواد غير العضوية (التي يمتصها ويحلاها ويركبها ثانيا) الي تركيب مشابه تماما لنركيبه حتى في الخواص الدنيثة جدا. ولا يجاد الحلية التي تحتوى على البزرة والخلية التي باجتماعها فيما بعد مع خلية أخرى من جنس مضاد لجنسه تكون جسما جديدا تظهر فيه العلامات المميزة للآباء \*ولكن ماذا نقول فيأن خلية نسيطة تحتوي على قوة انرازكل هذه الاعضاء بكمل هذه الخواص \* كيف ذلك . لعمرى ان هذه الاشياء هي آية عجيبة اه ومن عجيب صنع الباري خلق الاوراق على الاشجار زينة لها ووقاية لثمارها من نكاية الشمس والهواء ثم انه تعالي خلقها مرتفعة عن الثمار متفرقة بعض النفرق لامتكاثفة عليها ولابعيدة عنها لتأخذ الثمار من النسيم تارة ومن الشمس أخري فلو تكاثفت عليها حتي منعتها اصابة النسيم وشعاع الشمس لبقيت على فجاجتها غليظة الجلد قليلة المائية واذا سقط منها بعض الورق أصابتها الشمس وأحرقتها كما ترى في الرمانة التي احترق منها احدي الجوانب ثم اذا فرغت الثمرة تناثرت الاوراق حتى لاتجذب مائية الشجرة فتضعف قوتها كماتري ف الحيوان فان الام تضعف من ارضاع أولادها واعلمأن عقول العقلام متحيرة فأمر الحشائش وعجائبها وأفهامالاذ كياءقاصرة عن ضبط خواصهاوفوائدها

وكيف لامع مايشاهد من اختلاف صور قضبانها. واختلاف أشكالها والوانها. وعجيب صور أوراقها وأزها رهاوكل لون منها ينقسم الي أقسام كالحمرة مثلا فانها وردى وأرجواني وسوسى وشقائق وأدريونى وغير ذلك مع اشتراك كلها في الحمرة ثم عجائب روائحها ومخالفة بمضها بمضا مع اشتراك الكل في الطيب ثم عجائب أشكال حبوبها فانه لكل واحدة شكل وورقب وعرق وزهر ولون وطعم ورائحة وخاصية بل خاصيات لايعرفها غير الله والتي عرفها الأنسان بالنسبة الي مالم يدرفه كقطرة من بحر فانظر الي الارض وهي ميتة فاذاأنزل عليها الماء اهتزت وربت واخضرت وأنبتت فنون الاشجار وعجائب النبات من حب وعنب وقضب وزيتون ونخل ورمان وفواكه كثيرة لاتحصى مختلفة الاشكال والالوان والطموم والصفاتوالارابيح يفضل بعضها على بعض في الاكل تستى بماء واحد وتخرج من أرض واحدة فان قلت ان اختلافها باختلاف بذورها وأصولها فمتى كان في النواة نخلة مطوقة بمناقيد الرطب ومتى كان في حبة واحدة سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة ثم انظر الى ارض البوادى وفتش ظاهرها وباطنها فتراها ترابا متشابها فاذا أنزل عليها الماءاهتزت وربت وأنبتت منكل زوج بهيج ألوانا مختلفة ونباتا متشابها وغير متشابه لكل واحد طم وريح ولون وشكل يخالف الآخر فانظر الي كثرتها واختلاف أصنافها وكثرة أشكالها ثم اختلاف طبائع النبات وكبرة منافعه وكيف أودع الله تعالى العقاقير المنافع الغريبة فهذا النبات يغذى وهذا يقوى وهذا يحيى وهذا يقتل وهذايبرد وهذا يسخن وهذا اذا حصل في المعدة قمالصفراء من أعماق العروق وهذا يستحيل الي الصفراء وهذا إ يقمع البلغموالسوداء وهذايستحيل اليهما وهذا يصغى الدم وهذا يستحيل دما وهذا يفرحوهذاينوم وهذايقوى وهذا يضعف فلم تنبت من الارض ورقة |

ولاتبنة الاوفيها منافع لا يقوى البشر على الوقوف على كنهها وكل واحدمن هذا النبات يحتاج الفلاح في تربيته الي عمل مخصوص وبعض ذلك يستنبت ببث البذر في الارض وبعضه بغرس الاغصان وبعضه يركب في الشجر ولو أردنا أن نذكر اختلاف أجناس النبات وأنواعه ومنافعه وأحواله لانقضت الايام في وصف ذلك لكثرة مااشتمل عليه من العجائب والغرائب حتى حير الالباب بما أودع فيه من النظام المحكم والاسرار والحبكم قال صاحب الرساله الحميدية وأغرب شأنه وكل شؤنه غريبة كيفية تمثيله لاجزاء الارض والماءوالهواء لبنيته وتطويرها باطواره بينما هذه الاشياء عديمة النمو والحياة اذنراها قد دخلت في تركيب النبات فانقلبت جسما ناميا متغذيا ذاحياة نباتية مكتسبا خواصلم تكنله من قبل ثم تنظر الي ذلك الجسم النباتي فتراه من وجه عديم الارادة فاقد الادراك أشبه شيء بالجماد وتنظر اليه من وجه آخر فتراه قد ضرب بعروقه في بطن الارض لتناول الغذاء فهو وان لم يسع على أقدامه كالحيوان في طلب رزقه ولكن يبلغ في باطن الارض مالايبلغه الحيوان وتري أغصانه تتعالى أو يتمرش بشوكه ولبابه على المرتفعات لينتفع بنور الشمسكالحيوان المتسلق على الاشجار لطلب الاثمار وقال صاحب كشف الاسرار النورانية القرآنية واذاتامل عاقل في الاعضاء النباتية يتعجب من صنع البارى تمالى وقدرته جلوذلك أنه يشاهد الجذور ذات الالياف الشعرية التي تمتص السائلاتالكأنة في الارض قوة عجيبة وتنقل السائل المغذى الى أوعية النبات وكذلك الى السوق والفروع القائمة فىوسط الهواءالمعدلتغذيته تم الاوراق التي هي أء نباء تنفس وتحاب وافراز يمتص بها النبات الهواءويخرج الابخرة والغازات التي ليست نافعة لغذائه وكذلك الاوعية المختلفة الاشكال التي تدور فيها العصارة اللينفاوية والعصارة المنصلحة وكذلك المسام القشرية

والخلاياقال صاحب الفلسفة الحقة ولوحثثنا مطايا البحث والتنقيب في ميدان علم النبات فلا يحتمل أن نجد لبدائعه حدا ولو بذلنا عمرنا كداوجدا بل كلما توغلنا في أرجاله نري غرائب تدهش ألبابنا وعجائب تستحق اعجابنا فهي مملكة يتنزه فيها الناظر والخاطر وربما زاد تنزه الثاني على الاول وهو في الحقيقة عليه المعول \* من هذه البدائع أن من البذور مالا تتأ تيرؤيته الا الا بالميكر وسكوب ولو وضعناه في شروط انباته لا نستطيع أن ننظره بالعين العارية الا بعسد جملة سسنين أي لا ينمو الا ببطء زائد الحد . لكنا نرى من جهة أخرى أن بعض النباتات لا يستطيع رؤيتها الراثي الابالميكروسكوب تنمو خلاياه (اذا وضعت في شروط الانبات) بسرعة مدهشة للفكر جدا حتى أنها لتصل فى بضع ساءات الى حجم البطيخة أعنى أنه يتكون فيها في الدقيقة الواحدة (٥٥) مليونا خلية ويوجد من النبات مايزرع نفسه بنفسه وذلك أنك تجد في بعضها أن الغلاف الثمري أو المبيض متمتع بخاصية المرونة بزوره غـير تقيلة فني النبات الذي من هذا التبيل ينفتح مصاريع تمره فجآة فتنقذف البزور من داخلها الى مسافات بميدة وقد يكون انفصال المصاريع مصطحباً بفرقعة شديدة تسمع من بعد كما يسمع انفجار البارود . ومن النباتات مايأكل لحوم الحيوانات وهو متمتع بالاعضاءالتي تؤهله لهذه العملية على أحسن نظام وترتيب وذلك أن أوراقه منقسمة الى قسمين قسم مفرطح أ والقسم الذي يليه منقسم الى قسمين يمكن أن ينطبقا عند الازوم وحافات إ هذين القسمين الاخير من محلاة بهدبات يحيث انهما اذا انطبقا تعشقت هذه إ الهدبات فى بعضها وكونت لقفص شبيه بالمصيدة ويوجد داخل هذه المصيدة ثلاثة خيوط متى لامسها حيوان انطبقت عليه المصيدة في الحال فتمنعه من الحروج فاذاتم لها هذا الصيدتفرز الغدد الموجودة فىالمصيدة سائلا فيه إ

حوامض بها تذيب جسم الحيوان أى تهضمه وتمتص مايوافقهامن أجزاء الحيوان وتترك مالا نوافقها منه ولبعض أنواع هذه النباتات خاصية غريبة وهوأنه يصطاد الحيوانات بطرنقة فنية وذلك أنه يفرز لها مادة مخصوصة كصل بها التأثير على أنوف الحيوانات التي تنفع لغذائه تأثيرا مقبولا فتطلب تلك الرائحة ولما تصل اليها وتلامس داخل المصيدة تنطبق علمها أجزاؤها فيكون عقاب عدم تبصرها وقوعها فىشرك ذلك النباتالذي يذيبجسمها ويمتصه ليقيم أود حياته وقال صاحب الرسالة الحميدية وبينما نقول انه لايتغذي الابأجزاء الارض والماء والهواء نرى منه النباتات المفترسة وهي التي تنبت فى غيرها من النباتات وتتغذى بعصارتها كما يعيش بعض الحيوان على بعضه ومنها ما احتوت أوراقه على عصار يغري الذباب أن يسقط عليها فاذا سقط على ورقة منها أحست به وانطبقت عليه ولا تتركه حتى تمتص رطوبته ثم تتركه ميتاً لم يبق منه سوي القشر فهذا نبات يتغذي بحيوان أخذابثار العالم النباتي الذي يتغذي به العالم الحيوانى و بينما نري أن النبات لا بد أن تفلق جذوره اما في الارضواما في بنية غيرهمن النباتات التي يفترسهانري النباتات الهوائية وهي أعشاب لا أصول لها في النربة تتعلق على غيرهاو تتناول غذاءها من الحواء ومن عجيب أمرها أن زهرها قد يشاكل الفراش والنحل وغيرها من أنواع الذباب واذا حركها الهواء يظنها الرائي فراشاً يحــوم على الاشجار أو نحلا يسمى في جنى العسل من الازهار ومن أزهارهامايشاكل الرتيلاء ومنها ما يشاكل الانسان الي غير ذلك من الصور المختلفة قال ومما نظرته بميني وانكان ليس من النباتات الهوائية بل ينبت من بصيــلات في ا الارض نبات يحمل زهرة هي صورة طير أصفر برأس وعينين ومنقاروعنق وصدر وجناحين منتشرين بعض الانتشار منتصب القامة كما ينتصب الديك ال

وعند أسفل بطنه صورة نحلة بلون سنجابي واضعة فمها ببطنه كأنها تمتص منه شيأ وهي ذات رأس وعينين وظهر منقوش وجناحين ممتدين من أصل فخذى الطير فهما مشتركان بين أن يكونا فخذبن له وجناحين لها وكل تلك الاعضاء التي فيها واضحة بينه لأنها تقارب الاعضاء مجرد مقاربة منظر يستوقف الطرف ويشهد بوحدانية خالقه وقدرته واحكامه وتوجد هذه الزهرة في برية بيروت في محل يقال له ظهو ر الاشرفية ويسميها يعض أهل تلك الجوار بزهرة الطير وبعضهم بزهرة النحلة قال وفد وجدت بمضكم (يعني بعض الفلاسفة الماديين )يعلل تكون تلك الازهار على صورة الحيواناتُ بتعاليل واهية فأطلب منهم تعليل تكون هذه الزهرة بما بقنع المقل ولاأراكم تقدرون على ذلك ولاأري مقنعا للمقل الااحالة تكوينهاعلى صنع القادرالمريد الحكيم العليم لاعلى حركة أجزاء المادة ولاعلى ناموس التباينات ولاعلى أمثال ذلك من الامور العمياء الصاء البكماء وبينما نري أن بعض النبات لايحس بأشد الملامسات ونحكم بأن من جملة الفوارق بينه وبين الحيوان الاحساس في الحيوان دونه اذنري النباتات الحساسة ومنها السنط الحساس الذي اذا لمس أو حرك أحس وانضمت وريقاته وتشنج سائر أورافه ومنه النبات المفترس للحيوان الذي تقدم ذكره فانه يحس بوقع الذباب عليـه فيمسكه ويمتصه وبينما نرى أن النبات لايتحرك الابفاعل خارجي كالهواء والحيوان اذ نري النبات المتحرك ينفسه لذير قاسر ظاهر فهذا النبات متحرك بنفسه حركات برسم بها في الهواء مخاريط هندسية فورفته مؤامة من ثلاث وريقات أكبرها العلياء في الوسط والصغريان تحتها على الجانبين تحركان مدة حياتهماليلا ونهارا في الحسر والبرد والشمس والظل والصدو والمطر لا تنقطع حركتهما ترتفع الواحدة منهما وتخفض الاخري على التوالي بحركة

مستديرة ومنمه مالا تتحرك ورقته الوسطى الاصباحا ومساء بخلاف الجانبتين فان احداهما ترتفع والاخري تنخفض طول النهار قال وقلتم انهمم وجدوا على جانب نهر الكنج في الهند نبتاً تحرك وربقاته كذلك ستين حركةً في الدقيقة فهوساعة حيـة نامية لاتقف ولا تكلف صاحبها شـيأ من النفقة ومشركوا الهند يقدسون هذا النبات وينسبون اليهقوتة الهيةوماهو الآشاهد على انفراد خالقه بالربوبية ومنه ما يتحرك زهرهمم حركة الشمس في قبةالفلك وهوكثير في بلادنا ويسمونه بالعلك وبعابد الشمس لان زهرته المستديرة المؤلفة من دوائر بديمة الاصباغ محكمة الصنع محاطة بأهداب كحيوط الحرير وفي وسط نوع منه شيء كعقرب الساعة تستقبل تلك الزهرة الشمس في أول شروة اولا تزال تعرك لاستقبالهاكلما ارتفعت الشمس لقبة الفلك حتي تبلغ الهاجرة فتكون تلك الزهرة حينئذ سطحية الوضع تم كلما مالت الشمسالي المغرب مالت معها حتى تقاربها في المغيب فسبحان المبدع الحبير تم في تباينات النبات مايحيرالافكار ويشهد أن مبدعه فاعل مختار لا يحكم عليه ناموس ولا تدخل قدرته تحت تحديد ينبيءعن الاضطرار وعدم الاختيار وذلك أنا نري منه ما يبلغمن الكبر والارتفاع مبلغاً يفوق الحدكما في أرز لبنان وأم الاجمة التي توجد في أمريكا طولها ثلاثمائة قدم وأربعمائة قدم وقطر بعضها عند الارض ثلاثة عشر قدما وسمك قشرها ثمانية عشر قيراطا ومن أشجارها ما جوف ساقها وطرحت فكان الفارس يدخل جوفها منتصبا على صهوة حصانه فلا يمسها وبعض الاشجار فى اسكتلندا بلغ محيطها تسمين قدما وحسب عمرها بمقابلتها بأصغر أشجار نوءيا فكان خمسة آلاف سنة وفي كاليفورنيا شجرة صنوبر طولها ثلاثمائة قدم ومحيطها ثلاثون قدما وعمرهاستةالافسنةوأغرب من ذلك كله شجرة عندم في احدي جزائر كناريا في الاقيانوس الاتلنتيك لا

يحيط بساقها عشرة رجال يمدون أيديهم حولها يمس كل منهم أنامل مجاوره بأنامله وقد مرعلي آكتشاف تلك الجزيرة ما يقرب من أربعمائة سنة ولم يتغير منظر تلك الشيجرة فان نمو هذا النبت بطيء كما يشاهد من نمو صغاره فكم مرعليها من القرون قال بعضهم أني أقول انها كانت تنمو منذ قرون كثيرة قبل خلق الانسان ونري من النبات عالماعلى غاية الصغر قد أظهر هالمكر سكوبوذلك كالطحل الذي يعلو وجه الماء والعفونة الني تلتصق بالجدران وغيرها فكل ذلك يظهر تحت المكر سكوب كانه نستان أو مرج أو غابة كثيفة تحمل مع صغرها ودنائتها زهرا وبزرا ينتشر مع الهواء من جملة الهباءويقع على الجدران وغيرها فاذا شاء الله ووافقته الاحوال استفرخ ونما وأزهر وبزر والعين المجردة لا تراه الاكالغبار الاخضر ونري من النبات مايتقابل فيه الاضداد ففي اختلاف أشكاله وأشكال أوراقه وازهاره وأثماره ويزوره وروائحه وطعومه وألوانه ومنافه ومضأره مايفوق الاحصاء فمنه الشجر والنجم والعشب والصيفي والشتوى والربيعي والخريني والسهلي والجبلي والمكتني بماء المطر والمحتاجالي سواه والمختص باقليم والذي يعيش بكل الاقاليم ومن أوراقه المستبدير والمستطيل والمسنن والعريض والرفيع ومع اشتراكها فى لون الحضرة فخضرتها مختلفة لاتجد خضرة نوع تشبه خضرة نوع آخروأ زهاره آكثر اختملافا وأوفر تباينا في الاشكال والالوان فمنهما المستدير والمستطيل والمفرد والمضاعف وأشكال شتى لاتحصى ومنها الابيض والاحمر والاصفر والازرق والاخضر والمنقش بأبدع النقوش والمجتمع فيه الضدان والاضداد من الالوان وروائحه من أبدع الخواص فنها المستطانة التي تنعش القلوب والمستكرهة التي تميت النفوس ويكفي بالتنبيه على اختلافها آنا لانجد رائحة زهمة من نوع تشبه رائحة زهمة من نوع آخر تمام الشبه واختلاف

أثماره باشكالها وألوانها وروائحها وطعومها وأقدارها ممايتيه العقل في تهائه فنهاالكبير والصغير والعريض والطويل والمستدير والكروى والمحدب والمسنن وغير ذلك ومنها الاحر والاصفر والابيض والاسود والازرق والمنتقش وغير ذلك ومنهاذو الرائحة التي لم توجد في زهره ولا ورقه من كل رائحة زكية.وأخري على الانوف بلية.ومنها الحلو والحامض والمن والمر ونحو ذلك من الطعوم التي لاتستقصي ومن غريب أمر الاثمار انك تري قشرها بطم ولون ورائحة لاتوجد في الاب وفى اللــِـمن ذلكمالا يوجدفي البزروفي ا البزر من ذلك مالا بوجد في كامل اجزاء الشحرة ومن الاثمار مايحتوي على البزور المختلفة الاشكال والروائح والطموم والالوان ومنها ما يخلو عن البزور ومنها ماهو مغلف بغلاف أو أكثر ومنها ماليس كذلك ومنها صغير وأصله شجر كبير كالجميز ومنها ماهو كبير وأصله من الاعشاب كالبطيخ ومن النبات مايعطى ثمرته بشهرأو أقل ومنه مالا يدطى ثمرته الابعد سنين ومنه ماينتفع بسروقه أوأصوله أوورقه أوزهمه أو ثمره أو بزرهأو قشره أوعصارته وماينتفع منه بشيئين أو أكثرمن ذلك وما ينتفع بجميع ذلك ومنه ماأصله نافع وتمره ضار أوورقه أوزهره ومنه بالعكس فيجتمع في النبات الواحد الداء والدواء وبالاختصار نرى الشجرة الواحدة قد تتخالف خواص عروقها وساقها وقشرها وورقها وزهرها وثمرها وبزورها فلاتجد خاصة من تلك الخواص تنطبق تماما على خاصة أخرى منه وكل أنواع النبات تسقى بماء واحد وقد تتغذي بتربة واحدة وتمتص مايلزمها من هواء واحد وأعضاؤها انما هي قسمان اعضاء النمو وهي الجزور والسوق والورق وأعضاء التناسل وهي الزهر والثمر والبزرتم انه من هذه الاعضاء البسيطة القليلة العدد تتالف الالوف من النباتات البالغة بحسب ما وصل اليه احصاء النباتيين ماينوف عن ثمانين الف نوع وهي

التي تكسو جبالنا وتلولنا وأوديتنا وحدائقنا خفسرة وتزينها بأزهارها وتملآ مخازننا فوآكه وحبوبا وتلبس أجسادنا وتعمر بيوتنــا وسفننا وتعالج أمراضنا وتشعل نيراننا وتحفظ أمتعتنا وتفعل وتفعل الي ما يكبو في مضار احصائه القلم ويرعى اللسان بالبكم.أكل تلك الصور وجميع تلك الاطوار وترتب تلك المنافع وظهور هاتيك الاسرار مع اتحاد أصل المادة وانفاق جميع الاسباب الجوهرية يكون مصدرها حركة أجزاء المادة مع الضرورة العمياء أو الصدفة إ الصاء أوالنواميس الني لاتعلم ولاتشاء أم ذلك كلهمن ابداع مبدع قادر.وحكيم قاهر.وعليم يعلم بما صار وبماهو صائر.نيم ان جميع تلك الغرائب وعموم هاتيك العجائب توفع أعلام الشهادة بأن للعالم الهاعليما وصانعا حكما يخلق مايشاء ويفعل ما يرمد ثم ان النبات وان كان كل نوع منه نعمة أنع بها الخالف سبحانه على خلقه ولكن بعضه تعظم فيه النعمة وتسمو فيه المنه وال يكن كل فرد منه غريباً ولكن قد بكون بعضه أعرق في الغرابة فلنذكر من ذلك طرماً بالتفصيل فنقول \*من النع المستغربة في عالم النبات شجرة الخبز في جزآر الباسفيك تحمل نمرات كروية قطر أصغرها أربسة فراريط وقطس أكبرها سبعة وثقلها أربعائة وعشرون درهما وهي تجني مدة ثمانية أشهر متوالية من كل سنة وهي خبز لاهل تلك الجزائر يقتاتون به كما يقتات بالخبز الصناعي وهو جل طعامهم أعده لهم الباري تعالي من دون عناء مانكابده في ندبير خبزنا وفي هذه الشجرة منافع أخرى فوائدهم من أخشابها وثيابهم من قشورها وقواريرهم من سوقها ومن ذلك شجرة الحليب وهي شجرة يوجد منها في الهند ما يسمى هيا هيا يخرق ساقها فيخرج منه حليب جيد اختر من حليب البقر وفي برازيل شجرة منها تسمى ما سارندوبا تزهر في شباط وتثمر ثمرآ طعمه كشراب الليمون ويستخرج من ساقها لبن أبيض شهي

افخر من حليب الماشية يتغذى منه السكان ويتخذونه جل قوام حياتهم ومن ذلك شجرة القشدة وهي شجرة هندية وإفرقية تحمل تمرآليه كالقشدة قواما وطعماً يبقى شهوراً في البلاد الحارة في الآنية ولا تغير منه لونه ولاطعمه ومن ذلك شجرة النارجيل أى الجوز الهندى فان منافعهاقل ان تحويها شجرة فقد قيل أنه يتخذ من جوزها قبل نضجه شراب وبعد نضجه ايحكي الحليب وتطبيخ أوراقها كالخضر ويتخذ من عصارة أزهارها سكر ومن أخشامهاوقشر جوزها أوان وصحون وجفان وتشاد من أخشابها أيضا البيوتوتنسجمن أوراقها حصر ومظالل ويتخذمن خيوط أليافها ثياب ومناخل وقلوع وحبال ومن دهن جوزها زيت ومن نشارة أخشابها حبر للكتابة ومرخ أوراقها قراطيس للكتابة أبضاً وشجرة النخل لا تقصر كثيراً عنها في وفرة المنافع فتري نمرها يؤكل زهرا ويسرآ ومذنبأ ورطبأ ونمسرآ وهو فاكهة وقوت وذخيرة وينتفع بأخشابها وجريدها وعراجينها وأليافها حتى بنواها فيطحن أ ويجمل قوتا للجمال فسبحان المنعم لمتفضل على عباد. بغرائب نعمــه وعجائب ا مننه القادر على ننويع الانواع وتطوىر الاطوار وخاتمةالىكلام في عالماننبات ان أحق الناس بالاستدلال بشؤن النبات على وجود الصانع الآادر العلميم الحكيم هم العداء النباتيون الذين ملؤا المجلدات في شرح أحواله وشــؤنه فتراهم قد خاضوا في البحث عن كيفية استفراخه ونموه والتغيرات التي تطرأ عليه من أول زرعه الي أن يبلغ غايته وعن كيفية تناسله وتلقيحه جنينه بمادة اللقاح التي هي كمني الحيوان وعن تشريح أبنية جذوره وسوقه وأغصانه وأوراقه وبراعمه وأزهارها وأتماره وبزوره وعن أعضاء كل منها ونظامات قيامها فيه وخواصها ووظائفها ومنافعها وتقلباتها وعن مدد حياته واختــلاف أنواعها وعن انتسامه الي صفوف وعيال وأسباط وأجناس وأنواع وتباينات وأفراد الي غير ذلك مما يحير الدةول ويدل على عظمة قدرة خالقه و حكمة مصوره جل وعلا فتبارك الله رب العالمين فهؤلاء العلماء يكاد العقل لا يصدق بوجود طبيعيين منهم منكرين للخالق سبحانه كيف وقد اطلعوا على تفاصيل هذا العالم ودقائق صنعه المحتاجة الي صانع قادر ومدبر حكيم عليم

﴿ المطلب الثانى فى كيفية التفكر فى النبات ﴾ « على مقتضى ما تدل عليه الآيات » ( القرآنية )

قال تدالى في سورة البقرة ( وما أنزل الله من السهاء من ماء) عطف على مافي الآية قبله والمعنى ان آيات لقوم يعقلون حاصلة في ماأنزل الله من السماءمن مطر ( فأحيى به الارض ) بأنواع النبات والازهار وما عليها من الاشجار (بعد موتها) أي يبسها وذهاب زروعها وتناثر أوراقها قال الامام فخرالدين اعلم أن هذه الحياة من جهات (أحدها) ظهور النبات الذي هو الكلاّ إ والعشب وما شاكاهما مما لولاه لما عاشت دواب الارض (وثانيها) انه لولاه لما حصلت الاقوات للعباد (وثالثها ) انه تمالي يندت كل شيء بقـــدر أ الحاجة لانه تعاني ضمن أرزاق الحيوانات بقوله وما من داية في الارضالاً على الله رزقها ( ورابعها )انه يوجد فيهمن الالوان والطعوم والروائح وما يصلح ا للملابس لأن ذلك مما لا يقدر عليه الا الله ( وخامسها ) انه يحصل للارض ' بسبب النبات حسن ونضرة ورواء ورونق فذلك هو الحياة . واعلم أن وصفه تعالي ذلك بالاحياء بعد الموت مجاز لان الحياة لا تصح الاعلى من يدرك ويصح أن يعلم وكذلك الموت الا أن الجسم اذا صار حيا حصل فيه إ أنواع من الحسن والنضرة والبهاء والنشو والنماء فأطلق لفظ الحياة على حصول

هذه الاشياء وهذا من فصيح الكلام الذي على اختصاره يجمع المعاني الكثيرة (واعلم) ان احياء الارض بعد موتها يدل على الصانع من وجوه (أحدها) نفس الزرع لان ذلك ليس في مقدور أحد على الحد الذي يخرج عليه (وثانيها) اختلاف ألوانها على وجه لا يكاد يحدو يحصى (وثالثها) اختلاف طعوم ما يظهر على الزرع والشجر (ورابعها ) استمرار العادات بظهور ذلك في أوقاتهـا المخصوصة \* وقال تعالى في سورة الانعام ( ان الله فالق الحب والنوي) شروع في تقسرير بعض أفاعيــله تعـالي الدالة على كيال علمه وقــدرته ولطف صنعه وحكمته والفلق الشق بابانة أي شاق الحب بالنبات والنوي بالشجر فيشق الحبة اليابسة فيخرج منها ورقا أخضر ويشق النواة اليابسة فيخرج منها شجرة صاعدة في الهراء وقيل المرادبه الشق الذي في الحبوب والنوى أي خالقهما كذلك وقيل الفلق عمني الخلق قال الواحدي ذهبوا بفالق مذهب فاطر وقال الامام فخر الدين الفطر هو الشق وكذلك الفلق فالشيء قبل أن دخل في الوجود كان معدوما محضا ونفيا صرفا والعقل يتصور من العدم ظلمة متصلة لاانفراج فها ولاانفلاق ولا انشقاق فاذا أخرجه المبدع الموجد من العدم الر الوجود فكأنه بحسب التخيل والتوهم شق ذلك المدم وفلقه وأخرج ذلك المحدث من ذلك الشق فهذا التأويل لايبعد حمل الفالق على الموجد والمحدث والمبدع ( يخرج الحي من الميت) أي مخرج ماينمو من الحيوان والنبات مما لاينمو من النطفة والحب ( ومخرج الميت )كالنطفة والحب (من الحي) كالحيوان والنبات قال الزجاج يخرج النبات الغض الطري الخضر من الحب اليابس ويخرج اليابس من النبات الحي النامي قال الامام فخر الدين والمقصود منه أن الحي والميت متضادان متنافيان فحصول المثل عن المثــل بوهم أن يكون بسب الطبيمة والخاصـية أما حصول الضــد

من الضد فيمتنم أن يكون بسبب الطبيعة والخاصية بل لابد وأن يكون بتقدير المقدر الحكيم والمدبر العليم (ذلكم) القادر العظيم الشان هو (الله) المدبر الخالق المستحق للعبادة وحده ( فانى تؤفكون ) فكيف تصرفون عن عبادته تمالى \*وقال تعالى في سورة الانعام أيضا (وهو الذي أنزل من السماءماء) تذكير لنعمة من نعمه تمالي منبئة عن كمال قدرته تمالى وسمة رحمته أي أنزل من السحاب أو من سهت السماء ماء خالصا هو المطر (فاخرجنا به ) التفت الى التكلم اظهاراً لكمال العناية بشأن ماأنزل الماء لاجله أي فاخرجنا بعظمتنا بذلك الماء مع وحدته (نبات كل شي ) من الاشياء التي من شأمها النمو من أصناف النجم والشجر وأنواعهما المختلفة فىالكروالكيفوالحواص والآثار اختلافا متفاوتا في مراتب الزيادة والنقصان ( فأخرجنا منه خضرا ) شروع في تفصيل ماأجمل من الاخراج وقد بدىء بتفصيل حال النجم أى فاخرجنا من النبات الذي لاساق له شيا غضا أخضر يقال شي أخضر وخضر كأعور وعور وأكثر مايستعمل الخضر فيما تكون خضرته خلقية وهو ماتشعب من أصل النبات الخارج من الحبة المسمى بالسويق (نخرج منه ) صفة لحضرا وصيغة المضارع لاستحضار الصورة لما فيها من الغرابة أي نخرج من ذلك الحضر (حبا متراكبا ) هو السنبل المنتظم لاحبوب المنراكبة بعضها فوق بعض على هيئة مخصوصة وذلك لان الاصل هو ذلك العود الاخضر وتكون السنبلة مركبة عليه من فوقه وتكون الحبات متراكبة بمضها فوق بعض ويحصل فوق السنبلة أجسام دقيقة حادة كأنها الابر والمقصود من تخليقها أن تمنع الطيور من التقاط تلك الحبة المتراكبة قال صاحب الفلسفة الحقة لوفحصنا بزرة من القمح فحصا علميا نجد أنها مكونة من مواد أزوتية أعنى مواد مركبة من أو كسجين وأيد روجين وكربون وأزوت ومواد

أيدروكربونية أي مواد مكونة من أوكسجين وأيد روجة وكربون بدون وجود الازوت ثم يوجد مع هــذه المواد خلية صغيرة تسمى الجنين وهي الخلية التي تستحيل بسبب الحياة التي أودعها الخالق تعالي فيالنبات الي نبات شبيه بالتي خرجت منه فلو وضعنا هذه البزرة فىأرض رطبة متمتعة بالاشياء التي جعلها الله تعالى شروطا عادية للانبات وهي الماء والحرارة الشمسية والهواء نجد بعد مدة يسيرة أنها برزت من الارض على "هيئة شجيرة صغيرة ذات ساق وورقتين فى قمته فتستمر على النمو الي أن تلحق أعظم شأوها فتنبت لناسبع سنابل فيكل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم ولو زرعت تلك الحبات كلها لانتجت لناملايين من الحبوب المشابهة لها أيضاحتي أننا لواستمررنا على زرع كلما ينتج لأمكننا أن نملاً مخازن الدنيا كلها حبوبا. ذلك كله من حبة واحدة • لاشك أن من ري هذه الغرابة لابدأن تتوق نفسه الى النظر والتفكر في صنع الباري تعالى لنمو البزرة واستحالتها الي شجرة فنقول يوجد داخل البزرة خميرة مخصوصة يسمونها الديستاز وهذا الديستاز قد جعله البارى تعالي سببا لاحالة المواد الايدروكريونية الي مادة سكرية قابلة للذوبان في الماء تسمى الجليكوز وحكمة هذه الاستحالة عجيبة فان تغذية النبامات لاتحصل الايتشرب خلاياها للسوائل المغذية بطريقة الاسموزالتي تكلمنا عليها عند النظر فى الانسان فلو لم تستحل المواد الايدر وكربونية الي جليكوز لما أمكن الجنين تشرب الغذاء لان هـذه المواد غير قابلة للذوبان فوجد الدنستاز ليحصل به فعل كيماوى مهم به تستحيل تلك المواد الي جليكوز قابل للذوبان (فتأمل) وفى الوقت الذي يحصل فيه تشرب الخلية الجنينية للسائل المغذي

يكبر حجمه فتنقسم تلك الخليـة الى خليتـين فتظل الحـلايا الجـديدة تكبر وتنقيم الي أن تكون السويق أي الساق الصغير الذي يبرز بعد وضع البزرة بمدة يسيرة وفي الوقت ذاته يتكون جذير أي جذر صنير يتجه الي مركن الارض ومن الغريب أن الخلايا لما تنقسم وتشكا ولاتكون أوراقا ولاتكون خيوطا ولا ولا بل تكون ذلك السويق المهود لكل شجيرة قمح وهولا يتجه الى أسفل ولا الي احدى الجوانب بل يظهر خارج الارض كا ن في داخل الارض مهندسا ماهرا فوق العادة ياس الخلايا أن هذه تبتى في هذا الموضع والاخري في ذلك على حسب الدقة والهندسة التي نري بها ذلك السويـق فسبحانك اللهم لااله الا أنت لك المثل الاعلى في السموات والارض وأنت الصانع المختار الحكيم قال الامام حجة الاسلام اذا وجدت حبة أو حبات من البر فلو أكاتهافنيت وبقيت جائما فما أحوجك الى أن تنمو الحبة في نفسها وتزمد وتتضاعف حتى تغي بتمام حاجتك ولا يكون ذلك الا بالغذاء كما تغتذي أنت فان النبات انما يفارقك في الحس والحركة ولا يخالفك في الاغتذاء لانه يغنذي بالماء بواسطة العروق كما تغتذي أنت ولسنا نطنب في ذكر آلات النبات ولكن نشير الى غذائه فنقول كما أن الخشب والتراب لايغذيك بل تحتاج الى طمام مخصوص فكذلك الحبة لا تغتذي بكلشيء بل تحتاج اليشيء مخصوص بدليل آنك لوتركتها في البيت لم تزد لانه ليس يحيط بها الاهواء ومجرد الهواء لأيصلح لفذائها ولوتركتها في الماء لم تزد ولو تركتها في ارض لاماء فيها لم تزد بل لابد من أرض فيها ماء يمتزج ماؤها بالارض فيصير طيناواليه الاشارة بقوله تعالى فلينظر الانسان الى طمامه أنا صببنا الماء صبائم شققنا الارض شقا فانبتنا فيها حبا وعنبا وقضباوزيتونا ثم لا يكفي الماء والتراب اذلو تركت في أرض ندية صلبةمتراكة لم تنبت لفقدالهواء فيحتاج الي تركها في أرض رخوة

متخلخلة يتغلغل الهواء اليها ثم الهواء لا يتحرك اليها بنفسه فيحتاج الي ريح تحرك الهواء وتضربه بقهر وعنف على الارض حتى ينفذ فيها واليه الاشارة بقوله تمالي وأرسلنا الرياح لواقح وانما القاحها في ايقاع الازدواج بين الهواء والماء والارض ثم كل ذلك لا يغنيك لو كان في رد مفرط وشتاء شات فتحتاج الى حرارة الربيع والصيف فقد بان احتياج غذائه الى هذه الاربعة فانظر اليماذا يحتاج كل واحد فان لله تعالي في خلقها عجائب كثيرة لاتحصى وذكر ذلك هنا مما يطول قال صاحب الفلسفة الحقةوحيث ان البزرة في أثناء نموها تحتاج الى حرارة شأن كل كائن حى فالبزرة تستمد هـذه الحرارة من المواد الايدروكربونية الموجودة فيها بطريقة لطيفة وهي نحن علمنا ان اتحاد اي عنصر من العناصر بأ وكسجين الهواء يحدث احتراقا ومن المعلومان آوكسجين الهواء لابد ان يكون دائرافي خلال الارض المحروثة فيتحدهناك بالموادالا بدروكر بونية فينتشر بسبب هذا الاتحادحرارة تكنى لانعاش الجنين وجعله صالحا للحياة وعند ماتنفذ المواد الازوتية التي تغذى النبات والمواد الايدروكر بونية التي يتسببءنها وجود الحرارة يكون قدنما له عضوان آخران يقومان له يوظيفتي التغذية والحرارة وهما السويق والجذيرأما السويق فيكون حاملا لو رةتين منبثا فىخلاياه وخلاياها مادة خضراء تسمى الكاوروفلاواليها الاشارة بقوله تعالي فاخرجنا منهخضرا وقد أوجد تعالي تلك المادة لـتكون سببا في تحليل حمض الكربون الموجود في الهواء (بعد أن تمتصه الأوراق من الهواء والجذير من الارض) الى أو كسجين وكربون فتأخذ الثاني وتترك الاول وقد جمل تعالى ضوء الشمس سببا مساعدا على ذلك وهذا التحليل هو سبب عدم فناء أو كسجين الهواء من سطح الكرة لان النبات ياخذ حمض الكربون الذي أخرجه الأنسان من فمه بالزفير فيأخل كربونه وينشر الاوكسلجين فيالهواء

ولما ياخذ النبات الكربون ويدخله الى خلاياه يتحد فيها مع الاوكسجين والايدروجين فيكون تبالى من ذلك مواد أيدروكر بونية وقد علمت أنهذه سبب وجود الحرارة عند النبات \* أما الجذير فهو عبارة عن قناة ذات ميزاب ضيق تمتص الماء المذيب للمواد المعدنية التي تصلح لتفذية النبات وقد علمت عند النظر في الانسان ماالاه تصاص بواسطة الاسموزفلا لزوم لاعادته هنا (ومن النخل من طلعها قنوان) شروع في تفصيل حال الشجر آثر بيانحال النجم وقوله تعالي ومن النخل خبر مقدم وقوله من طلعها بدل منه باعادة ا العامل والطلع أول شيء يخرج من النخل كانه نعلان مطبقان والحمل بينهما ا منضود وقوله تعالى قنوان مبتدا مؤخر أى وحاصلة من طلع النخل قنوان جمع قنو وهو عنقود النخلة المسمى بالمرجون ( دانية ) ملنَّة متقاربة أوسهلة المجتنى قريبة من القاطف فان النخلة وان كانت صغيرة ينالها القاعد نـأتىبالثمر لاينتظر الطول واذا طالت فقد أوجد تعالى مر · ل الحشونات والتضربسات في جذوعها مايسهل به اجتناء تمرها ولولاهذه الخشونات والتضر بسات لكان اجتناء ثمر النخل في غامة البعد فقوله تمالي دانية للتنبيه على نلك الحكمة وقال الزجاج ولم يقلومنها قنوان بعيدة لانذكر احد القسمين يدلعلي الثاني وقيل أيضا ذكرالدانية القربة وترك البعيدة لان النعمة في القربة أكمل وأكثر (وجنات من أعناب ) عطف على نبات كل شيء اى وأخرجنا بهجنات كائنة من أعناب (والزيتون والرمان) منصوبان على الاختصاص لعزة هذين الصنفين عندهم أوعلى العطف على نبات (مشتبها وغير متشابه) حال من الزيتون اكتني به عن حال ما عطف عليه وتقديره والزيتون مشتبها وغير متشابه والرمان كذلك وقد جوز أن يكون حالا من الرمان لقربه ويكون المحذوف حال الاول والمعني بعضه متشابها وبعضه غير متشابه فى الهيئة أ

والمقدار واللون والطم وغير ذلك من الاوصاف الدالة على كمال قدرة صانعها وحكمة منشئها ومبدعها قال الامام فخر الدين اعلم أنه تعالي ذكر ههنا أربعة إ أنواع من الاشجار النخل والعنب والزيتون والرمان وانما قدم الزرع على الشجر لان الزرع غذاء وثمار الاشجار فواكهوالغذاء مقدم على الفاكهة وانما إ قدم النخل على سائر الفواكه لان التمريجري مجري الغذاء بالنسبة الي العرب ولان الحكاء بينوا أن بينه وبين الحيوان مشابهة في خواص كثيرة بحيث لا توجد تلك المشابهة في سائر أنواع النبات وفيه من المنافع والحواص ماليس في غيره من الاشجار وانما ذكر العنب عقيب النخل لان العنب من آشرف أنواع الفواكهوذلك لانه من أول مايظهر يصير منتفعاً به الي آخر الحال فاول ما يظرر على الشجر يظهر خيوط خضر دقيقة حامضة الطع لذيذة المطعم وقد يمكن اتخاذ الطبائخ منه ثم بعده يظهر الحصرم وهو طعام شريف للاصحاء والمرضى وقد يتخذ الحصرم أشربة لطيفة المذاق نافعة لاصحاب الصفراء وقد يتخذ الطبيخ منه فكانه الذ الطبائخ الحامضة ثم اذاتم المنب فهو الذ الفواكه وأشهاها ويمكن ادخار المنب المملق. نة أو أقبل أو أكثر وهو في الحقيقة ألذ الفواكه المدخرة ثم يتى منه أنواع من المتناولات الزبيب والدبس والحل ومنافع هذه الانواع لايمكن ذكرها الا في المجلدات فاخس ما في العنب عجمه والاطباء يتخذون منه جوارشنات عظيمة النفع للممدة الضعيفة الرطبة فثبت أن العنب كانه سلطان الفواكه وأماالزيتون فهو أيضا كثير النفع لانه يمكن تناوله كما هو وينفصل أيضا عنه دهن كثير عظيم النفع في الاكل وفي ا سائر وجوه الاستعال وأما الرمان فحاله عجيب جدا وذلك لانه جسم مركب منأربعة أقسام فشره وشحمه وعجمه وماؤه أما الاقسام الثلاثة الاول وهي القشر والشحم والدجم فكالها باردة يابسة أرضية كثيفة فابضة عفصة فويه في هذه إ

الصفات وأما ماء الرمان فبالضد من هذه الصفات فانه ألذ الاشرية والطفها وأقربها الي الاعتدال وأشدها مناسبة للطباع المعتدلة وفيه تقوية للمزاج الضعيف وهو غذاءمن وجه ودواء من وجه فاذاتأملت فى الرمان وجدت الاقسام الثلاثة موصوفة بالكثافة التامة الارضية ووجدت القسم الرابعوهو ماء الرمان موصوفا باللطافة والاءندال فكانه سبحانه جمع فيهبين المتضادين المتغايرين فكانت دلالةالقدرة والرحمة فيه أكللوأتم واعلم أن أنواع النبات اً كثر من أن تني بشرحها مجلدات فلهذا السبب ذكر الله تعالى هذه الاقسام **|** الاربعةالتيهي أشرف أنواع النبات واكتني بذكرها تنبيهاعلى البواقي ولماذكرها قال تعالى مشتبها وغير متشابه وفي تفسير مشتبها وجوه \* الاول أن هذه | الفواكه قد تكون متشابهة في الاون والشكل مع أنها تكون مختلفة في الطعم واللذة وقد تكون مختلفة في اللون والشكل مع أنها تكون متشابهة في الطعم واللذة فان الاعناب والرمان قد تكون متشابهة في الصورة واللون والشكل ثم انهاتكون مختلفة في الحلاوةوالحموضة وبالعكس ﴿النَّانِي أَنْ أَكْثُرُ الْفُواكُهُ ا يكون ما فيهامن القشر والعجممتشابها في الطعموالحاصية وأما ما فيها مناللحم | والرطويه فانه يكون مخلفا في الطعم ﴿ والثالث قال قتادة أوراق الاشجار تكون قريبة منالتشابه أما ثمارهافتكون مختلفة ومنهم من يقول الاشجار متشابهة والثمار مختلفة \* والرابع أنك قد تأخذ العنقود، ن المنب فترى جميع حباته مدركة نضيجة حلوة طيبة الاحبات مخصوصة منها بقيت على اول حالها من الخضرة والحموضة والعفوصة وعلى هذا التقدير فبعض حبات ذلك العنقود متشابهة إ وبعضها غير متشايه (انظروا الي ثمره اذا أثمر) أي انظروا اليه نظر اعتبار | واستبصار اذا أخرج تمره كيف يخرجه ضئيلا لا يكاد ينتفع به( وينعه )أيوالي | إحال نضجه كيف يصيراني كماله اللائق به ويكون شيأ لديذاجامعا لمنافع جمةوقال إ

فيالخازن المعنى انظروا نظر استدلال واعتبروآكيف أخرج الله تعالي هذهالثمرة ا الرطبة اللطيفة منهذه الشجرة الكثيفة اليابسةوقال الامام غر الدين قوله انظروا الي ثمره اذا أثمر أمر بالنظر في حال الثمر في أول حدوثها وقوله وينعه أمربالنظر فى حالها عند تمامها وكمالها وهذا هو موضع الاستدلال والحجة التي هي تمام المقصود من هذه الآية ذلك لان هذه الثمار والازهار تتولد في أول حدوثها على صفات مخصوصة وعند تمامها وكالها لاتبقي على حالاتها الاولي بل تنتقل الي أحوال مضادة للاحوال السابقة مثل أنها كانت موصوفة بلون الخضرة فتصير ملونة بلون السواد أوبلون الحمرة وكانت موصوفة بالحموضة فتصير موصوفة بالحلاوة وربما كانت في أول الام باردة بحسب الطبع فتصير في آخر الامر حارة بحسب الطبع فحصول هذه التبدلات والتغيرات لابدله من سبب وذلك السبب ليس هو تأثير الطبائع والفصول والأنجم والافلاك لان نسبة هذه الاحوال بأسرها الى جميع هذه الاجسام المتباينة متساوية متشابهة والنسب المتشابهة لايمكن أن تكون أسبابا لحــدوث الحوادث المختانمة ولما بطل اســناد هــذه الحوادث الي الطبائع والانجم والاهلاك وجب استنادها الى القيادر المختار الحكيم الرحيم المدبر لهــذا العالم على وفق الرحمة والمصلحة والحكمة ولما نبــه الله سبحانه على مافى هذا الوجه اللطيف من الدلالة قال ( ان في ذلكم ) أشارة الى ما أمر | بالنظر اليــه وما فى اسم الاشارة من معنى البمــد للايذان بعلو رتبــة المشار | اليه وبعد منزلته ( لآيات لقوم بؤمنون ) أى لآيات عظيمة أو كثيرة دالة | على وجود القادر الحكيم فان حدوث هاتيك الاجنـاس المختلفــة والانواع | المتشمبة من أصل واحد وانتقالها من حال الى حال على نمط بديم يحار في ا فهمه الالباب لايمكن أن يكون الا باحداث صانع يه لم تفاصيلها ويرجح اماتقتضيه حكمته من الوجوه المكنة ولا يعوقه عن ذلك ضد يناويه.أو ند يقاويه \*وقال تمالى في سورة الانعام أيضا (وهو الذي أنشأ جنات معروشات) يمنى وهو الذي ابتدع وخلق بساتين ذات اشــجار مر، فوعات على مايحملها (وغير معروشات) أي غيرم فوعات وفي المراد بالمعروشات وغير المعروشات وجوه . الأول أنهما الكرم فان بعض الاعناب يعرشوبعضها لايعرش بل يبقى على وجه الارض منبسطاً . والثاني المعروشات العنب الذي يجعل لها عروش وغير المعروشات كل ماينبت منبسطا على وجه الارض مثل القرع والبطيخ. وانثالث المعروشات مايحتاج الى أن يتخذ له عريش يحمل عليه فيمسكه وهوالكر موما يجري مجراه وغير الممروش هوالقائم من الشجر المستغني إباستوائه وذهابه علوا كقوة سافه عن النمريش. والرابع الممروشات مايحصل فالبساتين والعمرانات بما يغرسه الناس واهتموا به فعرشوه وغير معروشات مما أنبته الله تعالي وحشيا في البراري والجبال فهو غير معروش ( والنخل والزرع ) عطف على جنات اى انشاهما ( مختلفا أكله ) اي ثمره الذي يؤكل في الهيئة والكيفية والطم والضمير اما للنخل والزرع داخــل في حكمه أو للزرع والباقي مقيس عليه أو للجميع على تقدير أكل ذلكأو كلواحد منهما ومختلفا حال مقدرة اذ ليس كذلك وقت الانشاء (والزيتون والرمان) أي انشأهما (متشابها وغير متشابه) نصب على الحالية أي يتشابه بعض افرادهما فى اللون والهيئة والطم ولا يتشابه بعضها مثــل الرمانتــين لونهما واحد وطمهما مختلف وقيل ان ورق الزيتون يشبه ورق الرمان ولكن ثمرتهما مختلفة في الجنس والطم وقال تعالى في سورةالرعد ( ومن كل النمرات جعل فيها) أي في الارض ( زوجين ائسين ) أي اثنينيـة حقيقيـة وهما الفردان اللذان كل منهـما زوج الآخر واكد به الزوجين لئــلا يفهم ان المرد بذلك

الشفعان اذ يطلق الزوج على المجموع ولكن اثنينية ذلك اثنينية اعتبارية أى جعل من كل نوع من انواع الثمرات الموجودة في الدنيا ضربين وصنفين اما في اللون كالابيض والاسود أو في الطعم كالحلو والحامض أو في القدر كالصغير والكبير أوفى الكيفية كالحار والبارد وماأشبه ذلك وذكرصاحب صفوة الاعتبار أن المشار اليه في الآية الاعتبار بما في الارض من الثمرات | وانهاكلها مثل الحيوان ذكر وانثي قال وهذا التفسير البين المحمولة فيه الآمة على حقيقة اللفظ من قوله تعالي ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين انما اطلمنا عليه من ترقى العلوم الطبيعية والفلاحية فقد تبين بالتجرية والمشاهدة وقرره جميع فلاسفة المتأخرين فيكتبهم أن جميع أنواع الثمرات بل حتى الزهور أيضا تشتمل على ذكر وأنثي واذا أفرد أحدهما عن الآخر لاتتولدالتمرة غير أن بعض الانواع تكونفيه الشجرة الواحدة مشتملة على البزر الذكروعلى البزر الانثىوتتلاقحمع بمضها بالريحوهو المشار اليه بقوله تعالىوأرسلنا الرياح لواقح وبعض الانواع تكون فيه شجرة الذكر مفردة عن شجرة الانثى وهذا النوع الاخيركان معلوما منه سابقا بمض أفرادكالنخل والتين لكن الآن قد تحقق أن جميع الانواع لاتثمر الا بالتلاقح بين الذكر والانثي حتى اذا تتبع قطع أحد الصنفين من شجرة تشتملهما وأبتي نور الآخر بحاله ولم يكن في ذلك الموضع شجرة أخرى مثلها فان مابتي فيها من النور لايثمر وقد حرر ذلك وعلمت علامات الذكر وعلامات الانثي في كل نوع بحسبه فسبحان القادر الحكيم الذى ارسل محمدا صلى الله عليه وسلم حقا وصدقا باوضح المعجزات فقد انبأ بهذا منذ اكثر من ثلاث عشرة مائة سنة عند مالم يكن هناك حكيم يختلج هذا بفكره فضلا عن الامة الامية وهو أحدها لايقرأ ولا يكتب فلاشك أن هـذا انمـا هو بوحى من الحالق الذي يعلم

ماخلق سبحانه وتعالي ولدقة هـ ذا الامر وغرابتـه قد اعترف مصـنفو اهل هذا العصر بان الحصمة قد فازت بها الامة العربية منذ بعث فيها رسولها واستندوا لما اشتمل عليه القرآن من بديع الحكم فان معرفة كون الريح تلقح الاشــجار لم تعــلم عنــد الحـكماء الا في آخر هــذا القرن والقرآن الكريم ناطق بها ولهذا قال مستراچنيري الانكليزي ان أصحاب الابل قد عرفوا أن الريح تلقح الاشجار والنمار قبل أن يعلمها أهل أوربا بثلاثة عشرقرنا أقول وكذلك كون النمار تشتمل علىالزوجين وماذلك الا بتعليم الخالق لابواسطات ولاتعالات ولاتجربات وتحليلات كيماوية اه قال صاحب الفلسفة الحقة لما ينمو النبات تتكون لهالازرار التي بمضها يكون الفروع وبعضها يكون الازهار التي تختلف في الشكل والطم والرئِّحة \*وفي العادة تتكون كل زهرة من غلاف أخضر يسمى الكاس الزهري يوجد داخله أوراق أوورقة مستديرة ذات ألوان بديعة تسمي بالتويجوداخل هذا التويج يوجد خيوط تسمى أعضاء التناسل وهذه الاعضاء تنقسم الي أعضاء تذكير وأعضاء تأ نيث أما عضو التذكير فهو خيط يهلوه جزء منتفخ يحتوي على حبوب دقيقة تسمي حبوب الطلعمنها مايري بالمين وما يحتاج للميكروسكوب وهي ذات أشكال متنوعة حيث يري بينها الكروي والبيضاوي والذى على هيئة الاشرطة الخوسطحها اما أن يكون أملس أو عليه تولدات مخصوصة ذات أشكال غاية فى الجمال وكلحبة من حبوب الطلع حتى التي لاتري الا بالميكروسكوب مكونة من ظرف ومظروف فالظرف عبارة عن طبقتين ﴿ أُولِمَا ملساء اذاكان النبات فوق سطح الارض ومزركشة بزيادات ظريفة اذاكان مائيا واذا دقق النظر على سطح حبة الطلع يرى على سطحها بعض نقط رقيقة جدا ورفتها لحكمة بالغةسترى الآن وهذه الطبقة غير مرنة أي غير قابلة للتمددوالطبقة الداخلة

من حبة الطلع ملساء وقابلة للتمدد وفيها مادة تسمى فوفلالزجة سابح فيهاكرات صنيرة في حالة تحرك مستمر (تامل هذه الدقائق!:) فلو وضعت حبة الطلع هذه فيالرطوية تشربت مادتها اللزجة الماء فيزداد حجمها وحيث ان غلافها الداخلي فيه مرونة فيتمدد ولما كان الغلاف الخارجي غيرمرن فيضغط الاول عليه ولما لم بجد منفذا لاخروج يثقب الغلاف الظاهر من النقط الرقيقة الموجو دة فيه فتخرج المادة اللزجة على هيئة خيوط \* وأما عضو الدأنيث فشكله كشكل عضو التذكير انما له فوهة علوية ممدة لاستقبال الطلع منءضو التذكيروهي تفرزعلي الدوام مادة لزجة ومحمولة على خيط يمر منه الوعاء التناسلي وبلي هذا الحيط شيء يقال له المبيض وهو جزء موضوع في مركز الزهرة ومتكون من أوراق ذات أشكال وهذا يكون منقيها من الداخل الى مسكن واحد أوجملة مساكن على حسب عدد الاوراق المكونة له ويوجد داخل هذه المساكن جراثيم صغيرة لما تتلاقى مع الطلع يتكون عنها بزر التمرأ ماالمبيض فانه ينموحتي يكون عمراولاجل حصول الاخصاب يلزم بحسب المادة تلاقي حبوب الطلع التي في عضو التذكير مع الماده الازجة التي في عضو التأنيث \* وكيف ذلك وهذان العضوان منفصلان عن بعضها بل تارة يكون أحدها في زهرة والثاني في زهرة أخرى بل قد يكون أحدهما في شجرة والثاني في شجرة أخري فلو فرضنا أن الزهرة الواحدة حاوية لكلا هذين المضوين فالمادة أن عضو التذكير يكون أطول من عضو التآنيثوموضوع بطريقة بها يتم التقليح فلما يأتي الوقت المناسب لذلك ينفتح الكيس الحاوى للطلع فينزل الي عضو التأنيث وبامتصاصه للرطوبة الموجودة في هذ العضو ينتفيخ فيتمددكما قلنا غلافه الداخلي ويخرج من الغلاف الحارجي على هيئة أصابع وهذا الذي يسمي بالمعي التناسلي فيمر من وسط خيط عضو التآنيث فينتهي الي المبيض ويلامس جراثيمها وبسبب ذلك يحصل الخصب

هذا في أيسط الاحوال ولكن ليست هذه كل الحالات الاخصابية فقد تكون عوائق لذلك موجودة وفي وقتها يظهر فيالزهرة عمل يقضى بالعجب العجاب لأن بعض النباتات تكون أعضاء التذكير فها في بعض الاحوال بعيدة عن عضو انتأنيث ولو سقط طلعه يسقط على غير هذا الاخير فيضيم سدى ولكن في هذه الحالة تري عضو التذكير يقرب من عضو التأنيث بطريقة هندسيه بحيث اذا سقط طلعه لايقع الاعلى عضو التأنيث وبعض النباتات تكون أعضاء تذكيرها مثنية فعند حلول وقت الاخصاب ترى أنها انفردت فجأة لانها ان بقيت على حالتها يذهب طلعها سدى وقد شاهدعلياء الفلاسفة أن عضو التذكير يظل بيحث عن عضو التأنيث زمانا حتى يضع نفسه موضعاً به يتمالا خصاب فاذا يقول المتدبر الذي يقدر الاشياء قدرها في هذه الاعمال المدهشة فهل يحرى وراء الاوهام الباطلة ويحكم على ذلك المضو الجماد بانه عاقل زكىمع أن الحس والمشاهدة يكذبان ذلك أو يحكم بأن ذلك تقدير العزيز العليم الذي خلق فسوي والذي قدرفهدى والذي أخرجالمرعي فجمله غثاء أحوى وأغرب مما ذكر أن في أوربا نباتات تنبت في قاع البرك ا وشأنها أن تكون أعضاء تذكيرها في زهرة وأعضاء تأنيثها في زهرة أخرى ومرن المعلوم أن التقليح لو حصل داخل الماء لايتم فلذلك يشاهد أن أعضاء التأنيث تنتهى بحلزون طويل ملتفعلي نفسه فلمايجيء وقت الاخصاب ينفرد هذا الحلزون ويرفع الزهرة التي فيها عضو التأنيث الي سطح الماء وفي الوقت عينه تنقطع الزهرة التي فيها عضو التذكير من الشجرة وتصعده يقوة مخصوصة الي سطح الماء بجانب زهرة عضو التأنيث فتنفتح الاجرية التيفيها الطلع فتأتى تيارات هوائية وتحمل الطلع الي أعضاء التأنيث ولما يتم اخصابها بهذه الكيفية يلتف الحلزون كماكان وبنزل بالزهرة اليمكانها وهكذا يحصل في سأتر زهور ذلك النوع ويوجد نوع أغرب من هذاوهو أنه يوجد نبات في قاع المياه له أجربة تشبه القرب فمتى جاء وقت الاخصاب تنقلب هذه الاجربة الي عوامات تعلو على سطح الماء ولكنها لاتعلو بمفردها بل تحمل الزهرة على عاتقها الى سطح الماء فيتم الاخصاب ثم تستحيل العوامات الى قرب فتميل للنزول الى قاع الماء فتحمل معها الزهرة التي تلقحت \* من ينظر لهذه العجائب يتعجب جدا ولكن من ينظر اليها بعين البصيرة يضطرالي الاعتراف بالصائع المختار الحكيم لان استحالة القربة الى عوامة ليست بحسب العادة من الهنات الهينات بل تستلزم تلك الاستحالة جملة نظريات طبيعية وبالتالي تحتاج الي جملة طرق صناعية وزيادة عن كل ذلك تستوجب قريحة وروية \* وقال تعالي في سورة الرعد أيضا ( وفي الارض قطع) أي يقاع كثيرة مختلفة في الاوصاف فمن طيبة الى سبخة وكرعة الى زهيدة وصلبة الى رخوة الى غير ذلك (متجاورات) أي متلاصقات (وجنات من أعناب) أي بساتين كثيرة منها (وزرع) من كل نوع من أنواع الحبوب (ونخيل صنوان وغير صنوان ) الصنوان جمع صنو مثل قنوان وقنو والصنو أن يكون الأصل واحدا وتنبت فيه النخلة ان والثلاثة فأكثر فكل واحدة صنو (يسقي) أىما ذكر من القطع والجنات والزرع والنخيل ( بماء واحد) لا اختلاف في طبعه سواء كان السقى عماء الامطار أو عاء الانهار ( ونفضل ) بمحض قدرتنا واخنيارنا (بعضها على بعض) آخر منها (في الأكل) فيما بحصل منها من الثمر الذي يؤكل أو المهيأ للاكل فتري الثمر متغايرا فى الاشكال والطعوم والروائح متفاضلا فيها وقد يكون من أصل واحد وذلك يدل دلالة قاطعة على الصانع الحكيم فان اختلافها مع أتحاد الاصول والاسباب لأيكون الابتخصيص قادر مختارقال الامام فخر الدين ان القطعة الواحدة من الارض تسقى بماء واحدفيكون تأثير

الشمس فيها متساويا ثم ان تلك الثمار تجيء مختلقة فى الطعم واللون والطبيعة إ والخاصية حتى أنك قد تأخذ ءنقودا من العنب فيكون جميع حبـا"، حلوة نضيجةالاحبة واحدة فانها بقيت حامضة يابسة ونحن نعلم بالضرورة أننسبة الطباع والافلاك للكلءلي السوية بل نقول ههنا ماهو أعجب منــه وهو آنه يوجد في بعض انواع الورد مآيكون احد وجهيه في غاية الحمرة والوجمه الثانى فى غاية الســواد مع ان ذلك الورد يكون فى غاية الرقة والنمومة | فيستحيل أن يقال وصل تأنير الشمس الي احد طرفيه دون الثاني وهـــذا يدل دلالة قطعية على أن الكل بتدبير الفاعل المختار لاسبب الاتصالات الفلكية وهو المراد من قوله سبحانه وتعالى يستى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل ( ان في ذلك ) الذي فصل من احوال القطع والجنات (لآيات) كثيرة عظيمة ظاهرة (لقوم يعقلون) يعملون على قضية عقولهم فان من عقل هذه الاحوال العجيبة لايتلعثم في الجزم بأن القادر المختار الحكيم سبحانه وتمالى هو الذي أبدع هـذه البدائع وخلق تلك الثمار المختلفة في الاشكال والالوان والطعوم والروائح فى تلك القطع المتباينةالمتجاورة وجملها حدائق ذات بهجة \* وقال تعالي في سورةابراهيم (الله الذي خلق السموات) وما فيها من الاجرام العلوية (والارض) وما فيها من انواع المخلوقات (وأنزل من السماء ماء فاخرج به ) أى بسبب ذلك الماء ( من الثمرات ) الفائتة للحصر ( رزقا لكم ) تعيشون به وهو بمدني المرزوق شامل للمطموم والملبوس وخروج الثمرات وانكان بمشيئته عزوجل وقدرته لكن جرت عادته تعالى بافاضــة صورها وكيفياتها المتخالفة على المواد المتزجة من المـاء والتراب مع توسط الاسباب وهو قادر على ايجاد الاشياء بلا اسباب ومواد كما أبدع نفوس الاسباب والمواد كذلك لكن له تمالي في انشائها مدرجا

من طور الى طور من بدائع حكم باهرة يجدد فيها لاولى الابصار عبرا وسكونا الي عظيم قدرته ماليس في ابداعها دفعة \* وقال تعالى في سورة النحل (هو الذي أنزل من الماء ماء لكم منه شراب) اي ماتشربونه (ومنه شجر) من ابتدائية اي ومنه يحصل شجر ترعاه المواشي والمراد به ما ينبت من الارض سواء كان له ساق اولا أو تبعيضة مجازا لانه لماكان سقيه من الماء جمل كأنه منه (فيه تسيمون) ترعون مواشيكم (ينبت) اي الله عزوجل (لكم به) أي بذلك الماء (الزرع والزيتون والنخيل والاعناب ومن كل النمرات) اعلم ان الغذاء النباتي قسمان حبوب وفواكه أما الحبوب فاليها الاشارة بلفظ لزرع وأما الفواكه فاشرفها الزيتون والنخيل والاعناب أما الزيتون فلانه فاكهة من وجــه وادام من وجه آخر لكـ ثرة مافيــه من الدهن ومنافع الادعان كئيرة فى الاكل والطي واشتعال السرج وآما امتياز إ النخيل والاعباب من سائر الفواكه فظاهر معلوم ولما ذكر الانواع المنتفع بها من النبات قال في صفة البقية ومن كل الثمرات تنبيها على أن تفصيل القول في أجناسها وأنواعها وصفاتها ومنافعها لا يمكن ذكره في مجلدات فالاولي الاقتصار فيه على الكلام المجمل (ان في ذلك) أي في انزال الماء وانبات مافصل (لآية )عظيمة دالة على تفرده تعالى بالالوهية لاشتماله على كمال العلم والقدرةوالحكم" (لقوم يتفكر. ن) فان من تفكر في أن الحبة أو النواة تقعم والارض وتل الهانداوة تنفذ فيها فينشق أسفلها فيخرج منه عروق تنبسط في أعماق الارض وينشق أعلاها وان كانت منتكسة في الوقوع ويخرج منه ساق فينمو ويخرج منه الاوراق والازهار والحبوب والثمار المشتدلة على اجسام مختلفة الاشكال والالوان والخواص والطبائع وعلى نواة أ قابلة لتوليد الامثال على النمط المحررلاالى نهاية مع أتحاد المواد واستواء نسبة إ

الطباثع السفلية والتأثيرات العلوية بالنسبة الي الكل علم ان من هذه افعاله وآثاره لا يمكن أن يشبه شيء في شيء من صفات الكيال \* وقال تعالى في سورة النحل أيضاً ( ومن ثمرات النخيل والاعناب)ثمر ( تتخذون منه سكراً ) خراً يسكر سميت بالمصدر (ورزقا حسناً )كالتمر والزبيب والحل والدبس (واعلم) أن المقصود من الآية الاستدلال على قدرته تعالي وحكمته حيث انه يتخذمن ثمرات النخيل والاعناب ما يستحيل بالتغير الى شيء أعجبت به النفوس واستحسنته لما فيه من الطرب وأبانت الشمراء بالتفنن في أوصافه عن آيات الابداع واذا تغير مرة أخري استحال الي شيء يد من الرزف الحسن وغيره من الثمرات اذا عصروترك استحال بالتغير الى شيء تشه تُزمنه النفوس وتنفر منه ويجوز أن بكون ذكر الحمر هنا في معرض الانمام فان هذه السورة مكية وتحريم الخر نزل في سورة المائدة فكان نزول هـذه الآية في الوقت الذي كانت الحمرة فيه غير محرمة سلى أنه لا حاجة الى التزام هذا النسخ وذلك لانه تمالى ذكر مافى هذه الاشياء من المنافع وخاطب المشركين بها والحمر من أشربتهم فهي منفعة في حقهم ثم انه تعالي نبه في هذه ا الآية أيضا على تحريمها وذلك لانه ميز بينها وببن الرزق الحســن في الذكر إ فوجب أن لا يكون السكر رزقا حسنا ولا شك أنه حسن بحسب الشهوة فوجب أن يقال الرجوع عن كونه حسنا بحسب الشريعة وهذا انما يكون كذلك اذاكانت محرمة وفيل ان السكر هو النبيذ وقيل موالطعام ( واعلم) أنه تعالي لما ذكر هذه الوجوهالتي هي دلائل من وجه وتعديدللنعمالعظيمة | من وجه آخر قال ( ان في ذلك لآية ) باهرة ( لقوم يعقلون ) يستعملون عقولهم في الآيات بالنظر والنأمل فان من كان عافلا علم بالضرورة أن هـذه الاحوال لا يقدرعليها الآالله سبحانه وتعالى فيحتج بحصولها علي وجودالاله أ

القادر الحكيم \* وقال تعالى في سورة المؤمنون ( وأنزلنا من السماء ماء بقدر فأسكماه في الارض وإنا على ذهاب به لقادرون فأنشأنا لكم به ) أي بسبب ذلك الماء (جنات من نخيـل وأعناب) صرح بهذين الصـنفين لكثرة منافعهما فأنهما يقومان مقام الطعام ومقام الادام ومقام الفواكه رطبا ويابسا (لكم فيها) أى في الجنات ( فواكه كثيرة ) تتفكهون بها (ومنها )أي من الجنات (تأكلون) تنذيا أو ترزفون وتحصلون معايشكم من قولهم فلان يأكل من حرفته ويجوز أن يعود الضميران للنخيل والاعناب أي لكم في ثمراتها أنواع من الفواكه الرطب والمنب والتمر والزبيب والعصير والدبس وغير ذلك وطعام تأكلونه (وشجرة) عطف على جنات أى وأنشأنا لكم شجرة وهي الزيتون وتخصيصها بالذكر من بين سائر الاشجار لاستقلالها أ بمنافع معروفة (تخرج من طور سيناءً ) وهو جبل موسى عليه السلام بين أ مصروآيلة وتخصيصها بالخروج منهمع خروجها من سائر البقاع أيضاً لتعظيمها ولان معظمها هناك لانه المنشأ الاصلى لها ومنه تشعبت في البلاد وانتشرت (تنبت بالدّهن) أى تنبت ملتبسة به والدّهن عصارة كل شيء ذى دسم وهو في الاصل مائع لزج خفيف يتقطع ولا يخلط بالماء الذي هو أصله (وصبغ للا كلين ) معطوف على الدّهن جار على اعرابه عطف أحد وصفى الشيء على الآخر أي تنبت بالشيء الجامع بين كونه دهنا يدهن به ويسرج منهوكونه اداما يصبغ فيه الخبز أى يغمس فيهالاً تدام وجملة القول انه سبحانه وتعالى نبه على احسانه بهذه الشجرة لانها تخرج هذه الثمرة الني يكثر بها الانتفاع وهي طرية ومدخرة وبأن تعصر فيظهر الزيت منها وبعظم وجوه الانتفاع به مع أن تولدها في الجبال التي لا يوجد فيها شيء من الدهنية ألبتة \*وقال تمالي فى سورة الشعراء (أولم يروا الي الارض) أي الي عجائبها الدالة على قدرته تعالي

وحكمته (كم أنبتنا فيها من كل زوج كريم) استثناف مببن لما في الارض من الآيات الزاجرة عن الكفر الداعية الى الايان والكريم من كل شيء مرضيه ومحموده أي كثيراً من كل صنف مرضي كثير المنافع أنبتنا فيها وتخصيص انباته بالذكر دون ماعداه من الاصناف لاختصاصه بالدلالة على القدرة والنعمة مماً ويحتمل أن يراد به جميع أصناف النبات نافعها وضارها ويكون وصف الكل بالكرم للتنبيه على أنه تعالي ما أنبت شيأ الاوفيه فائدة كما نطق به قوله تعالى هو الذي خلق لكم مافى الارض جميماً فان الحكيم لا يكاد يفعل فملا الا وفيه حكمة بالغة وان غفل عنها الغانلون ولم يتوصل الى ممرفة كنهها الماقلون (ان في ذلك) أي في الانبات المذكورأو في كل واحمد من تلك الازواج (لآية) عظيمة دالة على كمال قدرة منبتها وغاية وفورعلمه وحكمته ونهاية سعة رحمتــه موجبة للايمان وازعة عن الكفر لمن يتفكر ويتدبر (وماكان أكثرهم مؤمنين ) أي مع كل ذلك يستمر اكثرهم على كفرهم ولا يتدبرون في هذه الآيات العظام (وان ربك لهو الهزير) الغالب على كل مايريده من الامور التي من جملتها الانتقام من هؤلاء (الرحيم) المبالغ في الرحمة ولذلك يمهلهم ولايؤاخذهم بغتة بما اجترأوا عليه من العظائم الموجبة لفنون العقوبات \* وقال تدالى فىسورة النمل | (أم من خلق السموات والارض) التي هي أصول الكائنات ومبادى المنافع (وأنزل لكم) أي لاجلكم ومنفتكم ( من السماء ماء فانبتنا به حـدائق ) أي بساتين محدقة ومحاطة بالحوائط ( ذات بهجة ) أي ذات حسن ورونق يبتهج به النظار (ماكان لكم) أى ماصح وما أمكن لكم (أن تنبتوا شجرها ) فضلا عن ثمرها وسائر صفاتها البديمة والالتفات الى التكلم في قوله تعالى فانبتنا لتأكيد اختصاص الفعل بذاته تعالى والايذان بأن إنبات تلك الحداثق

المختلفة الاصناف والاوصاف والالوان والطعوم والروائح والاشكال مع مالها من الحسن البارع والبهاء الرائع عاء واحديما لا يقدر عليه الا هو وحده حسبًا ينبيء عنه تقييدها بقوله تمالى ماكان لكم أن تنبتوا شجرها (أإله مم الله ) أي أ إله آخر كائن مع الله الذي ذكر بعض أفعاله التي لا يقدر عليها غيره حتى يتوهم جمله شريكا له تعالىفى العبادة وهذاتبكيت لهم بنني الالوهية عما يشركون به تمالى في ضمن النفي الكلي على الطريقة البرهانية فان أحدا من له تمييز في الجملة لا يكاد يقدر على انكار انتفاء الالوهية عن غيره تمالي رأساً لا سيما بعد ملاحظة انتفاءاحكامها عما سواه تمالي ( بل همقوم يعدلون ) اضراب وانتقال من تبكيتهم بطريق الخطاب الي بيان سوء حالهم وحكايته لغيرهم أي بل هم قوم عادتهم المدول عن طريق الحق بالكاية والانحراف عن الاستقامة في كل أمر من الامور فلذلك يفعلون ما يفعلون من العدول عن الحق الواضح الذي هو التصديق بوجود الله تعالى وتوحيده والعكوف على الباطل البين الذي هو الاشراك \* وقال تمالي في سورة السجدة (أو لم يروا أنا نسوق الماء الي الارض الجرز ) اليابسة التي قطع عنها المساء والنبات (فنخرج به) من تلك الارض ( زرعا تأكل منه ) أى من ذلك الزرع (أنعامهم)كالتبن والقصل والورق وبمض الحبوب المخصوصة بها (وأنفسهم) كالحبوب التي يقتات بهـا الانسان والثمار (أفلا يبصرون) أي ألا ينظرون فلا يبصرون ذلك ليستدلوا به على كمال قدرته تمالى وفضله «وقال تمالى في سورة فاطر (آلم تو أن الله أنزل من السماء ماء فاخر جنابه) أي بذلك الماء والالتفات من الغيبة الى التكلم لاظهار كال الاعتناء بفعل الاخراج لما فيه من الصنع البديع المنبئ عن كال القدرة والحكمة ( ثمرات مختلفاً ألوانها ) أي اجناسها من الرمان والتفاح والتين والعنب وغيرها أو أصنافها علىان

كلا منها ذو أصناف مختلفة كالعنب فان أصنافه تزيد على خمسين وكالتمر فان أصنافه تزيدعلىمائة أو هيآتها وأشكالها أو الوانهامن الصفرة والحمرة والخضرة وغيرها قال الامام فخر الدين وهـذا يدل على انه لا يجوز ان يكونحدوث النبات لاجل تأثير الطبائع والافلك والانجم وذلك لان تتأثير الطبائع والافلاك والانجموالشمس والقمر بالنسبة اليالكل واحدثم انا نري انه اذا تولد المنب كان قشره على طبع وعجمه على طبع ولحمه على طبع ثالث وماؤه على طبع رابع بل نقول انا نري فى الورد ما يكون أحد وجهى الورقة الواحدة منــه في غاية الصــفرة والوجه الثــانى من تلك الورقـة في غاية الحمرة وتلك الورقة تكون في غاية الرقة واللطافة ونعلم بالضرورة ان نسبة الانجم والافلاك الى وجهي تلك الورقة نسبة واحدة والطبيعة الواحدة في المادة الواحدة لا تفعل الا فعلا واحمدا الا تري انهم قالوا شمكل البسيط هو الكرة لان تأثير الطبيعة الواحدة في المادة الواحدة يجب ان يكون متشابها والشكل الذي يتشابه جميع جوانبه هو الكرة وأيضا اذا وضعنا الشمع فاذا استضاء خسةأذرع منذلك الشمع من أحد الجوانب وجب أن يحصل مثل هذا الاثر فى جميع الجوانب لان الطبيعة المؤثرة يجب أن تتشابه نسبتها الي كل الجوانب اذا ثبت هذا فنقول ظهر اننسبة الشمس والقمر والانجم والافلاك والطبائع الي وجهى تلك الورقة اللطيفة الرقيقة نسبة واحدة وثبت انالطبيعةالمؤثرة متى كانت نسبتها واحسدة كان الاثر متشابها وثبت ان الاثر غير متشابه لان أحد جا بي تلك الورقة في غاية الصفرة والجانب الشاني في غاية الحمرة فهذا يفيد القطع بان المؤثر في حصول هذه الصفات والالوان والاحوال ليسهو الطبيعة بل المؤثر فيها هو الفاعل المختار الحكيم وهوالةسبحانه وتمالى وهذا مو المراد من قوله تعالي فاخر جنابه ثمرات مختلفا الوانها واعلم ان مدار هذه

الحجة على أن المؤثر الموجب بالذات وبالطبيعة يجب أن يكون نسبته اليالكل نسبة واحدة فلما دل الحس في هــذه الاجسام النباتية على اختلاف صفاتهــا وتنافر أحوالها ظهر ان المؤثر فيها ليس موجبا بالذات بل فاءلا مختارا \*وقال تمالي في سورة يس (وآية لهم الارض الميتة) اليابسة الجامدة (أحبيناها) استثناف مبين لكيفية كون الارض الميتــة آية كأن قائلا قال كيف تكون آية فقال أحييناها أي باختراع النبات فيها أو باعادته بسبب المطركما كان بعد اضمحلاله (وأخرجنا منها حبا ) أي جنس الحب كالحنطة والشعير والارز ( فمنه يأكلون ) تقديم الصلة للدلالة على أن الحب معظم ما يؤكل ويعاش به ( وجملنا فيها جنات من نخيل وأعناب ) ذكر هذين النوعين اكثرة نفعهما وقدم النخيل لآنه نفع كله خشبهوسعفه وليفه وخوصه وعراجينه وثمره طلعا وبسرا ورطبا ونمرا وفيه زينة دائما لكونه لا يسقط ورقه والنخلة تشبه الانسان من حيث استقامة قدها وطولها ورائحة طلعها كرائحة المني ولطلعها غلاف كالمشــيمة التي يكون الولد فيها ولو قطع رأســها ماتت كما قالوا أقرب الجماد الى النبـات المرجان وأقرب النبات الى الحيوان النخل وأقرب الحيوان اليالانسان الفرس ولو أصاب جمار النخلة آفة هلكت والجمار من النخلة كالمنخ من الانسان واذا تقارب ذكورها واناتها حملت حملاكثيرا وربما قطع الفها من الذكور فلا تحمل لفراقه ويعرض لها العشقوهو ان تميل الي نخلة أخرى ويخف حملها و بزل وعلاجه ان يشد بينها وبين معشوقها الذي مالت اليه بحبل أو يملق عليها سعفة منه أو يجعل فيها من طلعه (وفجرنا فيها) الفجر والتفجير كالفتح والتفتيح لفظا ومعنى (من العيون) أي بعضا من العيون فحـذف الموصـوف وأقيمت الصـفة مقامه أو العيون ومن مزيدة على رأي الاخفش واعلم ان اختصاص بعض الجبال بالديون دليــل ظاهم علىالاختيار

فالله تعالي جعل المساء في المواضع المرتفءة وساقها في الانهار والحجاري أو صعد الماء من المواضع المتسفلة الي الاماكن المرتفعة بامر الله وجري في الاودية الي البقاع التي أنم الله على أهلها (ليأكلوا من ثمره) متعلق بجعلنا وتأخيره عن تفجير العيون لانه من مبادى الانمار أى وجملنا فيها جنات من نخيل ورتبنا مبادى أثمارها ليأكلوا من ثمر ماذكر من الجنات والنخيل باجراء الضمير مجرى اسم الاشارة والمشهور ان الضمير عائد الي الله أي ليأكلوا من ثمر الله . وفيه لطيغة وهي ان الثمار بعد وجود الاشجار وجريان الانهاو لم توجد الا بالله تمالي ولولا خلق الله ذلك لم توجد فالنمر بعد جميع ما يظن الظان انه سبب وجوده ليس الا بالله تدالي وارادته فهي ثمره (وما عملتــه أيديهم) مانافية والمعنى ان الثمر بخلق الله تعالى لا بفعلهم ومحل الجملة النصب على الحالية أوعطف على تمره ويكون المراد بما عملته أيديهم ما يتخذ منه من العصير والدبس ونحوهما (أفلا يشكرون) انكار واستقباح لمدم شكرهم للنعم المدودة والفاء للمطف على مقدر يقتضيه المقام أي أيرون هذه النم أو أيتنعمون بهما فلا يشكرونها واعلم ان نفس الارض وان كان دايسلا ظاهرا وبرهانا باهرا على وجود الاله ووحدته الا ان الفائدة في قوله الارض الميتة أحييناها وقوله وأخرجنا منها حبا الخ ان فيه تمديد النع كانه يقول آية لهم الارض فانها مكانهم ومهدهم الذي فيه تحريكهم واسكانهم والاس الضروري الذي عنده وجودهم وامكانهم وسواءكانت ميتة أولم تكن فهي مكان لهم لابدلهم منها فهی نعمة ثم احیاؤها بحیث تخضر نعمة ثانیة فانها تصیر أحسن وأنزه تم اخراج الحب منها نعمة ثالثة فان قوتهم يصير في مكانهم وكان يمكن ازيجمل الله رزقهم في السماء أو فى الهواء فلا يحصل لهم الوثوق ثم جعل الجنات فيهــا نعمة رابعة لان الارض تنبت الحب في كل سنة وأما الاشجار بحيث تؤخذ

منها الثمار فتكون بمد الحب وجوداً ثم فجرنا فيها الميون ليحصل لهم الاعتماد بالحصول ولوكان ماؤها من السماء لحصل ولكن لم يدلم انها أين تغرس وأين يقع المطر وينزل القطر \* وقال تعالى في سورة يس أيضا (الذي جمل لكم) أي خلق لاجاكم ومنفعتكم ( من الشجر الاخضر )كالمرخ والعقار ( نارآ فاذا أنَّم منه توقدن ) فان الرجل يقطع من المرخ والعفار المذكورين عصيتين مثل السواكين وهاخضراوان يقطر منهما الماء فيسحق المرخ وهو ذكرعلى العفار وهو أنتى فتنقدحالنار باذن الله تعالى وهذه عيدان الكبريت المستعملة الآن فان مادتها من بعض النباتات السريعة الالتهاب ويضاف اليها بعض المواد الكياوية قال صاحب كشف الاسرار النورانية القرآنية ان في الآية اشارة الى تكون الاحجار الفحمية ذات النار الشديدة التي تستعمل الآن في المطايخ والنانير والآلات البخارية ونحو ذلك ويستحضر منها غاز الاستصباح حيث ان تلك الاحجار ليست الا مادة النباتات التي تتكون منها الغابات وكانت تنبت في المستنقمات في قديم الزمان ثم قال لا شك ان الرسوبات الفحمية التي توجد في باطن الارض تكونت من نباتات تراكمت على بعضها ودليل ذلك البقايا التي تكشف فيها بالمنظار المعظم وكذا السوق والاوراق المديدة التي توجد في المواد الطينية التي تصاحبه وقد اتفقت آراء الجيولوجيين على هذه المسئلة وأجموا على هذا الرأي فكثير امايشاهد في معادن الفحم الحجري بقايا هذه النباتات التي بجذوء إرأوراقها تتميز الارض الفحمية وتدوجدوا مراراجذوع أشجار كبيرة في طبقات الفحم الحجري \* وقال تعالى في سورة ق (وأنبتنا فيها) أي الارض (من كل زوج بهيج) حسن في غاية الرونق والاعجاب يبتهج به أي يسر به (تبصرة وذكري) أي تبصيرا وتذكيرا (لكل عبد منيب) أي راجع الى ربه متفكر في بدائع صنائعه ( ونزلنا من السماء ماء مباركا ) أى كثير المنافع

شروع في بيان كيفية إنبات ماذكر من كل زوج بهيج وهو عطفعلي أنبتنا وما بينها اعتراض مقرر لما قبله ومنبه على ما بعد ( فأنبتنا به )أي بذلك الماء (جنات) كثيرة أي أشجاراً ذوات ثمار (وحب الحصيد) أي حب الزرع الذي شأنه أن يحصد من البر والشعير وأمثالهما وتخصيص انبات حبه بالذكر لانه المقصوذ بالذات (والنخل) عطف على جنات وتخصيصها بالذكر مع اندراجها في الجنات لبيان فضلها على سأتر الاشجار وتوسيط الحب بينهما لتأكيد استقلالها وامتيازها عن البقية مع ما فيه من مراعاة الفواصل (باسقات ) أي طوالا في السهاء عجيبة الخلق أو حوامل من أبسقت الشاة اذا حملت قال الامام فخر الدين في تفسيره لهذه الآية فأنبتنا به جنات أي أنشأنا جنات يقطع ثمارها وأصولها باقية وحب الحصيد أي زرعا يحمد كل سنة ويزرع في كل عام أو عامين وقوله تمالى والنخل باسقات اشارة الى المختلط من جنسين لان الجنات تقطف ثمارها ونثمر من غيرزراعة في كل سنة لــكن النخل يؤير ولولاالتأيير لم يثمر فهو جنس مختلط من الزرع والشجر فكانه تعالي خلق ما يقطف كل سنة ويزرع وخلق ما لا يزرع كل سنة ويقطف مع بقاء أصلها وخلق المركب من جنسين في الاثمار لان بعض الثمار فاكهة ولا قوت فيه وأكثرال رع قوت والتمر فاكهة وقوت وقوله تعانى باسقات بؤكد كمال القدرة والاختيار وذلك من حيث ان الزرع ان قيل فيه انه يمكن أن يقطف منه عمرته لضعفه وضعف حجمه فكذلك يحتاج الي اعادته كل سنة والجنات لكبرها وقوتها تبقى وتثمر سنة بعد سنة فيقال اليس النخل الباسقات أكبر وأقوي من الكرمالضعيف والنخل محتاجة كل سنة الي عمل عامل والكرم غير محتاج فالله تماليهوالذي قدر ذلك لذلك لا للكبر والصغر والطول والقصر ( لهما طلع ) أي ثمر يطلع | ويظهر ويسمى طلعا قبل أن ينشق ويخرج من أكمامه ( نضيد) أي منضود

ومترا كب بعضه فوق بعض في أكمامه كما في سنبلة الزرع وهو عجيب فاز الاشجار الطوال أتمارها بارزة متميز بعضها من بعض لكل واحد منها أصل يخرجمنه كالجوز واللوز وغيرهما والطلع كالسنبلة الواحدة يكون على أصل واحد (رزقا للعباد) أي لنرزقهم علة لقوله تعالى فأنبتنا وفي تعليله بذلك بعد تعليل أنبتنا الاول بالتبصرة والتذكير تنبيه على أن الواجب علىالعبد أن يكون انتفاعه بذلك من حيث التذكر والاستبصار أهم وأقدم من تمتعه به من حيث الرزق ولم يقيد هنا العبادة بالانابة وقيده في قوله تعالي تبصرة وذكري لكل عبد منيب لان التذكرة لاتكون الا للمنيب والرزق يم كل أحد غير أن المنيب يا كل ذاكرا وشاكرا للانعام وغيره ياكل كاتا كل الانعام فلم يخصص بقيد \* وقال تعالي في سورة الرحمن (والارض وضعها للانام فيها فاكهة ) أي ضروب كثيرة مما يتفكه به ويتلذذ ( والنخل ذات الا كمام ) جمع كم بضم الكاف كل مايكم أى يغطي من ليفوسعفوكفرِّيفانه مما ينتفع به كالمكموم من تمـره وجماره وجذوعه أو جمع كم بكسر الكاف وهو وعاء الطلع فانه يكون أولا فى وعاء فينشق ويخرج منه الطلع وعلى الوجه الاول فذات الاكمام في ذكرها فائدة لانها اشارة الي أنواع النعم والفائدة في ذكرها على الوجه الثاني الاشارة الي سهولة جمعها والانتفاع بها فان النخلة شجرة عظيمة لايمكن هزها لتسقط منها الثمرة فلا بد من قطف الشجرة فلوكان. ثل الجميز الذي يخرج من الشجرة منفرقا لصعب قطافها فقال ذات الاكهام أي يكون في كم شيء كثير اذا أخذ عنقود واحد منه كني رجلا واثنين كعناقيد العنب فانظر اليها فلوكان العنب حباتها في الاشجار متفرقة كالجميز والزعرور لم يمكنجمه بالهز متي أريدجمه فخلقه الله تمالي عناقيد مجتمعة كذلك الرطب فكونها ذات الاكمامهن جملة اتمام الانمام ( والحب) هو ما يتغذى به كالحنطة والشعير (ذوالعصف)هوأوراق

النبات الذي له ساق الحارجة من جوانب الساق كاوراق السنبلة من أعلاها الى أسفلها وقيل هو التبن الذي ينتفع به دوابنا التي خلقت لنا ( والريحان ) قيل ما يشم و قيل هو الرزق أريد به اللب أي فيها ما ينلذذ به من الفو آكه و الجامع بين التلذذ والتغذيوهو ثمرالنخلوما يتغذى به وهوالحب الذي لهءصفهو علف الانعام وريحان هومطعم الناس وتقديم الفاكهة على القوت من باب الابتداء بالادني والارتقاء الى الاعلى والفاكهة فى النفع دون النخل الذي منهالقوت والتفكه وهو دون الحب الذي عليه المدار في سائر المواضع وبه يتنذي الانام في جميع البلاد فبدأ بالفاكه ثم ذكر النخل ثم ذكر الحب الذي هو أتم نعمة لموافقته مزاج الانسان ولهــذا خلقه الله في سائر البــلاد وخصص النخــل بالبــلاد الحــارة ونكر الفاكهــة لانهاعلى مابينا مايتفكه به وتطيب به النفس وذلك عند كل أحد بحسب كل وقت شيء منه فمن غلب عليه حرارة وعطش يريد التفكه بالحامض وأمثاله ومن الناس من يريدالتفكه بالحلو وآمثاله فالفاكهة غدير متعينة فنكرها والنخل والحب معتبادان معبلومان فعرفهما ( فبأى آلاء ) أي نم ( رَبَكُمَا ) أيها الانس والجنّ اوالذكر والا; في ( نَكُدبان) ابتلك النم أم بغيرها \* وقال تعالى في سورة الواقعة (أفرآيتم ماتحرثون) أي تبذرون حبه وتعملون في أرضه (أأنتم تزرعونه) تنبتونه وتردونه نباتا يربو وينمو حتى يشتد ويقوم على سوقه فيكون فيه السنبل والحب ( آم نحن الزارعون ) أي المنبتون لاأنتم قال الامام فخر الدين الفرق بين الحرث والزرع هو أن الحرث أوائل الزرع ومقدماته من كراب الارض والقاء البذر وستى المبذور والزرع هو آخرالحرث من خروج النبات واستغلاظه واستوائه على الساق فقوله أفرأيتم ماتحرثون أي ماتبتدؤن منه من الاعمال أأنتم تبلغونها القصود أم الله ولايشك أحد فىأن إيجاد الحب فىالسنبلة ليس بفعل

الناس وليس بفعلهم ان كان سوى القاء البذر والسقى( لو نشاء لجعلناه حطاما) أى نباتا يابسا لاحب فيه أو هشيا متكسرا متفتتا بعد ماأ نبتناه وصار بحيث طمعتم في حيازة أغلاله وقيل هو جواب لمعاند يقول نحن نحرثه وهو ينفسه يصير زرعاً لا بفعلنا ولا يفعل غيرنا فردالله على هذا المعاند نقوله لو نشاء لجعلناه حطاما فهل تقدرون أنتم على حفظه أو هو يدفع عن نفسه بنفسه تلك الآفات التي تصيبه ولايشك أحد فيأن دفع الآفات ليس الا أذن الله و حفظه ( فظلتم تفكهون ) أي تتعجبون من سوءحاله اثر ماشاهدتموه على أحسن مايكون من الحال أو تندمون على مافعلتم فيه من الاجتهاد وأنفقتم عليه أو تندموز على ماأصبتم لاجله من المماصي فتتحدثون فيه وتقولون ( إنالمغرمون ) أي لملزمون غرامة ماأنفقنا أومهلكون لهلاك رزقنا من الغرام وهو الهلاك ( بل نحن محرومون ) أي ممنوعون رزقنا \* وقال تعالى فيسورة الواقمة أيضا ( أفرأيتم النار الني تورون ) أي تقدحونها وتستخرجونها (أأنتمأنشأتم شجرتها) السريعة الالتهاب كللرخ والعفارالمار ذكرها وهما شجرتان موجوتان في أغلب المواضع من بوادي العرب وقيل أراد جميع الشجرالتي توقد به النار (أم نحن المنشؤن) لها بقدرتنا والتعبير عن خلقها بالانشاء المنبيء عن بديع الصنع المعرب عن كمال القدةوالحـكمة لما فيه من الغرابة الفارقة بينها وبين سائر الاشجار كذا قال بعض المفسرين وهو مرجح لان المراد بها شجرة مخصوصة كشجرة المرخ والعفار والنباتات الفصفورية التي يتخذمنها عيدان الكبريت وأشجار الفحم الحجرى قالوا وأغربها المرخ والعفار المذكوران حتى قيل في كل شجر نار واستمجد المرخ والعفار ( نحن جعلناها تذكرة ) أي جعلناها تذكيرا لنار جهنم حيث علقنا بها أسباب المعاش لينظروا اليها ويذكروا ماأوعدوا به من نار جهنم (ومتاعا) أي

المنفعة (للمقوين) للذين ينزلون القواء وهي القفر وتخصيصهم بذلك لانهم أحوج اليها قال بعضهم المعني أنه ينتفع بها أهل البوادي والاسفار فان منفعتهم بها أكثرمن المقيم فأنهم يوقدونها بالايل لتهرب السباع ويهتدى الضال الي غير ذلك من المنافع ويتذكر بها مار جهنم فيستجار بالله تعالي منها وقال ابن زيد للجائمين في اصلاح طعامهم وقال قطرب المقوي من الاضــداد يقال للفقير مقو لخلوه من المال ويقال للغنى مقولقوته على مأيريد والمعني فيهامتاعا ومنفعة للفقراء والاغنياء لاغنى لأحدءنها وقال المهدوي الآية تصلح للجميع لأن النار يحتاج اليها المسافر والمتيم والغني والفقير ( فسبح باسم ربك العظيم ) الفاء لترتيب ما بعدهاعلى ماعدد من بدائع صنعه تعالي وروائع نعمه الموجبة لتسبيحه تعالي اما تنزيها له تعالى عمايةوله الجاحدون بوحدانيته الكافرون بنعمته مع عظمها وكثرتها أو تعجبا من أسرهم في غمط تلك النعم الباهرة مع جلالة قدرها وظهور أمرها أو شكرا على تلك النعم السابقة أى فأحدث التسبيح بذكر اسمه تعالى أو بذكره فان اطلاق الاسملشى وذكر له والعظيم صفة للاسم أو الرب \* وقال تعالي في سورة النبأ ( وأنزلنا من المصرات) هي السحائب اذا أعصرت أي حان لها أن تعصرها الرياح فتمطر (ماء تجاجا) أي منصباً بكثرة (لنخرج به حبا) يقتات كالحنطة والشميرونحوهما (ونباتا) يعتلف كالتبن والحشيش ( وجنات ) الجنة في الاصل هي المرة مر ب مصدر جنهاذا ستره تطلق على النخيل والشجر المتكاثف المظلل بالتفاف أغصانه وعلى الارض ذات الشجر والاول هو المراد (ألفافا) أي ملتفة تداخل بمضها في بعض \* وقال تعالي في سورة عبس ( فلينظر الانسان الي طعامه ) الذي هو قوام حياته وعليه يدور أمر معاشه أي الى تـكونه وكيفية حدوثه والي قدرة ربه فیه أی کیف قدره ربه ویسره و دبره له (أنا صببنا الماء صبا) بدل اشتمال إ

من طعامه لان الماء سبب في اخراج الطعام فهو مشتمل عليه والتقدير فلينظر الانسان الى أناكيف صبينا الخ أي صبيناه صبا عجيبا (ثم شققنا الارض) أي إبالنبات (شقا) بديما لائقا بما يشقها من النبات صغرا وكبرا وشكلا وهيئة ولا يزال يتزايد ويتسع الى ان يتكامل النمو وينعقد الحب ( فأنبتنا فيها حبـا وعنبا) عطف على حبا ( وقضبا ) أي رطبة سميت بمصدر قضبه أي قطعه مبالغة كانها لتكرر قطعهاوتكثره نفس القطع ومن الرطبة البرسيم المعروف (وزيتونا ونخلا وحدائق غلبا) أي عظاما وصف به الحدائق لتكاثفها وكثرة أشجارها أو لانها ذات أشجار غلاظ مستمار من وصف الرقاب (وفاكهة وأبا) أي مرعي من أبه اذا أمه أى قصده لانه يؤم وينتجم أو من أب لكذا اذا تهيأ له لانه متهيء للرعى أو فاكهة يابسة تؤب للشتا. (متاعا لكم ولانمامكم ) أى فعل ذلك تمتيما لكم ولمواشيكم فان بعض النعم المعدودة طعام لهم وبعضها علف لدوابهم\* وقال تعالي في سورة الاعلى( والذي أخرج المرعي)أى أنبت العشب وما يرعاه الدوابغضا طريا من بين أخضر وأحمر وأصفر وأبيض وغير ذلك قال ابن عباس رضي الله عنهــما المرعى الكلاً الاخضر ( فجمله ) بعد ذلك ( غثاء أحوي) أى درينا أسود وقيل أحوى حال من المرعى أى اخرجه احوي من شدة الخضرة والري فجمله غثاء بمدذلك

حير المبحث الحامس في النظر في الافلاك كي≈ والكواكب وما يتبع ذلك \* وفيه أربمة مطالب ﴾ (المطلب الاول في كيفية ترتيب الافلاك) « والكواكب وصورها وحركاتها »

الفلك الجسم المستدير أو السطح المستدير أو الدائرة لان أهل اللغة اتفقوا

على أن فلكة المغزل سميت فلكة لاستدارتها وفلكة الحيمة هي الحشبة المسطحة المستديرة التي توضع على رأس العمود لئلا يمزق العمود الحيمة وهي صفحة مستديرة وقد ذهب المتقدمون من الفلاسفة الي أن الفلك جسم بسيط كروي مشتمل على الوسط متحرك عليه ليس بخفيف ولا تقيل ولابارد ولاحار ولارطب ولايابس ولاقابل للخرق ولا للالنئام فحقيقته مجهولة لايملمها الا الله وأما امتناع الشق والالىثام فلا دليل لهم عليه فالله تعالى قادر على أن يجمل الكواكب بحيث تشق السماء فتجمل دائرة متوهمة كما لو فرضت سمكة فى الماء على وجهه تنزل من جانب وتصعد الي موضع من الجانب الآخر على استدارة وهذا هو المفهوم من قوله تمالي وكل في فلك يسبحون وبه قال الاكثرون رالافلاك كرات يحيط بعضها ببعضقاوا وأقديها اليناكرة القمر وفوة باكرة عطارد ثم كرة الزهرة ثم كرة الشمس ثم كرة المريخ ثم كرة المشترى مُ كرة زحل مم كرة النوابت م الفلك الاعظم \* واعلم أن عدد الكواكب الثابتة مما يقصر ذهن الانسان عن ضبطه لكنّ الاولين قد ضبطوا منها ألدا واثنين وعشرين كوكبا تنتظم منها ثمانيــة وأربعون صورة كل صورة منها تشتمل على كوآكبها وهي الصور التي أثبتها بطليموس في كتاب المجسطي بعضها فى النصف الشمالى من الكرة وبعضها على منطقة فلك البروج الني هي طريقة السيارات وبعضها في النصف الجنوبي فسمي كل صورة باسم الذي. المشتبه بها فوجد بعضها على صورة الانسات كالجوزاء وبعضها على صورة الحيوانات البحرية كالسرطان وبعضها على صدورة الحيوانات البرية كالحمل وبمضها على صورة الطيركالمقاب وبمضها خارجا عن شبه الحيوانات كالمنزان والسنبلة ووجدوا من هـذه الصور مالم يكن تام الخلقة مثـل قطعة الفرس ومنها مابعضه من صورة حيوان وبعضه الآخر من صورة حيوان آخر كالرامي

ومنها مالم تتم صورته حتى جمل من صوة أخري ككوك مشــ ترك منهما مثل ممسك الاعنــة فان صورته لم تتم حتى جعــل الكوكب النير الذي على طرف القرن الشمالي من الثور مشتركا بينهما فصار على قرن الثور وعلى رجل ممسك الاعنة \* وأما الكواكب الأخر وهي مائة وثمانية عشر كوكبا فانها لم ينتظم منها شيء من الصور فاضافواكل ماوجدوه منها قربا من صورة الى تلك الصورة وسموها خارج الصورة مثل النير الذي فوق رأس الحمل الذي تسميه العرب الناطح وأما عدد الصور ومواقعها من الفلك فهي ثمان وأربعون صورة منها في النصف الشمالي من الكرة احدي وعشرون صورة ومنها على البروج اثنتا عشرة صورة ومنها في النصف الجنوبي من الكرة خمس عشرة صورة فانذكر الآن كوكبة كل صورة على الانفراد وعدد كواكبها على سبيل الاختصار ليتوصيل تلك الصور والاشكال الى الاستدلال على ميدعها وصانعها بالقدرة والاختيار جل وعلا (أما الصور الشمالية) فهي احدي وعشرون صورة كما ذكرنا ؛ احداها كوكبة الدب الاصغر وهي أقربكوكبة الي القعلب الشمالي وكواكها من نفس الصورة سبعة والخارج عن الصورة خمسة وجميم الكواكب الداخلة في الصورة والخارجة عنها تشبه بحلقة سمكة وتسمى النَّا لِي الشَّهِ إِنَّا إِنَّاسُ الرَّحَا الَّذِي يَكُونُ القَطِّبِ فِي وَسَلَّمُهُ وَذَكَّر إ بعضهم أن الله اب الشمال فالمرحوله بنات نعش الصغري وهي الكواكب السبة المذكررة وكواك خنية اذجمتها صارت في صورة سمكة والقطب في وسيط هذه السمكة والسكة تدور حول القطب \* وثانيتها كوكبة الدب الاكبر وكواكها تسمة وعشرون كزكبا من الصورة وثمانية حوالي أ الصورة \*وثالة ها كوكبــة النين وهو الحيــةالعظيمة وكواكها أحد وثلانون ا كوكبا فىالصورة وليس حواليها شيء من الكواكب الرصودة \* ورابعتهــا

كوكبة فيقاوس وكواكبه احد عشركوكبا في الصورة وعشرة خارجها وهي من كوكية ذات الكرسي «وخامستها كوكية العواء وكواكها اثنان وعشرون كوكبا فى الصـورة وواحد خارجها وهي صورة رجـل بيده الىمنى عصـا وسادستها كوكبة الفكة وكواكها ثمانية وهيعلى استدارة وفي استدارتها ثلمة \* وسابعتها كوكبة الجاثي وهي صورة رجل قد مدّيده وجتا على ركبتيه وكواكبه ثمانية وعشرون كوكبا في الصورة وواحد خارج الصورة ﴿وَنَامُنَهُمَا كوكية السلياق وكواكبه عشرة \* وتاسعتها كوكبة الدجاجة وكواكها سبعة عشر كوكبا فيالصورة وأننان خارجها ﴿ وعاشرتها ذات الكرسي وهي صورة | امرأة قاعدة على كرسي له قائمتان كقائمة المنبر وعليه مسند وقد أدلت رجليها \*ألحادية عشرة كوكبة سياوس وهو صورة رجل قائم على رجله اليسري وقد رفع رجله اليمني ويده اليمني فوق رأسه وبيده اليسرى رأس غول وكواكبها ستة وعشرون كوكبا في الصورة وثلاثة خارجها \* اننانية عشرة كوكية ممسك الأعنة وهي صورة رجل قائم خلف رأس الغول بين كوكبة الثور وبينكوكبة الدب الاكبر وكوا كبه اربعة عشر كوكبا \* الثالثة عشرة كوكبة الحور والحية أما الحمر فصورة رجل قائم قد قبض بيديه على حية وكواكبه اربعة وعشرون في الصورة وخمسة خارجها وأما الحية فكواكبها ثمانية عشر \* الرابعة عشرة كوكبة السهم وهو خمسة كواكب ونصله الي ناحية المشرق والفوق الي ناحية المغرب وطوله في رأي العين اذا كان في كبد السماء نحو ذراعين \* الحامسة عشرة كوكبة العقاب وكواكبه تسعة في الصورة وسنة خارجها \* الساد. ـــ عشرة كوكبة الدلفين وكواكبه عشرة مجتمعة \* السابعة عشرة كوكبة قطعة الفرس وكواكبها أربعة \* الثامنـة عشرة كوكبة الفرس الاعظم وكوا كبـ عشرون وهي علي صورة فرس له رأس ويدان وبدن الي آخر الظهر وليس له كفل ولا رجلان

\* التاسعة عشرة كوكبة المرأة المسلسلة وكواكها ثلاثة وعشرون من الصورة وسميت المسلسلة لامتداد احدى يديها وهي اليمني نحوالشمال والاخرينحو الجنوب ولاجتماع الكواكب بين رجلها شهوها عن سلسل العشرون كوكبة الفرس التام وهو احد وثلاثون كوكبا وهو فرس احسن شها بالفرس من الاول وبعضالفرسالاول داخل فيه \*الحادية والعشرون كوكية المثلثوكوا كبهاريمة وهوعلى شكل مثلث فيه طول أحد كواكبه على رأس المثلث وثلاثة على قاعدتها ﴿ وَآمَا صُورُ البَّرُوجِ الْآتُنَى عَشَرَ ﴾ فاحداها كوكبة صورة الحمل وكواكبه ثلاثة ا عشر في الصورة وخمسة خارجها مقدمه الى جهة المغرب ومؤخره الي المشرق ووجهه على ظهره \*وثانيتها كوكبة الثور صورة ثور مؤخره الى المغرب ومقدمه الى المشرق وليس له كفل ولا رجلان تلتفت رأسه الى جنبه وقرناه الى ناحية المشرق وكواكبه اثنان وثلاثون والخارج عن الصورة احد عشركوكبا \*وثالثتها كوكبة التوأمين وهي الجوزاءوكوا كها ثمانية عشر في الصورة وسبعة خارجها وهي صورة انسانين رأسهما في الشهال والشرق وأرجلهما الي الجنوب والمغرب وقد اختلطت كواكب أحدهما بكواك الآخر \* ورابعتها كوكبة السرطان وكواكبه تسعة من الصورة وأربعة خارجها \* وخامستها كوكبة الاسمد وكوا كبه سبعة وعشرون في الصورة وثمانيـة خارجها \* وسادسـتها كوكبة العذراء وهي سنة وعشرون في الصورة وسنة خارجها ومن كواكبها السنبلة \* وسابعتها كوكبة الميزان تمانية كواكب في الصورة بين كوكبة العذراء وكوكبة العقرب وتسعة خارجها ﴿ وَالمنتها كوكبة العقرب أحد وعشرون كوكبا من الصورة وثلاثة خارجها \* وتاسمتها كوكبة الرامي وهو القوس أحد وثلاُّتون كوكبا في الصورة وليس حواليه شيء من الـكواك المرصودة \* وعاشرتها كوكبــة الجــدي وكواكبه ثمـانية وعشرون كوكبا في الصــورة

إوليس حوالي الصورة ثيء من الكواك المرصودة « الحادية عشرة عركبة ساك الماء وهو الدلوكواكبه اثنان وأربسون كوكبا في السورة وثلاثة خارجها \* الثانية عشر ة كوكبة السدكة وهن الحوت وكواكبها أربعة ونلاثون في الصورة واربـة خارجها وهي سمكـتان احداها السمكة المتقدمة وهي التي على ظهرالهٔ رسالاعظم في الجوب والاخري عنى جنوب كوكبة المرأة المسلسلة وبينهما خيط من كواكب يصل بينهما على تريج (وأ الصور الجنوبية) وهي الكواكب التي في انتصف المانن بي من الكرة؛ فا حادثا كوكبة قيطس وهي صورة حيران بحرتر مقدمه في ناحيه له المنسرق على جنوبكوكبة الحمل ومؤخره في ناحية المغرب خلف الثلاثة الحارجة عن- ورة سأكب الا وكواكبه اثنان وعشرون \* و ثانيتها كوكبة الجار وكوكبه ثما يه و الاثون كوكبا في الصورة وهي صورة رجل قائم في ناحية الجنوب لي طريقة النسس بيده عما وعلى وسطه سيف ﴿ وثالثتها كو كبذالنهر وكوا كبه أربه وثلانون في السورة وليس حواليه شيء من الكواكب المرصودة ويبتر ء من عند النير الذي على قدم الجوزاء فيمر فى المفرب على تمريج الي ترب الاربعة التي على صدر قيطس ثم يمر في الجنوب على ثلاثة كواكب ثم يخطف الي المشرق فيمر على ثلاثة كواكب أيضا ثم ينعطف الي الجنوب فيمر على ثلاثة كواكب مجتمعة ثم ينقطع فيمر في الجنوب على كوكبين متقاربين تم ينعطف الى المغرب فيمر على كوكبين متقاربين أيضا ثم على ثلاثة كواكب متقاربة ثم ينتهي الى كوكب نير على آخر النهر \* ورابعتها كوكبة الارنب وهي اثنا عشركوكبا في الصورة وليس حواليه شيء من الكواكب المرصودة وهي تحت رجل الجبار ووجهه الى المغرب ومؤخره الي المشرق \* وخامستها كوكبة الكالح وكواكبه تمانية عشر فىالصورة واحد عشر خارجها وهي صورة كلب خلف كوكبة

الجوزاء ذكر القزويني أن النير الاعظم الذي على موضع الفم المسمي بالشعرى العبورو الشعرى اليمانية يقطع السماءعر ضادون غيره من الكواكب بجو سادستها كوكبة الكلب المتقدم وهما كوكبان بين النيرين اللذين على رأس التوأمين وببن النير الذي على فم الكلب الاحمر يتأخر عنهما الي المشرق أحدها أنور وتسميه العرب الشعرى الشامية • وسابعتها كوكبةالسفينة وكواكبها خمسة وأربعون كوكبا من الصورة وليس حواليها شيء من الكو اكب المرصودة \* وثامنتهاكوكبة الشجاع كواكبه خمسة وعشرون كوكبافي الصورة واثنان خارجها رأسه على زبانى الجنوبي من صورة السرطان \* وتاسمتها كوكبة البلطية وهي سبع كوأكب على شكل كوكبة الشجاع، وعاشرتها كوكبة الغراب وهي سبع كواكب خلف البلطية \*الحاديةعشرة كوكبة قيطورشوهي سبعة وثلاثون كوكبا وصورته صورة حيوان مقدمه مقدم انسان من رأسه الى آخر ظهره ومؤخره مؤخر فرس من منشأ ظهره الى ذنبه وجهه الي المشرق ومؤخر ذنبه الى المغرب وبيده شمراخان وقد قبض بيده الاخري على يد السبع \* الثانية عشرة كوكبة السبع وهي تسعة عشر كوكبا من الصورة خلف كوكبة قيطورش على يده وليس حولها شيء من الكواكب المرسودة \*النالثة عشرة كوكبة المجرّة كواكبها سبعة في الصورة \* الرابعة عشرة كوكبة الاكايل الجنوبي وهي ثلاثة عشر كوكبا في الصورة قدام الآتنين اللذين على عرقوب الرامي ومن العرب من يسمى هذه الكواكب القبة لاستدارتها \* الخامسة عشرة كوكبة الحوت الجنوبي وهي أحد عشر كوكبا في الصورة رأسه اليالمشرق وذنبه الى المغرب \* هذاماذكره المتقدمون من الكواك الثابتة والسيارة قال السيد عبدالله الادريسي الملقب بالنديم وحمه الله تعالى وقد نقضت الطبقة الاخيرة (من الفلاسفة) كلما أسسته الطبقة الاولي وأثبتت من إ

السيارة وسيارة السيارة مالم يكن في حساب المتقدمين فأنخرمت قواعدهم وانهدمت أصول عقائدهم وبتي العلم آخذا فى النقدم والترقى غير واقف عند حد فكلما تعددت المراصد وكبرت المعظات البلورية وتعدد الراصدون في أقطار متباينة تقدم الفلك تقدما عظيما وظهرت خفايا العالم العلوى بالنظارات العظيمة وانكشف للفلكيين من الكواكب وغرائبها مالو ظهر للمتقدمين البهرهم وزادهم حيرة ولوأنصف المتقدمون والمتأخرونأ نفسهم لقطعوابأن وجود هذه الاجرام العظيمة بالموالم العديدة والاسرار البديعة والافعال الغريبة مع اختلاف الاجناس وتنوع الصور والاشكال لا يكون الا أثرا لمؤثر وليس المؤثر مجموعها بدد ثبوت احتياجها الى بعضها ولاجواهرها الفردة فان كل جوهم محتاج لمخصص يخصصه مع احتياجه الى المكان والزمان وجواهم المكان كذلك محتاجة الى مبدع مخصص وليس ذلك الا الله تعالى والقول يوجود الكون صدفة بعيد عن التصورالعقلى فان اختلافالعنصريات وتنوع الاجناس والصورمبطل له مثبت للفاعل المختار والقول بالطبع كذلك منقوض بالحوارق المسهاة في عرف أهله بفلتات الطبيعة لعدم سريان الطبيعة على نسق يقضي ببروز الاشياء محفوظة الصور ولا يخلصنا من هذا قولهم ان الطبيعة بلهاء تصدر عنها فلتات لاحتياج النكوين الى فاعل مختار عليم. قادر حكيم لا يصدر عنه العبث ولا تتشوش عليه المطالب ولا تغالبه الطبيعيات ومالهم اذا رجموا بالموجودات عند انتهاء سلسلة المكنات الى واجب الوجود سموه طبيعة ولم يسموه الها والعقول لا تأبي ذلك ولا تراه بعيدا عن التصور بعد اقامة البرهان عليهانتهي ﴿ومن الحوارق التي أشــار اليها ما ذكره المقتطف في ا الجزء السابع من المجلد السادس عشر من ظهور أشكال جــديدة في الفلك لم يشر اليها أحد من الاقدمين ولم تر الا منذ عهد قريب فنها ما ظهر على شكل

ممسك الأعنة في المجرة ومنها ما هو على شكل ذات الكرسي ومنها ما هو على شكل الدجاجة ومنها ماهو على شكل الاكليلالشمالي وقد توالي ظهور هذه الاشكال بغتة بحيث أنه لم يحصل مثل ذلك في غابر الازمان وقد تحيرت عقولهم في هذه الاشكال وأشكات عليهم كل الاشكال حتى قال بعضهم ليس فى علم الهيئة ماهو أغمض حقيقة من ظهور هذه النجوم بغتة في جهات مختلفة من السماء \* ومن أشهرها نجم رآه تيخو براهي الفلكي سنة (١٥٧٢) ظهر في صورة ذات الكرسي وكان يختلف عن غيره من النجوم في شدة لمانه ودهرهته فكان أول رؤيته ألمع من الشعرى الشامية ومن المشتري وكاد لمعانه يفوق لمان الزهرة وهي في أشد لمعانها وكان يري في النهار مثلها وفي أوائل دسمبر (ك ٢) أخذ نوره يضعف وزاد ضعفه رويداً رويداً الى أن اختني في شهر مارس أذار سنة ( ١٥٧٤ ) ولما قل اشراقه تنيير لونه فكان أولا أبيض كالزهرة والمشترى ثم صار أصفر ضاربا اني الحمرة كالمريخ ورجل الجباربل أشبه الدبران ثم صار لونه رصاصيا وما زال إشراقه يضعف رويداً رويداً الى أن اختفى عن الابصار ﴿ ومنهاالنجم الجديد الذي رآه كيلر الفلكي سنة (١٦٠٤) وقد رآه أولا برونوسكي تلميذ كيلرفي العاشرمن اكتوبر وكان حينئذ لامعا مثل المشتريثم اختنى سنة ( ١٦٠٦ ) وقد ظهرت نجوم أخريجديدةولكنها لم تبلغ هذين النجمين في شدة لمعانهما.وسنة (١٦٦٩) ظهر نجم جديد في صورة الدجاجة وكان بين القدر آثالث والخامس ورأى هدجنس وملر نجما جديدا في صورة الاكليل الشمالي سنة ( ١٨٦٦ ) وظهرتجم جديدفي صورة الدجاجة سنة ( ١٨٧٦ ) الي سنة ( ١٨٧٧ ) وقد اختلفوا كثيرا في تعليل حدوثهذه النجوم بالعلل الفرضية ولم يقروا على تعليل صحيح لها وعلى كل حال فمحال أن يكون اختلافها في الأشكال والصور منسوبا الي علة أو طبيعة فهي من الآيات

الباهرة والدلائل القاهرة على وجود الصانع المختار تقدس وتعالى ( واعلم)أز مذهب المتقدمين من الفلاسفة أن فلك الثوابت يتحرك حركة بطيئة في كل ست وستين سينة درجة واحدة على قطبين يسميان فلك البروج وتم دورا فلك الثوابت في ستة وثلاثين ألف سنة وأما الكواكب السيارة فنتحرك كلها مع أفلاكها بحركة الفلك الاعظم حركة تشملها بأسرها آخذة من المشرق الىالمغرب وهي حركة الشمس اليومية ثم قال جمهور الفلاسفة وأصحاب الهيثا وههنا حركة أخريمن المغرب الي المشرق قالوا وهي ظاهرة في السبعة السيارة خفية في الثابتة واستدلوا عليه بأما وجدنا الكواكب السيارة كلماكان منه أسرع حركة اذا قارب ماهو أبطأ حركة فانه يعدذلك ينقدمه نحو المشرق وهذ في القمر ظاهر يجتمع بالشمس في آخر كل شهر ويظهر بعد الاجتماع بيو. أو يومين من ناحية المغرب على بعد من الشمس نم يزداد كل ليلة بعدا منهاالي أن يقابلها على قريب من نصف الشهر وكل كوك كان شرقيا منه على طويقته في ممر البروج يزداد كل ليلة قربامنه ثم اذا أدركه ستره بطرفه الشرقى وتنكسف تلك الكواكب عنه بطرفه الغربي فعلمنا أن لهذه الكواكب السيارة حركا من المغرب الى المشرق وكذلك وجدنا للكواكب الثابتية حركة إطيئة على توالى البروج فعرفنا أن لهاحركة من المغرب الى المشرق قال الامام فخرالدين ان الشمس مثلا لو كانت متحركة بذاتها من المغرب الي المشرق حركة بطيث ولا شك أنها متحركة بسبب حركة الفلك الاعظم اليومية من المشرق الإ المغرب لزم كون الجرم الواحد متحركاحركتين الىجهتين مختلفتين دفعة واحدا وذلك محال لان الحركة الي الجهة تقتضى حصول المتحرك في الجهــة المنتقـــل اليها فلو تحرك الجسم الواحد دفعة واحدة الي جهة ين لزم حصوله دفعة واحد في مكانين وهو محال هذا كلام الامام وهو مبني على أصلهم من أن الكواكب

مغروزة في الافلاك وانه يمتنع على الافلاك الحرق والالتئام قال فان قيل لم لا يجوزأن يقال الشمس حال حركتها الي الجانب الشرقي تنقطع حركتها الى الجانب الغربي وبالعكس فلناهذا لايستقيم على أصولكم لان حركات الافلاك مصونة عن الانقطاع عندكم أما الذي احتجوا به على أن للكواكب حركة من المغرب إ الى المشرق فهو ضعيف فانه يقال لم لا يجوزأن يقال جميع الكواكب متحركة من المشرق الى المفرب الا أن بعضها أبطأ من البعض فيختلف بعضها عن بعض ا سبب ذلك التخلف فيظن أنها تحرك الي خلاف تلك الجهة مثلاالفلك الاعظم استدارته من أول اليوم الاول الي أول اليوم الثانى دورة تامة الا مقدار ثانية فيظن أن فلك الثوابت تحرك من الجهمة المخالفة لجهمة حركة الفلك الاعظم مقدار ثانية ولا يكون كذلك بل ذلك لانه تخلف عقدارثانية وعلى هذا التقدير *فجميع الجهات شرقية وأسرعها الحركة اليومية ثم يليها في السرعة فلكالثوابت* ثم يليها زحل وهكذا الى أن ينتهي الي فلك القمر فهو أبطأ الافلاك حركه قال وهذا الذي قلناه مع ما يشهد له البرهان فهو أقرب الى العقول والي ترتيب الوجود فان على هذا التقدير تكون نهاية الحركة حاصلة للفلك المحيط وهو الفلك الاسلام فهاية المكون حاصلة للجرم الذي هو في غاية البعد وهو الارض ثم از كل ما كان أقرب الى الفلك الاعظم كان أسرع حركة وكل ما كان منه أبعد كان أبطأ حركه ففلك الثوابت أقرب الافلاك اليمه فلا جرم لاتفاوت بين الحرك: ين الا بقدر قايل وهو الذي يحصل من اجتماع مقادير التفاوت فى كل مائة سنة درجة واحــدة ويليه فلك زحل فانه أبطأ من فلك الثوابت فلاجرم كان تخلفه عن الفلك الاعظم اكثرحتى أن مقادير التفاوت اذا اجتمعت بانت في كل ثلاثين سنة الى تمام الدورة وعلى هذا القول كل ماكان أبمدعن الفلاء الاعدام كان أبطأ حركة فكان تفاونه اكثرحتى يبلغ الي فلك القمرالذي

بلغ العدد معنا أكثر من خمسمائة كوكب ولم يمرف بالحساب الا دورة كوكبين منها أحدهما هو الذي ظهر سنة ( ١٣٨٢ ) عيسويةودورته تتم تقريبا في خمس وسبعين سنة ونصف والثاني تتم دورته في ألف نوم ومائني نوم وبعض أيام «قال صاحب صفوة الاعتبار وأعلم أن مسئلة حركة الارض أي هل هي التي تدور أو أن الشمس هي التي تدور هي من المسائل الظنية أعني أن أداتها ظنية وكثير من مسائل علم الهيئة هو على هذا النحوالي الآن كمسائل الابعاد بين الكواك ومقادر أجرامها وطبائعها ومانشتمل عليه وعلماء هذا الفن مقرون بذلك كما يأتى ويشهد له أنهم كانوا مطبقين على أن بعد الزهراء من الشمس مقادير معلومة فني سنة (١٢٩٣ )كان اقتران الشمس بالزهراء يعنى أن الزهراء تمرحائلة بين الارض والشمس فاءتنوا لذلك من قبل وأرسلوا المارفين الى الجهات التي يمكن منها رؤية ذلك لتحرير الرصد بالأللات فحرروا ذلك ووجدوا أن جميع حسابات السابقين خطأ فان البعدالذي حرر هو أقل مماكانوا محسبون وكذلك مقدار جرم الزهراء ومن الجائز أيضا ظهور الغلط في هذا التحرير في وقت آخر اه ومن هذا القبيل ماذ كره الامام فخر الدين من أن الراصدين للميل الاعظم وجده ومختلف المقدار وكل من كان رصده أقدم وجد مقدار الميل الاعظم أعظم فان بطليموس وجده (كجنا) ثم وجد في زمن المأمون (كيج له)ثم وجد بعد المأمون قدتناقص بدقيقة ثم قال ان بعلليموس رصدالثو ابت فوجدها تقطع في كل مائة سنة درجة واحدة والمنآخرون رصدوها فوجدوها تقطع في كل مانة سنة درجة ونصفا وهذا تفاوت عظيم يبعد حمله على التفاوت في الآلات التي تتخذها المهرة في الصناعة على سبيل الاستقصاء كذا قال الامام وبمد أن ذكر اختلافهم فيما ياتمسونه من العلل لماذكر قال واعلم أن هذا الحبط مماينهاك على أنه لاسبيل للعقول البشرية الى

ادراك هذه الاشياء وأنه لايحيطبها الاعلم فاطرها وخالقها فوجب الاقتصار فيه على الدلائل السمعية اه قالصاحب صفوة الاعتبار وحيث كانت المسائل في هذا الفن ظنية اختلف علماؤه فيأسباب وجود الليل والنهار واختلاف الفصول بالحر والبرد فقدماء الفلاسفة ذهبوا الى أن الارض هي التي تدور والذين بمدهم ذهبوا الي أن الارض مركز للفلك وبدوران الفلك بحدث الليـل والنهار وأن الشمس هي التي تدور معـه ولها سـير خاص بهـا يحدث منه الصيف والشتاء و'شتهر هذا المذهب وزاد انتشارا عند ما انتشر هذا العلم وتهذب في الامة الاسلامية لما استفحل فيها العلم وكان ذلك المذهب هو المشتهر فيمن أخذوا عنه العلوم الرياضية ثم أحيي المذهب الاول وتأكد الآن عند علماءالعصر بهذا الفن وقدظن بعض المنتسبين للعلم أن المذهب الآخر هو من عقائد الاسلام والحق أن ليس شيء من هذا ولا من ذلك هو مما يجب اعتقاده عندنا وانما المدار عندنا على الاعتبار بالآثار المشاهدة من الليل والنهار وأشباه ذلك واثبات جرياز للشمس وهو ثابت على كلا المذهبين لان المتأخرين يثبتون لها حركة رحوية على نفسها وحركة ثانية على منطقة لهاأيضا ثم حركة ثالثة لها مع جميع ما يتبعها من الكواكب حول شيء مجهول كاأن هاته الدورة مجهولة المستقرأيضاً وعلماء هذا القن الآن من غير المسلمين مقرّون بذلك فهو حينتذ اجماعي بيننا وبينهم كذا قال صاحب صفوة الاعتبار \* واذا علمت أن ما يذكرونه في هذا الباب هو ظني وليس لهم عليه دليل يقيني فالواجب علينا اعتقاده هو ما يدل عليه ظاهر النصوص الشرعية كما تقدم في مقدمة المقصد الثالث. والذي بدل عليه ظاهر النصوص الشرعية هو أن الارض سأكنة والشمس متحركة من المشرق الي المغربكما يثبته الحس والمشاهدة وحمل ذلك على الوهم مفض الى السفسطة والشك فى المحسوسات وهوباطل فمن تلك النصوص قوله تعالي قال ابراهيم فان الله يأتى بالشمس من المشرق فآت بها من المغرب فانه على حد قوله تعالي قال ياأيها الملاُّ أيكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين قال عفريت من الجن أنا آتيك به فلا يتوهم أحدقط أن المراد أنه يحرك قصر سليمان حتى يأتي به الي عراشها بل المراد قطعا أنه يحرك عرشها حتى يأتى به الى سليمان ولذا قال فلما رآه مستقرآ عنده فكذاههنا يكون المراد قطعا ان الله تمالي يحرك الشمس من المشرق الي المغرب لا ان الارض هي التي تتحرك من المغرب الى المشرق كما زعموا \* ومنها قوله تعالى وجعل الليل سكناً والشمس والقمر حسباناً فلو كانت الارض هي المتحركة لامتن علينا تعالي بحركتها اذعلى ما زعموا هي التي يعلم بها حساب الاوقات لاحركة الشمس المجهولة لنـا فكيف يمـتن علينا بها لوكان ما ذكروه صحيحاً وقوله تعالي وسخر لكم الشمس والقمر دائبين فلوكانت الارض هي المتحركة لامتن علينا تمالي بحركتها اذهى التي يعود نفعها سلينا لاحركة الشمس حول شيء آخر مجهول وقوله تعاني وألقى في الارض رواسي أن تميد بكم فانه يدل على عدم حركة الارض مطلقا لا تقييده بحركة الاضطراب فأنها مشاهدة عند حدوث الزلازل الى غير ذلك من الآيات والاخبار.أما مااستدلوابه على حركة الارض من قوله تمالى وكل في فلك يسبحون فسيأتي الكلام عليه في المطلب الثاني من هذا المبحث وأما قوله تعالى وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمرُّ مرَّ السحاب فلا يمكن الاستدلال به على حركة الارض اذ هو لم يدل الا على حركة الجبال فقط ولذلك أجمع المفسرون على أن هـذه الحركة هي التي تكون عند قيام القيامة كماهو مقتضى نظم الآية فانه تعالي قال ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومرن في الارض الامن شاء الله وكل آنوه داخرين وتري الجبال تحسبها جامدة الي أن قال من جاء بالحسنة فله خيرمنها إ

الخ فهذه الآية هي كقوله تعالي ويوم نسير الجبال وتري الارض بارزة وحشرناهم أما قوله تعالى صنع الله الذي أتقن كل شيء بعد قوله وترى الجبال تحسيهاجامدَةً وهي تمرُّ مرَّ السحاب فقال العلامة أبو السمود فيه انه مصدر مؤكد لمضمون ما قبله أى صنع الله ذلك صنعا على انه عبارة عما ذكر من النفخ في الصور وما ترتب عليه جميما قصد به التنبيه على عظم شأن تلك الافاعيل وتهويلأمرها والايذان بأنها ليست بطربق اخلال نظام العالموافساد أحوال الكائنات بالكلية من غيرأن يدعو اليها داعية أو يكون لها عاقبة بل هي من قبيل بدائع صنع الله تعالى المبنية على أساس الحكمة المستتبعة للغايات الجميلة التي لاجلها رتبت مقدمات الحلق ومبادي الابداع على الوجه المتدين والنهج الرصين كما يعرب عنه قوله تعالي الذي أَتَقَنَ كُلُّ شيءً أي أحكم خلقه وسوَّاه على ما تقتضيه الحكمة اله وذكر صاحب التذكرة أن القول بحركه" الارض ممنوع لوقوع السهم في موضعه على استقامة ولو صبح ما قالوه من تحرك الارض لوقع فى غربى مسقطه اه ومما يبطل القول بحركة الارض ان الارض اذا كانت متحركة الي جهة المشرق وهناك طير يتحرك الى جهة المغرب لغاب عن أعيننا في أسرع من لمح البصر اذ الارض تسبقه في الثانية الواحدة بثلاثة أميال وهو يسبقها بحركته الذاتية واذاكان يتحرك الي جهة حركة الارض فلا يمكنه أن يصل الى أي موضع قصده من الارض اذ لا يمكنه أن يتحرك حركة تفوق حركة الارض حتى يصل الي مقصده فان قالوا ان قوّة الجاذبيةالتي في الارض توجب لهحركة موازية لحركة الارض ثم هو يتحرك بحركته الذاتية فنم يلزم ما ذكرتم قلنا اذا أوجبت له قوّة الجاذبيـة مثل تلك الحركة التي تفوق قوته أضعافا مضاعفة فكيف لا توجب له السقوط على ا الارضوكيف لا تعوقه عن حركته الذاتية وأيضاً انهم يقولون كما يفهم من

كلام صاحب النخبة الازهربة في الجنرافية العموميـة ان الارض لا تزال تقرك حول الشمس حتى تحتجب عنا بجرم الارض وحينتذ تكون قدانتهت الي جانب آخر فيه الكواكب الثابتة فلا تزال تتحرك حولها حتى تصل الي الجانب الذي فيه الشمس وهكذا ولوكان الامر كذلك لكانت الكواكب الثابتة تبدولنا دفعة واحدة وتغيب عنا دفعة واحدة مع أنه ليس كذلك فان أول مايبدو لنا بعض الكواكب ثم تبدو الكواكب حواليه شيأ فشيأ ومثل ذلك يحصل عند مغيبها فالحق أن عقول البشرعاجزة عن ادراك حقيقة نظام الموجودات فيجب التسليم الى مردعها على وفق حكمته مع اتباع ماوردت به الادلة السممية ومن يسلم وجهه الي الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوتقي \* واذا علمت ماذكرنا تعلم أنه لا يجوز تأويل ما يدل من الآيات على طلوع الشمس وغروبها وغيرذلك بأنه باعتبار الابصار والعرف الجاري فى اللسان نم ان ثبت بالدليل القطعي ان الحقيقة هي بخلاف ما يدل عليه ظاهر الآيات رجعبًا لي التأويل وأين هو الدليل القاطع وكل واحد من المتقدمين والمتأخرين يظن ظنا قد يحتمل الوقوع مع الجهل بحقيقة الواقع والمتيقن انما هومانطقت به النصوص الشرعية قال صاحب صفوة الاعتبار \* اعلم أنه لا يلزم من دوران الارضانني السماء على ما يتوهمه غير العارف لان السموات لا شك في وجودها للنصوص القطعية عليها غير أن جرمها غيير مملوم لنا وانما نعتقد أنها أجرام شدادهي بالنسبة لكل من على الارض فوقه كما هو المفهوم اللغوى للفظ سهاء وأما ماهية اجرامها فالله أعلم بهاونعتقد آنها سبع طبقات شداد ثم طبقة أخرى تسمى بالكرسي ثم طبقة أخرى تسمى بالعرش ولا يلزم من كونها شدادا أن لا تخترقها الكواكب بسيرها فان ذلك مشاهد لنا كما أنه لا يلزم من سير الكواكب انعدامها حتى يقولون ان الكواكب ملقاة في الفضاء لان

ذلك متوقف على معرقة كنهها ولا تدركه عقولنا لان العقول انميا تتوصل الي الممهودات للحواس وما لا تعهدهالحواس يعسر ادراكه على حقيقته ولهذاكان إ علينا أن نصدق الصادق ونكل معرفة ذلك الي خالقها بل الاغربأن مثل ا هاته المسائل أقرّبها الحكماء الذين لا يعتقدون الشرع فقــد قال أحد حكماء الفرنساو بين المنأخرين ما ترجمته ان للعقل حداً محدوداً لا يتجاوزه كماأن للبصر حداً محدوداً لا يتجاوزه فاتعاب العقــل في التوصــل الى معرفة كنه الاجرام العلوية وماهيتها كاتعاب البصر في أن يري ما فوق السقف من أسفله فهب إ انك أعنته أعظم المرايا المكبرة فانه لا يمكن أن يخترق السيقف حتى يرى ا ما فوقه اه ويمكن لنا أن نقرب لاولئك المنكرين للسماء فهم وجودها على مقتضى علم الهيئة الذي هم عليه الآز أنهم يسلمون وجود كرة الهواء محيطة بالارض وانها عظيمة شديدة حتى قرروا أنذات الانسان المتوسط مضغوطة وحاءلة لا كثر من ثلاثة وثلاثين ألف رطل من الهواء ومع ذلك فان هاته الكرة العظيمة الشديدة تخترق كيفها أراد المخترق لها فلم لا يجوز أن تخترق الكواكب السيارة السموات علىهذا النحو ثمانً هاتهالكرة الهوائية نهاية ارتفاع سطحها لأعلى من سطح الارض نحو ستة عشر فرسخاً وهي في ذاتها تختلف طبقاتها وما فوقها ليس بخلو لانه لايوجــد في الكون خلو مطلق كما هو رأى قدماء الفلاسفة ومنأخريهم كما قرره الحكيم لامروس في كتابه الآتي ذكره فلم لا يجوز أن يسمي الشيء المعمر لحدمحدود من الفضاء بالسماء وما فوقه من حد آخر يسماء آخر وهكذا وان كنا نجهل حقائقها لكنا نقول انها لا تمتنع من سير الكواكب في مناطقها اه وقال صاحب الرسالة الحميدية وأما ان الله تعالى خلق سبع سموات فوقنا وخلق جمها كبيراً يسمى كرسيافوق تلك السموات وجسما أكبرمنه فوقه يسمي عرشا وأن بيننا وبين تلك الاجسام

مسافات عظيمة وانه خلق جسما كبيرا يسمي لوحاوجسما آخريسي قلما لاثبات ما يكون وتسطيره لا عن حاجة الى ذلك وانه يجري نعيم الانسان في دارخلقها تسمي الجنة وعذابه في دار تسمى جهنم يدخلها البشر بعد خراب عالم الارض والسموات وبعثهم بعد الموت فأقول أنتم وأتباع محمد عليه السلام تقولون بالحلاء الممتد وهو البعد الشاسع الذي تتيه الافكار في سعته ثم أنتم تقولون ان الشمس والكواكب قائمة في الفراغ الشاسع بناموس الجاذبية وفي أقوال بعض أتباع محمدعليه السلام ما يوافق قولكم هذا في أن الشمس والكواكب ليست مركوزة في السماء بل هي قائمة في الفراغ وفلكها هو مدارها فيه فما المانع من أن يكون وراء تلك الـكواكب في ذلك البعد الشاسم قد خلق الله تعالي تلك الاجسام المذكورة وهي السموات السبع والعرش والكرسي واللوح والقلم والجنة وجهنم وأقامها هناك بقدرته سبحانه سواء أقامها بناموس من النواميس التي يضعها في نظام مخلوقاته أم بغير ناموس اذ هو قادر على ذلك والنواميس هي أسباب عادية كما أقام الشمس والكواكب في الفراغ التي هي فيه ثم الجميع بعيد عنابمسافات شاسعة كما بينها مسافات كذلك وما أدركناهمن عظمة ذلك الاله وعظمة قدرته في مصنوعاته التي نشاهدهالا يبعد عنده شيء من ذلك عليه فكل ذلك جائز ممكن لا يحيله العقل وقدرة الآله صالحة لتعلقها بايجاده وعدم وصولكمالي ادراكه بحواسكم أوبوسائطأخري لا يقتضي عدمه هذا كلام صاحب الرسالة الحميدية \*أقول ولا مانع من أن السموات أجسام نورانية أي شفافة كالزجاج فلذلك لا ترى مع البعد ولذلك قال تمالي ألم ترواكيف خلق الله سبع سموات طباقا وجعل القمر فيهن نوراً فنسبه الى الكل مع أنه في السهاء الدنيا وما ذاك الالان كل واحدة منها شفافة لاتحجب ماوراءها فيري الكل كأنها سماء واحدة ومن ضرورة ذلك

أن يكون مافي واحدة كأنه في الكل كما قاله العلامة أبو السيعود وقد اتفق المتقدمون من الفلاسفة على أن الهكواكب الثابتة مركوزة في الفلك الثامن الذي هو فوق أكر السيارات مع أن هذه الـكواكب ترى كأنها مركوزة في سماء الدنيا وهــذا لا يصــم الآ اذا كانت الســموات شــفافة فلذلك تظهرتلك الكوآكب فيسماء الدنيا وتلوح منها ولاجل كون السموات شفافة قد التبس الامر على بعضهم فقال الفلك موج مكفوف تجري الشمس والقمر والنجوم فيهوقال بعضهم ماء مجموع تجري فيه الكواكب وهذا كاالتبس الامرعلي بلقيس حين قيل لها ادخلي الصرح فلما رأته حسبته لجة وكشفت عن ساقيها قال انه صرح ممرد من قوارير قالت رب انى ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمانية رب العالمين وأما ما ورد من أن بعض السموات من فضة وبعضها من ذهب وهكذا كل واحدة على شكل بعض المعادن فهذا ان صح فالامر على حد قوله تعالى كانت قواربر قوارير من فضة وانرجع الي كلام صاحب الرسالة الحيدية قال ومن تقريرهذا المقام يظهر أملامانع أيضا من وجودسبع أرضين كما ورد فى بعض نصوص الشريعة المحمدية وتكون الارضون الستة قائمة في الفراغ الذي فيه أرضنا وسائر الكواكب ولامانع من اشتمالها على عوالم كما تظنون أنتم في اشتمال الكوآكب على ذلك وان قلتم اننا لم نرها بالنظارات المكبرة قلت يحتمل أنها ليست منيرة تصلح للرؤية بها ويحتمل أنكم رأيتموها وحسبتموها فى عدد الكواكب القائمة فيالفراغوان قلتم لمنا أن جميع ذلك جائر الحصول ولكن ماالدليل على أن ذلك حاصل بالفعل وماالذي حمل أتباع محمد عليه السلام على القول به فات الذي حملهم على ذلك وهو دليلهم عليه نصوص شريعتهم الصريحة في وجودتلك الاجسام وهي نصوص واردة ورودا قطعيا عن رسولهم عليه السلام وهو الصادق في جميع مايخبر

## به لانه معصوم عن الـكذب لثبوت رسالته بالبراهين القاطعة

﴿ المطلب الثانى في كيفية النظر فى الافلاك ﴾ (والكواكب للاستدلال على) «مبدعها بالقدرة والاختيار»

( اعلم ) أن وجه دلا لة العالم على وجود الصانع تعالى اما الامكان واما الحدوث واما مجموعهماواما الامكان بشرط الحدوث وكلها طرق موصلة الى العلم بالصانع وهي اما أن تمتبر في الذوات أو الصفات فتكون الطرق الموصلة ثمانية من ضرب أربعة في اثنين وقد أسقط بمضهم مها طريق الامكان بشرط الحدوث لانه يرجع في الصورة الى طريق الاستدلال بمجموع الامكان والحدوث فسقط بسببه من الثمانية طريقان فتبقى ستة طرق وكذا عدها الامام فغرالدين في الاربمين وعدها في المعالم أربعة لانه أسقط منها الطريقين الاخيرين لتركبها من الاولين وهذه الطرق معتبرة في العالم العلوي وهو عالم السموات والكواكب وتارة في العالم السفلي والمقصودهنا بيان الاستدلال من المالم العلوى وبيان الفرق بين الاستدلال بطريق الامكان المجرد وبين غيره من الطرق أن العلم بحدوث العالم يتأخر في طريق الامكان المجردعن العلم بالصانع وفي غيره يتقدم وبيانه كما أفاده العلامة السنوسي انا اذا حققنا أن المالم ممكن وجوده وعدمه لاأرجحية لاحدها على الآخر بذاته ويدل على ذلك افتقاره وأن كل ممكن بذاته من حيث هو هو قابل للموجود والعدم فالوجود له ليس من ذاته وكل ماليس له الوجود من ذاته فالوجود له من غيره ثم ذلك الغير لا بد وان بكون واجب الوجود لذانه والا لافتقرالي ماافتقر اليه انعالم ودار أو تسلسل على ما تقدم بيانه في مبحث قدم

الصانع من الالهيات والدور والتسلسل محالان على ماتقدم هناك أيضا فثبت العلم بوجود مؤثر واجب لذاته فقد خرج لك من هذا العلم بالصانع لكرن مع احتمال أن يكون صانعا باللزوم الذاتي فلا يكون العالم حادثًا بل قديمًا واحتمال أن يكون صانعا بالاختيار فيكون العالم حادثا فيحتاج الى دليل آخر لأتبات هذا المطلب أعني مطلب حدوث العالم بعدمافرغت من مطلب وجود الصانع الذي نظرك فيه ونظر الفيلسوف واحد وانما تنفرد عنه بهذا المطلب الثانى فانه لم بهتد هو اليـه فتقول صانع العالم اما أن يكون أوجبه لذاته أو اقتضاه بطبعه أو أوجده باختياره وجهات التأنير منحصرة في هذه الاوجه الثلاثة كما تقدم بيانه في المبحث الاول من المقصد النالث ثم تقول لاجائز أن يكون المؤثر في هــذه المكـنات موجبًا لها بذاته كالعلة ولا مقتضيًا لها بطبعه لان مايؤثر كذلك لا يجوز أن يخصص مشلا عن مثل لاستحالة الاختلاف فى معلول العلة الواحدة ومطبوع الطبيعة الواحدة وفاعل|العالم قد خصص مثلا عن مثل فتعين أن يكون موجدا بالاختيار فتقول حينثذ العالم أ موقع بالاختيار وكل موقع بالاختيار حادث اذ اختيار وجوده يستلزم سبق عدمه والاكان تحصيل الحاصل فى الوجود وثبوت ممكن ممالا يصح معه إكونه في العدم فينتج العالم حادث فأنت ترى كيف تأخر العلم بحدوث العالم في هذه الطريقة عن العلم بوجود الصانع فقد ظهر الفرق بينَ هذه الطريقة وغيرهامن الطرق ﴿واعلم ﴾ أن الاعتبارات المأخوذة من العالم العلوي، للدّ لالة على وجود الاله القادر المختار من وجوه كثيرة جمعناها ولحصناها من كلام الامام فخر الدين في مواضع متفرقة (الوجه الاول)أن الاجرام الفلكية | لاشك أنها مركبة من الاجزاء التي لاتتجزأ ومتي كان الامر كذلك كانت إلامحالة محتاجة الى الحالق والمقدّر \* أما بيان المقام الاول فهو أن الاجرام

الملكية لاشك أنها قابله للقسمة الوهمية وكل ماكان قابلا للقسمة الوهمية فانه يكون في نفسه مركبا من الاجزاء والابعاض فثبت أن الاجرام الفلكية أ مركبة من الاجزاء التي لا تعبزاً واذا أبت هذا وجب افتقارها الى خالق ومقدر وذلك لانها لماتركبت فقدوقع بعض تلك الأجزاء فى داخل ذلك الجرم وبعضها حصات على سطحها وتلك الاجزاء متساوية في الطبع والماهية والحقيقة والفلاسغة أقروالنا بصحة هذه المقدمة حيث قالوا انها إبسائط ويمتنع كونها مركبة من أجزاء مخنلفة الطبائع واذا ثبت هـذا فنقول حصول بمضها فى الداخل وحصول بعضها فى الحارج أمر ممكن الحصول جائز الثبوت يجوز أن ينقلب الظاهر باطنا والباطن ظاهرا واذا إ كان الامر كذلك وجب افتقار هـذه الاجزاء حال تركيبها الي مدير قاهر يخصص بعضها بالداخل وبعضهابالحارج فدل هذا علىأن الاجرام الفلكية منتقرة في تركيبها وأشكالها وصفاتها الي مدبر قديرعليم حكيم وحاصل إ هذا الوجه أن أجرام الافلاك والكواكب والعناصر مركبة من أجزاء صغيرة إولابد وأن يقال ان بعض تلك الاجزاء حصات في داخل تلك الاجرام وبعضها حصلت على سطوحها فاختصاص حصول كل واحد من تلك الاجزاء محيزه إ المعين ووضعه المعين لايد وأن يكون لخصيص المخصص القادر المختار (الناني) أن نقول ان الافلاك والعناصر مركبة من الاجزاء وكل مركب فانه مفتقر الي كل واحد من أجزائه وكل واحد من أجزائه غيره فكر إص كب غمو منتقر أ الي غيره وكل مفتقر الى غيره فهو ممكن لا اته ودل ممكن لا اته ودل ممكن لا اته الله عناج الي الوُّروالحاجة اليالمؤثر لاتكون في حال البقاء رالانه نكون الكائن فتلك الحاجة إلا تحصل الا في زمان الحدوث أو في زمان العدم وعلى التقديرين نيازم كون هذه الاجزاء محدثة ومتي كانت محدثة كان حدوثها مختصابوقت معين وذلك

خلق وتقدير ويدل على الحاجة الي الصانع القادر المختار ( انثالث )أن أجزاء أ الفلك حاصلة فيه لافىالفلك الآخر وأجزاء الفلك الآخر حاسلة فيه لافي الفلك الاول فاختصاص كل واحد منها بتلك الاجزاء أمر ممكن ولامد له من مرجح ويعود التقرير الاول (الرابع) النظر الي مقادير هذه الاجرام الفلكية فأنها مع اشتراكها في الحقيقة الفلكية اختص كل واحد منها بمقدار خاص مع أنه لا يمتنع فى العقل وقوعها على أزيد من ذلك المقدار أو أنقص أ منه بذرة فلما فضي صريح العتمل بأن المقادير بأسرها على السوية قضى بافتقارها فى مقاديرها الى مخصص مدير (الخامس)النظر الى أحيازهافان بعض الاجرام أن الفلكية أعلى من بعض فسكل واحد منها فأنه يوجد جسم آخر اما أعلى منه ا واما أسفل منه وقدكان وقوعه على خلاف ذلك الترتيب أمرا ممكنا دايل أن الاجسام لما كانت متساوية في الطبيعة الجسمية فكل ماصح على بعضها صح على كلها ومتى كان كذلك صح أن العالى يمكن وقوءه سافلا والساغل يمكر \_ ; وقوعه عاليا فكان اختصاصه بذلك الحيز والترتيب أمرا ممكنا ثم ان بعض الكوآك حصل في المنطقة وبعضها في القطبه، فاختصاص كل واحد منها ؛ بموضعه المعين لابد وأن يكون التخصيص منصص قادر مختار (السادس) أن الاجرام السلكية مع تشابهها في الطبيعة الفلكية كل واحد منها مختص ﴿ بنوع معين من الحركة في البطء والسرعة ملكل واحد منها حركة مختصة بمقدار معين مخصوص من البطء والسرعة فاختصاص مضها بالسر ةو بعضها بالبطء عن الآخر ليس الا لمخصص والعقل يقضي بان كل واحد منها أنما اختص '. إبما هو عليه بتقدير العزيز العليم (السادم)أنها مختلفة في جهات الحركات " فبعضها من المشرق الى الماربوبعضها من المنرب اليالمشرق وبعضها شمالية الم وبعضها جنوبية مع انجميم الجهات بالنسبة اليهاعلى السوية فكل حركة وقعت

ا متوجهة الي جهة فائه يمكن وقوعها متوجهةالي سائر الجهات فاختصاصها بالوقوع على ذلك الوجه الخاص اختصاص بامر ممكن ولايد له من مخصص مدبر قادر مختار ( الثامن)أن كل حركة فانه يمكن وقوعها أسرع ممـا وقع وابطأ مما وقع فاختصاص تلك الحركة المعينة بذلك المقدار المعين من السرعة والبطء اختصاص بامر ممكن ولا بدله من مخصص مختار (التاسع) أن يقال ان حركاتها اما أن تكون من لوازم جسمانيتها المعينة لكنا نري جسمانيتها المعينة منفكة عن كل واحد من اجزاء تلك الحركة فاذن كل واحد من أجزاء حركته ا ليس من لوازمه فافتقرت الافلاك في حركاتها الى محرك من خارج وذلك هو محرك المتحركات ومدير الثوابت والسيارات وهو الحق سبحانه (العاشر) أن هذه الاجسام لا تخلو عن الحركة والسكون المحدثين وما لا يخلو عن المحدث فهو محدث فهذه الاجسام محدثة وكل محدث فقد حصل حدوثه في وقت معين وذلك خلق وتقدير ولابد لهمن الصانع القادرالمختار وقد استقصينا في شرح هذا الوجه في مبحث الوجود من الالهيات ( الحادى مشر )أن الحركة والسكون ا جائزان على كل الاجسام بدليل أن الطبيعة الجسمية واحــدة ولوازم الامور الواحدة واحدة فاذا صح السكون والحركة على بعض الاجسام وجب ان يصحا على كلها فاختصاص الجسم الفلكي بالحركة دون السكون اختصاص بامر ممكن ولا بد له من مخصص مختار (الثاني عشر)أن هذا الترتيب العجيب في تركيب هذه الافلاك وأتسلاف حركاتها أتري أنها مبنية على حكمة أم هي واقعة بالجزاف والعبث أما القسم الثاني فباطل وبعيدعن العقل فان من جوز في بناء رفيع وقصر مشيد أن التراب والماء انتهم احدها الي الآخر ثم تولد منهما لبنات ثم تركبت تلك اللبنات وتولد من تركبها قصر مشيد وبنالو عال فانه يقضى عليه بالجنوب ونحن نعلم أن تركيب هذه الافلاك والكواكب

إ وما لها من الحركات ليس أقل من ذلك البناء فثبت أنه لابد فيها من رعاية لانه يبعد فيالمقول أن يكون مدارهذه الاجسام المستعظمة والحركات الدانمة على العبث والسفه فلم يبق في العقول قسم هو الاليق بالذهاب اليه الا أن مدبرا قاهرا غالبا على الدهروالزمان يحركها لاسرار مخفية ولحكم لطيفة هو المستأثر بها والمطلع عليها وليس عندنا الاالايمان بها على الاجمال على ماقال ويتفكرون فيخلق السموات والارض ربنا ماخلقت هذا باطلاسبحانك ( الثالث عشر )أنا نراهامختلفة فىالالوان مثل صفرة عطارد واشراق الزهمة وبياضها وضياء الشمس وحمرة المريخ ودرية المشترى وكمودة زحل وزهور القمر واختلاف كل واحد من الكواكب الثابتة بعظم خاص ولون خاص وتركيب خاص ونراها أيضامختلفة فىالوجوه والحدود واللثات والذكورة والانوثة وكون بعضها نهاريا وليليا وسائرا وراجعا ومستقيما وصاعدا وهابطا مع اشتراكها بأسرها فىالشفافية والصفاء والنقاء في الجوهر فيقضى العقل بأن اختصاص كل واحد منها مما اختص به لابد وأن يكون بتخصيص مخصص الرابع عشر أن الاجسام متساوية في الجسمية لانه يصح تقسيم الجسم الي الفلكي والمنصرى والكثيف واللطيف والحار والبارد والرطب واليابس ومورد النقسيم مشترك بين كل الاقسام فالجسمية قدر مشترك ببن هذه الصفات والامور المتساءية فيالماهية يجب أن تكون متساوية فىقابلية الصفات فاذن كل ماصح على جسم صح على غيره فاذن اختصاص كل جسم بما اختص به من المقدار والوضع والشكل والطبع والصفة لابد وأن يكون من الجائزات وذلك يقضي بالافتقار الى الصانع القديم جل جلاله وتقدست اسماؤه ولاإله غيره فهذا هو الاشارة الى معاقد الدلائل المستنبطة من الافلاك والكواكب على اثبات الصانع ولا يخنى الاستدلال بهـا من أجسام السموات والارض

إا قال صاحب الرسالة الحميدية لننظر الى عالم الكواكب على ما نصت عليه كتب الهيئة عندكم (عند المتأخرين من الفلاسفة) ان كلا منها اختص بخاصية لم توجد في سواه والبعض منها صفير جدا والبعض منها كبير جداحتي ان أرضنا بالنسبة اليه كحبة رمل بالنسبة الى كرة قطرها ذراع أو اكثر فان كان فطر أرضنا سبعة آلاف وتسعائة وانني عشر ميلا ومحيطها الاستوائيأربعة وعشرين الفا وثمانمائة وتسعة وتسعبن ميلا فقطر الشمس ثمانمائة واثنان وخسون انفا وخمسائة وتمانون ميلا ومحيطها مليونان وستمائة وتمانية وسبعون الفا وخسمانة ميل وجرمها مثل جرم أرضنا بمليون ومائةين وتسمعة وخمسين الف وسبعالة مرة ومنها القريب الينا والبعيد عنا علايين من الاميال ومنها ما يومه وسنته دون يومنا و. نننا ومنها ما هو أكثر من ذلك بكنير حتى ا ان سنة زحل تسع وعشرون سنة من سنيننا وسنة أورانوس أربعة وثمانون وسنة بنتون مأنَّة وأربعة وستون وكسور ومنها ما هو بطيء السير في فلكه ومنها ما هو مربع السيرحتي ان المشتري يجرى للازين الف ميل فى الساعة ' فيجرى تسمة أميال كلما ننفس الانسان مرة وسرعة اجزائه الاســـتوائية في ا دورانه على محوره أربعمائة وسبعة وستون ميـــلا ومنها ما نوره أحمر ومنها أمانوره أصفر ومنها مانوره أبيض ومنها غيير ذلك ومنهاما نوره أصلي , كالشمس والنوابت ومنها مانوره مكتسب من نور غبره كالقمر ونقيـة : إالسيارات ومنها ما يخلو عن الحرارة ومنها ما فيــه حرارة تبلغ قـدراً عظيما إ فشمسنا على قول بعضكم لو جمعت حرارتها لكانت كافية لان تذيب في يوم إ واحد مقدارا من الجليد يفطي كل وجه الارض وسمكه احد عشر ميلا والدى يصل من حرها الى الارض هو جزء من الفي ملبون وثلاثمانَّه وواحد وتمانين مليدونا ومنها النوابت وهي شموس أضواؤها ذاتية كنمسنا

ومنها ما هو ناء عن الشمس يبعد عنها على توالي الايام ومنها ما هو دان إ اليها كذلك ومنها المتغير نزيد ضوءه تارة رينقص أخرى ومنها الوقتي أي الذي يظهر زمانًا قد يكون ممدا ثم يختني ولا يعود أصلا ومنها ما نوره لا يصل ا الينا الا بعد سنين أو مثات من السنين مع ان نور شمسنا يصل الينا بمدة ، ثماني دقائق وبعض ثوان مع أن الشمس تبعد عنا ماينوف عن تسعين مليون ميل ومنها الشمالى ومنها الجنوبى ومنها المتوسط ومنها الليلي ومنها النهارى ومنها ما يتسع وجهه المنير تارة ويضيق أخرى ومنها ما ليس كذلك ومنها الكاسف ومنها المكسوف ومنها ومنهاوهي قائمة في الفضاء سائرة في ابراجها إ ومنازلهاعلى غايةالضبط والاحكام بحركات مختلفة ودورات متنوعة تضبط بها الاوقات ويعلم منها السنون والاشهر والايام والساعات وتمتاز الفصول بترتيب أ تحار فيه العقول ممها فيه من منافع المخلوقات من نبات وحيوان وممدن الى غير ذلك مما يمجز عن احصائه الاسان وتكل لديه الفكر وبخسأ البصر فاذا كانت إ متساوية فيأصل المادة وليست مادتها تقتضي تخصيص كلمنها بما اختص به إ عن سواه فیقال بعد ذلك ازالذي خص كل واحد منها بما اختص به ورتبها . على نظامها العجيب مشتملة على المنافع حسب مصلحة المخلوقات مع ذلك إ الاتقان هو حركة أجزائها الفردة أم يقال ان الذي أبدعها كذلك هو العليم أ المريد القادر الحكيم وقال صاحب الفلسفة الحقة لو قسنا حجم أرضنا نجده لا يذكر بجانب أحجام الماك النجوم الزهر التي تظهر لما كانها فصوص الماس الزاهية في قبة زرقاء وقد حسبوا حجم الارض نوجــدوه أقــل من حجم الشمس عليون وخسمائة الف مرة أما الذي يرينا صغر الشمس هو بعدها عنا, أ بمسافة سبعة وللاثين مليونًا من الفراسيخ؛ فالعيب للمين لا للنجم في الصغر» إ ولكن حجم الشمس الهائل لا يذكر أيضا بجانب حجم نجمة مرن النجوم

الاخرى الا كما يذكر ذرة من ذرات الهباء بجانب كرة الارض فان الضوء يقطع في الثانية الواحدة خمسة وسبدين الف فرسخ وضوء الشمس التي نعلم حجمها يصل الينا في مدة ثماني دقائق تقريبا وأكمن ضوء أقرب نجمة الينــا يصل الينا في مدة ثلاث سنين ونصف تقريبا فقل لي بميشك ما يكون حجم هذه الكرة التي تظهر لناكانها نقطة لعمرى يفني الامداد والاعداد دون الوصول الى ذلك. ثم اننا لو نظرنا اليهذه الكرة الارضية وسائر الاجرام السماوية التي لا يمكن تصور احجامها فضلا عن قياسها نجدها كلها معاقة في الفراغ أليس ذلك أمراً عجيبا لم نر له من مثال ولم ينسج أحد له على منوال نع صناعة أكبر من أن يقال انها عجيبة فانا لو لم نرها باعيننا بل نقلها الينا الناقلون لرميناهم بالجنون والهذيان واتهمناه بكونهم يريدون أنيهزؤا بفضيلتنا لان عقلنا الضعيف لم يسمح لما بادراك ذلك الصنع الغريب ومن أعجب العجب ان هذه الاجرام (أي غير الثابتة) تؤدي دوراتها بمزيدالدقة والاننظام ولا يمكن أن تقارز بساعة أبدا على رقة أجزاء هذه وضخامة أجزاء تلك فان الساعة مهما اتقنت فلا تسلم من التقديم أو التأخير أما هذه الاجرام فانها لو كانت تؤخر دورتها كل سنة جزأ من الثانية لكنا رأينا الآن في الحركات الجوية اختلافا واختلالا لايذكر أليست هذه دقة قليل فيها لفظ دقة ولكن عفوا فانىلو كنت أعلم لفظة تمبر دقة انتظام الاجرام السماوية لأتيت بها ولكن ضرورة الحال ألجأ تني الى استعمال الصفة التي توصف بها ساعة ٠٠٠٠ لتلك الاجرام. ولكن أي جاذبية تجذبها الي بمضها وتجعلها واقفة في الفراغ وهل سمعنا بشي، واقف في الفراغ بدون مانع يمنعه من السقوط كلا ولا ذرة من الهباء فكين ان هذه الاجرام التي لا يتصور العقل لها حدا ولاجرما لاتتناثر على بعضها لو قيل حصل ذلك بجاذبية تؤثر من كل منها على الآخر

وهي تشبه جذب المفناطيس فبميشك أي هندسة وضعت هـذه الجاذبية متناسبة هذا التناسب المحكم الذي لا يتصوره العقل لغرابته لان في الاجرام مالا يقدر بالنسبة لغيره الا كما تعد الحصاة الصغيرة بجانب كرة الارض فيلزم بالطبع لكل منها جاذب متناسب بالنسبة للكوك الذي فوقه وهو كبير مثلا مع عدم اختلال هذا التناسب مع الكوكب الذي تحته وهو صغير مثلا مع حفظ ذلك التناسب أيضاً مع الذي على يمينه والذي على يساره وربمــاكانا مختلفين في الاحجام. لعمري لو كان ذلك بجاذبية كجاذبية المغناطيس فهي صناعة لا تحوم حول ادراكها العقول ولا تطمع في استكناهما الفحول .ولكن كيف تشبه هذه الجاذبية بجاذبية المغناطيس فان كان كذلك فلم نرى بعض النجوم سيارة لانه كان يلزم على التجاذب المتكافئ وقوف سائر هذه الاجرام لانا نعلم ان اقتراب وابتعاد جسمين ممغطسين من بمضهما يحدث تغيرا في درجة الجذب ومن المعلوم أنه بتسيار ودوران بعض هذه الاجرام لا بد أن تبعدعن بعض النجوم وتقرب من البعض الآخر وينبني على ذلك اختلال في الجاذبية العامة اذن ليس هذا التجاذب يشبه تجاذب الاجسام المغطسة بل هي صناعة تحير الافهام ويعلم دقيها العلماء الاعلام.وقال صاحب صفوة الاعتبار انحكماء المتأخرين الذين وصلوا بالممارف والنحاليل والآلات الي ما لم تبلغه فلاسفة الاقدمين حتى زيفوا لهم كثيرا من خرافاتهم وبينوا خطأهم فهؤلاء حذاقهم قد أقروا بانه لا بد منخالق لما هو موجود اذ مايمللون به كثيرا من الاشياء من قولهم الجاذبية والنواميس الطبيعية وغير ذلك قد صرحوا بانهـا عبارات اصطلاحية والافحقائقها أمور مجهولة يلتزم متتبعها بالاعــتراف بالصانع فمن هؤلاء الحكيم المتبحر فيلكس لامروس وهو من مشاهير فحول علمائهم فى القرن التاسع عشر المسيحي حتى أن كتابه فى الجنرافية الطبيعية الموسوم

۲۲ دلیل نی

بالدراسة الاولية عليه مدار تعاليمهم فىالمدارس واختير للتعريب ليعلم ويعمل به في المدارس المصرية وقد صرح هذا في كتابه المذكور في مبحث الجُوّ وكرة الهواء بقوله واذا نرض زوال التثاقل العمومي من الهواء فأنه يتشتت في الفضاء إ الي أن قال لكن الحكمة الالهية اقتضت الآن حفظ الاشياء وضبطها في مواضعها الشاغلة هي لهما بموجب قوة مجهولة ذاتها لا فعلهاتسمي بالجذبوهي كلمة يعلم منها الفعل لاالسبب اذ هذا الاخير مع كثرة بحث الطبيعيين عنه وتفتيشهم عليه لم يزل مجهولا الي الآن وعلى المتولع بدراسة العلوم أن لا يأخذ بظواهم مثل هاته الكلماتالعلمية ( المصطلح عليها ببن علماءالطبيعة)التي يوضح ا بها سبب أو أسباب طبيعية مجهولة لحادث من الحوادث فاذا قيل هنا مثلا ان الاجرام تزن أو تشل لانها مجذوبة لغيرها أو أنها جارية على مقتضى نواميس الجذب كان ذلك الدور المعيب الى كلامه آخر. وقال الامام حجة الاسلام اعلم أن ملكوت السموات وما فيها من الكواكب هو الامركله ومن أدرك الكل وفاته عجائب السموات فقدفاته الكل تحقيقا فالارضوالبحار والهواء وكل جسم سوي السموات بالاضافة الى السموات كقطرة في بحر وأصغر ثم انظر كيف عظم الله أمر السموات والنجوم في كتابه فما من سورة الا وتشتمل على تفخيمها في مواضع وكم من قديم في القرآن بهما كقوله تعمالي والسماء ذات البروج والسماء والطارق والسماء ذات الحبك والسماء وما بناها وكقوله تعالي والشمس وضحاها والقمر اذا تلاها وكقوله تعالي فلا أقسم بالخنس الجوار الكنسوقوله تعالى والنجم اذا هوى فلا أقسم بمواقع النجوم وانه لقسم لو تعلمون عظيم فقدعلمت أن عجائب النطفة القذرة عجزعن معرفتها الاولون والآخرون وما أقسم الله بها فما ظنك بما أقسم الله تعمالى به وأحال الارزاق عليه وأضافها اليه فقال تعالي وفى السماء رزقكم وما توعدون وأثني

على المتفكرين فيه فقال ويتفكرون فى خلقالسموات والارض وقال رسول الله صلى الله عليه وسيم ويل لمن قرأ هذه الآية ثممسح بها سبلتيه أي تجاوزها من غير فكر وذم المعرضين عنها فقال وجعلنا السماء سقفا محفوظاوهم عرب آياتها معرضون فأي نسبة لجميع البحار والارض الى السماء وهي متغيرات على القرب والسموات صلاب شداد محفوظات عن التغير الي أن يبلغ الكتاب أجله ولذلك سماه الله تعالي محفوظا فقال وجعلنا السماء سقفا محفوظا وقال سبحانه وبنينا فوقكم سبعا شدادا وقال أنتم أشد خلقا أم السماء بناها رفع سمكها فسواها فانظر الي الملكوت لتري عجائب العزة والجبروت ولا تظنن أن ممنى النظر الي الملكوت بأن تمد البصر اليه فترى زرقة السماء وضوء الكواكب وتفرقها فان البهائم تشاركك في هذا النظر فان كان هذا هوالمراد فلم مدح الله تمالي ابراهيم بقوله وكذلك نري ابراهيم ملكوت السموات والارض لا بل كل مايدرك بحاسة البصر فالقرآن يعبر عنه بالملك والشهادة وماغاب عن الابصارفيعبر عنه بالغيب والملكوت والله تعالي عالم الغيب والشهادة وجبار الملك والملكوت ولا يحيط أحــد بشيء من علمه الابما شاء وهو عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أخدا الآمن ارتضي من رسول فأجل أيهاالعاقل فكرك في الملكوت فعسى يفتح لك أبواب السماء فتجول بقلبك في أقطارها الي أن يقوم قلبك بين يدي عرش الرحمن فعند ذلك ربما يرجى لك أن تبلغ رتبة عمر بن الخطاب رضي الله عنه حيث قال رأى قلبي ربى وهذا لان بلوغ الاقصى لا يكون الا بعد مجاوزة الادنى وأدنى شيء اليك نفسك ثم الارض التي هي مقرك ثم الهواء المكتنف لك ثم النبات والحيوان وما على وجه الارض ثم عجائب الجو وهو ما بين السماء والارض ثم السموات السبع بكواكبها ثم الكرسي ثم العرش ثم الملائكة الذين هم حملة العرش وخزان

السموات ثممنه تجاوز النظرالي ربالمرش والكرسي والسموات والارض وما بينهما فبينك وبين هذه المفاوز العظيمة والمسافات الشاسعة والعقبات الشاهقة وأنت بعد لم تغرغ من العقبة القريبة النازلة وهي معرفة ظاهر نفسك ثم صرت تطلق اللسان بوقاحتك وتدعي معرفة ربك وتقول قدعرفته وعرفت خلةـ ه ففيها ذا أتفكر والي ماذا أتطلع فارفع الآن رأسك الي السهاء وانظر فيها وفى كواكبها وفي دورانها وطلوعها وغروبها وشمسها وقمرها واختـ الاف مشارقها ومغاربها ودؤبها في الحركة على الدوام من غـير فتورفي حركتها ومن غير تغير في سيرها بل تجري جميعها في منازل مرتبة بحساب مقدر لايزيد ولاينقص الى أن يطويها الله تمالى طي السجل للكتاب وتدبر عدد كواكبها وكثرتها واختلاف ألوانها فبمضها يميل الى الحمرة وبعضها اليالبياض وبعضها الي اللون الرصاصي ثم انظر كيفيــة أشكالها فبعضها علىصورة العقرب وبعضها على صورة الحمل والثور والاسد والانسان وما من صورة في الارض الا ولهامثال في السهاء ثم انظر الي مسير الشمس في فلكها في مدةسنة ثم هي تطلع فى كل يوم وتغرب بسيرآخر سخرها لهخالقها ولولاطلوعها وغروبها لما اختلف الليل والنهار ولم تعرف المواقيت ولأطبق الظلام على الدوام أو الضياء على الدوام فكان لا يتمييز وقت المماش عن وقت الاستراحة فانظر كيف جمل الله تعالي الليل لباسا والنوم - باتا والنهار معاشا وانظر الى ايلاجه الليل في النهار والنهار في الليل وادخاله الزيادة والنقصان عليهما على ترتيب مخصوص وانظر الي امالته مسير الشمس عن وسط السماء حتى اختلف بسببه الصيف والشتاء والربيع والخريف وعجائب السموات لامطمع في احصاء عشر عشير جزء من أجزلتها وانما هذا تنبيه على طريق الفكر واعتقد على الجملة أنه ما من كوكب من الكواكب الاولله تعالى حكم كثيرة في خلقه ثم في مقداره ثم

في شكله تم في لونه ثم في وضعه من السماء وقربه من وسط السماء وبعده وقربه من الكواكب التي بجنبه وبعده وقس على ذلك مأذكرناه من أعضاء بدنك اذما من جزء الاوفيه حكمة بل حكم كثيرة وأمر السماء أعظم بل لانسبة لعالم الارض الي عالم السماء لافى كبر جسم ولا فى كثرة معانيه وقس التفاوت الذي بينهما في كثرةالمعانى بما بينهما من التفاوت في كبر الارض فأنت تعرف من كبر الارض واتساع أطرافها أنه لا يقدر آدمي على أن يدركها ويدور بجوانبها وقد اتفق الناظرون ( من المتقدمين ) على أن الشمس مثل الارض مائة ونيفا وستين مرة وفي الاخبار مايدل على عظمهـا ثم الـكواكب التي تراها أصغرها (عند المتقدمين) مثل الارض ثمان مراتوأ كبرها (عندهم) ينتهى الى قريب من مائة وعشرين مرة مثل الارض وبهذا تعرف ارتفاعها وبعدها اذ للبعد صارت ترى صغارا ولذلك أشار الله تعالى الي بعدها فقىال رفع سمكها فسواها وفى الاخبار ان مابين كل سماء الى الاخري مسيرة ا خمسمائة عام فاذاكان مقدار كوكب واحد مثل الارض أضمافا فانظر اليكثرة الكواكب تم انظر الي السماء التي الكواكب مركوزة فيها والي عظمها ثم انظر الي سرعة حركتها وأنت لاتحس بحركتها فضلاعن أن تدرك سرعتها إ اكن لاتشك أنها في لحظة تسير مقدار عرض كوكب لان الزمان من طلوع أول جزء من كوكب الى تمامه يسير وكذلك الكوكب هو مشل الأرض مائة مرة وزيادة فقد دار الفك في هذه اللحظة مثل الارض مائة مرة وهكذا يدور على الدوام وأنت غافل عنه وانظركيف عبر جبريل عليــه السلام عن سرعة حركته اذ قال له النبي صلى الله عليه وسلم هل زالت الشمس فقال لا نعم فقال كيف تقول لا نعم فقال من حيث قلت لا الى ان قلت نعم سارت الشمس خمسمائة عام فانظر الي عظم شخصها ثم الى خفة حركتها

أثم انظر الي قدرة الفاطر الحكيم كيف أثبت صورتها مع اتساع أكنافها في حدقة العـين مع صغرها حتي تجلس على الارض وتفتح عينيك نحوها فترى جميمها فهذهالسهاء بمظمها وكثرة كواكبها لاتنظر اليها بلانظر الي بارثها كيف خلقها ثم امسكها من غير عمد ترونها ومن غير علاقة من فوقها وكل العالم كبيت واحد والسماء سقفه فالعجب منك أنك تدخل بيت غنى فـتراه مزوّقا بالصبغ مموّها بالذهب فلا ينقطع تعجبك منه ولا تزال تذكره وتصف حسنه طول عمرك وأنت أبدا تنظر الى هذا البيت العظيم والى أرضه والي سقفه والى هوائه والى عجائب أمتعتبه وغرائب حيواناته وبدائع نقوشمه ثم لا تحدث فيه ولاتلتفت بقلبك اليه فما هذا البيت دون ذلك البيت الذي تصفه بل ذلك البيت هو أيضا جزء من الارض التي هي من اجزاء هذا البيت ومع هذا فلا تنظر اليه ليس له سبب الا أنه بيت ربك هو الذي انفرد ببنائه وترتيبه وأنت قد نسيت نفسك وربك وبيت ربك واشتغلت ببطنك وفرجك ليس لك هم الا شهوتك أو حشمتك وغاية شهوتك أن تملأ بطنك ولا تقدر على أن تأكل عشر ماتأكله بهيمة فتكون البهيمة فوقك بعشر درجات وغاية حشمتك أن تقبل عليك عشرة أو مائة من معارفك فينافقون بألسنتهم بين يديك ويضمرون خبائث الاعتقادات عليك وان صدقوك في مودتهم اياك فلا يماكون لك ولا لانفسهم نفعا ولا ضراً ولا موتا ولا حياة ولا نشورا وقد يكون في بلدك من أغنياء اليهود والنصاري من يزيد جاهه على جاهك وقد اشتغلت بهذا الغرور وغفلت عن النظر في جمال ملكوت السموات والارض ثم غفلت عن التنعم بالنظر الي جلال مالك الملك والملكوت ومامثلك ومثل عقلك الاكمثل النملة تخرج من جحرها الذي حفرته في قصر مشميد من قصور الملك رفيع البنيات حصين الاركان مزين بالجواري والغلان

وأنواع الذخائر والنفائس فانها اذا خرجت مرن جحرها ولقيت صاحبتها لم تتحدث لو قدرت على النطق الا عن بيتها وغذائها وكيفية ادخارها فأماحال القصر والملك الذي في القصر فهي بمعزل عنه وعن التفكر فيه بل لاقدرة لها على المجاوزة بالنظر عن نفسها وغذاتها وبيتها الي غيره وكما غفلت النملة عن القصر وعنأرضه وسقفه وحيطانه وساثر بذيانه وغفلت أيضاءن سكانه فأنت أيضاً غافل عن بيت الله تعالى وعن ملائكته الذين همسكان سمواته فلاتعرف من السهاء الا ما تعرفه النملة من سقف بيتك ولا تعرف من ملائكة السموات ألا ما تعرفه النملة منك ومن سكان بيتك نعم ليس للنملة طريق الى أن تعرفك وتعرف عجائب قصرك وبدائع صنعة الصانع فيه وأما أنت فلك قدرة على أن تجول في الملكوت وتعرف مرن عجائبه ما الخلق غافلونءنه ا وكلما استكثرت من ممرفة عجيب صنع الله كانت معرفتك بجــلاله وعظمته آتم وهذاكما انك تعظم عالما بسبب معرفتك بعلمه فلا تزال تطلع على غريبة ا غريبة مرن تصنيفه أو شعره فتزداد به معرفة وتزداد بحسنه له توقيراً وتعظيما واحتراما حتى أن كل كلة من كلماته وكل بيت عجيب من أبيات شعره يزيده محلا من قلبك يستدعي التعظيم له في نفسك فهكذا تأمل في خلق الله تعالي وتصنيفه وتأليفه وكل مافى الوجودمن خاق الله وتصنيفه والنظر والفكر فيه لايتناهي أبدا وانما لكل عبد منهما بقدر مارزق وكل مانظرنا فيه إ فان الطبيعي منظر فيه ويكون نظره سبب ضلاله وشقاوته والموفق ينظر فيه أ فيكون سبب هدايته وسعادته وما من ذرة فى السماء والارض الاوالله سبحانه وتعالي يضل بها من يشاء ويهدي بها من يشاء فمن نظر في هذه الامور من حيث انها فعل الله تعالى وصنعه استفاد منها المعرفة بجلال الله تعالى وعظمته واهتديبها ومن نظر فيها قاصرا للنظر عليها من حيث تأثير بعضها في بعض

لامن حيث ارتباطها بمسبب الاسسباب فقد شقى وارتدي فنعوذ بالله من الضلال ونسأله أن يجنبنا مزلة أقدام الجهال بمنه وكرمه وفضله وجوده ورحمته

حَجَرُ المطلب الثالث فى كيفية التفكر في خلق السموات ﷺ صحر والكواكب على مقتضى ماتدل عليه ﴾ ﴿ والكواكب على مقتضى ماتدل عليه ﴾ ( الآيات القرآنية )

قال الله تعالى فيسورة البقرة (الذي جعل لكم الارض فراشا والسماء بناء) أي جعلها قبة مضروية عليكم قال الجاحظ اذا تأملت في هذا العالم وجدته كالبيت المعد فيه كل مايحتاج اليه فالسماء مرفوعة كالسقف والارض ممدودة كالبساط والنجوم منورة كالمصابيح والانسان كالك البيت المتصرف فيه وضروب النبات مهيأة لمنافعه وضروب الحيوان مصروفة فى مصالحه فهذه جملة واضحة دالة على أن العالم مخلوق بتدبير كامل وتقدير شامل وحكمة بالغة وقدرة غيره متناهية \* وقال تعالي في سورة الانعام (وكذلك نرى ابراهيم) هذه الأراءة من الرؤية البصرية المستعارة للمعرفة ونظر البصيرة أي عرفناه وبصرناه وصيغة الاستقبال حكامة للحال الماضية لاستحضار صورتهاوذلك اشارة الي الاراءة التي تضمنها قوله نري لا الي اراءة أخرى يشبه بها هذه الاراءة وما فيه من معنى البعد للايذان بعلو درجة المشار اليه وبعد منزلته في الفضل وكمال تميزه بذلك وانتظامه بسببه في سلك الامور المشاهدة والكاف لتأكيد ما أفاده اسم الاشارة من الفخامة والمعني كذلك التبصير البديع نبصره عليه السلام ( ملكوت السموات والارض ) أي ربوبيت تمالي ومالكيته لهما وسلطانه القاهر عليهما وكونهما بما فيهما مربوبا ومملوكا لهتمالي لا تبصيراً آخر أدنى منه والملكوت مصدر على زنة المبالفة كالرهبوت

والجبروت ومعناه الملك العظيم والسلطان القاهر والاظهر انه مختص بملك اللهءز سلطانه وقيل ملكوتهما عجائبهما وبدائعهما وقيل آياتهماوقيل ملكوت السموات الشمس والقمر والنجوم وملكوت الارض الجبال والاشجار والبحار وهذه الاقوال لا تقتضي ان تكون الاراءة بصرية اذ ليس المراد باراءة ما ذكر من الامور الحسية مجرد تمكينه عليه السلام من ابصارها ومشاهدتها في أنفسها بل اطلاعه عليه السلام على حقاقها وتعريفها من حيث دلالتها على شؤنه عز وجل ولا ريب في أن ذلك ليس مما يدرك حساكما ينبي عنه اسم الاشارة المفصح عن كون المشار اليه أمراً بديما فان الاراءة البصرية المعتادة بمعزل من تلك المثابة قال الامام فخر الدين أنه ليس المقصود من أراءة الله أبراهيم ملكوت السموات والارض هو مجرد ان يري ابراهيم هــذا المكوت بل المقصود ان يراها فيتوسل بها الىمعرفة جلالالله تعالىوقدسهوعلوه وعظمته ومعلوم ان مخلوقات الله وانكانت منناهية في الذات وفي الصفات الا أن جهات دلالتها على الذات والصفات غير متناهية وذلك لان الجوهر الفرد يمكن وقوعه في أحياز لانهاية لهاعلى البدل ويمكن اتصافه بصفات لانهاية لها على البدل وكل ثلك الاحوال التقديرية دالة على حكمة الله تعالى وقدرته واذاكان الجوهرالفرد والجزء الذى لا يتجزأ كذلك فكيف القول في ملكوت الله تعالى فثبت ان دلالة ملك الله تعالى وملكوته على نعوت جلاله وسمات عظمته وعزته غير متناهية وحصول المعلومات التي لانهاية لها دفعة واحدة في عقول الخلق محال فاذن لا طريق الى تحصيل نلك المعارف الا بان يحصل بعضها عقيب البعض لا الي نهاية ولا الي آخر في المستقبل فلهذا السبب والله أعلم لم يقل وكذلك أريناه ملكوت السموات والارض بل قال وكذلك نرى أبراهيم ملكوت السموات والارض فان قيل رؤية البصيرة حاصلة لجميع

الموحدين كرؤية البصر ومقام الامتنان يأبي ذلك قلنا جميم الموحدين وان أكانوا يعرفون أصل دليل الربوبية الاأن الاطلاع على آثار حكمة الله تمالي في كل واحد من مخلوقات هذا العالم بحسب أجناسها وأنواعها وأصنافها وأشخاصها وأحوالها مما لايحصل الاللاكابر من الانبياء عليهم السلام ولهذاكان رسولنا عليه الصلاة والسلام يقول في دعائه اللم أرنا الاشياء كما هي ( وليكون من الموةنين ) أي وليكون من زمرة الراسخين في الايقان البالغين درجة عين اليقين من معرفة الله تمالى فعلنا ما فعلنا من التبصير البديم المذكور لا لأمر آخر فان الوصول الى ثلث الغاية القاصية إكمال مترتب على ذلك التبصير لاعينه وليس القصر لبيان انحصار فائدته في ذلك كيف لا وارشاد الحلق والزام المشركين من فوائده بل لبيان انه الاصل الاصيل والباقى من مستتبعاته قال الامام فخر الدين واعلم ان الانسان في أول ما يستدل فانه لا ينفك قلبه عن شكوشبهة من بعض الوجوه فاذا كثرت الدلائل وتوافقت وتطابقت صارت سببا لحصول اليقين وذلك لوجوه. الاول انه يحصل من كل واحد من تلك الدلائل نوع قوة فلا تزال القوة تَنزايد حتى تنتهي الي الجزم. الشانى ان كثرة الافعال سبب لحصول الملكة فكثرة الاستدلال بالدلائل المختلفة على المدلول الواحد جار مجري تكرار الدرس الواحد فكما ان كثرة التكرار تفيد الحفظ المتأكد الذي لا يزول عن القلب فكذا همنا . الثالث ان القلب عند الاستدلال كان مظلما جدا فاذا حصل فيه الاعتقاد المستفاد من الدليل الاول امتزج نور ذلك الاستدلال بطلمة سائر الصفات الحاصلة في القلب فحصل فيه حالة شبيهة بالحالة الممتزجة من النور والظلمة فاذا حصل الاستدلال الثاني امتزج نوره بالحالة الاولي فيصير الاشراق واللمعان أتم وكما ان الشمس اذا ظهرت من المشرق ظهر

نورها في أول الامر متغيراً ثم لا يزال يتزايد بسبب تزايد قرب الشمس من سمت الرأس فاذا وصلت الي سمت الرأس حصل النور التام فكذلك العبد كلما كان تدبره في مراتب مخلوقات الله أكثر كان شروق نور المعرفة والتوحيد أجلى الاأن الفرق بين شمس العلم وبين شمس العالمان شمس العالم الجساني لها في الارتقاء والتصاعد حدممين لا يمكن ان يزاد عليه في الصعود وأما شمس الممرفة والعقل والتوحيدفلا نهاية لتصاعدها ولاغاية لازديادها فقوله وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض اشارة الي مراتب الدلائل والبينات وقوله وليكون من الموقنين اشارة الي درجات أنوار التجلي وشروق شمس المعرفة والتوحيــد ( فلما جنّ عليه الليل ) أي ستره يظلامه (رأي كوكباً) قيل هو الزهرة وقيل هو المشترى (قال هذا ربي) وهذا القول ليس الغرض منه انبات ربوبية الكوكب لان الانبياء معصومون وانه لا يجوز ان يكون لله عن وجل رسول يأتى عليه وقت من الاوقات الاوهو بالله عارف وله موحد وله من كل منقصة منزه ومن كل معبود سواه بريء وكيف يتوهم هذا على ابراهيم وقد عصمه الله وطهره وآتاه رشده من قبل وأراه ملكوت السموات والارض أفبرؤية الكوكب يمتقد ربوبيت حاشا ابراهيم صلي الله عليه وسلم من ذلك لان منصبه أعلى وأشرف من ذلك صلى الله عليه وسلم بل قوله هذا ربى يحتمل وجوها سبعة كما ذكره الامام فخر الدين.الاول أن يقال ان ابراهيم عليه السلام لم يقل هذا ربي على سبيل الاخبار بل الغرضمنهانه كازيناظر عبدةالكوكبوكان مذهبهمان الكوكب ربهم والههم فذكر ابراهيم عليه السلام ذلك القول الذى قالوه بلفظهموعبارتهم حتي يرجع اليه فيبطله ومثاله ان الواحد منا اذا ناظر من يقول بقدم الجسمفيقول الجسم فديم فاذاكان كذلك فلم نواه ونشاهده مركبا متغيرا فهو انما قال الجسم قديم

اعادة لكلام الخصم حتى يلزم المحال عليه فكذا ههنا قال هذا ربى والمقصود منه حكاية قول الحصم ثم ذكر عقيبه ما يدل على فساده وهو قوله لا أحب الأفلين والدليل على هذا الوجه انه تعالي دل على هـذه المناظرة بقوله تعـالي وتلك حجتنا آتيناها ابراهيم على قومه \* والوجه الثاني في التـأوبل ان نقول قوله هذا ربى معناه هذا ربى فى زعمكم واعتقادكم ونظيره ان يقول الموحد للمجسم على سبيل الاستهزاء ان الهه جسم محدود أي في زعمــه واعتقاده قال تعالي وانظر الى الهك الذي ظلت عليه عاكفا وقال تعالي ويوم يناديهم فيقول أين شركائي وكان صلوات الله عليه يقول يا اله الالهة والمراد انه تعالي اله الالهة في زعمهم وقال تمالى ذق انك أنت العزيز الكريم أىعند نفسك ﴿والوجه الثالث في الجواب ان المراد منه الاستفهام على سبيل الانكار والتوبيخ لقومه وتقديره أهذا ربي الذي تزعمون واسقاط حرف الاستفهام كثير فيكلام العرب ومنه قوله تعالى أفاءن مت فهم الخالدون والمعني أيكون هذا ربا ودلائل النقص فيه طاهرة \* والوجه الرابع أن يكون القول مضمرا فيه والتقدير قال يقولون هــذا ربي واضمار القول كشـير كقوله تعــالي واذ يرفع ابراهيم ا القواعد من البيت واسماعيل ربنا تقبل منا أي يقولان ربنا وقوله والذين آتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم الا ليقربونا الىالله زلني أي يقولونما نعبدهم <sup>ال</sup> فكذا ههنا التتمدير ان ابراهيم عليه السلام قال لقومه يقولون هذا ربى أي هــذا الذي يدبرني ويربيني \* والوجه الخامس ان يكون ابراهيم ذكر هــذا الكلام على سبيل الاستهزاء كما يقال لذليل ساد قوما هذا سيدكم على سبيل أأ الاستهزاء \* الوجه السادس انه صلى الله عليه وسلم أراد ان يبطل قولهم إ بربوبية الكواكب الاانه عليه السلامكان قد عرف من تقليدهم لاسلافهم إ وبعد طباعهم عن قبول الدلائل انه لو صرح بالدعوة الى الله تعاني لم يقبلوه

ولم يلتفتوا اليه فمال الى طريق به يستدرجهم الي استماع الحجةوذلك بانذك كلا ما يوهم كونه مساعداً لهم على مذهبهم بربوبية الكواكب مع ان قلبه صلوات الدعليه كان مطمئنا بالايمان ومقصوده من ذلك ان يتمكن من ذكر الدليل على ابطاله وافساده وأن يقبلوا قوله وتمام التقرير انه لما لم يجدالي الدعوة طريقــا سوى هذا الطريق وكان عليه السلام مأمورا بالدعوة الي الله كان يمنزله المسكره على كلةالكفر ومعلوم أن عند الاكراه يجوز اجراء كلة الكفر على اللسان قال تعالى الا من أكرهوقلبه مطمئن بالايمـان فاذاجاز ذكركلمة الكفر لمصاحة بقياء شخص واحد فبأن يجوز اظهار كلة الكفر لتخليص عالم من العقلاء عن الكفر والعقاب المؤبدكان ذلك أولي وأيضا المكره على توك الصلاة لوصلي حتى قتل استحق الاجر العظيم ثم اذاجا، وقت القتال مع الكفار وعلم أنه لو اشتغل بالصلاة انهزم عسكر الاسلام فههنا يجب عليه ترك الصلاة والاشتغال بالفتال حتى لو صلى وترك القتال أثم ولو ترك الصلاة وقاتل استحق الثواببل نقول ان منكان فىالصلاة فرأي طفلا أو أعمى أشرف على غرق أو حرق وجب عليه قطع الصلاة لا نقاذ ذلك الطفل أو ذلك الاعمى عن ذلك البلاء فكذا ههنا ان ابراهيم عليه السلام تكلم بهذه الكلمة ايظهر من نفسه موافقة القوم حتى اذا أوردعليهم الدليل المبطل لقولهم كان قبولهم لذلك الدليل أتم وانتفاعهم باستماعه أكل ومثل هذا كمثل الخوارى الذي ورد على قوم كانو يعبدون صنما فاظهر تعظيمه فاكرموه لذلك حتى صاروا يصدرون عن رأيه في كثير من أمورهم الي أن دهمهم عدو لاقبل لهم به فشاوروه في أمر هذا العدو فقال الرأى عندى أن تدعوا هذ الصنم حتى يكشف عنا ما نزل بنا فاجتمعوا حول الصنم يتضرعون اليه فلم يغن شياء فلما تبين لهم أنه لا يضرولا ينفع ولايدفع دعاهم الحوارى وأمرهم أن

يدعوا الله عز وجل ويسألوه ان يكشف عنهم مانزل بهم فدعوا الله مخلصين فصرف عنهم ماكانوا يحذرون فأسلموا جميما ومما يقوي هذا الوجه أنه تعالي حكي عنه مثل هذا الطربق في موضع آخر وهو قوله فنظر نظرة في النجوم فقال أنى سقيم فتولوا عنه مدبرين وذلك لأنهم كأنوا يستدلون بعلم النجوم على حصول الحوادث المستقبلة فوافقهم ابراهيم على هذا الطريق في الظاهر مع أنه إ كان بريئا عنه فى الباطن ومقصوده أن يتوسل بهذا الطريق الى كسر الاصنام فاذا جازت الموافقة في الظاهر ههنا مع أنه كان بريثًا عنه في الباطن فلم لايجوز ان يكون في مسئلتنا كذلك وأيضا المتكلمون قالوا أنه يصح من الله تعالى اظهار خوارق العادات على يدمن يدعىالالهية لان صورة هذاالمدعىوشكله يدل على كذبه فلا يحصل فيه التلبيس فكذا ههنا وقوله هذا ربى لا يوجب الضلال لان دلائل بطلانه جلية وفي اظهاره هذه الكلمة منفعة عظيمة وهي استدراجهم لقبول الدليل فكان جائزًا والله أعلم \* الوجهالسابع أن القوم لمادعوه الي عبادة النجوم فكانوا في تلك المناظرة الي ان طلع النجم الدرى فقال ابراهيم عليه السلام هذا ربي اي هذا هو الرب الذي تدعو ني اليه ثم سكت زمانا حتى أفل ( فلما أفل ) أي غاب (قال لاأحسالاً فلين)أي الارباب المنتقلين من مكان الي مكان المتغيرين من حال الي حال المحتجبين بالاستـــار إ فانهم بمعزل عن استحقاق الربوبية قطعاً قال الامام فخر الدين ولسائل أن يسأل فيقول الافول انما يدل على الحدوث من حيث انه حـركة وعلى هـذا التقدر فيكون الطلوع أيضاً دليلا على الحدوث فلم ترك ابراهيم عليه السلام إ الاستدلال على حدوثها بالطلوع وعول في اثبات هذا المطلوب على الأفول إ قال والجواب لا شك أن الطلوع والغروب يشتركان في الدلالة على الحدوث ألا أن الدليل الذي يحتج به الانبياء في معرض دعوة الحلق كلهم الي الله لابد

وان يكون ظاهراً جلياً بحيث يشترك في فهمه الذكي والغبي والعاقل ودلالة الحركة على الحدوث وان كانت يقينية الا انها دقيقة لا يعرفها الا الافاضل من الحلق أما دلالة الافول فانها دلالة ظاهرة يعرفهاكل أحدفان الكوك يزول سلطانه وقت الافول فكانت دلالة الافول على هـذا المقصود أتم وأيناً قال بعض المحققين الهوي في خطرة الامكان أفول وأحسن الكلام مايحصل فيمه حصة الخواص وحصة الاوساط وحصة العوام فالحواص يفهمون من الافول الامكان وكل ممكن محتاج والمحتاج لا يكون مقطوع الحاجة فـلا بد من الانتهاء الى من يكون منزهاء ن الامكان حتى تنقطع الحاجات بسبب وجوده كما قال وأن الى ربك المنتهى وأما الاوساط فانهسم يفهمون من الافول مطلق الحركة فكل متحرك محمدث وكل محمدث فهو محتاج الي القديم القادر فلا يكون الآفل الها بل الاله هو الذي احتاج اليه ذلك الآفل وأما العوام فانهم يفهمون من الافول الغروب وهم يشاهدون إ ان كل كوكب يقرب من الافول والغروب فانه يزول نوره وينتقص ضوءه أ ويذهب سلطانه ويصير كالمعزول ومن يكون كذلك لا يصلح الالهية فهذه الكلمة الواحدة أعنى قوله لا أحب الآفلين كلمة مشتملة على نصيب المقربين وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال فكانت اكمل الدلائل وأفضل البراهين وفيه دقيقة أخرى وهو انه عليه السلام انماكان يناظرهم وهم كانوا منجمين ومذهب أهل النجوم ان الكوكب اذاكان في الربع الشرقي ويكون صاعدا الي وسط السماء كان قويا عظيم التأثير وأما اذا كان غريبا وقريبا من الافول فانه يكون ضعيف التأثير قليل القوة فنبه بهذه الدقيقة على ان الاله هو الذي لا تتغير قدرته الى العجز وكماله الي النقصان ومذهبكم انالكوكب حالكونه في الربع الغربي يكون ضعيف القوة ناقص التأثير عأجزا عن التدبير وذلك

إيدل على القدح في ألهيته فظهر على قول المنجمين ان للافول مزيد خاصية في كونه موجبًا للقدح في الهيته فان قيل لا شك ان تلك الايلة كانت مسبوقة بنهار وليل وكان أفول الكواكب والقمر والشمس حاصلا في الليل السابق والنهار السابق وبهذا التقرير لا يبقى للافول الحاصل فى تلك الليلة مزيد فابدة والجواب انابينا انه صلوات الله عليه انما أورد هذا الدليل على الاقوام الذين كان يدعوهم من عبادة النجوم الى التوحيد فلا يبعد ان يقال انه عليه السلام كان جالسا مع ألثك الاقوام ليلة من الليالي وزجرهم عن عبادة الكواكب فبيناهو فى تقرير ذلك الكلام اذ وقع بصره على كوكب مضىء فلما أفل قال ابراهيم عليه السلاملوكان هذا المكوكب الهالما انتقل من الصعود الي الافول ومن القوة الى الضعف ثم في اثناء ذلك الـكلام طلع القمر ( فلما رأي القمربازغا ) أى مبتديا في الطلوع (قال هذا ربي فلما أفل ) كما أفل النجم (قال لئن لميهدني ربى ) يعنى ان لم يثبتني ربي على الهدى ( لاكونن من القوم الضااين)فان شيأ مما رأيته لايليق بالربوبيةوهذا تعريض لقومه بأنهم على ضلال وانما عرض بضلالهم فيأمر القمر لانهأيس منهم فيأمر الكوكب ولو قاله في الاول لماأ نصفوا ولا أصغوا ولهذ صرح في الثالثة بالبراءة منهم وأنهم على شرك أي فالتعريض هنا لاستدراج الخصم الى الاذعان والتسليم أفاده الكرخي وأيضا فان الانبياء عليهم السلام لم يزالوا يسألون الله التثبيت ومنه قوله واجنبني وبني أن نعبد الاصنام فليس المرادأنه لم يكن متهديا لان الانبياء لم يزلوا على الهداية من أول الفطرة ( فلما رأي الشمس بارغة قال هذا ربي هذا أكبر) من الكواكب والقمر جرما وضوأ ونفعا وفيه اشارة خفية الي فساد دينهم من جهة أخري ببيان أن الاكبر أحق بالربوبية من الاصغر ( فلما أفلت ) هي أيضا كما أفل السكوكب والقمر (قال) مخاطباً للسكل صادعاً بالحق بين أظهرهم (ياقوم أنى

رىء ثما تشركون ) أي من الذي تشركونه من الاجرام المحدثة المتغيرةمن حالة الي أخرى المسخرة لمحدثهما أو من اشراككم قال العلامة أبو السعود وترتيب هذاالحكم ونظيريه على الأفول دون البزوغ والظهورمن ضروريات سوق الاحتجاج على هذا المساق الحكيم فان كلا منهما وانكان فينفسه انتقالا منافيا لاستحقاق معروضه للربوبية قطما لكن لما كان الاول حالة موجبة لظهور الآثار والاحكام ملائمة لتوهم الاستحقاق فيالجملة رتب عليها الحبكم الاول على الطريقه المذكورة وحيث كان الثانى حالة مقتضية لانطهاس الآثأروبطلان الاحكام المنافيين للاستحقاق المذكور منافاة بينة يكاديعترف بهاكل مكابر عنيد رتب عليها مارتب ثم لما تبرأ عليه السلام منهم توجه الي مبدع هذي المصنوعات ومنشئها فقال ( أبي وجهت وجهي ) أي أخلصت ديني وعبادتي وجعلت قصدي (للذي فطر السموات ) التي هذه الاجرام التي تعبيدونها من أجزائها (والارض) التي تغيب هي فيها (حنيفا) أي مائلاءن الاديان الباطلة والعقائد الزائغة كلها ( وما أنا من المشركين ) في شيء من الاقوال والافعال \* وقال تعالى في سورة الانمام أيضا ( وجعل الليل سكنا والشمس والقمر حسبانا) أي على أدوار مختلفة يحسب بها الاوقات فانه تمالي قدر حركة الشمس بمقدار من السرعة والبطء بحيث تتم دورتهــا في سنة وقدر حركة القمر بحيث تتم الدورة في شهر وبهذا التقدير تنتظم المصالح المتعلقة بالفصول الاربعة كنضج الثمار وامور الحرث والنسل ونحو ذلك مما يتوقف عليه قوام العالم وباختلاف منازل القمر وتجدد الاهلة في كلشهر يعلم آجال الديون ومواقيت الاشياء فمعنى جعل الشمس والقمر حسبانا جعاهما علمي حساب فالحسبان بالضم بمعنى الحساب والعد وبابه نصر أوالباء محذوفة وهو حال من مقدر أي يجريان بحسبان فهو منصوب بنزع الخافض والمعنى

أنه تعالى قدر حركة الشمس والقمر في الفلك بحسبان معين ( ذلك ) اشـــار ة الي جعلها حسبانا وما فيه من معنى البعد للأيذان بعلو رتبة المشار اليه وبعد منزلته أي ذلك التسيير البديع بالحساب المعلوم ( تقدير الدزيز ) الذي قهرهما وسيرها على الوجه المخصوص (العليم) بما فيهما من المنافع والمصالح المتعلقة عماش الحلق ومعاده ( وهو الذي جعل لكم )أي أنشأ لاجلكم وأبدع (النجوم } التي تختلف مواضعها من جهة الشمال والجنوب والصبا والدبور ( لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر) أي في ظلمات الليل في البر والبحر وأضافتها اليهما للملابسة فان الحاجة الي الاهتداء بها انما تحقق عند ذلك أو في مشتبهات الطرق عبرعنها بالظلات على طريقة الاستعارة قال الحدادي لتعرفوا بهاالطرق من بلد من الي بلد في المفاوز ولجيج البحار في الليالي المظلمة في السفن فان من النجوم ما يجمله السائر تلقاء وجهه . ومنها ما يجمله على يمينه . ومنها ما يجمله على يساره. ومنها ما يجمله خلف لتظهر له الطربق التي تؤديه الى بغيت قال صاحب الفلسفة الحقة فائدة النجوم الاهتداء بها في ظلمات البحار وقطع امتداداتها الهائلة فلولاها لما أمكنت المواصلات بين البلدان السحيقة التي يترتب على اتصالها ببعضها قيام أود الحياة على هـذه الكرة والا فماكانت تصنع البلاد المعدنية التي لاتفي مزروعات أهلها لمعيشتهم اذا حرمت من الاتصال بالبلاد الزراعية . وهكذاكل الامم معهاكانت اشتغالات أهلهالابد لها من التعارف بجملة أمم مشهورة بخصائص أخرى حتى تتبادل بينهم المعاملة فلو لم تكن هذه النجوم فمن الذيكان يمكنه أن يلقى بنفسه الي ظلمات المحيط الاطلانتيك أو الباسيفيك وبذلك ماكانت تتعارف الامم وماكان الناس تبعاً لذلك الاهمجيين اذن فاشراق نجوم السماء هو اشراف السمادة والرفاء ولولاها أيضاً لهلك خلق كثير تحت كلاكل السنغب والظمأ كيف لا ولا

يخني أن أغلب سكان المعمورة أقوام غير متمدّنين وكثير منهم يرحلون من محلة الي محلة تبماً للخصب والأمحال فقل بعيشك كيف كانت تقطع هذه الامم تلك السباسب لتبحث عن وادكثر كلأه وماءه مع علم الكل أنه لا هادي لهذه القبائل الرحل النزل الانجوم السماء في الليلة الظلماء. أيخبطون خبط عشواء وقال الامام فخرالدين من الدلائل الدالة على كالالقدرة والرحمة والحكمة هوأنه تمالي خلقهذه النجوم لمنافع العباد وهيمن وجوه ( الاول ) أنه تعاليخلقها لهتدي الخلقبها الي الطرق والمسالك في ظلمات البروالبحر حيث لا يرون شمساً ولا قرآلان عندذلك يهتدون بها الى المسالك والطرق التي يريدون المرورفيها ( الثاني ) وهو أن الناس يستدلون بأحوال حركة الشمس على معرفة أوقات الصلاة ويستدلون بأحوال الكواكب في الليالي على معرفة القبلة وسأر المصالح الدينية والدنيوية (الثالث)انه يمكن أن يقال ان المعطل ينفي كونه تعالى فاعلامختاراً فهو تمالي خلق هذه النجوم ليهتدي بها في اثبات ذلك لانا نشاهد هذه الكواك مختلفة في صفات كثيرة فبمضهاسيارة وبعضها ثابتة والثوابت بمضها في المنطقة وبمضها في القطبين وآيضا الثوابت لامعة والسيارة غيرلامعة وأيضاً بعضها كبيرة دربة عظيمة الضوء وبعضها صغيرة خفية قليلة الضوء وأيضا قدروا مقاديرها على مراتب كثيرة اذا عرفت هذا فنقول ان الاجسام متماثلة ومتى كان الامر كذلك كان اختصاص كل واحد منها بصفة معينة دليلا على أن ذلك ليس إلا يتقدير الفاعل المختار . الرابع أنه تعالى ذكر في بمض السور كون هذه الكوآك زينة للسماء فقال تبارك الذي جعـل في السماء بروجا وقال تعالى انا زنيا السماء الدنيا بزينة الكواكب وقال والسماء ذات البروج. الوجه الخامس في منافع هذه الكواكب ما ذكرهالله تعالى في قوله ويتفكرون في خلق السموات والارض ربنا ماخلقت هذا باطلا فنبه

إعلى سبيل الاجمال على أن في وجود كل واحد منها حكمة عالية ومنفعة شريفة وليس كل ما لا يحيط عقانا به على التفصيل وجب نفيه فمن أراد ان يقدر حكمة الله تعالى في ملكه وملكوته بمكيال خياله ومقياس قياسه فقــد ضل ضلالا مبينا (قد فصلنا) أي بينـا (الآيات) الدالة على قدرتنـا وتوحيدنا (لقوم يملمون) يتفكرون في الآيات التكوينية فيملمون حقيقة الحال \* وقال تمالي في سورة الاعراف ( والشمس والقمر والنجوم ) أي وخلق الشمس والقمر والنجوم فهي بالنصب عطفا على السموات من قوله تعالى از ربكم الله الذي خلق السموات وفي قراءة بالرفع مبتدأ خبره (مسخرات) أي مذللات لما يراد منها من طلوع وأفول وسيرورجوع (بامره) بقدرته وارادته اذ ليس هي قادرات بانفسهن وانما يتصرفن في متصرفاتهن على ارادة المدبر لهن الحكيم في تدبيرهن وتصريفهن على ما أراد منهن فان الاجسام متماثلة ومتى كان كذلك كان اختصاص جسم الشهس مذلك التسخير الشديد والتدبيرات العجيبة في العالم العلوي والسفلي لابد وأن يكون لاجل أن الفاءل الحكيم والمقدر العليم خص ذلك الجسم بهذه الصفات وهذه الاحوال فجسم كل واحد من الكواكب والنيرات كالمسخر في قبول تلك القوى والخواص عن أ قدرة المدىر الحكيم الرحيم العليم وأيضا ان لكل واحد من أجرام الشمس والقمر والكواكب سيرا خاصا بطيئامن المغرب الى المشرق وسيرا آخر سريعا آ فالحق سبحانه قهرهاعلى التحرك من المشرق الى المنرب على خلاف مقسضي طبائعها فاجرام الافلاك والكواكب د ارتكالمسخرة لهذا القهر والقسر\* وأيضا ان اجسام العالم على للاثة أقسام منها ماهي متحركة الى الوسط وهي الثقال ومنها ماهي متحركه عن الوسط وهي الخماف ومنها ماهي متحركة على الوسطوهي الاجرام الفلكية الكوكبية فأنها مستديرة حول الوسط فكونها مستديرة حول مركزها لاعنه ولااليه لايكون الابتسخير الله وتدبيره أأ حيث خص كل واحد من هذه الاجسام بخاصة معينة وصفة معينة وقوة إ مخصوصة فلهذا السبب قال والشمس والقمر والنجوم مسخرات بامره إ وأيضاً فلكل واحد من الكواكب مدارات مخصوصة وحركات مخصوصة إ فىالسرعة والبطء ثم انه سبحانه رتب مجموع هذه الحركات على اختلاف درجاتها وتفاوت مراتبها سببا لحصول المصالح فيهذا العالم كا قال فيأول أ سورة البقرة ثم استوى الى السماء فسواهن سبع سموات آي سواهن على أ وفق مصالح هذا العالم وهو بكل شيء عليم أي هو عالم بجميع المعلوماتفيعلم ا آنه كيف ينبغي ترتيبها وتسوتها حتي تحصل مصالح هذا العالم فهذا أبضا نوع ا عجيب فى تسخبر الله تمالى هذه الاذلاك والكواكب فتكون داخلة تحت إ قوله والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره والسبب فيافراد الشمس والقمر بالذكر مع أنها من النجوم أنه تسالى جملها سببــا لمارة هذا العالم والاستقصاء في تقريره لا يليق بهذا الموضع فالشمس سلطان النهار والقمر سلطان الليل والشمس منفعتها في التسخين والقمر منفعته في الترطيب وتولد المواليد الثلاثه أعنى المعادن والنبات والحيوان لايتم ولا يكمل الا بالحسرارة أ والرطوبة ثم انه تعالي خص كل كوكب بخاصة عجيبة وتدبير غريب لا يعرف ا بتمامة الا الله تمالى وجعله معيناً لهما في تلك المنافع والمباحث المستقصاة في إ علم الهيئة تدل على أن الشمس كالسلطان والقمر كالنائب وسائر الكواكب كالحدم فلهذا السبب بدأ الله سبحانه بذكر الشمس وثني بالقمر ثم أتبعمه بذكر سائر النجوم ( ألاله الحلق والأمر ) فانه الموجــد للــكل والمتصرف ا فيه على الاطلاق ( تبارك الله رب العالمين ) أي تعالي بالوحدانية في الالوهية وتهظم بالتفرد في الربوبية واعلم ان البركة للها تفسيران أحدهما البقاء والثبات أ

والثانى كثرة الآثار الفاضلة والنتائج الشريفة وكلا التفسيرين لا يليق الا بالحق سبحانه فان حملته على الثبات والدوام فالثابت والدائم هو الله تعالي لانه الموجد الواجب لذاته العالم لذاته القائم بذاته الغـنى في ذاته وصــفاته وأفعاله وأحكامه عن كل ما سواه فهو سبحانه مقطع الحاجات ومنهى الافتقارات وهو غنى عن كل ما سواه في جميع الامو وأيضاً ان فسرنا البركة بكثرة الآثار الفاضلة فالكل بهذا التفسير من الله تعالي لانه الواجب لذاته وكل ما سواه ممكن وكل ممكن فلا يوجد الابايجاد الواجب لذاته فكل الخيرات منهوكل الكمالات فائضة من جوده واحسانه فلا خير الا منه ولا احسان الا من فيضهولا رحمة الاوهى حاصلة منه فلماكان الخلق والامر ليس الامنه لا حرمكان الثناء المذكور بقوله فتبارك الله رب العالمين لايليق الا بكيريائه وكمال فضله ونهاية جوده ورحمته قال العلامة البيضاوي وتحقيق الآية والله أعلم أن الكفرة كانوا متخذين أربابا فبين لهم أن المستحق للربوبية واحدوهو الله تعالى لانه الذي له الحلق والامر فانه تعالى خلق العالم على ترتيب قويم وتدبير حكيم فابدع الافلاك ثم زينها بالكواكب كاأشار اليه بقوله تعالي فقضاهن سبع سموات في يومين وعمد الي ايجاد الاجرام السفلية فخلن جسما قابلا للصورالمتبدلة والهيئات المختلفة ثم قسمهالصور نوعية متباينة الآثار والافعال وأشار اليه بقوله تعالى خلق الارض في يومين أي ما في جهة السفل في يومين أثم أنشأ أنواع المواليد الثلاتة بتركيب موادها أولا وتصويرها ثانيا كا قال تعالى بعد قوله خلق الارض في يومين وجعل فيها رواسي من فوقهـا وبارك فيهـا وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام أي مع اليومين الاولين ثم لما تم له عالم الملك عمد الي تدبيره كالملك الجالس على سريره فدبر الامر من السماء الى الارض بتحريك الافلاك وتسيير الكواكبوتكوير الليالي والايام ثم صرح بما هو

نتيجة ذلك فقال ألا له الحلق والامر تبارك الله رب العالمين \* وقال تعالي في سورة الاعراف أيضا (أولم ينظروا) الهمزة للاءنكار والتعجيب والتوبيخ باخلالهم بالتأمل في الآيات التكوينية المنصوبة في الآفاق والانفس الشاهدة بصحة مضمون الآيات المنزلة والواو للعطف على مقدر يستدعيه سياق النظم الكريم أي أكذبوا بآياته تعالى ولم ينظروا نظر تأمل ( في ملكوتالسموات والارض) أي فيما يدل عليه السموات والارض من عظم الملك وكمال القدرة ( وما خلق الله ) أي وفيما خلق فيهما ( من شيء ) بيان لما خلق مفيد لعدم اختصاص الدلالة المذكورة بجلائل المصنوعاتدوز دقائقهاوالمعني أولم ينظروا إ في ملكوت السموات والارض وما خلق فيهما من جليل ودقيق مماينطلق عليه اسم الشيء ليدلهم ذلك على العلم بوحدانيته تعالي وبسائرشؤنهالتي تنطق بهاتلك الآيات فيؤمنوا بها لاتحادهافي المدلول فان كل فرد من أفرادالاكوان مماعزوهان دليل لائم على الصانع المجيد وسبيل واضح الي عالم التوحيد قال الامام فخر الدين كل ذرة من ذرات عالم الاجسام والارواح هي برهان باهر ودليل قاهر على التوحيد ولنقرر هذا المعنى بمثال فنقول ان الضوء اذا وقع على كوة البيت ظهر الذرات والهباآت فلنفرض الكلام في ذرة واحدة من تلك الذرات فنقول انها تدل على الصانع الحكيم من جهات غير متناهية وذلك لانها مختصة يحتزممين منجملة الاحياز التيلانهاية لها فيالحلاءالذي لانهايةله إ وكل حيز من تلك الاحياز الغير المتناهية فرضنا وقوع تلك الذرة فيه كارب اختصاصها بذلك الحيز المعين من المكنات والجائزات والمكن لابدله من مخصص ومرجح وذلك المخصص ان كان جسا عاد السؤال فيه وان لم يكن فهواللهسبحانه (لأنه لا يمكن اثبات وجود غيره من المجردات بمجردالوهم بل لا بد من الرجوع في ذلك الي الادلة السميعة وقد تطابقت مع الادلة العقلية على

أن الموجد والمبدع لاي شيء كان من الاشياء هو إله واحد أحد ) وايضاً فتلك الذرة لا تخلو عن الحركة والسكون وكل ما كان كذلك فهو محدث وكل محدث فان حدوثه لا بد وان يكون مختصاً بوقت معين مع جواز حصوله قبل ذلك وبعده فاختصاصه بذلك الوقت المعين الذيك حدث فيه لا بد وان يكون بتخصيص مخصص قديم فان كان ذلك المخصص جسما عاد السؤال فيه وان لم يكن جسما فهو الله سبحانه وتعالي وأيضا ان تلك الذرة مساوية لسائر الاجسام في التحيز والحجمية ومخالفة لها في اللون والشكل والطبع والطعم وسائر الصفات في التحيز والحجمية ومخالفة لها في اللون والشكل والطبع والطعم وسائر الصفات وأن يكون من الجائزات والجائز لابد له من مرجح وذلك المرجح ان كان جسما عاد البحث الاول فيه وان لم يكن جسما فهو الله سبحانه فثبث أن تلك الذرة دالة على وجود الصائع من جهات غير متناهية واعتبارات غير متناهية وكذا القول في جميع أجزاء العالم الجسماني والروحاني مفرداته ومركباته وسفلياته وعلوياته وعند هذا يظهر لك صدق ماقال الشاعى

وفي كل شيء له آيه \* تدل على انه واحد

انتهي كلام الامام في الدين وهو يشير الى أن هذا الغبار الدقيق جداالذي يظهر أنه سائح في الهواء ويشاهد في الحرمة الضوئية من الشعاع الشمسي الداخل من ثقب مثلا في قاعة مظلمة هو من الآيات العجيبة فانه لا يمكن مشاهدته في غير ذلك من الاجزاء المستضيئة بالشعاع ولذلك اختلف المتأخرون من الطبيعيين في أنه هل ينسب هذا الغبار للجو أو هو أجسام مكروسكوبية أعنى لاتشاهد الابالنظارات المعظمة أو أنه يحتوي على اصول هذه الاجسام قال بعض المحققين منهم هذا كله محهول وما عندنا في طبيعت الحقيقية قال بعض المحققين منهم هذا كله محهول وما عندنا في طبيعت الحقيقية الآراء فرضية غير محققة «وقال تعالى في سورة يونس (هو الذي جعسل

الشمس ضياء) أي ذات ضياء ( والقمر نوراً ) أي ذات نور وهذا تنبيه على الاستدلال على وجوده تعالي ووحدته وعلمه وقدرته وحكمته وبيان ذلك أنه يقال ان الاجسام لاشك أنها متساوية في الحجمية والتحيز والجرميةفلو خالف بعضها بعضا لكانت تلك المخالفة في أمر وراء الحجمية والجرمية ضرورة أن مانه المخالفة غير مانه المشاركة واذا كان كذلك فنقول ان مانه حصلت المخالفة من الاجسام لابد أن يكون صفات لها فتكون الذوات في أنفسها مع قطع النظر عن تلك الصفات متساوية في تمام الماهية واذا كان الامر كذلك فكل مايصح على جسم وجب أن يصح على كل جسم فلما صح على جرم الشمس اختصاصه بالضوء القاهرالباهر وجبآن يصحمثل ذلك الضوء القاهرعلى جرم القمر أيضا وبالمكس واذاكان كذلك وجبأن يكون اختصاص جرمالشمس يضوءه الباهر وشعاعه القاهر واختصاص القمر بنوره المخصوص يتخصيص أ مخصص وايجاد موجد وتقدير مقدر وذلك هو المطلوب واعلم أن النور إ كيفية قالة للاشد والاضعف فان نور الصباح أضعف من النور الحاصل في أول النهار قبل طلوع الشمس وهو أضعف من النور الحاصــل في أفنية الجدران عند طلوع الشمس وهو أضعف من النور الساطع من الشمس على الجــدران وهو أضـعف من الضوء القائم بجرم الشمس فكمال هــذه الكيفية على مايحس به في جرم الشمس هو من مواقف العقول واعلم أن النور اسم لأصل هذه الـكيفية وأما الضوء فهو اسم لهذه الكيفية اذاكانت إ كاملة تامة قوية وذكرصاحب الرسالة الحميدية أن اكبرمشاهير الطبيميين قال ان النور ذرات صــغيرة جدا تنتشر عن الجسم وأنه قد رد عليه متأخروهم <sup>ا</sup> بأدلة واضحة وقالوا انه اهتزاز أجزاء المادة الاثيرية السارية فيالكون فهو إ عبارة عندهم عن حركة الاجزاء المذكورة وأنه قد اعتمد جمهورهم الآن على

هذا التفسير وبنوا عليه الصروح قال ولقائل أن يقول مابال تلك الاجزاء الاثيرية تخرق حركتها لوح بلور بسماكة كثير من الاذرع واذا طلى أحد وجهيه بطبقة رقيقة من الحبرالاسود مثلا عجزت تلك الحركه عن خرقهاكأنها صدّت بأسوار خانية أو جبال حملايا هلا خرقت تلك الطبقة الرقيقة غير الصلبة كما خرقت اللوح السميك الصلب وان قلتم ان اللون فد الطل تلك الحركة بطبعه قلنا لامانع أن يكون ذلك بخلق الله تمالي ولكن بينوا لناعلى تفسير كم هذا كين قويت تلك الحركة على خرق اللوح السميك الصلب وعجزت عن تلك الطبقة الرقيقة غير الصلبة وان قلتم ان اللون يتشرب النور قلنا لكم بينوا لنا مامعني تشرب اللون النور الذي هو حركة أجزاء بعبارة واضحة يقبلها العقل وأيضا ان صناعكم قد اخترءوا دهانا اذا عرض لنور الشمس بعض دقائق أضاءفي الظلام طول الليل فعلى تفسيركم للنور ان قلتم ان تلك الحركة المنبئة عن الدهان في الظلام من ا نعكاس النور قلنا بينواكيف دامت الله الحركة ناشئة عن الدهان مع أن الحركة الاصلية المنبعثة عن الشمس قد انقطعت عنه وفارقته من ساعات وهذا خلاف مايعهد من ناموس الانعكاس وان كان خلاف ذلك فبينوه اه ولما بين تمالي قدرته بقوله هو الذي جمل الشمس ضياء والقمر نورا بين حكمته بقوله تعالي ( وقدّره ) أي قدر للقمر وهيأ ( منازل ) أو قدر مسيره في منازل أو قدره ذامنازل على تضمين التقدير معني التصيير وتخصيص القمر بهذا التقدير لسرعة سيره ومعاينة منازله وتعلق أحكام الشريمة به وكونه عمدة في تواريخ العرب وقد جعل الضمير لكل من الشمس والقمر وانما وحد الا يجاز أو اكتني بذكر أحدهما دون الآخر فهو كقوله سبحانه والله ورسوله أحق أن يرضوه والممنى قدر لهما منازل أوقدر لسيرهما منازل لابجاوزانها فىالسير

ولانقصران عنها على تقدير مستو لايتفاوت وهي ثمانية وعشرون منزلا مقسومة على البروج الانثيءشر المتقدمة ينزل القمركل ليلة فى واحد منهايسير فهما من ليلة المستهل الى الشامنة والمشرين فاذا كان في آخر منازله دق واستقوس نم يستسر ليلتين أوليلة اذا نقص الشهر ويكون مقام الشمس في كل منزلة منها ثلاثة عشر يوما (لتعلموا) باعتبار نزول كل منهما في تلك المنازل (عدد السنين) التي يتملق بها غرض علمي لاقامة مصالحكم الدينية و الدنيوية (والحساب) أي حساب الاوقات من الاشهر والانام و الليالي وغير ذلك مما نيط به شيء من المصالح المذكورة ( ماخلق الله ذلك ) المذكور من الشمس والقمر على ماحكي من الاحوال (الا) ملتبسا (بالحق) مراعيا لمقتضى الحكمة البالغة أو مراعي فيه ذلكوهو ماأشير اليه اجمالا من العلم بأحوال السنين والاوقات المنوط به امور معاملاتهم وعباد اتهم قال الامام غر الدىن اعلم أن انتفاع الحلق بضوء الشمس وبنورالقمر عظيم فالشمس سلطان النهار والقمر سلطان الليل وبحركة الشمس تنفصل السنة الى الفصول الاربمة وبالفصول الاربعة تنتظم مصالح هذا العالم وبحركة القمر تحصل الشهور وبسبب الحركة اليومية يحصل النهار والليل فالنهاريكون زمانا للتكسب والطلب والليل يكون زمانا للراحة وكل ذلك يدلعلى كثرة رحمة الله على الحلق وعظم عنايته بهم فانا قددللنا على أن الاجسام متساوية ومتى كان كذلك كان اختصاص كلجسم بشكله المعين ووضعه المعين وحيزه المعين وصفته المعينة ليس الا بتدبير مدبر حكيم رحيم قادرقاهم وذلك يدلعلى أن جميم المنافع الحاصلة إفى هذا العالم بسبب حركات الافلاك ومسير الشمس والقمر والمكواكب المحصل الابتدبير المدبر المقدر الرحيم الحكيم سبحانه وتعالى عما يقول

الظالمون علواكبيرا ثم أنه تعالي لما قرر هذه الدلائل ختمها بقوله ماخلق الله ذلك الا بالحق ومعناه أنه تمالي خلقه على وفق الحكمة ومطابقة المصلحة (يفصل الآيات) التكوينية الدالة على وحداثيتة وقدرته ويذكر بمضهاعقيب بعض مع مزيد الشرح والبيان ( لقوم يعلمون ) الحكمة في الداع الكائنات فيستدلون بذلك على شؤن مبدعها جل وعلا وخص العلماء بالذكر لانهم المنتفعون بالتأمل فيها \* وقال تعالي في سورة يوسف ( وَكَأْنُ مَنَ آيَةً ) أي كثير من الآيات والملامات الدالة على وجود الصانع ووحدته وكمال علمه وقدرته وحكمته (في السموات والارض) أي كائنة فيهما (يمرون عليها) أى يشاهدونها ولايعبؤن بها ( وهم عنها معرضون ) غير ناظرين اليها ولامتفكرين فيها قال الامام فخر الدبن واعلم أن دلائل التوحيد والعلم والقدرة والحكمة والرحمة لابد وأن تكون من أمور محسوسة وهي اما الاجرام الفلكية واما الاجرام العنصرية أما الأجرام الفلكية ففد يستدل بمقاديرهما الممينة وأحيازها على وجود الصانع وقد يستدل بكون بعضها فوق بعض أو تحته وقد يستدل بأحوال حركاتها اما بسبب أن حركاتها مسبوقة بالعدم فلا بد من محرك قادرواما نسبب كيفية حركاتها في سرعتها ونطئها واما نسبب اختلاف جهات تلك الحركات وقد يستدل بألوانها وأضوائها أو بحصول الاضواء والاظلال والظلمات والنور بسببها وأما الدلائل المأخوذة من الاجرام العنصرية فاما أن تكون مأخوذة من بسائط وهي عجائب البر والبحر واما من المواليد وهي أقسام . أحدها الآيار العلوية كالرعد والبرق والسحاب والمطر والثلج والهواء وقوس قزح . وثانيها المعادن على اختلاف طبائعها وصفاتها وكينياتها • وثالثها النبات وخاصية الحشب والورق والنمر واختصاص إكل واحد منها بطبع خاص وطعم خاص وخاصية مخصوصة . ورابعها اختلاف

أحوال الحيوانات في أشكالها وطبائعها وأصواتها وخلقتها • وخامسها تشريح أبدان الناس وتشريح القوي الانسانية وبيان المنفعة الحاصلة فيها فهذه مجامع الدلائل ومن هذا الباب أيضا قصص الاولين وحكايات الاقدمين وأن الملوك الذين استولوا على الارض وخربوا البلاد وقهروا العباد ماتوا ولم بيق منهم في الدنيا خبر ولا أثر ثم بقي الوزر والعقاب عليهم هذا ضبط أنواع هذه الدلائل والكتاب المحتوي على شرح هذه الدلائل هو شرح جملة العالم الاعلى والمالم الاسفل والمقل البشرى لايفي بالاحاطة به فلهذا السبب ذكره الله تمالى على سبيل الابهام \* وقال تمالى فى سورة الرعد (الله الذى رفع السموات) أى خلقها مرفوعة لاأنه رفعها بعد أن لم تكن كذلك (بغير عمد ) أي بغير دعائم كالاساطين التي تكون تحت السقف (ترونها) استثناف استشهد به على ماذكر من رفع السموات بغير عمد كأنه قيل ماالدليل على أن السموات مرفوعة بغير عمد فاجيب بانكم ترونها غير معمودة وقيل الضمير راجع الى عمد والجملة صدة لها أي خالية من عمد مرثيسة وانتفاء العمد المرثية يحتمل ان يكون لانتفاء الممد والرؤية جميعاً أي لا عمد لها فلا ترى ويحتمل ان يكون لانتفاء الرؤية فقط بان يكون لها عمد غير مرئية وهي قدرة الله تعالى وحفظه وتدبيره وابقاؤه اياها في الجو العالى وانهملا يرون ذلك التدبير ولا يعرفون كيفية ذلك الامساك قال الامام فخر الدين ان هذه الاجسام العظيمة بقيت واقفة فيالجو العالي ويستحيل أن يكون بقاؤها هناك لاعيانها ولذواتها لوجهين الاول ان الاجسام متساوية في تمام الماهية ولو وجب حصول جسمفحيز معين لوجب حصول كل جسم في ذلك الحيز . والثاني ان الحلاء لا نهايه له والاحياز المعترضةفىذلك الخلاءالصرفغير متناهية وهىباسرها متساويةولو وجب حصول -سم في حيز معين لوجب عصوله في جميم الاحياز ضرورة أن إ

الاحياز بأسرها متشابهة فثبت ان حصول الاجرام الفلكية فى احيازها وجهاتها ليس أمرا واجبا لذاته بل لا بد من مخصص ومرجح والحاصل ان السماء في مكان وهوفضاء والفضاء لانهاية له وكون السماء في بعضه دون بعض ليس الا تقدرة مختار واليمه الاشارة بقوله بغير عمم ترونها ولا يجوز ان يقال انها بقيت بسلسلة فوقها ولا عمد تحتها والالساد الكلام في ذلك الحافظ ولزم المرور الى مالا نهاية له وهو محال فثبت ان يقال الاجرامالفلكية فى أحيازها إ العالية لاجل أن مدبر العالم تعالي وتقدس أوقفها هناك فهـذا برهان قاهر على وجود الاله القاهر القادر (ثم استوى ) أي استولي (على العرش) بالحفظ والتدبير أو استوى أمره قال الامام فخر الدين ان المراد استواؤه على عالم الاجسام بالقهر والقدرة والتدبير والحفظ بعني ان من فوق العرسُ الى ما تحت الثرى في حفظه وفي تدبيره وفي الاحتياج اليــه ( وسخر الشمس والقمر ) ذلهما لمنافع خلقه وجعلهما طائعين لما أريد منهما من الحركات وغيرها (كل)من الشمس والقمر ( يجرى ) حسما أريد منهما (لأجل مسمى ) لمدة ينتهي فيها حركاتهما ويخرج جميع ماأريدمنهما من القوة الي الفعل أو لغاية يتم عندها ذلك أو لمدة معينة فيها تتم دورة كل منهما كالسنة للشمس والشهر للقمر فان كلا منع ايجرى كل يوم على مدار معين من المدارات اليومية واعلم أن تقدير حركاتهما بمقادير مخصوصة على وجه تحصل عوداتها وأدوارها متساوية يحسب المدة حالة عجيبة فلا بدمن مقدر وهو الله جل وعلا قال ابن عباس للشمس مائة وثمانون منزلاكل يوم لها منزل وذلك يتم في ستة أشهرتم انهاتمود مرة أخرى الي واحد منها في ستة أشهر أخري وكذلك القمر له ثمانية وعشرون منزلا فالمراد بقوله كل يجرى لاجل مسمى هذا قال الامام فخرالدين وتحقيقه آنه تعالى قدر لكل واحد من هذه الكواكب سيرا خاصا الي جهة حاصة

عقدار خاص من السرعة والبط ، ومتي كان الامر كذلك لزم أن يكون لها ا يحسب كل لحظة ولمحة حاله أخري ما كانت حاصلة قبل ذلك ثم ان بعض تلك الحركات مشرقية وبعضها مغربية وبعضهامائلة الى الشمال وبعضها مائلة الي الجنوب وهذا لايتم الابتدبير كامل وحكمة بالغة ثم أنه تمالي لماذكر هذه الدلائل قال (يدبر الاس) أي يقضي ويقدر حسبما تقتضيه الحكمة والمصلحة أمر ملكه من الايجاد والاعدام والاحياء والاماتة والاغناء والافقار ويدخل فيه انزال الوحي وبعثة الرسل وتكليف العباد وفيه دليل عجيب على كال القدرة والرحمة وذلك لان هذا العالم المعلوم من أعلى المرش الي ماتحت التري أنواع وأجناس لايحيط بها الااللة تعالى والدليل دل على أن اختصاص كل واحد منها بوضعه وموضمه وصفته وطبيعته وحليته ليس الامن الله تعالى ومن المعلوم أن كل من اشتغل بتدبير شيء فانه لايمكنه تدبير شيء آخر الا الباري سبحانه وتمالى فانه لا يشغله شأن أما العاقل فانه اذا تأمل في هذه الآية علم أنه تعالى يدبر عالم الاجسام وعالم الارواح ويدبر الكبيركما يدبر الصغير فلا يشغله شأن عن شأن ولا يمنعه تدبير عن تدبير وذلك يدل على انه تعالى متعال في ذاته وصفاته وعلمه وقدرته عن مشابهة المحدثات والمكنات (يفصل الآيات) الدالة على كمال قدرته وبالغ حكمته أي يأتي بهـا مفصــلة وهي ماذكر من الافعال العجيبة وما يتلوها من الاوضاع الفلكية الحادثة شيأً فشيأً المستتبعة للمنافع الجليلة في السفليات على موجب التدبير والتقدير (لعلكم ) عند معاينتكم لها وعثوركم على تفاصيلها (بلقاء ربكم ) بملاقاته للجزاء ( توقنون ) فان من تدبرها حق التدبر أيقن أنمن قدر على ابداع هــذه الصنائع البديمة على كل شيء قدير وان لهذه التدببرات المتينةعواقبوغايات ا لا بد من وصولها وقد بينت على ألسنة الانبياء عليهم السلام ان ذلك ابتلاء

المكلفين ثم جزاؤهم حسب أعمالهم فاذن لا بد من الايقان بالجزاء \* وقال تمالى في سورة ابراهيم (أفي الله شـك) بادخال همزة الانكار على الظرف للايذان بان مدار الانكار ليس في الشك انما هو في ان وجود الله تعالي لا يحتمل الشك أي أفي شأنه سبحانه من وجوده ووحدته ووجوب الايمان أبه وحده شك ما وهو أظهر من كل ظاهر وأجل من كل جلى حتى تكونوا من قبله في شك صريب ولما ذكر هذا المعنى أردفه بالدلالة الدالة على وجود إ الصانع المختار فقال ( فاطر السمواتوالارض) أي مبدءهما وما فيهما من إ المصنوعات على نظام أنيق شاهد بتحقيق ما أنتم منه في شك واعلم ان من العلماء من ذهب الي أنه قبل الوقوف على الدلائل الدقيقة فالفطرة شاهدة بوجود الصانع المختار ويدل على ان الفطرة الاوليــة شاهدة بذلك وجوه . الاول ان من لطم على وجه صبي لطمة فتلك اللطمة تدل على وجود الفاعل المختار لان الصبي العاقل اذا وقعت اللطمة على وجهه يصيح ويقول من الذي ضربني وما ذاك الا أن شهادة فطرته تدل على ان اللطمة لما حدثت بعد عدمها وجب أن يكون حدوثها لاجل فاعل فعلها ولاجل مختار ادخلها في الوجود فلما شهدت الفطرة الاصلية بافتقار ذلك الحادث معقاته وحقارته الي الفاعل فبآن تشهد بافتقار جميع حوادث العالم الى الفاعل كان أولى الوجه ، الثاني أن الفطرة شاهدة بأن حدوث دار منقوشــة بالنقوشالعجيبة مبنية على النركيبات اللطيفة الموافقة للحكم والمصلحة يستحيل الاعند وجود نقاش ا عالم وبان حكيم ومعلوم ان آثار الحكمة في العالم العلوى والسفلي أكثر من آثار الحكمة في تلك الدار المختصرة فلما شهدت الفطرة الاصلية بافتقار النقش الى النقاش والبناء الى البانى فبأن تشهد بافتقار كل هـذا العـالم الى الفاعـبل المختار الحـكيم كان أولي . الوجه الثالث ان الانسان اذا وقع في محنة ا

شديدة وبلية قوية لايبتي فى ظنه رجاء المعاونة من أحد فكأنه بأصل خلقته ومقتضي جبلته يتضرع اني من يخلصه منها ويخرجه عن علائقها وحبائلها وماذاك الاشهادة الفطرة بالافتقارالي الصانع المدبر واعلم أن للسلف طرقا لطيفة في هذا الباب \* أحدها يروي أن بعض الزنا دقة أنكر الصانع عند إ جمفر الصادق رضي الله عنه فقـال جمفر هل ركبت البحر قال نعم قال\_هل إ رآيت أهواله قال بلي هما ببت يوما رياح همائلة فكسرت السفن وعزقت الملاحين فتعلقت انا ببعض الواحها ثم ذهب عني ذلك اللوح فاذا أنا مدفوع ! في تلاطم الامواج حتى دفعت الى الساحل فقــال جعفر قــد كان اعتمادك إ من قبل على السفينة والملاح ثم على اللوح حتى تنجيك فلما ذهبت هـ ذه الاشياء عنك هل أسلمت نفسك للهلاك أم كنت ترجو السلامة بعد قال إ بل رجوت السلامة قال ممن كنت ترجوها فسكت الرجل فقال جعفر ان إ الصانع هو الذي كنت ترجوه في ذلك الوقت وهو الذي انجاك من الغرق | فاسلم الرجل على يده . وثانيها جاء في كتاب ديانات العرب ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لعمران بن حصين كم لك من اله قال عشرة قال فمن لغمك وكربك ودفع الامر العظيم اذا نزل بك من جملتهم قال الله قال عليه السلام مالك من اله الا الله • وثالثها كان ابو حنيفة رحمه الله سيفًا على الدهرية وكانوا ينتهزون الفرصة ليقتلود فبينا هو نوما فيمسجده قاعد اذهجم ءايه جماعة نسيوف مسلولة وهموا يقتله فقال لهم أجيبوني عن مسئلة ثم افعلوا ماشئتم فقالوا له هات فقال ماتقولون فى رجل يقول لكم انى رأيت سفينة مشحونة بالاحمال مملوءة من الاثقال قد احتوشها في لجة البحر أمواج متلاطمة ورياح مختلفة وهي من بينها تجري مستونة ليس لها ملاح يجريها ولامة. هد يدفعها هل بجوز ذلك في العقل قالوا لاهذا شيء لايقبله العقل فقال أبو

حنيفة ياسبحان الله اذا لم يجز فى العقل سفينة تجري فى البحر مستوية من غير متعهد ولامجر فكيف يجوز قيام هذه الدنيا على اختلاف أحوالها وتغير أعمالها وسعة أطرافها وتباين أكنافها من غير صانع وحافظ فبكوا جميعاوقالواصدقت وأغمدوا سيوفهم وتابوا . ورابعها سالوا الشافعي رضي الله عنه ماالدليل على وجود الصانع نقال ورفة الفرصاد طعمها ولونها وريحها وطبعها واحد عندكم قالوا نعم قال فتأكلها دودة القز فيخرج منها الابريسم والنحل فيخرج منها العسل والشاة فيخرج منها البمر ويأكلها الظباء فينعقد في نوا فجها المسك فمن الذي جعل هذه الاشياء كذلك مع أن الطبع واحد فاستحسنوا منه ذلك وأسلموا على بده وهم سبعة عشر . وخامسها سئل أبو حنيفة رضي الله عنه مرة أخرى فتمسك بأن الوالد بربد الذكر فيكون أنثى وبالعكس فدل على الصانع \* وسادسها تمسك أحمد بن حنبل رضي الله عنه بقلمة حصينة ملساء لافرجة فيها ظاهرها كالفضة المذابة وباطنها كالذهب الابريزثم انشقت الجدران وخرج من القلعة حيوان سميع بصير فلا بد من الفاعل عني بالقلعة البيضة وبالحيوان الفرخ \* وسابعها سأل هرون الرشيد مالكا عن ذلك فاستدل باختلاف الاصوات وتردد النغات وتفاوت اللغات وثامنها سئل أبو نواس عنه فقال

تأمل في نبات الارض وانظر \* الى آثار ماصنع المليك عيون من لجين شاخصات \* بأحداق كاالذهب السبيك على قضب الزبرجد شاهدات \* بأن الله ليس له شريك وتاسعها سئل أعرابي عن الدليل فقال البعرة تدل على البعير والروث على الجير وآثار الاقدام على المسير فسماء ذات أبراج وأرض ذات فحاج وبحار ذات أمواج أما تدل على الصانع الحليم العليم القدير \* وعاشرها قيل لطبيب بم

عرفت ربك قال باهليلج مجفف أطلق ولعاب ملين أمسك وقال آخر عرفته ا بنحلة بأحد طرفيها تعسل وبالآخر تلسع والعسل مقلوب اللسع • وحــادى أ عشرها حكم البديهةفي فوله ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله فلما رأوا بأسنا ﴿ قالوا آمنا باالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين \* وقال تمالي في سورة ا ابراهيم أيضا (وسخر لكم الشمس والقمر دائبين) يدأبان فيسيرهما وانارتهما اصالة وخلافة واصلاحهما لما نيط بهما صلاحه من المكونات أما الشمس أ فتفكر في طلوعها وغروبها فلولا ذلك لبطل أمر المالم كله فكيفكان الناس إ يسعون في معايشهم ثم المنفعة في طلوع الشمس ظاهرة ولكن تأمل النفع، في غروبها فلولا غروبها لم يكن للناس هدء ولاقرار معاحتياجهم الى الهــدء والقرار لتحصيل الراحة وانبعاث القوة الهاضمة وتنفيذ الغذاء الي الاعضاء أ على ماقال تعالى وهو الذي جعل لـكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا وأيضا فلولا الغروب لكان الحرص يحملهم على المداومة علىالعمل على ماقال وجعلنا الليل لباسا وجعلنا النهار معاشا وأيضا فلولا انغروب لـكانت الارض تحمى أ بشروقالشمس عليها حتى يحترق كل من عليها من حيوان ويهلك ماعليها من نبات على ماقال المرتر الي ربك كيف مد الظل ولو شاء لجعله ساكنا فصارت الشمس بحكمة الحق سبحانه وتعالي تطلع فىوقت وتغيب فىوقت بمنزلة سراج يدفع لاهل بيت بمقدار حاجتهم ثم يرفع عنهم ليستقروا ويستريحوا فصار النور والظلمة على تضادهما متعاونين متظاهرين على مافيه صلاح العالم آما ارتفاع الشمس وانحطاطها فقد جعلهالله تعالي سببا لاقامة الفصول الاربعة ففي الشتاء تغور الحرارة فيالشجر والنبات فيتولد فيه مواد الثمار ويلطف الهواء ويكثرالسجاب والمطر ويقوي أبدان الحيوانات بسبب احتقان الحرارة الفريزية في البواطن وأيالربيع تتحرك الطبائم وتظور المواد المتولدة في الشتاء ال

فيطلع النبات وينور الشجر ويهيج الحيوان للسفاد وفىالصيف يحتدم الهواء فتنضج الثمار وتنحل فضول الابدان ويجف وجه الارض ويهيأ للبناء والعمارة وفي الخريف يظهر اليبس والسبرد فتنتقل الابدان قليلا قليلا الى الشتاء فانه ان وقع الانتقال دفعة واحدة هلكت الابدان وفسدت وأما حركة الشمس فتأمل في منافعها فانها لوكانت واقفة في موضع واحــد لاشتدت السخونة في ذلك الموضع واشتد البرد في سائر المواضع لكنها تطلع في أول النهار من المشرق فتقع على مايحاذيها من وجه المغرب ثم لاتزال تدور وتغشى جهـة بعـد جهـة حتى تنتهى الى الغروب فتشرق على الجوانب الشرقية فلا يبقي موضع مكشوف الاويأخذ حظا من شماع الشمس وأيضا كأن الله تمالى يقول لو وقفت في جانب الشرق والغني قد رفع بناءه على كوة الفقير فكان لابصل النور الى الفقير الكنه تعالي يقول ان كان الغني منمه نور السُمس فأنا أدير الفلك وأديرها عليه حني يأخذ الفقير نصيبه وأما منافع ميلها في حركتها عن خط الاستواء فنقول لولم تكن للحكراكب حركة في الميل لحكان النفع مخصوصا ببقعة واحده فحكان سأم الجوانب يخلو عن المنافع الحاصلة بسببه وكان الذي يقرب منه متشابه الاحوال وكانت القوة هناك لكيفية واحدة فان كانت حارة أفنت الرطوبات وأحالتها كلها الي النارية ولم تتكون المتولدات نيكون الموضع المحاذي لممر الكواكبعلى كيفية وخط مالا محاذيه على كيفية أخري وخط المتوسط بينهما على كيفية متوسطة فيكون في موضع شتاء دائم يكون فيه الهواء و العجاجة | وفي موضع اخرصيف دائم يوجب الاحتراق وفي موضع اخر ربيع اوخريف الايتم فيه النضج ولو لم يكن عودات منتاليه وكانت الكواكب منحرك بطيئا الراء الميل عليل المنفعة ركانت الحرارة شد بدة الاعراط ولوكانت الكواك.

أسرع حركة من هذه لما كمات المنافع وما تمت فأما اذاكان هناك ميل يحفظ الحركة في جهة مدة ثم تننقل الى جهة أخرى بمقدار الحاجة وتبتى فيكل جهة برهة من الدهر تمت بذلك المنفعة فسبحان الخالق المدير بالحكمة البالغة والقدرة الغير متناهية قال صاحب الفلسفة الحقة ووجود الشمس ضرورى لاعطائنا نورا نمشي به في مناكب الارض فلولاه لـكانت الحيــاة كعدمهــا ولايكني أن نعتبر الشمس فقط منبعاً للاضواء التي تسمح لنا بالبعث عن غذائنا ورؤية بعضنا بمضا فليس الامر قاصرا على ذلك فان لها من الحكم والافعال مايحتاج الانسان لدرس بمضه الي جملة سنوات وربما لم يكفه فى ذلك طول حياته لاجرم أن الشمس منبع الحياة على سطح هذه الكرة الارضية وسبب من أسباب البقاء فيها ولننوه هنا عن خردلة من حكمة وجودها فنةول لايخفي أنه يوجد في جسم الانسان حرارة قدرها (٣٧)درجة إ وأن هذه الحرارة ضرورية لحياته جلما فلاتقل ولأتزيد الابعوارض أإ سرضية ولو لم توجد الشمس لما أمكن عادة بقاء الانسان على هذه الدرجة من الحرارة النريزية ومن هنا يظهر أن الشمس ضرورية الوجود لاجلأن إ يسخن الجي بأشعتها حتى لاتفة د الرارة من جسم الانسان ودليل ذلك أن الرجل لايكمه المعيسة بجهات القطبين الااذا أخذ الاحتياطات الضرورية من ايقاد النيراز وابس الفراء التي خاصيتها أن ترد لاجسم الحرارة الخارجة منه كما يرى ذلا في سكان سببريا وغيرها من البلاد ذات الحرارة المنحطة حتى أنك لتجد حيوانات نلك الجهات مكتسية بوبر طويل لولاه لهلكوا من الرمهرير وا، أخذنا شاة من احدنا الى جهات القطب الشمالي لا يمكنها أ أن تستمر على - الة الحياة بالنسبة لعدم استعداد فروتها الالنحدل درجة در المالة فسيحان الحكم الخبير وسكان ا

جهة خط الاستواء درجة حرارتهم تصل الي (٣٨) لشدة الحرارة عندهم والحرارة الشمسية ضرورية أيضاً للنباتات ولو منع النبات من درجة الحرارة الضرورية له بزرع الصيني منه شتاء أو لو زيدت درجة الحرارة بزرع الشتائي منه صيفاً لمات ولم ينبت اذن لولا وجود الشمس لما عاش على سطح الارض لاحيوان ولا نبات ثم ان النور هو أحد الاسباب المهمة لا بادة الميكروبات اذن لولاه لكثرت الميكروبات جدا وتكثر تبعا له الامراض والاوصاب أماحكمة غروب الشمس فعظيمة جدا فبدونه كانت تستمر ترشق الارض بسهام أشعتها فتسخن هذه الي درجة لا تطاق فيهلك الانسان والحيوان والنبات بل والجماد أيضاً وبالتأمل تري انها موضوعة على أس من الحكمة ركين جدا لانه بعد غروبها تبتدئ الارض في ارسال الحرارة المكتسبة منها بطريقة مستسرة حتى لا يكون الجوبا ردا جدا بعد ذهاب الشمس كيلا يكون الانسان كالمستجير من الرمضاء بالنار ولا تزال ترسل ثلك الاشعة الحرارية المعتمة بطريقة محكمة فلا تبذر تبذيراً ولا تقتر تقتيرا الى ان تشرق الشمس في اليوم التالي فتحصل النتيجة السابقة \* أما القمر وهو المسمى بآية الليل فأعلم أنه سبحانه وتعالي جعل طلوعه وغيبته مصلحة وجعل طلوعه في وقت مصلحة وغروبه في وقت آخر مصلحة أما غروبه ففيه نفع لمن هرب من عدوه فيستره الليل ويخفيه فلا يلحقه طالب ولولا الظلام لادركه العدو قال المتنى

وكم لظلام الليل عندي من يد \* نخبر ان المانوية تكذب وأما طلوعه فقيه نفع لمن ضل عنه شيء أخفاه الظلام وأظهره القمر ومن الحكاياتان اعرابيا نام عن جمله ليلا ففقده فلما طلع القمر وجده فنظر الى العمر وقال ان الله صورك ونورك وعلى السبروح دورك فادا س ° رائد راذ شاء كورك فلا أعلم مزيدا أسأله لك وائن أهديت الي سرورا لقــد أهدى الله اليك نورا ثم أنشأ يقول

ما ذا أقول وقولى فيك ذو قصر \* وقد كفيتني التفصيل والجلا ان قلت لا زلت مرفوعافأنت كذا \* أوقلت زانك ربي فهو قد فعلا قال الامام حجة الاسلام انظركيف سخرالله الشمس وكيف خلقها مع بمدها عن الارض مسخنة للارض فيوقت دون وقت ليحصل البردعند الحاجةالي البرد والحر عند الحاجة الى الحر فهذه احدى حكم الشمس والحكم فيها أكثر من أن تحصى ثم النبات اذا ارتفع عن الارض كان في الفواكه انعقاد وصلابة فتفتقر الي رطوية تنضجها فانظركيف خلق القمر وجعل من خاصيته الترطيب كما جعل من خاصية الشمس التسخين فهو ينضج الفواكه ويصبغها بتقـــدير الفاطر الحكيم ولذلك لوكانت الاشجار في ظل يمنع شروق الشمسوالقمر وسائر الكواكب عليها لكانت فاسدة ناقصة حتى ان الشجرةالصغيرة تفسد اذا ظللتها شجرة كبيرة وتعرف ترطيب القدر بأن تكشف رأسك له بالليل فتغلب على رأسك الرطوبة التي يمبر عنها بالزكام فكما يرطب رأسك يرطب الفاكهة أيضاً ولا نطول فيما لا مطمع في استقصائه بل نقول كل كوكب في السماء فقد سخر لنوع فائدة كما سخرت الشمس للتسخين والقمر للترطيب فلا بخلو واحد منهما عنحكم كثيرة لا تفي قوة البشر باحصائها ولولم يكن كذلك لكان خلقها عبثاً وباطلاً ولم يصح قوله تعالي ربنا ماخلقت هذا باطلا وقوله عز وجل وما خلقنا السموات والارض وما بينهما لاعبين وكما أنه ليس في أعضاء بدنك عضو الالفائدة فليس في أعضاء بدن العالم عضوا لالفائدة والعالم كله كشخص واحمد وآحاد أجسامه كالاعضاء له وهي متعاونة تعاون أعضاء بدنك في جملة بدنك وشرح ذلك يطول ولا ينبغي أن تظن الاعان

بآن النجوم والشمس والقمر مسخرات بأمر الله سبحانهفي أءور جملت أسبابا إ لها بحكم الحكمة مخالف للشرع لما ورد فيه من النعي عن تصديق المنجمين إ وعن علم النجوم بل المنهى عنه في النجوم أمران \* أحدهما ان تصدق بانهـــا إ فاعلة لآثارها مستقلة بها وانها ليست مسخرة تحت تدبير مدبر خلقهاوقهرها وهذا كفر \* والثاني تصديق المنجمين في تفصيل ما يخبرون عنه من الآثار إ التي لايشترك كافة الحلق في دركها لانهـم يقونون ذلك عن جهــل فان علم أ. أحكام النجوم كان معجزة لبعض آء نبياء عليهم السلام ثم أندرس ذلك العلم فلم يبقالا ما هو مختلط لا يتميز فيه الصواب عن لخطأ فاعتقاد كون الكواكب أسبابًا لآنار تحصل بتخليق الله تعالي في الارض وفي النبات وفي الحيوان ليس أ قادحاً في الدين بل هو حق واكن دعوى العلم بتلك الآئار على انتفصيل مع الجهل قادح في الدين ولذلك اذا كان معك ثوب غسلته وتريد تجفيفه فقال لك غيرك اخرج انثوب وابسطه فان الشمس قد طلعت وحمى النهار والهواء لايلزمك تكذيبه ولايلزمك الانكار عليه بحوالته حمى الهواء على طلوع الشمس واذا سألت عن تغير وجه الانسان فقـال قرعتني الشمس في الطربق فاسود وجهي لم يلزمك تكذيبه بذلك وقس بهذا سائر الآثار الا أن الآثار بعضها معلوم وبعضها مجهول فالمجهول لا يجوز دءوسيك العلم فيسه والمعلوم أ بعضه معلوم للناس كافة كحصول الضياء والحرارة بطلوع الشمس وبعضه لبعض الناس كحصول الزكام بشروق القمر فاذن الكواكب ما خلقت عبثا بل فيها حكم كثيرة لا تحصى ولهذا نظررسول الله صلى الله عليه وسلم الى السماء وقرأ قوله تعالي ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النارثم قال صلى الله الميه وسلم ويل لمن قرأ هذه الآية ثم مسيح بها سبلنه وممناه أن يقرأ ويترك إ التأمل ويقتصر من فهم ملكوت السموات على أن يعرف لون السماءوضوء

الكواكب وذلك مما تعرفه البهائم أيضا فمن قنع منــه بمعرفة ذلك فهو الذى مسح بها سبلته فلله تعالي فى ملكوت السموات والآفاق والانفس والحيوانات عجائب يطلب معرفتها المحبون لله تعالي فان من أحب عالما فلا يزال مشغولا بطلب تصانيفه ليزداد عزيد الوقوف على عجائب علمه حباله فكذلك الاس فى عجائب صنع الله تعالى فان العالم كله من تصنيفه بل تضيف المصنفين من تصنيفه الذي صنه بواسطة قلوب عباده فان تعجبت من تصنيف فلا تتعجب من المصنف بل من الذي سخر المصنف لتصنيفه بما أنع عليه من هدايته وتسديده وتمريفه \* وقال تمالي في سوره الحجر ( واقد جعلنا في السماء بروجا ) قصورا ينزلها السيارات وهي البروج الاثنا عشر المشهورة المختلفة الهيآت والخواص حسبها يدل عليه الرصد والتجربة مع مااتفق عليه جمهور الفلاسفة من بساطة السماء قال الامام فخر الدين ووجه دلالتها على وجود الصائم المختار هو ان طبائع هذه البروج مختلفة على ماهو متفق عليه بين أرباب الاحكام واذا كان الامر كذلك فالفلك مركب من هذه الاجزاء المختلفة فالماهية والابعاض المختلفة في الحقيقه وكل مركب فلا بدله من مركب يركب تلك الاجزاء والابعاض بحسب الاختيار والحكمة فثبت أن كون السماء مركبة من البروج يدل على وجود الفاعل المختار وهو المطلوب (وزيناها) أي السماء بتلك البروج المختلفة الاشكال والكواكب سيارات كانت أو ثوابت (للناظرين) اليها فعني التزيين ظاهرا وللمتفكرين المعتبرين المستدلين بذلك على قدرة مقدرها وحكمة مدبرها فتزيينها ترتيبها على نظام بديع مستتبع للآثار الحسنة ﴿ وقال تعالي فيسورة النحــل( وسخرككم الليل والنهار والشمس والقمر) يدأبان في سيرها لمصالحكم ومنافعكم وليس المراد بتسخيرها لهم تمكينهم من تصريفها كيف شاؤا كافى قوله تعالى

سبحان الذي سخر لنا هذا ونظائره بل هو تصريفه تعالى لها حسبا يترتب عليه منافعهم ومصالحهم كأن ذلك تسخير لهم وتصرف من قبلهم حسب ارادتهم ( والنجوم مسخرات بأمره ) مبتدأ وخبر أي سائر النجوم في حركاتها وأوضاعها من التثليث والتربيع ونحوهما مسخرات لله تعالي أي مذ للات له خلقها ودبرها كيف شاء أو لما خلقن له بايجاده وتقديره على مقتضي ارادته ومشيئته وحيث لم يكن عود منافع النجوم اليهم فيالظهور بمشابة ماقبلها من الملوين والقمرين لم ينسب تسخير هااليهم بآداة الاختصاص بل ذكر على وجه يفيد كونها تحتملكوته تمالي من غيردلالة على شيء آخر ولذلك عدل عن الجملة الفعليه الدالة على الحدوث الى الاسمية المفيدة للمدوام والاستمرار قال بعضهم أخبر الله تعالى أن هذه النجوم مسخرات في أنفسها مذللات بادارته ومشيئته يصرفها كيف يشاء ويختار وأنها ليس لها تصرف في نفسها فضلا عن غيرها وذلك لانه لابد لحركاتها واتصالاتها من سبب وذلك السبب اما أن يكون موجبلبالذات أو فاعلا مختارا والاول باطل لان نسبة ذلك الموجب بالذات الى جميع الاجسام على السوية فلم يكن بعض الاجسام بقبول بعض الآثار المعينة أولى من بعض ولما بطل هــذا ثبت أن محرك الافلاك والكواكب هو الفاعل المختار القادر وذلك هو الله تمالى وذكر العلامة أبو السعود أن هـذا ليس مما ينـازع فـيه الخصم ولايتلمتم فيقبوله لقوله تعالى ولثن سألتهم منخلق السموات والاض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله فأنى يؤفكون قال وانما ذلك أدلة التوحيدمن حيث ان من هـ ذا شأنه لايتوهم أن يشاركه شيء في شيء فضلاعن أن يشاركه الجماد في الالوهية ( ان في ذلك ) أي فيما ذكر من التسخير ( لآيات ) باهم،ة متكاثرة ( لقوم يعقلون ) وحيث كانت هذه الآثار العلوية متعددة

ودلالة ما فيها على عظيم القدرة والعبموالحكمة والوحدانية أظهر جميعالآيات إ علقت بمجرد العقل من غير حاجة الي التأملوالفكر قالالعلامة أبو السعود أ ويجوز ان يكون المراد لقوم يعقلون ذلك فالمشار اليه حينئذ تعاجيب الدقائق المودءةفي العلويات المدلول عليها بالتسخير التي لا يتصدي لمعرفتها الا المهرة من أساطين علماء الحكمة ولا ريب في ان احتياجها اليالتفكر اكثر \* وقال أ تمالي في سورة النحــل أيضاً ( وبالنجم هم يهتدون ) بالليل في البرارىوالبحار ا حيث لا علامة غيره والمراد بالنجم الجنس وقيل هو الثريا والفرقدان وبنات نعش والجدي وذلك لانها تعلم بها الجهات ليلالانها دائرة حول القطب الشمالي فهي لا تغيب والقطب في وسط بنات نمش الصغرى والجــدي هو ا النجم المفرد الذي في طرفهـا والفرقدان هما النجمان اللذان في الطرف إ الآخر وهما من النعش والجدى من البنات ويقرب من بنات نعش الصغري إ بنات نعش الكبري وهي سبعة أيضاً أربعة نعش وثلاث بنيات وبازاء الاوسط من البنات السهى وهو كوكب خني صغيركانت الصحابة رضي الله عنهم تمتحن فيه أبصارهم كذا في التكملة لابن عساكر قال العلامة أبو السعود ولعل الضمير لقريش فأنهم كانواكثيري التردد للجارة مشهورين بالاهتداء بالنجوم في اسفارهم وصرف النظم عن سنن الحطاب وتقديم النجم واقحام الضمير للتخصيص كانه قيل وبالنجم خصوصا هؤلاء يهتدون فالاعتبار بذلك والشكر عليه الزم لهم وأوجب عليهم اه قال عمر بن الحطاب رضي الله عنه تعلموا من النجوم ماتهتدون به في طرقكم وقبلتكم ثم كفوا وتعلموا من الانساب ما تصلون به ارحامكم قيل أول من نظر في النجوم والحساب ادريس النبي عليه السلامقال بعض السلف العلوم أربعة الفقه للاديان والطب للابدان أأ إلى والنجوم للازمان والنحو للسان قال في روح البيان وأما قوله عليه السلام

من اقتبس علما من النجوم اقتبس شعبة من السحر أى تعلم قطعة مديه فقد قال الحافظ المنهي عنه من علم النجوم هو ما يدعيه أهلها من معرفة الحوادث لآتية منمستقبل الزمان كمجيء المطر ووقوع الثلج وهبوب الريح وتغير الاسعار ونحو ذلك ويزعمون انهم يدركون هذا بسير الكواكب واقترانها وافتراقها وظهورها في بعض الازمان دون بعض وهذا علم استأثر الله به لا يعلمه أحد غيره كما حكى انه لما وقع قران الكواكب السبمة فى دقيقة من الدرجة الثالثة من الميزان سنة احدى وثمانين وخمسائة حكم المنجمون بخراب الربع المسكون من الرياح وكان وقت البيدر ولم يتحرك ريح ولم يقدر الدهاقين على رفع الحبوب فاما ما يدرك من طريق المشاهدة من علم النجوم الذي يعرف به الزوال وجهة القبلة وكم مضى وكم بتى فانه غير داخــل في النهي انتهي كلام الحافظ مع زيادة قال صاحب روح البيان يقول الفقير أصحاب النظر والاستدلال محتاجون الى معرفة شيء من علم النجوم والحكمة والهيئةوالهندسة ونحوها مما يساعده ظاهر الشرع الشريف اذ هو داخل في التفكر وقد قال تمالي ويتفكرون في خلق السموات والارض ولا يمكن صرف التفكر الي المجهول المطلق فلا بد من معلومية الاصرولو بوجه ما وهذا القدر خارج عن الطمن والجرح كما قال السيدالشريف النظر في النجوم ليستدل بها على توحيد الله تعالى وكمال قدرته من أعظم الطاعات اه وقال الامام فخر الدين وربما جاء بعض الجهال والحمقي وقال انك آكثرت في تفسير كتاب الله من علم الهيئة والنجوم وذلك على خــلاف الممتاد فيقال لهذا المســكين انك لو تأملت في كتاب الله حق التأمل لعرفت فساد ما ذكرته وتقريره من وجوه . الاول ان الله تمالي ملاً كتابه من الاستدلال على العلم والقدرة والحكمة باحوال السهوات والارض وتعاقب الليل والنهار وكيفية أحوال الضياءوالظارم وأحوال

الشمس والقمر والنجوم وذكر هذه الامور فياكثر السور وكررهاوأعادها مرة بعد أخرى فلو لم يكن البحث عنها والتأمل في أحوالها جائزًا لما ملاً الله إ كتابه منها . والثاني انه تمالي قال أو لم ينظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج فهو تعالي حث على التأمل في انه كيف بناها ولا معني لعلم الهيئة الاالتأمل في انه كيف بناها وكيف خلقكل واحــد منها \* والثالث أنه تمالي قال لخلق السموات والارض آكبر من خلق الناس ولكن اكثر الناس لايعلمون فبينأن عجائب الخلقة وبدائع الفطرة في اجرام السموات اكثرواعظم واكمل مما في ابدان الناس ثم انه تعالي رغب في التامل في ابدان ا الناس بقوله وفي انفسكم افلا تبصرون فما كان أعلى شأناوأ عظم برهانام نهاأولى بان يجب التأمل في أحوالها ومعرفة ما أودع الله فيها من العجائب والغرائب. والرابع انه تعالى مدح المتفكرين في خلق السموات والارض فقال ويتفكرون في خلق ا السموات والارض ربنا ماخلقت هــذا باطلا ولوكان ذلك ممنوعا منه لمـا ا فعل \* والحامس أن من صنف كتابا شريفا مشتملا على دقائق العلوم العقلية أ والنقلية بحيث لايساوية كتاب في تلك الدقائق فالمعتقدون في شرفه وفضيلته إ و فريقان منهم من يمتقد كونه كذلك على سبيل الجلة من غير أن يقف على إ مانيه من الدقائق والاطائف على سبيل التفصيل والتعيين ومنهم من وقف على تلك الدقائل على سبيل التفصيل والتعيين واعتقاد الطائفة الاولى وان بلغ أقصي الدرجات في القوة والكمال الا أن اعتقاد الطائفة الثانية يكون ا أكمل وأقوى وأوفى وأيضا فكل من كان وقوفه على دقائق ذلك الكتاب إ ولطائفه أكثركان اعتقاده فيعظمة ذلك المصنف وجلالته أكمل اذا ثبت.هذا فنقول من الناس من اعتقد أن جملة هذا العالم محدث وكل محدث فله محدث فصل له بهذا الطربق اثبات الصائم تمالى ومار من زصة المستدلين ومنهم

منضم الي ثلك الدرجة البحث عن أحوال العالم العلوي والعالم السفلي على سبيل التفصيل فيظهر له في كل نوع من أنواع هذا العالم حكمة بالغة واسرار عجيبة فيصيرذلك جاريا مجري البراهين المتواترة والدلائل المتوالية على عقلهفلا نزال ينتقلكل لحظة ولمحة من برهان الى برهان آخر ومن دليل الي دليل آخر فلكثرة إ الدلائل وتواليها نفع عظيم في تقوية اليقين وازلة الشبهات فاذاكان الامر كذلك ظهر انه تعالي انما أنزل هذا الكتاب لهـذه الفوائد والاسرار لا لتكثير النحو الغريب والاشتقاقات الحالية عن الفوائد والحكايات الفاسدة ونسأل الله العون والعصمة \* وقال تعالي في سورة النحل أيضاً (أو لم يروا) استفهام توبيخ والواو للعطف على مقدر يقتضيه المقام أي ألم ينظروا ولم يروا متوجهين ( الي ما خلق الله من شيء ) أي من كل شيء وقيل الاستفهام الانكار ا والمعنى قدرأوا أمثال هذه الصنائع فما بالهم لم يتفكروا فيها ليظهر لهم كمال قدرته تمالي وقهره فيخافوا منه وهذه الرؤية لماكانت بمعنى النظر وصلت بالي لان المراد الاعتبار والاعتبار لا يكون بنفس الرؤية حتى يكون معها نظر الي الشيء ليتأمل أحواله ويتفكر فيه فيعتبر به ( يتفيأ ظلاله ) أي يرجع شياً فشياً من جانب الي جانب وتدور من موضع الى موضع حسبا يقنضيه ارادة الحالق تعاني فان التفيأ مطاوع الافاءة ( عن اليمين والشمائل ) أي ألم بروا الاشياء التي لها ظلال متفيئة عن ايمانها وشمائلها أي جانبي كل واحد منها ، وفى الخازن قال العلماء اذا طلعت الشمس من المشرق وأنت متوجه اليالقبلة ا كان ظلك عن يمينك فاذا ارتفعت الشمس واستوت في وسط السماء كان ظلك خلفك فاذا مالت الشمس الى الغروب كان ظلك عن بسارك وقال ا قتادة والضحاك أما اليمين فاول النهار وأماالشمال فآخره قال العلامة أبوا السعود وقيل المراد باليمين والشمال يمين الفلك وهو جانبه الشرقي لان الكواكب، منه

أ تظهر آخذة في الارتفاع والسطوع وشماله وهو جانب الغربي المقابل له فان الظلال في أول النهار تبتدي من الشرق واقعة على الربع الغربي من الارض وعند الزوال تبتدىء من النرب واقعة على الربع الشرقى منها اه قال الامام فخر الدين في المراد باليمين والشمائل قولان \* الأول أن يمين الفلك هو المشرق وشماله هو المغرب والسبب في تخصيص هذين الاسمين بهذين الجانبين أن أقوى جانى الأنسان يمينه ومنه تظهر الحركة القوية فلماكانت الحركةالفلكية اليومية آخذة من المشرق الي المغرب لاجرم كان المشرق يمين الفلك والمغرب شماله \* القول الثاني أن البلدة التي يكون عرضها أقل من مقدار الميل فان في الصيف تحصل الشمس على يسارها وحينثذ يقع الاظلال على يمينهم فهذا هو المراد من انتقال الاظلال عن الايمان الي الشمائل وبالمكس (سجداً لله) حال من الظلال والمراد من السجود الاستسلام والانقياد يقال سجد البعير اذا طأطأ رأسه ليركب وسجدت النخلة اذا مالت لكثرة الحل ويقال اسجد لقرد السوء فىزمانه أي اخسمله قال الشاعر \* ترى الاكم فيها سجدا للحوافر \* أي متواضعة فالمراد بسجود الظلال تصرفها على مشيئة الله سبحانه وتأتيها لارادته تعالى فيالامتداد والتقلص وغيرهما غير ممتنعة عليه فيما سخرها له أو المراد أن هذه الظلال واقعة على الارض ملتصقة بها على هيئة الساجد فلما كانت الظلال يشبه شكلها شكل الساجدين أطلق الله تعالي عليها هذا اللفظ (وهم داخرون) حال من الظلال أيضاً وقيل حال مر · \_ الضمير المستتر فى سجدا فهي حال متداخلة ومعني داخرون صاغرون اذلاء والداخرالصاغر الذي يفعل ما تأمره به شاء أم أبي وذلك لان جميع الاشياء أ منقادة لقدرة الله تعالي وتدبيره قال العلامة أبو السعودقوله تعالى وهمداخرون إ أي صاغرون منقادون حال من الضمير في ظلاله والجمع باعتبار الثعني وايراد

الصيغة الحاصة بالعقلاء لما أن الدخور من خصائصهم والمعنى ترجع الظلال من جانب الى جانب بارتفاع الشمس وانحــدارها أو باختــلاف مشارفها ومغاربها فانها في كل يوم من ايام السنة تنحرك على مدار معين من المدارات اليومية بتقدير العزيز العليم منقادة لما قدر لها من التفيؤ أو واقعة على الارض ملتصقة بهما على هيئة الساجد والحال ان أصحابها من الاجرام داخرة منقادة إ لحكمه تعالي ووصفها بالدخور مغن عنوصف ظلالها به أو كلاهما حال من أ الضمير المشار اليه والمعنى ترجع ظلال تلك الاجرام حال كونها منقادة لله تعالى داخرة فوصفها بهما مفن عن وصف ظلالها بهما اه فال الامام فخر الدين انه تعالي دبر النيرات الفاكية والاشخاص الكوكبية بحيب يقع أَضُواؤُها على هـذا العالم السفلي على وجود مخصوصة ثم انا نسنا بد از تلك الاضواء وتلك الظلال لا تقع في هذا المالم الاعلى وفن تدبر الله تعالي وتقديره فنشاهد ان الشمس اذا طلعت وقعت للاجسام الكنيفة اظلال ممتدة أ في الجانب الغربي من الارض ثم كلما ازدادت الشمس طلوعا ورتفاعا ازدادت تلك الاظلال تقلصا وانتقاصا الي الجانب الشرقي الي أن تصل الشمس الي أ الفلك فاذا انحدرت الي الجانب الغربي ابتدأت الاظلال بالوقوع فى الجانب ال الشرقي وكلنا ازدادت الشمس انحدارا ازدادت الاظلال تمدداً وتزايداً في ا الجانب الشرقى وكما أنا نشاهد هذه الحالة فى اليوم الواحد فكذلك نشاهد أحوال الاظلال مختلفة في التيامن والتياسر في طول السنة يسبب اختلاف أحوال الشمس في الحركة من الجنوب الي الشمال وبالعكس فلما شاهدنا أحوال أ هذه الاظلال مختلفة بسبب الاختلافات اليومية الواقعة في شرق الارض وغربها وبحسب الاختلافات الواقعة في طول السنة في عين الفلك ويساره إ ورآينا انها واقعة على وجه مخصوص وترتيب معمين علمنا انها منقادة لقدرة

الله خاضمة لتقديره وتدبيره وأيضاً قد دللنا على أن الاجسام متماثلة في تمام الماهية فاختصاص جرم الشمس بالقوة المعينة والخاصية المعينة لا بدوأن يكون بتدبير الحالق المختار الحكيم فكان هذا أيضاً دليـ لا على أن اختلاف آحوال الاظلال لم يقع الا بتدبير الله تعالى وتخليقه فثبت ان المراد بهـذا السجود الانقياد والتواضع \* وقال تعالى في سورة النحل أيضاً (والله جعل لكم مما خلق ) من غير صنع من قبلكم ( ظلالا ) أشياء تستظلون بها من حر الشمس كالغيام والشجر والجبال وغييرها (وجمل لكم من الجبال أكنانا) مواضع تسكنون فيها من الكهوف والغيران والسروب واعملم أن العرب كانوا أصحاب جبال وبلادهم شديدة الحر وحاجتهم اليالظل ودفع الحرشديدة فلهذا السبب ذكر الله تمالى هــذه المعاني في ممرض النعمة المظيمة وأيضــاً البلاد المعتدلة والاوقات المعتدلة نادرةجدا والغالب اما غلبة الحرأو غلبة البرد وعلى كل التقديرات فلا بد للانسان من مسكن يأوي اليه وكل مسكن فلا يتم الا يما يحصل من الجبال من الحجارة والحديد ونحو ذلك فسكان الانعام بتحصيل المسكن عظيما ولما ذكر تعالي أمر المسكن ذكر بعده أمر الملبوس فقال ( وجعــل لكم سرابيل ) جمع سر بال وهو كل ما يلبس أى جمل لكم ثيابًا من القطن والكتانوالصوف وغيرها (تقيكمالحر) خصه بالذكر اكتفاء بذكر أحد الضدين عن ذكر الآخر أو لان وقايته هي الاهم عندهم لما من آنفا (وسرابيل) من الدروع والجواشن (تقيكم بأسكم) أي البأس الذي يصل الي بعضكم من بعض في الحروب من الضرب والطعن (كذلك) أي مثل ذلك الاتمام البالغ (يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمون) أي ارادة ان تنظروا فيما أسبغ عليكم من النعمالظاهرة والباطنة والانفسية والآفاقية فتعرفوا احق منعمها فتؤمنوا به وحده وتذروا ماكنتم به تشركون وتنقادوا لاسء ( فان تولوا ) أي فان أعرضوا عن الاسلام ولم يقبلوا منك ما التي اليهم من البينات والعبر (فانما عليك البلاغ المبين) أي فلا قصور من جهتك لان وظيفتك هي البـــلاغ الموضح أو الواضحوقد فملته بما لا مزيد عليه ( يـرفون نعمت الله ) استئناف لبيان ان توايهم واعراضهم عن الاسلام ليس لعدم معرفتهم بما عدد من نعم الله تمالى أصلا فانهم يمرفونها ويعترفون انها من الله تعالى (ثم ينكرونها) بافعالهم حيث يعبدون غير منعمها أو بقولهم انهابسبب كذا ولولا كذا لكان أو لما كان كذا أولا يستعملونها في طلب رضو ان الله نعالى ومعنى ثم لاستبعاد الانكار بعد المعرفة لان حق من عرف النعمة الاعتراف بهالا الانكار (واكثرهم الكافرون) أي المنكرون بقلوبهم غير المعترفين بما وجملنا نيرى الايل والنهار آينين يريد الشمس والقمر كما ذكره بعض المفسرين ( فمحونًا آية الليل ) وهي القمر ومحوه خلقه مطموس النور في نفسه أو المراد منه ما يظهر في القمر من الزيادة والنقصان في النور فيبد وفي أول الامر في صورة الهلال ثم لا يزال يتزايد نوره حتى يصير بدرا كاملا ثم يأخــذ في الانتقاص قليلا قليـــلا وذلك هو المحو الي أن يعود الى المحاق أو المــراد من محو القمر الكاف الذي يظهر في وجهه ( وجعلنا آية النهار ) وهي الشمس (مبصرة) أي أبدعناها مضيئة بالذات ذات أشعة تظهر بها الاشياء المظلمة ( لتبتغوا فضلا من ربكم ولتعلموا عدد السنين والحساب ) متعلق بقوله تعالي وجعلنا آية النهار وذكر الامام فخر الدين انه متملق بما هو مذكور قبل وهو محو آية الليل وجعل آية النهار مبصرة وني على ذلك أن حمل محو القمر على الزيادة والنقصان في نوره أولي لان محو آية الليل انما بؤثر في ابتناء فضل الله اذا حملنا المحو على زيادة نور القمر ونقصانه لانسبب حصول هذه

الحالة يختلف باحوال نور القمر قال وأهل التجارب بينوا اناختلاف أحوال إا القمر في مقادير النور له نفع عظيم في مصالح هذا العالم وأحواله مثل أحوال ا التجريات على ما تذكره الاطباء ومثل أحوال البحار في المد والجزر وأيضاً بسبب زيادة نورالقمر ونقصانه يحصل الشهور وبسبب معاودة الشهور يحصل السنون العربية المبنية على رؤية الاهلة كما قال ولعتلموا عدد السنين والحساب إ ثم ذكر الامام أنا لو حملنا المحو على الكلف الحاصل في وجه القمر فهو أيضاً | برهان عظيم قاهر على صحة قول المسلمين ان مدبر العالم فاعل مختار لاعلة موجبة لان جرم القمر جرم بسيط عند الفلاسفة فوجب ان يكون متشابه الصفات فحصول الاحوال الختلفة الحاصلة بسبب المحو يدلعلي انهليس بسبب الطبيعة بل لاجل ان الفاءل المختار خصص بعض اجزائه بالنور القوي وبعض اجزائه بالنور الضميف وذلك يدل على ان مدير العالم فاعل مختار لاموجب بالذات قال وأحسن ماذكره الفلاسفة في الاعتــذار عنه انه ارتكز في وجه القدر اجسام قبليلة الضوء مثمل ارتكاز الكواكب في اجرام الافلاك فلما كانت نلك الاجرام أقل ضوأ من جرم القمر لاجرم شوهدت تلك الاجرام في وجه القمر كالكاف في وجه الانسان قال وهذا لا يفيد مقصود الخصم لان جرم القمر لما كان متشابه الاجزاء فلم ارتكزت تلك الاجرام الظلمانية في بمض اجزاء القمر دون سائر الاجزاء قال وبمشل هذا الطريق بِتمسك في أحوال الكواكب وذلك لان الفلك جرم بسيط متشابه الاجزاء فلم يكن حصول جرم الكواكب في بعض جوانبه أولى منحصوله في سائر الجوانب وذلك يدل على ان اختصاص ذلك الكوكب بذلك الموضع المعين من الفلك لاجل تخصيص الفاعل المختار وكل هذه الدلائل انما يراد مرب تقريرها وايرادها التنبيه على ان المؤثر في العالم فاعل بالاخسيار لاموجب بالذات\*وقال إ تعالى في سورة الانبياء (وجعلنا السماء سقفاً) للارض كالسقف للبيت (محفوظا) من الوقوع بقدرتنا القاهرة أو من الفساد والانحسلال الى الوقت المعلوم بمشيئتنا (وهم عن آياتها) أي الآيات الكائنة فيها الدالة على وجود الصانم ووحدته وتناهى قدرته وكمال علمه وحكمته مثل الشمس والقمر والنجوم وكيفية حركاتها وجهات حركاتها ومطالعها ومغاربهما واتصالات بعضها ببعض وانفصالاتها على الحساب القويم والترتيب العجيب الدال على الحكمة البالغة والقدرة القاهرة (معرضون) لا يتدبرون فيها فيقفون على ما هم عليه من الكفر والضلال \* وقال تمالى في سورة الفرقان (ألم تر الى ربك) الخطاب الي رسول الله صلى الله عليه وسلم والهمزة للتقرير والتعريض لعنوان الربوية مع الاضافة الي ضميره عليه الصلاة والسلام لتشريفه عليه الصلاة والسلام وللايذان بان ما يعقب من آثار ربوبيت ورحمته أي الم تنظر الي بديع صنعه تعالى (كيف مد الظل) أى كيف أنشأ ظل أى مظل كان من جبل أو بناء أوشجر ممتد أو لعل توجيه الرؤية اليه سبحانه وتعالي مع أن المراد تقرير رؤيته عليه الصلاة والسلام لكيفية مد الظل للتنبيه على آن نظره عليه الصلاة والسلام غير مقصور على مايطالعه من الآثار والصنائع بل مطمح أنظاره معرفة شؤن الصانع المجيد ( ولو شاء لجمله ساكنا)أى ولو شاء سكونه لجعله ساكنا أي لايتحرك حركة انقباض ولاانبساط وهذه جملة اعترضت بين المعطوفين للتنببه من أول الامر على أنه لامدخل فيما ذكر من المد للاسباب العادية وإنما المؤثر فيه المشيئة والقدرة (ثم جعلنا الشمس عليه د ليلا) عطف على مد داخل في حكمه أي جملناها علامة يستدل بأحوالها المنغيره على أحواله من غير أن يكون بينهما سببية وتأثير قطماحسيما نعات به الشرطية المعترضة والالتفات الى نون العظمة لما فى الجمل المذكور

الماري عن التأثير منمزيد الدلالة على عظم القدرة ودقة الحكمة مع مايشاهد بين الشمس والظل من الدوران المطرد المنبيء عن السببية وسياق النظم الكريم ينطق صريحاً ببيان كمال قدرته تعالى القاهرة وحكمته الباهرة ينسبة جميع الامور الحادثة اليه تمالى بالذات واسقاط الاسباب العادية عن رتبة التأثير بالكلية وقصرها على مجرد الدلالة على وجود المسببات (ثم قبضناه الينا) عطف على مد داخل في حكمه وثم للتراخي الزماني لما ان في بيــان كون القبض والمد مرتبين دائرين على قطب مصالح المخلوقات مزيد دلالة على الحكمة الربانية ويجوز ان تكون للتراخي الرّبي أيأزلناه بعد ما انشآناه ممتدا ومحوناه عحض قدرتنا ومشيئتنا عند ايقاع شماع الشمس موقعه من غير ان يكون له تأثير في ذلك أصلا وانما عبر عنه بالقبض المنيُّ عن جمع المنبسط وطيه لما أنه قد عبر عن احداثه بالمد الذي هو البسط طولا وقوله تمالي الينا للتنصيص على كون مرجعه اليه تمالي كما ان حدوثه منه عز وجل (قبضا يسيرا) أي على مهل قليلا قليلا حسب ارتفاع دليله على وتيرة معينة مطردة مستتبعة لمصالح المخلوقاتومرافقها قال الامام فخر الدين الناس آكثروا في تأويل هذه الآية والكلام الماخص برجم الي وجهـين. الاول ان الظل هو الامر المتوسط بين الضوء الخالص وبين انظلمة الخالصة وهو ما بين ظهور الفجر الىطلوع الشمس وكذا الكيفيات الحاصلة داخل السقف وأفنية الجدران وهذه الحالة أطيب الاحوال لان الظلمة الخاصة يكرهها الطبع وينفر عنها الحس وآما الضوء الخالص وهو الكيفية الفائضة من الشمس فهى لقوتها تبهر الحس البصري وتفيدالسخونة القوية وهيمؤذية فاذن أطيب الاحوال هو الظل ولذلك وصف الجمة به فقال وظل ممدود واذ أثبت هذا فنفول آنه | سبحانه بين انه من النعم العظيمة ثم ان الناظل الي الجسم الملون وقت الظل

كانه لا يشاهد شيأ سوى الجدم وسوي اللون ونقول الظل ايس أمرآ ثالثا ولا يرف ولا يمرف به الا انه اذا طلعت الشمس ووقع ضوءها على الجسم زال ذلك الظل فلولا الشمس ووقوع ضوءهاعلى الاجرام لماءرف ان للظل وجودا أو ماهية لان الاشياء انما تمرف باضدادها فلولا الشمس لما عرف الظل ولولا الظلمة لما عرف النور فكانه سبحانه وتعالي لما اطلع الشمس على الارض وزال الظل فحينئذ ظهر للعقول ان الظل كيفية زائدة على الجسم واللون فلهذا قال سبحانه ثم جمانا الشمس عليه دايلا أي خلقنا الظل أولا بما فيه من المنافع واللذات ثم أنا هدينا العقول الي معرفة وجوده بأن اطلعنا الشمس فكانت الشمس دليلا على وجود هذه النعمة ثم قبضناه أي ازلنا الظل لا دفعة بل يسيرا يسيرا فان كلما ازداد ارتفاع الشمس ازداد نفصان الظل ف جانب المغرب ولما كانت الحركات المكانية لا توجد دفية بل يسيرا يسيرا فكذا زوال الاظلال لا يكون دفعة بل يسيرا يسيرا ولان نبض الظل لو حصل دفعة لاختلت المصالح ولكن قبضها يسيرا يسيرا يفيد معه أنواع مصالح العالم والمراد بالقبض الازالة والاعدام هذا أحد التأويلين. التأيل الثاني وهو انه سبحانه وتعالى لما خلق الارض والسماء وخلق الكواكب والشمس والقدر وقع الظل على الارض ثم انه سبحانه جعل الشمس دليلا عليه وذلك لان بحسب حركات الاضواء تحرك الاظلال فانهما متعاقبان متلازمان لاواسطة يينهما فبمقدار ما يزداد أحدها ينقص الآخر وكما ان المهتدى يهتدى بالهادي والدليل ويلازمه فكذا الاظلال كانها مهتدية وملازمة للاضواءفالهذا جعلاالشمس دليلاعليهاوأماقولة ثم قبضناه الينا قبضا يسيراً فاما أن يكون المراد منه انهاء الاظلال يسيرايسيرا الي غاية نقصاناتها فسمى ازالة الاظلال قبضا لهاأو يكون المراد من قبضها يسيرا قبضها عند قيام الساعة وذلك بقبض اسبابها وهي الاجرام التي تلقي الاظلال رقوله

يسيراهو كقوله ذلك حشر علينا يسير فهذا هو التأويل المخلص ووجه الاستدلال بالظل على وجود الصانع المحسن ان حصول الظل أمر نافع للاحياء والعقلاء واماحصول الضوء الحالصأو الظلمة الحالصة فهو ليسمن بابالمنافع فحصول ذلك الظل أما أن يكون من الواجبات أو من الجائزات والاول باطل والالما تطرق التغير اليه لان الواجب لايتغير فوجب أن يكون من الجائزات فلا بدله في وجوده بعمد العمدم وعدمه بعمد الوجود من صائع قادر مدبر محسن يقدره بالوجه النافع وماذاك الامن يقدر على تحريك الاجرام العلوية وتدبير الاجسام الفلكية وترتيبها على الوصف الاحسن والترتيب الاكمل وما هو الا الله سحانه وتمالي وأيضا قد اجمع المتقدمون والمتأخرون من الفلاسفة على أن جرم الشمس يفوق جرم الارض بأضعاف مضاعفة ونرى أن ضوء الشمس عظيم باهر فكان مقتضي ذلك أز لايظهر للاجرام ظل أصلا متى ظهرت الشمس وان قيل ان الشمس اذا كانت فيجهة المشرق فان ضوءها يقع على الارض منحدرافيحول الجرم المنتصب على الأرض دونه فيظهر الظل ومشل ذلك يحصل اذا مالت الشمس الي جهة المغرب قلنا اذا نصبت جرما في وسط ماء منحدر فانه لا يأخذ من الماء الامقدار جرمه فقط ثم ينطبق الماء حوله من سائر الجوانب فلم لم يكن هنا كـذلك بأن منطبق الضوء حول الجرم المنتصب حتى لايظهر الظل أصلا إغمامنا ان حصول الظل انما هو يقدرة الله تمالي وحسن تدبيره واحسانه وظهر صحة قوله تعالي الم تر الي ربك كيف مدالظل الآية فان قيل الظل عبارة عن عدم الضوء عما شأمه أن يضيء فكيف استدل بالامر العدمي على ذاته وكيف عده من النعم قلنا الظل ليس عدما محضا بل هو أضواء مخلوطة بظلم والتحقيق أن الظل عبارة عن الضوءالثاني وهو أمر وجودي وقال تعالي

في سورة الفرقان أيضًا (تبارك الذي جعل في السماء بروجاً) هي البروج الاثنا عشر وهي منبازل السيارات المشهورة سميب بالبروج وهي القصور المالية لانها للكواكب السيارات كالمنازل لسكانها واشتقاق البرج من التبرج لظهوره (وجمل فيها سراجا) هي الشمس (وقمرا منيرا) مضيئًا بالليل \* وقال تعالى في سورة العنكبوت ( ولئن سألتهم من خلق السموات والارض وسخر الشمس والقمر ) لاصلاح الاقوات ومعرفة الاوقات وغير ذلك من المنافع (ليقولن الله) اذلا ببل لهم الي أنكاره ولا الى الترد دفيه (فاني يؤفكون) انكار واستبعاد من جهته تعالي لتركهم العمل بموجبه أى فكيف يصرفون عن الاقرار بتفرده تعالي في الالهية معاقرارهم بتفرده تعالى فيما ذكر من الحلق والتسخير وانماذكر في السموات والارض الحلق وفي الشمس والقمر التسخير لان الحكمة ليست في مجرد خلق الشمس والقمر فقط بل الحكمة في ايجادها وتحريكهما وتسخيرهما ليحصل الليل والنهار والصيف والشتاء وليس مجرد الحركة كافية لان الشمس لوكانت تتحرك مثل حركتنا لما كانت تقطع الفلك بألوف من السنين فالحكمة في تسخيرها وتحركهما في قدر مايانفس الانسان آلافا من الفراسيخ \* وقال تعالي في سورة الروم ( ومن آياته )الدالة على تمام القدرة والحكمة (أن تقوم السماء والارض) أى تبتى وتثبت (بأمره) أى بارادته نمالي لقيامهما والتعبير عنها بالامر للدلالة على كال القدرة والغني عن المبادى والاسباب واعلم أن الارض لثقلها يتعجب الانسان من وقوفها وعدم نزولهاوالسماء يتعجب من علوها وثباتها من غيرعمد وهـذا من اللوازم فأن الارض لاتخرج عن مكانها الذي هي فيه والسماء كـذلك لاتخرج عن مكانها الذيهي فيه فان قيل ان الاجرام الفلكية تتحرك في مكانها كالرحي ولكن اتفق العقلاء على انها في مكانها لاتخرج عن مركزها الذي تتحرك حواليه وهذه

آية ظاهرة لان كونهما في الموضع الذي هما فيه وعلى الوضع الذي هما عليه من الامور المكنة وكو بهما في غير ذلك الموضع جائز فكان بمكن أن يخرجا منه فلما لم يخرجا كان ذلك ترجيحا للجائز على غيره وذلك لايكون الايفاعل مختار \* وقال تمالى في سورة لقمان ( ألم تروا ) تعلموا علما هو في ظهوره كالمشاهدة (أن الله سخر لكم) أي لاجلكم والتسخير سياقــه الشيء الى الغرض المختص به قهرا (مافي السموات) من الكوا كب السيارة مثل الشمس والقمر وغميرها بأن جعلها أسمبابا لحصول منافعكم ومراداتكم فتسمخير الكواكب بأن الله تعالى سيرها في البروج على الافلاك التي دبر لسكل واحد منها فلكا وقدرلها القرنات والاتصالات وجعل تدبير المالم السفلي من الزماني مثل الشتاء والصيف والحريف والربيع ومن المكاني مثل الممدن والنبات والحيوان والانسازوظهور الاحوال المختلفة بحسب سيرالكواكب على الدوام لمصالح الانسان ومنافعه منها (وما في الارض) من الجبال والصحارى والبحار والانهار والحيوامات والنباتات والمعادن بأن مكنكم من الانتفاع بها بوسط وبغير وسط ( وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة) محسوسة ومعقولة معروفة لـكم وغير معروفة \* وقال تعـالي في سورة فاطر ( ان الله يمسك السموات والارض) أي يحفظها بقدرته (أن تزولا) أي كراهة زوالها عن أما كنها أو يمنعها أن تزولا لان الامساك منع أى يمنع زوالها لان ثباتها على ماهما عليه على غير القياس لولا شامخ قدرته وباهم عظمته (ولئن زالتا) أى والله لئن زالت السموات والارض عن مقرهما ومركزهما بتخليتهما كما يكون يوم القيامة (ان أمسكهما)أي ماأمسكهما (من أحد من بعده) من بعد أمساكه تعالى أو من بعد الزوال ( انه كان حليما غفورا) غير معاجل بالعقوبة التي تستوجبها جناياتهم حيث امكسهما وكانتأ جديرتين بأن تهد اهدا حسباقال

تمالى تكاد السموات يتفطرن من فوةهن ﴿ وقال تمالي في سـورة يس ( والشمس تجرى لمستقر لها ) لحد معين يتسى اليه دورها فشبه بمستقر المسافر اذا قطع مسميره أو لكبد السهاء فان حركتها ميه توجد أبطأ بحيث يظن أن لها هناك وقفة أو لمنتهى مقــدر لـكل يوم من المشارق والمفارب فان لها في دورها ثلاثمائة وستين مشرقا ومغربا تطلع كل يوم من مطلع وتغرب من مغرب ثم لاتمود اليهما الي العام القابل أو لمنقطع جريها عند خراب العالم وقيل اللام لام الداقبة والمستقر مصدر ميمي أي تجرى لاستقرار لها أى بحيث يترتب على جريها استقرارها في كل برج من البروج الاثني عشر على نهج مخصوص بأن تستقر فيكل برج شهرا ويأخذ الليل من النهار في نصف الحول والنهار من الليل في النصف الآخر منه وتبلغ نهاية ارتفاعها في الصيف ونهامة انحطاظها في الشتاء ويترتب عليه اختلاف الفصول الاربعة وتهيئة أسباب معاش الارضيات وترتيبها ( ذلك) اشارة الى جريها وما فيه من معني البمد مع قرب المهد بالمشار اليه للايذان بالو رتبته وبمد منزلته أي ذلك الجري البديم المنطوي على الحـكم الرائعة التي تحار في فهمها العقول المشتمل على التقدير والحساب الذي يكل النظر عن استخراجه وتتحير الافهام في استنباطه (تقدير الدزيز) الغالب بقدرته على كل مقدور (العليم) المحيط علمه بكل معلوم الذي يدبر الامر فيطرد على نظام عجيب ونهيج بديم لايعتريه وهن ولايلحقه يوما نوع خال قال الامام فخرالدين قوله ذلك يحتمل أن يكون اشارة الي جري الشمس أي ذلك الجري تقدير الله ويحتمل أن يكون اشارة الى المستقر أي المستقر لهما وذلك المستقر تقـــدير الله والعزيز الغالب وهو بكمال القدرة يغلب والمليم كامل العلم أي الذي قدر علي اجرائها على الوج، الانفع وعلم الانفع فاجراها على ذلك وبيانه من وجوه • الاول هو

أن الشمس في ستة اشهر كل يوم تمرعلي مسامتة يوم لم تمر من امسها على تلك المسامتة ولوقدر الله مرورها على مسامتة واحدة لاحترقت الارض التي هي مسامتــة لمرها وبتي المجموع مستوليا على الاماكن الاخر فقدر الله لها بعداً لتجمع الرطوبات في باطن الارض والاشــجار في زمان الشتاء ثم أ قدر قربها بتدرج ليخرج النبات والثمار من الارض والشجر وينضج ويجفف ثم تبعد لئلا يحترق وجه الارض وأغصان الاشجار • الثاني هو أن الله قدر لهـا في كل يوم طلوعاً وفيكل ليلة غروباً لئلا تـكل القوى والابصـار بالسهر أ والتعب ولا يخرب العالم بترك العارة بسبب الظلمة الدأمية . الثالث جعل ا سيرها أبطأ من سير القمر وأسرع من سير زحل لانها كاملة النور فلوكانت ا , بطيئة السير لدامت زمانا كثيرا في مسامتة شيء واحد فتحرقــه ولوكانت <sup>ا</sup> سريعة السير لما حصل لهــا لبث بقدر ماينضج الثمـار في بقعة واحدة (والقمر ا قدرناه )أي قدرنا له ( منازل) وقيل قدرنا مسيره منازل وقيل قدرناه ذامنازل ا إُ وهي ثمانية وعشرون بنزل كل ليلة فيواحد منها لانتخطاها ولابتقاصر عنهــا ُ ويستتر ليلتين ان كان الشهر ثلاثين نوما وليلة انكان الشهر تسعة وعشرين أ أُ يُوما فاذاكان في آخر منازله وهو الذي يكون قبيل اجتماعه بالشمس دقب واستقوس (حتى عادكالمرجون) أى كود الشاريخ المموج (القديم) العتيق فانه اذا قدم وعتق دق وتقوس واصفر شبه به القمر في آخر الشهر في هذه إ الوجوه النلاثة ( لاالشمس ينبغي ) أي يصح ويتسهل ( لها أن تدرك القمر) في سرعة سيره فائه أسرع سيراحيث يقطع فلكه ويدور فيمنازله الثماني ا والعشرين فى شهر واحد بخلافالشمس فانها أبطأ منه حيث لاتقطع فلكها إولاتدور في تلك المنازل المقسومة على الاثنى عشر برجا الافى سنة فيكون مقام إُ الشمس في كل منزلة ثلاثة عشر يوما فهي لاتدرك القمر في سرعة الحركة والا لكان فىشهر واحد صيف وشتاء فيختل بذلكأحكام الفصولوتكون النبات وتعيش الحيوان أو الممنى أنها لاتدرك القمر فىالمكان بأن تنزل فىمنزلهأو في سلطانه فتطمس نوره (ولاالليل سابق النهار)أي يسبقه فيفوته ولكن يعاقبه وقيل المراد بهاآيتهما وهما النيران وبالسبق سبق القمر الي سلطان الشمس فيكون عكسا للاول وابراد السبق مكان الادراك لانه الملائم لسرعة سيره (وكل) التنوين عوض عن الاضافة ومعناه كل واحد (فى فلك يسبحون) يسيرون بانبساط وسهولة قال الامام فخر الدين اذاكان كل بمعنى كل واحد منهم والمذكور الشمس والقمر فكيف قال يسبحون قال نقول الجوابعنه من وجوه . أحدها ما بينا ان قوله كل للعموم فكانه أخبر عن كل كوكب في السماء سيار . ثانيها ان لفظ كل يجوز ان يوحد نظرا الي كونه لفظا موحداً غير مثنى ولا مجموع ويجوز ان يجمع لكون معناه جمعاً واما التثنية فلا يدل علمها اللفظ ولا المني فلي هذا يحسن ان يقول القائل زيد وعمروكل جاء وكل جاؤًا ولا يقول كل جاآ بالتثنية . وثالثها لما قال ولا الليل سابق النهار والمراد مافى الليسل من الكواكب قال يسبحون اه ونظيره قوله تعمالي قالتا أتينا طائمين فانه لما قال ثم استوي اليالسماء وهي ذخاز فقال لها وللارض والمراد السماء وما فيها من الكواكب وما في الارض من الجبال وغيرها قال طائعين وقال الملامة أبو السمود في قوله تمالي يسبحون الجمع باعتبار التكاثر العارض للشمس والقمر بتكاثر مطالعهما فان اختلاف الاحوال يوجب تعددا مافى الذات \* وقال تعالى في سورة الصافات ( انا زينا السماء الديبا ) أي القربي منكم ( بزينة ) عجيبة بديمة ( الكواكب ) بالجريدل من زينة على ان المراد بها الاسم أي ما يزان به لا المصدر فان الكواكب بانفسها وأوضاع بعضها من بعض زينة وآيزينة قال الامام فخر الدينوفي بيان كيفية كون الكواكب

إزينة للسماء وجوه . الاول ان النور والضوء آحسن الصفات واكملها ولو لم تحصل هذه الكواكب في السهاء لكانت شديدة الظلمة عند غروب الشمس أما لما حصات هذه الكواكب المشرقة المضيئة في سطح الفلك لاجرم بتى الضوء والنــور في جرم الفلك بسبب حصول هذه الكواكب قال ابن عباس بزينة الكواكب أي بضوء الكواكب. الوجه الثناني يجوز ان براد أشكالها المتناسبة المختلفة كشكل الجوزاء وبنات نعش والثريا وغيرها الوجه الثالث يجوز أن يكون المراد بهذه الزينة كيفية طلوعها وغروبها الوجه الرابع ان الانسان اذا نظر في الليلة الظلماء الى سطح الفلك ورأي هذه الجواهم الزواهر مشرقة لامعة متلاً لأة على ذلك السطح الازرق فلا شك انها أحسن الاشياء وأكملها في التركيب والجوهم وكل ذلك يفيدكون هذه الكوآكب زينة ﴿ وقال تعالى في سورة حم السجدة ( ثم استوى الي السماء ) أي قصد نحوها قصداً سويا لا يلوى على غيره والمراد تعلق ارادته ومشيئته من غير ارادة خلق شيء آخر يضاهي خلقها (وهي دخان) أي أمر ظلماني عبر به عن مادتها أو عن الاجزاء المتصغرة التي ركبت هي منها أو دخان س تفع مر الماء ذكر صاحب الاثر انه كان عرش الله تعالى على الماء قبل خلق السموات والارض فاحدث الله في ذلك الماء سخونة فارتفع زبد ودخان أما الزبد فبقي على وجه الماء فخلق الله منه اليبوسة و أحدث منه الارض وأما الدخان إ فارتفع وعسلا فخلق الله منه السموات قال الامام فخر الدين واعلم ان هــذه أ القصة غير موجودة في القرآن فان دل عليه دليل صحيح قبل والا فلا قال وهذه القصة مذكورة في أول الكتاب الذي يزعم اليهود انه التوراة وفيــه انه تمالى خلق السماء من اجزاء مظلمة قال وهذا هو المعقول لان الظلمة عبارة عن عدم النور فالله سبحانه وتمالي لماخلق الاجزاء التي لا تتجزأ فقبل انخلق

بها كيفية الضوء كانت مظلمة عديمة النور ثم لماركبها وجعلها سموات وكواكب وشمساً وقراً وأحدث صفة الضوء فها فحينتذ صارت مستنيرة فثبت ان تلك الاجزاء حين قصد الله تعالى ان يخلق منها السموات والشمس والقمر كانت مظلمة فصح تسميتها بالدخان لانه لامهني للدخان الا أجزاء متفرقة غير متواصلة عــديمة النور ( فقال لها ) أـــيــ للسماء ( وللارض ) التي قــدر وجودها ووجود مافها ( ائتيا طوعا أو كرها ) أي كونا واحدثا على وجه معين وفي وقت مقدر لكل منكما وهو عبارة عن تعلق ارادته تعالى وقدرته إبوجودهما تعلقا فمليا بطريق التمثيل بعد تقدير أمرهما من غير ان يكون هناك أمر ومأموركما في قوله تماليكن بان شبه تأنير قدرته فيهما وتأثرهما عنها بامر آمر نافذ الحبكم يتوجه نحو المأمور المطيع فيمتثل أمره فعـبر عن الحالة المشبهة بما يعبر به عن الحالة المشبه بها وقوله تعالى داوعا أوكرها تمثيل لتحتم تأثير قدرته تعالي فيهما واستحالة امتناءهما ءن ذلك لااثبات الطوعوالكره لهما وهما مصدران وقعا موقع الحال أي طائعتين أو كارهتيز (قالما أتينا طائمين) أي منقادين وهو تمثيل لكمال تأثرهما بالذات عن القدرة الربانية وحسولهما كما أمرتا به وتصوير لكون وجودها كما هما عليه جاريا على مقبضي الحكمة البالغة فان الطوع منيء عن ذلك والكره موهم لحلافه وانما قيل طائعين على وزن جمع العقلاء لانه جعلهما في معرض الخطاب والجواب ووصفهما بالطوع والكره وهو من أوصاف العقلاء (فقضاهن سبع سموات) تفسير وتفصيل لتكوين السماء المجمل المعبر عنه بالامر وجوابه لا الهومل مربب على تكوينها أى خلقهن من جهة أو حال كونهن سبع سموات خلقا ابداعيا أي على طريق الاختراع لا على مثال أو أتفن أمرهن بان لا يكون فيهن خلل و نقصان حسبا تقتضيه الحكمة ( في يومين ) في وقت مقدر بيومين (وأوحى)أي التي إطربق

خني وحكم بثبوت قوى (فى كل ساء أمرها) أي الامر الذي دبرها ودبر منافيها به على نظام محكم لا يختل وزمام مبرم لا ينحــل (وزينا السماء الدنيا بمصابيح) من الكواكب فانهاكلها تري متلاً لا أه عليها والالتفات الى نور العظمة لا براز مزيد العناية بالامر (وحفظا)أى وحفظناها من الآفات أومن المسترقة حفظا أو المـني وخلةنا المصابيح زينـة وحفظا ( ذلك ) الذي ذكر بتفاصيله ( تقدير العزيز العليم ) المبالغ فى القدرة والعلم ﴿ وقال تعالى فى سورة ا ق (أفلم ينظروا)اي أغفلوا أو عموا فلم ينظروا بعيونهم معتبرين بعقولهم (الي السماءفوقهم ) بحيث يشاهدونها كلوقت (كيف بنيناها ) اى رفعناها بغير عمد (وزيناها ) بما فيها من الكواكب الكبار والصغار السيارة والثابتة المرتبة على نظام بديع (ومألها من فروج) من فتوق لملاستها وسلامتها من كل عيب وخلل قال الامام فخر الدين في بعض المواضع من تفسيره انظر في لون السماء وما فيه من صواب التدبير فان هذا اللون أشد الالوان موافقة للبصر وتقوية له حتى ان الاطباء يأمرون مناصابه وجع الدين بالنظر اليالزرقة فانظركيف جمل الله اديم السماء ملونا بهذا اللون الازرق لتنتفع به الابصار الناظرة اليها فهو سبحانه وتمالى جمل لونها انفع الالوان وهو المستنير وشكابها افضل الاشكال وهو المستدير ولهذا قال تعالي افلم ينظروا الى السماء \*وقال تعالى في سورة الذاريات ( والسماء ذات الحبك )أي ذات الحلق المستوي أو ذات الزينة | أو المتقنمة البنيان او ذات الطرائق والمراد اما الطرائق المحسوســـة التي هي مسير الكواكب أو المعقولة التي تسلكها النظار وتتوصل بها الي المعارف إ أو النجوم فان لها طرائق وعن الحسن حبكها نجومها حيث تزينها كما تزمن الموشى طرائق الوشي قال الامام فخرالدين ويحتمل أن يكون المراد مافى السماء من الاشكال بسبب النجوم فان في سمت كو آكبها طرق التنين و المقرب و النسر

ومنطقة الجوزاء وغير ذلك كالطرائق وعلى هذا فالمراد به السماء المزينة بزينة الكواكب ومثله قوله تعالي والسماء ذات البروج \* وقال تعالي في سورة ا الذاريات أيضا (والسماء بنيناها بأيد) أي يقوة (وانا لموسمون)لقادرون من الوسع بمنى الطاقة والموسع القادرعلى الانفاق أومن السعة أى أوسعناها يحيث صارت الارض وما يحيط بها من الماء والهواء بالنسبة الي السماء وسعتها كحلقة ا في فلاة قال الامام فخر الدين والبناء الواسع الفضاء عجيب فان القبة الواسعة لايقدر عليها البناؤن لانهم يحتاجون الي اقامة آله يصح بها استدارتها ويثبت بها تماسك أجزائها الى أن يتصل بعضها ببعض \* وقال تعالي في سورةالرحمن إ (الشمس والقمر بحسبان) أي يجريان بحساب مقدر في بروجهما ومنــازلهما ا بحيث تنتظم بذلك أمور الكائنات السفلية وتختلف الفصول والاوقات إ وتعلم السنون والحساب قال الامام فخر الدين ذكر تعالي من المعلومات نعمتين ظاهرتين هما أظهر أنواع النعم السماوية وهما الشمس والقمر ولو لا الشمس لما زالت الظلمة ولولا القمر لفات كثير من النعم الظاهرة بخلاف غيرهما من الكواكب فان نعمها لا تظهر لكل أحد مشل ما تظهر نعمتهما ثم بين كمال نفعهما في حركتهما بحساب لا يتغير ولوكانت الشمس ثابتة في موضع لما انتفع بها أحد ولوكانسيرها غير معلوم للخلق لما انتفعوا بالزراعات في أوقاتها وبناء الامر على الفصول ثم قال وانما اختار الشمس والقمر للذكر لان حركتهما بحسبان تدل على فاعــل مختار سخرها على وجه مخصوص ولو اجتمع من فى العالم من الطبيعبين والفلاسفة وغيرهم وتواطئوا ان يثبتوا حركتهما على المس المعين على الصوب لمعين والمقدار المعلوم في البطء والسرعة لما بلغ آحد مراده الى ان يرجع الي الحق ويقول حركهما الله تمالي كما أراد ﴿ وقال تعالى في سورة الواقعة ( فلا أقسم ) أي فاقسم ولا مزيدة للتــأكيد وتقوية الكلام أو

فلانا أقسم فحذف المبتدا وأشبع فتحة لام الابتداء أو فلا رد لكلام يخالف المقسم عليه ( بمواقع النجوم ) أي بمساقطها وهي مغاربها وتخصيصها بالقسم لما في غروبها من زوال أثرها والدلالة على وجود مؤثر دائم لا يتغـير أو بمنازلها ومجاريها فان له تعمالي في ذلك مرن الدليل على عظم قدرته وكمال حكمته مالا يحيط به البيان قال الامام فخر الدين ذكر تعالى الدليل السماوى في معرض القسم وقال مواقع النجوم فانها أيضاً دليل الاختيار لان كون كل واحد من النجوم في موضع من السهاء دون غيره من المواضع مع اســتواء المواضع في الحقيقة دليل فاعل مختار اه وقيل النجوم نجوم القرآن ومواقعها أوقات نزولها وهذا المني هوالذي أردناهفي خطبة الكتاب (وانه)أىالقسم بمواقع النجوم (لقسم لو تعلمون عظيم) لما في المقسم به من الدلالة على عظم القـدرة وكمال الحكمة وفرط الرحمـة وقوله لو تعلمون اعتراض بين الصفة والموصوف لتأكيد تعظيم المحلوف به وجواب لو محذوف والفعل منزل منزلة اللازم أي لو كنتم من ذوي العلم لملمتم عظم هذا القسم وجواب القسم قوله تمالى ( انه لقرآن كريم ) أي كشير النفع لاشــتماله على أصول العلوم المهمة في صلاح المعاش والمعاد وقيل الكريم الذي من شأنه أن يمطى الكثير وسمى القرآن كريما لانه يفيــد الدلائل التي تؤدى الي الحق في الدين وقيل الكريم اسم جامع لما يحمد والقرآن كريم لما يحمد فيه من الهدى والنور والبيان والعلم والحكم فالفقيه يستدل به ويأخذ منه والحكيم يستمد منهويحتج به والاديب يستفيد منهويتقوى بهفكل عالم يطلب أصل علمه منه ﴿وقال تَمالي في سورة الملك ( الذي خلق سبع سموات طباقاً) | أى مطالقة بعضها فوق بعض بحيث يكون كل جزء منها مطابقا لجزء من الاخري من غير مماسة وكل سماءبانسبة الى ما فوقها كحلقة في فلاة فسبحان

اللطيف الحبير ولا شكان من تفكر في هذه العظمة مع مالطف بنا فما هيأ فيها لنا من المنافع آثره سبحانه بالحب وافرده عن كلضد فانقطع باللجاءاليه ولم يعول الاعليه في كل دفع ونفع وسارع في مرضاته وعابه في كل خفض ورفع ومن الناس من يتخذ من دون الله اندادا يحبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حبا لله (ماترى في خلق الرحمن من تفاوت) تبان وعدم تناسب بل هي مستقيدة مستوية ووضع مكان الضمير قوله خلق الرحمن تعظيما لحلقهن وتنبيها على سبب سلامتهن من التفاوت وهو انه خلق الرحمن وانه بباهم قدرته هو الذي يخلق مثل ذلك الحلق المتناسب رحمة وتفضلا واشعارا بان في ابداعها نعما جليلة او المراد ماتري في خلق الرحمن لهن ولغيرهن من تفاوت فان المخلوقات باسرها ليس فيها تناقض أو زيادة غير محتاج اليها آو نقصان محتاج اليه بل الكل مستقيمة مستوية دالة على ان خالقهاعالم قال القفال ويحتمل ان يكون المعنى ماترى في خلق الرحمن من تفاوت في الدلالة على حكمة صانعهاوانه لم يخلقها عبثا قال الامام فخرالدين اعلم ان وجه الاستدلال بهذا على كال علم الله تعالي هو ان الحس دل على ان هذه السموات السبع أجسام مخلوقة على وجه الاحكام والاتقان وكل فاعلكان فعله محكما متقنا فانه لابد وان يكون عالما فدلت هذه الدلالة على كونه تعالي عالما بالمعلومات فقوله ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت اشارة الى كونها محكمة متقنة ( فارجع البصر) أي قد نظرت اليها مرارا فانظر اليها مرة أخرى متأملا فيها لتعاين ما آخبرت به من تناسبها واستقامتها واستجماعها ما ينبغي لها ( هل ترىمن فطور) جم فطر وهو الشق أى من فروج وصدوع قال الامام فخر الدين انه تعالى أكد بيان كونها محكمة متقنة وقال فارجع البصر هل ترى من فطور والمعنى انه لما قال نها تري في خلق الرحمن من تفاوت كانه قال بعده

ولعلك لا تحكم بمقتضي ذلك بالبصر الواحد ولا تعتمد عليه بسبب أنه قد يقع الغلط في النظرة الواحدة ولكن ارجع البصر واردد النظر مرة أخرى حتى تتيقنانه ليس فى خلق الرحمن من تفاوت ألبتة (ثم ارجع البصر كرتين) أى رجعتين أخريين وأعدالنظر مرة بعدمرة فىطلب الحللوالعيب والمراد بالتثنية التكرير والتكشير أي بعــد رجعــة وان كثرت ( ينقلب ) يرجع (اليك البصر خاسئًا) أي بعيـداً محروماً من اصابة ما التمسـه من العيب والخلل كانه يطرد عن ذلك طردا بالصفار والذلة قال الامام فخر الدين أمره بتكرير البصر في خلق الرحمن على سبيل التصفح والتتبع هل يجد ا فيه عيباً أو خللاً يعني انك اذا كررت نظرك لم يرجع اليك بصرك بما طلبته ا من وجدان الحلل والعيب بل يرجع اليك خاستًا أى مبعدا (وهو حسير ) إ أي كليل لطول المماودة وكثرة المراجعة ( ولقد زينا السهاء الدنيا ) بيان لكونخلق السموات في غاية الحسنوالبهاء اثر بيان خلوها عن شائبة القصور وتصدير الجملة بالقسم لابراز كمال الاعتناء بمضمونها أي وبالله لقد زينا أقرب السموات الى الارض ( بمصابيح ) أي بكواكب متقدة عظيمة جدا تفوق الحصر ظاهرة زاهرة مضيئة بالليل اضاءة السرج من السيارات والثوابت ذكر العلامة أبو السمود انها نتراءى كان كلها مركوزة في سماء الدنيـــا مع ان بعضها فيسائر السموات قال وما ذاك الالان كلواحدةمنها مخلوقة على نمط راثق تحار في فهمه الافكار وطراز فائق تهيم في دركه الانظار قال الامام فخر الدين اعلم ان هذا دليل على كونه تعالى قادراً عالمها وذلك لان هذه الكواكب نظرا الى انها محدثة ومختصة بمقدار خاص وموضع معين وسير معين تدل على ان صانعها قادر ونظرا الى كونها محكمة متقنة موافقة لمصالح المباد من كونها زينــة لاهل الدنيا وسببا لانتفاعهم بها تدل على ان صانعها

عالم ونظيره هذه الآية في سورة والصافات انا زيناالسماءالدنيا بزينة الكواك ثم قال واعلم ان الناس نزينون مساجدهم ودورهم بالمصابيح فقيل ولقد زينا سقف الدار التي اجتمعتم فيها بمصابيح أى بمصابيح لا توازيها مصابحكم اضاءة ثم قال اعلم ان ظاهر هذه الآية لا يدل على ان هذه الكواكب مركوزة في السهاء الدنيا وذلك لان السموات اذا كانت شفافة فالكواكب سواء كانت في السهاءالدنيا أوكانت فىسموات أخرى فوقها فهى لا بدوان تظهر فىالسهاءالدنيا وتلوح منها فعلى التقديرين تكون السهاء الدنيا مزينة بهذه المصابيح قال واعلم ان أصحاب الهيئة اتفقوا على ان هذه الثوابت مركوزة فى الفلك الثامنالذي هو فوق اكر السيارات واحتجوا عليه بان بعض هذه الثوابت في الفلك الثامن فيجب ان تكون كلما هناك وانما قلناان بمضها في الفلك الثامن وذلك لأن الثوابت التي تكون قريبة من المنطقة تنكسف بهذه السيارات فوجب أن تكون الثوابت المنكسفة فوق السيارات الكاسفة وانما قلنا ان هذه الثوابت لما كانت في الفلك الثامن وجب أن تكون كلها هنـاك لانها بأسرها متحركة حركة واحدة بطيئة فىكل مائة سنة درجة واحدة فلا بد وأن تكون مركوزة فى كرة واحدة قال واعلم أن هذا الاست دلال ضعيف فانه لايلزم من كون بعض الثوابت فوق السيارات كون كلها هناك لانه لا يبعد وجود كرة تحت كرة القمر وتكون في البطء مساوية لكرة الثوابت وتكون الكواكب المركوزة فما تقارن القطبين مركوزة في هذه الكرة السفلية اذ لا يبعد وجود كرتين مختلفتين بالصغر والكبر مع كونهما متشابهتين في الحركة وعلى هـ ذاالتقدير لا يمتنع أن تكون هـ ذه المصابيح مركوزة في السماء الدنيا \* وقال تعالى فيسورة نوح (الم تروا) تتفكروا وتعتبروا وتنظروا (كيف خلق الله سبع سموات ) هن في غاية العلو والسمة والاحكام والزينة (طباقا) أي

متطابقة بعضهافوق بعض (وجعل القمر فيهن نورا) أيمنورا لوجه الارض في ظلمة الليل قال العلامة أبو السعود ونسبته الى الكل مع أنه في السماءالدنيا لما أنها محاطة بسائر السموات فما فيها يكون في السكار أو لان كل واحدة منهاشفافة لأتحجب ماوراءهافيري الكركأنها ساءواحدة ومن ضرورة ذلك أنبكون مافى واحدة منهاكأنه في الكل وقال الامام فخر الدين هذا كما يقال السلطان في العراق ليس المراد أن ذاته حاصلة في جميع أحياز العراق بل أن ذاته في حيز من جملة أحياز العراق فكذاههنا اله قال بعض المفسرين وبدآ بالقمر لقربه وسرعة حركته وقطعه جميع البروج فىكل شهر وغيبوبته فىبعض الليالى ثم ظهوره وذلك أعجب في القدرة (وجعل الشمس سراجا) يبصر أهل الدنيا في ضوءهاوجه الارض ويشاهدون ألآفاق كما بصرأهل البيت في ضوء السراج ما يحتاجون الى ابصاره وليس القمر بهذه المثابة انمـا هو نور فى الجملة وأيضاً فالسراج له ضوء والضوء أقوي من النور فجمل الاضعف للقبر والاقوي للشمس ومنه قوله تمالي هو الذي جل الشمس ضياء والقر نوراً \* وقال تمالى في سورة النبأ (وبنينا فوقكم سبعاً شداداً) أي سبع سموات قوية الحلق محكمة البناء لا بؤثر فيها مر الدهور وكر العصور والتعبير عن خلقها باليناء مبنى على تنزيلها منزلة القباب المضروبة على الخلق وقال الامام فخرالدين البناء بكون أبعد عن الآفة والانحلال من السيقف فذكر قوله وبنينا اشارة الى أنه وان كان سقفاً لكنه في البعد عن الانحلال كالبناء فالغرض من اختيار هذا اللفظ هذه الدقيقة ( وجعلنا) أي أنشأنا وأبدعنا ( سراجًا) هو الشمس (وهَّاجًا) أي وقاداً متلاِّلنّاً \* وقال تعالى ( والنازعات ) المراد به النجوم كما ذكره بعض المفسرين أي والنجوم التي تنزع من المشرق الى المفرب من قولهم نزعت الحيل اذا جرت فعني والنازعات أي والجاريات على السيرالمقدر

والحد المدين (غرقاً ) في النزع بأن تقطع الفلك حتى تنحط في أقصى الغرب آو معنى غرقها غيبوبها في أنق الغرب (والناشطات نشطاً) أي تنشط من برج الى برج أى تخرج من نشط الثور اذا خرج من بلد الي بلد ويرجع حاصل هذا الكلام كما قاله الامام فخرالدين الى أن قوله والنازعات غرقا اشارة الى حركتها اليومية والناشطات نشطاً اشارة الي انتقالها من برج الى برج وهو حركتها المخصوصة بهافي أفلاكها الخاصة قال والعجب أن حركتهااليومية قسرية وحركتها من برج الى برج ليست قسرية بل ملائمة لذواتها فلا جرم عبر عن الأول بالنزع وعن الثاني بالنشط قال فتأمل أيها المسكين في هـذه الاسرار (والسابحات سبحاً )أي تسبح في الهلكلان مرورها في الجوكالسبح ( فالسابقات سبقاً ) أي يسبق بعضها بعضا في السير بسبب كون بعضها أسرع حركة من البعض أو بسبب رجوعها أو استقامتها ( فالمدبرات أمراً ) أى تدبر أمرآ نيط بها فان بسبب سيرها وحركها يتميز بمض الاوقات عن بمض فتظهر أوقات العبادات وتختلف الفصول الاربة ويختلف بسبب اختلافها آحوال الناس في المعاش فلا جرم أضيفت اليها هذه التدبيرات وهنا وجه آخرذ كره الامام فخر الدين وهو انه لما ثبت بالدليل أن كل جسم محاث ثبت ان الكواكب محدثة مفتقرة الى موجد يوجدها والى صانع يخلقها ثم بعد هذا نقول ان الله سبحانه وتعالىأجرىعادته بأن جعل كل واحد مر آحوالها المخصوصة سبباً لحدوث حادث مخصوص في هذا العالم كما جعل الاكل سبباً للشبع والشرب سببا للرى ومماسة النارسبباللاحتراق قال فالقول بهذا المذهب لا يضر الاسلام ألبتة بوجه من الوجوه والله أعلم بحقيقة الحال \* وقال تمالى في سورة النازعات أيضاً (أء تتم أشدُّ خلقاً أم السهاءُ ) أي أم خلق السهاء على عظمها وانطوائها على تعاجيب البدائع التي تحار العقول عن ملاحظة أدناها

( بناها ) بيان وتفصيل لكيفية خلقها المستفاد من قوله أم السياء ( رفع سمكها ) بيان للبناء أي جعل مقدار ارتفاعها من الارض وذهامها الي سمت العملو مديدا رفيما مسميرة خمسمائة عام (فسوّاها) أي فعدلهما مستوية ملساء ليس فيها ارتفاع ولا انخفاض أو فتممها بما عـلم أنها تتم مه مرن الكواكب والتداوير وغيرها مما لا يعلمه الا الحلاق العليم من قولهم سوى أمر فلان اذا أصلحه (وأغطش ليلها) أي أظلمه أي جمله مظلماً ( وأخرج ضحاها ) أي أبرزنهارها عبر عنه بالضحي لانه أشرف أوقاته وأطيبها فكان أحق بالذكر في مقام الامتنان وهو السر في تأخير ذكره عن ذكر الليل وفي التعبير عن احداثه بالاخراج فان اضافة النور بمد الظلمة أتم في الانمام وأكمل في الاحسان \* وقال تعالي في سورة التكوير ( فلا أقسم بالخنس الجوار الكنّس) هي ماءدا التيوين من النجوم السيارة تخنس بضمالنون اي ترجع في مجراها وواءها بينا تري النجم في آخر البرج اذكر واجعاً إلي أوله وتكنس بكسر النون تدخل في كناسها أي تغيب في المواضع التي تغيب فيها [ من كنس الوحش اذا دخل كناسه وهو بيته الذي يتخذه من أغصان الشجر قال الانمام فخسر الدين اختلفوا في خنوس النجوم وكنوسها على ثلاثة أوجه فالقول الاظهر ان ذلك اشارة الي رجوع الكواكب السيارة واستقامتها فرجوعها هو الخنوس وكنوسسه اختفاؤها تحت ضوء الشمس ولاشك ان هذه حالة عجيبة وفيها أسرار عظيمة باهرة . القول الثاني ماروي عن علىعليه [ السلام وعطله ومقاتل وقتادة أنهاهي جميع الكواكب وخنوسها عبارة إعن عُيبوبها عن البصر في النهار وكنوسها عبارة عن ظهورها البصر في الليل ا أي تظهر ني أماكنها كالوحش في كنسها والقول الثالث أن السيارة تختلف مطالعها ومغاربها على ما قال تعالي رب المشارق والمعارب ولا شك أن فيهما

مطلعاً واحد ومغربا واحداهما أقرب المطالع والمغارب الى سمت رؤســنا ئم انها تأخذ في التباعد من ذلك المطلع الي سائر المطالع طول السنة ثم ترجع اليه فننوسها عبارة عن تباعدها عن ذلك المطلع وكنوسها عبارة عن عودها اليه فكل من هذه الثلاثة محتمل والله أعلم بمراده \* وقال تعالى ( والسماء ذات إ البروج) يعني البروج الاثني عشر ذات المنازل والمحال والطرق التي تسيرفها الكواكب سميت بروجا لظهورها وأصل التركيب للظهور يعني ان أصــل معنى البرج الامر الظاهر من التبرج ثم صار حقيقة في العرف للقصر العالى لظهـوره ويقال لما ارتفع من سور المدينة برج أيضا شبهت بروج السماء بالقصور التي تنزل فيها الاكابر والاشراف لانها منازل السيارات ويكون فيها الثوابت وانما حسن القسم بها لما فيها من عجيب حكمة الباري جل جلاله وهو سير الشمس والقدر والكواكب فيها على قدر معلوم لا يختلف قال الامام فخر الدين اعلم ان في البروج ثلاثة أقوال . احــدهما انها هي البروج وهي مشهورة وانماحسن القسم بها لما فيها من عجيب الحكمة وذلك لان سير الشمس فيها ولاشك أن مصالح العالم السفلي من تبطة بسير الشمس فيدل ذلك على أن لها صانعاً حكيما (وثانيها) أن البروج هي منازل القمر وانحا حسن القسم بها لما في سير القمر وحركته من الآثار العجيبة (وثالثها ) أن البروج عظام الكواكب سميت بروجا لظهورها \* وقال تعالى (والسماء والطارق) الطارق في الاصل اسم فاعل من طرقطرقا وطروقا اذاجاء ليلا والمرادههنا الكوكب البادي بالليل اما على أنه اسم جنس أوكوكب معهود وقيل الطارق النجم الذي يقال له كوكب الصبح (وما أدراك ما الطارق) تنويه بشأنه اثر تفخيمه بالاقسام به وتنبيه على أن رفعة قدره بحيث لا ينالها ادر اك الحلق فلا بد من تلقيها من الحلاق العليم أي وأي شيء أعلمك ما الطارق ( النجم

التَّاقب) استئناف وقع جوابا عن استفهام نشأ مما قبله كأنه قيل ماهو فقيل النجم المضىء في الغاية كآنه يثقب الظلام بضوئه فينفذ فيه قال الامام فخر الذبن اعلم أنه تمالى اكثر في كنايه ذكر السهاء والشمس والقمر لان أحوالها في اشكالهما وسيرهما ومطالعها ومغاربها عجيبة وأما الطارق فهوكل ماأتاك ليلا سواءكان كوكبا أو غيره فلما قال تمالي والطارق كان هذا مما لايستنني سامعه عن معرفة المراد منه فقال وما أدراك ماالطارق النجم الثاقب أي هو طارق عظيم الشأن رفيع القدر وهو النجم الذي يهتدي به فى ظلمات البر والبحر ويوقف به على آوقات الامطار وانمـا وصف النجم بكونه ثاقبا لوجوه وأحدها أنه يثقب الظلام بصوئه فينفذ فيه . وثانيها أنه يطلع من المشرق نافذا في الهواء كالشيء الذي يثقب الشيء . وثالثها قال الفراء النجم الثاقب هو النجم المرتفع على النجوم والدرب تقول للطائر اذا لحق ببطن السماء ارتفاعاً قد ثقب.ورابعهــا أنه يثقب بنوره سمك سبع سموات والمرادبه على هذازحل اهببعض تصرف واختصار قال العلامة ابو السمود وفي ايراده عندالاقسام به بوصف مشترك بينه وبين غيره ثم الاشارة الى أن ذلك الوصف غيركاشف عن كنه أمره وأن ذلك مما لاتبلغه أفكار الحـلائق ثم في تفسيره بالنجم الثاقب من تفخيم شأنه واجلال محله مالايخني \* وقال تعالي فيسورة الغاشية (أفلا ينظرون اليالابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت ) رفعاً بعيد المدى بلا عماد ولامساك بحيث لايناله الفهم والادراك على مالها من السعة والكبر والثقل والاحكام وما فيها من الكواكب والغرائب والعجائبوقال تعالي ( والشمس وضحاها) آي ضوئها اذا أشرقت وارتفعت وقام سلطانها (والقمراذا تلاها ) أي تبعها قال الامام غر الدين واعلم أنه تعالى ينبه عباده دامًا بأن يذكر فى القسم أنواع مخلوقاته المتضمنة للمنافع العطيمة حتى يتأمل المكلف فيها ويشكر عليها لان

الدي يقسم الله تعالى به يحصل له وقع في القلب فتكون الدواعي الى تأملهأ قوى إ ثم قال واعلم انه تمالى انما أقسم بالشمس وضحاها لكثرة ما تعلق بها مرن المصالح فان أهل العالم كانوا كالاموات في الليل فلما ظهر أثر الصبح في المشرق صار ذلك كالصور الدى ينفخ قوة الحياة فصارت الاموات احياء ولا تزال تلك الحياة في الازدياد والقوة والتكامل ويكون غاية كالها وقت الضحوة فهذه الحالة تشبه أحوال القيامة ووقت الضحي يشبه استقرار أهل الجنة فيها وفي كون القمر تاليا وجوه . أحدها بقاء القمر طالما عند غروب الشمس وذلك أعا يكون في النصف الأول من الشهر اذا غربت الشمس فأن القدر يتبعها في الاضاءة . وثانها ان الشمس اذا غربت فالقمر يتبعها ليلة الهلال في الغروب . وثالثها ان القمر ياخذ الضوء من الشمس يقال فلان يتبع فلانا في كذا أي يأخذ منه . ورابعها ان القمر حين استدار وكمل فكانه يتلو الشمس في الضياء والنور يعني اذا كمل ضوءه فصار كالقائمقام الشمس في الانارة وذلك فى الليالي البيض . وخامسها أنه يتلوها فى كـبر الجرم بحسب الحس وفى ارتباط مصالح هذا العالم بحركته ولقد ظهر في علم النجوم ان بينهما من المناسبة ماليس بين الشمس وبين غيرها (والمار اذا جلاها) أى جلاالشمس ينشاها ) أي الشمس فيغطي ضوءها فتغيب ونظلم الآفاق قال القفال وهذه الاقسام الأربعة ليست الابالشمس في الحقيقة لكن بحسب أوصاف أربعة أولها الضوء الحاصل منها عنه ارتفاع النهار وذلك هو الوقت الذي يكمل فيه انتشار الحيوان واضطراب الناس للمماش ومنها تلو القمر لها وأخذه الضوءعنها ومنها تكامل طلوعهاوبروزهابمجيءالنهار ومنها وجود خلاف ذلك بمجىءالليل ومن تأمل قليلا فيعظمة الشمس ثم شاهد بعين عقله فيهاأ ترالمصنوعية

والخلوقية من المقدار المتاهى والـتركب من الاجزاء التقل منــه الي عظمة خالقها فسبحانه ما أعظم شأنه ( والسماء وما بناها ) أي ومن بناها على غاية العظم ونهاية العلو وايشار ماعلى من لارادة الوصفية تفخماكانه قيل والقادر العظيم الشأن الذي بناها (والارض وما طحاها) أي بسطها من كل جانب (ونفس وما سواها) تقدم معناه قال الامام فخر الدين ان أعظم المحسوسات هو الشمس فذكرها سبحانه مع أوصافها الاربعـة الدالة على عظمها ثم ذكر ذاته المقدسة بعد ذلك ووصفها بصفات ثلاثة وهي تدبيره سبجانه السهاء والارض والمركبات ونبه على المركبات بذكر أشرفها وهي النفس والغرض من هذا الترتيب هو ان يتوافق العقل والحس على عظمة جرم الشمس ثم يحتج العقــل الساذج بالشمس بل بجميع السماويات والارضيات والمركبات على اثبات مبدى" لها فحينتذ يحظى العقل هاهنا بادراك جلال الله وعظمته ا على ما يليق به والحس لا ينازعه فيه فكان ذلك كالطريق الى جذب العقــل ا من حضيض عالم المحسوسات الي يفاع عالم الربوبية وبيداء كبرياء الصمدية ا فسبحان من عظمت حكمته وكملت كلته

حير المطلب الرابع في كيفية النظر والتفكر في الليل والنهار كراه المحال المستدلال على الصانع المختار الحكيم ﴾

قال الله تمالي في سورة الانعام ( فالق الاصباح ) أسي هو فالق الاصباح والاصباح مصدر سمى به الصبح وفي معنى فالق الاصباح وجوه . الاول ان يكون المراد فالن ظلمة الاصباح وذلك لان الافق من الجانب الشمالي والغربي والجنوبي مملوء من الظلمة والنور انما ظهر في الجانب الشرقي فكان الافق كان بحرا مملواً من الظلمة ثم انه تعالى شق ذلك البحر المظلم بان أجرى

جدولامن النور فيه والحاصل ان المراد فالق ظلمة الاصباح بنور الاصباح ولما كان المراد معلوما حسن الحدف . والثاني انه تعمالي كما يشق بحر الظلمة عن نور الصبح فكذلك يشق نور الصبح عن بياض النهار فقوله فالق الاصباح أي فالق الاصباح ببياض النهار . والثالث ان ظهور النور في الصباح انماكان لاجل ان الله تمالي فلق تلك الظلمة فقوله فالق الاصباح أي مظهر الأصباح الا انه لما كان المقتضى لذلك الاظهار هو ذلك الفلق لا جرم ذكر اسم السبب والمراد منه المسبب . الرابع قال بعضهم الفالق هو الحالق فكان المعنى خالق الاصباح قال الامام فخرالدين وتقرير الحجة منوجوه . الاول ان نقول ا الصبح صبحان . فالصبح الاول هو الصبح المستطيل كذنب السرحان ثم تعقبه ظلمة خالصة ثم يطلع بعده الصبح المستطير في جميع الافق فنقول أما الصبح الاول وهو المستطيل الذي يحصل عقيبة ظلمة خالصة فهو من اقوي الدلائل على قدرة الله وحكمته وذلك لانا نقول انذلك النور اما ان يقال انه حصل من تأثير قرص الشمس أو ليس الامر كذلك والاول باطل وذلك لان مركز الشمس اذا وصل الي دائرة نصف الليل فاهل الموضع الذيء تكون تلك الدائرة أفقالهم قد طلعت الشمس من مشرقهم وفىذلك الموضع أيضا نصف كرة الارض وذلك يقتضي انه حصل الضوء في الربع الشرقي من بلدتنا وذلك الضوء يكون منتشرا مستطيرا في جميع اجزاء الجو ويجب ان يكون ذلك الضوء في كل ساعة الي القوة والزيادة والكمال والصبح الاول لوكان أثر قرص الشمس لامتنع كونه خطا مستطيلا بل بجب ان يكون مستطيرافي جميع الافق منتشرا فيه الكلية وان يكون متزايدا متكاملا بحسب كلحين ولحظة ولما لم يكن الامر كذلك بل علمنا أن الصبح الاول يبدو كالحيط الابيض الصاءد حتى تشبهه العرب بذنب السرحان ثم انه يحصل عقيبه ظلمة خالصة ثم

يحصل الصبح المستطير ليس من تأثير قرص الشمس ولامن جنس نوره فوجب آن يكون ذلك حاصلًا يتخليق الله تعالى ابتداء تنبيها على أن الانوار ليس لها وجود الا تخليقه وأن الظلمات لا ثبات لها الا تتقديره كما قال في أول هذه السورة وجعل الظلمات والنور ( والوجه الثاني ) في تقرير هذا الدليل انا لما بحثنا وتأملنا علمناأن الشمسوالقمر وسائر الكواكب لاتقع أضواؤها الا على الجرم المقابل لها فأما الذي لا يكون مقابلا لها فيمتنع وقوع أضوائها عليه وهذه مقدمة متفق عليها بين الفلاسفة وبين الرياضيين الباحثين عن أحوال الضوء المضيء \* اذا عرفت هذا قول الشمس عند طلوع الصبح غير مر تفعة من الافق فلا يكون جرم الشمس مقابلا لجزء من أجزاء وجه الارض فيمتنع وقوع ضوء الشمس على وجه الارض واذا كان كذلك امتنع أن يكون ضوء الصبح من تأثير قرص الشمس فوجب أن يكون ذلك يتخليق الفاعل المختارفان قيل لم لا يجوز أن يقال الشمس حين كونها تحت الارض توجب اضاءة ذلك الهواء المقابل له ثم ذلك الهواء مقابل لفواء الواقف فوق الارض فيصير ضوء الهواء الواقف تحت سببالضوء الهواء الواقف فوق ثم لا يزال يسرى ذلك الضوء من هواء الي هواء آخر ملاصق له حتى يصل الي الهواء المحيط بنا والجواب أن هذا باطلمن وجهين (الأول) أن الهواء لا يقبل النور واللون في ذاته وجوهم، وهذا متفق عليه بين الفلاسفة فيمتنع أن ينمكس النور منه الي غيره واذاكان كذلك امتنع أن يصير ضو .ه سببا لضوء هواء آخر مقابل له \* ثان قيل لم لا يجوز أن يمال انه حصل في الافق أجزاء كثيفة من الأبخرة والادخنة وعي احكثافتها تقبل النور عن قرص الشمس ثم ان بحصول انضوء فيها يصير سببا لحصول الضوء في الهواء المقابل لها فنقول لوكان السبب ما ذكرتم لكان كلماكانت الابخرة والادخنة في الافق أكثر وجب أن يكون ضوء الصباح أقوي لكنه ليس

الامر كذلك بل على المكس منه فبطل هذا العذر (الوجه الثاني) ان الدائرة التي هي دائرة الافق لنا فهي بعينها دائرة نصف النهار لقوم آخرين فاذاكان ا كذلك فالدائرة التي هي نصف النهار في بلدنا وجب كونها دائرة الافق لأولئك الاقوام \* اذا ثبت هذا فنقول اذا وصـل مركز الشمس الى دائرة | نصف الليل وتجاوز عنها فالشمس قد طلعت على أولئك الاقوام واستنار نصف ا العالم هناك والربع من الفلك الذي هو ربع شرقى لاهل بلدنا فهو بعينه ربع غربي بالنسبة الي تلك البلدة واذا كان كذاك فالشمس اذا تجاوز مركزهاءن دائرة نصف الليل قدصار جرمها محاذيا لهواءالربع الشرقى لاهل بلدنا فلوكان الهواء يقبل كيفية النور من الشمس لوجب أن يحصل الضوء والنورفي هواء الربع الشرقى من بلدنا بعد نصف اللبل وأن يصير هواء الربع الشرقي في غاية الاضاءة والانارة بعد نصف الليل وحيث لم يكن الامر كذلك علمنا أن الهواء لايقبل كيفية النور في ذاته واذا بطل هذا بطل المذر الذي ذكر قبل فقد ذكرنا برهازين دقبقين عقليهن محضين على أن خااني الضوء والظلمة هو الله تمالي لا قرص السمس ( والوجه الثالث ) هب أن نور الصباح الحاصل في المالم انما كان بسبب النمس الا أنا قد دللنا على أن حصول خاصية الضوء لقرص الشمس يجب أرن يكون بتخليق الفاعل المختار \* واذا ثبت هذا كان فالق الاصباح في الحقيقة هوالله تمالي ( الوجه الرابع ) في تقرير هذاالمطلوب أن الظلمة شبيهة بالعدم والنور محض الوجود فاذا أظلم الليل حصل الحوف والفزع في قلب الكل فاستولي النوم عليهم وصاروا كالاموات وسكنت المتحركات ورفعت التأثيرات والتفعيلات فاذا وصل نور الصباح الي هذا العالم فكانه نفخ في الصور مادة الحياة وقوة الادراك فضعف النوم وابتدأت اليقظة بالظهور وكلماكان نورالصباح أقوى وأكملكان ظهور قوة الحس والحركة

في الحيوان أكمل ومعلومأن أعظم نعمالله على الحلق هو قوّة الحياة والحسوالحركة ولما كان النور سبباً لحصول هذه الاحوال كان تأثير قدرة الله تعاليفي تخليق النورمن أعظم أقسام النهم وأجل أنواع الفضل والكرم اذا عرفت هذافكونه سبحانه فالقا للاصباح في كونه دليلاعلى كال قدرة الله تعالى أجل أقسام الدلائل وفى كونه فضلا ورحمة واحساناً من الله تعالى على الخلق أجل الاقسام وأشرف الانواع ولنختم هذه الدلائل بخاتمة شريفة فنقول آنه تعالي فالق ظلمة العدم بصباح التكوين والايجاد وفالق ظلمةالجمادية بصباح الحياة والعقل والرشاد وفالن ظلمة الجهالة بصباح العقل والادراك وفالق ظلمات العالم الجساني بتخليص النفس القدسية الي صبحة عالم الافلاك وفالق خلمات الاشتغال بعالم المكنات بصباح نور الاستغراق في ممرفة مدير المحدثات والمبدعات (وجمل الليل سكنا ) أي يسكن فيه الحلق راحة لهم اذ كل ذي روح يسكن فيه لان الانسان قد أتعب نفسه في النهار فيحتاج الي زمان يستريح فيه ويسكن فيه عن الحَركة وذلك هو الليـل\* وقال تعالى في سورة الاعراف (يغشى الليل النهار) ا أى يغطيه به ولم يذكر العكس للعلم به أو لان اللفظ يحتملها بجعل الليل مفمولا أولا والنهار مفعولا ثانيا أو بالعكس وعبارة الخطيب يغشي أي يغطى الليل بظلمته النهار أي والنهار الليل بضوء ه فيعتدل فعلهما على مافدره الله تعالى لهما في السير من الزيادة والنقصان وذلك من الحكم النافعة في الدين والدنيا الظاهرة لكل ذي عقل أنها تدبيره نعالى بفعله واختياره وقهرهواقتداره(يطلبهحثيثا) أي يمقبه سريما من غير أن يفصل بينهما بشيء فصار كأنه يطلبه على منهاج واحد؛ وقال تمالي في سورة ابراهيم وسورة النحل (وسخر لكم الليل والنهار) يتعاقبان فيكم بالضياءوالظلمة والزيادةوالنقصانوجعلهما خلفةلمنامكمومعاشكم و ذلك من نعم الله تعالى على عباده حيث جعل لهم الليل ليسكنوا فيه والنهار

ليبتغوا من فضله \* وقال تعالى في سورة الاسرى ( وجعلنا الليل والنهار آيتين) أى جهلنا الملوين بهيآتها وتماقبها واختلافها في الطول والقصر على وتيرة عجببة يحار في فهمها العقول آيتين تدلان على أن لهما صانعا حكيما قادرا عليما قال الامام فخر الدين والممنى أنه تمالي جعلها دليلين للخلق على مصالح الدين والدنيا أما فى الدين فلان كل واحد منها مضاد للآخر مغاير له مع كونهما متعاقبين على الدوام من أقوى الدلائل على أنها غير موجودين لذاتها بل لابد لهما من فاعل يديرهما ويقدرهما بالمقادير المخصوصة وأما في الدنيا فلانمصالح الدنيا لاتتم الا بالليل والنهار فلولا الليل لما حصل السكون والراحة ولولا النهار لما حصل الكسب والتصرف في وجوه المماش ( فمحونا آية الليل) الاضافة بيانيه كما في اضاغة العدد الي المعدود أي محونا الآية التي هي الليل و فائدتها تحقيق مضمون الجملة السابة ومحوها جملها ممحوة الضوء مطموسته لكن لابعد أن لم يكن كذلك بل ابداعها على ذلك كما في قولهم سبحان من صغر البعوض وكبر الفيل أي انشأهما كذلك والفاء تفسيرية لان المحو المذكور وما عطف عليــه ليسا مما يحصل عقيب جعل الجديدين آيتين بل هما من جملة ذلك الجدل ومتماته (وجملنا آية النهار) أي الآية التي هي النهار على نحو مامر (مبصرة) أي مضيئة يبصر فيها الاشياء وصفا لها محال أهلها ( لتبتغوا ) متلق بقوله تعالى وجعلنا آية النهار أي وجعلناها مضيئة لتطلبوا لانفسكم في بياض النهار ( فضلا من ربكم ) أى رزقا لا يتسنى ذلك في الليل وفي التمبير عن الرزق بالفضل وعن الكسب بالابتغاء والتعرض لصفة الربوبية المنبئة عن التبليغ الي الكمال شيأ فتيا دلالة على ان ليس للعبد في تحصيل الرزق تأنير سوى الطلب وانما الاعطاء الى الله سبحانه لا بطريق الوجوب عليه بل تفضلا بحكم الربوبية ( وانعلموا ) متعلق بكلا الفعلين أعنى محو آية الايل وجعل آية

النهار مبصرة لا باحدهما فقط اذ لا يكون ذلك بانفراده مدارا للعلم المذكور أي لتعلموا بتفاوت الجديدين ( عـدد السـنين ) التي يتعلق بها غرض علمي لاقامة مصالحكم الدينية والدنيوية (١٦ لحساب) أي الحساب المتعلق بما في ضمنهما من الاوقات أي الاشهر والليالي والاياموغير ذلك مما نيط به شيء من المصالح المذكورة ولو لا ذلك لما علم أحمد حساب الاوقات ولعطلت أمور كثيرة \* وقال تعالى في سورة المؤمنون ( وله اختلاف الليل والنهار ) إ أي هو المؤثر في تعاقبهما في الذهاب والمجيء يخلف أحدهما صاحبه اذا ذهب احدها جاء الآخر خلفه أي بعده أو له التصرف فيهما بالسواد والبياض والزيادة والنقصان أى انه تارة يزداد طول النهار على طول الليــل وبالعكس وبمقدار ما يزداد في النهار الصيغي يزداد في الايل الشتوي قال ابن الخطيب وعندى فيه وجه ثالث وهو ان الايل والنهار كما يختلفان بالطول والقصر في إ الازمنة فهما يختلفان في الامكنة فان من يقول أن الارضكرة فكل ساعة إ عينتها فتلك الساعة في موضع من الارض صبح وفى موضع آخر ظهر وفى آحر عصر وفي آخر مغرب وفي آخر عشاء وهلم جرا هذا اذا اعتبرنا البــلاد إ المختلفة في الطول أما البلاد المختلفة في العرض فكل بلد يكون عرضه للشمال إ اكثر كانت أيامه الصيفية أقصر وايامه الشتوية بالضا، من ذلك فهذه الاحوال المختلفة في الايام والليالي بحسب اختلاف أطوال البسلاد وعروضها أمر أ عجيب اه وقال الامام فخر الدين ان اختلاف أحوال الليل والنهار يدل على ا الصانع المختار من وجوه ، الاول ان اختلاف احوال الليـل والنهار مرتبط بحركات الشمس وهي من الآيات العظام الثاني ما يحصل بسبب طول الايام تارة وطول الليالي أخري مرن اختلاف الفصول وهي الربيع والصيف والحريف والشتاء وهو من الآيات العظام. الثالث ان انتظام احوال العباد أ

بسبب طلب الكسب والمعيشة في الايام وطلب النوم والراحـة في الليالي من الآيات العظام . الرابع ان كون الليل والنهار متماونين على تحصيل مصالح الخلق مع ما بينهما من التضاد والتنافي من الآيات العظام فان مقتضى التضاد ببن الشيئين ان يتفاسدا لا أن يتعاونا على تحصيل المصالح. الخامس ان اقبال الحلق في اول الليل على النوم يشبه موت الحلائق أولا عندالنفخة الاولى فى الصور ويقظتهم عند طلوع الشمس شبيهة بعود الحياة اليهم عند النفخة ا الثانية وهذا أيضا من الآيات العظام المنبهة على الآيات العظام السادس ان انشقاق ظلمة الليل بظهور الصبح المستطيل فيهمن الآيات العظام كانه جدول ماء صاف يسيل في بحر كدر بحيث لا يتكدر الصافي بالكدر ولا الكدربالصافي إ وهو المراد بقوله تعالى فالن الاصباح وجعل الليل سكنا . السابع ان نقدير الليل والنهار بالمقدار المعتدل الموافن للمصالح من الآيات العظام فان في الموضع الذي يكون القطب على سمت الراس تكون السنة ستة أشهر فيها نهارا وستة اشهر ليلاوهناك لايتم النضج ولايصلح لمسكن الحيوان ولا يتهيآ فيه شيء من أسباب المعيشة (أفلا تعقلون) أى ألا تتفكرون فلا نعقلون بالنظر والتأمل صنمه تمالى فتعتبرون وتعلمون ان الكل منا وان قدرتنا تعم جميع المكنات \* وقال تمالي في سورة النور ( يقلب الله الليل والنهار ) بالمعاقبة بينهما وبنقص أحدهما وزيادة الآخر وبنغيير أحوالهما بالحر والبرد وغيرهما ممايقع فيهما من الاموركالنمو والتنويع والبسوغير ذلك مما يبهر العقول ( ان في ذلك لعبرة) | أى لدلالة واضحة على وجود الصانع القــديم ووحدته وكمال قــدرته واحاطة علمه بجميع الاشـياء ونفاذ مشيئته وننزهه عما لا يليق بنسأته العلى ( لاولي الابصار) لكل من له بصر أو لاصحاب العقول والبصائر \* وفال تعالى في سورة الفرقان (وهو الدى جعل لكم الليل لباساً ) أى هو الذي جعل لكم

الليل كاللباس يستركم بظلامه كما يستركم اللباس (والنوم سباتا) أي وجعل النوم الذي يقع في الليل غالباً قطما عن الافاعيل المختصة بحال اليقظة راحة للابدان وعبر عنه بالسبات الذى هو الموت لما بينهما من المشابهة التامة في انقطاع أحكام الحياة وعليه قوله تعالى وهو الذي يتوفاكم بالليل وقوله تعالى الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها وهــذا مع دلالتــه على قــدرة الخالق فيه اظهار لنعمه على خلقه لان الاحتجاب بستر الليل كم فيه لكثيرمن الناس من فوالَّد دينية ودنيوية (وجمل النهار نشورا) اما من الانتشار أي وجمل النهار ذا نشور أى انتشار ينتشر فيهالناس لطلب المعاش وابتغاء الرزق كما قال لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله أو من نشر الميت اذا عادحياً أي وجعل النهار زمان بعث من ذلك السبات والنوم كبعث الموتي على حذف المضاف واقامة المضاف اليه مقامه أو نفس البعث على طريق المبالغة وفيه اشارة الي تنام فتوقظ كذلك تموت فتنشر \*وقال تعالى في سورة الفرقان أيضاً (وهو الذي جمل الليل والنهار خافة )من الخلاف أي جملكل واحد منهما مخالفالصاحبه إغملهذا اسودوهذا أبيضأو ذوى خلفة يخلف أحدها صاحبه اذا ذهبهذا إجاء هذا فهما يتعاقبان في الضياء والظلمة والزيادة والنقصان أو يخلف كل منهما الآخر بان يقوم مقامه فيما ينبغي أن يعمل فيسه ( لمن أراد ان يذكر ) آي يتذكر آلاء الله عز وجل ويتفكر في بدائع صنعه فيعلم انه لا بدلها من صانع حكيم واجب الذات رحيم للعباد وقال الامام فخر الدين المعني لينظر الناظر في اختلافهما فيعلم انه لا بد في انتقالهما من حال الى حال من ناقل ومغير (أو أراد شكوراً) أي شكر نعمة ربه عليه من الآتيان بكل منهما بعد الآخر لاجتناء تمراته ولو جعل أحدهما دائمًا لفات مصالح الآخر ولحصلت

السآمة والملل منه والتواني في الامور المقدرة بالاوقات وفتر العزم الذي أنما يثيره لتــداركها دخول وقت آخر وغير ذلك مرن الامور التي أحكمها إ الملي الكبير \* وقال تمالي في سورة القصص ( قل أرأيتم ) أي أخبروني (ان جعل الله عليكم الليل) أى الذي به اعتبدال حر النهار ( سرمدا ) دائمًا لانهاية معه ( الى يوم القيامة ) فتكونون في ظلمة دائمة ( من اله غير الله ) صفة لاءله (يأتيكم بضياء) صفة أخرى له عليها يدور أمر التبكيت والالزام (أفلاتسمعون ) هــذا الكلام الحق سماع تدبر واستبصار حتى تذعنوا له وتعملوا بموجبه (قبل أرأيتم ان جعل الله عليكم النهار ) أي الذي توازن حرارته رطوبة الليل فيتم بهما صلاح النبات وغمير ذلك من جميع المقدورات (سرمــدا الى يومالقيامة) بحيث تكون السمش مقابلة لوجه الارض دائمًا ﴿ (من اله غير الله يأيكم بليل تسكنون فيه ) استراحة من متاعب الاشغال إ (أفلا تبصرون) هذه المنفعة الظاهرة التي لاتخفي على من له بصرقال الامام إ فخر الدين اعلم أنه تعمالي لما بين من قبــل استحقاقه للحمد على وجه الاجمال يقوله \* وهو الله لا الا هو له الحمد في الاولى والآخرة وله الحكم واليه ترجعون فصل عقيب ذلك بعض مايجب أن يحمد عليه مما لا يقدر عليه سواه فقال لرسوله قل أرأيتم ان جمل الله عليكم الليل سرمدا الي يوم القيامة فنبه على إ أن الوجه فيكون الليل والنهار نعمتان يتعاقبان على الزمان لان المرء فىالدنيا وفيحال التكليف مدفوع الي أن يتعب لتحصيل مايحتاج اليه ولايتم له ذلك إ لولاضوء النهار ولأجله يحصل الاجتماع فيمكن المعاملات ومعلوم أن ذلك لاتم لولا الراحة والسكون بالليل فلا بد منهما والحالة هذه فبين تعالي أنه لاقادر على ذلك الا الله تعالى وانما قال أفلا تسمعون أفلا تبصرون لأن الغرض من ذلك الانتفاع بما يسمعون ويبصرون من جهة التدبر فلما لم ينتفعوا نزلوا

منزلة من لايسمع ولا يبصر قال الكلبي قوله أفلا تسمعون معناه أفلا تطيمون من يفعل ذلك وقوله أفلا تبصرون معناه أفلا تبصرون ماأتهم عليهمن الخطأ والضلال اه قال في روح البيان اعلم أن فلك الشمس يدور في بعض المواضع رحويا لاغروب للشمس فيه فنهاره سرمدي فلا يعيش الحيوان فيه ولاينبت النبات فيه من قوة حرارة الشمس فيه وكذلك يدور فلك الشمس في يعض المواضع بعكس هذا تحت الارض ليس للشمس فيه طلوع فليله سرمدى فلايميش الحيوان أيضا فيه ولاينبت النبات ثمة فلهذا المعنى قال تعالي (ومن رحمته جمل لكم الليل والنهار) أي يتعاقبان بالظلمة والضياء( لتسكنوا فيه) أي في الايل (ولتبتغوا من فضله) في النهار بأنواع المكاسب (ولعلكم تشكرون) أي وليكون حالكم حال من يرجي منه الشكر لما يتجدد لـكم من تقابهما من النعم المتوالية التي لا يحصرها الاخالة با قال امام الحرمين وغيره من الفضلاء لاخلاف أن الشمس تغرب عند قوم وتطلع عنــد قوم آخرين والايل يطول عند قوم ويقصر عند آخرين وءند خط الاستواء يكون الليل والنهار مستويا أبدا وذكروا أن بلغار مدينة الصقالبة ضاربة فىالشمال شديدة البرد والفجر يطلع في تلك الديار قبل غيبوية الشفق في أقصر ليالي السنة \*وقال تعالى في سورة لقمان ( المتر )أي الم تعلي علما قويا جاريا مجري الرؤية ( أن الله ) بقدرته وحكمته (يولج)أى يدخل (الليل في النهار) فيغيب فيه بحيث لا يريشي، منه فاذاالنهار قد عم الارض كلها أسرع من اللمح (ويولج الهار) أي يدخله كذلك (في الليل) فيخني حتى لا يبقي له آثر فاذا الليل قد طبق الآفاق مشارقها ومغاربها في مثل الطرف فيميز سبحانه كلا منهما من الآخر بعد اضمحلاله أو المعنى انه يدخل كل واحد منهما في الآخر ويضيفه اليـه فيتفاوت بذلك حاله زيادة و نقصانًا قال الامام فخر الدين ايلاج الليل في النهار يحتمل وجهين (أحدهما)

ان يقال المراد ايلاج الليل في زمان النهار أي يجعل في الزمان الذي كان فيــه النهارالليلوذلك لانالليل افاكان مثلا اثنتي عشرة ساعة ثم يطول يصير الليل موجودا في زمان كان فيه النهار \* وثانيهما ان يقال المراد ايلاج زمان الليل في النهار اى يجمل زمان الليل فى النهار وذلك لان الليل اذا كان كما ذكرنا اننتى عشرة ساعة اذا قصر صارزمان الليل موجودا في النهار (وسخر الشمس والقمر) عطف على يولجوالاختلاف بينهما فى الصيغة لما ان ايلاج أحد الملوين فى الآخر متجدد في كلحين وأما تسخير النيرين فامر لا تعدد فيه ولا تجدد وانما التعدد والتجدد في آثاره وقد أشار الي ذلك حيث قال (كل يجري)أي بحسب حركته الحاصة وحركته القسرية على المدارات اليومية المتخالفة المتعددة حسب تعدد الايام جريا مستمرا ( الى أجل مسمى ) قدره الله تعالى لجريهــما وهو يوم القيامة (وان الله يما تعلمون خبير) عطف على ان الله يولج داخل معه في حيز الرؤية فان من شاهد مثل الصنع الرائق والتدبير الفائق لا يكاد يغفل عن كون صانعه عز وجل محيطا بجلائل أعماله ودقائقها قال بعضهم ألم تو ان الله يولج الليل في النهار فيصير الظلام ضياء ولما كان هــذا الفعل في غاية الاعجاب وكان لكثرة تكراره قد صار مألوفا فغفل عما فيه من الدلالة على تمام القدرة ذكره الله تعالى بقوله يولج الليل في النهار ثم نبه عليه باعادة الفعل فقال تعالي ويولج النهار في الليل فيصير ماكان ضياء ظلاما وتارة يكون التوالج يقصر هذا وطول هذا فدل كل ذلك على انه تمالى فاعل بالاختيار\* وقال تعالي في سورة يس ( وآية لهم ) على القدرة العظيمة ( الليــل ) المظلم كانه قيل كيف كان آية فقال (نسلخ منه النهار) المضيء أي نزيل النهار ونكشفه عن مكان الليل بحيث لا يبقى معه شيء من ضوءه في الهواء مستعار من السلخ وهو ازالة ما بين الحيوان وجلده من الاتصال ( فاذاهم مظلمون )

أي داخلون في الظلام واذا للمفاجآة أي ليس بيدهم بعد ذلك أمر ولا بدلهم من الدخول فيه واعلم ان الليسل وان كان في نفسمه آية الا ان الشيء تتبين بضده منافعه ومحاسنه ولهذا لم يجعل الليل وحده آية في موضع من المواضع الا وذكر آية النهار معها \* وقال تعالي في سورة الزمر (يكور الليــل على النهار ويكور النهار على الليل ) أي يغشيكل واحد منهما الاخر أو يدخله عليه فيزيد فكانه يلفه عليه لف اللباس على اللابس ويغيبه فيمه كما يغيب الملفوف باللفافة أو يجعله كارا عليــه كرورا مشتابعا تتابع اكوار العمامة قال الراغب كور الشيء ادارته وضم بعضه الى بعض ككور العامة وقوله يكور الليــل على النهار ويكور النهار على الليل اشارة الي جريان الشمس في مطالعها وانتقاص الليلوالنهار وازديادهما اه ومنتهي الزيادة اربع عشرة ساعة ومنتهي النقصان عشر ساعات قال الامام غر الدين ان الدلائل التي ذكرها الله تعالى في اثبات الهيئه أما ان تكون فلكية او عنصرية اما الفلكية فاقسام احدها خلق السموات والارض والثانى اختلاف أحوال الليل والنهار وهو المراد ههنا من قوله يكور الليل على اننهار ويكور النهار علىالليلوذلك لانالنور والظلمة عسكران مهيبان عظيمان وفي كل يوم يغلب هذا ذاك تارة وذاك هذا أخري وذلك يدل على أن كل واحد منهما مغلوب مقهورولابد من غالب قاهر لهما يكونان تحت تدبيره وقهره وهو التهسبحانه وتعالى \* وقال تعالى في سورة غافر ( الله الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه ) أي ليزول عنكم التعب والكلال فيه بما تقاسون في نهاركم من تعب التردد في المعاش ولتستر يحوافان الليل لكونه باردا رطبا تضعف فيه القوي التي تصدر عنها الحركة ولكونهمظلما يؤدىالي سكون الحواس فتستريح النفس والقوي والحواس بقلة أشغالها وأعمالها كما قال ابن هيصم جعل الليل مناسبا للسكون من الحركة لان الحركة على وجهبن

احركة طبع من الحرارة وحركة اختيارمن الجواطر المتتابعة بسبب الحواس فخلق الليل مظلما لتنسد الحواس وباردا لتسكن الحركة ولذا قيل للبرد القر لاجلأن البرد يقتضي السكونوالحر الحركة (والنهار مبصرا)أي مضيأ تبصرون فيه مطالب أرزاقكم ومكاسبكم تنبيه على كمال قدرته وعظيم نعمته المتوحد هو بهما ليدلهم على تفرده باستحقاق العبادة وفى الكلام احتباك أي شبهه حيث حذف من كل مأثبته أو مقابله في الآخر فالتقدير الله الذي جمل لكم الليل مظلها لتسكنوافيه والنهارمبصرا لتتحركوا فيه لتحصيل معاشكم فحذف مظلها لدلالة مبصراعليه وحذف لتتحركوا لدلالة لتسكنواعليه وهذا أفصح كلام قال الامام فخر الدين وأعلم أنا بينا أن دلائل وجود التوقدرته اما فلكية واما عنصرية أما الفلكيات فأقسام كثيرة .أحدها تماقب الليل والنهار وكانأ كثر مصالح العالم مربوطابهما فذكرهماالله تعالى في هذا المقام وبين أن الحكمة في خلق الليل والنهار حصول الراحة بسبب النوم والسكون والحكمة فيخلق النهار ابصار الاشياء ليحصل مكنة التصرف فيها على الوجه الانفع أما انالسكون في وقت النوم سبب للراحة فبيانه من وجهين . الاول ان الحركات توجب الاعياء من حيث ان الحركة توجب السخونة والجفاف وذلك يوجب التألم والثاني ان الاحساس بالاشياء أنما يمكن بايصال الارواح الجسمانية الي ظاهر الحس ثم ان تلك الارواح تتحلل بسبب كثرة الحركات فتضعف الحواس والاحساسات واذا نام الانسان عادت الارواح الحساسة في باطن البدن وركزت وقويت وتخلصت عن الاعياء وأيضا الليل بارد رطب فبرودته ورطوبتة يتداركان ما حصل في النهار من الحر والجفاف بسبب ما حدث من كثرة الحركات فهذه هي المنافع المعلومة من قوله تعالي الله الذي جعــل الكم الليل لتسكنوا فيه وأما قوله والنهار مبصرا فاعلم ان الانسان مدني

بالطبع ومعناه أنهمالم يحصــل مدنية تامة لم تنتظم مهمات الانسان فيمأكوله ومشروبه وملبسه ومنكحه وتلك المهمات لاتحصل الا باعمال كثيرة وتلك الاعمال تصرفات في امور وهذه التصرفات لاتكمل الا بالضوء والنور حتى إ يميز الانسان بسبب ذلك النوربين مايوافقه وبين مالا يوافقه فهذا هوالحكمة فى قوله والنهار مبصرا ( ان الله لذوفضل )عظيم (على النـاس ) لايوازيه ا فضل ولايدانيه بخلق الليــلوالنهارومايحتويان عليه من المنافع (ولـكن أكثر إ الناس لايشكرون ) لجهلهم بالمنع واغفالهم مواضع النع قال الامام فخر الدين واعلم أنه تعالى ال ذكر ما في الليل والنهار من المصالح والحكم البالغة قال ان الله لُدُوفضل على الناس ولكن أكثر الناس لايشكرون والمراد أن فضل الله على الخلق كثير جداول كنهم لايشكرونه وعيمأن ترك الشكرلوجوه واحدها أن يعتقد الرجل أن هــــذه النعم ليست من الله تعالي مثل أن يعتقد أن هذه الافلاك واجبة الوجود لذواتها وواجبة الدوران لذواتها فحينتذ هذا الرجل لايمتقد أن هذه النم من الله تعالي • وثانيها أن الرجل وان اعتقد أن كل هذا المالم حصل بتخليق الله تمالى وتكوينه الاأن هذه النم العظيمة أعنى نعمة تعاقب الليل والنهار لما دامت واستمرت نسيها الانسان فاذا ابتلي الانسان بفقدان شيء منهاعرف قدرها مثل أن يتفق لبعض الناس والعياذبالله أن يحبس في آبار عميقة مظلمةمدة مديدة فحينئذ يعرف ذلك الانسان قدرنعمة الهواء الصافى وقدر نممة الضوء . وثالثها أن الرجل وان كان عارفا بمواقع هذه النم الا أنه يكون حريصاً على الدنيا محبا للمال والجاه فاذا فاته المال الكثير والجاه العريض وقع في كفران هذه النم العظيمة ولماكان أكثر الخلق هالكين في أحد هذه الاودية الشلانة التي ذكرناها لا جرم قال تعالى ولكنَّ أكثر الناس لا يشكرون ونظيره قوله تعالى وقليل من عبادي الشكور وقول ابليس ولا تجدأ كثرهم شاكرين \* وقال تعالى في سورة النبأ (وجعلنا الليل لباساً) يستركم بظلامه كما يستركم اللباس ووجه النمة في ذلك هو أن ظلمة الليل تستر الانسان عن العيون اذا أراد هربا من عدو أو اخفاء مالا يحب الانسان اطلاع غيره عليه قال المتنبى

وكم لظلام الليل عندي من يد \* تخبر أن المانوية تكذب وأيضا فكما أن الانسان بسبب اللباس يزداد جماله وتتكامل قوته ويندفعءنه أذي الحر والبرد فكذا الباس الليل بسبب مايحصل فيه من النوم يزيد في جمال الانسان وفي طراوة أعضائه وفي تكامل قواه الحسية والحركية ويندفع عنه أذي التعب الجسماني وأذي الافكار الموحشة النفسانية فان المسريض اذا نام بالليل وجد الحفة العظيمة (وجعلنا النهار معاشا) أي وقت حياة تبعثون فيه من نومكم وتتقلبون فيه في حواثجكم ومكاسبكم لتحصيل ما تعيشون به « وقال تمالي ( وَالليل اذا ينشى ) بظلمته كلُّ ما بين السماء والارض ( والنهار اذا تجلي) ظهر بزوال ظلمة الليل قال الامام فخر الدين واعــلم أنه تعالى أقسم بالليــل الذي يأوي فيه كل حيوان الي مأواه ويسكن الخلق عن الاضطراب ويغشاهم النومالذي جعلهاللهراحة لأبدانهم وغذاء لأرواحهم ثم أقسم بالنهار اذا تجلى لان النهار اذا جاء انكشف بضوئه ماكان في الدنيا من الظلمة وجاء الوقت الذي يتحرك فيه الناس لمعاشهم وتقعرك الطير من أوكارها والهوام من مكامنها فلوكان الدهركله ليلا لتعذر المعاش ولوكان كله نهارآ لبطلت الراحة لكن المصلحة كانت في تماقبهما على ما قال وهو الذي جمل الليل والنهار خلفة وسخر لمكم الليلوالنهار ﴿ المبحث السادس فى النظر في الرياح \* وفيه مطلبان ﴾ د المطلب الاوّل في كيفية النظر فى الرياح » ( للاستدلال على الصانع المختار الحكيم )

اعلم أن الريح هو الهواء المتحرك وكون هذاالهواء متحركا ليس لذاته ولاللوازم ذاته والا لدامت الحركة بدوام ذاته فلا بد وأن يكون لتحريك الفاعل المختار وهو الله جل جلاله قال المتقدمون من الفلاسفة ههنا سبب آخر وهو أنه يرتفع من الارض أجزاء أرضية دخانية لطيفة تسخنها الشمس تسخينا قوياشديدا فبسبب تلك السخونة الشديدة ترتفع وتتصاعد فاذا وصلت الي القرب من الفلك كان الهواء الملتصق يمقعر الفلك متحركا على استدارة الفلك بالحركة المستديرة التي حصلت للطبقة الموجودة هناك وهي كرة النار فيمنع هـذه الادخنة من الصعود بل يردها عن سمت حركتها فحينثذ ترجع تلك الادخنة وتتفرق في الجوانب وبسبب ذلك التفرقب تحصل الرياح ثم كلما كانت تلك الادخنة آكثر وكان صعودها أقوى كان رجوعها أيضا أشد حركة فكانت الرياح أقوى وأشد هذا حاصل ما ذكروه ويدل على بطلانه وجوه الاول ان صمود الاجزاء الارضية انما يكون لاجل شدة تسخينها ولا شك ان ذلك التسخن عرض لان الارض باردة يابسة بالطبع فاذا كانت ا تلك الاجزاء الارضية متصعدة جداكانت سريعة الانفعال فاذا تصاعدت ووصلت الى الطبقة الباردة من الهواء امتنع بقاء الحرارة فيها بل تبرد جداً واذا بردت امتنع بلوغها في الصمود الي الطبقة الهوائيــة المتحركة بحركة ا الفلك فبطل ماذ كروه \* الوجه الثاني هب ان تلك الاجزاء الدخانية صعدت الى الطبقة الهوائية المتحركة بحركة الفلك لكنها لما رجعت وجب ان تنزل

على الاستقامة لانها اجزاء أرضية والارض جسم ثقيل والثقيل انما يتحرك بالاستقامة والرياح ليست كذلك فانها تتحرك عنه ويسرة \* الوجه الثألت هو ان حركة تلك الاجزاء الى أسفل طبيعية وحركتها يمنة ويسرة عرضية إ والطبيعية أقوى من المرضية واذا لم تكن أقوى فلاأقل من المساواة ثم ان الريح عند حركتها بمنة ويسرة ربما تقوى على قلم الاشجار ورمي الجدار بل الجبال فتلك الاجزاء الدخانية عندما تحركت حركتها الطبيعية التي لهاوهي الحركة الىالسفل وجب ان تهدم السقف ولكنا نرى الغبار الكثير ينزل مرن الهواء ويسقط على السقف ولا يحس بنزوله فضلا عن ان يهدمه فيعلم من ذلك ان حركة الاجزاء الارضية النازلة لا تكون حركة قاهرة فثبت فساد ما ذكروه \* الوجه الرابع انه لوكان الامر على ما قالوه من ان الرياح من أجزاء أرضية دخانية لكانت الرياح كلماكانت أشدوجب أن يكون حصول جزاء الدخانية الغبارية الارضية آكثر لكنه ليس الامركذلك لان الرياح قد يعظم عصوفها وهبوبها في وجه البحر مع أن الحسيشهــد أنه ليس في ذلك الهواء أ المتحرك العاصف شيء من التغير والكدرة فبطل ما قالوه وبطل بهذا الوجه العلة التي ذكروها في حركة الرياح قال المنجمون ان قوي الكواكب هي التي تحرك الرياح وتوجب هبوبها وذلك أيضاً بعيد لانالموجب لهبوب الرياح ان كان طبيعة الكوكب وجب دوام الرياح بدوام تلك الطبيعة وانكان الموجب هو طبيعة الكوكب بشرط حصوله في البرج المعين والدرجة المعينة وجب أن يتحرك هواء كل العالم وليسكذلك فبطل ما قالوه قال المتأخرون ا من الفلاسفة ان الكون مكون من طبقات رقيقة موضوعة فوق بعضها تتناقص كثافتها كلما بعدت عن سطح البحر وكلما كانت الموازنة بينهما أكمل كان الجرّ أسكن وأهدأ فاذا انقطعت الموازنة باي سبب كان كتغير درجة

الحرارة ومد البحر وجزره والتيارات المائية القوية والقذفات البركانية أ ورطوية الهواء وكهربائيته وحركة دوران الارض اضطربت تلك الكنلة أ وتحركت وابتدأ الاستشعار بالريح وهذا أيضاً بعيد لان بمض تلائـالاسباب أ خاصة ببعض المواضع فكيف توجب تحرك الهواء في موضع آخر ويعضها أ، أمور ملازمة فكان يجب دوام حصول الرياح بدوامها وأيضاً انا نشاهد في اختلاف الرياح ما يتعذر تعليله بما ذكره المتقدمون منهم والمتأخرون وذلك " الاختلاف من وجوه ( الاول ) ان هذه الرياح تارة تسكن وتارة تتحرك ثم أ انحركات الرياح تارة تكونجامعة لاجزاء السحاب موجبة لانضام بعضيا الي البعضحتي ينعقدالسحاب الغليظ وتارة تكون مفرقة لاجزاء السحاب مبطلة لها ( الثاني ) أن هــذه الرياح تارة تـكون مقوية للزروع والاشجار ا مكملة لما فيها من النشو والنماء وهي الرياح اللواقح وتارة تكون مبطلة لها كما في الخريف (الثالث) أن هذه الرياح تارة تكون طيبة لذبذة موافقة أ للابدان حتى تصح بها القوي وتصفو البشرة وتذكو الحواس وتهيج الشهوة وتارة تكون مهلكة اما بسبب ما فيها من الحر الشديد كافي السموم أوبسب ما فيها من البرد الشديد عافي الرياح المهلكة جداً (الرابع) أن هذه الرياح! تارة تكون شرقية وتاره تكون غريبة وشمالية وجنوبيه وهذا صبط ذكره بعض الناس والا فالرياح تهب من كل جانب من جرانب العالم ولا ضبطلها ولااختصاص لحانب من جانب العالم بارافا بأن بالا المالم الا والحار والبارد (السادس) أن هذه الرياح تارة تكون ضعيفة وتارة نكون قوية شديدة حتى يصير الهواء اللطيف الذي يشقه البعوض بحيث يقلع الشجر وهو ليس بذاته كذلك (الد ابع) أنها تاره بكون بطينه في سيرها وتاره بكون سريعة فيه من سبة أميال في الداءة الي المه وتسعيد وتا ترام سرعتمل

الساعة مائة وعشرين ميلا أو اكثر لكنه نادر (الثامن) أن منها الاعصار والزوبعة وهي الريح التي تدور على نفسها شبه منارة أوشبه تنين يدور فيالجو تارة تصعد من قعر الارض فان من ركب البحريشاهد أن البحر يحصل غليان شديد فيه بسبب تولد الرياح من قمر البحر الي ما فوق البحر وحينئذ يعظم هبوب الرياح في وجه البحروتارة ينزل الريحمن جهة فوق وهذا أيضاً عجيب ( المَّاشر ) أن منها رياح الرحمة وريح العذاب روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال نصرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبور والجنوب من ربح الجنة وعن كعب لو حبس الله الريح عن عباده ثلاثة أيام لا نتن أكثر الارضوعن ابن عمر رضي الله عنهماالرياح ثمان أربع منهاعذاب وهوالقاصف والعاصف والصرصر والعقيم وأربعة منهارحة الناشرات والمبشرات والمرسلات والذاريات وسيأتي ذكر هذه الرياح أما العواصف فهي رياح تحصل فجأة وربما تتابعت عواصف كثيرة يتلو بعضها بعضاً ورياحها تكون منحرفة وتخرج على هيئة زوابع سريعة الزوال والقواصف لا تختلف عرب العواصف الا في شــدتها وعنفوانهاوتصحبها غالبا عواصف تنقذف من السماءجهة الارض ومن الارض جهة السماء وكل ذلك بانضمامه لتلك الريح الشديدة يساعد على اتلاف ما يجده فى ممره فيسقط الابنية المتينة ويقلع الاشجار الكبيرة من أصولها ويتلف جواهم الحصاد ويشتت بقاياها الى محال بعيدة وتتسلط تلك الريح على اتلاف جزائر أنتيلة وجزائر فرانسا وبورون وسييام والصين واليابونيا وغييرها من بلاد تلك الجهات والاتلاف الذي يحصــل من هذا الحـادث في البحر والمراسى والموارد مهول أيضاً وبالجلة فالظاهر أن مالا تتلفه المياه والنبيران والجنود المديدة من الاقاليم الافي مرات عديدة تتلفه هذه القواصف

المهولة في اجتيازها عليها بعض ساعات قليلة (الحادي عشر) أن منها الرياح الدائمة أعــني التي فعلما دائم واتجاهها يكاد أن لا يختلف أصـــلا ومنها الرياح التي ليس لها أتجاه مخصوص ولا مدة معينة بل كثيرا ماتشاهد منها جملة مجتمعة مع بعضها في آن واحد ومنها الرياح الدورية أي التي تبقي سستة أشهر وهي التي تهب من مهب واحد في السماء جملة شهور متتابعة من السنة ثم في الأشهر الباقية تهب من محل مقابل للاول وهذه الرياح تسميها البحريون رياح الموسم وتتسلطن في البحر الهندى وأجوانه وتبتدىء من رأس بون اسبرنس الي سواحل الصين واليابونيا فني الاشمهر الاربعة أو الخسة الاول من السنة تهب هذه الرياح باتجاه دائم لا يتغير وفي الاسابيع الستة التالية أو الشهرين التاليين لذلك تتغير وتختلط بأزمنة سكون وعواصف وقواصف وفى الشهر السابع والثامسن والتاسم والعاشر تتجمه اتجاها دائماً ومنتطها غير آنه مقابل للاول وفي الحادي عشر والثاني عشر يحصل في جو المناطق المعتدلة تقلبات غير قارة ولا تجاوز الدرجة العاشرة أو الثانية عشر من العرض الجنوبي أما وراء ذلك فتتسلطن الرياح المنتظمة والرياح المختلفة فى تلك البحور الواسعة بدون أن يعوقها فى طريقها مائق والجـو في شــتاء البلاد التي توجد فيها نبلك الرياح الموسمية يتحرك ويضطرب بالرياح الشمالية الشرقية في شمال خط الاستواء وبالرياح الشالية الغربية في جنوبه بخلاف مدة الصيف فانما يستشعر فيهابالرياح الجنوبية الغربية فقط اذا عرفت هذا فنقول اختلاف الرياح في الصفات المذكورة مع انطبيعة الهواء واحدة وتأثيرات الطبائع والانجم والافلاك واحدة يدل على ان هذه الاحوال لم تحصل الا بتدبير الفاعل المختار سبحانه وتعالى قال الامام حجة الاسلام ومن آياته الهواء اللطيف المحبوس بين مقعر السماء ومحدب الارض لا يدرك بحس

أ اللمس عند هبوب الرباح جسمه ولا يرى بالعين شخصه وجملته مثل البحر الواحد والطيور محلقة في جو السهاء ومستبقة سباحة فيه باجنحتها كما تسبح حيوانات البحر في الماء وتضطرب جوانبه وامواجه عند هبوب الرياح كما ا تضطرب أمواج البحر فاذا حرك الله الهواء وجعله ريحاً هابة فان شاء جعله أأ نشرا بين بدى رحمنه مها غاني سبحانه وارسلنا الرياح لواقح فيصل بحركته روح الدواء الي الحيوانات واننباتات فتستعد للنماء وان شاء جمله عذا باعلى العصاة من خليفته كا قال ندالي فارسلنا عليهم ريحا صرصرا في ايام نحسات لنذيقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أخزى ثم انظر الى لطف الحواء نم شدته وقوته مهما ضغط في الماء فالزق المنفوخ يتحامل عليه الرجل القوى المفسسه في الماء فيصجز عنه والحديد الصلب تضعه على وجه الماء فيرسب فيه فانظر كيف ينقبض الهواء من الماء بقوته مع لطافته اه قال صاحب الفلسفة الحقة جرب علماء الفلاسفة لمرفة مقدار قوة الهواء تجارب عديدة أهمها انهم صنمواكرة مجوفة مقسومة الى قسمين يمكن انطباقهما على بعضهما بشرط ان نقط الانطباق لا تسمح للمواء بالنفوذ ثم فرغوا الهواء من هذه الكرة بواسطة حنفية في احدما فوحدوا انه من الصعب جدا فصل نصفيها من بمضيم فه أن يـل دلالة واضحة على قوة الضغط الجوى الذي انتهز فرصة فراغها فضفط عليها من الخارج بدون معارض له من الداخل فارانا عزيمته ومن الفريب ان هذا الهواء ضفطه مجمول بطريقة مناسبة جدا لانه يحصل إ فيه التنفس بالراحة المامة ولو اختلت صفة من الصفات التي وضعه الله تعالى عليها لاءوج النظام بدليل ائه أو صعد الانسان بالبالون الي حيث تخف كتلة الهواء ويقال ضفطها يرى الزالمنفس يحصل بمجهود عظيم أوغير عظيم بنسبة الارتفاع الذي يكون فيه وليست هذه فقط فالدة الضغط الجوي بل له فوائد

كثيرة منها حفظ السوائل الموجودة فىالاجسام الحية منان تندفق وتنفرزا الى الخارج بدليل أن بمض علماء الفلاسفة صعد بالبالون الى نقطة عالية جدا فل فيها الضمط الجوي فشاهد هو والذين ممه ان الدم سال من جميع مسام أجسامهم وصعب عليهم انتنفس حتى كادوا ان يموتوا لو لا اسراعهم بالهبوط الي الارض ومن هنا يعلم أن وجود الضغط بالكيفية التي هو عليها الآن بلا أدني تغير ضروري لحفظ الحياة ولولا الضغط الجوي لما بقي علىسطحالكرة الارضية ولاقطرة ماء وماكان بجد الانسان منها الارواسها المختلفة وبيان ذلك ان جل السائلات على سطح الكرة الارضية قابلة لنتطار أعنى للاستحالة الى يخدار على كل درجات الحرارة المختلفة وقدا. رأى علماء الفسلاسفة ان تبخر السائلات ببطء على الدرجة المعتادة سببه الوحيد الضغط الجوى فلولم يكن هــذا لتصاعد الماء وكل السوائل في الحال الى بخار مع أن تلك السوائل متباينة فى هذه الخاصية ويمكن مشاهدة هذه الحالة بالتجارب البسيطة فلو وضعنا في اناء صغير قليلا من السائل المسمى بالاتير نجد أنه يتطاير بعدزمن قليل ويحصل ذلك لو أمدلناه بالـكؤل انما يكون تطايره أبطأ من السائل السابق وتدج النتيجة عينهالو أبدلناهذين السائلين بالماء غيرأن تطايره يستلزم زمناأكثر مما لزم لكل منهمافلو ملأنا زيرا ووضعناه معرضا للهواء فلا يمضى عليه زمن كبيرحتي نراه فارغا وموجودافي قاعه جملة رواسب مختلفة هي المواد التيكانت ذائبة في مائه وذلك لان الماء بتبحزه يترك جميع رواسبه ثم انا لوصعدنا اليجبل عاليقل فيه الضغط الجوي لشاهدنا أن الماء بدل أن ينلي كعادته على درجة مائة يغلى على درجة أفل من ذلك بكثيرولو وضعناقليلامن الماء في اناءووضعنا هذا يمشموله داخل ناقوس فوق الآلة المفرغة وأحدثنا فيهذا الناقوسالفراغ المكن لشاهدنا أن الماء تبخر كله في الدرجة المعتادة ومن هنا يظهر أنه لولا

۳۶ دليل ني

الضغط الجوي الضاغط على أسطحة البحار المتسعة لما بقى فيها ولاقطرة ماء ولما أمكنت الحياة . أليس هـذا بغريب لمن أراد أن يتدبر ، وليس التدبر ببعيد اليس الارتباط بين الضغط الجوي وبين تلك الامور المنسوبة له هو مجرد اتبار عادى لا يمكن للمقل أن يعلم كيفيته ولاان يدرك حقيقة هذا الضغط ولا أن يكابر في أن السبب الحقيق لجميع ماذكر هو قدرة الله تعالي وارادته التي اقتضت ربط الاسباب بمسببا تها ظاهرا فقط

## ﴿ المطلب الثاني في كيفية التفكر في الرياح ﴾ ﴿ على مقتذى ما تدل عليه الآيات القرآنية ﴾

قال الله تمالى في سورة الفرقان (وهو الذي أرسل الرياح بشرايين يدي رحمته) أي مبشرات وقريء نشرا بضم النون والشين أى منشرة أي مفرقة من كل جانب وقال الفراء النشر من الرياح الطيبة اللينة التي تنشر السحاب وأصله من النشر وهو الرائحة الطيبة وقريء نشرا بفتح النون واسكان الشين وهومصدر نشرت الثوب ضد طويته ويراد بالمصدر ههنا المفعول والتقدير ارسل الرياح منشرات فكانها كانت مطوية فارسلها الله تمالي منشورة بعد انطوائها قال الامام فخر الدين ان قوله نشراأي منشرة متفرقة فجزءمن أجزاء الريح يذهب يمنة وجزء آخر يذهب يسرة وكذا القول في سائر الاجزاء فان كل واحد منها يذهب الله الم كل واحد من الاجزاء التي لا تتجزأ من تلك الريك الافلاك والخدة والمنه واحدة والعبائم الى كل واحد من الاجزاء التي لا تتجزأ من تلك الريك نسبة واحدة فاختصاص بمض أجزاء الريح بالذهاب يمنة والجزء الآخر بالذهاب يسرة وجب أن لا يكون الا بتخصيص الفاعل المختار وقوله تمال بين يدي يسرة وجب أن لا يكون الا بتخصيص الفاعل المختار وقوله تمال بين يدي رحته استمارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة الروحة المنارة بديمة أي قدام رحته التي هي المطر \* وقال تمالي في سورة المنارة بديمة أي هما المنارة بديمة أي المنارة بديمة أي هما المنارة بديمة أي المنارة المنارة بديمة أي المنارة بديمة أي المرارة بديمة أي المرارة بدي

( ومن آياته أن يرسل الرياح) أي الشمال التي من شمال الكعبة والصباالتي من تجاهها والجنوب التي من جهة يمينهـا فأنهـا رياح الرحمة وأما الدنور التي من وراء الكعبة فريحالعذاب(مبشرات) آي بالمطر وقيل مبشرات بصلاح الاحوال فان الرياح لو لم تهب لا نتنت الديباوظهر الوباء والفساد(وليذيقكم من رحمته ) اي من نعمته وهي المنافع التابعة لها من المياه المذبة والاشجهار الرطبة وصحة الابدان والروح الذي هو مع هبوبها والخصب التابع لنزول المطر المسبب عنها وما يتبع ذلك من أمور لايحصيها الا خالقها والجملة معطوفة على مبشرات على المعني كانه قيل ليبشركم بها وليذيقكم (ولتجرى الفلك) السفن يسوقها ( بأمره ) بارادته ( ولتبتغوا من فضله) بتجارة البحر (ولعلكم تشكرون )ولتشكروا نعمة الله فيما ذكرمن الغايات الجليلة \* وقال تعالي في سورة الجاثية (وتصريف الرياح) أي وفي تحويل الرياح من جهة الي أخري وتقليبها في مهابها قبولا ودبورا وشمالا وجنوبا واختلافها في كيفيتهــا الى حارة وباردة ونافعة وضارة وفي آحوالها الي عاصفة ولينة وفي نتائجها الي عقم ولواقح وقيل في آتياً لها تارة بالرحمة وتارة بالمذاب (آيات لقوم يمقلون) الدليل فيؤمنون مه قال الامام فخر الدين وجه الاستبدلال بالرياح أنها مخلوقة على وجه يقبل التصريف وهو الرقة واللطافة ثم أنه سبحانه يصرفها على وجه يقع به النفع العظيم في الانسان والحيوان والنبات وذلك من وجوه • أحدها أنها مادة النفس الذي لو انقطع ساعة عن الحيوان لمات وقيل فيه ان كل ماكانت الحاجة اليمه أشدكان وجدانه أسهسل ولماكان احتيباج الانسان الى الهواء أعظم الحاجات حتى لو أنقطع عنه لحظة لمات لاجرم كان وجد أنه أسهل من وجدان كل شيء وبعد الهواء الماء فان الحاجة الى الماء أيضا شــديدة دون الحاجة الى الهواء فلاجرم سهل أيضا وجدان الماء ولكنوجدان الهواء أسهل لانالماء لابد فيه من تكلف الاغتراف بخلاف الهواء فان الآلات المهيئة لجذبه حاضرة أبدا ثم بعد الماء الحاجة الي الطعام شديدة ولكن دون الحاجة الي الماء فلا جرم كان تحصيل الطعام أصعب من تحصيل الماء وبعد الطعام الحاجة الي تحصيل الادوية النادرة قليلة فلا جرم عزت هذه الاشياء وبعد الادوية الحاجة الى أنواع الجواهر من اليواقيت والزبرجد نادرة جدا فلا جرم كانت في نهاية المزة فثبت أن كل ماكان الاحتياج اليه أقل كان وجد انه أصعب وما ذاك الا رحمة منه تعلى على الدباد ولماكانت الحاجة الى وحمة الله تعلى أعظم الحاجات فنرجو أن يكون وجد انها أسهل من وجد ان كل شيء وعبر الشاعر عن هذا المدنى فقال

سبحان من خص العزبز بعزة \* والناس مستغنون عن أجناسه وأذل أنفاس النسيم وكل ذى \* نفس لحتاج الي آنفاسه وثانيهالولا تحرك الرياح لما جرت الفلك وذلك مما لا يقدر عليه أحد الاالله فلوأراد كل من في العالم أن يقلب الريح من الشمال الى الجنوب واذاكان الهواء ساكنا أن يحركه لتعذر فال صاحب الفلسفة الحقة لا يخني أن الارض محاطة بطبقة من الهواء يبلغ ثخنها أكثر من عشرة آلاف متر وهو مركب من عنصرين متباني الحواص أحدها الاوكسجين وثانيهما الايدروجين مخلط بهذين متباني الحواص أحدها الاوكسجين وثانيهما الايدروجين مخلط بهذين جزءوقليل من حمض الكربون بنسبة ستة اجزاء فى كل عشرة آلاف جزءوقليل من محض الكربون بنسبة ستة اجزاء فى كل عشرة آلاف المناقل من الهواء وهو الجزء الضرورى لحفظ حياة جميع الكائنات الارضية الحية فهو الذي ينفع لتنفس الانسان والحيوان والنبات وهو سبب الاحتراق ولولاه لما امكن ايقاد النيران لأن الاحتراق لا يحصل الا عند اتحاد عناصر الجسم مع أوكسجين الهواء والجزء الثاني هو الازوت وهو غاز لالون ولارائحة

ولاطعم له أخف من الهواء لايصلح للتنفس ويوجد في الهواءمن الاول واحد وعشرون جزآ ومن الثاني تسعة وسبعون جزأ في المائة وهذه النسبة لاتختلف في أى يقعة من يقاع الارض وحكمة وجود الازوت في الهواءمهمة جداولولاه لاحترق الانسان فيحال التنفس لانه يلطف فعل الاوكسجين ووجوده ضروري أيضاً لتغذية النباتات كما سيجيء ورب قائل يقول كيف لا تتغير هذه النسبة في الهواء وقد مضى على الانسان الي الآن وهو يتنفس مرس الاوكسجين ويحرق بواسطته ما يحتاج اليه آلاف من السنين ويعطى الهواء حمض الكربون بواسطة الزفير والاحتراق فكان يجب ان ينتهى الاوكسجين ويحل محله حمض الكربون فنقول ان الحكمة التي بني الله تعالى عليها هذا الكون عجيبة الشأن جدا تحار فيها الاذهان. نعملا تتغير تلك النسبة لسبب يلتذ الانسان من معرفته وهو انه قد مرعلیك في هذا الكتاب ان النباتات تنتذي مر حض الكربون المنتشر في الهواء بواسطة أوراقها وجميع أجزائها الخضراء فتأخل كربونه لتكوين انسجتها ثم تخرج منها على حالة الزفير الاوكسجين ليستنشقه الانسان والحيوان والنبات أيضا أما الانسان والحيوان فتأخمذ الاوكسجين إ على حالة تنفس وتحيله الى حمض الكربون وتخرجه منها على هذه الحالة فينتشر في الهواء ويغذي النباتات وهكذا تدور الحركة علىهذا المحور المستقيم بدون أ أى اختلال أليست هذه حكمة تقف دونها الفحول وتسرح في خمائلها العقول فهذه الحكمة من أنواع تصريف الله تعالي للرياح أيضا \* وقال تعالي (والذاريات ذورا) أي الرياح التي تذروالتراب وغيره أي تطيره (فالحاملات وقرا) أي أى ثقلا وهي الرياح الحاملة للسحب ( فالجاريات يسرا ) أي بسهولة أوجريا ذا يسر وهي الرياح الجارية في مهابها أوالسحب الجارية في الجو بسوق الرياح ( فالمقسمات أمرا ) يجوز ان يكون مفعولاً به وان يكون حالاً أي مأمـورة أ

وهي الرياح التي تقسم الامطار بتصريف السحاب في الاقطار قال الامام في الدين الاقرب ان هذه صفات أربع للرياح فالذاريات هي الرياح التي تنشىء السحابأولا والحاملات هي الرياح التي تحمل السحب التي اذا سحت جرت السيول العظيمة وهي أوقار اثقل من جبال والجاريات هي الرياح التي تجري بالسحب بمد حملها والمقسمات هي الرياح التي تفرق الامطار على الاقطار اه وانما أضاف تعالى هذه الافعال الي الرياح لانها أسباب لظهورها كقوله تعالى خبرا عن جبريل لأهب لك غلاما زكيا وانما الله هو الواهب الندلام لكن لما كان جبريل سبب ظهوره اضاف الهبة اليه واقسم بالرياح لشرف ذواتها ولما فها من الدلالة على عجيب صنعه وقدرته قال الامام فخر الدين ان الايمانالتي حلف الله تعالي بهاكلها دلائل أخرجها في صورة الايمان مثاله قول القائل لمنعمه وحق نعمتك الكثيرة انى لا أزال أشكرك فيذكر النعموهي سبب مفيد لدوام الشكر ويسلك مسلك القسم كذلك هذه الاشياء كلها دليل على قدرة الله تمالي فان قيل فلم أخرجها مخرج الايمان نقول لان المتكلم اذا شرع في أول كلامه بحلف يعلم السامع انه يريد ان يتكلم بكلام عظيم فيصغي اليه اكثر من ان يصغي اليه حيث يعلم ان الكلام ليس بمعتبر فبدأ بالحلف وادرج الدليل في صورة المين حتى أقبل القوم على سماعه فخرج لهم البرهان المبين والتبيان المتين في صورة اليمين \* وقال تعالي ( والمرسلات عرفا ) أي الرباح متتابهة كعرف الفرس يتلو بعضه بمضا ونصبه على الحال من الضمير المستكن في المرسلات والمعني على التشبيه أى حال كونهاعرفا أي شبهة بعرف الفرس من حيث تتابعها وتلاحقها كما انه كذلك ( فالعاصفات عصفا ) أحي الرماح الشديدة الهبوب (والناشرات نشراً) أي الرباح تنشر المطر أي نفرقه حيث شاء الله قال الامام فخر الدين أقسم الله برياح عذاب أرسلها عرفا أي متتابعة

كشمر المرفكما قال برسل الرياح وأرسلنا الرياح ثم انها تشتد حتي تصمير عواصف ورياح رحمة نشرت السحاب في الجوكما قال وهو الذي مرسل الرياح نشرا بين مدي رحمته وقال الله الذي يرسل الرياح فتثير سحابا فيبسطة في السماء وبجوز أيضا أن يقال الرماح تمين النبات والزرع والشجر على النشور والانبات وذلك لانها تلقح فببرز النبات بذلك على ما قال تمالى وأرسلنا الرياح لواقح فبهذا الطربق تكون الرياح ناشرة للنبات (فالفارقات فرقا) أىالرياح تفرق السحاب وتبدّده وقال الامام فخر الدين في كون الرياح فارقة وجوه (أحــدها ) أن الرياح تفرق بعضأجزاءالسحاب عن بعض . وثانيها أن الله تمالي خرب بعض القرى بتسليط الرياح عليها كما قال وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر وذلك سبب لظهور الفرق بين أولياء الله وأعداء الله( وثالثها ) ان عند حدوث الرياح المختلفة وترتب الآنار العجيبة عليها من تموج السحاب والبحار وتخريب الديار تصير الخلق مضطرين الي الرجوع الى الله والتضرع على باب رحمته فيحصل الفرق بين المقر والمنكر والموحد والملحد ولهذاقال تمالى ( فالملقيات ذكراً) أى تسببن له فان العاقل اذا شاهد هبوب الرياح التي تقلع القلاع وتهدم الصخور والجبال وترفع الامواج وتغير الآثار تمسك بذكر الله والتجأ الي اعانة الله وتذكر كمال قدرته فصارت تلك الرياح كأنها آلقت الذكر والعبودية والايمان والمعرفة في القلب ( عذراً أونذراً ) أيعذراً للمعتذرين الى الله تعالى بتوبتهم واستغفارهم ونذرآ للذين يكفرون بالله وقال بعضهم الاعذار محو الاساءة والانذار التخويف أي لاجل الاعذار للمحقين ولأجل الانذار للمبطلين

<sup>-</sup>ه ﴿ المبحث السابع في النظر في المحاب ﴾ ﴿ والمطر وما يتبع ذلك وفيه مطلبان ﴾

## « المطلب الاول في كيفية النظرفي السحاب والمطر وما يتبع ذلك » { من الرعدوالبرق والصواعق }

اعلم أنا لما دللنا على حدوث الاجسام وتوسلنا بذلك الىكونه تعالى قادراً مختاراً يمكنه ايجاد الاجسام كيف شاءصح لنا أن نقول انه سبحانه قادر على أن يخلق أجزاء السحاب والمطر كيف شاء سواء كان ذلك من مادة معينةأو غيرها وقادر على أن يخلق أجزاء السحاب دفعة قالت الفلاسفة إن تكون السحاب والمطرهن البخاروذلك أن البخارات الكثيرة تجتمع في باطن الارض ثم إزالشمس تصعدها الى الهواء ثم اذا لم يكن البرد قويا تكاثف ذلك البخار بذلك القدر من البرد واجتمع وتقاطر فالبخار المجتمع هو السحاب والمتقاطر هو المطر والديمة والوابل انمــا يكون من أمثال هذه الغيوم وأما ان كان البرد شديداً فلا يخلو اما أن يصل البردالي الاجزاء البخارية قبل اجتماعهاوانحلالها حبات كبارا أو بعد صيرورتها كذلك فانكان على الوجه الاول نزل ثلجاً وان كان على الوجه الثاني نزل برداً هــذا كلامهم وعلى ماقالوه من أن السحاب يتكوّن من البخار حتى يكون جسما متجمع الاجزاء فاذاكانت طبيمة الجوّ إ قد اقتضت تكونه كذلك فكيف اقتضت تكون المطر الذي هو جسم لطيف متخلخل الاجزاء قال المتأخرون من الفلاسفة السحاب كناية عن أبخرة أو تصعدات مائية متكاففة بسبب البرد أو هو مؤلف من أكرماء صغيرة شبيهة بالحواصل معلقة في الجو لم يقدر الهواء على مسكها وبالانضام تصير قطرات مصمتة سائلة ثم قالوا ان الاسباب الفاعلة لذلك تكاد أن تكون مجهولة أما اذا استولى البردعليها وقهرها فأنها تمسك في الجو وتتبلور على شكل أبر أو صفائح منتظمة وتنضم ببعضها حتى تـكون على هيئة نجوم صغيرةذات أشعة من ستة الي اثني عشر وتسمى هذه البلورات المبيضة المضيئة بالثلج وقد

نسب بعضهم تكون الثلج الى الماء الشبيه بالحواصل الذي ينجمد في الطبقات المرتفعة من الجو بانخفاض درجة الحرارة فجأة ولم يذكروا سبب ذلك الانخفاض ا ونقول انالطبقة المالية من الهواء باردة جدا عندكم فاذا كان اليوم يوماً بارداً شديدا البرد في صميم الشتاء فتلك الطبقه باردة جداً والهواءالحيط بالارض أيضاً بارد جدا فوجب أن يشتد البرد ويحدث الثلج والبرد وان لا يحدث المطر في الشناء ألبتة وحيث شاهدنا انه قد يحدث وانحدوث الثلج والبرد في الشيتاء أندر منه في الصيف علمنا ان الموجد للسحاب والمطر هو القادر القاهر المختار المستولي على الطبيعيات والروحانيات، وأيضا لو كان المطريتولد بالطبيعة من صعود البخارات فالبخارات دائمـة الارتفاع من البحار فوجب ان يدوم هناك نزول المطر وحيث لم يكن الامركذلك علمنا ان الموجد للسحاب هو القادر المختار فهو يوجده يقدرته ويصرفه كيف شاء واراد. وأيضاهب ان الامر كما ذكرتم ولكن الاجسام بالاتفاق ممكنة في ذاتهافلا بدلها من مؤثر ثم انها متماثلة فاختصاص كل واحدمنها بصفته المعينة من الصعود والهبوط واللطافة والكثافة والحرارة والسبرودة لابدلهمن مخصص نثبت انهلا بدان يكون حدوث السحاب والمطر من دلائل القدرة والحكمة والاختيار يدل على ذلك أيضامن وجوه الاولأن الامطار مختلفة فتارة تكون القطرات كبيرة وتارة تكون صغيرة وتارة تكون متقاربة وأخرى تكون متباعدة وتارة تدوم مدة نزول المطر زمانا طويلا وتارة قليلا فاختلاف الامطار في هـذه الصفات مع ان طبيعة الارض واحدة وطبيعة الشمس المسخنة للبخارات واحدة لابدوان يكون يتخصيص الفاعل المختار . الثاني ان السحاب مع ما فيه من المياه العظيمة التي تسيل منها الاودية العظام تبقى معلقة في جو السماء وذلك من الآيات العظام فانظر في انه كيف حدث

الغيث المشتمل على هذه المياه العظيمة وكيف بقي معلقا في جو السماءمع غاية ثقله وتأمل في أسبابه القريبة والبعيدة حتى يلوح لك شيء من آثار نور الله وعدله وحكمته في تدبير خلقه هذا العالم . الثالث أن نزول المطر عند احتياج الحلق اليه مقدر بمقدار النفع من الآيات العظام . الرابع أن تلك الاجسام وما قام بها من صفات الرقة والرطوبة واللطافة والعذوبة لا يقدر أحد على خلقها الا الله تعالى قال سبحانه قبل أرأيتم ان أصبح ماؤكم غوراً فهن يأ نيكم عماء معين . الحاس أنه تعالى جعله سببا لحياة الانسان ولاكثر منافعه قال تمالي أفرأيتم الماء الذي تشربون أثنتم انزلتموه من المزن أم نحن المنزلون وقال وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا بؤمنون . السادس انه تعمالي كما جعله سببا لحياة الانسان جعله سببا لرزقه قال تعـالى وفي السماء رزقكم وما توعدوني . السابع ما قال تعالى فسقناه الي بلد ميت وقال وترى الارض هامدة فاذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت وانبتت منكل زوج بهيج \* وأماالبرق والرعد فقالت الفلاسفة فيهما ان السحاب فيه كثافة ولطافة بالنسبة اليالهواء والماء فالهواء الطف منه والماء اكثف فاذا هبت ريح قبوية واحتقنت في داخل جرم السحاب واستولي البرد على ظاهره فانجمد السطح الظاهر منه فان ذلك الريح يخرق السحاب ويمزقه تمزيقا عنيفا فيتولد من ذلك التمزيق الشديد حركة عنيفة هي الرعد والحركة العنيفة موجبة للحرارة فيخرج منه النار وهي البرق كمساس جسم جسما بعنف هذا ما قاله المتقدمون منهم وقال المتأخرونان الحركة تتحول اليقوة كهربائية والقوةالكهربائية تتحول اليحرارة والحرارة تتحول الى نور وسنذكر في المبحث الاول من المقصد الرابع وفي المطلب الثالث من المبحث الثاني من ذلك المقصد بيان ان تلك التحولات ايس لهـا علة عقاية تقتضيها وان حدوث ذلك انما هو بقدرةاللة تعالي وارادته

ونقول هنا ان حدوث البرق والرعد دليل عجيب على وجود الآله القادرالقاهر المختار وبيانه منوجوه. الاول انالسحاب عند الفلاسفة جسم مركب من أجزاء إ رطبة مائية ومن أجزاء هوائية ونارية ولاشك ان الغالب عليه الاجزاء المائية والماء إ جسم باردرطب والنارجسم حاريابس وظهور الضد من الضد التام على خلاف المقل فلابد من صانع مختار يظهر الضد من الضد فظهر ان حدوث البرق دليل عجيب على قدرة الله تعالي . الثاني انه لوكان الامر كما ذكر والوجب ان يقال أينما يحصل البرق فلا مد وان بحصل الرعد وهو الصوت الحادث من ا تمزق السحاب ومعلوم انه ليس الامر كذلك فانه كثيراً ما يحدث البرقمن أ غير حدوث الرعد فعلمنا ان حدوثهما من الآيات الدالة علىالقدرة والاختيار . الثالث ان الحرارة الحاصلة يسبب قوة الحركة مقابلة للطبيعة المائية الموجبة للمرد وعند حصول هذا العارض القوى كيف تحدث النــارية بل نقول النــيران أ العظيمة تنطفئ بصب الماء عليها والسحاب كله ماء فكيف يمكن ان بحدث فيه شعلة ضعيفة نارية فلما رأينا حدوث ذلك علمنا آنه أنما حدث يقدرةقادر قاهر مختار . الرابع مرن مذهب الفلاسفة ان النار الصرفة لالون لها ألبتة فهب انه حصلت النارية بسبب قوة المحاكة الحاصلة باجزاء السحاب لكن من أين حدث ذلك اللون الاحمر فثبت ان حدوث النار الحاصلة في جرم السحاب مع كونه ماء خالصا لا يمكن الا يقسدرة القادر الحكيم . الخامس ان البرق والرعد امران حادثان لا بدلهما من محدث وقد علم بالبرهانكون كل حادث من الله فهما من الله ثم أنا نقول هب أن الامركما تقولون فهبوب تلك الريح القوية من الامور الحادثة العجيبة لا بدله من سبب وينتهى الي واجب الوجود فهو آية للعاقل على قدرة الله كيفها فرضتم ذلك؛ وأما الصاعقة فهي نار لطيفة قوية لا تمر بشيء الا أتت عليه الا انها مع قوتهاسريمة الخنود

وامرها عجيب جدا وذلك لانها نار تتولد من السحاب واذا نزلت مرس السحاب فريما غاصت في البحر وأحرقت الحيتان في لجة البحر والفلاســفة إبالغوا في وصف قوتها ووجه الاستدلال بها ان النار حارة يابســـة وطبيعتها مند طبيعة السحاب فوجب ان تكون طبيعتها في الحرارة واليبوسة أضعف من طبيعة النيران الحادثة عندنا على العادة لكنه ليس الامر كذلك فأنها أقوى نيران هذا العالم فثبت ان اختصاصها بمزيد تلك القوة لا بد وان يكون بسبب تخصيص القادر المختار قال الامام حجة الاسلام انظر الي عجائب الجو وما يظهر فيه من الغيوم والرعو دوالبروق والامطار والثلوج والشهب والصواءق فهي من عجائب ما بين السماء والارض وقد أشار القـرآن الي جمـلة ذلك في قوله تمالي وما خلقنا السماء والارض وما بينهـما لاعبـين وهــذا هو الذي بينهما وآشار الي تفصيله في مواضع شـــ حيث قال تعــالى والسحاب المسخريين السماء والارض وحيث تعرض للرعد والبرق والسحاب والمطر فاذا لم بكن لك حظ من هذه الجلة الا أن ترى المطر بميناك وتسمع الرعد بأذنك فالبهيمة تشاركك فى هذه المعرفة فارتفع من حضيض عالم البهائم الي عالم المـ لا الاعلى فقد فتحت عينيك فادركت ظاهرها فغمض عينك الظاهرة وانظر ببصيرتك الباطنة لنري عجائب باطنها وغرائب أسرارها وهذا باب يطول الفكر فيه إذلا مطمع فى استة صائه فتأمل السحاب الكثيف المظلم كيف تراه يجتمع فيجو صاف لاكدورة فيه وكيف يخلقه الله تمالى اذا شاء ومتى شاء وهو معرخاوته حامل للماء الثقيل وممسكله فىجوالسماء الي أن يأذن الله في ارسال المله وتقطيع القطرات كل قطرة بالقدر الذي أراده الله لعالي وعلى الشكل الذي شاءه فتري السحاب بِرش الماء على الارض ويرسله قطرات متفاصلة لاتدرك قطرة منها فطرة ولاتتصل واحدة بأخري

بل تنزل كل واحدة فى الطريق الذي رسم لها لاتعدل عنه فلا يتقدم المتأخر ولايتآخر المتقدم حتى يصيب الارض قطرة قطرة فلو اجتمع الاولون والآخرون على أن يخلقوا منها قطرة أو يعرفوا عــدد ماينزل في بلدةواحــدة أو قرية واحدة لعجز حسَّاب الجنوالا نسءن ذلك فلا يعلم عددها الا الذي أوجدها ثم كل قطرة منها عينت لـكل جزءمن الارض ولـكل حيوان فيها من طير ووحش وجميع الحشرات والدواب مقدرة تلك القطرة بحسب التقدير الالهمي أنها رزق الدودة الفلانية التي فيناحية الجبل الفلاني تصل اليها عند عطشها فى الوقت الفلاني هذا مع مافى انعقاد البرد الصلب من الماء إ اللطيف وفي تناثر الثلوج كالقطن المندوف منالعجائبالني لاتحصى كل ذلك فضل من الجبار القادر وقهر من الخلاق القاهر مالاحد من الخلق فيهشرك أ ولامدخل بل ليس للمؤمنين من خلقه الا الاستكانة والخضوع تحتجلاله ا وعظمته ولاللمميان الجاحدين الا الجهل بكيفيته ورجم الظنون بذكر سببه وعلته فيقول الجاهل المغرور إنما ينزل الماء لانه تقيل بطبعه وانما همذاسبب نزوله ويظن أن هذه معرفة آنكشفت له ويفرح بها ولو قيل له مامعني الطبع ا وما الذي خلقه ومن الذي خلق الماء الذي طبعه الثقـــل وما الذي رقى المــاء <sup>ا</sup> ا المصبوب في أسافل الشجر الي أعالي الاغصان وهو ثقيل إطبعه فكيف هوى ا الي أسفل ثم ارتفع الي فوق فى داخل تجاوبف الاشجـار شيأ شيأ بحيث لايرى ولايشاهد حتي ينتشر فيجميع أطراف الاوراق فيغذي كل جزء من أ كل ورقة ويجري اليها في تجاويف عروق شعرية صغار يروى منه العرق الذي إ هو أصل الورقة ثم ينتشر من ذلك العرق الكبير المدود في طول الورقة عروق صغار فكان الكبير نهر وما انشعب عنه جــداول تم ينشعب من الجداول سواق أصغر منها ثم ينتشر منها خيوط عنكبوتية دقيقة تخرج

عن ادراك البصر حتى تنبسط فى جميع عرض الورقة فيصل الماء فى أجوافها الى سائر أجزاء الورقة ليغذيها وينميها ويزينها و تبقى طراونها ونضارتها وكذلك الى سائر أجزاء الفواكه فان كان الماء يتحرك بطبعه الى أسفل ف كيف تحرك الى فوق فان كان ذلك بجنذب جاذب فما الذى سخر ذلك الجاذب وان كان ينتهى بالآخرة الى خالق السموات و الارض وجبار الملك والمكوت فلم لا يحال عليه من اول الامر فنهاية الجاهل بداية العاقل

## ﴿ المطلب الثاني في كيفية التفكر في السحاب والمطر ﴾ ﴿ والرعد والبرق والصواعق على مقتضى ﴾ ﴿ ماتدل عليه الآيات القرآية ﴾

قال الله تعالى في سورة البقرة (والسحاب المسخر بين السماء والارض ) معطوف على المجرور قبله في قوله تعالى ان في خلق السموات والارض الخ والمراد بالسحاب المسخر النيم المذلل المنقاد الجاري على ما اجراه الله تعالى سمى سحابا لانه ينسحب في الجو أي يسير بسرعة كانه يسحب أي يجر بين السماء والارض بلا علاقة لا ينزل الي الارض ولا ينكشف مع ان طبع السحاب يقنضي أحد هذين النزول والانكشاف لانه لوكان خفيفا لطيفا ينبني ان يصعد ولو كثيفا يقتضي ان ينزل وانما سماه مسخرا لوجوه . أحدها ان طبع فلابد الماء ثقيل يقتضي النزول فكان بقاؤه في جو الهواء على خلاف الطبع فلابد من قاسر قاهم يقهره على ذلك فلذلك سماه بالمسخر . الثاني ان هذا السحاب لو دام لعظم ضرره من حيث أنه يسترضوه الشمس ويكثر الامطار والابتلال ولو انقطع لعظم ضرره لانه يقتضي القحط وعدم العشب والزراعة فكان تقديره بالمقدار المعلوم هو المصلحة فهومسخراته سبحانه يأتي به في وقت تقديره بالمقدار المعلوم هو المصلحة فهومسخراته سبحانه يأتي به في وقت

الحاجة ويرده عنمد زوال الحاجة . الثالث ان السحاب لا يقف في موضع معـين بل يسوقه الله تمـالي بواسـطة تحريك الرياح الى حيث شاء واراد فذلك هو التسخير ( لآيات ) اسم ان دخلته اللام لتأخيره عن خبرها والتنكير للتفخيم كما وكيف أى في كل واحد مما ذكر في الآية آيات عظيمة كثيرة دالة | على القدرة القاهرة والحكمة الباهرة والرحمة الواسعة المقتضية لاختصاص الالوهية به سبحانه ( لقوم يعقلون ) أي ينظرون بصفاء عقولهم ويتفكرون بقلوبهم فيعلمون ان للاشياء خالقا ومدبراً مختارا وصانعاقادراً على مايريد \*وقال تعالي في سورة الرعد ( هو الذي يريكم السبرق خوفا وطمعا ) أي ذاخوف وذا طمع أو خائفين وطامعـين أو ارادة خوف وطمع أو اخافة واطهاعا وفي كون البرق خوفا وطمعا وجوه . الاول ان عند لمعان البرقب يخاف وقوع الصواعق ويطمع في نزول الغيث . الثاني انه يخاف من البرق من يتضرر بالمطركالمسافر ومن فى جرينه التمر والزبيب والقمح ونحو ذلك ويطمع فيه من له فى نزول المطر نفع كالزارع ونحوه . الثالث ان المطر يخاف منـــه اذا كان في غـير مكانه وزمانه ويطمع فيه اذا كان في مكانه وزمانه (وينشىء) يخلق (السحاب الثقال) بالماء وهي جمع تقيلة وصف بها السحاب لكونه اسم جنس في معنى الجمع والواحدة سحابة ( ويسبح الرعد ) أي سامعوهمن العباد الراجين للمطر ملتبسين ( بحمده ) أي يضجون بسبحان الله والحمد لله واسناده الى الرعد لحمله لهم على ذلك أو يسبح الرعدنفسه على أن تسبيحه عبارة عن دلالته على وحدانيته تعالى وفضله المستوجب لحمده قال الامام فخر الدين ان الرعد اسم لهذا الصوت المخصوص ومع ذلك فان الرعد يسبح الله سبحانه لان التسبيح والتقديس وما يجري مجراهما ليس الا وجود لفظ يدل علىحصول التنزيه والتقديس لتمسبحانه وتعالى فلماكان حدوث هذا الصوت

دليـ الاعلى وجود موجود متعال عن النقص والامكان كان ذلك في الحقيقة تسبيحا وهو معنى قوله تعالى وان من شيء الايسبح بحمده (والملائكة) أى يسبح الملائكة ( من خيفته ) من هيبته واجلاله جل جلاله وقيل الضمير للرعد (ويرسل الصواءق فيصيب بها من يشاء) فيهلكه بذلك (وهم) أى الكفرة المخاطبون في قوله تعالى هو الذي يريكم البرق وقد التفت الى الغيبة إيذانا باسقاطهم عن درجة الخطاب واعراضا عنهم وتعديداً لجناياتهم لدي كل من يستحق الخطاب كانه قيل هو الذي يفعل أمثال هذه الافاعيل العجيبة من اراءة البرق وانشاء السحاب الثقال وارسال الصواعق الدالة على كال علمه وقدرته ويمقلها من يعقلها من المؤمنين والملائكة ويعملون بموجب ذلك من التسبيح والحمد والحوف من هيبته تعالي وهم أي الكفرة الذين حكيت هناتهم مع حقارة شأنهم ( يجادلون في الله ) يعني يخاصمون في شأنه تمالي ( وهو شديد المحال ) أي والحال انه شــديد القوة والـكيد لاعــدائه فيستدرجهم من حيث لا يعلمون وعلي لهم ثم يأخذهم بغتة وهم لا يشعرون \* وقال تعالى في سورة الحجر ( وأرسلنا الرياح لواقح )أي حوامل بالسحاب لانها تحمله في جوفها كانها لاقحة به من لقحت الناقة حملت وضدها العقم (فانزلنا من السماء) بمد ما أنشأنا بتلك الرياح سحابا ماطرا (ماء فاسمةيناكموه) أي جملناه لكم سقيا وهوأ بلغ من سقينا كموه لما فيه من الدلالة على جعل الماء معدالهم ينتفعون به متى شاؤا (وما انتم له بخازنين) نفي عنهم ما أثبته لجنابه بقوله وان من شيء الاعندناخزائنه كانه قيل نحن القادرون على ايجاده وخزنه فىالسحاب وانزاله وما أنتم على ذلك بقادرين وقيل ماأنتم بخازنين له بعد ماأنزلناه فىالغدران والآبار والعيون بل نحن نخزنه فيها لنجعلها سقياً لكم معأن طبيعة الماء تقتضي الغور واعلم أن ظاهر قوله تعالي فانزلنامن

السماء ماء يقتضي نزول المطر من السماء الي السحاب ومن السحـاب الي الارض لان ظاهر النص يقتضي نزول المطر من السماء والعدول عر ٠ الظاهر الي التأويل انما يحتاج اليه عند قيام الدليل على أن اجراء اللفظ على ظاهره غير ممكن وفي هـذا الموضع لم يقم دليل على امتناع نزول المطر من السماء فوجب اجراء اللفظ على ظاهره من أن الماء ينزل من السماء على الحقيقة كما ذكره الله تسالى وهو الصادق فيخبره واذاكان قادرا على امساك الماء في السحاب فاي بعد في أن يمسكه في السماء فاما قول من نقول من الفلاسفة أنه من بخار الارض فقد تقدم أن طبيعة الجو لا يمكن أن تقتضي انقلاب البخار مطرا مدرارا بمد انعقاده سحابا كثيفا في الجو واذا قيا كماذكره المتأخرون من الفلاسفة ان المطر من تصعدات مائية أو أكر ماء صغيرة فقد تقدم أن الاسباب الموجبة لانضامها حتى تصير قطرات مصمتة تسيرفي الجو ثم تسيل هي مجهولة وأيضا حينئذ فالمقبول عند الدقل هو أن الله تعالي بخلق السحاب كيف شاء واذا قيل ان مادته البخـار فلا ضرر من جهة الشرع ا فى ذلك ثم ان الله تعالى ينزل الماء من الساء على السحاب ثم ينزله متى شاء بسبب عصر الرياح له مطرأ مدراراو لهذا قال تعالى وأنزلنا من المعصرات ماءُتجاجا وقد ذكر المتأخرون من الفلاسفة أنهم يشاهدون بالمكرسكوب فى الحكوا كب الجبال والبحار وحينئذ فأي مانع يمنع من أن الماء ينزل من السماء على السحباب ومنسه على الارض \* وقال تعبالي في سورة الحج ( الم تر إ عظيم قدرته وواسع رحمته وايثار صيغة الاستقبال للاشعار يحجدد هــذا الآثر إ المترتب على الانزال واستمرارهأ ولاستحضار صورة الاخضرار (ان الله لطيف) إ يُ يصل لطفه أو علمه الي كل ماجل ودق ( خبير ) بما يليق من التدابيرالحسنة

ظاهرا وباطنا وقال مقاتل لطيف باستخراج النبت خبير بكيفية خلقه وقال الامام نقر الدين أراد أنه رحيم بعباده ولرحمته فعل ذلك حتى عظم انتفاعهم مه لان الارض اذا أصبحت مخضرة والسماء اذا أمطرت كان ذلك سبيالعيش الحيوانات على اختلافها أجمع ومعنى خبير أنه عالم بمقادير مصالحهم فيفمل على قدر ذلك من دون زيادة ونقصان \* وقال تعالى في سورة المؤمنون (وأنزلنا من السهاء ماء بقــدر ) تقدير لائق لاستجلاب منــافعهم ودفع مضــارهم أو بمقدار ملعلمنا من حاجاتهم ومصالحهم وعبارة الخطيب ماء يقدر أي بقدر مايكفيهم لمعاشهم فى الزرع والغرس والشرب وأنواع المنفعة ويسلمون معه من المضرة اذ لو كان فوق ذلك لاغرق الاقطار ولو كان دون ذلك لادي الى جفاف النبات والاشحار ( فأسكناه ) أي فجملناه ثابتا مستقرا ( فيالارض )كقوله تعالى فسلكه ينابيع فىالارض وعبارة الحازن فاسكناه فى الارض يعنى مايبقى فى الغدران والمستنقعات مما ينتفع به الناس فى الصيف عند انقطاع المطر (وانا على ذهاب به ) أي ازالته (لقادرون ) كما قدرنا على ايجاده واختراعه وانزاله وفي تنكير ذهاب إعاء الى تكثير طرقه كالافساد والتصعيد والتغوير بحيث يتعذر استنباطه وفيه ايذان باقتدار المذهب وأنه لايتمايا عليه شيءاذا أراده \* وقال تمالى في سورة النور (الم ترأن الله يزجي سحاباً) يسوقه برفق وسهولة الي حيث يشاء منأرضه وبلاده والمزجىالشيء القليل ومنهالبضاعة المزجاة ففيه ايماء الي أن السحاب بالنسبة الى قدرته تمالي مما لايمتد به (ثم ا بؤلف بينه) أي بين أجزائه بضم بمضها الى بعض فيجعله شيأ واحدا بمد أن كان قطعافی جهات مختلفة (شم يجمله ركاما) أى متراكما بعضه فوق بعض (فترى الودق) أى المطر اثر تراكمه وتكاثفه( يخرج من خلاله) أي مخارج السحابوفرجه واعلم أنه تعالى قال في سورة الاعراف وهو الذي يرسل الرياح بشرا بين

مدى رحمته حتى اذا أقلت سحابا ثقالا سعناة لبلد ميت فأنزلنا به الماء منها حمل الرياح للسحاب الثقال \* ومنها سوق السحاب الي حيث ينتفع عائه في الشرب وفي اخراج الثمرات \* ومنها التأليف بين أجزاء السحاب بعد أن كان قطما في جهات مختلفة \* ومنها جعله ركاما وذلك بتركب بعضها على البعض وهــذا مما لاند منه لان السحـاب انما بحمل الكثير من المـاء اذا كان بهذه الصفة فكل ذلك من عجائب خلقه ودلالة ملكه واقتداره (وينزل من السماء من جبال ) كائنة ( فها) أي في السماء ( من بود ) مفعول ينزل على أن من تبعيضية والاوليان لابتداء الغاية على أن الثانية بدل اشتمال من الاولي ا باعادة الجار أي ينزل مبتدئا من السماء من جبال فها بعض برد وظاهره أن في السماء جبالا من برد خلقها الله تمالي كـذلك كما خلق في الارض جبالا من حجروليس فىالعقل قاطع يمنعه وقيل المراد من السماء جانبها وجهتها أو والقول الاول أولي لان الماء اسم لهمذاالجسم المخصوص فجعله اسماللسحاب بطريقة الاشتقاق مجاز وكما يصح أن يجمل الله الماء فىالسحاب ثم ينزله بردا فقد يصح أن يكون في السماء جبال من برد واذا صحف القدرة كلا الامرين فلا وجه لترك الظاهر وقد تقدم أن المتأخرين من الفلاسفة يشاهدون بواسطة المكرسكوب فيالكواكب الجبال والبحار ونقل صاحب الفلسفة الحقة عن بعض متآخري الفلاسفة وهو كميل فملا مربون مايآتي اننا نري على المريخ ثلوجا قطبية متسعة جدا في أواخر كل شتاء ولكن هـل هـذه إ محتمل بلومرجح ونرى أن الثلوج على سطح المريخ محدودة المسافات وأن

هذه الحدود تنغير بتغير الطقس واذا اعتبر نانصف كرة المريخ في مدة الصيف انجدأن الثلوج فيقطيها أقل منها في قطبنا الارضي ومن الضرورى تصوركون ماء المريخ مشابها للماء الارضى لان ثلوجــه مشابهة جــدا لثلوجنا ولم نرعلي سطح المريخ نهرا يبتديء في أرض صابة اذلم يشاهد الامجار ذاهبة من بحر الي بحر فكل نهر يبتدي، وينتهي اما في بحر أو بحيرة أو في نهر آخر أو في نقطة اجتماع جملة مجار اه ملخصا فما بلغه لنا النبي صلى الله عليــه وسلم عن الله تعالى من وجود جبال فىالسماء ينزل الله منها البرد حين أن لم يكن ثم حكيم يختلج هــذا بفكره بل هو اخبار على طريق الغيب أثبته المتأخرون من الفلاسفة بطريق الحس والمشاهدة وانكانوا يخلطون به كثيرا من التخيلات والاوهام كايظهر للبصير عند 'طلاعه علي كلامهم فهل بعد هــذاير تاب في نبوة ورسالة إ سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وفيما اخبر به عن ربه من أنه تعالى ينزل من السماء من جبال فيها من برد (فيصيب به) أي بما يزل من البرد (من يشاء) أن يصيبه به فيناله مايناله من ضرر في نفسه و دله ( ويصرفه عمن يشاء) أن يصرفه عنه فينجو منغائلته (يكاد سنابرقه ) أي ضوء برق السحاب الموصوف عما من الازجاء والتأليف وغير هما (يذهب بالابصار)أي يخطفها من فرط الاضاءة وسرعة ورودها قال الامام فخر الدين وجه الاستدلال بقوله يكاد سنا برقه يذهب بالابصار أن البرق الذي يكون صفته ذلك لابد وأن يكون نارا عظيمة خالصة والنار ضد الماء والبرد فظهوره من البرد يقتضى ظهور الضد من الضد وذلك لا يمكن الا بقدرة قادر حكيم فسبحان من يخرج الماء والنار والنور والظلمة من شيواحد \*وقال تعالى في سورة الفرقان ( وانزلنامن السماء ماء طهورا )بليغا في الطهارة وماقيل انه مابكون طاهرا في نفسه ومطهرا لغيره فهو شرح لبلاغته في الطهارة ووصف الماء به اشمار بتمام النعمة فيه وتتميم

النممة فيما بعده فإن الماء الطهور اهنأ وأنفع مما خالطه مايزيل طهوريته (لنحيي به) أى بما انزلنا من الماء الطهور (بلدة ميتا) لااشجار فيها ولاأثمار ولا مرعى واحياؤها بانبات النبات وتذكير ميتا باعتبار المكان ( ونسقيه ) أي ذلك الماء الطهور عند جريانه في الاودية واجتماعه في الحياض والمناقع أو الآبار ( ممــا | خلقنا انعاما واناسي كشيرا) الاناسي جمع انسان أو جمع انسي وانما خص الانسان والانعام ههنا بالذكر دون الطير والوحش مع انتفاع الكل بالماء لان الطير والوحش تبعد في طلب الماء فلا يعوزها الشرب مخــلاف الانعام لانها قنية الاناسى وعامة منافعهم متعلقة بها فكان الانعام عليهم بسق انعامهم كالانعام عليهم بسقيهم ونكر الانعام والاناسي ووصفهما بالكثرة لان اكثر الناس يجتمعون في البلاد القريبة من الاوديةوالانهار فهم فيغنية في شرب ا الماء عن المطر وكشير منهم ينزل في البوادي فلا يجد المياه لنشرب الا عند ا نزول المطر وذلك قوله لنحبي به بلدة يريد بمض بلاد هؤلاء المتباعدين عن إ مظان الماء ويحتمل أن قوله كثيرا يرجع الى قوله ونسـقيه لان الحي يحتاج | الى الماء حالاً بعــد حال وهو مخالف للنبات الذي يكفيه من الماء قرر معين ا حتى لو زيد عليه لكان الى الضرر أقرب والحيوان يحتاج اليه حالا بعد حال إ مادام حياً ( ولقــد صرفناه ) أي الماء ومعنى صرفناه انا اجرينـاه بر الانهار أ حتى انتفعوا بالشرب وبالزراعات وأنواع المعاش به وقيل معناه أن سبحانه ينزله فى مكان دون مكانوفي عام دون عام ثم فى العام الشانى يقع بخلاف ما وقع ا في المام الاول قال ان عباس ماعام باكثر مطرا من عام ولكن الله يصرفه , في الارض ثم قرأ هذه الآية أو تصريفه جعله تارة وابلا وأخرى طلاوحينا إا ديَّة ووقتارهمة وقيل المعنى وبالله لقد كررنا هذا القول الذي هو ذكر آنشاءً إل السحاب وانزال القطر لما من النايات الجميـلة فى القرآن وغيره من

الكتب السماوية ( بينهم ) أي بين الناس من المتقدمين والمتأخر بن ( ليذكروا) لينكروا ويعرفوا بذلك كال قدرته تعالى وواسع رحمته في ذلك وتقوموا بشكر نميته حق قيام (فأبي أكثرالناس) ممن سلف وخلف (الاكفورا) أي لم يفمل الاكفران النعمة وقلة الاكتراث لها أو الا جحودها بأن يقولوا مطرنا بنوءكذا ولايذكروا صنعاللة ورحمته قالالملامة أبوالسعودومن لايرى الامطار الا من الانواء فهو كافر بخلاف من يري أن السكل بخلق الله تعالى والانواء أمارات لجمله تعالى \* وقال تعالى في سورة الروم (ومن آياته يربكم البرق) أى أن يريكم فالفعل مقدر بأن أو هو على حاله صفة لمحذوف أى آية يريكم بها البرق أو من آياته شيء أو سحاب بريكم البرق (خوفاً) من الصاعقة أو للمسافر (وطمما) في الغيث أو للمقيم (وينزل من السماء ماء فيحيي به الارض) بالنبات ( بعد موتها ) يبثها قال الامام فخر الدين قدم لوازم الانفسعلي الموارض المفارقة حيث ذكر أولا اختلاف الالسنة والالوان ثم المنام والابتغاء وقدمفىالآفاق العوارض المفارقةعلى اللوازمحيث قال يريكم البرقخوفا وطمما وينزل وذلك لانالانسان متغير الحال والعوارض له غير بعيدة وأما اللوازم فيه فغريبة وأما السموات والارض فقليلة التغير فالموارض فيها أغرب من اللوازم فقدم ماهو أعجب لـكونه أدخل في كونه آية ونزيده بيانا فنقول الانسان تنير بالكبروالصغر والصحةوالسقم ولهصوت يعرف بهلايتغير وله لون يتميز عن غيره وهو يتغير فىالاحوال وذلك لايتغير وهوآية عجيبة والسماء والارض ثابتان لايتغيران ثم يرى في بمض الاحوال أمطار هاطلة وبروق هائلة والسماء كماكانت والارض كـذلك فهوآية دالةعلى فاعل مختار يديم أمرا مع تغير المحل ويزيل أمرا مع ثبات المحل ثم قال كاأن فى انزال المطر وانبات الشجر منافع كـذلك في تقـدم البرق والرعدعلى المطر

منفعة وذلك لان البرق اذا لاح فالذي لايكون تحت كن يخاف الابتــلال فيستمدله والذي له صهريج أو مصنع يحتاج الي الماء أو زرع يسوى مجارى الماء وأيضًا العرب من أهــل البوادي فــلا يعــلمون البــلاد المعشبــة ان لم يكونوا قدر أوا البروق البلائحة من جانب دون جانب واعملم ان فوائد البرق وان لم تظهر للمقيمين بالبلاد فهي ظاهرة للبادين ولهــذا جمل تقديم البرق على تنزل الماء من الماء نعمة وآية وأماكونه آية فظاهر فان في السحاب ليس الاماء وهواء وخروج النار منهما بحيث تحرق الجبال في غانة البعد فلابد له من خالق هو الله (ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون) فانهامن الظهور بحيث يكنى فى ادراكها مجرد العقل عند استعماله في استنباط اسبلها وكيفية تكونها قال الامام فخر الدين قال ههنا لقوم يعقلون لماكان حسدوث الولدمن الوالد أمرا عاديا مطردا قليل الاختلاف كان يتطرق الى الاوهام المامية ان ذلك بالطبيمة لكن البرق والمطر ليس أمرا مطردا بل هو مختلف اذيقع ببلدة دون بلدة وفي وقت دون وقت وتارة تكون قوية وتارة تكون ضديفة فهو أظهر في المقل دلالة على الفاعل المختار فقال هو آية لمن لهعقلان لم يتفكر تفكرا تاما \* وقال تمالي في سورة الروم أيضا ( الله الذي يرسل الرياح) مضطرية هائجة بعد أن كانت ساكنة (فتثير سحاباً ) أى تزعجه وتخرجه من أماكنه (فيبسطه ) تارة أي ينشره كال الانتشار متصلا بعضه سعض (في السهاء ) في جوها (كيف بشاء )في أي ناحيــة شاء من الجنوب أو الشهال أو الدبور أو الصبا سائرا أو واقفا مطبقا وغير مطبق تارة يسير قليلا كمسير ساعة وأخري كثيرا كسير أيام على حسب ارادته تعالى واختياره لا مدخل فيه لطبيمة ولا غيرها (ويجمله كسفا) تارة أخرى أي قطما (فترى الودق) المطر (يخرج من خلاله ) في التارتين قال الامام فخر الدين ذكر أنواع السحب فنه

ما بكون متصلا ومنه ما يكون مقطعاً ثم المطر يخرج منه والماء في الهوا. أعجب علامة للقدرة ومايفضي اليهمن انبات الزرع وادرار الضرع حكمة بالغة ثم انه لا يم بل يختص به قوم دون قوم وهو علامــة المشــيئة ( فاذا أصاب به من يشاء من عباده ) أي بلادهم واراضيهم ( اذاهم يستبشرون )فاجؤا الاستبشار بمجيء الحصب (وان كانوا)أى وانالشأن كانوا (من قبل أن ينزل عليهم) أي المطر (من قبله لمبلسين )أى آيسين وقوله من قبله تكرير للتأكيد قال ابن عطية وفائدة هذا التأكيد الاعلام بسرعة تقلب قلوب البشر من الابلاس الي الاستبشار وذلك ان قوله من قبل أن ينزل عليهم يحتمل الفسحة في الزمان أي من قبل أن ينزل بكثير كالايام فجاء قوله من قبله بمعنى أن ذلك متصل بالمطر فهو تأكيد مفيد وقال الزمخشري فائدة التوكيد فيه الدلالةعلى أن عهدهم بالمطر قد بعد فاستحكم يأسهم وتمادى ابلاسهم فكان استبشارهم على قدر اغتمامهم بذلك (فانظر الي آثارر حمت الله) المترتبة على تنزيل المطر من النبات والاشجار وانواع النمار والفاء للدلالة على سرعة ترتبها عليه (كيف يحيي) أي الله تمالي (الأرض بعد موتها) أي فانظر الي احيائه البديع للارض بعد موتها والمراد بالامر بالنظر التنبيه على عظم قدرته تعالى وسعة رحمته \* وقال ا تمالى فى سورة فاطر (والله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً )عبر بصيغة المستقبل الحكاية الحال الماضية استحضاراً لتلك الصورة البديعة الدالة على كال القدرة ا والحكمة ( فسقناه الى بلد ميت) أي لانبات فيها والموت يقال بازاء القوة النامية الموجودة في النبات ومقتضى الظاهر فساقه أي ساق الله ذلك السحاب , واجراه الى الارض التي تحتاج الى المـاء وقال فسقناه الى بلد التفاتا من الغيبة الي التكلم دلالة على زيادة اختصاصه به تعالى وان الكل منه والوسائط أسباب (فاحيينا به الارض) أي صير ناها خضراء بالنبات والكلا بالمطر النازل

من السحاب المدلول عليه بالسحاب فان بينهما تلازماً في الذهن كما في الخارج أو بالسحاب فأنه سبب السبب ( بعــد موتها ) أي يبسها قال الامام فخرالدين قال ارسل إسنادا للفعل الي الغائب وقال سقناه باسناد الفعــل الى المنــكلم إ وكذلك فى قوله فأحبينا وذلك لانه فى الاول عرف نفسه بفعل من الافعال إ وهو الارسال ثم لما عرف قال أنا الذى عرفنني سقت السحاب وأحييت إ الارض ففي الاولكان تعريفا بالفعل العجيب وفىالثانيكان تذكيرا بالنعمة فان كمال نعمة الرياح والسحب بالسوق والاحياء \* وقال تعالى في سورة الزمر إ ( المتر أن الله أنزل من السماء ماء ) وهو المطر وقيل كل ماء في الارض فمن السماء نزل ثم انه تمالي ينزله الى بعض المواضع ثم نقسمه ( نسلكه )أيأدخله ونظمه (ينابيع فىالارض) أى مجاريومسالك كالمروق في الاجساد ينبع منها واعلم ان استمساك الماء في جهة السماء دليل على قدرة باهرة تقهر الماء على ذلك ثم ان نزوله بحيث يكون ينابيع قرنبة من وجه الارض ولم يكن فيأسفلهـا جــدا بحيث لايستخرج منها كل ذلك من آثار قدرته تعالى وأحكام حكمته ورحمته \* وقال تعالي في سورة شورى ( وهو الذي ينزل الغيث ) أي المطر إ الذي يغيثهم من الجدب ولذلك خص بالنافع منه ( من بعد ماقنطوا) يئسوا منمه وتقييمه تنزيله بذلك مع تحققه بدونه أيضا لتمذكركمال النعمة إ ( و منشر رحمته ) أي بركات الغيث ومنافعه في كل شيء من السهـــل والجبـــل والنبات والحيوان أو رحمتــه الواســمة المنتظمة لما ذكر انتظاما اوليا أو المـنى ا يبسط مطره وانكان الاصل ينشره لانه بين أنه غيث فقال رحمتــه بيانا وتعميما فينزل من السحاب من الماء مالو اجتمع عايــه الحلائق ماأطاقوا عمــله فتصبح الارضمابين غدران وأنهار ونبات نجم وأشجار وزهم وحب وثمار وغير ذلك من المنافع الصغار والكبار فلله ماأ على هذه القدرة الباهرة والآية

الظاهرة (وهو الولى) الذي يتولي عباده بالاحسان ونشرالرحمة (الحميد) المستحق للحمد على ذلك وغـيره لاغيره \* وقال تعـالي في سورة الزخرف (والذي نزل من السماء ماء بقدر) أي بمقدار تقتضيه مشيئته المبنية على الحكم والمصالح أو بقدر حاجتكم اليه لزرعكم وثماركم وشرآبكم بأنفسكم وانعامكم أو بحسب التدريج ولولا قدرته تعالى الباهرة لكان دفعة واحدة أو قريبا منها (فانشرنابه)أى أحيينابذلك الماء (بلدة ميتا) خاليا عن النماء والنبات بالكلية وتذكيره لان البلدة في معنى البلد والمكان والالتفات الي نون العظمة لاظهار كمال العناية بأمر الاحياء والاشعار بعظم خطره \* وقال تعالي في سورة الواقعة (أفرأيتم الماء الذي تشربون) عذبا فراتا فتحيوا به أنفسكم وتسكنوا به عطشكم وتخصيص هذا الوصف بالذكر مع كثرة منافعه لان الشرب أهم المقاصد المنوطة به (أأنتم أنزلتموه من المزن) أي من السحاب واحده مزنة وقيل هو السحاب الابيض وماؤه أعذب( أم نحن المنزلون)له بقدرتنا ( لو نشاء جعلناه أجاجا) أي ملحا مرا فلا يبرد عطشا ولاينبت نباتا ينتفع به (فلولا) آي فهلا (تشكرون )يعني نعمة الله عليكم قال بعضهموفي الآية اشارة الى أن بعض بلاد العرب ليس لها آبار ولا أنهار جارية فلا يشرب اهلها الامن المطر فىالمصانع فمنها القدس الشريف وينبع وجدة المحروسة ونحوها وللماء المذب مزيد فضل في هذه البلاد ولذا امتن الله به على العباد \* وقال تعالي في سورة الملك ( قل أرأيتم ) أي أخبروني ( ان أصبح ماؤكم غورا )أى غائرًا ذاهبا في الارض بالكلية وقيل بحيث لاتناله الدلاء ( فمن يأتيكم) على ضعفكم حينتذ وانخلاع قلوبكم واضطراب أفكاركم ( بماء معين) جارأو ظاهرسهل المـأخذ أي لايأتي به الا الله تعالى

﴿ المبحث الثامن فى النظر في الارض ومافيها ﴾ ﴿ من الجبال والانهار وما يتبع دلك وفيه مطلبان ﴾ ﴿ المطلب الاول في كيفية النظر في الارض ومافيها من الجبال والانهار ﴾ ﴿ وما يتبع ذلك ﴾

اعلم أن الذي انحط عليه رأى الناظرين في طبقات الارض من الفلاسفة في الحالة الراهنة هو أنه لا يمكن الوقوف على حقيقة الارض ولا على كيفيــة تكوينها بوجه يمكن تطبيقه علىجميع كتلتها وأما الجبال فقال المتقدمون من الفلاسفة في كيفية تكونها اعد تولدت هـذه الجبال لان البحار كانت في هـ ذا الجانب من العالم وكانت تتولد في البحر طينالزجا وبواسطة قوة حرارة الشمس تنقلب حجرا ثم ان الماء كان يفور ويقل فيتحجر البقية فلهذا السبب تولدت هـذه الجبال قالوا وانماكانت البحار حاصلة في هـذا الجانب من العالم لان أوج الشمس وحضيضها متحركان فني الدهرالاقدم كان حضيض الشمس في جانب الشمال والشمس متى كانت في حضيضها كانت أقرب الى الارض فكان التسخين أقوى وشدة السخونه توجب انجذابالرطوبات فحينكان الحضيض إ فيجانب الشمال كانت البحار في جانب الشمال والآن لما انتقل الاوج الي جانب الشمال والحضيض الي جانب الجنوب تقلت البحار اليجانب الجنوب فبقيت هذه الجبال في جانب الشمال هذا حاصل كلامهم في هذاالباب وقد ذكر الامام أ فخر الدين في رده وجوها \* الاول ان حصول الطين في البحر أمر عام ووقوع الشمس عليها امر عام فلم حصل هذا الجبل في بعض الجوانب دون البعض والثاني أن أوج الشمس الآن قريب من أول السرطان فعلى هــذامن الوقت الذي انتقل أوج الشمس الى الجانب الشمالي مضي قريب من تسعة آلاف

سنة ومدنا التقدير يجب أن الجبال في هذه المدة الطويلة كانت في التفتت فوجب أن لا يبقى من الاحجارشيء لكن ليس الامركذلك فعلمنا ان السبب الذي ذكروه لا يمول عليه \* الثالث هو أنا نشاهـ في بعض الجبال كان تلك الاحجارموضوعة سافافسافافكان البناء لبنات كثيرة موضوع بعضهاعلى بعض ويبعد حصول مثل هذا التركيب من السبب الذي ذكروه وأقول انه يبعد أيضا حصول هذه الاحجار والصخور من طين البحار اذاكانت الشمس هي المؤثرة فيها ولهذا قال المتآخرون من الفلاسفة الظاهرأن هذه الصخور الموجودة في تلك الكرة تبلورت من قديم في سائل لم يوجد الآن في الكون مايدل عليه ولامايوقفناعلى حقيقته واذاكان الاصل الذي تكونت منه الجبال مباينا لجميع الارض بطبعه وحقيقته لم تكن الجبال متولدة بمقتضى الطبيعة بل لابدلتكونها من صانع قادر مختار ويدل على ذلك ايضا انها اماأن تكون على سطح الارض مجتمعة أو مسلسلة أو منعزلة فالمجنمعة تظهر على هيئة كتل عظيمة مكردسة على بعضها وينبعث في الغالب من تلك الكتل أطراف حادة مرتفعة جدا ومن قاعدتها سلاسل جبال على هيئة أشمة تمتد الىمسافات مختلفة وهذه السلاسل الثانوية تقارب غالبا في العلو الرؤس التي تنسب هي لها وأما الجبال التي تكون على أثر بعضها بحيث تتكون منها سلاسل طويلة جدا فهي اكثر مايوجد على سطح الارض ويندر كونها منعزلة وانما الغالب ان تكون مصاحبة لسلاسل متوازية أومتباعدة مطيعة للكتلة الاصلية التي تغلب وتتسلطن على غيرهاوقد يظهر كان السلاسل تتقاطع تقاطعا صليبيا وتختلط جمسلا او عقودا تذهب سلاسل جبال جديدة تتجه لجميع الجهات بدون انتظام معين وبعضها يهبطالي أسفل ونفني شيأ فشيأ فى السهول ومنها مايربط مجامع الجبال ببعضها إ وللمتآخرين من الفلاسفة في تكون سلاسل الجبال واتجاهها واقترانها ببعضها

آراء كثيرة ولم يختر احد من المشتغلين بالكائنات الطبيعية الذين درسوا الجبال على رؤس جبال الالب والبرنات والانده شيأمنها وعللوا ذلك مان الوقوف على أصول الجبال عسر جدا كالوقوف على معرفة تكوين الكرة الارضية والامور التي يستنسد عليها فيذاك قليلة فتكون النتائج المأخوذة منها لتوضيح ذلك غير مفيدة بل ربما لم تفد الا زبادة التشكيك ومما يبطل نسبة تكون الجبال الي علة أوطبيعة ما يرى من الاختلاف بينها وبين بعضها في التكوين والشكل والمنظر ومن أشكالها المختلفة كثيرا مايكون كبرج النواقيس وكالقصور والالواح والمحاريب والثقوب والمدرجات الواسعة وغير ذلك ومنها مايبدى حوادث غريبة كالجبال البزلتيه المكونة من عواميد منشورية مكردسة على بمضها وكالجبال المثقبة بفتحاتكثيرة ومن الجبال ماياخة فىالارتفاع تدرمجا حتى تقرب لأن تكون كتلا عظيمة تخفي في أقطار السحاب من الجو ومن جبال الاسيااسنان مرتفعة جدا من هماليا ( سيت )فالرابع عشر تعلوعن مساواة المحيط ( ٧٨٢١ ) مترا وذكر كثير من الجنرافيين أنه ينوف عرب (٨٥٠٠)مترا ولم يزل المسافرون والجانون المجتهدون في الارتفاع على رؤس الجبال يندهشون منارتفاعها وعلوها وطول طرقهاوالتعسرات التي يصادفونها وكل من الطبيعي والجغرافي يستغرب هــذه البقايا القــدعــة وبيحث فيها مع غاية الانتباه ونقيس ارتفاعها عن سطح البحر المحيط ولذلك اثبتوا ان الجبل الابيض الذي هو اعظم جبال الاوربا يتكون منه على سطح الارض نتو يقرب علوه لان يساوى ارتفاع خط على كرة قطرها مائتا قدم وهو بالنسبة أصغر إجـدامن الخشونة اللطيفة التي تنبذر على سطح ليمونة أو برتقالة وأما الفلكي فانه لماقابل كتلة هـ فده الاجرام السهاوية و حجمها بالتي للارض ظهر لهمن ذلك مايدهشه من صغر المسافة التي تشفلهاالارض من الفراغ ومما بمدو لعينيه

من ارتفاع تلك الجبال في الجو آلافا كثيرة من الامتار وأن الكائنات التي تحييها وجودها والممالك التي تكون تلك الجبال حدودالها أنماهى بالنسبة لماذكر منظومة في سلك العدم قال بعضهم وكيف مع ذلك يستولي على الناس طمعهم وحمقهم فى تلك الاشياء الواهية التى هىبالنسبة لغيرهامن الكائنات كلاشئ ومن الجبال البراكين أي جبال النار وهي جبال تقذف دخانا وماء ووحلاومواد ذائبة فيبدو منها اذ ذاك مجموع حوادث مخصوصة تظهر النارفيهاملاءبهاالغريبة وحركاتها العجيبةوقد اعترفوا بان أسباب تلك الحوادث غير معروفة وثورة البركان هي ملعب مخيف مهول بشع المنظر غريب الاعتبار لا يناظر بغيره وقد اجتهد مشاهير الطبيعبين في جميع الازمنة في شرح هذه الثورة شرحا تعقليا ثم اعترفوا بان ذلك لم يصادف محلا ومنها ما لا يقذف الامياها ووحلا ومنها ما يعطى هواء فقط أو غازات نقيةومنها ماله فوهات تعلو عن سطح البحر بستة آلاف متر ومنها ما يلتهب في جوف المياه في أعماق لا تدركها المجسات ثم من البراكين ماهو ثائر على الدوام ومنها ما يبتى أحيانا أجيالا كثيرة بدون ان تظهر فيه علامة النار الارضية الباطنية ومنها ما يكون ثورانه دوريا فيتجدد كل يوم أو كل شهر أو كل فصل أو كلسنة غير ان الغالب ان الطفحات لا تتبع انتظاما معينا ومدة بقاء الحرارة في المادة البركانية تخلتف باختلاف شدتها فقد شوهد من تلك المواد ما برد بعد خروجه من الـبركان ببعض أسابيع وبعضها ببعض آشهر ومنها ما بقيت حرارتها محرقة بعد خروجها بعشر سنين واعترفوا بان أسباب هذه الحرارة مجهولة قالوا والى الآن لم نصل لتوضيح وبيان حقيقة هذه الحوادث الكثيرة التي تحصل منها ثم ان البراكين تتصل غالباً بل دائمًا بالبحر بدون واسطة أو بواسطة وآيدوا ذلك الاتصال باوضاع البراكين أي محالهـا مطفية كانت أو ثائرة

وبكثرة طفحات المياه والوحل وبغاز الحمض الادروكلوري الذي ينقذف من الاراضي البركانية ومن المواد البركانية الذي يتسلطن هوفيها ويحلل تركيها وبالمقدار العظيم من ادر وكلورات الصودا الذي يرسب على هيئة بلورات مضيئه وبكثرة المياه التي تخرج من فوهة البركان في مـدة الثورة على هيئة يخار وبحركات البحر في مدة الثورة أيضاً وبالاسماك والاصداف البحرية التي توجد غالبا في المياه المقذوفة ويندر ان تكون هذه المياه المقذوفة صافية راقة وانمـا الغالب كونها نتنة ذات وحل وتحتوى أحيانا على اسماك حيةاذا كان مرورها من بورتها الي خروجها سريعا وقد تكون تلك الميــاه حارة ا فى درجة الغلى وسيولة الوحل وحرارته يختافان قلة وكثرة والمادة الفخارية تتسلطن فيه ولا يتأتى حسبان قوة اندفاع الثورة البركانية بل تارة يرتفع عمود | محمر ويتكون منه فوق المخروط هيئة فطركبير جدا ملتهب مشقق بالصاعقة وأرجل هذا الفطر مغموسة في فوهة الجبل ويبقى الغطاء الذي من الاعلى معلقا فوق السحاب وتارة تكون قوة القذف ضعيفة فتندحرج تلك الكتلة إ على جوانب البركان وتغطى السهول بضباب سميك لاتحلله الشمس ولاينفذ منه ضوءها والغالبانالصخور والاجزاء الصلبة من المادة البركانيةوالتوبال ونحوها تنقذف الي علو زائد فيكون منها أعلا الفتحة حزمة نارية تكون أقوى شدة وضوءًا مما يصنع في الملاعب النيرانية الصناعية قال بعض علماء النلاسفة ان أسباب الـبراكين وأصل المواد البركانية فما عند الطبيعيين فيها الآآراء فرضية غير مؤسسة على أصول قوية مع انها تظهر للحس نيرة مقبولة لكناذا قوبلت بالمشاهدات والامور الواقعية ذهبت ساقطة متروكة والذي تجزم به ان سبب البراكين وأصل مستنتجاتها من الامور الغامضة عنا اه \* وقد ذكروافي كيفية الاستدلال بالارض على وجود الالهالقادر المختار وجوها

منها انا نشاهد تغير الارض في جميع صفاتها أعنى حصولها في احيازهاوألوانها وطعومها وشاهد ان كل واحد من أجزاء الجبال والصخور الصم يمكن كسرها واذالتها عن مواضعها وجعل العالي سافلا والسافل عاليا واذاكان الامر كذلك ثبت ان اختصاص كل واحدمن أجزاء الارض بما هو عليهمن المكان والحيز والماسة والقرب من بمضالاجسام والبعد من بعضها ممكن التغير والتبدل واذا ثبت ان اتصاف تلك الاجرام بصفاتها أمر جائز وجب افتقارها في ذلك الاختصاص الى مدبر قديم عليم سبحانه وتعالىءن قول الظالمين وأيضاان كون الارض أزيد مقدارا مماهو الآن معقول وكونها أنقص منه أيضاً معقول واذا كان كذلك كان اختصاصها بذلك المقدار المعين معجواز حصول الازيدو الانقص اختصاصا بامر جائز وذلك يجب ان يكون بتخصيص مخصص وتقدير مقدروهو الله سبحانه فانظر كيف خلق الارض فراشاومهادا وسلك فيها سبلا فجاجاوجملها ذلولا لتمشوا في مناكبها وجملها قارة لا تتحرك وأرسى فيهما الجبال ثم وسم اكنافها حتى عجز الآدميون عن بلوغ جميع جوانبها وان طالت أعمارهم وكثر تطوافهم قال تمالى والسماء بنيناها بايد وانا لموسمون والارض فرشناها فنع الماهدون وقد اكثر في كتابه العزيز من ذكر الارض ليتفكر في عجائها فانظر الى الارض وهي ميتة فاذا انزل عليها الماء اهتزت وربت واخضرت وانبتت مجائب النبات وخرجت منها أصناف الحيوانات ثم انظر كيف أحكم جوانب الارض بالجبال الراسيات الشوامخ الصم الصلاب وكيف أودع المياه تحتها ففجر العيون واسال الانهار تجرى على وجهها واخرج من الحجارة اليابسة ومن التراب الكدر ما. رقيقا صافيا زلالا وجعل به كل شيءحي فاخرج به كل شيء حي فاخرج به فنون الاشجار والنبات فانظر في الاودية وهيمنبت أحسن الاشجار ومجنى الازهار والاثمار ومنشأ السرور وانشراح الصدور

ومع ان منها مايعد جنة نميم لاترى فيه الاظلاظيلا وماء سلسبيلا ولاتسمع الاصفير بلبل وهديل حمام وبغام ظباء وسجع يمام حول تلك الرياض المزهرة والاشجار المثمرة والجداول المنحدرة من كلمايجلب المسرة ويهدى للعين قرة فنها ماهوكدار الجحيم ليس فيه الاالموت الزؤام وباليات العظام وذلك كوادى الموت الذي هو قرب جاوا فهو واد بطنه رمضاء محرقة وقفر بلقع لانبات فيه ولا حيوان فلا يحله طائر ولا تدب فيــه دابة ولا يكمن فيه وحش الا ويمالجه الموت الاحر ولابرى فيه الاالرىم البالية من عظام الحيوانات وهوالك الحشرات قال صاحب الرسالة الحميدية فمن جعسل بعض وديان الارض دار النعيم وجعل بعضها دار الجحيم هل هو حركة اجزاء المادة أم المريد العليم \* وآما الاستدلال بالجبال فمن وجوه . الاول انها مخازن المياه التي تروي النبات والحيوان وانها مأوى الطيور والوحوش ومنبت الاشجار الصلبة الشامخة التي هي مادة الاخشاب والوقود وانها الحواجز للبقاع المسكونة تحفظها من الرياح الباردة والحارة ثم منها ذو المناظر البهجة والنبائات المزهرة ومنها الاجرد الوعر الذي سلبت الامطار أتربته وبقيت صخوره تشبه هيكل عظام جرد ءنها اللحم فكانت تلك الصخور مادة الممران من الدور والحصوب ومنها الجبل الناري الذي يقذف الحموينير الآفاق فى الظلم ومنها ومنهامما يقضي على الانسان بالعجب. الثاني ما فيها من الكهوف التي هي مأوى الحيوانات ومن غرائبها الكهوف التي تبرد في الصيف حتى تجمد المياه التي داخلها وتسخن في الشتاء فيأوى اليهاكثير من الحيوانات التي لا تقوي على بردالشتا، فسبحان اللطيف الحبير ومن غرائبها كهوف الموت التي لا يدخلها حيـوان الامات في الحال فمن الكهوف حصون ومنها منون فسبحان الفاعل المختار . الثالث ما فيها من الاحجار المختلفة فني صغارها ما يصلح للزينة فتجمل فصوصا للخواتم

وفى كبارها ما يتخذ للابنية فانظر الى الحجر الذي تستخرج النار منهمم كثرته وانظر الى الياقوت الاحمر مع عزته ثم انظر الي كثرة النفع بذلك الحقيروقلة النفع بهذا الشربف. الرابع ما يحصل فيهامن معادن الفلزات السبعة ومواضع الجواهر النفيسة وقد يحصل فيها معادن الزاجات والاملاح وقد يحصل فيها مهادن النفط والقير والكبريت فكون الارض واحدة في الطبيعة وكون الجبل واحدا فىالطبع وكون تأثير الشمس واحدا فىالكل يدل دليلا ظاهراً على ان الكل بتقدير قادر قاهر متعال عن مشابهة المحدثات والممكنات. فانظر الي الجبال كيف يخرج منها الجواهر النفيسة مرن الذهب والفضة والفيروزج واللمل وغيرها من المعادن التي تولدت في أحشائها مختلفة الحواص متباينة الانواع والاصناف صالحة مع اختلافها وتباينها لمنافع سكان الارض فنها الجامد والسائل والصلب وغير الصلب وقابل الانطباع تحت المطارق كالذهب والفضة والنحاس والرصاص والحديد وغير قابل الانطباع كالفيروزج واللمل وقابل الذوبان وغير قابله والثقيل والخفيف والاصفر والابيض والاحمر والاسود وغير ذلك وكم فيها من مصالح للبشرباتخاذها آلات لطعامهم وشرابهم وأسلحتهم وبيوتهم وفلاحتهم وزراعتهم وأدويتهم فانظر كيفهدى الله الناس الي استخراجها وتنقيتها واتخاذ الاواني والآلات والنقود والحلى منهاثم تأمل فانالبشر استخرجوا الحرف الدقيقة والصنائع الجليلة واستخرجوا السمكة من قعر البحر واستنزلوا الطير من أوج الهواء ثم عجزوا عن ايجادالذهب والفضة والسبب فيه انهلا فائدة في وجودهماالا الثمنية وهذه الفائدة لا تحصل الا عنــد العزة فالقادر على إيجادهما يبطل هذه الحكمة فلذلك ضرب الله دونها بابا مسدودا اظهاراً لهذه الحكمة وابقاء لهمذه النعمة ولذلك فان مالا مضرةعلى الخلق فيهمكنهم منه فصاروا متمكنين من اتخاذالشبة من النحاس

والزجاج من الرمل و يحوذلك ثم انظر الي معادن الارض من النفط والكبريت والقار وغيرها وأقلها الملح ولا يحتاج اليه الالتطييبالطعام ولوخلت عنه بلدة لتسارع الهلاك اليها فانظر اليرحمة الله تمالى كيف خلق بعض الاراضي سبخة بجوهم هابحيث يجتمع فيها الماءالصافى من المطر فيستحيل ملحاما لحا محرقالا يمكن أ تناول مثقال منه ليكون ذلك تطييبا لطعامك اذا اكلته فيهنأ عيشكواذا تأمل العاقل في هذهاللطائف والعجائب اضطر في افتقار هــذه التــدابير اليـصانع ا حكيم مقتدر عليم سبحانه وتعالي عمايقول الظالمون علواكبيراثم اننانرىمن إ خواص الممادن غرائب تعجز عقولناعن تعليلها تعليلا يقتنع به العقلواذا بحث إ فيها العاقل اضطر الي الاعــتراف بان لها مخصصا قادرا مختارا حكيما وذلك كالمغناطيس المعدن الغريب صاحبخاصية الجذب لمثله وللحديد والفولاذوقد ظهر أن تلك الخاصية تحصل للحديد عندتو فرشروط عادية وبسبب ذلك حصل الانتفاع في مصالح عديدة وقد علاوا تلك الخاصية بأن قالوا أن سبب جذب المغناطيس لما ذكر هو مرب حركه أجزائه الفردة وترتيب أوضاعها وهذا علة وهمية فان حركة اجزائه الفردة غير محسوسة ولكن مع تسليم هذه العلة فهل هى علة عقلية يقتنع المقل بها فى حدوث الجذب المذكور، نهافان قالوا نعم قلنا لهم لم نتج عن تلك الحركة والوضع جذب ماذكر ولم ينتج عن ذلك جذب بقية المعادن من نحو الذهب والنحاس وأيضا كيف أن المغناطيس اذا التصق بقضيب من حديد وجذبه اكسبة خاصية ذلك الجذب من دونآن يخسر من قوته شيأً فيصير ذلك القضيب يجذب كجذب المغناطيس مادام ملتصقابه واذا انفصل عنه بطلت منه تلك الخاصية وتقولون لتلكالحالة التي طرأت على الحديد تمغنط مؤقت وأما اذا التصق المغناطيس بقضيب من الفولاذا كتسب ذلك القضيب خاصية ذلك الجذب ودامت فيه ولو انقصل عن المغناطيس وكذلك اذا دلك

قضيب الفولاذ بالمناطيس اكتسب تلك الخاصية دائمة ويقال لذلك تمغنط صناعي فكيف حصل ذلك الاكتساب بمجرد ملامسة المفناطيس لقضيب الحديد والفولاذ أتغيرت أوضاع أجزائهما ولوكانا بطول ممتد واذاكان الاس كذلك فهل رجم الوضع لاصله في قضيب الحديد ولو في لحنلة من الزمان وبق في قضيب الفولاذ أم الحال غير ذلك واوضحوا ثنيا هــذا الفرق بين الحــديد والفولاذ بل والحديد الصلب فانه بحكم الفولاذ يكتسب خاصية الجذب وتدوم ممه بعد الانفصال وأيضا آنكم تقولون ان قوة الجذب في المغناطيس في طرفي القطمة منه وكلما اقتربنا لوسطها نجد أن القوةقد ضعفت حتى تكاد تغيب عند الوسط تماما واذا قسمت تلك القطعة من عند وسطهارجم الطرف الدي عند القطع ذاقوة قوية كافى الطرف الاصلى فكيف ضعفت القوة عند الوسطو قويت في الطرفين وكيف قويت في الطرف المفصول بمد القطم أبا لقطم تنير وضم الاجزاء مع انوضعهالا يتغير باقوي العوامل الخارجية أم الاس كان لغير ذلك وايضا اذالمس المغناطيس قضيب الحديد أوالفولاذ من طرفه وتمغنط القضيب فلا بدأن تكون القوة في الطرف الآخرمن ذلك القضيب تامة وأما القوة في وسطه فهي قريبة التلاشي فماذا تقولون هل الحركة وتغير وضع الاجزاء قد وصلا الي ذلك الطرف عن طريق غير الوسط أممرا علىالوسط فضمفا | عنده ثم قوبا بعد مجاوزته وما الذي أعادلهما تلك القوة بعد الضعف وايضا تقولون ان المغناطيس يفقد قوة الجذب عند حصول الزلزلة ثم تمود اليه بعد مضيها وعلى ذلك عملت الآلة التي تنبه على قرب حصول الزلزلة فيحترس منها فما السبب اتنبير وضع الاجزاء وتبدل الحركة عند الزلزلة وكيف كان ذلك ولم كان ذلك فهذه أسئلة لا تقدرون على أجوية شافية عنها بل غاية ماتنتهون اليه ان تقولوا هكذا خاصة إلمغناطيس لهاتيك الاعمال ونحن نقول أيضاً كذلك

ولكن نسألكم من الذي خصها بذلك أحركة الاجزاء بما ينشأ عنها من ترتيب وضمها تممل تلك الاعمال الباهرة التي عجزت عقولكم عن تعليلها بمما يقنع العقل أم الذي خصص ذلك التخصيص واتقن تلك الاعمال هو القادر المريد العليم وبالحق ان المغناطيس من أعجب الاشياء وفوائده من أحسن الفوائد اذ بالابرة المنيطيسية سلكت البحار والقفار وأمن السفار من الاخطار اذ هي المرشد الامين والهادي المبين فسبحان من هدى الانسان سبيل الرشاد يقطمة ممدن من دواني الجماد . والوجه الخامس من الاستدلال باحوال الجبال ان منها تتفجر الميون والانهار كما قال تمالي وان من الحجارة لما يتفجر منه الانهار وان منها لما يشقق فيخرج منه الماء وفي ذلك آية عظيمة فان الثلج يقم آكثره على الجبال ليقيم مدة يتعلب ماؤه الي بواطنها ومخازنها التي في جوفها فتخزنه لمنافع المخلوفات ولوكان لاينزل على الارض الا المطرلا نحدر بسرعة من رؤس الجبال ثم ان الارض اجزاؤها بحكم المادة لا تصعد ونحن نرى منابع الانهار والعيون في المواضع المرتفعة وهي الجبال وذلك دليل القدرة | والاختيار وان الماء صعد من المواضع المتسفلة الي الاماكن المرتفعة بامر الله ; وجريفى الاوديةاليالبقاع التيانع الله على أهلها فارتوي بمائهاالارض والحيوان في مدة الصيف ونشآ عنه الرياض والجنان قال صاحب الفلسفة الحقة من يتدبر في كيفية التدبير الذي ينزل تبما له الثلج وينحدر من قمة الجبل يأخذه العجب والاندهاش لاندلايخفي أن الثلج لوبق في قة الجبل لما أمكن الشمس أن تذيب منه شيأ لشدة انخفاض الحرارة فى قم الجبال الشامخة ولونزل باكله الي أسفل الجبل لذاب دفمة واحدة وأفاض الانهار وأغرق البلاد وانصب مرة واحدةفي البحار إ فتبق الانهار طول سنتها تشتكي الجفاف ويهلك تبما لذلك السواد الاعظم من أ الناس ولكن لا يحصل ولن يحصل انشاء الله ذلك لان الثلوج لاتنزل الا

شيأ فشيأ الي أسفل الجبال بهندسة بديعة جدا وقد حسب علماء الفلاسفة أن الثلوج لاتزيد سرعة انحدارها سنويا عن مائة مترحتي لاتذهب مياهها هباء منثورا ولو لا هذا الوضع البديع لذهبنا فريسة الظمأ والقيظ فالجبال اذن حكمتها لاتقدر فلولاها لما وجدت أنهار الدنيا العظيمة فهي كمخزن للمياه موضوعة على نسق يقصر العقـل عن الاحاطة بسره اه وقال الامامحجة الاسلام ان الارض ربما تكون مرتفعة والمياه لاترتفع اليها فانظر كيف خلق الله تمالي النيوم وكيف سلط الرياح عليها لتسوقها باذنه الي أقطار الارض وهي سحب ثقال حوامل بالماء ثم انظر كيف يرسله مدرارا على الاراضي في وقت الربيع والخريف على حسب الحاجـة وانظر كيف خلق الجبال حافظة للمياه تنفجر منها العيون تدريجافلوخرجت دفعة لغرقت البلادوهلك الزرع أ والمواشي وقال أيضا ومن آياته البحار العميقة المكتنة لاقطارالارض التي هي أ قطع من البحر الاعظم المحيط بجميع الارضحتي ان جميع المكشوف من البوادي والجبال من الماء بالاضافة الي الماء كجزيرة صغيرة في بحر عظيم وبقية الارض مستورة بالماء قال النبي صلى الله عليه وسلم الارض فى البحر كالاصطبل في الارض فانسب اصطبلا الى جميع الارض واعلم ان الارض بالاضافة الى البحر مثله وقد شاهدت عجائب الارض وما فيها فتأمل الآن عجائب البحر فان عجائب ما فيه من الحيوان والجواهر أضماف عجائب ما تشاهده على وجه الارض كا ان سعته اضعاف سعة الارض ولعظم البحر كان فيه من الحيو انات العظام ما تري ظهورها في البحر فتظن انها جزيرة فينزل الركاب عليها فريماتحس بالنيران اذا اشتملت فتتحرك ويعلم انها حيوان ومامن صنف من أصناف حيوان البر من فرس أو طير أو بقرأو أنسان الا وفي البعر أمثاله وأضمافه وفيه أجناس لايعهد لها نظير فىالبر وقدذكرتأوصافهافي مجلدات وجمعها أقوام عنوا بركوب البحر

وجمع عجائبه ثم انظر كيف خلق الله اللؤلؤ ودوره في صدفه تحت المــاء وانظر كيف أنبت المرجان من صم الصخور وتحت الماء وانمـا هو نبــات على هيئة شجر ينبت من الحجر ثم تأمل ماعداه من العنبر وأصناف النفائس التي يقذفها البحر وتستخرج منه ثم انظر الي عجائب السفن كيف أمسكها الله تعالى على وجه الماء وسير فيها التجار وطلاب الاموال وغيرهم وسخر لهمالفلك لتحمل إ اتقالهم ثم ارسل الرياح لتسوق السفن ثم عرف الملاحين موارد الرياح ومهابها ومواقيتها ولا يستقصى على الجملة عجائب صنع الله في البحر في مجلدات وأعجب من ذلك كله ماهو أظهر من كل ظاهر وهو كيفية فطرة الماء وهوجسم رقيق لطيف سيال مشف متصل الاجزاء كانه شيء واحد لطيف التركيب سريع القبول للتقطيع كانه منفصل مسخر للتصرف قابل للانفصال والاتصال به حياة كل ما على وجه الارض من حيوان ونبات فلو احتاج العبد الى شرية ماء ومنع منها لبذل جميع خزائن الارض وملك الدنيا في تحصيلها لوملك ذلك ثم لو شربهـا ومنع من اخراجها لبذل جميع خزائن الارض وملك الدنيا في اخراجها فالعجب من الآدي كيف يستعظم الدينار والدرهم ونفائس الجواهر ويغفل عن نعمة الله في شربة ماء اذا احتاج الى شربها والاستفراغ عنها بذل جميع الدنيا فيها فتأمل في عجائب المياه والانهار والآبار والبحارففيها متسع للفكر ومجال وكل ذلك شواهد متظاهرة وآيات متناصرة ناطقة بلسان حالها مفصحةعن جلال بارثها معربة عن كال حكمته فيها منادية أرباب القبلوب بنغاتها قائلة لكل ذي لب أما تراني وتري صورتي وتركيبي وصفاتي ومنافعي واختلاف حالاتي وكثرة فوائدي أتظن اني كوّنت نفسي أو خلقني أحد من جنسي اه كلام الامام حجة الاسلام ونذكر هناشيأ مماأشار اليه من عجائب الانهار والبحيرات والبحار. أما الانهار فانه يوجد منها نهيرات وانهار كشيرة يحصل في مصابها

إنى بعض آزمنة من السنة حادث موجى أى صفيحة مائيـة يظهر كانهـا تأتى من سطح البحر وتصعد على التيار بسرعة غريبة فتجذب السفن العظيمة معها احيانا أو تبتلعها في جوفها ثم تقذفها على الشاطىء وتهدم في سيرها السريع الموانع التي تلاقيها بحيث لا تعوق سيرها بل تمر منها وحوافي النهر تتغير عن الحالة التي كانت عليها قبــل ظهور تلك الموجة وفي أفريقية والآسيا انهار يوجد في مياهها حادث غريب تحمير فيه الراصدون واستفربوه في ا جميع الازمنة السالفة وذلك ان تلك المياه تدخــل في باطن الارض مرـــــ معل ثم تخرج منها بمقدار وافروفوة عظيمة من محل آخر بعيد عن محلها الاول ويوجد نهيرات لامصب لها فتفقد مياهها في الرمال وفي الاراضي الآجامية وفي بيلوبونيس من بلاد اليونان نهر يسمى الفيه يخرج من جبل أرقاضية ويدخل في سهول اليده ثم يمر على اولمبيا ويفقد ماؤه في الارض قبل أن يصل الي البحر · واما البحيرات فنها ما يرتفع فيها المياه حتى تساوى حافة حوضها بل ربما ملأت الحوض كله وجاوزته فائضة منه ومنها ما يفقد ماؤه في تجاويف تحت الارض ثم بعدزمن ما يخرج منها بقوة مختلفة وهذا لعظم شأنه وخفاء أصله وجهل منشأه أدهش أفكار ذوي الالبابولم يقفوا على معرفته وتوضيحه ومنها بحيرات لاتأتها بحسب المشاهدة مياه جارية ومع ذلك تخرج منها مياه كثيرة وبحيرات تأتيها مياه ولايشاهد في الظاهر خروج شيء منها ومنها بحيرات تصب فيها جميع أنواع التيارات ومع ذلك لا بشاهد لها فوهة تسيل منهاالمياه وتوجدهذه البحير ات خصوصا في داخل الافريقيه والآسيا وبحر الحرز هوأعظم بحيرات هذاالنوع فالتهذدالحوادث على أن الارض مسخرة لامرالله تعالى فى تصريف تلك المياه كما يعلم ذلك من قوله تمالي في قصة طوفان نوح عليه السلاموقيل ياأرضا بلمي ماءك وياساء

أقلمي وغيض الماء وقضي الامر وقد يشاهد فيالبحيرات حوادث مخصوصة تستغرب غاية الاستغراب من اشهرها جفاف بحيرة جينورة والانتظام الدوري في بحيرة سركنيت في البرية ودوي مستنقع بيجافي بلاد البرتغال ورياح يحيرة بولسلاوفي بهيمة المسماة أيضا ببلادجه واضطراب يحيرة لومون في القوسيا ووتير في بلاد أسويج والعمق المزدوج القابل للتنقل في كثيرمن تلك الاحواض. وآما البحار فم ان طبعها السكونوعدم الجري يوجد فيها تيارات سرعتها تختلف كاختلاف سرعة تيارات المياه الارضية التي هي الانهار والنهيرات وغيرها فنهاتيار البحر المحيط المسمى أوقيانوس ويسمى هذا التيار التيار الكبير الاستوائي وسماه ملاحو الشمال غلفستريم يعنى جون الاضطراب ويمتد هذ التيارمن عرض ست عشرة درجة الى ثلاثين من كل جانب من خط الاستواءو يبتديء الاستشعار بحركته من الجنوب الغربي لجزائر أسوره وتكون ضعيفة جدا منعرض خمس وعشرين درجة الي خمسةعشر وتكون قرب خط الاستواء أقل ثباتا في اتجاهها منها في عرض عشر درج أوخمسة عشروالتيارالاستوائي فيالبحرالاطلنتيتي يتجه نحوموردة هندوراس ثم ينقلب الي جون مكسيك وينقلذف بقوة في خليج بهمة وذلك في ست وعشرين وسبع وعشرين درجة في العرض الشمالي وهناك يكتسب سرعة تقرب من اجتياز ميترين في الثانية وغلفستريم يسمى عند مخرج خليج بهمة تيار فلو ريده فيتجه للشمال الشرقي ويسير على هيئة سيل فيجتاز خمسة أميال في الساعة ثم تتناقص سرعته ويزيدعرضه فيكون عرضه بين كبو بسكينو وكوم بهمة خمسة عشر فرسخا وفي عرض ثمان وعشرين درجة سبعة عشر فرسخا وفي موازاة شرلستون يكون من اربعين فرسخا الي خمسين وكلما تقدم جهة الشمال تناقصت سرعته حتى لايكون الاميلا في الساعة وفي عرض احدى

وأربمين درجة مع سبع وستين درجة طولا يبلغ عرضالتيار ثمانين فرسخا بحرية ومن هناك يتجه الي المشرقوحافته الغربية بتقوسهاتهدم طرف الكوم العظيم للارض الجديدة التي سماها بعضهم بحاجزمصب النهر البحري الكبير أثم ان هذا التيار من طول اثنين وخمسين درجة الى جزائر أسوره لايزال آخذا في الاتجاه جهة المشرق وجهة شرق الجنوب الشرقى ثممن شرقي جزائر أسوره يتجه جهة بغاز جبل الطار وجزائر الحالدات وبقرب هذا البغاز يتجه جهة الشرق الحقيق ثم ان هذا التيار الشرق في محاذاة الرأس الابيض بعد أن يمتدعلى ساحل الافريقيه يتقوس ويتجه أولاجهة الجنوبالغربى ومنتهي بان تنضم مياهه بماهالتيار الاصلي أعنى غلفسترىم ولا نشاهد فما بين ثمان وعشر بن الى خمس وثلاثين درجة في العرض الشمالي وست وأربعين الي ثمان وأربعين درجة في الطول حركة دائمة ولا منتظمة ويفصل بين التيار الاستوائى والتيار الذي يتجه نحو المشرق منطقة عرضها مائة وأربعون فرسخاويوجدلفلفستريم فىعرض خمس وأربعين الى خمسين فرع ثان سجه من الجنوب الغربي الى الشمال الشرق جهة سواحل أوربا وقديحث الطبيعون على توضيح حادث التيار الاستوائي ولم قدروا على توضيح تلك المسألة المهة ولاعلى معرفة الاصل الصحيح لهذا الحادث المهم نفعه في الاسفار البحرية ومن كان عاقلا علمأن حدوث تلك الحوادث انماهو بقدرة الصانع المختار الحكم كما قال تعالي الله الذى سخر لكم البحر لتجري الفلك فيه بامره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون وهناك بيارات مخصوصة تتجه من القطبالشمالي كالجنوبي نحوالمناطق المعتدلة والاقطار الاستوائية وتكون تلك التيارات القطبية قوية في بحر الشمال وعلى سواحل اغرونلندواسلنده ولابونيا وبفاز بيرين ونحوذلك غيران في هذا البغاز المذكور قديشاهد فيأزمنة من السنة بيار قوي جدا يجهمن الجنوب الي الشمال عكس اتجاه التبار الذي بشاهد

في العادة وتشاهد تلك التيارات أيضافي النصف الجنوبي في أرض الناروزلنده الجديدة وارض وندعين ورأس بونسبرنس أعنى حيث ينتهي كل من الافريقية والجزائر الاوقيا نوسية والاميرقية باطرافمتجهةجهة القطب ويوجدفىجون إ غسقو نياتيار يتجه الي الشمال الشرقى ويوجد فى ساحل الافريقية الغربية بين التيار الاستوائي والساحل تيــار جنوبي شرقي يذهب باستقامة في جوب ا غينا ويوجد في شاطىء دور تيار يتجه فى جميع الفصول من الشمال الي الجنوب ويتسلطن فى البحر المحيط الهنسدي تيبار عظيم يتجه من المشرق الى المغرب وهو ذنب من غلفستريم الذي في المحيط المعتدل ولا يشاهد هــذا التيار في شمال خط الاستواء الادوريا ومياه بحر الهند تتجه من شهر ايار لتشرين أول الي الخليج الفارسي السمي بالبحر الاخضر وكانها تخرج منه في مدة الاشهر الستة التالية وتيار السواحل يكاد أن يكون مخالفا لتيار الاباحة وتيار البحر الاحمر يتجه نحو الشمال مرن شهر تشرين الاول الى شــهر ايار فهو يخالف تيار الخليج الفارسي فى ذلك الزمن نفسه أما فى الاشهر الستة التالية فتخرج التيارات من البحر الاحمر مع قوة عظيمة بحيث تمنع احيانا دخول السفن في ذلك البحر وتيار البحر المتوسط الآتى له من المحيط الغربي يتبع الساحل الشمالي للافريقية ثم يصعد جهة الشمال على سواحــل الشام وكانه يقف في ا جزيرة كريت ثم يتجه جهة الجنوب ويسدير على طول سواحل سيسيليا أي صقلية ثم يلطم السواحل الشرقية لجزيرة الاندلس وذكر بعضهمان التيارات العميقة على سواحل جنويز امام رأس دلمة عقب الامطار الغريزة تتجــه الي المغرب مع سرعة عظيمة وتتجه عكس ذلك في الزمن الصحو فانظر أي نسبة بين هذهالتياراتوحالة الجو والتيارات فى خليج القسطنطينية وبغاز اسلامبول وبحر جزائر الروم تتجه داغا جهة الحوض الكبير للبحر المتوسط وهناك محال

كثيرة شاهد فيها الملاحون والمسافرون تيارات من دوجة أعنى تياراً سفليا وتيارا علويا يتجه كل منهما الي جهة مخالفة لاتجاه الآخر مثال ذلك بغاز جبل الطار وبهمة وغيرهما وهناك أيضا تيارات كثيرة تحرك وتثير سطح البحار ومرف أعظمها دوامات الاندلسيين فانها قد تكون قوية جدا بحيث تبتاع السفن وشوهد ذلك أيضا في جون غينا وفي بحر الصين واليابونيا وغيرهما ودوامة ملستريم التي هي مهواة شهيرة موضوعة على شاطىء نرويج في عرض ثمان وستين درجة هي دامًا مهواة مفزعة مهلكة وتقف في كل خمس ساعات من خمس دقائق الي عشرين دقيقة وللحق السفن في الغالب من مسافة عشرة أميال انقليزية فتجذبها وتكسرها على الصخور ويحصل مثل ذلك أيضا للحيوانات الحكيرة البحرية مع ما لا يخني من قوتها وسرعة حركاتها وتوجد أيضا تلك التيارات المختلفة السريمة في أوريب قرب جزيرة أوبي المساة بالتركية أي التيارات المختلفة السريمة هذه الدوامة ومعرفتها الغير التامة كاكانتا في زمن أرسطاطاليس كما اعترف به مشاهير علماء المتأخرين من الفلاسفة

-> المطلب الثاني في كيفية التفكر في الارضوما فيها كرام المعلم الماني في كيفية التفكر في الارضوما فيها كرام المرام المرا

قال الله تعالى فى سورة البقرة (الذي جمل لكم الارض فراشا) أي جمل بعضها بارزا من الماء مع اقتضاء طبعها الرسوب وجعلها متوسطة بين الصلابة واللين صالحة للقمود عليها والنوم فيها كالبساط المفروش وليس من ضرورة ذلك كونها سطحا حقيقيا فان كرية شكلها مع عظم جرمها مصححة لافتراشها قال الامام فخر الدين واعلم ان كون الارض فراشا مشروط بامور \* الشرط الاول كونها سا كنة وذلك لانها لو كانت متحركة لكانت حركها امابالاستقامة

أو بالاستدارة فان كانت بالاستقامة لماكانت فراشا لنما على الاطلاق لان من طفر من موضع عال كان يجب ان لا يصل الي الارض لان الارض هاوية وذلك الانسان هاوي والارض أثقل من الانسان والثقيلان اذا نزلا كان أثقلهما اسرعهما والابطأ لا يلحق الاسرع فكان يجب ان لا يصل الانسان الى الارض فثبت انها لوكانت هاوية لماكانت فراشا اما لوكانت حركنها بالاستدارة لم يكمل انتفاعنا بها لان حركة الارض مشلا اذا كانت الى المشرق والانسان يريد ان يتحرك الي جانب المغرب ولا شــك ان حركة | الارض أسرع فكان يجب ان يبقي الانسان على مكانه وانه لا عكنه الوصول الي حيث يريد هـذا كلام الامام فخر الدين وهو ظاهر فان حركة الارض اذاكانت مضادة لحركة الانسان وهي أقوى من حركته فانها تتغلب على حركته فلا يمكنه ان يتحرك ولا ان يصل الي مقصوده قال فلما أمكنــه ذلك علمنا ان الارض غير متحركة لابالاستدارة ولا بالاستقامة فهي ساكنة ثم اختلفوا في سبب ذلك السكون على وجوه . أحدها ان الارض لانهاية لها من جانب السفل واذا كان كذلك لم يكن لها مهبط فلاتنزل وهذا فاسد لما تبت بالدليل من تناهى الاجسام «وثانها الذين سلموا تناهى الاجسام قالوا الارض ليست بكرة بلهى كنصف كرة وحدبتها فوق وسطحها أسفل وذلك السطح موضوع على الماء والهواء ومن شأن الثقيل اذا انبسط ان يندغم على الماء والمواه مثل الرصاصة فانها اذا انبسطت طفت على الماء وان جمت رسبت وهذا باطل لوجهين . الاول ان البحث عن سبب وقوف الماء والهواء كالبحث عن سبب وقوف الارض. الثاني لم صار ذلك الجانب من الارض منبسطاً حتى وقف على المباء وصار هذ الجبانب متحدبًا . وثالثها الذين قالوا سبب سكون الارض جذب الفلك لها من كل الجوانب فلم يكن انجذابها

الى بعض الجوانب أولى من بعض فبقيت في الوسط وهذاباطل لوجهين. الاول ان الاصغر أسرع انجذابا من الاكبر فا بال الذرة لا تنجذب الى الفلاء. الثاني الاقرب أولي بالانجذاب فالذرة المقذوفة الي فوق أولي بالانجذاب وكان يجب أن لا تمود . ورابعها قول من جعل سبب سكونها دفع الفلك لها من كل الجوانب كما اذا جعل شيء من التراب في قنينة ثم أديرت القنينة على قطبها ادارة سريعة فانه يقف التراب في وسط القنينة لتساوى الدفع من كل الجوانب وهذا أيضاً باطل من وجوه خسة . الاول الدفع اذا بلغ في القوة الى هذا الحد فلم لا يحس به الواحد منا.الثاني ما بال هذا الدفع لا يجعل حركة السحب والرياح الي جهة بعينها · الشالث ماباله لم يجمل انتقالها الي المغرب أسهل من انتقالها الى المشرق. الرابع يجب أن يكون الثقيل كلماكان أعظم أن تكون حركته أبطأ لان الدفاع الاعظم من الدافع القاسر أبطأ من الدفاع الاصغر. الخامس يجب أن تكون حركة الثقيل النازل من الابتداء أسرع من حركنه عند الانتهاء لانه عند الانتهاء أبعد من الفلك ، وخامسها ان الارض بالطبع تطلب وسط الفلك وهو قول ارسطاطاليس وجهور أتباعه ونقول ان الاجسام متساوية في الجسمية فاختصاص البعض بالصفة التي لأجلها تطلب تلك الحالة لابد وأن يكون جائزاً فيفتقر فيــه الى الفــاعل الختار . وسادسها ان النصف الاسفل من الارض فيه اعتمادات صاعدة والنصف الاعلى فيه اعتمادات هابطة فتدافع الاعتماد ان فلزم الوتوف. والسؤال عليه ان اختصاص كل واحد من النصة بين بصفة مخصوصة لا عكن الا بالفاعل المختار فثبت بما ذكرنا أن سكون الارض ليس الا من الله تعالي وعنه هـ ذا نقول انظر الي الارض لتعرف أنها مستقرة بلا علاقة فوقها ولا دعامة تحتها اماانها لا علاقة فوقها فمشاهد على انها لوكانت معلقة بملاقة

إلا حتاجت العلافة إلى علاقة أخرى لا إلى نهاية وبهذا الوجه ثبت أنه لادعامة تحتها فعلمنا آنه لا بد من ممسك عسكها بقدرته واختياره ولهذا قال تعالىان الله يمسك السموات والارض أن تزولا ولئن زالتا ان أمسكها من أحدمن يمده . الشرط الثاني في كون الارض فراشا لنا أن لا تكون في غاية الصلامة كالحجر فان النوم والمشي عليه مما بؤلم البدن وأيضاً فلوكانت الارض مرس الذهب مثلا لتعذرت الزراعة عليها ولا يمكن اتخاذ الابنية منه لتعذر حفرها وتركيها كما يراد وأن لا تكون في غاية اللين كالماء الذي تغوص فيه الرجل. الشرط الثالث أن لا تكون في غاية اللطافة والشفافية فان الشفاف لانستقر النور عليه وماكان كذلك فانه لا يتسخن من الكواكب والشمس فكان يبرد جدا فجعل الله كونه أغبر ليستقر النور عليه فيتسخن فيصلح أن يكون فراشا للحيوانات. الشرط الرابع أن تكون بارزة من الماء لان طبع الارض أن يكون غائصاً في الماء فكان يجب أن تكون البحار محيطة بالارض ولوكانت كذلك لما كانت فراشاً لنا فقلب الله طبيعة الارض وأخرج بعض جوانبها من الماء كالجزيرة البارزة حتى صلحت لان تكون فراشاً لنا \* وقال تغالى في سورة البقرة أيضاً (والفلك) عطف على مافي الآية قبلهوالمعنى ان آيات لقوم يعقلون حاصلة في السنفن (التي تجري في البحر ) على وجبه المياء وهي موقرة | بالاتقال والرجال فيلا ترسب تحت المياء وتقبيل وتدبر بريح واحبدة (بما ينفع الناس) أىملتبسة بالذى ينفعهم مما يحمل فها من أنواع المنافع أو بنفعهم قال الامام فخر الدين في كيفية الاستدلال بجريان الفلك في البحر على ا وجود الصانع تمالي وتقدس هي من وجوه . أحدها ان السفن وان كانت من تركيب الناس الا انه تمالي هو الذي خلق الآلات التي بها يمكن تركيب هذه السفن فلولا خلقه لها لما أمكن ذلك. وثانيها لولا الرياح المعينة على تحريكها

لما تكامل النفع بها . وثالثها لولاهذه الرياح وعدم عصفها لما بقيت ولماسلمت ورابعها لولا تقوية قلوب من يركب هـذه السـفن لما تم الغرض فصـيرها الله تمالي من هذه الوجوه مصلحة للعبادوطريقالمنافعهم وتجاراتهم . وخامسها انه خص كل طرف من أطراف العالم بشيء معين وأحوج الكل الى الـكل فصار ذلك داعيا يدعوهم الياقتحام هذه الاخطار في هذه الاسفار ولولا انه تمالي خص كل طرف بشي وأحوج الكل اليه لما ارتكبوا همذه السفن فالحامل ينتفع به لانه يربح والمحمول اليه ينتقع بما حمل اليه . وسادسهاتسخير الله البحر لحمل الفلك مع قوة سلطان البحراذاهاج وعظم الهول فيه اذا أرسل الله الرياح فاضطربت أمواجه وتقلبت مياهه.وسابعها أن الاودية العظام مثل جيحون وسيحون تنصب أبدا الي بحيرة خوارزم على صغرها ثم ان بحـيرة خوارزم لا تزداد البتة ولا تمتد فالحق سبحانه وتعالى هو العالم بكيفية حال هذه المياه العظيمة التي تنصب فيها .وثامنها مافى البحار من الحيوانات العظيمة ثم ان الله تعالي يخلص السفن عنها ويوصلها الي سواحل السلامة . وتاسعها مافي البحار من هذا الامر العجيب وهو قوله تعالي مرج البحرين يلتقيان بينهما برزخ لا يبغيان وقال هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج ثم انه تمالى بقدرته يحفظ البعض عن الاختلاط بالبعض وكل ذلك مما يرشد العقول والالباب الى افتقارها الي مدبر يدبرها ومقدر يحفظها \* وقال تمالي في سورة الانمام (قل من ينجيكم من ظلمات البر والبحر) أي قل تقريرا لهم بانفراده تعمالي بالالهية من ينجيكم من مخاوفهما وشدائدهما الهائلة التي تبطل الحواس وتدهش العقول ولذلك استعير لهما الظلمات المبطلة لحاسسة البصر يقال لليوم الشديد يوم مظلم ويوم ذوكواكب وحقيقة الكلام فيهانه يشتد الامر عليه ويشتبه عليه كيفية الحروج ويظلم عليه طريق الحلاص ومنهم

من حمله على حقيقته فقال أما ظلمات البحر فهمي ان تجتمع ظلمة الليل وظلمة البحر وظلمة السحابويضاف الرياح الصعبة والامواج الهاثلة اليهافلم يعرفوا كيفية الخلاص وعظم الخوف وأما ظلمات البر فهي ظلمة الليلوظلمة السحاب والخوف الشديد من هجوم الاعداء والخوف الشديد من عدم الا هتداء الي طريق الصواب (تدعونه) أي من ينجيكم منها حال كونكم داعين له أو من ينجيكم منها حال كونه مدعوا منجهتكم (تضرعا وخفية)أى تدعونه متضرعين جهارا ومسرين أو تدعو نه دعاء اعلان و إخفاء (لئن أنجيتنا) أي تدعونه قائلين لئن أنجيتنا (من هذه) الظلمات والشدائد وخلصتنامن الهلاك (لنكو نن من الشاكرين) أيالراسخين فيالشكرالمداومينعليه لاجل هذه النعمةأو جميع النعماء التي من | جملتها هذه والمقصود ان عنداجتماع هذه الاسباب الموجبة للخوف الشديد لايرجع الانسان الا الى الله تعالى وهذا الرجوع يحصل ظاهرا وباطنا لان الانسان في هذه الحالة يعظم اخلاصه في حضرة الله تعالي وينقطع رجاؤه عن كل ماسوى الله تعالى وهو المراد من قوله تضرعا وخفية فبين تعالى انه اذا شهدت الفطرةالسليمة والخلقة الاصلية في هذه الحالة بأنه لاملجاً الا اليالله ولا تعويل الا على فضل الله وجب ان يبتى هذا الاخلاص عند كل الاحوال والاوقات كنه ليس كذلك فان الانسان بعد الفوز بالسلامة والنجاة يحيل تلك السلامة الى الاسباب الجسمانية ويقدم على الشرك (قل الله ينجيكم منها ومرن كل كرب ) أي الله تعالى وحده ينجيكم مما تدعونه الي كشفه من الشدائد المذكورة الجليلة (تشركون) به ولا تشكرون \* وقال تمالي في سورة يونس ( هو ) أي الله ( الذي يسيركم ) أي يمكنكم من السير تمكينا مستمرا عند الملابسة به وقبلها ( فى البر) مشاة وركبانا ( والبحر حتىاذا كنتم فى الفلك ) أىالسفن

وتقدير الكلام كانه قيل هو الذي يسيركم حتى اذا وقع في جملة تـلك التسييرات إ الحصول في الفلك كان كذا وكذا قال الملامة أبو السعود وغاية التسيير ليست ابتداء ركوبهـم فيها بل مضمون الشرطيـة بتمامه كما ينبيء عنه ايثار الكون ا المؤذن بالدوام على الركوب المشمر بالحدوث ( وجرين ) أى السفن (بهم ) بالذين فيهاوالالتفات الىالغيبة للايذان بمالهممنسوءالحالالموجب للاعراض أ عنهم كانه يذكر لغيرهم مساوى أحوالهم ليعجبهم منها ويستدعي منه الانكار والتقبيح ( بريح طيبة ) لينة الهبوب موافقة لمقصودهم ( وفرحوا بها ) بتلك الريح لطيبها وموافقتها ( جائتها ) جواب اذا والضــدير المنصوب للريح الطيبة أي تلقتها واستولت عليها من طرف مخالف لها ( ريح عاصف ) أي شــــديدة الهبوب فازعجت سفينتهم واساءتهم (وجائهم الموج)فىالفلك (من كلمكان) يه اد مجيء الموج منه أو من جميع الجوانب بحسب أسباب تتفق له (وظنوا انهم أحيط بهم) أي ان الهلاك قد أحاط بهم وسدت عليهم مسالك الخلاص كن أحاط بهم العدو ( دعوا الله ) بدل من ظنوا بدل اشتمال لان دعائهم ملابس لظنهم الهلاك ملابسة اللزوم أو استثناف مبنى على سؤال ينساق اليه الاذهان كانه قيل فماذا صنعوا فقيل دعوا الله ( مخلصين له الدين) من غير ان يشركوا به شيئاً ( لئن انجيتنا ) اللام موطئة للقسم على ارادة القول أي قائلين والله لئن أنجيتنا ( من هذه ) الاهوال والشدائد ( لنكونن ) ألبتةبعد ذلك أبدا (من الشاكرين) لنعمك التي من جملتها هذه النعمة المسؤلة ( فلما أنجاهم) مما غشيهم من المكربة والفاء للدلالة على سرعة الاجابة ( اذاهم يبغون في الارض)أي فاجئوا الفساد فيها وسارءوا الي ما كانوا عليــه مـن التكذيب والشرك والجراءة على الله تمالي (بغير الحق) أي حال كونهم ملتبسين بنسير الحق واعلم ان الانسان اذا ركب السسفينة ووجد الريح الطيبة الموافقة

للمقصود وحصل له الفرح التام والمسرة القوية ثم قد تظهر علامات الهلاك دفعة واحدة . فاولها ان تجيئهم الرياح العاصفة الشــديدة . وثانيها ان تأتيهم ا الامواج العظيمة من كل جانب . وثالثها أن يغلب على ظنونهم ان الهــــلاك واقعروان النجاة ليست متوقعة ولاشك ان الانتقال من تلك الاحوال الطيبة | الموافقة الى هذه الاحوال القاهرة الشديدة يوجب الخوف العظيم والرعب الشديد وأيضاً مشاهدة هـذه الاحوال والاهوال في البحر مختصة بايجاب مزيد الرعب والحوف ثم ان الانسان في هذه الحالة لا يطمع الا في فضل الله | ورحمته ويصير منقطع الطمع عن جميع الحلق ويصدير بقلبه وروحــه وجميع أجزاته متضرعا الي الله تمالى ثم اذا نجاه الله تعالى من هذه البلية العظيمة ونقله من هذه المضرة القوية الىالحلاص والنجاة فني الحال ينسي تـلكالنعمةويرجع الى ما ألفه واعتاده من العقائد الباطلة والاخلاق الذميمة \* وقال تعالى في سورة الرعد ( وهو الذي مد الارض ) أي بسطها طولا وعرضاقال الامام فخرالدين انالشيءاذا تزايدحجمه ومقداره صاركان ذلك الحجم وذلك المقدار يمتد فقوله وهو الذي مد الارض اشارة الي ان الله سبحانه هو الذي جمل ا الارض مختصة بذلك المقدار الممين الحاصــل له لا أزيد ولا أنقص والدليل ا عليه ان كون الارض أزيد مقدارا مما هو الآن وانقص منه أمر جائز ممكن في نفسه فاختصاصه بذلك المقدار المعين لا بد وان يكون بتخصيص وتقدير مقدر وقال أبوكر الاصم المدّهو البسط الى ما لا يدرك منتهاه فقوله وهو | الذي مد الارض يشعر بأنه تعالي جعل حجم الارض حجما عظيما لا يقع البصر على منتهاه لان الارض لو كانت أصغر حجما مما هي الآن عليه لما كمل الانتفاع به ( وجعل فيها رواسي ) أي جبالا ثوابت في احيازها غير منتقلة عن مكانها | لا تتحرك ولا يتحرك ماهي راسية فيه وهذا لابد وان يكون بتخليق القادر

الحكيم (وانهارا) مجاري واسعة والمراد ما يجرى فيها من المياه وفي نظمها مع الجبال في معمولية فعل واحا. اشارة الى ان الجبال منشأ للانهار وبيان لفائدة أخري للجبال غير كونها حافظة للارض عن الاضطراب المخل بثبات الاقدام وتقلب الحيوان متفرعة على تمكنه وتقلبه وهي تعيشه بالماء والكلاء \* وقال تمالي في سوره الرعد أيضا (وفي الارض قطع متجاورات) أي بقاع مختلفة في الاوصاف وهي مع ذلك متجاورة أي متقاربة ومتلاصقة فبعضها تكون طيبة تنبت وبعضها سسبخة لاتنبت وبعضها صالحة للزرع لاللشجر وبعضها بالعكس وبعضها قليلة الريع وبعضها كشيرته وبعضها تكون رخوة وبعضها تكون صلبة وبعضها تكون حجريةأو رمليــة وبعضها يكون طينا لزجا ولولا مخصص قادر موقع لافعاله على وجــه دون وجه لم يكن كذلك لاشــتراك تلك القطع وانتظامها في جنس الارضـية وتأثير الشمس وسائر الكواكب في تلكالقطع على السوية \* وقال تعالي في سورة ابراهيم (وسخر لكم الفلك ) بان اقدركم على صنعتها واستعالها بما ألهمكم كيفيــة ذلك إ (لتجري في البحر)جريا تابها لارادتكم (بامره) بمشيئته التي نيط بهـا كل شيء قال الامام فخر الدين الفلك من الجمادات فتسخيرها مجاز والمعنى انهلا كان يجرى على وجه الماءكما يشتهيه الملاح صاركانه حيوان مسخر له واعلم أ انه وان كان تركيب السفن من أعمال العباد الا انه لما كان فعل العبد خلق الله تعالى كانت السفن مسخرة لله تعالى بهذا المعنى وأيضا لو لا انه تعالي خلق الاشجار الصلبة التي منها يمكن تركيب السفن ولولا خلقه للحديد وسأتر الآلات ولو لا تمريفه العباد كيف يتخذونه ولولا انه تمالى خلق الماء على صفة السيلان التي باعتبارها يصح جري السفينة ولو لا خلقه تعالي الرياح وخلق الحركات القوية فيها ولولا انه وسع الانهار وجعل فيها من العمق ما يجوز

جري السفن فيها لما وقع الانتفاع بالسفن فصار لاجل انه تعاليهو الخالق لهذه أ الاحوال وهو المدير لهــذه الامور والمسخر لها حسنت اضافة السفن اليــه وأضاف ذلك التسخير الي أمره لان الملك العظيم قلما يوصف بأنه فعل وانما يقال فيه انه أمر بكذا تعظيما لشأنه ومنهم من حمله على ظاهر قوله انما أمرنا لشيء اذا اردناه أن نقول له كن فيكون وتحقيق هذا الوجه راجع الى ماذكرناه ( وسخر لكم الانهار) ان أريد بها المياه العظيمة الجارية في الانهار العظامكا يومي. اليه ذكرها عند البحر فتسخيرها جعلها معدة لانتفاع الناس حيث يتخذون منها جداول يسقون بها زروعهم وجنانهم وما أشبه ذلك وان أريدبها نفس الانهار فتسخيرها تيسيرها لهم واعلم أن ماءالبحر قلما ينتفع به في الزراعات لاجرم ذكر تعالي انعامه على الخلق بتفجيرالانهار والعيون حتى ينبعث الماءمنها الي مواضع الزرع والنبـات وأيضا ماء البحر لايصلح للشرب والصالح لهذا المهم هو مياه الانهار \* وقال تعالي في سورة الحجر (والارض مددناها) بسطناها ومهدناهاللسكني (وألقينا فيها رواسي )أي جبالا ثوابت شبه الجبال الرواسي استحقارا لهاواستقلالا بمددها وانكانت خلقا عظيما بحصيات قبضهن قابض بيده فنبذهن وماهوا لاتصوير لعظمته وتمثيل لقدرته وان كلفعل عظم تتحير فيه الاذهان فهو هين عليه والمعنى وجعلنا في الارض رواسي بقدر تنا الباهرة وحكمتنا البالغة (وانبتنافها )أي في الارض (منكل شي موزون ) بمنزان الحكمة ذاتًا وصفة ومقدارا وذلك أن هذا العالم عالم الاسباب والله تعالي انما تخلق الممادن والنبات والحيوان بواسطة تركيب عناصر هذا العالم فلابد وأن يحصل من الارض قدر مخصوص ومن الماء والهواء كذلك ومن الحرارة والبره والرطوبة بسبب الشمس والكواكب مقددار مخصوص ولو قدرنا حصول الزيادة على ذلك القدر المخصوص أوالنقصان عنمه لم تتولد المعادن والنبات

والحيوان فالله سبحانه وتعالي قدرها على وجه مخصوص بقدرته وعلمه وحكمته فكانه تعالى وزنها بميزان الحكمة حتى حصلت هذه الانواع وقيل المراد أنه سبحانه وتعمالي يملم القدر الذي يحتاج اليه الناس وينتفعون به فينبت تعمالي في الأرض ذلك المقدار وقيل المراد مايوزن من الذهب والفضة وغيرهماأ ومن كل شيء مستحسن مناسب أومايوزن ويقدر من أبواب النعمة \* وقال تعالى في سورة النحل (وما ذرأ لكم في الارض)عطف على ماقبله في الآية أي وسخر لكم ما خلق لكم فيها من حيوان و نبات حال كو نه (مختلفاألوانه)أى أصنافه فى الخلقة والهيئة والكيفية وفي تفسيرالعلامة أبي السعود مختلفاألوانه إأي أصنافه فان اختلافهاغالبا يكون باختلاف اللون مسخر لله تعالي أولما خلق له من الخواص والاحوال والكيفيات أوجعل ذلك مختلف الالوان أي الاصناف لتتمتعوا من ذلك باى صنف شئتم وفي بحر العلوم مختلفا ألوانه هيآته منخضرة وبياض وحمرة وسواد وغير ذلك (ان في ذلك لآية لقوم يذكرون ) فيرون أن اختلافها في الطباع والاشكال والهيآت والمناظر مم اتحاد المواد ليس الا بصنع صانع حكيم عليم (وهو الذي سخر البحر)أى جعله بحيث يتمكنون من الأنتفاع به بالركوب والغوص والاصطياد (لتأكلوا منه لحماطريا) لأتجدأنم منه ولا ألين ووصفه بالطراوة للاشعار بلطافته والتنبيه على وجوب المسارعة الى أكله كيلا يتسارع اليه الفساد كاينيء عنه جعل البحر ، بدأ أكله وللايذان بكمال قدرته تعالي فانه لماأخرج من البدر الملح الزعاف اللحم الطري في غاية العذوبة علم أنه أنما حدث لابحسب الطبيعة بل بقدرة الله وحكمته حيث أظهر الضد من الضد (وتستخرجوا منهحلية) كالاؤلوء والمرجان (تلبسونها وتري الفلك مواخر فيه ) مقبلة ومدبرة ومعترضة بريح واحدة تشقه بحيزومها من المخر وهو شق الماء وقيل هو صوت جرى الفلك (ولتبتغوا) عطف على

التأكلوا وقوله وترى الفلك الخ اعتراض لتمهيدمبادى الابتغاء أوعطف على علة محذوفة أى لتنتفعوا بذلك ولتبتغوا أومتعلقة بفعل محذوف أى وفعل ذلك لتبتغوا أي لتطلبوا (من فضله )أي من سعة رزقه بركوبها للتجارة (ولعلكم تشكرون أي تعرفون حقوق نعمه الجليلة فتقومون بادائها بالطاعة والتوحيد والمل تخصيص هذه النعمة بالتعقيب بالشكر لانه أقوي في باب الانعام من حيث أنه جعل المهالك سببا للانتفاع وتحصيل المعاش ( وألقي في الأرض رواسي أن تميدبكم) أي كراهة أن تميل وتتحرك أولئلاً تميد بكم قال الامام فخر الدين ان الارض كرة وهـذهالجبال على سطح هذه الكرة جارية مجرى خشونات تحصل على وجه هذه الكرة فلو فرضنا ان هذه الحشونات ماكانت حاصلة بلكانت الارض كرة حقيقية خالية عن الحشونات والتضريسات لصارت بحيث تحرك بالاستدارة بادني سبب أمالما حصل على ظاهر سطح كرة الارض هذه الجبال وكانت كالخشونات الواقعة على وجه الكرة فكل واحد من هذه الجبال انما يتوجه يثقله نحومركز العالم وتوجه ذلك نحو مركز العالم بثقله العظيم وقوته الشديدة يكون جاريامجري الوتد الذي يمنع كرة الارض من الاستدراة فكان تخليق هذه الجبال على وجه الارض كالاوتاد المغروزة في الكرة المانعة لهاءن الحركة المستديرة فكانت مانعة للارض مرن الميد والميل وقال ابن عباس رضي الله عنهما ان الارض بسطت على الماء فكانت تنكفيء باهلها كما تنكفيء السفينة لانها بسطت على الماء فارساها لله تعالي بالجبال الثقال ( وانهارا وسبلا ) يعني وجعل فيها طرقا مختلفة تسلكونها في اسفاركم والتردد في حوائج كم من بلد اني بلد ومن مكان الىمكان ( لعلكم تهتدون ) ارادة ان تهتدوا بها الي مقاصدكم (وعلامات) ای وجعل فیهامعالم بها پهتدی من جبل وسهل ومیاه واشجار وریح قال

الامام فخر الدين ورأيت جماعة يشمون التراب وبواسطة ذلك الشم يتعرفون الطرق \* وقال تعالي في سورة الاسري ( ربكم الذي يزجي لكم الفلك في البحر) مبتدأً وخبر والازجاء السوق حالاً بعد حال اي هو القادر الحكيم الذى يسوق لمنافعكم الفلك ويجريها بقدرته الكاملة ويسيرها على وجه البحر (لتبتغوا من فضله) من رزقه الذي هو فضل من قبله (انه كان بكم) ازلا وأبدا (رحيماً ) حيث هيألكم ماتحتاجون اليه وسهل عليكم مايعسر من أسبابه ( واذا مسكمالضر في البحر ) خوف الغرق (ضل من تدعون ) اي ذهب عن خواطركم كل من تدعون في حوادثكم وتستغيثون ( الا اياه ) تعالى فانكم تدعونه وحده لانكم في شدة لا يكشفها الا هو أو ضل كل من تدعونه عن اغائتكم وانقاذكم ولم يقدر على ذلك الا الله (فلما نجاكم) من الغرق وأوصلكم ( الى البر اعرضتم ) عن التوحيد أو اتسعتم في كفران النعمة ( وكان الانسان كفورا ) لنعم الله بسبب ان عند الشدة يتمسك بفضله تعالى ورحمته وعنمد الرخاء والراحة يعرض عنمه ويركن الى غيره ويتمسك بالعلل والاسباب (أفأمنتم) الهمزة للانكار والفاء للعطف على محــذوف تقديره أنجوتم فامنتم (ان يخسف بكم جانب الـبر) الذي هو مأمنكم وفي زيادة الجانب تنبيه على تساوي الجوانب والجهات بالنسبة الى قدرته سبحانه وتعالي وقهره وسلطانه ( أو يرسل عليكم ) من فوقكم (حاصبا ) ريحا ترمي بالحصباء ( ثم لا تجدوا لكم وكيلا ) يحفظكم من ذلك أو يصرفه عنكم فانه لاراد لامر الغالب (أم أمنتم أن يعيدكم فيه) في البحر (تارة أخرى ) بخلق دواعي تلجثكم الى ان ترجعوا فتركبوه ( فيرسل عليكم ) وأنتم في البحر ( قاصفا من الريح) وهي التي لا تمر بشيء الاكسرته أو التي لها قصيف وهو الصوت الشديدكانها تتقصفأى تتكسر (فيفرقكم) بعدكسر فلككم كا ينبيءعنه

عنوان القصف ( بما كفرتم ) بسبب اشراككم أوكفرانكم لنعمة الانجاء (ثم لاتجدوا لكم علينا به تبيعاً ) أي ثائرا يطالبنا بما فعلنا انتصارا منا ودركاللثأر من جهتنا كقوله سبحانه ولا يخاف عقباها \* وقال تمالي في سورة طه ( الذي جعل لكم الارض مهدا) أي جعلها لكم كالمهد تتمدونها أو ذات مهدوهو المكان المهد الموطأ أو المرادانه تعالي جعلها بحيث يتصرف العباد وغيرهم عليها بالقمود والقيام والنوم والزراعة وجميع وجوه المنافع ( وسلك لكم فيها سبلا) أى أدخل وسهل لكم طرقا ووسطها بين الجبال والاودية والبراري تسلكونها من قطر الي قطر لتقضوا منها مآربكم وتنتفموا بمنافعها ومرافقها \* وقال تمالي في سورة الانبياء (وجملنا من الماءكل شيء حي) أي خلقنا من الماء كل حيوان كقوله تمالى والله خلق كل داية منماء أوكانمـا خلقناه مر • الماء لفرط احتياجه اليه وانتفاعه به وحبه له وقلة صبر معنه كقوله تعالى خلق الانسان من عجل أوميرناكل شيء حي من الماء أي بسبب منه لا بدلهمن ذلك وقال بعضهم أي وأحبينا بالماء كلشيءمن الحيوان وغيره وذلك لانه سبب لحياة كل شيء فيلدخل فيه النبات والشجر لانه من الماء صار ناميا وصار فيه الرطوبة والخضرة والنور والثمر (أفلا يؤمنون) انكار لعدم ايمــانهم بالله وحــده مع ظهور ما يوجبه حتما من الآيات الآفاقية والانفســية الدالة على تفرده عن وجل بالالوهية وعلى كون ماسواه من مخـــلوقاته مقهورة تحت ملكوته وقدرته والفاء للمطف على مقدر يستدعيه الانكار السابق أى أيملمون ذلك فلا يؤمنون ( وجملنا في الارض رواسي أن تميد بهم وجملنا فيها) أي في الرواسي أو في الارض ( فجاجاً ) أي مسالك واسعة (سبلا) يدل من فجاجا آي مذللة للساوك ولولا ذلك لمسر أو لتعذر الوصول الى بمض البلاد ( ثملهم يهتدون ) أي الي مصالحهم ومهماتهم \* وقال تمالي في

سورة الحج (ألم تر ان الله سخر لكم مافي الارض) أي جعل ما فيها من الاشياء مذللة معدة لمنافعكم تتصرفون فيها كيف شأتم فلا أصاب من الحجر ولا أشد من الحديد ولا أهيب من النار وقد سخرها لكم وسخر الحيوانات أيضاً حتى ينتفع بها من حيث الاكل والركوب والحمل عليها فلولا ان سخر الله تمالي الابل والبقر مع قوتهما حتى يذلهما الضعيف من الناس ويتمكن منهما لما انتفع بهما أحد (والفلك) أي وسخر لكم الفلكوافردها بالذكر وان اندرجت بطريق العموم تحت ما في قوله ما في الارض لظهور الامتنان بها ولان تسخيرها أعجب من سائر المسخرات (تجري في البحر بأمره ) حال من الفلك وكيفية تسخيره الفلك هو من حيث سخر لها الماء والرياح ولولا ذلك لما جرت بلكانت تغوصأو تقف أو تعطب فنبه تعالي على نعمه بذلك وبأن خلق ما تعمل منه السفن وبان بين كيف تعمل «وقال تعالى في سورة الفرقان (وهوالذي مرج البحرين ) أي خلاهما متجاورين متلاصقين بحيث لا يتمايز جان ( هذا عذاب فرات )قامع للمطش لغاية عذو بته والمقصود من الفرات البليغ في المذوبة حتى يصير الى الحلاوة (وهذا ملح أجاج) بليغ الملوحة من محرق بملوحته ومرارته لا يصلح لستى ولا شرب ولولا ملوحته لاجن وانتشر فساد أجونته في الأرض وأحدث الوباء العام ( وجعل بينهما برزخا) المقصود انه سبحانه بقدرته يفصل بينهما ويمنعهما التمازج وجعل من من عظیم اقتداره برزخا حائلًا من قدرته (وحجرا محجورا) أـــــ تنافرا مفرطاكان كلا منهما يتموذ من الآخر بتلك المقالة وفيل حدا محدودا وذلك كدجلة نهر بغداد تنصب الى بحر فارس وتدخل فيه وتشقه وتجري فى خلاله فراسخ لا يتغير طعمها كما ان الماء الذي يجري في نهر طبرية نصفه بارد

ونصفه حار فلا يختلط أحدهما بالآخر ومثل النيل المبارك والبحر الاخضر وهو يحر فارس الذي هو شعبة من البحر الهندى الذى تصل البحر المحيط وذلك ان بحر النيل يدخل في البحر الاخضر قبل ان يصل الى بحيرة الزنج ويختلط به ولولا اختلاطه علوحته لما قدر أحــد على شربه لشدة حلاوته كذا في روح البيان قال ولا نهاية لقدرة الله فقد ذكروا ان بحيرة تنيس تصير عذبة ستةأشهر وتصير ملحا أجاجاًستة أشهركذا دأبها أبداويحتمل كما ذكره الامام فخر الدين ان المراد من البحر العذب الاودية العظام كالنيل وجيحون ومن الاجاج البحار الكبار قال وجمل بينهما يرزخا أي حائلا منالارضووجه أ الاستدلال ههنا بين لان العذوبة والملوحة ان كانت بسبب طبيعة الارض أو الماء فلا بد من الاستواء وان لم يكن كذلك فلا بد من قادر حكيم يخص كل واحد من الاجسام بصفة خاصة معينة \*وقال تعالى في سورة النمل (أممن جعل الارض قرارا) اضراب وانتقال من التبكيت بما قبله الى التبكيت بوجه آخر أدخل في الالزام بجهة من الجهات أي جعلها يحيث يستقر عليها الانسان والدواب بابداء بمضها من الماء ودحوها وتسويتها حسيما تدور عليه منافعهم وذكر الامام فخر الدين في كون الارض قرارا وجوها. الاول انه دحاهــا وسواها للاستقرار . الثاني انه تعالى جعلها متوسطة في الصلابة والرخاوة فليست في الصلاية كالحجر الذي يتألم الانسان بالاضطجاع عليه وليست في الرخاوة كالماء الذي يغوص فيه . الثالث انه تعالى جعلها كثيفة غبراء ليستقر النور عليها ولوكانت لطيفة لما استقر النور عليها ولولم يستقر النور عليها لصارت من شدة بردها يحيث تموت الحيوانات . الرابع انه سبحانه جعل الشمس بسبب ميل مدارها عن مدار منطقة الكل بحيث تبعد تارة وتقرب أ آخرى من سمت الرأس ولولا ذلك لما اختلفت الفصول ولما حصلت المنافع.

الحامس آنه سبحانه وتعالى جعلها ساكنة فانها لوكانت متحركة لكانت اما متحركة على الاستقامة أو على الاستدارة وعلى التقديرين لا يحصل الانتفاع بالسكني على الارض . السادس انه سبحانه جملها كفاتا للاحياء والاموات وانه يُطرح عليها كل قبيح ويخرج منها كل مليح ( وجعل خلالها ) أوساطها (أنهاراً) جارية ينتفعون بهـا وعبارة الخطيب أي جارية على حالة واحدة فلو اضطربت الارض آدنى اضطراب لتغيرت مجاري المياه (وجمل لها رواسي) أي جبالا أنبت بها الارض على ميزان دبره سبحانه وتعالي في مواضع من أرجائها يحيث تمنعها ان تميـ د باهلها ويتكون فيها المعادن وينبع في حضيضها الينابيع ويتعلق بها من المصالح ما لا يحصى ( وجمل بين البحرين ) أي العذب والمالح أو خليجي فارس والروم ( حاجزا ) من قدرته أي برزخا معنويا مانعا أحدهما ان يختلط بالآخر ( أ إله مع الله ) ممين له على ابداع هذه البدائع أ ( بل اكثرهم لا يعلمون ) توحيدربهم وقدرته وسلطانه بل هم كالبهاتم لاعراضهم عن هذا الدليل الواضع \* وقال تمالى في سورة لقمان ( وألق في الارض رواسي أن تميد بكم ) كما هو شأن ما على ظهر الماء وعبارة العلامة أبي السمود أن تميد بكم كرامة أن تميل بكم فان بساطة أجزائها تقتضي تبدل احيازها وأوضاعها لامتناع اختصاص كل منها لذاته أو لشيء من لوازمه بحيز معـين ووضع مخصوص اه قال الامام فخر الدين واعلم ان الارض ثباتها بسبب ثقلها والاكانت تزول عن موضعها بسبب المياء والرياح ولو خلقها مثل الرمل لما كانت نثبت لازراعة كما ترى الاراضي الرملة ينتقل الرمل الذي فيها من موضع الي موضع ( وبث فيها من كل دابة ) من كل نوع من أنواعها سع كثرتها واختسلاف أجناسها وعبارة الامام فخر الدين وبث فيها من كل دابة أي سكون الارض فيهمصلحة حركة الدواب فاسكنا الارضوحركنا الدواب ولوكانت الارض متزلزلة وبعض الاراضي يناسب بعض الحيوانات لكانت الداية التي لا تعيش في موضع تقع في ذلك الموضع فيكون فيه هلاك الدواب أما اذا كانت الارض ساكنة والحيوانات متحركه تقوك في المواضع التي تناسبها وتعيش فيها ( وأنزلنا من السماء ماء فانبتنا فيها من كل زوج كريم ) كثير المنافع أو كريم بماله من البهجة والنضرة الجالبة للسرور قال الامام فخر الدين هذه نعمة أخري أنعمها الله على عباده وتمامها يسكون الارض لان البذر اذالم يثبت الى أن ينبت لم يكن يحصل الزرع ولوكانت أجزاء الارض متحركة كالرمل لما حصل الثبات ولما كمل النبات والالتفات الي نون العظمة في الفعلين فيه حكمة من وجهين . أحدهما ان خلق الارض تقيلا والسماء في غير مكان قد يقع لجاهلانه بالطبع وبث الدواب يقع لبعضهم انه باختيار الداية لان لها احتيارا فيقول الاول طبيعي والآخر اختياري للحيوان واكن لاىشك أحد في أن الماء في الهواء من جهة فوق ليس طبعاً فإن الماء لا يكون بطبعه فوق ولا اختيارا اذ الماءلا اختيار له فهو بارادة الله تمالي فقال وانزلنا من السهاءماء. الثاني هو ان انزال الماء نعمة ظاهرة متكورة في كل زمان متكثرة في كل مكان فاسنده الى نفسه صريحا ليتنبه الانسان لشكر نممته فنزيد له من رحته \*وقال تمالي في سورة لقمان أيضا ( ألم تر أن الفلك) أي السفن كبارا وصفارا ( تجري في البحر) أي على وجه الماء ( بنعمت الله ) باحسانه في تهيئة أسبابه وهو استشهاد على باهم قدرته وغاية حكمته وشمول انمامه (ليريكم من آياته) أي بمض دلائل وحدته وعلمه وقدرته وعبارة الخطيب أى عجائب قدرته ودلائله التي تدلكم على أنه الحق الذي أثبت بوجوب وجوده ما ترون من الاحمال الثقال على وجه الماء الذي ترسب فيه الابرة فما دونها ( ان في ذلك لآيات لكما , صبار شكور ) تاليل لما قبله أى ان فيما ذكر لآيات عظيمة في ذاتها كثيرة

في عددها لكل من يبالغ في الصبر على المشاق فيتعب نفسه في التفكر في الانفس والآفاق ويبالغ في الشكر على نمائه وهما صفتا المؤمن فكانه قيــل لكل مؤمن (واذا غشيهم) أي علاهم وأحاط بهم (موج كالظلل) كلما يظل من جبل أو سحاب أو غيرهما (دعوا الله مخلصين له الدين )لزوال ما ينازع الفطرة من الهوي والتقليد بما دهاهم من الدواهي والشدائد (فلما نجاهم الي البر البر فنهم مقتصد) أي مقيم على الطريق القصد السوى الذي هو التوحيد أو متوسط في الكفر لانزجاره في الجلة (وما يجحد بآياتنا الاكلختار)غدار فانه نقض للعهد الفطري أو رفض لماكان في البحر والختر أشــد الغدر وأقبحه (كفور)مبالغ في كفران نعمالله تعالي واعلم انه لما ذكر الله تعالي ان فى ذلك لآيات ذكر ان الكل معترفون به غير ان البصير يدركه أولا ومن في بصيرته ضعف لا يدركه أولا فاذا غشيه موج ووقع في شدة اعترف بان الكل من الله ودعاه مخلصا ای يترك كل من عداه وينسي جميع من سواه فاذا نجاه من تلك الشدة قد يبقى على تلك الحالة وهو المراد بقوله فمنهم مقتصد وقد يعود الي الشرك وهو المراد بقولهوما يجحد بآياتنا الاكلختار كفور \* وقال تعالي في سورة فاطر (وما يستوى البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه ) يسهل أنحداره لماله من اللذة والملائمة للطبع (وهذا ملح أجاج ومن كل) أي من كل واحد من البحرين المختلفين طعما (تأكلون) أى من السمك المنوع الي أنواع تفوت الحصر ( لحما طريا وتستخرجون حلية تلبسونها )قال الامام فخر الدين الاظهر ان المراد منه ذكر دايل على قدرة الله وذلك من حيث ان البحرين يستويان في الصورة ويختلفان في الماء فان أحدهما عذب فرات والآخر ملح أجاج ولوكان ذلك بايجاب لما اختلف المتساويان ثم انهما بعد اختلافها يوجد منهما أمور متشابهه فان اللحم الطرى يوجد فيهما والحلية تؤحذ منهما ومن

يوجد في المتشابهين اختلافا ومن المختلفين اشتباها لايكون الاقادرا مختارا وقوله ومايستوى البحران اشارة الي ان عدم استوائهما دليل على كمال قدرته ونفوذ ارادته ( وترى الفلك فيه ) أــــــ فى كل منهما ( مواخر ) شواق للماء إبجريها هــذه مقبلة وهذه مدبرة وجهها الي ظهر هذه بريح واحدة (لتبتغوا من فضله )من فضل الله تعالى بالنقلة فيهما واللام متعلقة بمواخر ( ولعلكم تشكرون ) الله على ذلك \*وقال تمالي في سورة فاطر أيضا (ألم تر ان الله أنزل من السماء ماء فاخرجنا به ثمرات مختلفا ألوانها ومن الجبال جدد )أي ذوجدد أى خطط وطرائق ويقال جدة الحمار للخطة السوداءعلى ظهره وفى المفردات أى طرائق ظاهرة من قولهم طريق مجدود أي مسلوك مقطوع ومنه جادة الطريق وفي الجلالين الطرائق تكون في الجبال كالعروق(بيض وحمر مختلف الوانها )بالشدة والضعف (وغرابيب سود)عطف على بيض أو على جدد كانه قيل ومن الجبال مخطط ذو جدد ومنها ما هو على لون واحد غرابيب سود أي صغور شديدة السوادكان قائلا قال اختلاف الثمرات لاختلاف البقاع الا تري ان بعض النباتات لا تنبت ببعض البلاد كالزعفران وغيره فقال تعالي اختلاف البقاع ليس الا بارادة الله والا فلم صار بعض الجبال فيه مواضع حمر ومواضع بيض واعلم أن الله تمالي لما ذكر في الاول أخرجنا به ثمرات كان نفس اخراج الثمار دليسلا على القدرة ثم زاد عليه بيانا وقال مختلفا كذلك في الجبال في نفسها دليل للقدرة والارادة لان كون الجبل في بعض نواحي الارض دون بعضها والاختلاف الذي في هيشة الجبل فان بعضها يكون أخفض وبعضها أرفع دليل القدرة والاختيار ثم زاده بيانا وقال جدد إبيض أي مع دلالتها بنفسها هي دالة باختلاف ألوانها كما أن اخراج الثمرات فى نفسها دلائل واختلاف ألوانها دلائل \* وقال تعالى في سورة يس (وآية ً

المم أنا حلنا ذريهم) أولادهم الذين يبعثونهم الى تجاراتهم او صبيانهم ونساءهم الذين يستصحبونهم فانالذرية تطلق عليهن لاسيامع الاختلاط وتخصيصهم بالذكر لما أن استقرارهم في السفن أشق واستمساكهم فيها أبدع ( في الفلك المشحون ) المملوء والفائدة في تخصيص المشحون بالذكر ان الادمي يرسب في الماء ويغرق فحمله في الفلك واقع بقدرته تمالي لكن من الطبيعيين من يقول الحفيف لا يرسب في الماء لان الحفيف يطلب جهة فوق فقال الفلك المشحون أتقل من الثقال التي ترسب ومع هذا حمل الله الانسان فيه مع ثقله ( وخلقنا لهم من مثله ) مما يماثل الفلك ( ما يركبون ) من الابل فأنهاسفائن البر أومما يماثل ذلك الفلك من السفن والمركبات البخارية فأنه اذا كان بين الفلك والابل مناسبة حتى سموها سفائن البرفان المناسبة بين الفلك والمركبأت البخارية أتم حيث ان الفلك تجرى بواسطة الرياح في البحاروهذه تجري في البر بقوّة البخار وأما كون السفن البخارية مرادة في الآية فهو مما لا مراء منه خبر ولا أثر فيه اثبات لنبوة ورسالة سيدنا محمد صلى الله عليهوسلم وجعل السفن مخلوقة لله تمالي مع كونها من مصنوعات العباد ليس لمجرد كون صنعهم باقدار الله تعالي والهامه بل لمزيداختصاص أصلها بقدرته تعالى وحكمته حسيما يعرب عنه قوله عز وجل واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ( وان نشأ نغرقهم )أي مع ايجاد السفن وركوبهم لما اذ ركوبهم لا ينجى الا بفضل الله تعالي ( فلا صريخ لهم) أى فلا منيث لهم يحرسهم من الغرق ويدفعه عنهم قبل وقوعه (ولاهم ينقذون) أي ينجون منه بمدوقوعه (الارحمة منا ومتاعا) أي لا يناثون ولا ينقذون لشيء من الاشسياء الالرحمة عظيمة من قبلنا داعيــة الى الاغاثة والأنقاذ وتمتيع بالحياة مترتب عليهما (الي حين)أى الي زمان قدر فيه آجالهم

\* وقال تمالى في سورة حم السجدة (قل أثنكم لتكفرون) انكار وتشنيع لكفرهم وان واللام لتأكيد الانكار أو للاشمار بان كفرهمن البعد يحيث ينكر العقلاء وقوعه فيحتاج الى التأكيد وانما علق كفرهم بالموصول حيثقال ( بالذيخلق الارض) لتفخيم شأنه تعالي واستعظام كفرهم به أي بالعظيم الشأن الدي خلق الارض على سعتها وعظمها (في يومين)في مقدار يومين أو في نويتين فان اليوم الحقيقي أنما يتحقق بعدد وجودها وتسوية السموات وابداع نيراتها وترتيب حركاتها (وتجملون له أندادا) عطف على تكفرون داخل في حكم الانكار والتوسخ وجمع الانداد باعتبار ماهو الواقع لابان مدارا الانكار هو التعدد أى وتجملون له اندادا والحال انه لا يمكن ان يكون له ند واحد واعلم ان الاستدلال بكونه تمالى خالقا للارض في يومين وان كان لا يمكن تقريره الا بالسمع ووحي الانبياء والكفار كانوا منازعين في الوحي والنبوة الا ان أول التوراة لماكان مشتملا على هذا المني وكان ذلك في غاية الشهرة بين أهل الكتاب وكفار مكه كانوا يمتقـدون في أهل الكتاب انهــم اصحاب العلوم والحقائق والظاهر أنتم كانواقد سمموامن أهل الكتاب هذه المعاني واعتقدوا في كونها حقة فحينئذ يحسن ان يقال لهم انالالهالموصوف بالقدرة على خلق هذه الاشياء العظيمة في هذه المدة الصغيرة كيف يليق بالعقل جعل الجماد شريكا له في الالهية فظهر بما قررناه ان هذا الاستدلال فوي حسن (ذلك) العظيم الشأن الذي فعل ما ذكر من خلق الارض في يومسين (رب العالمين) أي خالق جميع الموجودات ومربيها دون الارض خاصــة (وجمل فيها رواسيمن فوقها ) مرتفعة عليها لتكون منافعهامعرضة وظاهرة ا للطلاب وليظهر للنظار ما فيها من وجوه الاستدلال ومراصد الاعتبأر ومطارح الافكار ولو جمل فيها رواسي من تحتهالاوهم ذلك ان تلك الاساطين التحتابية

هي التي أمسكت هـذه الارض الثقيلة عن النزول ولكنه تعالي قال خلقت هـذه الجبال الثقال فوق الارض ليري الانسان بعينـه ان الارض والجبال على اثقال وكلها مفتقرة الى ممسك وحافظ وما ذاك الحافظ المدبر الاالله سبحانه وتعالى (وبارك فيها) البركة كثرة الحير والحيرات الحاصلة من الارض اكثر مما يحيط به الشرح والبيان ( وقدر فيها أقواتها ) أي أقوات أهلها بان عين لكما , نوع ما يغني به وحكم بالفمل بان يوجد فيما سيأتي لاهلها من الانواع المختلفة أقواتها المناسبة لها على مقدار معين تقتضيه الحكمة أو اقواتا تنشأ منها بان خصحدوث كل قوت يقطر من أقطارها فاضاف القوت الى الارض لكونه متولدا من تلك الارض حادثًا فيها لانه يكفي في جنس الاضافة أدنى سبب فالشيء يضاف الى فاعله تارة والى محله أخري أي قدر الاقوات التي يختص حدوثها إ وذلك لانه تعالي جعل كل بلدة معدة لنوع من الاشياء المطلوبة حتى انأهل هذه البلدة يحتاجون الى الاشياء المتولدة في تلك البلدة وبالعكس فصار هذا المعنى سببا لرغبة الناس في التجارات واكتساب الاموال لتنتظم عمارة الارض كلها باحتياج بعضهم الي بعض فكان جميع ما تقدم من ابداعها وايداعها ماذكر من متاعها على مقدار لاتتعداه ومنهاج بديع دبره في الازل وارتضاه وقدره فامضاه لاينقض عنحاجة المحتاجين أصلا وانما ينقص توصلهم اوتوصل بعضهم اليه فلا يجدله حينئذ ما يكنيه وفي الارض أضعاف أضعاف كفايته ( في أربعة أيام ) أي باليومين اللذين خلق فيهما الارض فهو على حذف مضافأي تمام أربعة ايام (سواء) أي استوت تلك الايام سواء أي استواء يعنى في أربعة أيام كاملة مستوية بلا زيادة ولا نقصان ( للسائلين ) متعلق بمحذوف تقديره هذا الحصرفي الاربعة للسائلين عن مدة خلق الارض ومافيها أو يقدر أي قدر فيها أقواتها لاجل السائلين أي الطالبين لها المحتاجين اليها من المقتاتين \*

¦ وقال تعالي في سورة شوري ( ومن آياته الجوار ) السفن الجارية ( في البحر كالاعلام) أى كالجبال في العظم قال الامام فخرالدين اعلم أنه تمالى ذكر من آياته هذه السفن العظيمة التي تجرى على وجه البحر عند هبوب الرياح واعلم أن المقصود من ذكره أمران الحدها أن يستدل به على وجود القادر الحكيم « والثانى أن يعرف افيه من النعم العظيمة لله تعالى على العباد ﴿ أَمَا الوَّجِهِ الْأُولُ ا فنقول فيه هذهالسفن العظيمة التي تكون كالجبال تجري على وجه البحر عند هبوب الرياح على أسرع الوجوه وعند سكون هذه الرياح تقف وقد بينا بالدليل أن محرك الرياح ومسكنها هوالله تمالي اذ لا يقدر أحد على تحريكها من البشر ولا على تسكينها وذلك يدل على وجود الاله القادر وأيضاً ان تلك السفينة تَكُونَ فِي غَايَةَ الثَقَلُ ثُمُ انْهَا مَعْ ثَقَلْهَا بِقَيْتَ عَلَى وَجِهَالْمَاءُ وَهُو أَيْضاً دَلَالْةَأْخُرِي. وآماالوجه الثاني وهوممرفةمافيها من المنافع فهوأنه تعالىخص كل جانب من جوانب الارض بنوع آخر من الامتعة واذا نقل متاع هذا الجانب الى ذلك الجانب في السفن وبالمكس حصلت المنافع العظيمة في التجارة فلهذه الاسباب ذكر الله تمالى حال هذه السفينة ثم قال تمالي ( أن يشأ يسكن الريح فيظلان رواكد على ظهره) فيبقين ثوابت على ظهر البحر أي غير جاريات لاغير متحركات أصلا ( ان في ذلك ) الذي ذكر من السفن اللاتي بجرين تارة ويركدن أخرى على حسب مشيئته تعالى (لآيات) عظيمة في أنفسها كثيرة في المدد دالة على ما ذكر من شؤنه تمالي (لكل صبار شكور) لكلمن حبس نفســه عن التوجه الى مالا ينبغي ووكل همته بالنظر في آيات الله تعالى والتفكر في آلائه أو لـكل مؤمن كامل فان الايمان نصفه صبرو نصفه شكر (أو يوبقهن) عطف على يسكن والمعنى ان يشأ يسكن الريح فيركدن أويرسلها فيغرقن بعصفها ( بما كسبوا ) أي أهلهن من الذنوب وايقاع الايباق عليهن

مع أنه حال أهلها للمبالغة والتهويل (ويعف عن كثير) منها فلا يغرق أهله وادخال العفو فى حكم الايباق-ييثجعل مجزومامثله لمـا أن المعني أويرسلها فيوبق ناساً وينج آخرين بطربق العفو عنهم (ويعلم الذين يجادلون في آياتنا) عطف على علة مقدرة مثل لينتقم منهم وليعلم الخ ( مالهم من محيص ) أى مهرب من العذاب قال الامام فخر الدين معنى الآية وليعلم الذين يجادلون أى ينازعون على وجه التكذيب أن لا مخلص لهـم اذا وقفت السـفن واذا عصفت الرياح فيصير ذلك سبيا لاءترافهم بأن الاله النافع الضار ليس الاالله تمالي \* وقال تمالي في سورة الزخرف ( الذي جعل لكم الارض مهداً )أي فراشاً قارة ثابتة كالمهد للصبي ولو شاء لجعلهامزلة لا ينبت فيها شيء كماترون من بعض الجبال فالانتفاع بها انما حصل لكونها واقفة سأكنة ولاجل كونها موصوفة بصفات مخصوصة باعتبارها يمكن الانتفاع بها في الزراعة والأبنية وستر عيوب الاحياء والاموات ولماكان المهد موضع راحة الصبي أ جمل الارض مهدا كثرة ما فيها من الراحات (وجمل لكم فيها سبلا) أي طرقا تسلكونها في أسفاركم وذلك أن انتفاع الناس انما يكمل اذا قدركل أحد أن يذهب من بلد الى بلد ومن افليم الي اقليم فهيأ تمالي تلك الســبل ووضع عليها علامات مخصوصة ليحصل الانتفاع ولوشاء لجملها بحيث لايسلك فى مكان منها كما جمل بمض الجبال كذلك (لعلكم تهتدون)أي لكي تهتدوا يسلوكها الي مقاصدكم أو بالتفكر فيها الى التوحيد الذي هو المقصد الاصلى وقال تعالي في سورة الزخرف أيضاً (وجعل لكم من الفلك والانعام ما تركبون) أي ما تركبونه (لتستووا على ظهوره) أي لتستعلوا على ظهور ما تركبونه (ثم تذكروا نعمة ربكم اذا استويّم عليه) أي تذكروها بقلوبكم معترفين بها مستعظمين لهما وذلك الذكر هو أن يمرف ان الله تمالي خلق

وجه البحر وخلق الرياح وخلق جرم السفينة على وجمه يتمكن الانسان من تصريف هــذه الســفينة أي جانب شــاء وأراد فاذا تذكروا أن خلــق البحر وخلق الرباح وخلق الســفينة على هــذه الوجوه القــايلة لتصريفــات الانسان ولتحريكاته ليس من ذلك الانسان وانما هو من تدبير الحكيم المليم القدير عرف ان ذلك نعمة عظيمة من الله تمالي فيحمله ذلك على الانقياد والطاعة له تمالي وعلى الاشتغالبالشكرلنممه التي لا نهاية لها(وتقولوا) ا بألسنتكم متعجبين من ذلك جما بين القلبواللسان (سبحان الذي سخرلنا هذا) أي الذي ركبناه سفينة كانتأودابة (وماكنا له مقرنين) أي مطيقين ومعنى الآية ليس عندنا من القوة والطاقة ان نقرن هذه الدابة والفلك وان نطيقهما فسبحان من سخر لنا هذا بقدرته وحكمته (وانا الي ربنا لمنقلبون) آي راجمون قال الامام فخر الدين ووجه اتصال هذا الكلام بماقبله ان ركوب الفلك في خطر الهلاك فانه كثيرا ما تنكسر السفينة ويهلك الانسان وراكب الدابة آيضًا كذلك لأن الدابة قد يتفق لها اتفافات توجب هلاك الراكب واذاكان كذلك فركوب الفلك والدابة يوجب تمريض النفس للملاك فوجب على الراكب أن يتذكر أمرالموت وان يقطع انه هالك لامحالة وانه منقلب الىالله تعالى وغير إ منقلب من قضاً له وقدره حتى لو اتفق له ذلك المحذوركان وطن نفسه على أ الموت \* وقال تمالى في سورة الجاثية ( الله الذي سخر لكم البحر ) بان جمله ا آملس السطح يطفو عليــه ما يتخلخل كالاخشاب ولا يمنع الغوص والحرق لميمانه ( لتجري الفلك فيــه بامره ) وانتم راكبوها ولوكانت موقرة باثقـال الحديد الذي يغوص فيه أخف شيء منه كالابرة وما دونها ففي ذلك دلالة ظاهرة على وحدانيته تمالي وقول الطبيميين ان كل جسم ثقيل يغوص في الماء ا إيخف ثقله بمقدار ما يعادله من الماء لا يمنع من الاستدلال بذلك على قدرة

الله تعالى لان اتصاف الجسم الثقيل بالخفة ليس لذاته لما في ذلك من الجمع بين النقيضين وهو ان يكون ثقيلا وليس بثقيل وهذا محال فلا بد حينئذ أن يكون الجسم الثقيل خف على الماء وبقى طافيا على وجهـ بقـدرة الله تمالى (ولتبتغوا من فضله) بالتجارة والغوص والصيد وغيرها (واملكي تشكرون) ولكي تشكروا النع المترتبة على ذلك قال الامام فخر الدين اعلم انه تعالى ذكر الاستدلال بكيفية جريان الفلك على وجه البحر وذلك لا يحصل الابسبب تسخير ثلاثة أشياء. أحدها الرياحالتي تجري على وفق المراد.وثانيها خلق وجه الماء على الملاسة التي تجري عليها الفلك.وثالثها خلق الخشبة على وجه تبقى طافية على وجه الماء ولا تنغوص فيه وهذه الاحوال الثلاثة لا يقدر عليها واحدمن البشرفلا بد من موجد قادر عليها وهو الله سبحانه وتمالى وقال تعالى في سورة الذاريات ( وفي الارض آيات للموقنين ) أي دلائل واضحة على شؤنه تعالى على التفصيل من حيث أنها مدحوة كالبساط المهد وفيها مسالك وفجاج للمتقلبين في اقطارها والسالكين في مناكبها وفيهـا سهل وجبــل وبر وبحر وقطع متجاورات وعيون متفجرة ومعادن مفتنة وانها تلقيح بالوان النبات وانواع الاشجار وأصناف الثمار المختلفة الالوان والطعوم والروائح وفيها دواب منبثة قد رتب كلها ودبر لمنافع ساكنيها ومصالحهم في صحتهم واعتلالهم \* وقال تعالى في سورةالذاريات أيضا ( والارض فرشناها ) مهدناها وبسطناها اليستقروا عليها ( فنعم الماهدون ) أي نحن ( ومن كلشيء ) أي من الاجناس ا (خلقنا زوجين) أي نوءين ذكرا وأنثى وقيل متقابلين السماء والارضوالليل والنهار والشمس والقمر والبر والبحر ونحو ذلك قال المنطقيون المراد بالشيء إ الجنس وأقل ما يكون تحت الجنس نوعان فمن كل جنس خلق نوعـين من إ الجوهم مثلا المادى والمجرد ومن المادي النامى والجامد ومن النامى المدرك

والنبات ومن المدرك الناطق والصامت ( لملكم تذكرون ) أى فعلنا ذلك كله كى تتذكروا فتعرفوا انه خالق الكل وانه فرد لاكثرة فيه ﴿ وَقَالَ تَمَالَيْ فِي سورة الرحمن (مرج البحرين) أى أرسلها من مرجت الداية اذا أرسلتها والمعنى آرسل البحرالملح والبحر العذب (يلتقيان) أي يتجاوران وتماس سطوحه الافصل بينهافي مرأى الدين وقيل أرسل بحرى فارس والروم يلتقيان في المحيط لانهما خليجان ينشمبان نه (بينهما برزخ) أي حاجز من قدرة الله عن وجل (لا يبغيان) أى لا يبغى أحدهما على الآخر بالمازجة وابطال الحاصية وفي الخطيب أــــــ لا يتجاوز كل واحدمنها ما حده له خالقه لافي الظاهرولا في الباطن فتى حفرت على جنب الملح في بمض الاماكن وجدت الماء العذب وان قربت قال البقاعي بلكلما قربتكان أحلى فخلطهما سبحانه فى رأى العــين وحجز بينهما في غيب القــدرة اه قال الامام فخر الدين انه تمالى خلق في الارض محاراً ا تحيط بها الارض وببهض جزائرها يحيط الماء وخلق بحرا محيطاً بالارض وعليــه الارض وأحاط به الهواء كما قال به أصحــاب عـــلم الهيئـــة وورد به أخبار مشهورة وهـذه البحار التي في الارض لهـا اتصال بالبحر المحيط ثم انهما لا يبغيان على الارض ولا يغطيانها بفضل الله تمالي لتكون الارض بارزة بتخف الانسان مكانا وعند النظر الى أمر الارض بحار الطبيعي ويتلجلج في الكلام فان عندهم موضع الارض بطبعه أن يكون في المركز ويكون الماءمحيطاً بجمع جوانبه فاذا قيل لهم فكيف ظهرتالارض من الماء ولم ترسب يقولون لا بجذاب البحار الي بعض جوانبها \* فأن قيل لماذا أنجذب فالذي يكون عنده قليلمن العقل يرجع الي الحق ويجعله بارادة الله تمالي ومشيئته والذي يكون عديم المقل يجمل سببه من الكواكب وأوضاعها واختلاف مقابلاتها وينقطع في كل مقام مرة بمدأخرى وفي آخر الامر اذا

قيل أوضاع الكواكب لماختلفت على الوجه الذي أوجب البردفي بمض الارض دون بمص آخر صاركما قال تمالى فبهت الذي كفر ويرجع اليالحق ان هداه الله ثم قال قوله تمالي مرج البحرين أي أرسل بعضهما في بعض وهما عند الارسال بحيث يلتقيان أومن شانها الاختلاط والالتقاءولكن الله تعالى منعهما عما في طبعهما وعلى هذا يلتقيان حال مرن البحرين ويحتمل ان يقال من محذوف تقديره تركهما فهما يلتقيان الى الآن ولا يمتزجان وعلى الاول فالفائدة في قوله يلتقيان اظهار القدرة في المنع فانه اذا أرسل الماءين بعضهما على بعض وفي طبعهما بخلق الله وعادته السيلان والالنقاء ويمنعهما البرزخ الذي هو قدرة الله أوبقدرة الله يكون أدل على القدرة مما اذالم يكوناعلي حال يلتقيان وفيه اشارة الى مسئلة حكمية وهي ان الحكماء اتفقواعلى ان الماء له حبز واحد بعضه ينجدبالي بمض كأجزاء الزئبق غيران عند الحكماء المحققين ذلك باجراء الله تعالى ذلك عليه وعند من يدعى الحكمة ولم يوفقه الله من الطبيعيين يقول ذلك له بطبعه نقوله يلتقيان أي من شانهما ان يكون مكانهما واحدا ثم انهما بقيا في مكانين متميز بن فذلك برهان القدرة والاختيار . وعلى الوجه الثاني المائدة في قوله يلتقيان بيان القدرة أيضا على المنع من الاختلاط فان الماءين اذا تلاقيا لا يمتزجان في الحال بل يبقيان زماما يسيراكالماء المدخن اذا غمس اناء مملوء منه في ماء بارد ان لم يمكث فيه زمانا لا يمتزج بالبارد لكن اذا دام مجاورتهما فلا بد من الامتزاج فقال تعالى مرج البحرين خلاها ذهابا الى ان يلتقيا ولا يمتزجا فذلك بقدرة الله تمالى ثم قال تمالي بينهما برزخ لايبغيان اشارة الى ماذ كرنا من منعه اياهما من الجريان على عادتهما والبرزخ الحاجز وهو قدرة الله تعالى في البعض وبقدرة الله في الباقي فان البحر من قديكون بينهما حاجز أرضي محسوس وقد لايكون وقوله لايبغيان فيه وجهان \*

أحدها من البغيأي لايظلم أحدهما على الآخر بخلاف قول الطبيمي حيث يقول الماآن كلاهما جزء واحد فقال هما لا بنيان ذلك \* وثانيهما أن نقال لا بنيان من البغي بمنى الطاب أى لايطلبان شيأ وعلى هــذا فيه وجه آخر وهو ان يقال أن يبغيان لامفعول له معين بل هو بيان أنهما لايبغيان في ذاتهما ولا يطلبان شيأ أصلا بخلاف مايقول الطبيعي انه يطلب الحركة والسكون في موضع عن موضع اه واعلم ان المتأخرين من الطبيميين يقولون ان ماء البحر المذب أخف من ماء البحر الملح فلذلك يطفوا ماء البحر العـذب على وجه البحر الملح ولا يختلط به فنقول لهم لو اتينا بقدحين مملوء أحدها من الماء العذب والآخر من الماء الملح وصببنا أحدهما فى الآخر هل يطفو العذب على وجه الملح أو يختلطان لاشك أنهما يختلطان وحينتذ فما الذي يمنع البحر الملح من الاختلاط بالبحر العذب اوتفلب أحدهما على الآخر حتى ينصب فيه ويكون ماؤهما واحدا سوى قدرة الله تمالى ( فباي آلاء )أي نعم ( ربكما تكذبان) وليس من البحرينشي يقبل التكذيب ( يخرج منهما اللؤلو )الدر (والمرجان) الخوز الاحمر المشهور ( فباى آلاء ربكما تكذبان ) أبكثرة النم من خلق المنافع في البحار وتسليطكم عليها واخراج الحلى العجيبة أم بغيرها(وله الجوار) أي السفر الجاريات (المنشآت) المرتفعة أوالمرفوعات الشرع أوالمحدثات (في البحر كالاعلام) أي التي رفعت في البحر كالاعلاماً والتي تجري | في البحر كالاعلام أي كانها الجبال والمقصود بيان القدرة فان الجبال لاترتفع على الماء ولا تجرى الا بقدرة الله تعالى ( فباى آلأربكما تكذبان ) من خلق مواد السفن والارشاد الى اخذها وكيفية تركيبها واجرائها في البحر باسباب لايقدر على خلقها وجمعها وترتبيها غيره سبحانه \* وقال تعالى في سورة الحديد ( وانزلنا الحديد) أي المعروف على وجه منالقوة والصلابة واللين قال الحسن

رحمه الله وأنزلنا الحديد خلقناه كقوله تعالي وانزل لكم من الانعام وذاك ان أوامره تعالى وقضاياه وأحكامه تنزل من السماء وقال بعضهم المعنى وأخرجنا الحديد من المعادن لأن العدل انما يكون بالسياسة والسياسة مفتقرة الى العدة والمدة مفتقرة الى الحديد وأصل الحديدماء وهو منزل من السما وقال بعضهم انزلنا هنا يمني انشانا وأحدثنا الحديد وذلك ان الله تعالى أخرج لهم الحديد من المعادن وعلمهم صنعته بوحيه والهامه وقال قطرب انزلنا أي هيئنا من النزل نقال أنزل الامير على فلان نزلا حسنا (فيه باس شديد) وهو القتال به فمنه جنة وهي آلة الدفع ومنه سلاح وهو آلة الضرب أوقوة شديدة يعنى السلاح للحرب لان آلات الحرب انما تتخد منه (ومنافع للنأس) أي ومنه ما ينتفعون به في مصالحهم كالسكين والفأس والابرة ونحو ذلك ومامن صنعة الاوالحمديد أوما يعمل بالحديد آلتها ثم ان مصالح العالم اما أصول واما فروع أما الاصول فاربعةالزراعةوالحياكة وبناء البيوتوالسلطنةوذلك لانالانسان مضطر الي طمام يأكله وثوب يلبسه وبناء يجلس فيه والانسان مدنى بالطبع فلا تتم مصلحته الاعند اجتماع جمع من ابناء جنسه يشتغل كل واحد منهم بمهم خاص فحينئذ ينتظم منالكل مصالح الكل وذلك الانتظام لابدوان يفضي الى المزاحمة ولا بد من شخص يدفع ضرر البص عن البص وذلك هو السلطان فثبت انه لا تنتظم مصاحة العالم الا بهذه الحرف الاربعة ومن المعلوم انها لا تتم ولا تكمل الا بالحديدوعندهذايظهر ان آكثر مصالح المالم لاتتمالا بالحديد ويظهر أيضاان الذهب لا يقوم مقام الحديد في شيء من هذه المصالح فلو لم يوجد الذهب في الدنياماكان يختل شيءمن مصالح الدنيا ولولم يوجد الحديد لاختل جميع مصالح الدنيا ثم ان الحديد لما كانت الحاجة اليه شديدة جعله سهل الوجدان كثير الوجود والذهب لما قالت الحاجة اليهجمله عزيز الوجود وعند هذا يظهر أثر

جود الله تمالى ورحمته على عبيده فان كل ماكانت حاجتهم اليه اكثر جعل وجدانه أسهل وكلما كان وجدانه أعسركانت الحاجة اليه أقبل \* وقال تعالى في سورة الملك ( هو الذي جمل لكم الارض ذلولا ) أي سهلة يسهل عليكم السلوك فيها ولا يمتنع المشي فيها لحزونتها وغلظها لينة قابلة للانقياد لما تريدون منهما من زرع الحبوب وغرس الاشجار وحفر الآبار وشق العيون والانهار ويناء الابنية وغير ذلك ولوكانت حجرية صلبة لتعذر ذاك ولو جعلها صخرية خشنة تعسر المشي عليها وأيضا لوكانت حجرية أو مشل الذهب أو الحديد لكانت تسخن جدا في الصيف وكانت تبرد جدا في الشتاء فلا يستطاع المشي عليها أيضا ولكانت الزراعة فيها ممتنية والغراسة فيها متعذرة ولماكانت كفاتا للاحياء والاموات وذكر الامام غر الدين في معنى جملها فلولا أنه تعمالي سخرها لنا بان أمسكها في جو الهواء قال ولوكانت متحركة على الاستقامة أو على الاستدارة لم تكن منقادة لنا (فامشوا في مناكبها) الفاء لترتيب الامر على الجعل المذكور أي فاسلكوا في جوانيها أو جبالها وهومشل لفرط التذليل فان منكب البدير أرق أعضائه وانباها عن ان يطأه الراكب بقدمه فاذا جعل الارض في الذل بحيث يتأتي المشي في مناكبها لم يبق منها شيء لم يتذلل ( وكلوا من رزقه ) والتمسوا من نعم الله تعالي ( واليه النشور ) آى المرجع بعد البعث لا الي غيره فبالغوا في شكر نعمه وآلائه \*وقال تعالى في سورة نور والله جمل لكم الارض بساطا) تتقلبون عليها تقلبكم على بسطكم في بيوتكم (لتسلكوا منها سبلا فجاجاً) أي طرقا واسعة لتنوصلوا الى البلاد الشاسعة برا وبحرا فيعم الانتفاع بجميع البقاع وقيـل الفج هو المسلك بين الجبلين \* وقال تمالي في سورة المرسلات ( ألم نجمل الارض كفاتا )الكفات اسم ما يكفت أى يضم ويجمع من كفت الشيء اذا ضمه وجمعه كالضمام والجماع

لما يضم ويجمع أيألم نجعلها كفاتا تكفت (أحياء) كثيرة على ظهرها (وأمواتا) غير محصورة في بطنها والمعني ان الاحياء يسكنون في منازلهم والاموات يسكنون في قبورهم ولهذا كانوا يسمون الارض أما لانها في ضمها للناس كالام التي تضم ولدها وتكفله ولماكانوا يضمون اليها جعلت كانها تضمهم وقيل الكفات جمع كافت كصائم وصيام أو كفت وهو الوعاء أجرى على الارض باعتبار بقاعها وقوله احياء وامواتا راجع الي الارض أيضاً أىالارض منقسمة الي حي وهو الذي ينبت والى ميت وهو الذي لا ينبت ( وجملنا فيها رواسي شامخات) أى جبالا ثوابت طوالا شواهق (واسقيناكم ما. فراتا) بانخلقنا فيها انهارا وينابيع ( ويل يومئذ ) أي يوم القيامة (للمكذبين ) بامثال هـذه النعم المظيمة \* وقال تعالى في سورة النبأ (ألم نجمل الارض مهادا) المهاد البساط والفراش وهو مصدر والمراد منه هنا المهود أو المبالغة كزيد جود أو بمعنى ذات مهاد ( والجبال أو مادا ) أي تثبت بها الارض كما تثبت الحيام بالاوتاد حتى لا تميــد باهلها فيكمل كون الارض مهادا بسبب ذلك \* وقال تمالى في سورة النازعات (والارض بعد ذلك) أي بعد ان بني السماء (دحاها) أي بسطها بسطا مهيأ لنبات الاقوات ومهدها لسكنى أهلها وتقلبهم فى أقطارها وانتصاب الارض عضمر يفسره دحاها وكانت مخلوقة قبل السماء من غير دحو (آخرج منها ماءها) بان فجر منها عيوناوأجرى انهارا (ومرعاها) أيرعيها بالكسر بممني الكلأ والمسراد هنا ما ترعاه النع من الشجر والعشب وما ياً كله النباس من الاقوات والثمار واطلاق المرعى على ما يأكله النباس استمارة (والجبال ارساها) أي اثبتها وأثبت بها الارض ان تميد باهلها وهذا تحقيق للحق وتنبيه على ان الرسو المنسوب اليها في مواضع كثيرة من التنزيل بالتمبير عنها بالرواسي ليس من مقتضيات ذواتها بل هو بارسائه عز وجل

ولولاه لما ثبت في أنفسها فضلا عن اثباتها للارض (متاعاً) مفعول له لمقدر اى فعل ذلك تمتيماً أو مصدر لعامل مقدر أى متعكم بذلك متاعاً (لكم ولانمامكم) جمع نعم وهى الابل والبقر والغنم \* وقال تعالى في سورة الغاشية (أفلا ينظرون الي الأبل كيف خلقت والي السماء كيف رفعت والى الجبال) الشامخة التى ينزلون في اقطارها و ينتفعون بمياهها واشجارها (كيف نصبت) نصبا رصينا ثابتا فهي راسخة لا تميل ولا تميد ولا تزول (والى الارض) التى يضربون فيها و يتقلبون عليها (كيف سطحت ) سطحا بتوطئة و تمييد و تسوية و توطيد حسبا يقتضيه صلاح أمور ما عليها من الحلائق \* وقال تعالى في سورة الشمس (والارض وما طحاها) اى ومن بسطها من كل جانب كى يميش أهلها قال الليث الطحو كالدحو وهو البسط و إبدال الطاء من الدال جائز والمنى وسمها نساله سبحانه و تعالى ان يوسع علينا نعمه وان يبسط علينا جوده وكرمه والحمد للة رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى الهوصحبه وجميع النبيين والمرساين ومن اقتدى بهداه من المؤمنين آمين

الى هنا انتهى الجزء الشاني من كتاب الدليل الصادق على وجود الحالق. وبطلان مذهب الفلاسفة ومنكرى الحوارق. ويليه الجزء الثالث أوله المقصد الرابع في ما وراء الطبيعة

---

| صواب                      | خطأ           | سطر      | حيفة        | صو اب     | لي                 | سطر      | حعيفه      |  |  |  |  |
|---------------------------|---------------|----------|-------------|-----------|--------------------|----------|------------|--|--|--|--|
| مختافة                    | مختاقة        | •        | 111         | يو د      | پر د               | ٨        | ٤          |  |  |  |  |
| المقصود                   | المقصوذ       | ٥        | 145         | المحضة    | لمحضة              | 14       |            |  |  |  |  |
| وتثمر                     | و نثمر        | 14       | • • •       | آخرها     | خرها               | ٠٣       | ٦          |  |  |  |  |
| يتلذذ                     | يذلذذ         | 4        | 177         | النيات    | النباب             | 12       | 14         |  |  |  |  |
| تكذبان                    | نكدبان        | 12       | • • •       | أزواجا    | أزاجا              |          | 18         |  |  |  |  |
| اذا                       | اذ            | 14       | 121         | آياته     | آية                | • 1      | 10         |  |  |  |  |
| رعاية الحكمة              | رعاية         | <b>\</b> | 170         | يتوقف     | يتوفف              | ۲.       | 70         |  |  |  |  |
| في                        | قي            | ۲        | 177         | وأقدرناه  | وأفدرناه           | 17       | ۳.         |  |  |  |  |
| آخر کلامه                 | کلامه آخر     | 11       | 14.         | خفيفا     | خفيا               | 71       | 41         |  |  |  |  |
| الفلائ                    | العك          | 14       | 174         | الخروج    | الخرواج            | 44       | 44         |  |  |  |  |
|                           | غيره          |          | 177         | المرتفع   | المرتقع            |          | 44         |  |  |  |  |
| غربيا                     |               |          | ١٨٣         | لما بقيت  | لقيت               |          | ٤٥         |  |  |  |  |
| ذانور                     | ذاتنور        | 1        | 194         | غريبة     | عريبة              |          | ٤٥         |  |  |  |  |
| فحاج                      | فيحاج         | 71       | 7.7         | امتداده   | امتدادة            | ١.       | ٤٦         |  |  |  |  |
| منها                      | lação         | 17       | ۲۰۷         | مكونة     | مكونه              |          | ٤٧         |  |  |  |  |
| للتجارة                   | للجارة        |          | 711         |           | بالون              |          | YA         |  |  |  |  |
| يساويه                    |               |          | 414         | يلمحقنا   |                    |          | 01         |  |  |  |  |
| وازالة                    | وازلة         | •        | 712         | مستديرا   | مسديوا             |          | 70         |  |  |  |  |
| الملحص                    | المخاص        | \        | 774         |           | بتوحيدة            |          | <b>ο</b> Λ |  |  |  |  |
| الفرانا <i>ت</i><br>مرتبر | القرنات       |          | 770         |           | بضروبة             |          | 09         |  |  |  |  |
| ثباتهما                   | تباتها        | 14       | 140         |           | بدنهما             |          | 70         |  |  |  |  |
| انحطاطها                  | امحطاطها<br>ع | 11       | 777         |           | واللهغيرهم جعل     | 44       | ٦٩         |  |  |  |  |
| ايرجعة بعد                | ای بعد        |          | 740         | نابتة     | آمايشة<br>المدندان | •٧       | ٧٠         |  |  |  |  |
| عفيبه                     | عقيبة         | 11       | 722         | 1         | اعضان<br>ا ::      | <u>۸</u> | ٨٩         |  |  |  |  |
| الشمس                     | السمش         | ١٠       | 707         |           | اخذرت<br>۷:۷       |          | 9.5        |  |  |  |  |
| مئلهذا الصنع              | مثلالصنع      | 17       | 702         | 1         | لانها              | ź        | 1.4        |  |  |  |  |
| لباس ا                    | الباس         |          | <b>40</b> \ | وايدروجين | وايدروجه           | ٣.       | 111        |  |  |  |  |

| Ì | صواب            | خياً      | سطر | صحيفة      | صواب         | خطأ          | سطر | ضحيفة        |
|---|-----------------|-----------|-----|------------|--------------|--------------|-----|--------------|
|   | يبسها           | يبثها     | 11  | 7.7.7      | الاجزاء      | جزاء         | 11  | <b>۲</b> ٦.  |
|   | المهمة          | المهة     | 10  | 4.7        | بينها        | بينهما       | 71  | <b>۲7</b> •  |
|   | يتمازجان        | يتمايزجان | 14  | 444        | وتمنفرز      | وتنفرزا      | 1   | 440          |
|   | أنهم            | أنتم      | 18  | 444        | ارتباط       | اتبار        | ٣   | 777          |
|   | أثقال على أثقال | على أثقال | ٣   | <b>44.</b> | ذروا         | <b>ذ</b> ورا | 19  | 779          |
|   | لاينقس          | لاينقض    | 17  | 44.        | فيبسطه       | فيبسطة       | ٣   | 177          |
|   | بجميع           | (         |     | 440        | • -          | <b>-</b>     |     | 9            |
|   | شأنهما          | شأنها     | ٤   | 440        | ذ أيضاوحينئذ | وأيضاحينة    | 17  | <b>Y N Y</b> |

