

المجزء الأول

ظبع

فيظِنْ دَوْلَةَ السِّلْطَانَ مَلِكُ الدَّحْتَنْ حَمَاهُ الله عَن الشُّرُورُ وَالْفِسُ بَن

ä.1722

مَعْلَبُعَة وَذَبْ وَغَرَافٌ طَبَّارَهُ فِي بَيرُوتٌ \_ سِورِي

مسم متدارم الجم

الحمد لله الذي هدانا لتصنيف المصنفات التي عرفنا بها اصول اصناف العلوم فكشفت عنها الظنون ووفقنا لتأليف المؤلفات التي حفظنا بها فروع اشتات المعارف والفنون والصلوة والسلام على سيد الاولين والآخرين محمدصلى الله عليه وسلم خاتم الانبيا. والمرسلين وعآله الطاهرين وصحبه اجمعين .

وبعد فقد عنى جي من علما. الهند بتأليف معجم المصنفين لعلوم الاسلام فطبع الجز. الاول من هذا المعجم الذي يجتوي على اربعة اجزاء فالجز. الاول منها فيه مقدمة الكتاب وتقاسيم انواع العلوم واصنافها وموضوعاتها والجز. الثاني منها فيه تراجم الانمة الاربعة الذين هم قدوة المسلمين واما الجز. الثالث والرابع فيشتملان على الاسما والتراجم ويزيد عددها على اربعمائة ومن جمع فيهما ممن اسمه ابراهيم من المصنين فهو زها. اربعمائة من المروفين وغير المعروفين وقد منبط شوارد التراجم وقيد اوابدها وهذا عمل لم يتم إلا بشق الانفس وبذل الجهد والعنا. الكبير ، وذلك لم يتوفر لاي سفر من اسفار الاخبار والتواويخ ان احتوى عليه حتى يومنا هذا فلذا حق ان يطلق على هذا الكتاب اسم دائرة معارف المصنفين .

وقد وقع الاعتناء بهذا التأليف وطبعه في ظل دولة السلطان بن السلطان الخاقان بن الخاقان فرع شجرة السلاطينوغصن دوحةالاساطين سليل الملوك الآصفيه ووارث السلاطين النظامية ملك الدكن حماه الله عن شرور الزمن صاحب القلم والسيف والسنان مـير

## عثمان على خان

ابن السلطان ميرمحبوب عليخان نظام الملك آصفجاه المخاطب بسلطان العلوم وهو حري بذلكفانه قداحيا مآثر العلوم الشرقية والغربية باسرها في تلك البلاد وشيد اركان العلم بفتح المجاميع الكلية لكل حاضر وباد .

جعل الله بينهوبين دوائر الزمان سداً وزاد على رغم انفعدوه دولته جلالاً ومجداً ولا زالت شموس اقباله مشرقة واغصان اجلاله مورقة آمين .



فهرست

المجزء الأول

من



|                                                | 1           | 1                              |      |
|------------------------------------------------|-------------|--------------------------------|------|
| مطلب                                           | <u>مفحة</u> | • مطلب                         | صفحة |
| الفصل الثامن                                   |             |                                |      |
| في الحلدانيين                                  | 71          | رخطبة الكتاب                   | 0    |
| الفصل التاسع                                   |             | مقدمة الكتاب                   | 17   |
| في اليونان                                     | ٦٢          | •                              |      |
| الفصل العاشر                                   |             | الباب الدول                    |      |
| في الروم                                       | 74          | في تقسيم العلوم                | 22   |
| الفصل الحادي عشر                               |             | الباب النابي                   |      |
| في اهل مصر                                     | ٦٤          | في الروأس الثمانية             | • 4  |
| ب الفصل الثاني عشر                             |             | اباب انتائث                    |      |
| في العبر انيين                                 | 70          | في علوم الاوائل                | 01   |
|                                                |             |                                |      |
| الفصل الثالث عشر                               | 10          | الفصل الأول                    | 01   |
| في العرب<br>الباب السرابع                      |             | العلم طبيعي للانسان            |      |
| في التدوين في الاسلام                          | 77          | الفصل الثاني                   |      |
| ب المصاري في الم المار ا<br>الفصل الأول        |             | العلم والكتابة من لواذم التمدن | 02   |
| -                                              |             | الفصل الثالث                   |      |
| في مآل امر الاسلام الى التدوين<br>النبي المعان |             | في اوائل ماظهر من العلوم       | 00   |
| الفصل الثاني                                   |             | الغصل الرابع                   |      |
| في الحاجة اليه                                 | ~~          | في اقسام الناس بجسب الديانات   | •    |
| الفصل الثالث                                   |             | الفصل الخامس                   |      |
| في اول من صنف                                  | <b>Y</b> Y  | في اقسام الناس بجسب العلوم     | ०९   |
| الفصل الرابع                                   |             | الغصل السادس                   |      |
| في اختلاط علوم الاوائل                         | V0          | في اهل الهند                   | ०৲   |
| الباب الخامس                                   | 1           | الفصل السابع                   |      |
| في المؤلفين والمؤلفات                          | Y4          |                                | ٦.   |
|                                                | -           |                                | •    |

| مطلب                        | صغحة          | مطلب                                                           | صفحة      |
|-----------------------------|---------------|----------------------------------------------------------------|-----------|
| علم اللغة                   | 1.4           | الغصل الأول                                                    |           |
| الفصل الثاني                |               | في اقسام التدوين واصناف المدونات                               | ۷۹        |
| في العاوم الدينية           | ۱۱۰           | الفصل الثاني                                                   |           |
| علم الكلام                  | 111           | في الشروح والتفاسير                                            | ~ \       |
| علم التفسير                 | 114           | الفصل الثالث                                                   |           |
| علم الحديث                  | 140           | في اقسام المصنفين                                              | ۸۳        |
| انقطاع عهد تخريج الاحاديث   | 144           | <b>الفصل الرابع</b><br>ان كثرة التآليفءا <b>تقة</b> عن التحصيل | ٨٤        |
| علم اصول الحديث             | 1.2.2         | القصل الخامس                                                   |           |
| علم الفقه                   | 120           | ان كثرة الاختصارات عانقة ايضاً ا                               | ٨٦        |
| فائدة الفقه الحنو           | 105           | الغصل السادس                                                   |           |
| علم اصول الفقه              | <b>\</b> त्र• | في الرحلة في الطلب                                             | ٨٧        |
| علم الفرائض                 | 174           | الفصل السابع                                                   |           |
| علمالتصوف                   | 177           | في حملة العلم في الاسلام                                       | ~~        |
| علم تعبير الرؤيا            | ١٨٠           | الباب السادس                                                   |           |
| الفصل الثالث                |               | في العلوم المتداولة في الاسلام                                 |           |
| في سائر العلوم              | 145           | الفصل الأول                                                    | • •       |
| علم الأثار                  | 182           | في العلوم العربية                                              | ٩١        |
| علم الآثار العلوية والسفلية | 145           | علم التصريف                                                    | ٩١        |
| علم الاحاجي                 | 170           | علم النحو                                                      | ٩٣        |
| علم الاحتساب                | 147           | علم المعاني                                                    | 17        |
| علم احوال الرواة            | 144           | علم البيان                                                     | <b>1Y</b> |
| علم أداب البحث              | 144           | يعلم البديع                                                    | 1-1       |

| - | 14 |  |
|---|----|--|

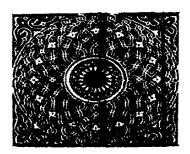
| مطلب                   | inia                   | مطلب              | inin  |
|------------------------|------------------------|-------------------|-------|
|                        | An and a second second |                   |       |
| علم ضروب الامثال       | 4.1                    | علم الأدب         | 144   |
| علم تقاسيم الملوم      | 7.~                    | علم الادعية       | 191   |
| علم تلفيق الحديث       | ***                    | عام اسباب النزول  | 191   |
| علم الثقات             | ۲۰۸                    | علم اسماء الرجال  | 194   |
| علم الجدل              | 202                    | علم الاشتقاق      | ۱۹۳   |
| علم الجرح والتعديل     | ۲۱۰                    | علم اعراب القران  | 190   |
| علم الحيل الشرعية      | 211                    | علم الالغاز       | 190   |
| علم وجال الحديث        | 411                    | علم امارات النبوة | 141   |
| علم الشروط             | * 1 *                  | علم املا الخط     | 197   |
| علم العروض             | 414.                   | علم الانساب       | ۱۹۷   |
| علم غريب الحديث        | 410.                   | علم الانشا.       | 194   |
| علم فواصل الآي         | 417.                   | علم الاوائل       | 199   |
| علم القلفية            | * 17:                  | علم الايات        | ١٩٩   |
| علم القراءة            | **•                    | علم ايام العرب    | 199   |
| علم كيفية انزال القرآن | **•                    | علم الباطن        | 4     |
| علم المحاضرات          | 441.                   | علم البلاغة       | ۳۰۰   |
| علم الموعظة            | ***                    | 1                 | ۲۰۱   |
| علم الخلاف             | ~~~                    | علم التاويل       | ۲۰۳   |
| الفصل الرابع           |                        | علم التجويد       | 7.0   |
| في علوم الاوائيل       | ***                    |                   | 7.0   |
| علم المنطق             |                        |                   | * • ٦ |

| مطلب                     | ania    | مطلب                   | صنحة         |
|--------------------------|---------|------------------------|--------------|
| علم جغرافيا              | 774     | علم المكمة             | 74.          |
| علم بجوراتي<br>علم الجفر | 778     | علم الالهي             | ۲۳۹          |
| علم الجواهر              | * 7 7 7 | علم الرياضي            | 712          |
| علم الجهاد               | *17     | علم الطبيعي            | 722          |
| علم الخواص               | * 7 7   | علم السما. والعالم     | ۲٤٧          |
| علم دعوة الكواكب         | ***     | علم الطب               | × £ A        |
| علم الرمل                | ۲٦٩     | علم البيطرة            | 401          |
| علم الزائرجه             | ٠٧٢     | علم البيرزه            | 707          |
| علم الصيدلة              | 771     | علم الفراسة            | 707          |
| علم السياسة              | 7~7     | علم النجوم.            | 704          |
| يملم طبخ الاطعمة         | 777     | علم الاكر              | <b>Y • Y</b> |
| علم الطيرة               | 777     | علم الاهتداء بالبراري  | <b>۲۰</b> ۸  |
| علم العرافة              | 772     | علم الالات الموسيقائية | ۲۰۲          |
| علم العزائم              | 475     | علم الباه              | 409          |
| علم العيافة              | 440     | علم البرد              | 709          |
| علم الغنج                | 223     | علم تدبير المنزل       | 41.          |
| علم الفال                | 777     | علم ترتيب العساكر      | *7.          |
| علم الفلسفيات            | 777     | علم التشريح            | 771          |
| علم القرانات             | **4     | علم التعابي            | *74          |
| علم القرعة               | 444     | علم التعديل            | *7*          |
| علم قلع الآثار           | * 7 Y   | علم الجراحة            | <b>414</b>   |

| مطلب                            | صنحة | مطلب                 | - zie |
|---------------------------------|------|----------------------|-------|
|                                 |      |                      |       |
| علم الاخلاق                     | ٣    | علم قوانين الكتابة   | 77.+  |
| علم الاسارير                    | ٣٠١  | علم قود العساكر      | 77.   |
| علم الحروف والاسماء             | ٣٠١  | علم قوس قزح          | 44+   |
| علم الحيل الساسانية             | 4.4  | علم القيافة          | 147   |
| علم الحيوان                     | 4.4  | علم الكحالة          | 777   |
| علم الخطائين                    | ٣٠٤  | علم الكسر والبسط     | 772   |
| علم الخط                        | ٣٠٤  | علم كشف الدك         | 777   |
| علم الخفا                       | 4.0  | علم الكون والفساد    | 774   |
| علم جر الاثقال                  | 7.0  | علم الكهانة          | 774   |
| علم جر الم حال<br>علم البنكامات | ٣    | علم الحكمة           | 777   |
| ۲. It                           |      | 1                    | YAY   |
| علم الالات الحربية              | ۳۰0  | علم الموسيقي         | 729   |
| علم الالات الروحانية            | ٣٠٧  | علم النباتات         |       |
| علم الهيئة                      | ٣٠٧  | علم المواقيت         | 724   |
| علم الزيجات                     | 414  | علم الأرصاد          | 79.   |
| علم السحر                       | 415  | علم تسطيح الكرة      | 794   |
| علم الطلسمات                    | ***  | علم الالات الظلية    | 794   |
| عام السيمياء                    | ***  | علم الالات الرصدية   | 29.5  |
| علم الكميا.                     | 445  | علم الابعاد والاجرام | 797   |
| •                               | 400  | علم الاحكام          | ۲۹٦   |
| علم الحساب                      |      |                      | ۷۹۸   |
| علم الجبر والمقابلة             |      | <b>–</b> (           | YAA   |
| العلم البيار والمدينة           |      |                      | -     |

.

| . بالحه                   | iscino"             | مطلب               | inip       |
|---------------------------|---------------------|--------------------|------------|
| علم استنباط المعادن       | <b>*</b> ~ <b>*</b> | علم المندسة        | ~1V        |
| علم استنزال الارواح       | 444                 | عام الاشكال        | ***        |
| علم الاسطرلاب             | <b>77</b>           | علم عقود الابنية   | ٣٧٠        |
| علم اعداد الوفق           | **                  | علم المناظر        | <b>۲۷۰</b> |
| علم الاكتاف               | 475                 | علم المرايا الحرقة | ***        |
| علم نزول الغيث            | 4V E                | علم مراكز الاثقال  | 421        |
| الفصل الخامس              |                     | علم المساحة        | 441        |
| في العلوم المحمودة وغيرها | 40°,                | علم انباط المياه   | 401        |
|                           |                     | علم الادوار        | ***        |

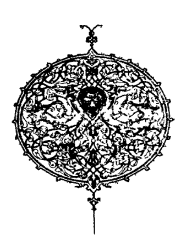


¢



الحمد لله على ما اعطى وانعم والعملاة والسلام على سيد العرب والعجم افصح من نطق بالضاد من حروف المعجم وعلى آله واصحابه الافاضل الاعيان ماتحلى جيد الزمان بتراجم فضلا. كل عصر وأوان اما بعد فاني طالعت بعض هذا الكتاب المسمى بمنجم المصنفين للعلامة الفاضل والفهامة الكامل الشيخ محمود حسن التونكي فوجدته كتابا بديعاً لكثرة فوائده وتحرير مقاصده مع سهولة عباراته ولطف اشاراته فجزي الله مؤلفه احسن الجزا. ونفع بالمؤلف والتأليف انه سميع قريب لطيف وصلى الله على سيدنامحمد وعلى اله وصحبه وسلم .

فتى الاصناف بمكة سابقاً ورثيس العلما. بها حالا محمد صالح ابن المرحوم الملامة الشيخ صديق كمال المكي الحنفي الشاذلي آمين تحريراً غاية ذي الحجة سنة ١٣٣٠



بسمر المرابح الخ

من علم الادسان مام يعلم \* سبحان من الحكيم الرحمن علم الفران \* سبحان الذي خلق الانسان علمه البيان \* سبحان الذي حال دون النفوس واخذ بالنواصي وكتب الاثار ونسخ الآجال \* سبحان من علي يعلم مكانيل البحار ومثاقيل الجبال \* سبحان الذي يعلم عددقطرات الامطار \* سبحان الذي يعلم عدد ورق الاشجار \* سبحان الذي يعلم ما اظلم عليه الليل واشرق عليه النهار \* سبحان الذي احصى تتابه ما كان وما يكون الى يوم القيامة سرمدا \* سبحان الذي احصى كل شي. عددا \* سبحان الذي تفرد بالعزة والعظمة والقدرة والجلال \*

 $-1\lambda$  -

سبحان الذي توَّحــد بالكبريا. والهيبة والقوة والكمال \* سبحان الذي تقدّس عن ااشركة في الافعال \* سبحان الذي تنزَّه عن الشبه والضد والندوالمثال \*

> وفي کل شي<sup>،</sup> لکيم اي<sup>ت</sup> ندل علي انہ واحد

اللهم تمَّ نورك فهديت فلك الحمد \* عظم حلمك فعفوت فلك الحمد \* يسطت يدك فانطيت فلك الحمد \* تطاع فتشكر فلك الحمد \* وتعصبي فتغفر فلك الحمد \* تجيب المضطر فتكشف ااضر فلك الحمد \* وتقبل التوبة فتغفر فلك الحمد \* انت قيم السموات والارض فلك الحمد \* انت ملك السموات والارض فلك الحد \* يا من اظهر الجميل لك الحد \* يا من ستر القبيح لك الحمد \* يا من لا يواخذ بالجريرة لك الحمد \* يا من لايهتك الستر لك الحمد \* ياصاحب كل نجوى لك الحمد \* يامنتهى كل شكوى الى الجد \* ياكريم الصفح لك الجد \* ياعظيم المن لك الجد \* يامبدى. النعم قبل استحقاقها لك الحمد \* يا بارى. ألنهم في تعارفها وشقاقها لك الحمد \* يا من لا تغيره الحوادث ولا يدر كه الزوال \* ولا يخشى الدوائر ولا يخاف الاهوال \* يا من لاتراه العيون \* يامن لايصفه الواصفون \* يامن لا يجزي بآلائه احد \* ولا يبلغ مدحته المادحون \* والصلا فوالسلام على خير رسله خاتم النبيين \* محمد المحمود الحامد المقام المحسود يوم الدين \* المبعوث بلوا. الحمد يوم يقوم الناس لرب العالمين \* بعثه الله بشيراً ونذيراً للناس اجمعين \* وانزل عليه القرآن وبيانه مصدقاً لما بين يديه من كتب الانبيا. وصحف المرسلين \* وعلى عترته الطاهرين \* واصحابه المكرمين \* الذين امتحن الله قلوبهم وكتب في قلوبهم الايمان وايدهم بروحه الامين وانزل السكينة في قلوبهم فازدادوا ايماناً مع ايمانهم وكانوا من السابقين

مثلهم في التوراة ومثلهم في الانجيل لما كانوا من الصادقين \* واورثهم الله كتابه المستبين \* وحملوا مما بيَّنهم نبيَّهم (صلى الله عليه وسلم) ما تقاصرت عنه الاسفار من زبر المحدثين \* وبلغ الشاهدون منهم الغائبين \* وقاموا فاقاموا الدين \* ونصروه نصراً عزيزاً \* شهدت بانبائه الامم من الناس اجعين \* وامتلات باخباره تاريخ العالم من كتب الاولين والاخرين \* وعلى من اقتنى اثارهم واتبعهم باحسان من التابعين والاغة الطيبين \* رضي اله عنهم المحين

اما بعد فان الحكيم سبحانه خلق الانسان وصوره فاحسن صوره وشق سمعه وبصره بحوله \* وبحكمته جعل له الفواد وسهل له سلوك طريق الرشاد في مبدانه والمعاد \* فابصر المبصر ات ونظر نظرة في النجوم وسمع المقالات من ارباب العاوم \* وعقل المعقولات سوا \* المنطوق فيه والمفهوم \* فلم يغادر صغيراً ولا كبيراً من جل المعالم إلا احصاها \* ولم يذر من احوال الكان والحادث الا وعاها \* ومرن النظر والفكر فيها وذاكر وتمهر وصار خبيراً بصيرا \* ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيرا \* فذلك قوله سبحانه ولقد كرمنا بني آدم \* وقوله سبحانه وعام الانسان ما لم يعلم فمنهم من اصاب في ادراكه وادرك الحق \* ومنهم من اخطأ فاصاب الباطل فزهق \* فالانسان في ادراكه غير مأمون \* لقوله سبحانه ومن كل شي • خلقنا زوجين لعلكم تذكرون \* فكل اخذ حظه من المدارك على مااقتضاه فكره والاستعداد \* وذلك فكل اخذ حظه من الماس عليها سوا • الحاضر فيه والباد \*

تم ً الاختلاف فيه لعدة اسباب منها ان النوع البشري وان كانت نفوسه نوعاً واحداً لكن لكل صنف وجيل منه خواص تختص به من الامور التي جيلوا عليها ولا توجد في غيره من الاصناف والاجيــال فكُل امة من امم العالم تبائنت السنتهم والوانهم . قالسبحان عز من قائل واختلاف السنتكم والوانكم وذلك لتبائن اقطارهم ومساكنهم واوطانهم من الشرق والغرب والجنوب والشمال فتبائنت طبائعهم ونفوسهم فتطرق بذلك الاختلاف والتبائن الى معارفهم كالتبائن في اوضاعهم واخلاقهم فتوجه كل طائفة منهم الى معارفه على مااقتضاء مناشي الانظار ومبانيها ولكل وجهة هو موليها

وفر **لان** احاد العالم منها ماهي متشابهة في المباحث والموضوعات ومنها ماهي متبائنة لاتلائم في المتعلقات فجمعوا متشابهاتها وفصلوا عن متبائناتها وسمُّوها بالعلوم والفنون فامتازت علوم المدركات بالفصال الموضوعات وكشفت به الظنون ثم تفننوا في اصناف العلوم وتفاديعها فتكثرت بتكثر الحضارة وسبق بها الاولون

وكان الانسان مدني الطبع فدوّن العلوم كلها في الزبر والاسفار وقيد دقيهًا وجلها بالكتابة للتذكار فما عرفوه من معارفهم فعلوه في الزبر وكل صغير وكبير مستطر وقد عرفت ان احاد المدارك وجزئيات المعالم لطوائف الاقطار متبائنة وفبذلك صارت علوم العرب تنافر علوم العجم وعلوم الهند تبائن علوم الفرس وعلوم الشرق تغائر علوم الغرب وللناس فيا يعشقون مذاهب فالسحر والطلسمات اعتنى بهااهل بابل قدمائهم من السريانيين والكلدانيين والنبط واهل مصر الاولون من القبط والكهانة تعلق بها العرب ومن الناس من تعلق بالافلاك والنجوم ثم دالت دولة اليونان فجمعت العلوم اعني الحكمة باسرها وحاذت فنون الفلسفة باجمها وكانوا ارسخهم فيها قدماً وابعدهم صيتاً وكانت مدينة الاسكندرية من عهد بطليموس الاول مركز العلها واختلفت من المشارق الى المغارب افراد الناس الى الافاق والاقطار فتداخلت العلوم واختلطت الفنون وتزاوحت المسائل وتولدت من امهات علوم الاولين نتائج افكار الاخرين فتبارك الله رب العالمين .

قال الامريكاني النصـراني في اكتفاء القنوع ويسميهِ ( دور الانقلاب ) بعضهم بدور الاختلاط اي اختلاط الغرب بالشرق .

وقال هو ايضاً فيه ان بعض علماً النصارى الذين كانوا في مدينة رها وهي اورفا الحالية طردوا منها لداعي اختلاف في العقائد وقع بينهم وبين قسس الملة النصرانية التابعة لمملكة الروم ااشرقية فالتجأ اولئك المطردون الى مملكة ساسان في ايران واستمروا فيها فاخذت الفارس منهم فلسفة اليونان وشاعت فيهم .

وقدكان اهل بابل من الكلدانيين والسريانيين والنبط ايضاً اشد اعتناء بالفلسفيات والحكميات

واما علوم الديانات من الملل والنحل فكانت طبيعية عند الاولين هدوا اليهابفكرهم الذي فطرهم الله عليه كسائر علوم الحكمة كالحنفا والصابئة الاولى الذين قالوا بامامة عاديمون وهرمس وهما شيت وادريس عليهما السلام فدونوا علوم الملة ومسائلها واحكمتها ببراهينها وتبعهم الصوائف وخالفتهم الصابئة المتأخرون فنظروا الى الروحانيات العلويات والسفليات لكونها هي المدبرات امراً وكان تعبدهم على طرق شتى وكان منهم اهل الاوثان الذين بعث اليهام ابراهيم عليه السلام فنظر نظرة في النجوم وقال اني سقيم

وقد ذكر الشهرستاني في ملله ضابطة للملل كامها وقال ان من الناس من لايقول بمحسوس ولا معقول وهم السوفسطائية ومنهم من يقول بالمحسوس ولا يقول بالمعقول وهم الطبيعيون ومنهم من يقول بالمحسوس والمعقول ولا يقول بجدود واحكام وهم الفلاسفة الدهريون ومنهم من يقول بالمحسوس والمعقول والحدود والاحكام ولا يقول بشريعة واسلام وهم الصابئة ومنهم من يقول بهذه كلها فهم اصحاب الشرائع السماوية انتهى .

ثم ان اهل الملل كلها قالوا متذكية النفس والتأله والتشبه بالمبدأ الاول والرفيق الاعلى فكل يعمل على شاكلته وربكم اعلم بمــن هو اهدې سبيلا ولن تجد لسنة الله تحويلا

ولما كان الانسان بطبعه جهولاكان ادراكه قاصراً عن العصمة في معرفة احوال الآله والآلهيات عن الخطأ . قال سبحانه وما اوتيتم من العلم إلا قليلا فان لم يعرف نفسه الادنى لم يجد لمعرفة ربه الاعلى سبيلا كيف ولم يجد له شبيهاً ولا مثيلا وفي انفسكم افلا تبصرون وكنى به دليلا .

فلذلك من الله سبحانه عليهم وارسل الرسل بمشكوة الرسالة اليهم ومصابيح الكتاب ونور الوحي وعرفهم احوال الآله والآلهيات وهداهم الى طريق التخلق والتشبه والتذكية من طريق الحق والصواب فهدوا الى الطيب من القول وهدوا الى صراط مستقيم فمن سلك طريق الهداية ونهى النفس عن هواها فقد افلح من زكها وفاز بالفوز العظيم ( رجعنا الى ماكنا فيه ) لما انقضى امر اليونان بعد ما كانت اسواق الحكمة والفلبسفة فيها نافقة وقضى اهل الفرس والسريانيون والكلدانيون اوطارهم بعد ماكسدت اسواق العلوم في بابل وخدت نار العلوم بفارس رجع الامر الى قياصرة الروم وصارت مركزاً للعلوم زاخرة بحورها في الطبيعيات والهندسيات والفلكيات والمنويات واستدار الزمان كهيئة المفطورعليها واشرقت الارض بنور ربها فكانوا في صدر الايام اشد اعتنا بالاشاعة والتبليغ وبلغ الامر الى مابلغ وقد كانت صدورهم في هاتيك الايام حاملة لامهات المعالم واصول المعارف وكانوا اهل كتاب ولم يدون لهم صحيفة ولا كتاب وكان اصاغرهم يتلقون عن اكابرهم وياخذون من صدور هذا الصدر معالمهم وسموا طريق التلتي والتعليم هذا بالرواية والتحديث وكانوا هدوا الى هذا الطريق طريق التلتي والتعليم بالارشاد ليبلغ الشاهد الغائب واستمروا كذلك الى امد بعيد واما مادوت فيهم من بعض كتب الحديث والفقه وغيرهما كالموطأ للامام المالك بن انس وكتب محمد بن الحواية فقليل ما هو لايسمن ولا يغني من جوع شديد حتى يسد باب الرواية والتحديث .

فكانوا كذلك يتلقون ويتعامون بالرواية والسمع ويحفظ ون مايتعلمون بالبحث عن احوال الرواة ورجال الاحاديث الذين حملوها وادوها ومع ذلك كانوا يتفننون في التدوين شيئاً فشيئاً ويستفرغون جهدهم في تصنيف العلوم الى ان تكثرت دواوين علومهم واسفارهم في فنونهم لايكاد يحصرهم الحاصر وملأت اقطار الارض من خزائن صائف علوم الاسلام حيث عادهاقاصر فقلّت الرواية فاقترب الانسداد لابواب التحديث والرواية وسموا هذه العلوم علوم الاسلام وذلك في والتفسير واصول الفقه والحديث والعقائد والكلام والماني والفقه ومع ذلك لم يألوا جهداً في تصنيف علوم الفلسفة والبيان لا فتح الله عليهم خزائن المالك والبلاد انصرفت عنايتهم الى هذه الملوم فاتت الله عليهم خزائن المالك والماني والبوان فانه ومع ذلك لم يألوا جهداً في تصنيف علوم الفلسفة والحكمة للاولين فانه فاستخرجوها وعربو ها من السريانية والرومية والفارسية وغيرها من السنة الاجيال السابقين واللاحقين الى ان لم يبق عـلم من علوم اليونان واهل بابل وايران وغيرهم ولا صحيفة من صحائفهم الا انتسخوها وعرَّبوها وذلك من زمن العباسية ببلاد الشرق وبالغرب في زمن بني امية وعصرها فلولاهم لضاع علوم الاولى باسرها .

قال الامريكاني «إدوارد» في كتابه اكتفا القنوع : خدم العرب علم الرياضيات خدمة كلية ولولاها لضاع كشير من مصنفات اليونان في الرياضيات لانها حفظت في ترجمات عربية بعد فقدان الاصل اليوناني – وكيفية ذلك ان عبد الله بن محمد بن علي بن عبد الله بن العباس ابو جعفر الخليفة الثاني العباسي شرع في القرن الثاتي في احيا العلوم الرياضية وغيرها في مملكته الوسيعة باستخدام علما من النقلة برجوا له مصنفات هندية وسريانية وفارسية ويونانية الى العربية واقتدى به الخلفا من بعده لاسيا هارون الرشيد وابنه المأمون ومن ثم اخذ علم الهيئة على الاخص بتقدم بين المسلمين وسائر الطو ائف الشرقية وفي عصر هؤلا الخلفا نقلت تآليف ابقراط وارسطو طاليس واقليدس وبطليموس وقلاودس وغيرها من مصنفات اليونان التوية

فبذلك بلغ العلما. من علما. اهل الاسلام مجمع البحرين بجر علوم الاسلام وبجر علوم اليونان ثاني اثنيين وتكثرت المدونات وتلاطم امواج اسامي الكتب والدواوين والقاب المصنفين والمما. المدونين فتشابهت ثم جاعة من ارباب انتصانيف كانوا احق بها واهلها واخرى تصنعوا صنيع الاولى ولايقاربونها ولم تكن من اهل النباهة في هذا الشان فالاولون كانوا من العلما. الفحول والاخرون لم يعدوا في مراتب القبول الاترى كتاب رسائل اخوان الصفا من عمل جمع من فلاسفة العراق وقد صنف الحكيم المجريطي ايضاً كتاباً سماء اخوان الصفا علرض به الاول – وكتاب الاشباه والنظائر في امهات الفقه الحني ممله ابن نجيم والثاني كتاب الاشباه والنظائر للطوري الحنني في هذا الباب وللشافعية ايضاً كتاب الاشباه والنظائر وكتاب كشف الظنون صنفه حاجي خليفة الرومي كتاب معروف في اخبار المصنفات

وكتاب اخر في اخبارها سماه ايضاً كشف الظنون عسله عالم من علما الشام لكنه لم يشتهر في الانام فبذلك اشتبه الامر لتشابه الاسامي وكذا المصنفون اشتهر جماعة منهم بالالقاب والانساب وهم خلطاء فيها وشركا. فاختلط الامر – فبنوا الاثير جماعة من العلما. المُصنفين فابن الاثير مصنف كتاب النهاية في لغة الحديث وهو الذي جمع كتاب جامع الاصول في الحديث غير ابن الاثير صاحب الكامل في التاريخ مؤلف اسد الغابة وهو غير ابن الاثرير صاحب المثل السائر الوزير – فهم اخوة من علماً الجزيرة – واما ابن الأثير من علماً اليمن فهو غـير المذكورين صنف تصنيفاً – وكذا بنو جرير فمنهم ابو جعفر محمد بن يزيد الطبري من اغة السنة المجتهدين وامام مذهب الجريريين مصنف الكتب المعروفة من التاريخ والتفسير وغيرهما واما ابن جرير ابو جعفر محمد بن يزيد الطبري ايضاً فهو من علماء الامامية صنف المصنفات ايضاً على مذهبهم وشتان بينهما – وكذا العالم اليهودي الطبيب البغدادي الموسوي النحلة صنف كتاب الطب النبوي – ومحدث اخر من علما. بغداد يعرف باليهودي ايضاً من حارة اليهودية ببغداد فنسب اليها وقد كان من علماء الاسلام – فلذلك كانت المرفة بلخبار المصنفات والمصنفين من مبادي الكتب والفنون ولولا ذلك للبس الامر في التلتى من الكتاب فاما المصنفات فقد قضى فيه صاحب كشف الظنون وطر العلماء في كثير منها بما فيه كفاية وعرَّف لهم الكتب المتداولة

بين العلماء والمصنفات المعروفة على ما اقتضته الدراية والرواية – واما المصنفون فلم يوجد في اخبارهم جامع يضاهي الكشف في المصنفات فلذلك رأيت شدة احتياج العلماء الى المعرفة باحوال المؤلفين وطبقات عملة الاسفار من المتقدمين والمتأخرين احتياج اهل الحديث الى علم الرواة وذلك لما روي عن ابن سيرين قال : لم يكونوا يستلون عن الاسناد حتى وقعت الفتنة فلما وقعت نظروا من كان من اهل السنة اخذوا حديثه ومن كان من اهل البدع تركوا حديثه ولذا ترى اصحاب الحديث انهم قد دونوا الكتب في احوال نقلة الحديث كما دونوا في متون الحديث وتباحثوا عن عدالة الراوي وصدقه وعن ضعفه ووهنه وحموا بهذا منا اهل الحديث من التكدير وحفظوا معاقب الدين من شائبة الكذب والتذوير فأما اليوم فانسد أبواب الرواية ولاسبيل الى ادراك المعارف على طريق التحديث والحكاية بل دونوا علومهم في الكتب والاسفار فلا يشذ معالمهم عن الصحف وزبر الابرار ولا مندوحة لطالب العلم عن التلقي عن الكتاب ولم ارَ له بدأ عن التنقير عن اتصاف المدون بالعلم واتقانه فيه كي يصون علمه عن الخطأ والوهن فان الدواوين والمؤلفات قد كثرت في العلوم وكتب الفنون لاتحصى ولا تعد وقد تباينت اوصاف مؤلفيها فمن المؤلفات ما ألفه من يوصف بغزار العلم والاتقان والضبط والثقة والعدالة ومنها ما جعه من يوصف بضد ذلكٌ من اهل الهوى والتعصب والجهالة فلاختلاف العلماء في صفاتهم وضعوا علم اسما، رجال العلم وانسابهم واستفرغوا جهدهم في تدوينه واودعوا فيه ما يتميز به رعيل الملم من زرافات الجهل . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انظروا من تجالسون وعمن تأخذون دينكم فان الشياطين يتصورون في اخر الزمان في صور الرجال فيقولون حديثا

واخبرنا واذا جلستم الى رجل فاسئلوه عن اسمه واسم ابيه وعشيرته فتفقدونه اذا غاب اخرجه الحاكم في تاريخه والديلمي عن ابن مسعود رضي الله عنه فكان هذا العلم اشرف العلوم واولى مايتنافس به المتنافسون وانفعها اذهو الفارق بين الضلال والهداية والرشاد والغواية وبه صلاح العلم والعلما. والواقف عليه على المحجة البيضا. والاشتغال به من آثار السعادة ولا يعتنى به الا من له همة سامية وقد كانوا ألفوا في القرون الاولى اخبار المؤلفين فكان اول من صنف في هذا الباب فيما عثرت عليه الشيخ المؤرخ احمد بن طيفور البغدادي المتوفي سنة ٢٨٠ ثمانين وماتين وهو كتاب ( اخبار المؤلفين ) كتاب وسط في محميفة لاصغيرة ولا كبيرة وهو فاتح هذا الباب ولم يسبق اليه احد من اهل الكتاب جل مــا اودع فيه تراجم العلما. الذين نشأوا بالعراق والحجاز وما والاهما وشذ من هو من غيرها ثم تلاه الشيخ العلامة البارع ابو الحسن على بن انجب البغدادي المتوفي سنة ٦٧٤ اربع وسبعين وستمائة وهو كتاب كبير ساه ( اخبار المصنفين ) نسخته في ست مجلدات اوعب فيه مؤلفه احوال جم غفير يعسر احصاؤه ممن الهوا في العلوم وصنفوا في الفنون من ذوي العلوم النقليات من الفقه والحديث والتفسير وما والاها ومن فحول الجهابذة في العلوم العقليات والفلسفيات وكان ضلت عنا هذه الدفاتر ولايوجد في بلادنا الشرقية منها اثر وظنى ان لن تصادفها في البلاد الغربية ايضا والعلم عند الله وان صادفتها فقد نقصها تقادم الزمان وتتابع المؤلفين بعد تأليفها الى هذا الآن فلا يقنع الطالب بهذه الدفاتر في ارتياد ترجمة من تر اجم المؤلفين الذين نشأوا بعد تأليفها وقد صنف ايضاً في هذا الباب بعض علما هذا الزمان لكنه اقتصر عملي اخبار من طبع تآليفه فهو لا يـني بالمظلوب وكنت في

سالف زماني وحين طلبي اتبع اخيار العلماء الذين صنفوا الزبر والصحف في العلوم واتصفح ذكر الاغة المعروفين الذين تصادف انارهم في الغنون وكنت اثبت في كراديس عديدة ما كنت عثر ت عليه من تراجم العلما القادة الى أن صارت تذكاراً موجزاً في أخبار عصابة من ذوي العلوم ممن لهم اثار سائرة وباقيات صالحة في اشتات الفنون ثم الى تلاعب بي تقلب الزمان وتصريف الدهرور ونائيت عن مذاكرة العلم والعلما وذهلت ماقيدته بالسطور ثم أنه من الله سبحانه على بالانجماع من ابنا. الدنيا لداعية دعتني اليه ( وفي قصة يطول شرحها ) فتغنمت الفرصة واستأثرت بالاشتغال بالكتاب واثرته على الاكتساب وخطر ببالي ان استكمل المسودة المذكورة التي فعلتها وهجرتها في بد. امري فان حاجة اهل العام الى نحو هذا الكتاب اعظم واشد من حاجتهم الى الدراسة لكون نفعه اعم فلذلك اعتزمت عليه وتوكلت على الله سبحانه • لكن كان باب اخبار المصنفين واسعاً لكثرتهم غير مخصوص ببلد او طائفة او قرن او مواد اخيارهم اعنى دواوين تاريخ الاعيان التي صنفتها طوائف العلماء لاتعم الاعيان ولاتسع الباب لكون موضوعاتها غير عامة فمنها ما اقتصر فيه على اعيان القرن التاسع او العاشر الى غير ذلك من القرون ومنها ما وضع في طبقات خاصة كطبقات الاحناف وطبقـات الشافعية وطبقات الموالك والحنابلة او طبقات المحدث ين او القراء والاطبا او النحوثيين او نحو ذلك ومنها ما وضع لأعيان البلاد واقتصر فيه على بلد واحد كاعيان مصر او حلب او اندلس – فبذلك كان كتابنا يغتقر وضعه الى اصول كثيرة من اشتات كتب الاعيان والدواوين الكبار ولم نكد نصادفها في ديار هذا الناحية ناحية بلدنا فانها قوائم الجهل فمن الله على بخزانة الكتب ببلدنا فلزمت وعملت ماعملت

ثم سافرت الى البلاد البعيدة والنواحي النائية وصادفت بها الخزانن واشتغلت باستكمال تالك المسودة وكنت طفقت نصبة عيني على كتاب كشف الظنون وقد عرفت انه عمدة في اخبار المصنقات و اعم ما في الباب وعرفت انه استدرك عليه الشيخ ابراهيم الرومي وقد طبع في مطابع شتى ودرجوا ذيله فيه من غير تمييز بين الاصل وذيله ولذلك التبس الامر على كثير من الناس واتوا به متشابهاً وقد احرزت منه المصنفات واجتلبتها الى تراجم مؤلفيها الذين كنت سودتهم في المسودة السابقة وفصَّلت ماجعته من الكشف من مصنفاتهم عن الاصل فان لم تجد هذا الفصل في ترجمة من تراجم الكتاب فاعلم ان الترجمة زيادة على الكشف اعنى به انه لم يذكر صاحب الكشف شيئاً من مصنفات هذه الترجة وكنت اذا صادفت الكتاب في الكشف ولم أو فق ترجة مؤلف، في المسودة اسمستها ورصعتها في الكتاب واخذتها من الاصول ان وجدتها فيها وعلقت بها المؤلفات والمصنفات وان راجعت الى الاصول من كتب الاعيان ولماجد الترجمة فيها اسستها ورصعتها بذكر صاحب الكشف فحسب كتساب صاحب الترجة.

فبذلك جا، كتابنا هذا شرحاً للكشف واستدراكا عليه في باب المصنفات ولم أل جهدي في الاستقصا، فبالغت في احراز تراجم العلما الذين صنفوا في العلوم التي تداولت فيعهد الاسلام من العلوم الاسلامية وغيرها من معقو لات الفلاسفة من العلما، الذين نشأوا في بلاد العرب والعجم والعراق ومصر والاندلس والروم والخراسان وما ورا، النهر والسند والهند وما ورا، ذلك ولا اقول اني اوعبت العلما، كلمم في الكتاب وانه لا يغادر صغيراً ولا كبيراً من اهل التأليف الأ احصاه بل ذلك خارج عن طوق البشر فان منهم من دون الكتاب ولم يدونوا

خبره في كتب التاريخ ومنهم من دون وقيدوا اخباره في كتب التاريخ ولكن لم يصل الينا شيَّ من اخباره فلهذه العلل يعسر الاستيعاب والاحاطة بالتراجم كلها بل الغرض والاحراز والجمع على حسب الاستطاعة فان ما لا يدرك كله لا يترك كله ولذلك لم تكد ترى كتابا من كتب العلوم صغيراً او ڪبيرا يجوي جميع مسائل العلم ولا يشذ عنهُ شيَّ منها ورنبت علما. الاسلام على ترتيب مرُّوف المعجم اب ت ث ج ح خ على الطريق المعروف من الاعجام فعقدت الترجمـة بالاسم وذكرته في حروفهِ وراعيت الترتيب في احرف الاسامي واسماء اباءهم واستيمنت بذكر الاغة الدربعة الذين هم زعيم الفقها. والمحدثين وهو الامام الاعظم ابو حنيفة والامام مالك بن انس والامام محمد بن ادريس الشافعي والامام احمد بن حنبل رحمهم الله تعمالى فبدأت بتراجمهم قبل وضع المعجم تبركا بذكرهم واطلت تراجهم لتطاللهم في فضائلهم سيا ترجمة الامام الاعظم ابي حنيفة رحمه الله تعالى لما حساد الناس يزدرونه ويعيبونه بجماكان هو بريئاً منه ورأيت الرسائل التي صنفت في مناقبهِ خالية عن الذب عنه ثم الي عفت معجم الاسامي هذا بابواب الكني وذكرت فيها من عرف بالكنية او من يسمى بهما ثم عقبتها بذكر من عرف بالنسبة ولم يوجد له اسم ولا كنية ثم عقبت محجم الاسلام باخبار علما. الفلاسفة وسائر الحكماً. لما رأيت تصانيفهم قد نقلت في عهد الاسلام ثم سرت عروقها واندخلت في علوم الاسلام ولما وقسع عمل المسودة في ما سلف من عمري وكان عمل المعجم هذا بعد فترات كثيره من الزمان لن ترى صنيع التراجم على منوال واحــد وطراز مهذب وذلك لاختلاف اغراض العاملين وكنت حين باشرت عمسل الكتاب خططته بيميني والكتاب كان كبيرا لايحمله الا الاسفار

العظام وكتبه يقتضى زمانا طويـلا فلم يسعني ترصيع جميع التراجم وتحريرها بعد تسويدها فلهذه العلة فاتني تهذيب الكتاب واماً الاصول التي اخذت منها هذا الكتاب والتقطت منها فتراجم القدماء اهل القرون الاولى من المحدثين والفقها. والمفسرين وغيرهم فاخذتها من كتاب الانساب للسمعانى والمعارف لابن قتيبة الدينوري وكتب اسماء الرجال للمحدثين التي وضعت في اخبار رواة الاحاديث ونقدهم وغيرها من كتب تاريخ القدم، ثم من كتب الطبقات من طبقات العلما. الحنفية وطبقات العلما الشافعية وطبقات العلما المالكية وطبقات العلما الحنبلية وطبقات المحدثين وطبقات النحاة واهل العربية فطبقات الحكا وطبقات الاطبا وغير ذلك من الطبقات ثم من كتب التاريخ التي وضعت في اخباد اعيان القرون قرناً قرنا فالقرن الثامن كالدرد لأبن حجر والقرن التاسع كالضوع للسنحاوي والقرن العاشر كالنور للعيد روس والقرن الحادي عشر كالخلاصة للمحبي والقرن الثاني عشر كالسلك للدمشتى ومن كتب علما البلاد بلدأ بلدا نحو علما اندلس وعلما مصر وغيرها من البلاد ومن غير كتب الطبقات والقرون والبلاد فكالوفيات وذيله الفواتا وغيرها من كثير من كتب التاريخ للاعيان والحوادث التي فيها اخبار اعيان العلما .

وقلما يذكرون في اضراب هذه الكتب المذكورة علما. بلاد ما ورا. النهر وايران وخراسان وعلما. الهند وقد كانت هذه البلاد بلاد علما. الفحول من علما. الفقه والاصول وظهرت فيهم حكما. الفلسفة وسائر الفنون وقد ورد فيهم لو كان العلم في الثر لناله رجال من فارس – وقد كانوا صنفوا كشيرا في علوم المنقول والممقول لكن لم يكونوا متعودين لضبط اخبار الاعيان وتصنيفها كتعود غيرهم من علما، العرب فبعد التتبع والتلقير وجدت كتباً نفيسة في اخبار هؤلا. فاما علما، الهند فاخذت تراجمهم من كتاب البحر الزخار والطبقات الشاهجهانية وكتاب مرآة العالم وما اشبه ذلك وعلماً يران وخراسان فمن كتاب منتهى المقال وغيره في كثير من الكتب التي تطلع عليها ان شا. الله سبحانه .

واعلم أن هذه الأصول منها ما ألفه المؤلف في الطبقات وصدر تراجمهم باساميهم فيسهل على الطالب الوصول الى الترجمة المطلوبة ومنها ما وضعه المصنف في حوادث الزمان وانما يورد اخبار العلماء تبعاً لغيرهم من الحوادث فسترى في كتابنا هـذا كثيراً ما اقول في الاستشهاد اخرجه فلان دلالة على انالكتاب الذي نقلتهُ منه وضعه المؤلف في الطبقات فيسهل على الطالب المراجعة الى الاصل وإلا قلت ذكره فلان او نحو ذلك وكنت لم ارَّ بدًّا من الاطلاع على تعريفات العلوم التي عمل فيها العاملون وذكر موضوعات الفنون التي صنف فيهما المصنفون لمن اعتنى باخباد المصنفين وتصدى باحوال المدونين ليكون على بصيرة واطلاع على جلة تلك العلوم فلذلك صدرت الكتاب محمرمة ووضعت فيها المطالب الشريفة من هـذا الباب كيلا يخلو كتابنا عن هـذه العوائد والتقطتها من كتاب كشف الظنون وكتاب كشلف اصطلاحات الفنون ومقدمة ابن خلدون وغيرهامن الكتب وقد قسمت المقدمة إلى ستة ابواب الباب الدول في تقسيم العلوم وقد قسموها على انحاء شتى كما سترى فيا بعد في موضعه وقسده اوعينا التقسيات الاابه الله في الروس الثمانية وقد جرت عادتهم بان يذكروا في صدر الكتب تراجم لتعرف عنه وسموها الروس الثمانية وهي الغرض والغاية والمنفعة والسعة يعنى يدالعنوان الدال بالاجال والواضع المؤلف لدونوع العسلم

بذكر موضوعه ومرتبة الكتاب وبيان اجزاء العلوم وهي القسمة والانحاء التعليمية الباب لناك فى علوم الاوائل وهذا الباب يشتمل على ثلاثة عشر فصول :

( الفصل الثالث ) في أول من صنف في الاسلام وقد اختلف فيه على

انحا. لكن اطبقوًا على أن ما دونوه في الأسلام هو عــلم الحديث كما ستراه وقد زعم بعض علماً مصر أن أول ما دونوه من العلوم التفسير واقدم التفاسير تفسير مجاهد بن جبير فهذا وهم منه منشاؤه ان الجلبي ذكر في حرف التا. ( تفسير مجاهد ) بن جبير المتوفي سنة ١٠٢ وقيل سنة ١٠٣ وقيلسنة ١٠١ وقيلغير ذلك وصنيع الجلبي هذا لا يقضي يكون مجاهد ممن دون التفسير وذلك لانه ربما يذكر الكتاب المعروف المعزو لاسم من اسامي الاغة المشهورين ولا يكون هذا الامام جامعــآ ولا مؤلفاً لهذا الكتاب الاترى إلى ذكره كتاب (تفسير ابن عباس) رضي الله عنه وقد كان يتحاشى عن التدوين كما روى عنه بل هو من عمل المجد الشيرازي وغيره من العلماء ويجي. في حرف العين ما قيل ان اول ممه صنف في المغازي والسير عروة بن الزبير رضي الله تعالى عنهما وهو المتوفي سنة ٩٤ اربع وتسعين ( الفصل الرابع ) في اختلاط علوم الاوائل وعلوم شرائع الاسلام وكان اول من نقب عن علوم الفلاسفة في الاسلام ابو جعفر المنصور من خلفا. آل العباس ثم اقتنى اثره حفيده المأمون فابرزها واكملها واول من مزجها بعلوم الشرائع من منتحلي ملة الاسلام اوائل المعتزلة وانفقوا سوقها وارتادوا بها الحجة في تحاجهم والغلبة في تباحثهم الباب الخامس في ذكر المؤلفين والمؤلفات ويشتمل على سبعة من الفصول ( الفصل الاول ) في انحاء التداوين واصناف المدونات ( الفصل الثاني ) في شرح الكتب وتفاسيرها وبيان الحاجة اليها ( الفصل الثالث ) في اقسام المصنفين ( الفصل الرابع ) في ان كثرة التاليف عائقة عن التحصيل ( الفصل الخامس ) في ان كثرة الاختصارات مخلة بالتعليم ( الفصل السادس ) في الرحلة في الطلب ( الفصل السابع ) في حملة العلم في الاسلام الباب السارس في العلوم التي

تداولتها ايدي الاسلام وهو يشتمل على خمسة فصول ( الفصل الاول ) في تعريف العلوم العربية وهي علم التصريف؟ وعلم النحو ؟ وعلم المعاني وعلم البيان وعلم البديع وعلم اللغة ( الفصل الثاني ) في تعريف العلوم الشرعيــة وهي علم الكلام ٬ وعلم التفسير ٬ وعلم الحديث وعلم اصول الحديث وعلم الفقه وعلم اصول الفقه وعلم الفرائض وعلم التصوف وعلم تجدير الرؤيا ( الفصل الثالث ) في تعريف سائر العلوم التي دونت في عهد الاسلام وهي اما من العربية او من غيرها من العلوم التي هي تخدم علوم الشرع او هي من السّرعيات وذكرناها على هذ االترتيب: علم الآثار علم الاحاجي علم الاحتساب علم احوال رواة الحديث ، علم ادب البحث ، علم الادب ، علم الادعية علم اسباب النزول ؟ علم اسما. الرجال ؟ علم الاشتقاق ؟ علم اعراب القرآن ، علم الالغاز ، علم امارات النبوة ، علم املا الخط ، علم الانساب ، علم الانشا ، علم الاوائل ، علم الآيات المتشابهات ، علم ايام العرب وعلم الباطن وعلم البلاغة وعلم التواريخ وعلم التأويل علم التجويد ؟ علم الترسل ؟ علم التصحيف ؟ علم ضروب الامشال ؟ علم تقاسيم العلوم ، علم تلفيق الحديث ، علم الثقاب ، علم الجدل ، علم الجرح والتعديل٬ علم الحيل الشرعية٬ علم رجال الحديث٬ علم الشروط علم العروض ، علم غريب الحديث والقرآن ، علم فواصل الأي ، علم القافية ، علم القراءة ، علم كيفية انزال القرآن ، علم المحاضرات ، علم الموعظة ، علم الخلاف ( الفصل الرابع ) في تعريف عـلوم الاوائل حكما اليونان وغيرهم مما دونت قبل الاسلام وهي علم الخلاف علم المنطق ، علم الحكمة ، علم الالمي ، علم الرياضي ، علم الطبيعي ، علم السها والعالم ؟ علم الطب ؟ علم البيطرة ؟ علم البيرزة ؟ علم الفراسة

علم النجوم ، غلم الاكر ، علم الاهتــدا. بالبراري ، علم الالات الموسيقية ؟ علم الباه ؟ علم البرد ؟ علم تدبير المنزل ؟ علم ترتيب العساكر علم التشريح ٬ علم التعابي ٬ علم التعديل ٬ علم الجراحة ٬ علم جغرافيا علم الجفر ؟ علم الجواهر ؟ علم الجهاد ؟ عـــلم الخواص ؟ علم دعوة الكواكب ؟ علم الرمل ٬ علم الزائرجة ٬ علم الصيدلة ٬ علم السياسة ؟ علم طبخ الاطعمة ٬ علم الطيرة٬ عام العرافة ٬ علم العزائم ٬ علم العيافة٬ علم الغنج 'علم الف ال 'علم الفلسفيات 'علم القرانات ' علم القرعة ؟ علم قلع الأثار ؟ علم قوانين الكتابة ؟ علم قود العساكر ؟ علم قوس قزح ، علم القيافة ، علم الكحالة ، علم الكسر والبسط ، علم كشف الدك علم الكون والفساد علم الكهانة أعلم الملاحة ، علم الموسيق ، علم النباتات ؟ علم المواقيت ؟ علم الارصاد ( علم تسطيح الكرة ؟ علم الآلات الغلية ٬ علم الآلات الرصدية ٬ علم الابعاد والاجرام ٬ علم الاحكام ؟ علم الاختلاج ؟ علم الاختيارات ؟ علم الاخلاق ؟ علم الاسارير ، علم الحروف والاسما ، ، علم الحيل الساسانية ، علم الحيوان ، علم الخطائين ؟ علم الخط ؟ علم الخفار؟ علم الآلات الحربية ؟ علم جر الاثقال علم البنكامات ، علم الآلات الروحانية ، علم الهينة ، علم لزيجات ، علم السحر ، علم الطلسمات ، علم السيميا ، علم الكيميا ، علم الفلاحة ، علم الحساب ، علم الجبر والمقابلة ، علم الهندسة ، علم الاشكال ، علم عقود الابنية ، علم المناظر ، علم المرايا المحرقة ، علم مراكز الاثقال علم المساحة علم انساط المياه ، علم الادوار ، علم استنباط المعادن علم استنزال الأرواح علم الاسطر لاب علم اعداد الوفق علم الاكتاف علم نزول الغيث ولما لهم موضوع كتابنا هذا هو حملة العلوم من اهل الاسلام

الذين صنفوا في العصور السالفة واخذت التراجم من الكتب التي وضعتها هؤلا. السادة فكانت لحمته وسداه من المحاكات الخالية نسجت الكتاب على انوالهم القديمة ووضعته على وضائعهم السابقة والافالنسج ويوشك ان ترى في كلامنا الحانا كثيرة وتجد في كتابنا اوهاماً غــير عديدة فانا لسنا من الذين لهم براعة في العلوم ولا من الذين لهم في العربية حظ معلوم فاصفح الصفح الجميل عما وقع في كتابنا من الغلوطات فان بضاعتنا في العلم مزجاة ولسنا كمن اجاد واستشرف بل كمن اسا. واستقذف ومثله اذا صنف فقد استهدف فنصر الله امرأ رأى كلامي او سمع مقالتي فاصلح ما افسدته ووعي ما اصلحته والله يجب المصاحين ونسأل الله العفو والعافية في الدنيا والاخرة فانسه اكرم مسئول وخبر مأمول



## الباب الاول

## في تقديم العلوم

ق ال ابن خلدون في كتاب العبر ( اعلم ) ان الملوم التي يخوض فيها البشر ويتداولونها في الامصار تحصيلًا وتعلياهي على صنفين : صنف طبيعى للانسان يهتدي اليه بفكره وصنف نقلي ياخذه عمن وضعه . والاول هي العـلوم الحكمية الفلسفية وهي التي يمكن ان يقف عليها الانسان بطبيعة فكره ويهتدي بمداركه البشرية الى موضوعاتها ومسائلها وانحساء براهينها ووجوه تعليمها حتى يقفه نظره ويحثه على الصواب من الخط-أ فيها من حيث هو انسان ذو فڪر • والثاني هي العلوم النقلية الوضعية وهي كلهـا مستندة الى الخبر عن الواضع الشرعى ولا مجال فيها للعقل الافي الحاق الفروع من مسائلها بالاصول لأن الجزئيات الحادثة المتعاقبة لاتندرج تحت النقل الكلي بمجرد وضعه فتحتاج الى الالحاق بوجه ِقياسي الا ان هذا القياس يتفرع عن الخبر بثبوت الحكم في الاصل وهو نقلي فرجع هذا القياس الى النقل لتفرعه عنه واصل هذه العلوم النقلية كلها هي الشرعيات من الكتاب والسنة التي هي مشروعة لنا من الله ورسوله وما يتعلق بذلك من العلوم التي تهيؤها للافادة ثم يستتبع ذلك علوم اللسان العربي الذي هو لسان الملة وبه نزل القران واصناف هذه العلوم النقلية كثيرة لان المكلف يجب عليه ان يعرف احكام الله تعالى المفروضة عليه وعلى ابناء جنسه وهي مأخـوذة من الكتاب والسنة بالنص او بالاجاع او بالالحاق فلا

بد من النظر في الكتاب ببيان الفاظه اولاً وهذا هو علم التفسير ثم باسناد نقله وروايته الى النبي صلى الله عليه وسلم الذي جا أبه من عنــد الله واختلاف روايات القراء في قرأة وهــذا هو علم القرآآت ثم باسناد السنة الى صاحبها والكلام في الرواة الناقلين لها ومعرفة احوالهم وعدالتهم ليقع الوثوق باخبارهم بعلم ما يجب الممل بمقتضاه من ذلك وهذه هي علوم الحديث ثم لا بد في استنباط هذه الاحكام من اصولها من وجه قانوني يفيد العلم بكيفية هذا الاستنباط وهيذا هو اصول الفقه وبعد هذا تحصل الثمرة بمعرفة احكام الله تدالى في افعال المكلفين وهذا هو الفقـــه ثم ان التكاليف منها بدني ومنها قلبي وهو المختص بالايمان وما يجب ان يعتقد مما لا يعتقد وهذه هي العقائد الايمانية في الذات والصفات وامور الحشر والنعيم والعذاب والقدر والحجاج عن هذه بالادلة العقلية هو علم الكلام ثم النظر في القرآن والحديث لا بد ان تتقدمه العلوم اللسانية لانه متوقف عليها وهي اصناف فمنها علم اللغة وعلم النحو وعلم البيان وعلم الادب حسبا نتكلم عليها كلها وهذه العلوم النقلية كلها مختصة بالملة الاسلامية واهلها وان كانت كل ملة على الجملة لا بد فيها من مثل ذلك فهي مشاركة لها في الجنس البعيد من حيث انها علوم الشرعية المنزلة من عنــد الله تعالى على صاحب الشريَّة المبلغ لها وأما على الخصوص فمباينة لجميع الملل لانها ناسخة لها وكل ماقبلها من علومالملل فمهجورة والنظر فيها محظور فقد نهى الشرع من النظر في الكتب المنزلة غير القرآن قال صلى الله عليه وسلم : لاتصدقوا اهل الكتب ولاتكذبوهم وقولوا آمنا بالذي انزل اليناوانزل اليكم والهنا الهكم واحد ورأى النبي صلى الله عليهِ وسلم في يــد عمر رضي الله عنه ورقة من التوراة فغضب حتى تبين الغضب في وجهه ثم قال ألم

آتكم بها بيضا. نقية والله لوكان موسى حيا ما وسعه الا اتباعي . ثم ان هذه العلوم الشرعية النقلية قد نفقت اسواقها في هذه الملة بما لا مزيد عليه وانتهت فيها مدارك الناظرين الى الغاية التي لا فوقها وهذبت الاصطلاحات ورتبت الفنون فجاءت من وراء الغاية في الحسن والتنميق وكان لكل فن رجال يرجع اليهم فيه واوضاع يستفاد منها التعليم واختص المشرق من ذلك والمغرب بما هو مشهور منها( اعلم ) ان العلوم المتعارفة بين اهل العمران على صنفين : علوم مقصو دة بالذات كالشرعيات من التفسير والحديث والفقه وعلم الكلام وكالطبيعيات والالهيات من الفلسفة٬ وعلوم هي آلية وسيلة بهذه العــلوم كالعربية والحساب وغيرهما للشرعيات وكالمنطق للفلسفة وربما كان الة لعلم الكلام ولأصول الفقه على طريقة المتأخرين فاما العلوم التي هي مقاصد فلا حرج في توسعة الكلام فيها وتفريع المسائل واستكشاف الادلة والانظار فان ذلك يزيد طالبها تمكنا في ملكته وايضاحا لمعانيها المقصودة واما العلوم التي هي آلة لغيرها مثل العربية والمنطق وامثالها فلا ينبغي ان بينظر فيها الامن حيث هي آلة لذلك الغير فقط ولا يوسع فيها الكلام ولا تفرع المسائل لان ذلك مخرج لهما عن المقصود اذ المقصود منها ما هي آلة له لا غير فكلما خرجت عن ذلك خرجت عن المقصود وصار الاشتغال بها لغوأ مع ما فيه من صعوبة الحصول على ملكتها بطولها وكثرة فروعها وربما يكون ذلك عائقاً عن تحصيل العلوم المقصودة بالذات لطول وسائلها مع ان شانها اهم والمحر يقصر عن تحصيل الجميع على هذه الصورة فيكون الاشتغال بهذه العلوم الآليسة تضييعاً للعمر وشغلابما لايعنى وهذاكما فعل المتاخرون في صناعـة النحو وصناعـة المنطق واصول الفقه لانهم اوسعوا دائرة الكلام فيها واكثروا من

التفاريع والاستدلالات با اخرجها ءن كونها آلة وصيرها من المقاصد وربما يقع فيها انظار لاحاجة بها في العلوم المقصودة فهي من نوع اللغو وهي ايضاً مضرة بالمتعلمين على الاطلاق لان المتعلمين اهتمامهم بالعلوم المقصودة اكثر من اهتمامهم بوسائلها فاذا قطعوا العمر في تحصيل الوسائل فمتى يظفرون بالمقاصد فلهذا يجب على المعلمين لهذه العلوم الآلية ان لا يستبحروا في شأنها وينبهوا المتعلم على الغرض منها ويقفوا بـــه عنده فمن نزعت به همته بعد ذلك الى شي من التوغل فليبرق له ما شا. من المراقي صعباً او سهلًا وكل ميسر لما خلق له قال في كشاف ا**معلامات** النفومه للعلوم تقسيمات ( الاول ) العلوم اما نظرية اي غير متعلقة بكيفية عمل واما عملية اي متعلقة بها فالمنطق والحكمة العملية وااطب العملي وعلم الخياطة كلها داخلة في العملي لانها باسرها متعلقة بكيفية عمل امَّاذهني كالمنطقاو خارجي كالطب مثلًا (الثاني) العلوم اما آلية او غير آلية لانها اما ان لاتكون في انفسها آلة لتحصيل شي اخر بل كانت مقصودة بذواتها او تكون آلة له غير مقصودة في انفسها الثانية تسمى آلية والاولى تسمى غير آلية ( الثالث) الى عربية وغير عربية (الرابع) الى شرعية وغير شرعية ( الخامس ) الى حقيقيةوغير حقيقية (السادس) الى عقلية ونقلية فالمقلية ما لا يحتاج فيه الى النقل والنقلية بخلاف ذلك ( السابع ) الى العلوم الجزئية وغير الجزئية فالعلوم التي موضوعاتها اخص من موضوععلم اخر تسمى علوماً جزئية كملم الطب فان موضوعه وهو الانسان آخص من موضـوع الطبيعي والتي موضوعاتها اءم يسمى بالعملم الاقدم لأن الاعم اقدم للعقل من الاخص فأن ادراك الاعم قبل ادراك الاخص كذا في بحر الجواهر قال الجلبي كثف الظومه ( اعلم ) ان العلم وان كان معنى واحدا وحقيقة واحدة الا انــــه ينقسم

الى اقسام كثيرة من جهات مختلفة فينقسم من جهة الى قديم ومحدث ومن جهة متعلقه الى تصوروتصديقومن جهة طرقه الى ثلاثة اقسام: قسم يثبت في النفس ، وقسم يدرك بالحس ، وقسم يعلم بالقياس وينقسم من جهمة اختلاف موضوعاته الى اقسام كثيرة يسمى بعضهاعلوماً وبعضها صنائع وقد اوردنا ما ذكره اصحاب الموضوعات في حصر اقسامها ( انفسبم الرول) للعلامة الحفيد وهو ان العلوم المدونة على نوعين ( الاول ) ما دونه المتشرعة لبيان الفاظ القرآن او السنة النبوية لفظاً واسناداً أو لاظهار ما قصد بالقرآن من التفسير والتأويل او لاثبات ما يستفاد منها اعنى الاحكام الاصلية الاعتقادية او الاحكام الفرعية المملية او تعيين ما يتوصل به من الاصول في استنباط تلك الفروع او ما دوّن لمدخليته في استخراج تلك المعماني من الكتاب والسنة اعنى الفنون الادبية ( النوع الثاني ) ما دوَّنه الفلاسفة لتحقيق الاشياء كما هي وكيفية العمل عـلى وفق عقولهم انتهى.وذكر في علوم المتشرعة علم القراءة وعلم الحديث وعلم اصوله وعلم التفسير وعلم الكلام وعلماافقه وعلم اصوله وعلم الادب وقال هذا هو المشهور عند الجمهور ولكن للخواص من الصوفية علم يسمى بعلم التصوف بتي علم المناظرة وعلم الخلاف والجدول لم يظهر ادراجها في علوم المتشرعية ولا في علوم الفلاسفة لايقال الظاهر ان الخلاف والجدول باب من ابواب المناظرة سمي باسم كالفرائض بالنسبة الىالفقه لانا نقول الغرض في المناظرة اظهار الصواب والغرض من الجدل والخلاف الالزام ثم ان المتشرعة صنفوا في الخلاف وبنسوا عليه مسائل الفقه ولم يعلم تدوين الحكما. فيه والمناسب عده من الشرعيات والحكما بنوا مباحثهم عملى المناظرة لكن لم يدونوا علم المناظرة فيما بينهم انتهى ( انفسم الناني ) ما ذكره في الفو ائد الخاقانية

اعلم ههنا تقسيمين مشهورين « احدهما » ان العلوم اما نظرية اي غـير متعلقة بكيفيته عمل واما عملية اي متعلقة بها « وثانيهما » ان العـلوم اما ان لاتكون في نفسها آلة لتحصيل شي آخر بسل كانت مقصودة لذواتها وتسمى غير آلية واما ان تكون آلة له غـير مقصود في نفسها وتسمى آلية ومؤديهما واحد فاما مايكون آلة لتحصيل غيره لابد ان يكون متعلقاً بكيفية عمل وما يتعلق بكيفية عمل لابد ان يكون في نفسه آلة لتحصيل غيره فقد رجع معنى الآلي الى معنى العمل وكذا ما لا يكون آلة له كذلك لم يكن متعلقاً بكيفية عمل وما لم يتعلق بكيفية عمسل لم يكن في نفسه آلة لغيره فقد رجع معنى النظري وغير الآلي الى شي. واحد ثم ان النظري والعملي يستعملان في معان ثلاثة « أحدهما » في تقسيم مطلق العلوم كما ذكرنا فالمنطق والحكمة العملية والطب العملي وعلمالخياطة كلها داخلة في العملي المذكور لانها باسرها متعلقة بكيفيةعمل اما ذهني كالمنطق او خارجي كالطب مثلا «وثانيها» في تقسيم الحكمة فانهم بعد ماعرفوا الحكمة بانسه علم باحوال اعيان الموجودات على ما هي عليه في نفس الامر بقدر الطاقة البشرية قالوا تلك الاعيان اما الافعال والاعمال التي وجودها بقدرتنا واختيارنا اولا فالعلم باحوال الاول من حيث يؤدي الى صلاح المعاش والمعاد يسمى حكمة عملية والعلم باحوال الثاني يسمى حكمة نظرية « وثالثها » ماذكر في تقسيم الصناعة اي العلم المتعلق بكيفية العمل من انها اما عملية اي يتوقف حصولها على ممارسة العمل او نظرية لا يتوقف حصولهاعليها فالفقه والنحو والمنطق والحكمة العملية والطب العملي خارجة عن العملية بهذا المعنى اذ لاحاجة في حصولها الىمزاولة الاعمال بخلاف علم الخياطة والحياكة والحجامة لتوقفها على الممارسة والمزاولة

(التشم الثالث) وهو مذكور فيه ايضاً اعلم ان العلم ينقسم الى حكمي وغير حكمي والاخير ينقسم الى ديني وغير ديني والديني الى مم ود ومذموم ومباح ووجه الضبط انه اما ان لا يتغير بتغيير الامكنة والازمان ولا يتبدل بتبدل الدول والاديان كالعلم بهيئة الافلاك اولا فالاولاالعلوم الحكمية ويقال له العلوم الحقيقية ايضاً ايالثابتةعلى مرّ الدهوروالاعوام والثاني اما ان يكون منتمياً الى الوحى ومستفاداً من الانبياء عليهم السلام من غير ان يتوقف الى تجربة وسماع وغيرها اولا فالاول العلوم الدينية ويقال بها الشرعية ايضاً والثاني العـلوم الغير دينية كالطب لكونه ضرورياً في بقـا. الابدان والحساب لكونه ضروريا في المعاملات وقسمة الوصايا والمواريث وغيرها فمحمودة والا فان لم يكن له عاقبة حميدة فمذموم كعلم السحر والطلسمات والشعيدة والتبليسات والافمباح كعلم الاشعار التي لاسخف فيها وكتواريخ الانبيا عليهم الصلاة والسلام وما يجري مجراها وهذا التفاوت بالنسبة الى الغايات والافالعلم من حيث انهُ علم فضيلة لاتنكر ولا تــذم فالعلم بكل شي. اولى من جهله فاياك ان تكون من الجاهلين ( انتسم الرابع ) ما ذكره صاحب شفاء المتألم وهو ان كل علم اما ان يكون مقصوداً لذاته او لا والاول العلوم الحكمية وهي اما ان تكون مما يعلم لتعتقده فالحكمة النظرية اومما يعلم ليعمل بها فالحكمة العملية والاول ينقسم الى اعلى وهو العلم الالهي وادنى وهو الطبيعي واوسط وهو الرياضي لان النظر اما في امور مجردة عن المادة او في امور مادية في الذهن والخارج فهو الطبيعي او في امور يصح تجردها عن المواد في الذهن فقط فهو الرياضي وهو اربعة اقسام لان نظر الرياضي امــا ان يكون فيما يمكن ان يفرض فيه اجزاء تتلاقي على حــد مشترك بينعما

او لا ذكل منهما اما قار الذات او لا والاول الهندسة والثياني الهيئة والثالث العدد والرابع الموسيقات والحكمة المملية قسمان علم السياسة وعلم الاخلاق لان النظر اما مختص بحال الانسان او لا الشياني هو الاول وايضاً النظر فيه اما في اصلاح كافة الخلق في امور الماشوالمعاد فذلك يرجع الى علم الشريعة وعلومها معلومة وامــا من حيث اجتماع الكلمة الاجتماعية وقيام امر الخلق فهو الاحكام السلطانية اى السياسة فان اختص بجماعة معينة فهو تدبير المنزل ( والثاني ) وهو ما لا يكون مقصوداً لذاته بل آلة يطلب بها العصمة من الخطأ في غيرها فهو اما ما يطلب عن الخطأ فيه من المعاني او ما يتوصل به الى ادراكها من لفظ او كتابة والاول علم المنطق والثاني علم الادب وما يبحث فيه عن الدلالات اللسانية او الدلالات البيانية فالثاني علم الخط والاول يختص بالدلالات الافرادية او التركيبية او يكون مشتركاً بينها والاول ان كان البحث فيه عن المفردات فهو علم اللغة وان كان البحث فيهِ عنها من صيغها فعلم الصرف والثاني اما ان يختص بالموزون او لا والاول ان اختص بمقاطع الابيات فعلم القافية وإلا فعلم العروض والثاني ان كانت · العصمة به عن الخطأ في تادية اصل المعنى فهو النحو وإلا فهو علم البلاغة والثالث علم الفصاحة ثم علم البلاغة ان كان ما يطلب به المصمة عن الخطافي تطبيق الكلام لمقتضى الحال فعلم المعاني وان كان في انواع الدلالة ومعرفة كونها خفية وجلية فعلم البيان واما علم الفصاحة فان اختص بالعصمة عن الخطا في تركيب المفردات من حيث التحسين فعلم البديع ( النسبم الخامس ) ما ذكره صاحب مفتاح السعادة و هو احسن من الجميع حيث قال اعلم ان للاشيا. وجوداً في اربع مراتب في الكتابة والعبارة والاذهان والاعيان وكل سابق منها وسيلة الى

اللاحق لأن الخط دال على الالفاظ وهذه على ما في الأذهان وهذا على ما في الاعيان والوجود العيني هو الوجود الحقيق الاصيل وفي الوجود الذهني خلاف في انه حقيقي او مجازي واما الاولان فمجازيانقطعاً ثم المالم المتعلق بالثلاث الاول الى البتة واما العلم المتعلق بالاعيان فاما عملي لايقصد به حصول نفسه بل غيره او نظري يقصد به حصول نفسه ثم ان كلا منهما اما ان يبحث فيه من حيث انه مأخو ذ من الشرع فهو العلم الشرعي او من حيث انه مقتضى العقل فقط فهو العلم الحكمي فهـذه هي الاصول السبعة ولكل منها انواع ولانواعها فروع يبلغ الكل على مااجتهدنا في الفحص و التنقير عنه بحسب موضو عاته و اساميه و تتبع مافيه من المصنفات الى مائة وخمسين نوعاً ولعلى سأز يد بعد هذا انتهى مرتب كتابه على سبع دوحات لكل اصل دوحة وجعل اكل دوحة شعباً لبيان الفروع ( فما اورده في الاولى ) من العلوم الخطية علم ادوات الخط ٬ علم قوانين الكتابة ٬ عام تحسين الحروف ٬ عام كيفية تولد الخطوط من اصـولها ٬ علم ترتيب حروف التهجي ٬ علم تركيب اشكال بسائط الحروف ، علم املاء الخط العربي ، علم خط المصحف ، علم خط العر وض ( وذكر في الثانية ) العلوم المتعلقة بالالف اظ وهي علم مخارج الحروف علم اللغة علم الوضع علم الاشتقاق علم التصريف علم النحو ٬ علم المعاني ٬ علم البيان ٬ علم البديع ٬ علم العروض ٬ علم القوافي ٬ علم قرض الشعر ٬ علم مبادي الشعر ٬ علم الانشا ٬ علم مبادي الانشا وادواته علم المحاضرة علم الدواوين علم التواريخ وجعل من فروع العلوم العربية علم الامثال ٬ علم وقـائع الامم ورسومهم ٬ علم استعمالات الالف اظ علم الترسل ، علم الشرط والسجلات ، عام الاحاجي والاغلوطات وعلم الالغاز وعلم المحمى علم التصحيف وعلم

المقلوب ؟ علم الجناس ؟ علم مسامرة الملوك ؟ علم حكايات الصالح ين ؟ علم اخبار الانبيا عليهم السلام علم المغازي والسير علم تاريخ الخلفا علم طبقات المفسرين ؟ علم طبقات المحدثين ؟ علم سير الصحابة ؟ علم طبقات الشافعية ' علم طبقات الحنفية 'علم طبقات المالكية ' علم طبقات الحنابلة ، علم طبقات النحاة ، علم طبقات الاطبا. ( وذكر في الثالثة ) العلوم الباحثة عما في الاذهان من المعقولات الثانية وهي : علم المنطق ؟ علم آداب الدرس ؟ علم النظر ؟ علم الجدل ؟ علم الخلاف (وذكر في الرابعة ) العلوم المتعلقة بالاعيان وهي : علم الالهي٬ والعلم الطبيعي والعلوم الرياضية وهي اربعة علم العدد ، علم الهندسة ، علم الهيئة ٬ علم الموسيقى وجعل من فروع العلم الالهي علم مدرنة النفس الانسانية 'علم معرفة النفس الملكية علم معرفة المعاد' علم امارات النبوة ٬ علم مقالات الفرق وجعل من فروع العلم الطبيعي علم الطب علم البيطرة ، علم البيرزة ، علم النبات ، علم الحيوان ؛ علم الفلاحة، علم المعادن ٬ علم الجو اهرات ٬ علم الكون والفساد ٬ علم قوس قزح ٬ علم الفراسة ، علم تعبير الرؤيا ، علم احكام النجوم ، عملم السحر ، علم الطُّلسمات ؟ علم السيما ؟ علم الكيميا وجعهل من فروع الطب علم التشريح ' علم الكحالة ' علم الاطعمة ' علم الصيدلة ' عـلم طبخ الأشربة والمعاجين ، علم قلع الأثار من الثياب ، علم تركيب أنواع المداد علم الجراحة ، علم الفصد ، علم الخجامة ، علم المقادير والاوزان علم الباه وجعل من فروع علم الفراسة علم الشامات والخيـــلان٬ علم الاسارير ، علم الاكتاف ، علم عيافة الاثر ، علم قيافة البشر ، علم الاهتدا بالبراري والاقفار عمام الريافة ، علم الاستنباط ، علم نزول الغيث 'علم المرافة 'علم الاختلاج ' وجعل من فروع علم احكام

النجوم ، علم الاختيارات ، علم الرمل ، علم الفال ، علم القرعة ، علم الطيرة وجعل من فروع السحر علم الكهانة ، علم النيرنجـات ، علم علم الخواص ، عدم الرقى ، علم الغرائم ، علم الاستحضار ، علم دعوة الكواكب ، علم القلفطيرات ، علم الخف، ، علم الحيل الساسانية ، كشف الدلث علم الشعيدة ، علم تعلق القلب ، علم الاستعانة بخواص الادوية وجعل من فروع الهندسة علم عقود الابنية ٬ علم المناظرة ٬ علم المرايا المحرقة ، علم مراكز الاثقال ، علم جر الاثقال ، علم المساحة ، علم استنباط المياه ، علم الآلات الحربية ، علم الرمي ، علم التعديل ، علم البنكامات ، علم الملاحة ، علم السياحة ، علم الاوزان والموازين ، علم الآلات المبنية على ضرورة عدم الخيلاء وجمل من فروع الهيئة علم الزيجات والتقويم 'علم حساب النجوم ' علم كتابة التقاويم ' علم كيفية الارصاد ، عام الآلات الرصدية ، علم المواقيت ، علم الآلات الظلية ، علم الأكر ، علم الأكر المتحركة ، علم تسطيح الكره ؛ علم صور الكواكب٬ علم مقادير العلويات٬علم منازل القمر٬علم جغرافية٬ علم مسالك البلدان ، عام اليرد ومسافاتها ، علم خواص الاقاليم ، علم الادوار والاكوار ٬ علم القرانات ٬ علم المـلاحم ٬ علم المواسم ٬ علم مواقيت الصلاة ، علم وضع الاسطر لاب ، علم عمل الاسطر لاب ، علم وضع الربع المجيب والمقنطرات ، علم عمل ربع الدائرة ، علم آلات الساعة وجعل من فروع علم العدد علم حساب التخت والميل ٬ عام الجبر والمقابلة 'علم حساب الخطائين ' علم حساب الدور والوصايا ' علم حساب الدراهم والدنانير علم حساب الفرائض علم حساب الهوا علم حساب العقود بالاصابع ، علم اعداد الوفق ، علم خواص الاعداد ، علم التعابي العددية وجعل من فروع الموسيق علم الآلات الحجيبة ٬ علم

الرقص 'علم الغنج ( وذكر في الخامس ) العلوم الحكمة العملية وهي علم الاخلاق ' علم تدبير المنزل ' علمالسياسة وجعل من فروع الحكمة العملية علم اداب الملوك ٬ علم اداب الوزارة ٬ علم الاحتساب٬عام قود العساكر والجيوش (وذكر في السادسة ) العلوم الشرعية وهو علم القراءة علم تفسير القرآن ؟ علم رواية الحديث ؟ علم دراية الحديث ؟ علم اصول الدين المسمى بالكلام علم اصول الفقه علم الفقه وجعل من فروع القراءة علم الشواذ ؟ عام مخارج المروف علم مخارج الالفاظ علم الوقوف علم علل القرآن ٬ علم رسم كتابة القران ٬ علم اداب كتابة المصحف وجعل من فروع الحديث علم شرح الحديث علم اسباب ورود الحديث وازمنته علم ناسخ الحديث ومنسوخه ٬ علم تأويل اقوال النبي عليه الصلاة والسلام علم رموز الجديث واشاراته علم غرائب لغات الحديث علم دفع الطعن عن الحديث ٬ علم تلفيق الاحاديث ٬ علم احوال رواة الاحاديث علم طب النبي عليه الصلاة والسلام وجعل من فروع التفسير علم المكي والمدني ، علم الحضري والسفري ، علم النهاري والليلي ، علم الصينى والشتااي٬ علم الفراشي والنومي ٬ علم الارضي والسماوي ٬ علم اول مانزل وآخر ما نزل علم سبب النزول ، علم مانزل عــلى لسان بعض الصحابة رضي الله عنهم علم ماتكرر نزوله علم ماتأخر حكمه عن نزوله وما تأخر نزو له عن حكمه ٬ علم ما نزل مفرقاً وما نزل جعاً ٬ علم مانزل مشيعاً وما نزل مفردا ؟ علم ما نزل منه على بعض الانبيا. وما لم ينزل علم كيفية انزال القران علم اسما القران واسما صوده عملم جعه وترتيبه علم عدد سوره وآياته وكلاته وحروفه علم حفاظه ورواته علم العالي والنازل من اسانيده ٬ علم المتواتر والمشهور ٬ علم بيان اللوصول لغظآ والمفصول مسى علم الامالة والفتح كعلم الادغام

والاظهار والاخفا والاقلاب علم المد والقصر عملم تخفيف الهمزه علم كيفية تحمل القران ، عام اداب تلاوته وتاليه ، علم جواز الاقتباس علم ماوقع فيه بغير لغة الحجاز ؟ علم ماوقع فيه من غير لغة العرب ؟ علم غريب القران ٬ علم الوجوه والنظائر ٬ علم معاني الادوات التي يحتـــاخ اليها المفسر ، علم المحكم والمتشابه ، علم مقدم القران ومؤخره ، علم عام القران وخاصته ، علم ناسخ القر ان و منسوخه ، علم مشكل القران علم مطلق القران ومقيده ، علم منطوق القران ومفهومه ، علم وجوه مخاطباته ٬ علم حقيقة الفاظ القران ومجازها ٬ علم تشبيه القران واستعاداته علم كنايات القران وتعريضاته علم الحصر والاختصاص علم الايجاز والاطناب ، علم الخبر والانشا ، ، علم بدائع القران ، علم فواصل الآى ، علم خواتم السور ، عـــلم مناسبة الايات والسور علم الايات المتشابهات ، عام اعجاز القران ، علم العلوم المستنبطة من القران ؟ علم اقسام القران ؟ علم جدل القران ؟ عـلم ما وقع في القران من الأسما والكنى والالقاب علم مبهمات القرآن علم فضائل القرآن علم افضل القران وفاضله علم مفردات القران علم خواص القران علم مرسوم الخط واداب كتابته علم تفسيره وتأويله وبيان شرفه علم شروط المفسر وادابه ، علم غرائب التفسير ، علم طبقات المفسرين ، علم خواص الحروف ، علم الخواص الروحانية من الاوقاف ، علم التصريف بالحروف والاسهاب علم الحروف النورانية والظلمانية وعسلم التصريف بالاسم الاعظم علم الكسر والبسط علم الزائرجة علم الجفر والجامعة علم دفع مطاعن القران وجعل من فروع الحديث عـلم المواعظ علم الادعية ٬ علم الأثار ٬ علم الزهد والورع ٬ علم صلاة الحاجات ٬ علم المغازي وجعل من فروع اصول الفقه ٬ علم الفرائض ٬ عام الشهر وط السجلات ٬ علم القضا. ٬ علم حكم التشريع ٬ علم الفتاوي فيكون جميع ماذكر ه من العلوم المتعلقة بطريق النظر ثلثمائة وخمسةعلوم ثم انه جعل الطرف الثاني من كتابه في بيان العادم المتعلقة بالتصفية التي هي ثمرة العمل بالعلم فاخص فيه كتاب الاحيا. للامام الغزالي ولم يذكر علم التصوف فلله دره في الغوص على بحار العلوم وابراز دررها فان قيل انه قصد تكثير انواع العلوم فاورد في فروعها مااورد كذكره في فروع علم التفسير ماذكره السيوطي في الاتقان من الانواع وهـ لا يرد عليه انه أن أراد بالفروع المقاصد للعلم فعلم الطب مثلا ليصل إلى الوف من العلوم وإن اراد ما افرد بالتدوين فلم يستوعب الاقسام في كثير من المباحث التي افردت بالتدوين وقد اخل بذكرها على انه ادخل في فروع علم ماليس منه قلت نعم يرد لكن الجواد قد يكبو والفتي قد يصبو ولا يعد الأ هفوات العار ف ويدخل الزيوف عملي اعلى الصيار ف ولا يخنى عليك ان التحقب على الكتب سيا الطويلة سهل بالنسبة الى تأليفها ووضعها وترصيفها كما يشاهد في الابنية العظيمة والهياكل القديمة حيث يعترض على بانيها من عرى في فنه عن القوى والقدر بحيث لايقدر على وضع حجر على حجر • هذا جوابي عما يرد على كتابي ايضاً وقد كتب اسناد البلغا. القاضي الفاضل عبدالرحيم البيساني الى العماد الاصفهاني معتذراً عن كلام استدركه عليه انه قد وقع لي شيء وما ادري أوقع لك ام لا وها انا اخبرك به وذلك اني رأيت انه لا يكتب انسان كتابا في يومه الا قال في غده لو غير هذا لكان احسن ولو زيد لكان يستحسن ولو قدم هذا لكان افضل ولو ترك هذا لكان اجمل وهذا من اعظم العبر وهو دليل على استيلا النقص على جملة البشر انتهى هذا اعتذار قليل المقدار عن جميع الايرادات والانظرار اجمالا واما التفضيل فسيأتي في

موضع كل علم مع توجيهه بانصاف وحلم وربما زيد على ما ذكره من العلوم على طريق الاستدراك بتمكين مانح القريحية والذهن الدراك. \*\*\*

## الباب الثاني

⊷≪ في الرؤس الثمانية ﴾≫~

قال في كثاف اصطلاحات الفنون قالوا الواجب على من شرح في شرح كتاب ما ان يتعرض في صدر الاشيباء قبل الشروع في المقصود يسميها قدما. الحكما. الرؤس الثمانية احرها الغرض من تدوين العلم او تحصيله اي الفائدة المرتبة عليه لثلا يكون تحصيله عبثاً في نظره ومانيها المنفعة وهي ما يتشوقه الكل طبعاً وهي الفائدة المعتدة ليتحمل المشقة في تحصيله ولا يعرض له فتور في طلبه فيكون عبثاً عرفا ومالمها السمة وهي عنوان الكتاب ليكون عند الناظر اجمال ما يفصله الغرض ورابعها المؤلف وهو مصنف الكتاب ليركن قلب المتعلم اليـــه في قبول كلامه والاعتماد عليه لاختلاف ذلك باختلاف المصنفين وامسا المحققون فيحرفون الرجال بالحق لا الحق بالرجال ولنعم ماقيل لاتنظر الى من قال وانظر الى مــا قال ومن شرط المصنفين ان يجترزوا عن الزيادة. على ما يجب والنقصان عما يجب وعن استعمال الالفاظ الغريبة المشتركة. وعن رداءة الوضع وهي تقديم ما يجب تأخيره وتأخير ما يجب تقديمه وخامسها انه من اي علم هو أي من اليقينيات او الظنيات من النظريات او العمليات من الشرعيات او غيرها ليطلب المتعلم ما يليق به المسائل المطلوبة وسادسها انه في اية مرتبة هو اي بيان مرتبته فيا بين العلوم إِمَّا باعتبار عموم موضوعه أو خصوصه أو باعتبار توقف معلى علم آخر

او عدم توقفه عليه او باعتبار الاهمية او الشرف ليقدم تحصيله على ما يجب او يستحسن تقديمـ معليه يوخر تحصيله عما يجب او يستحسن تأخيره عنه وسابعها القسمة وهي بيان اجزاء العلوم وابوابه ليطلب المتعلم في كل باب منها ما يتعلق به ولا يضيع وقته في تحصيل مطالب لاتتعلق به كما يقال ابواب المنطق تسعة كذا وكذا وهذا قسمة العلم وقسمة الكتاب كما يقال كتابنا هذا مرتب على مقدمة وبابين وخاتمة وهذا الثاني كثير شائع لا يخلو عنه كتاب ومُامنها الانحـــا. التعايمية وهي انحاء مستحسنة في طرق التعليم الانحاء التعليمية قال في كشف الظنون ( الأول ) التقسيم والقسمة المستعملة في العلوم قسمة العام الى الخاص وقسمة الكل الى الجزء او الكلي الي الجزئيات وقسمة الجنس الى الانواع وقسمة النوع الى الاشخاص وهذا قسمة ذاتي الى ذاتي وقد يقسم الكلي الى الذاتي والعرضي والذاتي الى العرضي والعرضي الى الذاتي والعرضي الى العرضي والتقسيم الحاصر هو المردّد بين النبى والاثبات (والثاني) التركيب وهو جعل القضايا مقدمات تؤدي الى المعـلوم (والثالث) التحليل وهو اعادة تلك المقدمات (والرابع) التحديد وهو ذكر الاشيا. بحدودها الدالة على حقائقها دلالة تفصيلية (والخامس) البرهان وهو قياس صحيح عن مقدمات صادقة وانما يكون استعماله في العلوم الحقيقية واما ما عداها فيكتني بالاقناع

\*\*\*

الباب الثالث ⊸ﷺ في علوم الاوائل ﷺ⊸ الفصل الاول

قال في كشف الظنون اعلم ان الانسان قد شاركه جميع الحيوان في حيوانيته من الحس والحركة والغذا، وغير ذلك من اللوازم وانما يتاز عنه بالفكر وادراكه الكليات التي يهتدي بهما لتحصيل معاشه والتعاون عليه بابنا، جنسه وقبول ما جا،ت به الأنبيا، عليهم الصلاة والسلام من الله سبحانه وتعمالى والعمل واتباع صلاح آخرته فهو متفكر في ذلك دائماً لا يفتر عنه وعن هذا الفكر تنشأ العلوم والصنائع ثم لاجله ولما جبل عليه الانسان بل الحيوان من تحصيل ما تستدعيه الطباع يكون الفكر راغباً في تحصيل ما ليس عنده من الادراكات فيرجع الى ما استفاد عنه اما من الافواه او من الدوال عليه فهذا ميل طبيعي من البشر الى الاخذ والاستفادة فنهم من ساعده فهمه ومنهم من لم يساعده مع ميله اليه واما عدم الميل فلامر عادضي كفساد المزاج وبعد المكان عن الاعتدال والاعتداد به

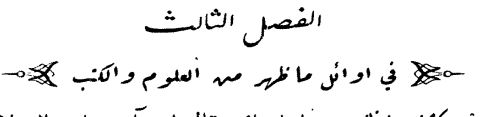
\*\*\*

الفصل الثاني

قال في كشف الظنون ان العلم والكتابة من لوازم التمدن واعلم ان نوع الانسان لمَّا كان مدنياً بالطبع وكان محتاجاً الى اعــلام ما في ضميره الى غيره وفهم ما في ضمير الغير اقتضت الحكمة الآلهية احداث

دوال يخف عليهِ ايرادها ولا يحتاج الى غــير الآلات الطبيعية فقاده الالهمام الآلهى الى استعمال الصوت وتقطيع النفس الضروري بالآلة الذاتية الى حروف يمتساذ بعضها عن بعض باعتبار مخارجها وصفاتها حتى يحصل منها بالتركيب كلات دالة على المعاني الحاصلة في الضمير فيتيسر لهم فائدة التخاطب والمحاورات والمقاصد التي لا بـد منها في معاشهم ثم ان تركيبات تلك الحروف لما امكنت على وجوه مختافة وانحا متنوعة حصل لهم ألسنة مختلفة ولغات متبائنة وعلوم متنوعة ثم ان ارباب الهمم من بني الامم لمــا لم يكتفوا بالمجاورة في اشاءة هــذه النعم لاختصاصها بالحاضرين سمت همتهم السامية الى اطلاع الغائبين ومن بعدهم على ما استنبطوا من المادف والعلوم واتعبوا انفسهم في تحصيلها لينتفع بها اهل الاقطار ولتزداد العلوم بتلاحق الافكار ووضعوا قواعد الكتابة الثابتة نقوشها على وجه كل زمان وبحثوا عن احوالهـا من الحركات والسكمنات والضوابط والنقاط وعن تركيبها وتسطيرها لينتقل منها الناظرون الى الالفاظ والحروف ومنها الى المعانى فنشأ من ذلك الوضع جملة الملوم والكتب

\*\*\*



قال في كشف الظومة واعلم انه يقال ان آدم عليه الصلاة والسلام كان عالماً بجميع اللغات لقوله سبحانه وتعالى وعلَّمَ آدم الاسمآ كلَّها قال الامام الرازي المراد اسما كل ما خلق الله سبحانه وتعالى من اجناس المخلوقات بجميع اللغـات التي يتكلم بها ولده اليوم وعلم ايضاً

או א או

معانيها وانزل عليه كتاباً وهو كما ورد في حديث ابي ذر رضي الله تعالى عنهُ انه قسال يا دسول الله اي كتاب أنزل على آدم عليه السلام قال كتاب المجم قلت اي كتاب المعجم قال اب ت ث ج قلت يا رسول الله كم حرفاً قال تسعة وعثىرون حرفاً الحديث.وذكروا انه عشر صحف فيها سور مقطعة الحروف وفيها الغرائض والوعد والوعيد واخبار ألدنيا والاخرة وقد بين اهل كل زمان وصورهم وسيرهم مع انبياءهم وملوكهم وما يحدث في الارض من الفتن والملاحم ولا يخفى انه مستبعد عند اصحاب العقول القاصرة واما من امن النظر في الجفر ولاحظ شموله على غرائب الامبود فمنده ليس ببعيد سيافي العصحتب المنزلة وروي ان آدم عليه الصاوة السلام وضع كتابا بانواع الالسن والاقلام قبل موته مثلاثائة سنة كتبها في طين ثم طبخه فلما اصاب الارض الغرق وجدكل قوم كتابا فكتبو م من خطه فاصاب اسماعيل عليه الصلوة والسلام الكتاب العربي وكان ذلك من معجزات ادم عليه السلام ذكره السيوطي في المزهر وفي رواية ان آدم عليه السلام كان يرسم الخطوط بالبنان وكان اولاده تتلقاها بوصية منه وبحضهم بالقوة القدسية القابلية وكان اقرب عهد اليه ادريس عليه السلام فكتب بالقلم واشتهر عنه من العاوم مالم يشتهر عن غيره ولقب بهرمس المرامسة والمثاث بالنعمة لانه كان نبيًّا ملكا حكيا وجميع الملوم التي ظهرت قبل الطوفان انما صدرت عنه في قدول كثير من العلما. وهو ( هرمس الأول ) اعنى ادريس بن يزد بن مهلائيل بن انوشبن شيث بن ادم عليه السلام المتحكن بصحيد مصر الاعلى وقالوا انه اول من تكلم في الاجرام العلوية والحركات النجومية واول من بني الهياكل وعبد الله تعالى فيها واول من نظر في الطب والف لأحل ز مانه قصائد في البسائط والمركب بات

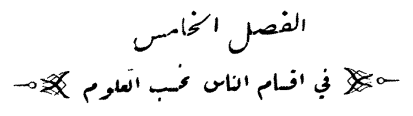
وانذر بالطوفان ورأى ان آفة سماوية تلحق الأرض فخاف ذهاب العلم فبنى الأهرام التي في صعيد مصر الأعلى وصور فيها جميع الصناعات والآلات ورسم صفات العلوم والكمالات حرصاً على تخليدها ثم كان الطوفان وانقرض الناس فلم يبق علم ولا اثر سوى من في السفينة من البشر وذلك مذهب جيع الناس الا المجوس فانهم لايقولون بعموم الطوفان ثم اخذ يتدرج الاستثناف والأعادة فعاد مااندرس من العلم الى ماكان عليه من الفضل والزيادة فاصبح مؤسس البنيان مشيد الأركان

\*\*\*

الفصل الرابع سي في دفسام الناب محسب المذاهب والديلات ﷺ

قال في كشف الخلوم اعلم ان التقسيم الضابط ان يقال من الناس من لا يقول بمحسوس ولا بمعقول وهم السوفسطائية فانهـم انكروا حقايق الاشيا. ومنهم من يقـول بالمحسوس ولا يقول بالمعقول وهم للطبيعية كل منهم معطل لايرد عليه فكر مبراد ولا يهديه عقـله ونظره الى اعتقاد ولا يرشده ذهنه الى معاد قد الف المحسوس فركن اليه وظن ان لاعالم ورا. العالم المحسوس ويقال لهم الدهريون ايضاً لانهم ولا احكام وهم الفلاسفة فكل منهم قـد رقي عن المحسوس واثبت الم.قول لكنه لا يقول بحدود واحكام وشريعة واسلام ويظن انه اذا من جنسه فيكون سعادته عهلى مبدا ومعادا وصل الى الكال المطلوب من جنسه فيكون سعادته عهلى قدر احاطة علمه وشقاوته بقدر جهله من جنسه فيكون سعادته عهلى قدر احاطة علمه وشقاوته بقدر جهله

وسفاهته وعقله هو المستبد بتحصيل هذه السعادة وهؤلا الذين كانوا في الزمن الاول دهرية وطبيعية وآلهية لا الذين اخذوا علومهم عن مشكاة النبوة ومنهم من يقول بالمحسوس وألمحقول والحدود والاحكام ولايقول بااشريعة والاسلام وهم الصابئة فهم قوم يقرب من الفلاسفة ويقولون بجدود واحكام عقلية ربما اخذوا اصولها وقوانينها من مؤيد بالوحي الاانهم اقتصروا على الاول منهم وما تعدوا الى الآخر وهؤلا. هم الصابئة الاولى الذين قالوا بغاز يمون وهرمس وهما شيت وادريس عليهما السلام ولم يقولوا بغيرهما من الانبيا. ومنهم من يقول هذه كاهما شريعة ما واسلام ولا يقول بشر يعة محمد صلى الله تعالى عليه وسلم وهم المجوس والنصارى واليهودومنهم من يقول بهذه كاهما وهم المسلمون وكانوا عند وفاذالنبي صلى الله عليه وسلم على عقيدة واحـدة الا من كان يبطن النفاق ثم نشأ الخلاف فيما بينهم اولافي امور اجتهادية وكان غرضهم منها اقامة مراسم الدين كاختلافهم في التخلف عن جيش أسامة وفي موته صلى الله تعالى عليه وسلم وفي موضع دفنه وفي الامامة وفي ثبوت الادث عنه صلى الله تعالى عليه وسلم وفي مانع الزكاة وفي خلافة على ومعاوية وكاخت لافهم في بعض الاحكام الفرعية ثم يتدرج ويترقى الى اخر ايام الصحابة رضي الله تعالى عنهم فظهر قوم خالفوا في القدر ولم يزل الخلاف يتشعب حتى تفرق اهل الاسلام الى ألاث وسبعين فرقة كما اشار اليه الرسول عليه الصلوة والسلام وكان من معجزاته ولكن كبار الفرق الاسلامية ثمانية وهم المعتزلة والشيعة والخوارج والمرجئة والبخارية والجبرية والمشبهة والناجية ويقال لهم اهل السنة والجاعة هذا ماذكروه في كتب الفرق



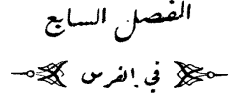
قال في كشف الظنون اعلم انهم باعتبار العلم والصناعة قسمان قسم اعتنى بالعلم فظهرت منهم ضروب المعارف فهم صفوة الله تعالى من خلقه وفرقة لم تعتن بالعلم عناية يستحق بها اسمه ( فالاولى ) امم منهم اهال مصر والروم والهند والفرس والكلدانيون واليونانيون والعرب والعبرانيون (والثانية) بقية الامم لكن الانبه منهم الصين والترك وفى الملل والنحل ان كبار الامم اربعة العرب والمجم والروم والهند ثم ان العرب والهند يتقاربان على مذهب واحد واكثر ميلهم الى تقرير الوحانية والعجم والروم يتقاربان على مذهب واحد والحيات واستعال الامور الروحانية والعجم والرحم يتقاربان على مذهب واحد والحيات واستعال الامور الروحانية والعجم والرحم يتقاربان على مذهب واحد والكثر ميلهم الى الروحانية والعجم والرحم يتقاربان على مذهب واحد والكثر ميلهم الى الروحانية والعجم والرحم يتقاربان على مذهب واحد والكثر ميلهم الى

> \*\*\* انفصل السادس « ذ اه این ۶

⊷ﷺ في اهل الهند ﷺ~

قال في كشف الظهرمة اعلم ان لون الهندي وان كان في اول مراتب السودان فصار بذلك من جبلتهم الا انه سبحانه وتعالى جنَّبهم سؤ اخلاق السودان ودناءة شيمهم وسفاهة احلامهم وفضلهم على كثير من السجر والبيض وعلل ذلك بهض اهمل التنجيم بان زحل وعطارد يتوليان بالقسمة لطبيعة الهند فلولاية زحل اسودت الوانهم ولولاية عطارد خلصت عقولهم ولطفت اذهانهم فهم اهل الآرا الفاضلة والاحلام الراجحة لهم التحقق بعلم العدد والهندسة والطب والنجوم والعلم الطبيعي والآلهي فمنهم براهمة وهي فرقة قليلة العدد ومذهبهم ابطال النبو ات وتحريم ذبح الحيوان ومنهم صابئة وهم جهرور الهند ولهم في تعظيم الكواكب وادوارها آرا ومذاهب والمشهود في كتبهم مذهب السندهنداي دهر الداهر ومذهب الارجهير ومذهب الادكد. ولهم في الحساب والاخلاق والموسيق تأليفات

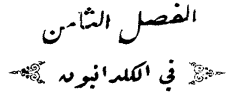
\*\*\*



قال في كشف الأموم، وهم اعدل الامم واوسطهم داراً وكانوا في اول امرهم موحدين على دين نوح عليه السلام الى ان تمذهب طهمورث بمذهب الصابئين وقسر الفرس على التشرع به فاعتقدوه نحو الف سنة الى ان تمجسوا جيماً بسبب زرداشت ولم يزالوا على دينه قريباً من الف سنة الى ان انقرضوا ولخواصهم عناية بالطب واحكام النجوم ولهم ارصاد ومذاهب في حركاتها واتفقوا على ان اصح المذاهب في الادوار مذهب الفرس ويسمى سنى اهل فارس وذلك ان مدة المالم عندهم جز• من اثنا عشر الفاً من مدة السند هند وهي ان السيارات واوجانها وجوزهراتها تجتمع كلها في رأس الحل في كل ستة وثلاثين ماية الف سنة شمسية ولهم في ذلك كتب جليلة وفي كتاب الفهرس يقال ان اول من تكلم بالفارسية كيومرث وتسميه الفرس كل شاه اي ملك الطين وهو عندهم آدم ابو البشر عليه الصلاة والسلام واول من

كتب بالفارسية بيوداسب المعروف بالضحك وقيل فزيدون قال ابن عبدوس في كتاب الوذراء كانت الكختب والرسائل قبسل ملك كشتاسب قليلة ولم يكن لهم اقتدار على بسط الكلام واخراج المعانى من النفوس ولما ملك ظهرزرداشت.صاحب شريعة المجوس واظهر كتابه العجيب بجميع اللغات. واخذ الناس بتعلم الخط والكتاب فزادوا ومهروا وقال ابن المقنع لغات الفارسية الفهلوية والدرية والفارسية والخوزية والسريانية إما الفهلوية فمنسوبة الى فهلة اسم يقع على خمسة بلدان وهي اصبهان والري وحمدان ونهاوند واذربيجان واما الدرية فلغة المدلن وبهاكان يتكلم من بباب الملك وهي منسوبة إلى الباب والغالب عليها من لغة اهل خراسان والمشرق لغة اهل بلخ فاما الفارسية فيتكلم بها الموابذة والعلما. وهي لغة اهل فارس واما الخوزية فبها كان يتكلم. الملوك والاشراف في الخلوة مع حاشيتهم واما السريانية فكان يتكلم بها اهل السواد والمكاتبة في نوع من اللغة بالسرياني فارسى وللفرس ستة انواع من الخطوط وحروفهم مركبة من ابجــد هوزي كابن سفرش ثخذغ فالتاء المثناة والحساء المهملة والصاد والضاد وااطاء والظاء والعين والقاف سواقط .

\*\*\*



قال في كثف الثلويد وهم امة قديمة مسكمتهم ارض العراق وجزيرة العرب منهم النمارحة ملوك الارض بعــد الطوفان وبخت نصر منهم. ولسانهم سرياني لم يبرحــوا الى ان ظهر عليهم الفرس وغلبوا مملكتهم. وكان منهم علما، وحكما، متوسعون في الفنون ولهم عناية بارصاد الكواكب واثبات الاحكام والخواص ولهم هياكل وطرائق لاستجلاب قوى الكواكب واظهار طبايعها بانواع القوانين فظهرت منهم الافاعيل الغريبة من انشاء الطلسمات وغيرها ولهم مذاهب نقل منهما بطليموس في المجسطي ومن اشهر علمائهم ابرخس واصطفن وفي الفهرس ان النبطي افصح من السرياني ويه كان يتكلم اهل بابل وأما النبطي الذي يتكلم به اهل القرى فهو سرياني غير فصيح وقيل اللسان الذي يستعمل في الكتب الفصيحة بلسان اهل سوريا وحران وللسريانيين ثلاثة اقلام أقدم الاقلام ولا فرق بينه وبين الربي في الهجاء إلا ان الثاء المثلثة والفاء والذال والضاد والظاء والغين حكلها معجات سواقط وكذا اللام الف وتركيب حروفها من اليمين الى اليسار

> \*\*\* الفصل الثاسع - لا في اهن البومانه الم

قال في كشف الأموم، هم امة عظيمة القدر بلادهم روم ايلي واناطولي وقرامان وكانت عامتهم صابئة عبدة الاصنام وكان الاسكندر منهم الذي اجمع ملوك الارض على الطاعة لسلطانه و بعده البطالسة الى ان غلب عليهم الروم وكان علىاؤهم يسمون فلاسفة الهيون اعظمهم خمسة بندقليس كان في عصر داود عليه السلام ثم فيشاغورس ثم سقراط ثم افلاطون ثم ارسطاليس ولهم تصانيف في انواع الفنون وهم من ار فع الناس طبقة واجل اهل العلم منزلة لما ظهر منهم من الاعتناء الصحيح بفنون الحكمة من العلوم الرياضية والمنطقية والمعارف الطبيعية والالهية والسياسات المنزلية والمدنية وجميع العلوم العقلية مأخوذة عنهم ولغة قدمائهم تسمى الاغريقية وهي من اوسع اللغات ولغات المتأخرين تسمى اللطيني لانهم فرقتان الاغريقيون واللطينيون وكان ظهور امة اليونان في حدود سنة ثمان وستين وخسمائة من وفاة موسى عليه السلام وقبل ظهور الاسكندر بخمس واربعين وثماغائة سنة

> \*\*\* الفصل العات ر -2 في الروم ي

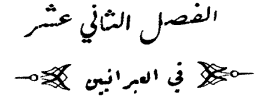
قال في كثف الظنومه وهم ايضاً صابئة الى ان قدام تسطنطين بدين المسيح وقسرهم عملى التشرع به فاطاعوه ولم يزل دين النصرانية يقوى الى ان دخل فيه اكثر الأمم المجاورة للروم وجيع اهل مصر وكان لهم حكماً وعلماً بانواع الفلسفة وكثير من الناس يقول ان الفلاسفة المشهورين روميون والصحيح انهم يونانيون ولتجاور الامتين دخل بعضهم في بعض واختلط خبرهم وكلا الامتين مشهور العناية بالفلسفة الاان لليونان من المزية والتفضل مالا ينكر وقاعدة مملكتهم دومية الكبرى ولغتهم مخالفة اليو نان وقيل لغة اليو نان الاغريقية ولغة الروم اللطّينية وقلم اليونان والروم من اليسار الى اليمين مرتب على ابجد وحروفهم ابيج وزطي كلمن سعفص قرشت ثخ ظغ فالدال والها. والحا. والذال والضاد واللام الف سواقط ولهم قلم يعرف بالساميا ولانظير له عندنا فان الحرف الواحد منه يحيط بالمعاني الكثيرة ويجمع عده كلمات قال جالينوس في بعض كتبه كنت في مجلس عام فتكلمت في التشريح كلاما عاما فلما كان بعد ايام لقيني صديق لي فقال ان فلانا يحفظ عليك

في مجلسك انك تكلمت بعكلمة كذا ولماد علي الفاظي فقلت من اين الك هذا فقال إني لقيت بنكاتب ماهر بالساميا فكان يسبقك بالعكتلية في كلامك وهذا العلم يتعلمه الملوك وجلة الكتاب وعنع منه سائر الناس لجلالة كذا قال النديم في للفر س وذكر ايضا ان وجدلاً متطبباً حجاء اليه من بعلبك سنة غلن واربعين وزعم انه يعكتب بالساميا قال فجربنا عليه فاصبناه اذا تكلمنا بعشر كلمات اصغى اليها ثم كتب كلمة فاستعدناها فاعادها بالفاظنا انتهى ( تبصوة ) ذكر في السبب الذي من اجله يكتب الروم من اليسار الى اليمين بلاتر كيب انهم يعتقدون ان سبيل الجالس ان يستقبل المشرق في كل حالاته فانه اذا توجه الى المشرق يكون الشمال عن يساره فاذا كان كذلك فاليسار يعطى اليمين فسبيل معتد رائلة من السار الى المرين بعد تركيب انهم يعتقدون ان من المال ان يستقبل المشرق في كل حالاته فانه اذا توجه الى المشرق يكون الشمال عن يساره فاذا كان كذلك فاليسار يعطى اليمين فسبيل

الفصل انحادي غشر سی فی اہل ممر کی۔

قال في كثف الملوم وهم اخلاط من الامم الا ان جهرتهم قبط وانما اختلطوا لكثرة من تداول ملكمصر من الامم كالعالقة واليونانيين والروم نعتنى انسابهم فانتسبوا الى موضعهم وكانوا في السلف صابئة ثم تنصروا الى الفتح الاسلامي وكان لقدمائهم عناية بانواع العلوم ومنهم هرمس الهرامسة قبل الطوفان وكان بعدم على مضروب الفاسفة خلصة معمل الطالبهات والنيرنجلت والمرايا المحرقة والكيميا وكانت دار العلم بها معينة منف غلما في الاسكندر حدينة رغب الناس في عارتها فكانت دار العلم والحكمة الى الفتح الاسلامي فمنهـم الاسكندرانيون الذين اختصروا كتب جالينوس وقيل ان القبط اكتسب العلم الرياضي من الكلدانيين

\*\*\*



قال في كشف الظنومة وهم بنو اسرائيل وكانت عنايتهم بعدلوم الشرائع وسير الانبياء فكان احبارهم اعلم الناس باخبار الانبياء وبدأ الخليقة وعنهم اخدذذلك علماء الاسلام لكنهم لم يشتهروا بعلم الفلسفة ولغتهم تنسب الى عابرين شالخ والقلم العبراني من اليمين الى اليسار وهو من انجــد الى آخر قرشت وما بعده سواقط وهو مشتق من السرياني

\*\*\*

الفصل الثالث عشر ⊷ﷺ في العرب ﷺ~

قال في كشف أظنومه وهم فرقتان بائدة وباقية والبائدة كانت امما كعاد وثمود انقرضوا وانقطع عنا اخبارهم والباقية متفرعة من قحطان وعدنان ولهم حال الجاهلية وحال الاسلام فالاولى منهم التبابعة والجبابرة ولهم مذهب في احكام النجوم لكن لم يكن لهم عناية بارصاد الكواكب ولا بحث عن شي من الفلسفة واما سائر العرب بعد الموك فكانوا اهل مدد ودبر فلم يكن فيهم عالم مذكور ولا حكيم الموك وكانت اديانهم مختلفة وكان منهم من يعبد الشمس والكواكب

- 44 -

ومنهم من تهود ومنهم من يعبد الاصنام حتى جآء الاسلام ولسانهم افصح الالسن وعلمهم الذي كانوا يفتخرون بسه علم لسانهم ونظم الاشعار وتأليف الخطب وعلم الاخبار ومعرفة السير والاءصار قال الهمداني ليس يوصل الى احد خبر من اخبار العرب والعجم إلاً بالعرب وذلك ان من سكن بمكة المكرمة احاطوا بعلم العرب العادبة واخبار اهل الكتاب وكانوا يدخلون البلاد للتجارات فيعرفون اخبار الناس وكذلك من سكن الحيرة وجاور الاعاجم علم اخبارهم وايام حمير وسيرها في البلاد وكذلك من سكن الشام خبر باخب ار الروم وبني اسرائيل واليونان ومن وقع في البحرين وعمان فعنه أتت اخبار السند والهند وفارس ومن سكن اليمن علم اخبار الامم جميعاً لانه كان في ظل الملوك السيارة والعرب اصحاب حفظ ورواية ولهم معرفة باوقات المطالع والمغارب وانواء الكواكب وامطارها لاحتياجهم اليه في المعيشية لاعلى طريق تعلم الحقائق والتدرب في العسلوم واما علم الفلسفة فلم يمنحهم الله سبحانة وتعالى شيئاً منه ولا هيأ طباعهم للعناية بها الانادراً .

\*\*\*

الباب الرابع -∞ في اندومه في الاسلام ﷺ--الفصل الاول

قال الجلبي في ك*شف الظنون*ه اعلم ان العرب في آخر عصر الجاهلية حين بعث النبي صلى الله تعالىعليه وسام قد تفرق ملكها وتشتت امرها فضم الله سبحانه وتعالى به شاردها وجمع عليه جماعــة من قحطان

وعدنان فآمنوا به ورفضوا جميع ما كانواعليه والتزموا شريعة الاسلام من الاعتقاد والعمل ثم لم يلبث دسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم إلا قليلًا حتى توفي وخلفه اصحابه رضى الله تعالى عنهم اجمعين فغلبوا الملوك وبلغت مملكة الاسلام في ايام عثمان بن عفان رضي الله تعالى عنه من الجلالة والسعة إلى حيث نبه عليه الصلاة والسلام في قدوله ذويت لي الارض فأريت مشارقها ومغاربها وسيبلغ ملك امتي ما ذوي لي منها فاباد الله سبحانه وتعالى بدولة الاسلام دولة الفرس بالعراق وخراسان ودولة الروم بالشام ودولة القبط بمصر فكانت العرب فيصدر الاسلام لاتعتني بشيء من العلوم الا بلغتها ومعرفة احكام شريعتها وبصناعة الطب فانها كانت موجودة عند افراد منهم لحاجة النماس طرأ اليها وذلك منهم صوناً لقواعد الاسلام وعقائد اهله عن تطرق الخلل من علوم الاوائل قبل الرسوخ والاحكام حتى يروى انهم احرقوا ما وجدوا من الكتب في فتوحلت البلاد وقد ورد النهى عن النظر في التوراة والانجيل لاتحاد الكلمة واجتماعها على الاخذ والعمل بكتاب الله تعالى وسنة رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم واستمر ذلك الى آخر عصر التابعين ثم حدث اختلاف الآراء وانتشار المذاهب فآل الامر الى التدوين والتحصين

\*\*\*

الفصل الثاني

🐭 في الحام الى الندو به 🔊

قال في كشف الظومة اعلم ان الصحابة والتابعين رضوان الله تعالى عليهم اجمعين لخلوص عقيدتهم ببركة صحبة النبي صلى الله تعـــالى عليه وسلم وقربالعهد اليهولقلة الاختلاف والواقعات وتمكنهم من المراجعة الى

الثقات كانوا مستغنين عن تدوين علم الشرائع والاحكام حتى ان بعضهم كره كتابة العلم واستدل بما روي عن ابي سعيد الخدري رضي الله تعالى عنه انه استأذن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم في كتابة العلم فلم يأذن له وروي عن ابن عباس انه نهى عن الكُتابة وقال انما ضل من كان قبلكم بالكتابة وجاء رجل الي عبد الله بن عباس رضي الله تعالى عنهما فقال أنى كتبت كتاباً أريد ان اعرض عليك فلما عرض عايه اخذ منه ومجاه بما. وقيل له لماذا فعلت قال لانهم اذا كتبوا اعتمدوا على الكتابة وتركوا الحفظ فيعرض للكتاب عارض فيفوت علمهم واستدل ايضاً بان الكتاب مما يزيد فيه وينقص ويغير والذي حفظ لا يمكن تغيره لان الحافظ يتكلم بالعلم والذي يخبر من الكتابة يخبر بالظن والنظر ولماً انتشر الاسلام واتسعت للامصار وتفرقت الصحابة في الاقطار وحدثت الفتن واختلاف الآراء وكثرت الفتاوي والرجوع الى الكبراء اخذوا في تدوين الحديث والفق وعلوم القرآن واشتغلوا بالنظر والاستدلال والاجتهاد والاستنباط وتمهيد القواعــد والاصول وترتيب الابواب والفصول وتكثير المسائل بادلتها وايراد الشبهة باجوبتها وتعيين الاوضاع والاصطلاحات وتبيين المذاهب والاختلافات وكان ذلك مصلحة عظيمة وفكرة في الصواب مستقيمة فرأوا ذلك مستحباً بل واجباً لقضية الايجاب المذكور مع قوله عليه الصلاة والسلام العلم صيد والكتابة قيد عيدوا رحمم الله تعالى علومكم بالكتابة • الحديث انتهى ( حدثنا ) الشيخ الحسين بن المحسن الانصاري فيا قرأت عليه ( نا ) الشريف محمد بن ناصر الحازمي والقاضى احمد بن محمد بن علي الشوكاني كلاهما ءن والد الثاني ( نا ) السيد عبد القادر بن احمد الكوكباني ( نا ) محمد بن الطيب المغربي الفاسي ( تا ) ابر اهيم بن محمد الداعي (ثتنا) فاطمة الشهر زورية ( تا )

الشمس الرملي (نا) القاضي زكريا الانصاري (نا) ابو نعيم رضو ان العقبي ( نا ) الشرف ابو الطاهر محمد بن الكويك ( نا ) ابو الفرَّج عبد الرحمن المقدسي ( نا ) احمد بن عبد الدايم ( نا ) محمد بن صدقة الحراني ( نا ) محمد بن الفضل الفراوي الضاعدي (نا) الحسين بن عبد الغافر الفارسي (ح) و (حدثنا ) شيخ المشايخ الحسين الانصاري الخزرجي ( نا ) المشايخ السيد البدر الساري الحسن بن عبد الباري الاهدل والشريف الحازمي والقاضي احمد الشوكاني قالوا ( نا ) عن السيد عبد الرحمن بن سليمان مقبول الاهدل ( نا ) ولدي السيد الامام سليمان بن يحيى مقبول الاهدل ( نا ) العلامة السيد احمد بن محمد شريف مقبول الاهدل ( نا ) عبد الله بن سالم البصري واحمد بن محمد النخلي قالًا ( نا ) الشمس محمد بن عــــــلاً الدين الباهلي ( نا ) سالم بن محمد السنهوري ( عن ) النجم محمد بن احـــد الغيطي (نا) الزين زكريا بن محمد الانصاري (نا) الحافظ ابن حجر العسقلاني ( نا) الشرف محمد القاهري ( نا ) عبد الرحمن المقدسي ( نا ) شمس الدين القماح ( نا ) ابو اسحق بن مضر الواسطي ( نا ) رضي الدين الطوسي ( نا ) منصور الصاعدي الفراوي ( نا ) عبد الغافر الفارسي قالا () ( نا ) ابو احمد محمد بن عيسى الجلودي ( نا ) ابو اسحق ابراهيم محمد بن سفيان (عن) الامام الحيافظ مسلم الحجاج القشيري ( ثنا ) هداب بن خالد الازدي ( نا ) همام ( عن ) زید بن اسلم (عن) عطه بن یسار ( عن ) ابی سعید الخدري ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا تكتبوا عنى ومن كتب عني غير القرآن فليمحه وحدثوا عني ولا حرج مرتنا اسمعيل انا همام بن يحيى عن زيد بن اسلم عن عطاء بن دِسار ( عن ) ابي سعيد قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تكتبوا عني شيئاً سوى القرآن من (١) يعني الحسين بن عبد الغافر الفارسي وعبد الغافر الفارسي ١٢ موافع.

- - -

كتب شيئاً سوى القرآن فليمحه محمدًنا اسحق بن عيسى (ثنا ) عبد الرجمن بن زيد عن ابيه عن عطاء بن يسار ( عن ) ابي هريرة قال كنا قعوداً نكتب ما نسمع من النبي صلى الله عليه وسلم فخرج علينا فقال ما هذا تكتبون فقلنا ما نسمع منك فقال اكتاب مع كتاب الله فقلنا ما نسمع فقال اكتبوا كتاب الله امحضوا كتاب الله اكتاب غير كتاب الله امحضوا كتاب الله او خلصوه قال فجمعنا ما كتبنا في صعيد واحــد ثم احرقناه بالنار قانا اي رسول الله انتحدث عنك قال نهم تحدثوا عنى ولاحرج ومن كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار قال فقلنا يا رسول الله انتحدث عن بني اسر اثيل قال نعم تحدثوا عن بني اسر اثيل ولا حرج فانكم لا تحدثون عنهم بشي إلا وقدكان فيهم اعجب منه المرجزها الامام احد في مسنده روى الامام ابو بكربن ابي شبيه في مصنفه في باب من كان يكره كتاب العلم عن عبد الله بن يسار قال سمعت عليًّا يخطب يقول اعزم على من كان عنده كتاب الارجع فمحاه فانما هلك النـاس حيث تبعوا احاديث علمائهم وتركوا كتاب ربهم وعن ابي نضرة قال قلنا لابي سعيد الخدري لو كتبتنا الحديث فقال لا نكتبكم خذوا عنا كما اخذنا عن نبينا وعن سليمان بن اسود المجازي قال كان ابن مسمود يكره ڪتاب العلم وعن ابراهيم قال قال لي عبيدة لا تخلدن عــلي ً كتاباً وعن ابي بردة قال كتبت عن ابي كتاباً كثيراً فقال اتنى بكتبك فاتيته بها فغسلها وعن ابي سيرين قال انما ضآَّت بنو اسرائيل بڪتب ورثوهاعن آبائهم وعن عبد الله بن مسلم عن ابيه قال كل الكتاب اكره قال أراه يعني ما كان فيه من ذكر الله قلت لمعتمر يعني الحاتم قال نعم وعن القاسم انه كان لا يكتب الحديث وعن الاسود بن هـ لال قال اتى عبد الله بصحيفة فيها حديث فدعا بما. فحاها ثم غسلها ثم امر بها

فاحرقت ثم قال اذكر بالله رجلًا يعلمها عند احــد الا اعلمني به والله لو اعلم انها بدير هند لا تبلغت اليها . بهذا هلك اهل الكتاب قبلكم حتى نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كانهم لايمامون وعن سعيد بن جبير قال كنا نختلف في اشياء فكتبتها في كتاب ثم اتيت بها ابن عمر أسأله عنهما حقنا فلو علم بها كانت الفيصل فيما بيني وبينه **وعن** ابراهيم قال قال عبيدة لا تخلدن على كتاباً وعن ابن عباس انه رخص له ان بكتب ولم يكد وروي ايضاً في باب من رخص في كتابة العلم عن الربيع بن سعد قال رأيت جابراً يكتب عند ابن سابط في الواح وعن عبد الرحمن بن حرملة قال كنت سيَّ الحفظ فرخص لي سعيد بن المسيب في الكتاب وعن عبد الملك بن سفيان عن عمه انه سمع عمر بن الخلاب رضي الله عنه يقول قيدوا العلم بالكتاب **وعن** يحيى بن ابي كثير قال قال ابن عباس قيدوا العلم بالكتاب وعن عبد الله ابن عمرو قال كنت اكتب كل شي. اسمعهُ من رسول الله صلى الله عليه وسلم واريد حفظه فنهى قريش عن ذلك وقالوا تكتب كل شي. تسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ورسول الله صلى الله عليه وسلم يتكلم في الرضا والغضب قــال فامسكت فذكرت ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم فاشار بيده الى فيسه فقال اكتب فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه الاحق وعن معن قال اخرج الى عبد الرحمن بن عبد الله كتاباً وحلف لي انب خط ابيه بيد. وعن ابراهيم قسال لابأس بكتاب الاطراف وعن ابي كران قال سمعت الضحاك يقول اذا سمعت شيئاً فاكتبه ولو في حائط وعن حسين بن عقيل قال املى علي الضحَّاك مناسك الحج وعن بشير ابن نهيك قال كنت اكتب ما اسمعه من ابي هريرة فلما أردت ان أفارقه أتيته بكتابي فقلت هذا سمعته منك قال نعم وعن ابن سيرين قسال كنت ألقى عبيدة بالاطراف فاسئله وعن سعيد بن جبير انه كان يكون مع ابن عباس فيسمع منه الحديث فيكتبه في واسطة الرحل فاذا نزل نسخه وعن ابي قلابة قال الكتاب احب اليَّ من النسيان وعمه ابي المليح قال يعيدون علينا الكتاب وقد قال الله عامها عند ربي في كتاب وعمه عبد الرحمن بن عبد الله انه كان اذا سمع شيئاً كتبه وعمه عبد الله بن قيس قال رأيتهم عند البير يكتبون على اكفهم بالقصب<sup>(1)</sup>

\*\*\*

الفصل الثالث ﷺ في اول من منف ﷺ

قال الذهبي في الندكرة وفي هذا الزمان يعني سنة ١٣٠٢ المنتين وثلاثين ومائة ظهر بالبصرة عمرو بن عبيد العابد وواصل بن عطا الغزال ودعوا الناس الى الاعتزال والقول بالقدر وظهر بخراسان الجهم بن صفوان ودعا الى تعطيل الرب عز وجل وخلق القران وظهر بخراسان في قبالته مقاتل بن سايمان المفسر وبالغ في اثبات الصفات حتى جسم وقام على هؤلا علما التابعين واغة السلف وحذروا من بدعهم وشرع الكبار في تدوين السنن وتأليف الفروع وتصنيف المربية ثم كثر ذلك في ايام الرشيد وكثرت التصانيف واخذ حفظ العلماء ينقص فلما دونت الكتب تكلف عليها وانما حكان قبل ذلك علم الصحابة والتابعين في الصدور تنقسم الى فرض ونفل والفرض ينقسم الى فرض عين وفرض كفاية (١) ان اردت الزيادة فارجع الى باب كتابة العلم من جامع البخاري وشروحه

فانهم استوفوا ممذا الباب ١٢ مو لف على عنه

ومن اصول فروض الكفايات علم احاديث رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم واثار اصحابه التي هي ثاني ادلة الاحكام وله اصول واحكام وقواءد واصطلاحات ذكرها العلماء وشرحها المحدثون والفقهاء يجتساج طالبه الى معرفتها والوقوف عليها بمد تقديم ممرفة أللغة والاءر اب الذين هما اصل لمعرفة الحديث وغيره لورود الشريعة المطهرة عملي لسان العرب وتلك الاشيا كالعلم بالرجال واساميهم وانسابهم واعمارهم ووقت وفاتهم والدلم بصفات الرواة وشرائطهم التي يجــوز منها قبول روايتهم والعلم بمستند الرواة وكيفية اخذهم الحديث وتقسيم طرقه والعلم بلفظ الرواة وايرادهم ماسمعوه واتصاله الى من ياخذه عنهم وذكر مر اتبه والعلم بجواز نقل الحديث بالمعنى ورواية بعضه والزيادة فيه والاضافة اليه ماليس منه وانفراد الثقة بزيادة فيه والعلم بالمسند وشرائطه والعالي منه والنازل والعلم بالمرسل وانقسامه الى المنقطع والموقوف والمعضل وغير ذلك لاختلاف الناس في قبوله ورده والعلم بالجرح والتعديل وجوازهما ووقوعهما وبيان طبقات المجروحين والعلم باقسام الصحيح من الحديث والكذب وانقسام الخبر اليهما والي الغريب والحسن وغيرها والعلم باخبار التواتر والاحاد والناسخ والمنسوخ وغير ذلك مما توافق عليه اغة اهل الحديث وهو بينهم متعارف فمن اتقنها اتى دار هذا العام من بابها واحاط بها من جميع جهاتها وبقدر مايفوه منها تنزل درجة و تنحط رتبة الا ان معرفة التواتر والاحاد والناسخ والمنسوخ وان تعلقت بعلم الحديث فان المحدث لايفتقر اليه لان ذلك من وظيفة الفقيه لانه يستنبط الاحكام من الاحاديث فيحتاج الى معرفة التواتر والاحاد والناسخ والمنسوخ فاما المحدث فوظيفته ان ينقل ويروي ماسمعه من الاحاديث كما سمعه فان تصدى لمارواه فزيادة فيالفضل واما مبدأجمع الحديث وتأليفه وانتشاره

فأته الكان من المصدول الفروض وجب الاحتناس به والاهم فام يضبطه وحفظه ولذاك يسر الله سبحانهوتمالى للعاساء الثقاة الذين حفظوا قوانينه واحاطوا فيهختناقلوه كابرأ عنكابر واوصله كما سمعهاول الىآخر وحببه الله تعالى اليهم كحمة حفظ دينه وحراسة شريعته فما زال هذا العلم من عهد الرسول عليه العلاة والسلام اشرف العلوم واجلها لدى الصحابة والتابعين وتابعي التابمين خلفا بمد سلف لايشر ف بينهم احد بعد حفظ كتاب الله سبحانه وتملى الابقدر مايحفظ منه ولا يعظم في النغوس الابحسب مايسمع من الحديث عنه فتوفرت الرغبات فيه فما زال لهم من لدن رسول الله عليه الصلاة والسلام الى ان انعطفت الهمم عسلى تعلمه حتى لقدكان احدهم يرحل المراحل ويقطع الفيافي والمفاوذ وبجوب البلاد شرقاً وغرباً في طلب حديث واحد ليسمعه من راويه فمنهم من يكون الباعث له على الرحلة طلب ذلك الحديث لذاته ومنهم من يقرن بتلك الرغبة ساعد من ذلك الراوي بعينه اما لثقة في نفسه واما لعلو اسناده فلنبعث للعزاشم الى تحصيلهوكان اعتمادهم اولا على الحفظ والضبط في القلوب غير ملتفتين الى ما يكتبونه مجافظة على هذا الملم كمعفظهم كتاب الله سبحافه وتعالى فلما انتشر الاسلام واتسعت البلاد وتفرقت الصحابة في الاقطار ومات معظمهم وقسل الضبط احتياج للعلماء الى قدوين الحديث وتقييده بالكتابة واحمري انها الاصل فان الخاطر يغفل والقلم يحفظ فانتهى الامر الى زمن جماعة من الاغة مشل عبد الملك بن جريح وملك بن انس وغيرهما فدونوا الحديث حتى قيل ان اول كتاب صنف في الاسلام كتاب بن جريح وقيل مؤطا مالك بن انس وقيل ان الآل من صنف وبوب الربيع بن صبيح بالبصرة ثم انتشر جمع الحديث وتدوينه وتسطير دفي الاجزا والكتب وكثر ذلك وعظم نفغه

في اول مه منف في الإسلام واعلم انه اختلف في اول من صنف فقيل الامام عبد الملك بن عبد العزيز بن جريح البصري المتوفي سنة ١٩٥ خمس وخمين ومائة وقيل ابو النصر سعيد بن ابي عروبة المتوفي منة ١٩٦ ست وخمين ومائة ذكرهما الخطيب البغدادي وقيل ربيع بن صبيح المتوفي سنة ١٦٠ ستين ومائة قاله ابو محمد الرامهرمزي ثم صنف سفيان بن عينية ومالك بن انس بالمدينة المنورة وعبد الله بن وهب معمر ومحمر وعبد الرزاق باليمن وسفيان الثوري ومحمد بن فضيل بن غروان بالكوفة وحاد بن سلمة وروح بن عبادة بالبصرة وهنيم واسط القران والحديث ومعانيهما ثم دونوا فيا هو كالوسيلة اليهما وجزم ابن حجوان الديث دون الحديث الزهري ويقال الشعبي كاذكرناه في ترجتها \*\*\*

> الفصل الرابع سي في اختلاط علوم الاوائل ﷺ

قال في كشف الخلومه واعلم ان علوم الاوائل كانت مهجودة في عصر الاموية ولما ظهر آل العباس كان اول من عني منهم بالملوم الخليفة الثاني ابو جعفر المنصور وكان دحمه الله تعالى مع براعة في الفقه مقدماً في علم الفلسفة وخاصة في النجوم محباً لاهلها ثم لما افضت الخلافة الى السلبع عبد الله المأمون بن الرشيد تم مابداً به جده فاقبل على طلب العلم في مواضعه واستخراجه من معادنه بقوة نفسه الشريفة وعلو حمته المنيفة فداخل ملولة الروم وسألهم وصلة مالديهم من كتب الفلاسفة فبعثو ا اليه منها بما حضرهم من كتب الخلاطون وارسطو وبقراط وجالينوس

واقليدس وبطليموس وغيرهم واحضر لها مهرة المترجمين فترجوا له على غاية ماامكن ثم كلف الناس قراءتها ورغبهم في تعلمها اذ المقصود من المنع هو احكام قواعد الاسلام ورسوخ عقائد الانام وقد حصل وانقضي على ان اكثرها مما لا تعلق له بالديانات فنفقت له سوق العسلم وقامت دولة الحكمة في عصره وكذلك سائر الفنون فاتقن جماعة من ذوي الفهم في ايامه كثيراً من الفلسفة ومهدوا اصول الاديب وبينوا منها الظلب ثم اخذ الناس يزهدون في العلم و يشتغلون عنه بتزاحم الفتن تارة وجمع الشمل اخرى الى ان كاد يرتفع جملة وكذا شان سائر الصنائع والدول فانها تبتدى. قليلًا قليلًا ولا يزال يزيد حتى يصل الى غاية هي منتهاه ثم يعود إلى النقصان فيؤول امره إلى الغيبة في مهاد النسيان والحق ان اعظم الأسباب في رواج العالم وكساده هو رغبة الملوك في كل عصر وعدم دغبتهم فانا لله وانا اليه داجعون قال ابم خدومه واعلم ان اكثر من عنى بها في الاجيال الذين عرفنا اخبارهم الامتان العظمتان في الدولة قبل الاسلام وهما فارس والروم فكانت اسواق العلم نافقة لديهم علىما بلغنا لماكان العمران موفوراً فيهم والدولة والسلطان قبل الاسلام وعصره لهم فكان لهذه العلوم بحور زاخرة في افاقهم وامصارهم وكان للكلدانيين ومن قبلهم من السريانيين ومن عاصرهم من القبط عناية بالسحر والنجامة وما يتبعها من الطلاسم واخذ ذلك عنهم الامم من فارس ويونان فاختصر بها القبط وطمى بحرها فيهم كما وقع في المتلوّ من خبرها روت وما روت وشان السحرة وما نقله اهمل العلم من شان البر الى بصعيد مصر ثم تتابعت الملل بحظر ذلك وتحريمه فدرست علومه وبطات كأن لم تكن الابقايا يتناقلها منتحلو هذه الصنائع والله اعلم بصحتها مع ان سيوف الشرع قاغة على ظهورها مانعة من اختيارها واما الفرس فكان

شأنهذه العلوم العقلية عندهم عظيماونطاقها متسعاً لما كانتعليه دولتهم من الضخامة واتصال الملك ولقد يقال ان هذه العلوم وانما وصلت الى يونان منهم حين قتل الاسكندر دارا وغلب عملي مملكته الكيذية فاستولى على كتبهم وعلومهم مالا يأخذه المصر ولما فتحت ارض فارس ووجدوا فيها كتباً كثيرة كتب سعد ابن ابي وقاص الى عمر بن الخطاب ليستأذنه في شأنها وتنقيلها للمسلمين فكتب اليه عمر ان اطرحــوها في الما. فان يكن مافيها هدى فقد هدانا الله باهدى منه وان يكن ضلالا فقد كفانا الله فطرحوها في الماء أو في النار وذهبت علوم الفرس فيها عن أن تصل الينا واما الروم فكانت الدولة منهم ليونان اولا وكان لهذه العلوم بينهم مجال رحب وحملها مشاهير من رجالهم مثل اساطين الحكمة وغيرهم واختص فيها المشاؤن منهم اصحاب الرواق بطريقة حسنة في التعليم كانوا يقرؤون في رواق يظليهم من الشمس والبرد على مازعموا واتصل فيهسا سند تعليمهم على مايز عمون من لدن لقمان الحكيم في تلميذه بقر اطالدن ثم الى تلميذه افلاطون ثم الى تلميذه ارسطو ثم الى تلميذه الاسكندر الافرودسي والطامسطيون وغيرهم وكان ارسطو معلما للاسكندر ملكهم الذي غلب الفرس على ملكهم وانتزع الملك من ايديهم وكان ارسخهم فيهذه العلوم قدمأ وابعدهم فيها صيتا وكان يسمى العملم الاول فطار له في العالم ذكر ولما انقرض اليونان وصدار الامر للقياصرة واخذوا بدين النصر انية هجروا تلك العلوم كما تقتضيه الملل والشر اثع فيها وبقيت في صحفها ودواوينها مخلدة باقية في خزائنهم ثم ملكوا الشام وكتب هذه العلوم باقية فيهم ثم جاء الله بالاسلام وكان لاهله الظهور الذي لاكفاء له وابتزوا الروم ملكهم فيما ابتزوه للامم وابتـــدأ امرهم بالسذاجة والغفلة من الصنائع ختى اذا تبجح السلطان والدولة واخددوا

من الحضارة بالحظ الذي لم يكن لغيرهم من الامم وتغننوا في العمنائع والعلوم تشوقوا إلى الاطلاع عسلي هذه العلوم الحكمية بما سمعوا من الاساقفة والاقسة المعاهدين بعض ذكر منها وبجسا تسموا اليه افكاد الانسان فيها فبحث ابو جعفر المنصور الى ملك الروم ان يبعث اليـــه بكتب التعاليم مترجة فبعث اليهبكتاب اقليدوس وبعض كتب الطبيعيات فقرأها المسلمون واطلعوا على مافيها وازدادوا حرصاً عسلي الظفر بما بق منها وجاء المأمون بعد ذلك وكانت له في العلم رغبة بمــا كان ينتحله فانبعت لهذه العلوم حرصاً واوفد الرسل على ملوك الروم في استخواج علم اليونانيين وانتساخها بالخط العربي وبعث المترجين لذلك فاوعى منه واستوعب وعكف عليها النظار من اهل الاسلام وحذقوا في فنونهما وانتهت إلى الغاية انظارهم فيهما وخالفوا كثيرا من إرا. المعلم الاول واختصوه بالرد والقبول لوقوف الشهرة عنده ودونوافي ذلك الدواوين ادبوا على من تقدمهم في هذه العلوم وكان من اكابرهم في الملة ابو نصو الفارابي وابو على بن سينا بالمشرق والقاضي ابوالوليد بن رشد والوزير ابو بكربن الصانع بالاندلس الى اخرين بلغوا الغاية في هذه العلوم واختص هؤلا بالشهرة والذكر واقتصر كثير على انتحال التعاليم وما ينضاف اليها من علوم النجامة والسحر والطلسمات ووقفت الشهرة في هذا المنتحل على مسلمة بن احد المجريطي من اهل الاندلس وتلميذه ودخل على الملة من هذه العلوم واهلها داخلة واستهوت الكثير من الناس بما جنحوا اليها وقلدوا اراءها والذنب في ذلك لمن ارتكبه ولوشاء الله مافعلوه ثم ان المغرب والاندلس لما ركدت دييج السعران بهط وتناقصت العسلوم بتناقصه اضمحل ذلك منها الاقليلا من وسومه تجدها في تفاد يتى من التاس وتحت دقبة من علماء السنة ويبلغنا عن اهل المشرق ان بضائع هسنه العلوم لم تزل عندهم موفودة وخصوصاً في مراق العجم وما بعده فياورا. النهر وانهم على ثبج من العلوم المقلية لتوفر عمر انهم واستحكام الحضارة فيهم ولقد وقفت بمصر على تاآليف متعددة لرجل من عظما. هراة مـن بلاد خراسان يشهر بسعد الدين التفتازاني منها في عام الكلام واصول النقة والبيان تشهد بان له ملكة راسخة في هذه الهلوم وفي اثنائها مايدل له على ان له اطلاعاً على العلوم الحكمية وقد مأعالية في سائر الفنون المقلية والله يؤيد بنصره من يشا. كذلك بلغنا لهذا المهد ان هذه العلوم الفلسفية ببلاد الافرنجة من ارض رومة وما اليهـا من الحدوة الشمالية نافقة الاسواق وان رسومها هناك متجددة ومجالس تعليمها متعـدة مايشا. ويختار

\*\*\*

الباب الخامس

🐭 في المؤلفين والمؤلفات 🕷

الفصل الاول

في اقسام التدوين واصناف المدونات واعلم ان كتب العلم كثيرة لاختلاف اغراض المصنفين في الوضع والتأليف ولكن تنحصر من جهة المعنى في قسمين ( الاول ) اما اخبار مرسلة وهي كتب التواريخ واما اوصاف وامثال ونحو هماقيدها النظم وهي دواوين الشعر ( الثاني ) قواعد علوم وهي تنحصر من جهسة المقدار في ثلاثة اصناف ( الاول )

وربما افادت بعض المبتدين الاذكيا السرعة هجو مهم على المعاني من العبارات الدقيقة ( والثاني ) مبسوطات تقابل المختصر وهذه ينتفع بها للمطالعة (والثالث) متوسطات وهذه نفعها عام ثم ان التأليف على سبعة اقسام لا يؤلف عالم عاقل الافيها وهي اما شي لم يسبق اليه فيخترعه او شي ناقص يتممه او شي، مغلق يشرحه او شي، طو يل يختصره دون ان يخل بشي من معانيه او شي٠ متفرق يجمعه او شي٠ مختلط يرتبه او شـــي٠ اخطأ فيه مصنفه فيصلحه وينبغي لكل مؤلف كتاب في فن قد سبق اليه ان لا يخلو كتابه من خمس فوائد استنباط شي كان معضلا او جمعه ان كان مفرقا او شرحه ان کان غامضا او حسن نظم وتألیف او اسقاط حشر وتطويل وشرط في التأليف اتمام الغرض الذي وضع الكتاب لاجله من غير زيادة ولانقص وهجر اللفظ الغريب وانواع المجاز اللهم الافي الرمز والاحتراز عن ادخال علم في علم اخر وعن الاحتجاج بما يتوقف بيانه على المحتج به عليه لئلا يلزم الدور وزاد المتأخرون اشتراط حسن الترتيب ووجازة اللفظ ووضوح الدلالة وينبغي ان يكون مسوقاً عــلى حسب ادراك اهل الزمان وبمقتضي ماتدعوهم اليه الحاجة فحتى كانت الخواطر ثاقبة والافهام للمراد من الكتب متناولة قام الاختصار لها مقام الاكثار واغنت بالتلويح عن التصريح والافلابد من كشف وبيان وايضاح وبرهان ينبه الذاهل ويوقظ الغافل وقدجرت عادة المصنفين بان يذكروا في صدر ڪل کتاب تراجم لتعرب عنه سموها الرؤس وهي ثمانية الغرض وهو الغاية السابقة فى الوهم المتأخرة في الفعل والمنفعة يتسوق الطبع والمنوان الدال بالاجمال على ما يأتي تفصيله وهو قد يكون بالتسمية وقد يكون بالفاظ وعبادات تسمى براعة الاستهلال والواضع ليعلم قدره ونوع العلم وهو الموضوع ليعلم مرتبتة وقد يكون الكتاب

مشتملا على نوع من العلوم وقد يكون جزءًا من اجزائه وقد يكون مدخلاكما سبق في بحث الموضوع ومرتبة ذلك الكتاب اي متي يجب ان يقرأ وترتيبه ونحو التعليم المستعمل فيه وهو بيان الطريق المسلوك في تحصيل الغاية

\*\* \*

الفصل الثاني سي في الشرح ويامه الحاج البه ٢

واعلم ان كل من وضع كتابا انما وضعه ليفهم بذاته من غير شرح وانما احتيج الى الشرح لامور ثلاثة (الامر الاول) كمال مهارة المصنف فانه لجودة ذهنه وحسن عبارته يتكلم على معان ٍ دقيقة بكلم وجيز كافياً في الدلالة على المطلوب وغيره ليس في مرتبته فربما عسر عليه منهم بعضها او تعذر فيحتاج الى زيادة بسط في العبارة لتظهر تلك المعانى الخفية ومن بينها شرح بعض العلماء تصنيفه ( الأمر الثاني ) حذف بعض مقدمات الاقيسة اعتمادا على وضوحها او لانها من علم اخر او اهمل ترتيب بعض الاقيسة فاغفل علل بعض القضايا فيحتاج الشارح الى ان يذكر المقدمات المهملة ويبين ما يمكن بيانه في ذلك العلم ويرشد الى اماكن فيما لا يليق بذلك الموضع من المقدمات ويرتب القياسات ويعطى علل مالم يعط المصنف ( الامر الثالث ) احتمال اللفظ لمعان تأويلية او لطافة المدنى عن ان يعبر عنه بلفظ يوضمه او للالفاظ المجازية واستعمال الدلالة الالتزامية فيحتاج الشارح الى بيان غرض المصنف وترجيحه وقد يقء في بعض التصانيف ما لا يخلو البشر عنه من السهو والغلط والحذف لبعض المهمات وتكرار ااشي. بعينه بغير ضرورة الى غير ذلك فيحتاج ان ينبه

عليه ثم ان اساليب الشرح على ثلاثة اقسام (الاول) الشرح يقال اقول كشرح المقاصد وشرح الطوالع للاصفهاني وشرح المضد والمتن فقد يكتب في بعض النسخ بتمامة وقد لايكتب لكونه مندرجاً في الشرح بلا امتياز ( الثاني ) الشرح بقوله كشرح البخاري لابن حجر والكرماني ونحوهما وفي امثاله لايلتزم المتنواغا المقصود ذكر المواضع المشروحة ومع ذلك قد يكتب بعض النساخ منه تماماً اما في المامش واما في المسطر فلا ينكر نفعه ( والثالث ) الشرح مزجاً ويقال له شرح ممزوج يمزج فيه عبارة المتن والشرح ثم يمتاز اما بالميم والشين واما بخسط فوق المتن وهو طريقة اكثر الشراح المتأخرين من المحققين وغيرهم لكنه ليس بمأمون عن الخلط والغلط ثم ان من آداب الشارح وشرطة ان يبذل النصرة فيا قد التزم شرحه بقدر الاستطاعة ويذب عما قد تكفل ايضاحه بما يذب به صاحب تلك الصناعة ليكون شارحاً غير ناقص وجارح مفسر غير معترض اللهم الا اذا عتر على شي. لايمكن حمله على وجه صحيح فحيننذ ينبغي ان ينبه عليه بتعريض او تصريح متمسكا بذيل المدل والانصاف متجنبآ عن الغي والاعتساف لان الانسان محل النسيان والقلم ليس بمعصوم عن الطغيان فكيف بمن جمع المطالب من محالها المتفرقة ونيس كل كتاب ينقل المصنف عنه سالماً من العيب محفوظاً له عن ظهر الغيب حتى يلام في خطائه فينبغي ان يتأدب عـن تصريح الطعن للسلف مطلقا ويكنى بمثل قيل وظن ووهم واءترض واجيب وبعض الشراح والمحشى اوبعض الشروح والحواشي ونحو ذلك من غير تعيين كما هو دأب الفضلا. من المتأخرين فانهـم تانقوا في اسلوب التحرير وتأدبوا في الرد والاعتراض على المتقدمين بامثال ما ذكر تنزيهاً لهم عما يفسد اعتقاد المبتدئين فيهم وتعظيا لحقهم وربما حملوا هفواتهم على الغلط من الناسخين لامن الراسخين وان لم يكن ذلك قالوا لانهم لفرط اهتمامهم بالمباحثة والافادة لم يفرغوا لتكرير النظر والاعادة واجابوا عن بعضهم بان الفاظ كذا وكذا الفاظ فلان بعبارته بقولهم انا لانعرف كتاباً ليس فيه ذلك فان تصانيف المتأخرين بل المتقدمين لاتخلو عن مثل ذلك لالعدم الاقتدار على التغيير بل حذرا عن تضييع الزمان فيه وعن مثالهم بانهم عزوا الى انفسهم ما ليس لهم بانه ان اتفق فهو من توارد الخواطر كما في تعاقب الحوافر على الحوافر

\*\*\*

الفصل الثالث سي في افسام المصنغين ﷺ-

واعلم ان المؤلفين المعتبرة تصانيفهم فريقان ( الاول ) من له في العلم ملكة تامة ودرية كافية وتجارب وثيقة وحدس صائب وفهم ثاقب فتصانيفهم عن قوة تبصرة ونفاذ فكر وسداد رأي كالنصير والعضد والسيد والسعد والجلال وامثالهم فان كلاً منهم يجمع الى تحرير المعاني تهذيب الالفاظ وهؤلا احسنوا الى الناس كما احسن الله سبحانه وتعالى اليهم وهذه لايستغني عنها احد ( والثاني ) من له ذهن ثاقب وعبارة طلقة طالع الكتب فاستخرج وردها واحسن نظمها وهذه ينتفع بها المبتدؤن والمتوسطون ومنهم من جمع وصنف للاستفادة لا للافادة فلا مجر عليه بل يرغب اليه اذا تأهل فان العلما قالوا ينبغي للطالب ان يشتغل بالتخريج والتصنيف فيا فهمه منه اذا احتاج الناس اليه بتوضيح عبارته غير مائل عن المصطلح مبيناً مشكله مظهرا ملتبسة كي يكسبه جبل الذكر وتخليده الى اخر الدهر فينبغي ان يفرغ قلبه لاجله اذا ثهر عبارته غير مائل عن المصطلح مبيناً مشكله مظهرا ملتبسة كي يكسبه

ويصرف اليه كل شغله قبل ان يمنعهُ مانع عن نيل ذلك الشرف ثم اذا تمَّ لايخرج ماصنفة الى الناس ولا يدعة عن يده الا بعدتهذيبه وتنقيحه وتحريره واعادة مطالعته فانه قد قيهل الانسان في فسحة من عقله وفي سلامة من افواه جنسه مالم يضع كتاباً او لم يقل شعراً وقد قيل من صنف كتــاباً فقد استشرف للمدح والذم فان احسن فقد استهدف من الغيبة والحسد واساء فقد تعرض للشتم والقذف قالت الحكاء من اراد ان يصنف كتاباً او يقول شعراً فلا يدعوه العجب به بنفسه الى ان ينتحله ولكن يعرضه عــلى اهله في عرض رسائل او اشمــار فان رأى الاسماع تصغى اليهِ ورأى من يطلبهُ انتحلهُ وادعاه والا فليأخذ في غير تلك الصناعة ( تذنيب ) ومن الناس من ينكر التصنيف في هذا الزمان مطلقا ولاوجه لانكاره من اهله وانما يحمله عليه التنافس والحسد الجاري بين اهل الاعصار ولقد در القائل في نظمه : قل لمن لا يرى المعاصر شيئاً ويري للاوائل التقديما ان ذاك القديم كان حديثاً وسيبقى هذا الحديث قديما

\* # #

الفصل الرابع 🐭 في اله كثرة التأليف عائفة عه المعصيل 🔊

قال ابن فمدومه اعلم انه مما اضر بالناس في تحصيل االعلم والوقوف على غاياته كثرة التآليف واختلاف الاصطلاحات في التعليم وتعـدد طرقها ثم مطالبة المتعلم والتالميذ باستحضار ذلك وحينئذ يسام له منصب التحصيل فيحتاج المتعلم الى حفظها كلها او اكثرها ومراعاة طرقها ولا يني عمره بما كتب في صناعة واحدة اذا تجرد لها فيقع القصرور ولا بد

دون رتبة التجميل ويمثل ذلك من شأن الفقه في المذهب المالكي بكتاب المدونة مثلا وما كتب عليها من الشروحات الفقهية مشل كتاب ابن يونس واللحمي وابن بشير والتنبيهات والمقــدمات والبيان والتحصيل على العتبة وكذلك كتاب بن الحاجب وما كتب عليه ثم انه يحتاج الى تمييز الطريقة القيروانية من القرطبية والبغدادية والمصرية وطرق المتأخرين عنهم والاحاطة بذلك كله وحينت يسلم له منصب الفتيا وهي كلها متكررة والمعنى واحدوالمتعلم مطالب باستحضار جميعها وتمييز مابينها والعمر ينقضي في واحد منها ولو اقتصر المعلمون بالمتعلمين على المسائل المذهبية فقط لكان الامر بدون ذلك بكثير وكان التعليم سهلاً ومأخذه قريبا ولكُنهُ داء لايرتفع لاستقرار العوائد عليه فصارت كالطبيعة الثيلا يكن نقلها ولاتحويلها ويمثل ايضأ علم العربية من كتاب سيبويه وجميع ماكتب عليه وطرق البصريين والكوفيين والبغداديين والاندلسيين من بعدهم وطرق المتقدمين والمتاخرين مثل ابن الحاجب وابن مالك وجميع ماكتب في ذلك وكيف يطالب بهِ المتعلم وينقضي عمره دونه ولايطمع احد في الغاية منه الا في القليل النادر مثل ماوصل الينا بالمجرب لهذا المهد من تأليف رجل من اهل صناعة العربية مـن اهل مصر يعرف بابن هشام ظهر مــن كلامه فيها اند استولى على ءاية من ملكة تلك الصناعة لم تحصل الاسيبويه وابن جنى واهل طبقتهما لمظم ملكته وما احاط بهِ من اصول ذلك الفن وتفاديعه وحسن تفرقه فيه ودل ذلك عـلى ان الفضل ليس منحصراً في المتقدمين سيا مع ما قدمناه من كثرة الشواغب بتعدد المذاهب والطرق والتأليف ولكن فضل الله يؤتيه من يشاء وهذا نادر من نوادر الوجود والا فالظاهر ان المتعلم ولو قطع عمره في هذا كله فلا يني له بتحصيل علم العربية مشـلا

الذي هو آلة من الآلات ووسيلة فكيف يكون في المقصود الذي هو الشمرة ولكن الله يهدي من يشا.

\*\*\*

الفصل انخامس

سي في اله كثرة الاختصارات المؤلفة محلة بالتعليم كله 🗝

قال في ابن خلدون ذهب كثير من المتأخرين الى اختصار الطرق والانحا في العلوم يولعون بها ويدونون منها برنامجاً مختصراً في كل علم يشتمل على حصر مسائله وادلتها باختصار في الالفاظ وحشوا القليـل على الفهم وربما عمدوا الى الكتب الامهات المطولة في الفنون للتفسير والبيان فاختصروها تقريباً للحفظ كما فعل ابن الحاجب في الفقه واصول الفقه وابن مالك في العربية والخونجي في المنطق وامثالهم وهو فساد في التعليم وفيه اخلال بالتحصيل وذلك لان فيه تخليطاً على المبتدي بالقاء الغايات من العلم عليه وهو لم يستعد لقبولها بعد وهو من سوء التعليم كماسيأتي ثم فيه مع ذلك شغل كبير على المتعلم بتتبع الفاظ الاختصار العويصة للفهم بتزاحم المعاني عليها وصعوبة استخراج المسائل من بينها لان الفاظ المختصرات تجدها لاجل ذلك صعبة عو يصة فيقطع في فهمها حظ صالح من الوقت ثم بعد ذلك فالملكة الحاصلة من التعليم في تلك المختصرات اذا تمَّ على سداده ولم تعقبه آفة فهي ملكة قاصرة عن الملكات التي تحصل من الموضوعات البسيطة المطولة بكثرة ما يقع في تلك من التكرار والاحالة المفيدين لحصول الملكة التامة وإذا اختصر على التكرار قصرت الملكة لقلته كشأن هذه الموضوعات المختصرة

تقصدوا الى تسهيل الحفظ على المتعلمين فار كبوهم صعباً يقطعهم عــن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها ومن يهدي الله فلا مضلَّ له ومن يضلله فلا هادي له والله سبحانه وتعالى اعلم

\*\*\*

الفصل السادس ∞≹ في الرحلة في العلب ﷺ~

قال ابن فلمرومه والسبب في ان الرحلة في طلب العلوم ولقاء المشيخة مزيدكمال في التعلم ان البشر يأخذون معارفهم واخلاقهـم وما ينتحلون به من المذاهب والفضائل تارة علماً وتعليا والقاء وتارة محساكاة وتلقينا بالمباشرة الاان حصول الملكات ءـن المباشرة والتلقين اشد استحكاماً واقوى رسوخاً فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها والاصطلاحات ايضاً في تعليم العلوم مختلطة علي المتعلم حتى لقد يظن كثير منهم انها جزء من العلم ولا يدفع عنهُ ذلك الا مباشرته لاختلاف الطرق فيها من المعامين فلقاء اهل العلوم وتعدد المشايخ يفيده تمييز الاصطلاحات بما يراه من اختلافات طرقهم فيها فيجرد العلم عنها ويعلم انها انحاء تعليم وطرق توصيل وتنهض قسواه الى الرسوخ وَالاستحكام في الملكات ويصح معارفة ويميزها عن سواها مــع تقوية ملكته بالمباشرة والتلقين وكثرتهما من المشيخة عند تعددهم وتنوعهم وهذا لمن يسر الله عليه طرق العلم والهداية فالرحلة لابدمنها في طلب العلم لاكتساب الفوائد والكمال بلقاء المشايخ ومباشرة الرجال والله يهديمن يشاء الى صراط مستقيم

الفصل االسابع ∞ﷺ في حملة العلم في الاسلام ﷺ~

قال ابن خ**لدوم**ه من الغريب الواقع ان حملة العلم في الملة الاسلامية اكثرهم العجم لا من العلوم الشرعية ولا من العلوم العقلية الا في القليل النادر وان كان منهم العربي في نسبة فهو عجمي في لغته ومرباه ومشيخته مع أن الملة عربية وصاحب شريعتها مربي والسبب في ذلك ان الملة في اولها لم يكن فيها علم ولا صناعـة لمقتضى احوال السذاجة والبنداوة وانما احكام الشريبة التي هي اوامر الله ونواهيه كان الرجال ينقلونها في صدورهم وقد عرفوا مأخذها من الكتاب والسنة بما تلقوه من صاحب الشرع واصحابه والقوم يومنذ عرب لم يعرف وا امر التعليم والتأليف والتداوين ولا دفعوا اليه ولا دعتهم اليه حاجة وجرى الامر على ذلك زمن الصحابة والتابعين وكانوا يسمون المختصين بحمل ذلك ونقله القراء اي الذين يقرأون الكتب وليسوا أميين لان الاغة يومنذصفة عامة في الصحابة بما كانوا عرباً فقيل لجلة القرآن يومنذ قرآ اشارة الى هذا فهمقرأ لكتاب اللهوالسنة المأثورةمن الله لانهملم يعرفوا الاحكام الشرعية إلاً منه ومن الحديث الذي هو في غالب مو ارده تفسير له وشرح قال صلى الله عليه وسلم تركت فيسكم امرين لن تضلوا ما تمسكنم بهما كتاب الله وسنتى فلما بعد النقل من لدن دولة الرشيد فيا بعد احتيج الى وضع التفاسير القرآنية وتقييد الحديث مخافة ضياعه ثم احتيج الى ممرفة الاسانيد وتعديل الناقلين للتمييز بين الصحيح من الاسانيد وما دونه ثم كثر استخراج احكام الواقعات من الكتاب والسنة وفسد مع ذلك اللسان فاحتيج الى وضع القوانين النحوية وصارت العلوم الشرعية كاپا

ملكات في الاستنباطات والاستخراج والتنظير والقياس واحتاجت الى علوم اخرى وهي وسائل لها من معرفة قوانين العربية وقوانين ذلك الاستنباط والقياس والذب ءن العقائد الايمانية بالادلة لكثرة البدع والالحياد فصارت هذه العلوم كلها علوماً ذات ملكات محتاجة الى التعليم فاندرجت في جملة الصنائع وقد كنا قدمنا ان الصنائع من منتحل الحضر وان العرب ابعد الناس عنها فصارت الملوم لذلك حضرية وبعد عنها العرب وءن سوقها والحضر لذلك العهد هم العجم او من في معناهم من الموالى واهل الحواضر الذين هم يومنذ تبع للعجم في الجضارة واحوالها من الصنائع والحرف لانهم اقوم على ذلك للحضارة الراسخة فيهم منذ دولة الفرس فكان صاحب صناعـة النحو سيبويه والفارسي من بعده والزجاج من بعدهما وكلهم عجم في انسابهم وانما ربوا في اللسان العربي فاكتسبوه بالمربي ومخالطة العربي وصيروه قوانين وفن لمن بعدهم وكذا حملة الحديث الذين حفظوه عن اهل الاسلام واكثرهم عجم ومستحجمون باللغة والمربى وكان علماء اصول الفقه كابهم عجأكما يمرف وكذا حملة علم الكلام وكذا اكثر المفسرين ولم يقم بحفظ العلم وتدوينه الاالاعاجم وظهر مصداق قوله صلى الله عليه وسلم لو تعلق العلم باكناف السما. لناله قوم من اهل فارس واما المرب الذين ادركوا هذه الحضارة وسوقها وخرجوا اليها من البداوة فشغلتهم الرياسة في الدولة العباسية وما دفعوا اليه من القيام بالملك عن القيام بالعلم والنظر فيه فانهم كانوا اهل الدولة وحاميتها واولي سياستها مع ما يلحقهم من الانفة عن انتحال العلم حينئذ بما صار من حمله الرؤسا. ابدأ يستنكفون من الصنائع والمهن وما يجر اليها ودفعوا ذلك الى من قام به من المجم والمولدين ومازالوا يرون لهم حق القيام به فانه دينهم وعلومهم ولا

يحتقرون حملتها كل الاحتقار حتى اذا خرج الامر من العرب جملة وصار للعجم صارت العلوم الشرعية غريبة النسبة عند اهل الملك بجا هم عليه من البعد عن نسبتها وامتهن حملتها بما يرون انهم بعدا عنهم مشتغلين بما لا يمنى ولا يجدي عنهم في الملك والسياسة كما ذكرناه في نقل المراتب الدينية فهذا الذي قررناه هو السبب في ان حملة الشريعة او عامتهم من المجم واما العلوم العقلية ايضاً فلم تظهر في الملة الابعد ان تميز حملة العلم ومؤلفوه واستقر العلم كله صناعة فاختصت بالعجم وتركتها العرب وانصرفوا عن انتحالها فلم يجملها الا المعربون من العجم شأن الصنائع كما قلناه اولاً فلم يزل ذلك في الامصار مــا دامت الحضارة في العجم وبلادهم من العراق وخراسان وما وراء النهر فلما خربت تلك الامصار وذهبت منها الحضارة التي هي سر الله في حصول العلم والصنائع ذهب العلم من العجم جملة لما شملهم من البداوة واختص العــلم بالامصار الموفورة الحضارة ولا اوفر اليوم في الحضارة من مصر فهي ام العــالم وايوان الاسلام وينبوع العلم والصنائع وبقيت الحضارة فيما ورا النهر لما هناك من الحضارة بالدولة التي فيها فلهم بذلك حصة من العلوم والصنائع لا تنكر وقد دلنا على ذلك كلام بعض علمائهم في تآليف وصلت الينا الى هذه البلاد وهو سعد الدين التفتازاني واما غيره من المجم فلم نر لهم من بعد الامام بن الخطيب ونصير الدين الطوسي كلاماً يعول على نهايته في الاصابة فاعتبر ذلك وتأمله تر عجباً في احــوال الخليقة والله يخلُّقُ ما يشآً لا إله إلاَّ هو وحداً لا شريك له له الملك وله الجد وهو على كلَّ شيء قدير

الباب السارس في العلوم المتداولة في الاسلام الفصل الاول - 🕷 في الدلوم العربه 🕷 –

علم التصريف

قال في كشف الظنوم، وهو علم يبحث فيه عن الاعراض الذاتيسة المفردات كلام العرب من حيث صورها وهيأتها كالاعلال والادغام اي المفردات الموضوعة بالوضع النوعي ومدلولاتها والهيئات الاصلية العامة للمفردات والهيئات التغييرية كبيان المعتلات قبل الاعلال وبعد الاعلال وكيفية تغييرها عن هيئاتها الاصلية على الوجه الكلي بالمقاييس الكلية كصنيع الماضي والمضارع ومعانيها ومدلولاتها وموضوعه الصيغ المخصوصة من الحيثية المذكورة وغرضه تحصيل ملكة يمرف بها ما ذكر من الاحوال وغايته الاحتراز عن الخطأ من تلك الجهات ومباديه مقدمات مستنبطة من تتبع استعمال العرب وأول من دوًن علم التصريف ابو عثمان المازني وكان قبل ذلك مندرجاً في علم النحو ذكره ابو الخير انتهى

🚓 اول مہہ دو کہ المصرف 🕅

قال في كثاف الاصطلاحات علم ااصرف ويسمى بعلم التصريف ايضاً وهو علم باصول تعرف بها احوال ابنية الكلم التي ليست باعراب ولا بنا. هكذا قال ابن الجاجب انتهى وموضوعه الابنية من حيث تعرض الاحوال لها ومباديه حدود ما تبنى عليه مسائله كحد الكلمة

والاسم والفعل والحرف ومقدمات حججها اي اجزاء علل المسائسل كقولهم انما يوقع الاعلال في الكلمة لازالة الثقل منها ومسائله الاحكام المتعلقة بالموضوع كقولهم الكحامة اما مجردأ واما مزيـدأ وجزئه كقولهم ابتدا الكلمة لا يكون ساكناً او جزئيه كقولهم الاسم إماً ثلاثي او دباعي او خماسي او عرضه ڪقولهم الاعـــلال اما بالقلب او الحذف او الاسكان وغايته غاية الجدوى حيث يحتاج اليه جميع العلوم العربية والشريعة كعلم التفسير والحديث والفقه والكلام وكذا قيل ان الصرف أم العلوم والنحو ابوها قال الرضي اعلم ان التصريف جز من اجزا النحو بلا خلاف من اهل الصيغة والتصريف على ما حكي سيبويه عنهم هو ان تبنى من الكلمة بناء لم تبنه العرب على وزن ما بنتهُ ثم تعمل في بنا. الذي بنته ما يقتضيه قياس كلامهم كما يتبين في مسائل التمرين والمتأخرون على ان التصريف علم بابنية الكلمة وبمسا يكون لخروفها من اصالة وزيادة وحذف وصحبة واعلال وادغام وامالة وبما يعرض لآخرها مما ليس باعراب ولابناء من الوقف وغير ذلك انتهى فالصرف والتصريف عند المتأخرين مترادفان والتصريف على ما حكى سيبويه عنهم جزء من الصرف الذي هـو جزء من اجزاء النحو قال في سعود المطابع وحده علم باصول يعرف بها احوال ابنية الكلم باعتبار هيئات تعرض لها من الحركات والسكنات وتقديم بعض ألحروف وتأخيرها وعرّفه الغزي بانه تحويل الاصل الواحد وهو المصدر الى امثلة مختلفة لمعان. مقصودة لا تحصل الابها او ذلك كتحويل المصدرالى فعل ماض ومضارع ونحوها لتحصيل معان مقصودة من تلك الامشلة وموضوعه الكلمات العربية من حيث عروض الهيئات لهسا وواضعه قيل معاذبن جيل قال الجلال السيوطي وهو خطأ بلا شك بل معاذبن

مسلم بن رجا الهرا شيخ الكساني واول من افرده من النحو ابو عثمان المازني وحكمه الوجوب الكفاني وفائدته الاحــتراز عن الخطأ في اللسبان والتمكن في الفصاحة انتهى . وقــال السيوطي في الوسائل في الاواثل ( اول ) من وضع التصريف معياذ بن مسلم الهرا جلس اليه بعضهم فسمعه يقـول لرجل كيف تقول من تؤزهم أذا يا فاعلا فعل فانكره وقال شعر قد كان اخذهم في النحو يعجبني حتى تعاطوا كلام الزنبج والروم لما سمعت كلاماً لست افهمه كانه رجـل الغربان والبوم تركت نحـوهم والله يعصمني من التقحم في تلك الجراثم فاجابه عالجتها امردحتي اذا شبت ولم تحسن ابا جادهما سميت من يعرفها جاهلًا يصدرها من بعد ايرادها سهل منها کل مستصعب طود علی اقران اطوادها ومعاذ هذا مات سنة سبع وثمانين ومائة بعد ان عمر كثيراً وشد السنانه بالمذهب ومات اولاده واولاد اولاده وهو باق حتى قال فيسه الشاعر شعر يا معــاذ بن جيل مسلم رجل قدضج من طول عمره الامــد يا نسر لقمان کم تعيش وڪم تاكل طول الزمان يا أبـدا واول من افرد التصريف من النحو وميزه بالتصنيف ابو عثمان المازني قال الاكفاني في كتابه تقسيم العلوم انتهى علم النحو

على ما في شرح الاب وهدو علم يعرف بكيفية التركيب العربي صحة وسقاما وكيفية ما يتعلق بالالفاظ من حيث وقوعها فيه من حيث هو اولا وقوعها فيه وموضوع النحو اللفظ الموضوع مفرداً كان او مركباً وهو الصواب كذاقيل يعنىموضوع النحو اللفظ الموضوع باعتبار هيئته التركيبية وتأديتها لمعانيها الاصلية لامطلقاً فانه موضوع العلوم المربية على ما مرَّ قبل هذا وقيل الكلمة والكلام وفيه انــه لا يشتمل المركبات الغير الاسنادية مع انهما ايضاً موضوع وقيل هو المركب باسناد اصلي وفيه انه لا يشتمل الكلمة المركبات الغـير الاسنادية ومباديه حدود ماتتبني عليه مسائله كحد المبتد والخبر ومقدمات حججها اي اجزاء علل المسائل كقولهم في حجة رفع الفاعل انه اقوى الاركان والرفع اقوى الحركات ومسائله الاحكام المتعلقة بالموضوع كقولهم الكلمة اما معرب او مبني او جزئه كقولهم آخر الكلمة محلالاعراب او جزئيه كقولهم الاسم بالسببين يمتنع عن الصرف او عرضه كقولهم الخبر اما مفرد او جملة او خاصه كقولهم الاضافة تزاحم التنوين ولو بواسطة او وسائط اي ولوكان تعلق الاحكام باحد هذه الامور ثابتـــاً بواسطة او وسائط كقولهم الامر يجاب بالفاء فالامر جزيٍّ من الانشاء والانشاء جزي من الكلام وتعرض منه الاحتراز عن الخطأ في التأليف والاقتدار على فهمه والافهام به هكذا في الارشاد وحواشيه وغيرهما انتهى قال في سعود المطالع هو في اللغة يطلق على معان ٍ منها القصد وفي الاصطلاح علم باصول يعرَّف به احوال اواخر الكلم اعراباً وبنـــا وموضوعه الكلمات العربية من حيث الاعراب والبنا، واشتهر ان واضعه ابو الاسود الدؤلي من الصحابة بامر الامام علي بن ابي طالب كرم الله وجهه او عمر رضي الله عنه لاسباب مختلفة يمكن الجمع مينهما

بتعدد الوقائع ومقتضاء ان النحو لم يكن معروفاً قبل ذلك في العرب وانما كان كلامهم بالسليقة وفيه كلام فصاناه في القصر المبنى قاض ان هذا العلم تقلًا وعقلا كان معروفاً عند العرب فلعل معنى قولهم ان اول من وضعه ابو الاسود انه اول من دوَّنه وجعل له قواعد وابوابا كما قالوا في ان اول من وضع التوحيد ابو الحسن الاشعري وغير ذلك وحكمه الوجوب العيني على قارئ الحديث والكفائي على غـيره كما في اللؤلؤ المنظوم وفائدته الاحتراز عن خطأ اللسان في الكلام العربي انتهى قال في الوسائل في الاوائل اول من وضع النحو علي بن ابي طالب رضي الله عنه قال ابو القاسم الزجاجي في اماليه حدثنا ابو جعفر محمد بن رستم الطبري حدثنا ابو حاتم السجستاني حدثني يعقوب بن اسحق الحضرمي حدثنا سعيد البابلي حدثنا ابي عن جدي ابي الاسود الدؤلي قال دخلت على امير المؤمنين على بن ابي طالب فرأيته مطرقاً مفكراً فقلت فيم تفكر يا امير المؤمنين قال اني سمعت ببلدكم هذا لحناً فأردت ان اصنع كتاباً في اصول العربي فقلت ان فعلت هذا احييتنا وبقيت هذه اللغة ثم اتيته بعد ثلت فألقى اليَّ صحيفة انتهى قال ابن فلمرومه واول من كتب فيها ابو الاسود الدؤلي من بني كنانة ويقال باشارة على رضي الله تعالى عنــه لانه رأي تغير الملكة فاشار عليه بحفظها ففرغ الى ضبطها بالقوانين الحاضرة المستقرأة ثم كتب فيها الناس من بعده الى ان انتهت الى الخليل بن احمد الفراهيدي إيام الرشيد احوج ما كان الناس اليها لذهاب تلك الملكة من العرب فهذب الصناعة وكمل ابوابها واخذها عنة سيبويه فكمل تفاريعها واستكثر من ادلتها وشواهدهما ووضع فيها كتابه المشهود الذي صاد اماماً لكل ما كتب فيها من بعده ثم وضع ابو على الفارسي وابو القاسم الزجاج كتبأ مختصرة للمتعلمين يجذون فيها حذو

الامام في كتابه ثم طال الكلام في هذه الصناعة وحدث الخلاف بين اهلها في الكوفة والبصرة المصريين القديمين للعرب وكثرت الادلة بينهم وتباينت الطرق في التعليم وكثر الاختلاف في اعراب كثير من آي القران باختلافهم في تلك القواعـد فطال ذلك على المتعلمين وجاء المتأخرون مذاهبهم في الاختصار فاختصروا كثيراً من ذلك الطول مع استيعابهم لجميع ما نقل كما فعله ابن مالك في كتاب التسهيل وامثاله او اختصارهم على المبادي للمتعلمين كافعله الزمخشري في المفصل وابن الحاجب في المقدمة لهُ ربما نظموا ذلك نظماً مثل ابن مالك في الارجوزتين الكبرى والصغرى وابن معطى في الارجوزة الالفية وبالجملة فالتأليف في هذا الفن اكثر من ان تحصى او يحـاط بها وطرق التعليم فيها مختلفة فطريقة المتقدمين مغايرة لطريقة المتأخرين وااكموفيون والبصريون والبغداديون والاندلسيون مختلفة طرقهم كذلك وقد كادت هذه الصناعة ان تؤذن بالذهاب لما رأينا من النقص في سائر العلوم والصنائع بتناقص العمران انتهى

## علم المعاني

قال في سعود المطالع وهو علم يعرف به احوال اللفظ العربي التي بها نطابق مقتضى الحال وموضوعه التراكيب العربية وواضعه الشيخ عبد القادر الجرجاني وحكمه الوجوب الكفائي او العيني على من انفرد وهو افضل العاوم الادبية لانه به يعلم اعجاز القرآن العظيم وفائدته فهم الخطاب وانشاء الجواب بحسب المقاصد والاغراض جارياً على قوانين اللغة في التركيب انتهى قال في كشاف الاصطلاحات ثم موضوع العلم ليس مطلق اللفظ العربي كما توهمه العبارة بل الكلام من حيث انه يفيد زوائد المعاني فلو قال احوال الكلام العربي لكان اوفق الا انه راعى ان اكثر تلك الاحوال من عوارض اجزا الكلام بالذات وان صاحب المعاني يرجعه الي الكلام فاخترار اللفظ ليكون صميحاً في بادى الرأي وقد عرف صاحب المفتاح المعاني بانه تتبع خواص تراكيب الكلام في الافادة وما يتصل بها من الاستحسان وغيره ليحترز بالوقوف عليها عن الخطأ في تطبيق ما يقتضي الحال ذكره والتعريف الاول اخصر واوضح كما لا يخفي انتهى

## علم البيان

قال في الكشاف وهو علم يمرف به ايراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه كذا ذكر الخطيب في التلخيص وموضوعه اللفظ البليغ من حيث انه كيف يستفاد منه المعنى الزائد على اصل المعنى قال ابن فمدومه هذا العلم حادث في الملة بعد علم العربية واللغة وهـو من العلوم اللسانية لانه متعلق بالالفاظ وما تفيده ويقصد بها الدلالة عليه من المعاني وذلك ان الامور التي يقصد المتكلم بهـا افادة السامع من كلامه وهي اما تصور مفردات تسند ويسند اليها ويفضي بعضها الى بعض الدالة على هذه هي المفردات من الاسما. والافعـال والحروف واما غيز المسندات من المسند اليه والازمنة ويدل عليهابتغير الحركات وهو الاءراب وابنية الكلمات وهذه كلها هي صناعة النحو ويبقى من الامور المكتنفة بالواقعات المحتاجة للدلال احوال المتخاطبين والفاعلين وما يقتضيه حال الفعل وهو محتاج الى الدلالة عليه لانه من تمام الافادة واذا حصلت للمتكام فقد بلغ غاية الافادة في كلامه واذالم **ي**شتمل على شي<sup>\*</sup> منها فليس من جنس كلام العرب فان كلامهم واســـع

- 41 ----

والحكل مقام عندهم مقال يختص به بعد كمال الاعراب والابانة الاترى ان قولهم زيد جانى مغاير لقولهم جانى زيد من ان المتقدم منها هو الاهم عند المتكلم فمن قال جاءني زيد افاد ان اهتمامه بالمجي قبل الشخص المسند اليه ومن قال زيد جاءني افاد أن اهتمامه بالشخص قبل المجي، المسند وكذا التعبير عن اجزا، الجملة بما يناسب المقام من موصول او مبهم او معرفة وكذا تأكيد الاسناد على الجلة كقولهم زيد قائم وان زيداً قائم وان زيداً لقائم متنائرة كلها في الدلالة وان استوت من طريق الاعراب فان الاول العاري ءن التأكيد اغما يفيد الخالي الذهن والثاني المؤكد بان يفيد المتردد والثالث يفيد المنكر فهي مختلفة وكذلك تقول جانى الرجل ثم تقول مكانه بعينه جانى رجل اذا قصدت بذلك التنكير تعظيمه وانه رجل لايعادله احد من الرجال ثم الجملة الاسنادية تكون خبرية وهي التي لها خارج تطابقه اولا وانشائية وهى التي لا خارج لها كالطلب وانواعه ثم قديتمين ترك العاطف بين الجملتين اذاكان للثانية محل من الاعراب فيشترك بذلك منزلة التابع المنفرد نعتأوتوكيد او بدلاً بلا عطف اويتعين العطف اذا لم يكن للثانية محل من الاعراب ثم يقتضى المحل الاطناب والايجاز فيورد الكلام عليهما ثم قد يدل باللفظ ولايريد منطوقه ويريد لازمه ان كان مفرداً كما تقول زيد اسد فلاتريد حقيقة الاسد المنطوقة وانما تريد شجاعته اللازمة وتسندها الي زيد وتسمى هذه استعارة وقد تريد باللفظ المركب الدلالة على ملزومه كما تقول زيد كثير الرماد وتريد به ما لزم ذلك عنه من الجود وقرى الضيف لان كثرة الرماد ناشئة منهما فهي دالة عليهما وهذه كالها دلالة زائدة على دلالة الالفاظ المفرد والمركب وانما هي هيئات واحوال الواقِعات جملت للدلالة عليها احوال وهيئات في الالفاظ كل بحسب ما

يقضيه مقامه فاشتمل هذا العلم المسمى بالبيان على البحث عن هذه الدلات التي للهيئات والاحوال والمقامات وجعل على ثلاثة اصناف الصنف الاول يبحث فيه عن هذه الهيئات والاحوال التي تطابق باللفظ جميع مقتضيات الحال ويسمى علم البلاغة والصنف الثاني يبحث فيه عن الدلالة على اللازم اللفظي وملزومه وهي الاستعارة وللكتابة كما قلناه ويسمى علم البيان والحقوا بهما صنفاً اخر وهو النظر في تزيين الكلام وتحسينه بنوع من التنميق اما بسجع يفصله او تجنيس يشاب بين الفاظهِ او ترصيع يقطع اوزانهُ او تورية عن المعنى المقصود بأيهام معنى اخنى منة لاشتراك اللفظ بينهما وامثال ذلك ويسمى عندهم علم البديع واطلق على الاصناف الثلاثة عند المحدثين اسم البيان وهو اسم الثاني لان الاقدمين اول ما تكلموا فيهِ ثم تلاحقت مسائل الفنواحدة بعد اخرى وكتب فيهــا جعفر بن يحبى والجاحظ وقدامـة وامثالهم املاآت غير وافية فيها ثم لم تزل مسائل الفن تكحك شيئاً فشيئاً الى ان محض السكاكي زبدتهُ وهذب مسائله ورتب ابوابـ على نحو ما ذكرناه آنفاً من الترتيب وألف كتابهُ المسمى بالمغتاح في النحو والتصريف والبيان فجعل هذا الفن من بعض اجزائه واخذه المتأخرون من كتابه ولخصوا منهُ المات هي المتداولة لهذا العهد كما فعله السكاكي في كتاب التبيان وابن مالك في كتاب المصباح وجلال الدين القزويني في كتاب الايضاح والتلخيص وهو اصغر حجماً من الايضاح والمناية بهِ لهذا العهد عند اهل المشرق في الشرح والتعليم منهُ اكثر من غيره وبالجملة فالمشارقة على هذا الفن اقوم من المغاربة وسببه والله اعلم انه كمالي في العلوم اللسانية والصنائع الكمالية توجد في العمران والمشرق اوفر عمراناً من المغرب كما ذكرناه او تقول لعناية العجم وهم معظم أهل

المشرق كتفسير الزمخشري وهو كاله مبنى على هذا الفن وهو اصله وانما اختص باهل المغرب من اصنافه علم البديع خاصة وجعلوه من جملة علوم الادب الشعرية وفرعوا له القاباً وعددوا ابوابا ونوعوا انواعا وزعموا انهم أحصوها من لسان العرب وانمــا حملهم على ذلك الولوع بتزيين الالفاظ وان علم البديع سهل المأخذ وصعبت عليهم مأخذ البلاغة والبيان لغموض معانيها فتجافوا عنها وممن ألف في البديع من اهل افريقة ابن رشيق وكتاب العمدة له مشهور وجرى كثير من اهل افريقة والاندلس على منحاء واعلم ان ثمرة هذا الفن انما هي في فهم الاعجاز من القرآن لان اعجازه في وفا. الدلالة منه بجميع مقتضيات الاحوال منطوقه ومفهومه وهي مراتب الكلام مع الكمال فيما يختص بالالفاظ في انتقانها وجودة وصفها وتركيبها وهذا هو الاعجاز الذي تقصر الافهام عن دركه واغما يدرك بعض الشي منه من كان له ذوق بمخالطة اللسان العربي وحصول ملكته فيدرك من اعجازه على قدر ذوقه فلهذا كانت مدارك العرب الذين سمعوه من مبلغه اعلى مقاماً في ذلك لانهم فرسان الكلام وجهابذته والذوق عندهم موجود باوفر م يكون واصحه واحوج ما يكون الى هذا الفن المفسرون واكثر تفاسير المتقدمين غفل عنه حتى ظهر جارالله الزمخشري ووضع كتابه في التفسير وتتبع آي القران باحكام هذا ألفن بما يبدي البحض من اعجازه فانفرد بهذا الفضل على جميع التفاسير لولا انه يؤيد عقائد اهل البدع عند اقتباسها من القران بوجوه البلاغة ولاجل هذا يتحاماه كثير من اهل السنة مع وفود بضاعته من البلاغة فمن احكم عقائد السنة وشارك في هذا الفن بعض المشاركة حتى يقتدر على الرد عليه من جنس كلامه او يعلم انه بدعة فيعرض عنها ولا تضر في معتقده فانه يتعين عليه النظر

في هذا الكتاب للظفر بشي. من الاعجاز مـع السلامة من البدع والاهواء واللهالهادي من يشاءالى سواء السبيل انتهى قال في كشف الغنومه هو علم يعرف به ايراد المعنى الواحد بتراكيب مختلفة في وضوح الدلالة على المقصود بان تكون دلالة بحضها اجلى من بعض وموضوء\_ه اللفظ العربي من حيث وضوح الدلالة على المعنى المراد وغرضه تحصيل ملكة الافادة بالدلالة العقلية وفهم مدلولاتها وغايته الاحتراز من الخطسا في في تعيين المراد ومباديه بعضها عقلية كاقسام الدلالات والتشبيهات والملاقات وبعضها وجدانية ذوقية كوجو هالتشبيهات واقسام الاستعارات وكيفية حسنها وانما اختاروا في علم البيان وضوح الدلالة لان بحثهم لما اقتصر على الدلالة العقلية اعنى التضمينية والالتزامية وكانت تلك الدلالة خفية سيما اذا كانت اللزوم بحسب العادات والطبائع فوجب التعبير عنها بلفظ اوضح مثلًا اذا كان المرءى دقيقاً في الغاية تحتاج الحاسة في ابصارها الى شعاع قوي بخـ لاف المرمى اذا كان جليًّا وكذا الحال في الرؤية العقلية اعنى الفهم والادراك والحاصل ان المعتبر في علم البيان دقة المعاني المعتبرة فيها من الاستعارات والكنايات مع وضوح الالفاظ الدالة عليها انتهى

علم البديع

قال في اكمُساف وهوّ علم تعرف بهِ وجوه تحسين الكلم بعد رعاية المطابقة لمقتضى الحال وبعد رعاية وضوح الدلالة كذاذ كر الخطيب اي علم يعرف بهِ كل وجه جزي يرد على سامع الكلام البليغ والمتلفظ بهِ على ما في الاحوال انتهى اعلم ان البلاغة سوا كانت في الكلام او في المتكلم رجوعها الى امرين احدهما الاحتراز عن الخطأ في تأدية المدى

المراداي ما هو مراد البليغ من الغرض المصوغ له الكلام كما هـو المتبادر من اطلاق المعنى المراد في كتب علم البلاغة فلا يندرج فيه الاحتراز عن التعقيد المعنوي كما توهمــه البحض والاحتراز عن التعقيد مطلقاً والثاني تمييز الفصيح ءن غيره ومعرفة ان هـذا الكلام فصيح وهذا غير فصيح فمنه ما يبين في عام متن اللغة او التصريف او النحو او يدرك بالحس وهو اي ما يبين في هذه العلوم وما عــدا التعقيد المعنوي فمست الحاجة للاحتراز عن الخطأ في تأدية المعنى المراد الى علم والاحتراز عن التعقيد المعنوي الى علم اخر فوضعوا لهما علمين المعاني والبيان سموهما علم البلاغة لمزيد اختصاص لهما بها ثم احتاجوا لمعرفة ما يتبع البلاغة من وجوه التحسين الى علم اخر فوضعوا علم البديع فما يحترز به عن الاول اي الخطأ في التأدية علم المعاني وما يحترز به عن الثاني اي التعقيد المعنوي علم البيان وما يعرف بهِ وجوه التحسين علم البديم انتهى قال في كثف الظومه هو علم يعرف به وجوه تقيد الحسن في الكلام بدد رعاية المطابقة لمقتضي الحسال ووضوح الدلالة على المرام فان هذه الوجوه انما تعد محسنة بعد تينك الرعايتين والا لكان كتعليق الدرر على اعناق الخنازير فرتبة هذا العلم بعد مرتبة علم المعاني والبيان حتى ان بعضهم لم يجعله علما على حدة وجعله ذيلًا لهما لكن تأخر رتبته لا يمنع كونهُ علماً مستقلًا ولو اعتبر ذلك لماكان كثير من العلوم علما على حده فتأمل وظهر من هذا موضوعه وغرضه وغايته واما منفعته فاظهار دونق الكلام حتى يلج الاذن بغير اذن ويتعلق بالقلب من غير كد وانما دونوا هذا الملم لان الاصل وان كان الحسن الذاتي وكان المعاني والبيان مما يكنى في تحصيله لكنهم اعتنوا بشأن الحسن العرضى ايضاً لان الحسنا، اذا عربت عن المزينات ربما يذهل بعض القاصرين عن تتبع

- 1.4 -

محاسنها فيفوت التمتع بها ثم ان وجوه التحسين الزائد اما راجعة الى تحسين المعنى اصالة وانكان لا يخلو عن تحسين اللفظ تبعاً واما راجعة الى تحسين اللفظ كذلك فالاولى تسمى ممنوية والثانية لفظية وهمذا الفن ذكره اهل البيان في اواخر علم البيان الا ان المتأخرين زادوا عليها شيئاً كثيراً ونظموا فيه قصائد وألفوا كتباً ومن الكتب المختصة بعلم البديع كتاب البديع لابي العباس عبد الله بن المعتز المباسي المتوفي سنة ٢٩٦ ست وتسمين ومأتين وهو اول من صنف فيه وكان جملة ما

علم اللغة

قال في مزهر السيوطي قال ابو احمد الغطريف في جزئه (حداما ) ابو بكر بن محمد بن ابي شيبة ببغداد اخربرنا ابو الفضل حاتم بن الليث الجوهري (حدثنا ) حماد بن ابي حمزة اليشكري حدثنا علي بن الحسين بن واقد نبأنا ابي عن عبد الله بن بريدة عن ابيمه عن عمر بن الخطاب انه قال يا رسول الله مالك افصحنا ولم تخرج من بين اظهرنا قال كانت لغة اسمعيل قد درست فجاء بها جبريل عليه السلام فحفظنيها فحفظتها اخرجه ابن عساكر في تاريخه ( واخرج ) البيهتي في شعب قال قال رسول الله عليه وسلم في يوم دجن كيف ترون بواسقها قالوا ما احسنها واشد تراكها قال كيف ترون قواعدها قالوا ما احسنها واشد تمكنها قال كيف ترون جونها قالوا ما احسنها قالوا ما احسنها كيف ترون رحاها استدارت قالوا نعم ما احسنها واشد استدارتها قال

الحيا. فقال رجل يا رسول الله ما افصحك مارأينا الذي هو اعرب منك قال حق لي فانما أنزل القرآن على بلسان عربي مبين (واخرج) الديلمي في مسند الفردوس عن ابي رافع قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مثلت لي امتى في الما. والطين وعلمت الأسما. كلها كما علم آدم الأسما. كلها انتهى قال ابمه مُدرومه اركان اللسان العربي اربعة وهي اللغة والنّحو والبيان والادب ومعرفتها ضرورية على اهل الشريعة اذ مآخذ الاحكام الشرعية كلها من الكتاب والسنة وهي بلغة العرب ونقلتها من الصحابة والتابعين عرب وشرح مشكلاتها من لغاتهم فلا بد من معرفة العلوم المتعلقة بهذا اللسان لمن اراد علم الشريعة وتتفاوت في التأكيد بتفاوت مراتبها في التوفية بمقصو دالكلام حسبايتبين في الكلام عليها فناً فناً والذي يتحصل ان الاهم المقدم منها هو النحو اذبهِ يتبين اصول المقاصد بالآلة فيعرف الفاعل من المفعول والمبتدامن الخبر ولو لاه لجهل اصل الافادة وكان من حق علم اللغة التقدم لولا ان اكثر الاوضاع باقية في موضوعاتهـا لم تتغير بخلاف الاعراب الدال على الاسناد والمسند والمسند اليه فانه تغير بالجملة ولم يبق له اثر فلذلك كان علم النحو اهم من اللغة اذ في جهله الاخلال بالتفاهم جملة وليست كذلك اللغة والله سبحانه وتعالى اعلم وبه التوفيق ثم قال هذا العلم هو بيان الموضوعات اللغوية وذلك انه لم فسدت ملكة اللسان العربي في الحركات المسمات عند اهم النحو بالاعراب واستنبطت القوانين لحفظها كما قلناه ثم استمر ذلك الفساد بملابسة العجم ومخالطتهم حتى تأدى الفساد الى موضوعات الالف اظ فاستعمل كثير من كلام العرب في غير موضوعه عندهم ميلا مع هجنة المتعربين في اصطلاحاتهم المخالفة لصريح العربية فاحتيج الى حفظ الموضوعات اللغوية بالكتاب والتدوين خشية الدروس وما ينشأ عنه

من الجهل بالقرآن والحديث فشمر كثير من اغة اللسان لذلك وامــلوا فية الدواوين وكان سابق الحلية في ذلك الخليل بن احد الفر اهيدي المف فيها كتاب العين فحصر فيه مركبات حروف المعجم كلها من الثنائي والثلاثي والرباعي والخاسي وهو غاية ما ينتهى اليه التركيب في اللسان العربي وتأتى له حصر ذلك بوجوه عددية حاصرة وذلك ان جملة الكلمات الثنائية تخرج عن جميع الاعداد على التوالي من واحد الى سبعة وعشرين وهو دون نهاية حروف المعجم بواحد لان الحرف الواحد منها يؤخــذ معكل واحدمن السبعة والعشرين فتكون سبعة وعشرين كلة ثنائية ثم يؤخذ الثاني مع الستة والعشرين كذلك ثم الثالث والرابع ثم يؤخذ السابع والعشرين مع الثامن والعشرين فيكون واحدأ فتكون كلها اعداد على توالي المدد من واحد الى سبعة وعشرين فتجمع كما هي بالعمل المعروف عند اهل الحساب ثم تضاعف لاجل قلب الثنائي لان التقديم والتأخير بين الحروف معتبر في التركيب فيكون الخارج جملة الثنائيات وتخرج الثلاثيات من ضرب عدد الثنائيات فيما يجمع من واحد الى ستة وعشرين لان كل ثنائية يزيد عليها حرفاً فتكون ثلاثية فتكون الثنائية بمنزلة الحرف الواحد مغكل واحدد من الحروف الباقية وهي ستة وعشرون حرفاً بعد الثنائية فتجمع من واحد الى ستة وعشرين على توالي العدد يضرب فيه جملة الثنائيات ثم تضرب الخارج في ستة جملة مقلوبات الكلمة الثلاثية فيخرج مجموع تراكيبها من حروف المعجم وكذلك الرباعي والخاسي فانحصرت له التراكيب بهذا الوجسه ورتب ابوابه على حروف المعجم بالترتيب المتعارف واعتمد فيه ترتيب المخارج فبدأ بجروف الحلق ثم ما بعده من حروف الحنك ثم الاضراس ثم الشفة وجعل حروف العلة آخرا وهي الحروف الهوائية وبدأ من حروف الحلق - 14

بالمين لانه الاقصى منها فلذلك سمى كتاب بالدين لان المتقدمين كانوا يذهبون في تسمية دواوينهم الى مثل هذا وهو تسمية باول ما يقع فيه من الكلمات والالفاظ ثم برّين المهمل منها من المستعمل وكان المهمل في الرباعي والخاسي اكثر لقلة استعبال الدرب له لثقله ولحق به الثنائي لقلة دورانه وكان الاستعمال في الثلاثي اغلب فكانت اوضاعة اكثر لدورانه وضمن الخليل ذلك كله في كتــاب المين واستوعبه احسن استيعاب واوعاه وجا. ابو بكر الزبيدي وكتب لهشام المؤيبد بالاندلس في المانة الرابعة فاختصره مع المحافظة على الاستيعاب وحذف منه المهمل كله وكثيراً من شواهد المستعمل ولخصه للحفظ احسن تلخيص والْف الجوهري من المشارقة كتاب الصحاح عـلى الترتيب المتعارف لحروف المعجم فجعل البداءة منها بالهمزة وجعل الترجة بالحروف على الحرف الاخير من الكلمة لاضطر ارالناس في أكثر الى او اخر الكلم وحصر اللغة اقتدا بحصر الخليل ثم الَّف فيها من الاندلسيين ابن سيده من اهل ولاية في دولة علي بن مجاهد كتاب المحكم على ذلك المنحى من الاستيعاب وعلى نحو ترتيب كتاب العين وزاد فيه التمرض لاشتقاقات الكلم وتصاريفها فجساء من احسن الدواوين ولخصه محمد بن ابي الحسين صاحب المستنصر من ملوك الدولة الحفصية بتونس وقلب ترتيبه الى ترتيب كتاب الصحاح في اعتبار اواخر الكلم وبنـــا. التراجم عليها فكانا توأبي رحم وسليلي ابوَّذ. هذه اصول كتب اللغة فيما علمناه و هناك مختصر ات اخرى مختصة بصنف من الكلم ومستوعبة لبحض الابواب او لكلها الا ان وجهة الحصر فيها خني ووجهة الحصر في تلك جلي من قبل التراكيب كما دأيت من الكتب الموضوعة ايضاً في اللغة كتاب الزمخشري في المجاز بّين فيه كل ما تجوزت به العرب من الالفاظ وفيا تجوذت به من المدلولات

وهو كتاب شريف الافادة ثم لما كانت العرب تضع الشي على الموم ثم تستعمل في الامور الخاصه الفاظاً اخرى خاصة بهـا فوق ذلك عندنا بين الوضع والاستعمال واحتاج الى فقه في اللغة عزيز المأخذ كما وضع الابيض بالوضع العام لكل ما فيه بياض ثم اختص ما فيه بياض من الخيل بالاشهب ومن الاذسان بالازهر ومن الغنم بالاملح حتى صار استعمال الابيض في هذه كلها لحناً وخروجاً عن لسان الدرب واختص بالتأليف في هذا المنحى الثعالبي وافرده في كتاب له سماه فقـــه اللغة وهو من أكد ما يأخــذ به اللغوي نفسه أن يحرف استعمال العرب عن مواضعه فليس معرفة الوضع الاول بكاف في التركيب حتى يشهد له استعمال العرب لذلك واكثر ما يحتاج الى ذلك الاديب في فسني نظمه ونثره حذراً من ان يكثر لحنه في الموضوعات اللغوية في مفرداتها وتراكيبها وهو اشد من اللحن في الاءراب وافحش وكذلك الف بمض المتأخرين في الالفاظ المشتركة وتكفل بحصرها وان لم تبلغ الى النهاية في ذلك فهو مستوعب للاكثر واما المختصرات الموجودة في هـذا الفن الخصوصة بالمتداول من اللغة الكثير الاستعمال تسهيلا لحفظها عسلى الطالب فكثيرة مثل الالفاظ لابن السكيت والفصيح لثعلب وغيرهما وبعضها اقل لغة من بعض لاختلاف نظرهم في الاهم على الطالبللحفظ والله الخلاق العليم لا ريب سواء انتهى قال في كُفُ الظرم، وهو علم باحث عن مدلولات جو اهر المفردات و هيئاتها الجزئية التي وضعت تلك الجواهر معها لتلك المدلولات بالوضع الشخصي وعما حصل من تركيب كل جوهر وهيئاتها من حيث الوضع والدلالة على المعاني الجزئية وغايته الاحتراز عن الخطأ في فهم المعاني الوضعية والوقوف على ما يفهم من كلمات العرب ومنفعته الاحاطة بهذه المعلومات وطلاقة العبارة

وجزالتها والتمكن من التفنن في الكلام وايضاح المعاني بالبيانات الفصيحة والاقوال البليغة فان قيل علم اللغة عبارة عن تعريفات لفظية والتعريف من المطالب التصورية وحقيقة كل علم مسائله وهي قضايا كلية والتصديقات بها وايا ما كان فهي من المطالب التصديقية فلا تكون اللغة علما اجيب بان التعريف اللفظي لايقصد به تحصيل صورة غير حاصلة كما في سائر التعاريف من الحدود والرسوم الحقيقية او الاسمية بل المقصود من التعريف اللفطي تعيين صورة من بين الصور الحاصلة ليلتفت اليه ويعلم انه موضوع له اللفظ فما له الى التصديق بان هـذا اللفظ موضوع بازا. ذلك المعنى فهو من المطالب التصديقية لكن يبقى انه حيننذ يكون علم اللغة عبارة من قضايا شخصية حكم فيها على الالفاظ المعينة المشخصة بانها وضعت بازاء المعنى الفلاني والمسئلة لا بد وان تكون قضية واعلم انمقصد علم اللغة مبني على اسلوبين لان منهم من يذهب من جانب اللفظ الى المعنى بان يسمع لفظ أ ويطلب معناه ومنهم من يذهب من جانب المعنى الى اللفظ فلكل من الطريقين قــد وضعوا كتبأ ليصلكل الى مبتغاه اذلا ينفعه ماوضع في الباب الآخر فمن وضع بالاعتبار الاول فطريقته ترتيب حروف التهجي اما باعتبار اواخرها ابوابا وباعتبار اوائلها فصولاً تسهيلا للظفر المقصودكما اختاره الجوهري في الصحاح ومجد الدين في القاموس واما بالعكس اي باعتبار اوائلها ابوابا وباعتبار اواخرها فصولاً كما اختاره ابن فارس في المجمل والمطرزي في المغرب ومن وضع بالاعتبار الثاني فالطريق اليه ان يجمع الاجناس بحسب المعاني ويجعل لكل جنس باباً كما اختاره الزمخشري فى الأسماء من مقدمة الأدب ثم أن اختلاف الهمم قد أوجب أحداث طرق شتى فن واحد أدًى رأيه الى ان يفرد لغات القرآن ومن آخر الى ان

يفرد غريب الحديث وآخر الى ان يفرد لغات الفقه كالمطرزي في المغرب وان يفرد اللغات الواقعة في اشعار العرب وقصائدهم ومايجري مجراها كنظام الغريب والمقصود هو الارشاد عند مساس انواع الحاجات والكتب المؤلفة في اللغة كثيرة : الالف انيبة الأسما ابواب الأدب الاسما والافعال اسما وافعال اسما الاشيا اسما اللغات افعال السنة العرب (ب) بلغة بحر الغرائب (ت) تاج المصادر تراجم الاعاجم تكملة الصحاح ترجمان الصحاح تحفة الملوك تقدمة تهذيب الازهري (ج) جامع اللغات جهرة (خ) خلق الانسان (د) ديوان اللغة (ز) زبدة المصادر (س) سامي في الاسامي سر الادب في مجاري كلام العرب سلك الجواهر (ش) شهرة المتلفظ (ص) صحاح العجم صحاح الجوهري صحائف الاسما. (ط) طلبة الطلبة (ع) عمدة المتلفظ عقود الجواهر (غ) غرائب اللغة (ف) فصيح فقه اللغة (ق) قاموس قاموس الادب ( ك ) كفاية المتحفظ كتاب المين كنز اللغة ( ل ) لغات القرآن لغات المثنوي لغات الوصاف لوامع الانوار (م) مثلثات قطرب مثلثات ابن مالك مجمل اللغة مجمرح البحار في غرائب التنزيل ولطائف الاخبار محكم مختار الصحاح مرقات الادب مشارق الانوار مصادر مطالع الانوار معيار الجمالي مغرب مفتاح الادب مقدمة الادب منشأ اللغة منهاج ذوي الحسب ( ن ) نزهة الاعيان نصاب الصبيان نصيب الاخوان نصيب الفتيان نهاية ووجيز لغة سروري عجم فارسية مرتبة على الحروف اوله ابتداي كلام بردانشمند سخنور الخ وهو محمد قاسم بن حاج محمد كاشاني المدعو بسروي كفت در تتبع اشعار بلاغت اثار اكابر بسيار كوشيده ودر ضمن آن لا بد کتب لغات عرب وفرس وانجه الدر میان بود دیده اما جون در تتبع اشعار بلغات فرس بيشتر احتياج واقع ميشدهمت بر

- 11. -

تفحص لغات فرس مصرون ساخته در سنه ١٠٠٨ ثمـان والف شانزده فسخه تفصيل اسامى ايشان اينست شرف نامه احمد منير تاليف ابراهيم قوام فاروقي (٢) معيار جمالى شمس فخري (٣) تحفة الاحباب حافظ او مصنف بهى (٤) رسالة حسين وفائي (٥) ابو منصور علي بن احمـــ الاسدي الطوس (٦) رسالة ميرزا ابراهيم ميرزا شاه حسين اصفهاني (٧) رسالة محمد هندوشاه (٨) مؤيد الفضلا تأليف محمد لاد (٩) شرح سامي في الاسامي (١٠) رسالة ابو حفص منعدي (١١) اداب الفضلا اقاضيخان بدر محمد دهلوي (١٢) جامع اللغــات منظوم نيازي حجازي وهشت مرف هست كه در فارسي نمى باشد بعض از مؤلفات در كتاب ايشان ساخته اند اين شانزده نسخهرا بالتمام جع كرده لغات مشهوره وسهل المحمد انها نفعي نباشد حذف كرديد اكثر لغـات مستشهدات از اشعار اكابر نويسيدتا باعث اعتماد باشد الخ ثم نكر اسم شاه عباس

> الفصل الثاني -- لا في العلوم الدبنبة ﴾

> > علم الكلام

قال في كماف الاصطلاحات علم الكلام ويسمى باصول الدين ايضاً وسماه ابن حنيفة رحمه الله تعالى بالفقه الاكبر وفي مجمع السلوك ويسمى بعلم النظر والاستدلال ايضاً ويسمى ايضاً بعلم التوحيد والصفات وفي شرح العقائد للتفتازاني العلم المتعلق بالاحكام الفرعيةأي العلميةيسمى علم الشرائع والاحكام وبالاحكام الاصلية اي الاعتقادية يسمى علم

التوحيد والصفات انتهى وهو علم يقتدر معه على اثبات العقائد الدينية على الغير بايراد الحجج ودفع الشبه انتهى قال في سُعود المطالع التوحيد لغة الحكم بان الشي واحد يقال وحدته اي وصفته بالوحدانية واصطلاحاً معرفة العقائد الدينية الآتية وحكمه الوجوب العيني ءلى كل مكلف من ذكر او انثى واشتهر ان واضعه ابو الحسن الاشعري رضى الله عنه ومن تبعه اي انهم دونوا كتبه وردوا الشبه التىاوردتها المعتزلة فلا ينافي ما في الادليات ان اول من اظهر التوحيد بمكة وما حولها قُس بن ساعدة وورقة بن نوفل وزيد بن تقبل اه . ومن المعلوم انه جا بهِ كُلّْ نبي والتوحيد عند القوم هو ظهور فنها الخلق بتشعشع انوار الحق وله مراتب الاولى التوحيد النظري ان علم بالاستدلال اوالتقليدي ان اعتقد بمجرد تصديق المخبر الصادق وسلم القلب من الشبهة والحيرة وهو ان يعتقد ان ألله منفرد لوصف الالوهية متوحد باستحقاق العبودية الثانية التوحيد العملى وهو ان يصير العبد بخروجه من غشاوة صفاته وانسلاخه عن لباس الاختيار حيران في فضاء انوار عظمة الجبار فيعرف ان الموجود الحقيقي والمؤثر المطلق هـو الله تعالى وان كل ذات فرع من نور ذاته وكل صفة من علم وقدرة وارادة وسمع وبصر عكس من انوار صفاته وأثر من آثار افعاله ومنشؤه نور المراتبة الثالثة التوحيد الحالي وهو ان يصير التوحيد وصفاً لازماً لذات الموحد حتى تتلاشى ظلمات وجود الغير الاقليلا في غلبة اشراق نور التوحيد بحيث لا يظهر عنده شهود الاذات الواحد ويرى التوحيد صفة الواحد لاصفته الرابعة التوحيد الالهي وهمو ان ألله كان في الازل موصوفاً بالوحدانية في الذات والاحدية في الصفات كان الله ولم يكن معه شي. وهو الآن على ما عليه كانكل شيء هالك إلا وجهه ولم يقل يهلك اذ لاوجو داخيره فافهم انتهى

- 114 -

قال ابمه مُدرمه هو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الايمانية بالادلة العقلية والردعلى المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف واهل السنة وسر هذه العقائد الايانية هو التوحيد ثم قال اعام ان الشار عوصف لنا هذه الايمان الذي في المرتبة الأولي الذي هو تصديق وعين امور مخصوصة كلفنا التصديق بها بقلوبنا واعتقادها في انفسنامع الاقرأر بالسنتنا وهي العقائد التي تقررت في الدين قال صلى الله عليه وسلم حين أسثل عن الايمان فقال ان تو من بالله وملائكته و كتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره وهمذه هي العقائد الايمانية المقررة في علم الكلام ولنشر اليها مجملة لتبين لك حقيقة هذا الفن وكيفية حدوثه فنقول اعلم ان انشارع لما امرنا بالايمان بهذا الخالق الذي رد الافعال كلها اليه وافرده به كما قدمناه وعرفناه أن في هذا الأيمان نجاتبا عند الموت اذا حضرنا لم يعرفنا بكنه حقيقة همذا الخالق المعبود اذاً ذاك متعذر على ادراكنا ومن فوق طورنا فكلفنا اولا اعتقادتنزيهه في ذاته عن مشابهة المخلوقين والالما صح انه خالق لهم لعدم الفارق على هذا التقدير ثم تنزيهه عن صفات النقص والالشابه المخلوقين ثم توحيده بالاتحاد والالم بتم الخلق للتمانع ثم اعتقاد انه عالم قادر فبذلك تتم الافعال شاهد قضيته لكمال الاتحاد والخلق ومريدو الالم بخصص شي من المخلوقات ومقدر لكل كانن والافالارادة حادثة وانه يعيدنا بمد الموت تكميلا لعناية بالايجاد ولوكان لامر فانكان عبثا فهو للبقا السرمدي بعد الموت ثم اعتقاد بعثة الرسل للنجاة من شقا هذا المعاد لاختلاف احواله بالشقا. والسعادة وعدم معرفتنا بذلك وتمام لطفه بنا في الايتا. بذلك وبيان الطريقين وانالجنة للنميم وجهنم للعذاب هذه امهات المقائد الايمانية معللة بادلتها المقلية وادلتها من الكتاب والسنة كثيرة وعن

تلك الادلة اخذها السلف وارشد اليها العلما. وحققها الاغة الا انه عرض بعد ذلك خلاف في تفاصيل هذه العقائد اكثر مثارها من الآي المتشابهة فدعا ذلك الى الخصام والتناظر والاستدلال بالعقل زيادة الى النقل فحدث بذلك علم الكلام ونبين لك تفصيل هذا المحل وذلك ان القرآن وردفيه وصف المعبود بالتنزيه المطلق الظاهر الدلالة من غير تأويل في آي ِ كثيرة وهي سلوب كلها وصريحة في بابها فوجب الايمان بها ووقع في كلام الشارع صلوات الله عليه وكلام الصحابة والتابعين تفسيرها على ظاهرها ثم وردت في القرآن آي اخرى قليلة توهم التشبيه مرة في الذات واخرى في الصفات واما السلف فقلبوا ادلة التنزيه لكثرتها ووضوح دلالتها وعلموا استحالة التشبيه وقضوا باب الايات من كلام الله فآمنوا بهها ولم يتعرضوا لمعناها ببحث ولا تأويل وهذا معنى قول الكثير منهم اقرؤها كما جاءت أي امنوا بانها من عند الله ولا تتعرضوا لتأويلها ولاتفسيرها لجوازها ان تكون ابتلا فيجب الوقف والاذعان له شذ لعصرهم مبتدعة اتبعوا ماتشابه من الايات وتوغلوا في التشبيه ففريق اشبهوا في الذات باعتقاد اليد والقدم والوجه عملًا بظواهر وردت بذلك فوقفوا في التجسيم الصريح ومخالفة آي التنزيه المطلق التي هي اكثر موارد واوضح دلالة لان معقولية الجسم تقتضى النقص والافتقار وتغليب ايات السلوب في التنزيه المطلق التي هي اكثر مـوارد واوضح دلالة اولى من التعلق بظواهر هذه التي لنا عنهما غنية وجمع بين الدليلين بتأويلهم ثم يقرون من شناعة ذلك بقولهم جسم لاكاجسام وليس ذلك بدافع عنهم لانه قول متناقض وجمع بين نغي وأثبات ان كان بالمعقولية واحدة من الجسم وان خالفوا بينهما ونفوا المعقولية المتعارفة فقد وافقونا في التنزيــه ولم يبق الا جعلهم لفظ الجسم اسما من اسمائه

ويتوقف مشله على الاذن وفريق منهم ذهب الى التشبيه في الصفات كاثبات الجهبة والاستواء والنزول والصوت والحرف وامشال ذلك وآل قولهم الى التجسيم فنزعـوا مثل الاولين الى قولهم صوت لا كالاصوات جهة لاكالجهات نزول لا كالنزول يعذون من الاجسام واندفع ذلك بما اندفع به الاول ولم يبق في هذه الظواهر الا اعتقادات السلف ومذاهبهم والايمان بهاكما هي لئلا يكر النغي على معانيها بنفيها مع انها صحيحة ثابتة من القرآن ولهذا تنظر ماتراه في عقيدة الرسالة لابن ابي زيد وكتاب المختصر له وفي كتاب الحافظ بن عبد البر وغيرهم فانهم يحومون على هذا المعنى ولا تغمض عينك من القرائن الدالة عــلى ذلك في غضون كلامهم ثم لما كثرت العلوم والصنائع وولع الناس بالتدوين والبحث في سائر الانحاء وألف المتكلمون في التنزيه حدثت بدءية المعتزلة في تعميم هذا التنزيه في آي السلوب فقضوا بنني صفات الماني من العلم والقدرة والأرادة والحياة زائدة على احكامها لما يلزم على ذلك من تعدد القديم بزعمهم وهو مردود بان الصفات ليست عين الذات ولا غيرها وقضوا بننى السمع والبصر لكونهما من عوارض الاجسام وهو مردود لعدم اشتراط البنية في مدلول هذا اللفظ وانما هو ادراك المسموع او المبصر وقضوا بننى الكلام لشبه مافي السمع والبصر ولم يعقلوا صفة الكلام التي تقوم بالنفس فقضوا بان القرآن مخلوق بدعة صرح الساف بخلافها ونظم ضرر هذه البدعة ولقنها بعض الخلفاء عن اغتهم فحمل الناس عليها وخالفهم انمة السلف فاستحل لخلافهم ايسار كثمير منهم ودماؤهم وكان ذلك سبباً لانتهاض اهل السنة بالادلة العقلية على هـذه العقائد دفهاً في صدور هذه البدع وقام بذلك الشيخ ابو الحسن الاشعري امام المتكلمين فتوسط بين الطرق وننى التشبيه واثبت الصفات المعنوية

وقصر التنزيه على ماقصره عليهالسلف وشهدتله الادلة المخصصة المومع فاثبت الصفات الاربع المعنوية والسمع والبصر والكلام القائم بالنفس بطريق النقل والعقل ورد على المبتدعة في ذلك كله وتكلم معهم في مهدوه لهذه البدع من القــول بالصلاح والاصلح والتحسين والتقبيح وكمل العقائد في البعثة واحوال الجنة والنار والثواب والعقاب والحيق بذلك الكلام في الامامة لما ظهر حيننذ من بدعة الامامية من قولهم انها من عقائد الايمان وانه يجب على النبي تعيينها ولخروج عن العهدة في ذلك لمن هي له وكذلك على الامة وقصار امر الامامة انها قضية مصلحية اجماعية ولا تلحق بالعقائد فلذلك الحقوها بمسائل همذا الفن وسموا بجموعه علم الكلام اما لما فيه من المناظرة على البدع وهي كلام صرف وليست براجعة الى عمل واما لان سبب وضعه والخوض فيسه هو تنازعهم في اثبات الكلام النفسي وكثر اتباع الشيخ ابي الحسن الاشعري واقتنى طريقه من بعده تلميذه كابن مجاهد وغيره واخذ عنهم القاضي ابو بكر الباقلاني فتصدر للامة في طريقتهم وهذبها ووضع المقدمات العقلية التي تتوقف عليهما الادلة والانظار وذلك مثل اثبات الجوهر الفرد والخلاء وان العرض لايقوم بالعرض وانه لايبتى زمانين وامثال ذلك مما تتوقف عليهِ ادلتهم وجعل هـذه القواعد تبدأ للعقائد الإيانية في وجوب اعتقادها لتوقف تلك الادلة عليها وان بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول وجملت هذه الطريقة وجاءت من احسن الفنون النظرية والعلوم الدينية الا ان صور الادلة تعتبر بها الاقيسة ولم تكن حيننذ ظاهرة في الملة ولو ظهر منها بعض الشي فلم يأخذ به المتكلمون لملابستها للعلوم الفلسفية المباينة للعقايد الشرعية بالجلة فكانت مهجورة عندهم لذلك ثم جا بعد القاضي ابي بكر الباقلاني امام الحرمين ابو

المعالي فاملي في الطريقة كتاب الشامل واوسع القول فيه ثم لخصه في كتاب الإرشاد واتخذه الناس اما ماًلمقائدهم ثم انتشرت من بعد ذلك علوم المنطق في الملة وقرأه الناس وفرقوا بينة وبين العلوم الفلسفية بانه قانون ومعيار للادلة فقط يسير بهِ الادلة منها كما يسير من سواها ثم نظروا في تلك القواعد والمقدمات في فن الكلام للاقدمين فخالفوا الكثير منها بالبراهين التي ادت الى ذلك وربما ان كثيراً منها مقتبس من كلام الفلاسفة في الطبيعيات والالهيات فلما سيروها لمعيار المنطق ردهم الى ذلك فيها ولم يعتقدوا بطلان المدلول من بطلان دليله كما صار اليه القاضي فصارت هذه الطريقة من مصطلحهم مباينة للطريقة الاولى وتسمى طريقة المتأخرين وربما ادخلوا فيها الردعلي الفلاسفة فيا خالفوا فيه من العقائد الايمانية وجعلوهم من خصوم العقائد لتناسب الكثير من مذاهب المبتدعة ومذاهبهم واول من كتب في طريقة الكلام على هذا المنحى الغزالي رحمه الله وتبعة الامام ابن الخطيب وجاعة قفوا اثرهم واعتمدوا تقليدهم ثم توغل المتاخرون من بعدهم في مخالطة كتب الفلسفية والتبس عليهم شأن الموضوع في العلمين فحسبوه فيهما واحداً من اشتباه المسائل فيهما واعلم ان المتكلمين لما كانوا يستدلون في اكثر احوالهم بالكائنات واحوالها عملى وجود الباري وصفاته وهو نوع استدلالهم غالباً والجسم الطبيعي ينظر فيه الفيلسوفي في الطبيعيات وهو بعض من هذه الكائنات الا ان نظره فيها مخالف لنظر المتكلم وهو ينظر في الجسم من حيث يتحرك ويسكن والمتكلم ينظر فيه من حيث يدل على الفاعل وكذا نظر الفيلسوفي في الالهيات انما هو في الوجود المطلق وما يقتضيه لذاته ونظر المتكلم في الوجود من حيث انه يدل عـلى الموجد وبالجملة فموضوع علم الكلام عند اهله انما هو العقائد الايمانية بعد

فرضها صحيحة من الشرع من حيث يمكن ان يستدل عليها بالادلة العقلية فترفع البدع وتزول الشكوك والشبه عن تلك العقائد واذا تأملت حال الفن في حدوثه وكيف تدرج كلام الناس فيه صدراً بعد صدر وكلهم يفرض العقائد صحيحة ويستنهض الحجج والادلة علمت حينئذ ما قررناه لك في موضوع الفن ولقد اختلطت الطريقتان عند هؤلا. المتأخرون والتبست مسائل الكلام بمسائل الفلسفة بحيث لايتميز احد انفنين من الاخر ولا يحصل عليه طالبة من كتبهم كما فعله البيضاوي وفي الطوالع ومن جاء بعده من عاماً الحجم في جميع تآليفهم الا أن هذه الطريقة قديهني بها بهض طلبة العلم الاطلاع ء لى المذاهب والاغراق في معرفة الحجاج لوفور ذلك فيها واما محاذاة طريقة السلف بعقائد علم الكلام فانما هو للطريقة القديمة للمتكلمين واصلهما كتاب الارشاد وما حذا حذوه ومن اراد ادخال الرد على الفلاسفة في عقائده فعليه بكتب الغزالي والامام ابن الخطيب فانها وان وقع فيها مخالفة للاصطلاح القديم فليس فيها من الاختلاط في المسائل والالتباس في الموضوع مافي طريقة هؤلاً المتأخرين من بعدهم وعلى الجملة فينبغي ان يعلم ان هـذا العلم الذي هو علم الكلام غير ضروري لهذا العهدعلى طالب العلم اذ الملحدة والمبتدعة قدانقرضوا والاغة من اهل السنة كفونا شأنهم فيا كتبوا ودونوا والادلة العقلية انما احتاجوا اليها حين دافعوا ونصروا واما الان فلم يبق منها الاكلام تنزه الباري عن كثير ايهاماته واطلاقه ولقدستل الجنيد رحمة الله عنقوم مربهم من المتكلمين يفيقون فيه فقال ماهؤلا. فقيل قوم« ينزهون الله بالادلة عن صفات الحدوث وسمات النقص فقال نبى العيب حيث يستحيل العيب لكن فائدته في احاد الناس وطلبة العام فائدة معتبرة اذ لايحسن بحامل السنة الجهل بالحجج النظرية على

عقائدها والله ولي المؤمنين انتهى .

علم التفسير

قال فى كثاف الاصطلاحات وهو علم يعرف بــه نزول الآيات وشئونها واقاصيصها والاسباب النازلة فيها ثم تركيب مكيها ومدنيهما ومحكمها ومتشابهها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها ومطلقها ومقيدها ومجملها ومفسرها وحلالها وحرامهما ووعدها ووعيدها وامرها ونهيها وامثالها وغيرها وقال ابو حيان التفسير عملم يبحث منه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن ومدلولاتها واحكامها الافرادية والتركيبية ومعانيها التي يحمل عليها حالة التركيب وتتمات ذلك انتهى وقال الزركشي التفسير علم يفهم به كتاب الله المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم وبيان معانيه واستخراج احكامه وحكمه واستمداد ذلك من علم اللغة والنحو والتصريف وعلم البيان واصول الفقه والقراءة ويحتاج الى معرفة اسباب النزول والناسخ والمنسوخ كذافي الاتقان فموضوعه القرآنواما وجه الحاجة اليه فقال بعضهم اعلم ان من المعلوم ان الله تعالى انما خاطب خلقه بما يفهمونه ولذلك ارسل كل رسول بلسان قومه وانزل كتابه على لغتهم انتهى فائدة اختلف الناس في تفسير القرآن هل يجوز لكل احد الخوض فيه فقال قوم لا يجوز لاحد ان يتعاطى تفسير شي. من القرآن وان كان عالماً اديباً متسعاً في معرفة الادلة والفقه والنحو والاخبار والاثار وليس له الا ان ينتهي الى ماروي عــن النبي صلى الله عليه وسام في ذلكومنهم من قال يجوز تفسير لمن كان جامعاً للعلوم التي يحتاج المفسر اليها وهي خمسة عشر علماً اللغة والنحو والتصريف والاشتقاق والمعانى والبيان والبديع وعلم القراءة لانه يعرف بكيفية النطق بالقرآن

وبالقراءة يرجح بعض الوجوه المحتملة على بعض واصول الدين اي الكَلام واصل الفقه واسباب النزول والقصص اذبسبب النزول يمرف معنى الاية المنزلة فيه بحسب ماانزلت فيه والناسخ والمنسوخ ليعام المحكم من غيره والفقه والاحاديث المبينة لتفسير المبهم والمجمل وعلم الموهبة وهو علم يورثه الله تعالى لمن عمل بما علم واليه الاشارة بجديث من عمل بما علم اورثهُ الله تعالى علم مالم يعلم وقال البغوي والكوشي وغـيرهما التأويل وهو صرف الاية الى منى موافق لما قبلها وما بعدها تحتمله الاية غـير مخالف للكتاب والسنة غيير محظور على العلماء بالتفسير كقوله تعالى انفروا خفافأ وثقالا قيل شبابا وشيوخا وقيل اغنيا وفقرا وقيل نشاطأ وغير نشاط وقيل اصحاء ومرضى وكل ذلك سائغ والاية تحتمله وامسا التأويل المخالف للاية والشرع فمحظور لانه تأويل الجاهلين مثل تأويل الروافض قوله تعالى مرّج البحرين يلتقيان انهما على وفاطمة يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان يعنى الحسن والحسين فائدة واماكلام الصوفية في القران فليس بتفسير قال النسفى في عقائده النصوص محمولة على ظواهرها والعدول عنها الى معان يدعيها اهل الباطن الحاد وقال التفتازاني في شرحه سميت اللاحدة باطنية لادعائهم ان النصوص ليست عملى ظواءرها بل لها معان باطنة لايعرفها الاالمعلم وقصدهم بذلك نغى الشريعة بالكلية واما ماذهب اليه بعض المحققين من ان النصوص مصروفة على ظواهرها ومع ذلك فيها اشارات خفية الى دقائق تنكشف على ارباب السلوك ويمكن التطبيق بينها وبين الظواهر المرادة فهو من كمال الايمان ومحض العر فان فان قلت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لكل آية ظهر وبطن ولكل حرف حد ولكل حد مطلع قلت اما الظهر والبطن فنى معناه اوجه احدها انك اذا بحثت عن باطنها وقستة عملى

ظاهرها وقفت عـلى معناها والثانى ما من آية الاعمل بها قوم ولها قوم سيعلمون بها كما قاله ابن مسعود فيا اخرجه والثالث ان ظاهرها لفظها وباطنها تأويلها والرابع وهو اقرب الى الصواب ان القصص التي قصها الله تعالى عن الامم الماضية وما عاقبهم بهِ ظاهرها الاخبار بهلاك الاولين وباطنها وعظ الاخرين وتحذيرهم ان يفعلوا كفعلهم والخامس ان ظهرها ماظهر من معانيها لاهل العلم بالظاهر وبطنها ما تضمنهُ من الاسر ارالتي اطلع الله عليها ارباب الحقايق قال في كثف الظنون وهو علم باحث عن معنى نظم القرآن بحسب الطاقة البشرية وبحسب ماتقتضيه القواعــد العربية ومباديه العلوم العربية واصول الكلام واصول الفقه والجدل وغير ذلك من العلوم الجمة والغرض منه معرفة معاني النظم وفائدتهُ حصول القدرة على استنباط الاحكام الشرعية عــلى وجه الصحة وموضوعه كلام الله سبحانه وتعالى الذي هو منبع كل حكمة ومعدن كل فضيلة وغايته التوصل الى فهم معاني القران واستنباط حكمه ليفازيه الى السعادة الدنيوية والاخروية وشرف العلم وجلالته باعتبار شرف موضوعه وغايته فهو اشرف الملوم واعظمها انتهى اما المفسرون من الصحابة فمنهم الخلفا الاربعة وابن مسعود وابن عباس وآبي بن كعب وزيد بن ثابت وابو موسى الاشعري وعبد الله بن الزبير وانس بن مالك وابو هريرة وجابر وعبد الله بن عمرو بن العاص رضوان الله تعالى عنهــم اجمعين ثم اعلم ان الخلفاء الاربعة اكثر من روى عنهُ على بن ابى طالب والرواية عن الثلاثة في ندرة جداً والسبب فيه تقدم وفاتهم واما على رضي الله عنه فروى عنه الكثير. روى عن ابن مسعود انه قال ان القرآن انزل على سبعة احرف ما منها حرف الاوله ظهر وبظن وان علياً رضي الله تعالى عنه عنده من الظاهر والباطن واما ابن السعود رضي الله تعالى

عنه فروى عنه اكثر مما زوي عن على رضي الله تعالى عنه مات بالمدينة سنة ٣٢ اثنين وثلاثين واما ابن عباس رضي الله تعالى عنه المتوفي سنة ٦٨ ثمان وستين بالطائف فهو ترجمان القرآن وحبر الامة ورئيس المفسرين دعا له النبي صلى الله تعالىءليه وسلم اللهم فقهـــهُ في الدين وعامه التأويل وقد روي عنهُ في التفسير ما لا يحصى كثرة لكن احسن الطرق عنه طريقة على بن ابي طلحة الهاشمي المتوفي سنة ١٤٣ ثلاث واربعين ومائة واعتمد على هذه البخاري في صحيحه ومن جيد الطرق عنه طريق قيس بن مسلم الكوفي المتوفي سنة ١٢٠ عشرين ومائة عن عطاء بن السائب وطريق ابن اسحاق صاحب السير واوهى طريقة طريقة الكلبي عن ابي صالح والكلبي هو ابو النصر محمد بن السائب المتوفي بالكوفة سنة ١٤٦ ست واربعين ومائة فان أنضم اليه رواية محمد بن مروان السدي الصغير المتوفي سنة ١٨٦ ست وثمان ومائة فهي سلسلة الكذب وكذلك طريق مقاتل بن سليمان بن بشر الازدي المتوفي سنة ١٥٠ خمسين و مائة الا ان الكلبي يفضل عليه لما في مقاتل من المذاهب الرديثة وطريق الضحاك بن مزاحم الكوفي المتوفي سنة ١٠٢ اثنين ومائة عن ابن عباس منقطعةفان الضحاك لم يلقه وان انضم الى ذلك رواية بشر بن عمارة فضعيفة ضعف بشر وقد اخرج عنه بن جرير وابن ابي حاتم وانكان من رواية جرير عن الضحاك فاشد ضعفاً لان جرير اشد الضعف متروك وانما اخرج منه ابن مردوية وابو الشيخ ابن حبان دون ابن جرير واما ابي بن ڪعب المتوفي سنة ٢٠ على خلاف فيه فعنه نسخة كبيرة يرويها ابو جعفر الرازي عن الربيع بن انس عن ابي العالية عنهُ وهـذا اسناد صحيح وهو اخد الاربعة الذين جمعوا القرآن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان اقرأ الصحابة وسيد القراء من الصحابة من ورد عنه اليسير من

- 144 -

التفسير غير هؤلا منهم انس بن مالك بن النضر المتوفي بالبصرة سنة ۹۱ احدى وتسعين وابو هريرة عبدالرجن بن صخر على خلاف المتوفي بالمدينة سنة ٥٧ سبع وخمسين وعبد الله بن عمر بن الخطاب المتوفي يمكة سنة ٧٣ ثلاث وسبعين وجابر بن عبد الله الانصاري المتوفي بالمدينة سنة ×< اربع وسبعين وابو موسى عبد الرحمن بن قيس الاشعري المتوفي سنة ٤٤ اربع وارب بين وعبد الله بن عمرو بن العاص السهمي المتوفي سنة ٦٣ ثلاث وستين وهو احد العبادلة الذين استقر عليهم امر العلم في آخر عهد الصحابة وزيدبن ثابت الانصاري كاتب النبي صلى اللهتعالى عليه وسلم المتوفي سنة ٤٥ خمس واربدين واما المفسرون من التابدين فمنهم اصحاب ابن عباس وهم علما. مكة المكرمة شرفها الله تعالى ومنهم مجاهد بن جبير المكي المتوفي سنة ١٠٣ ثلاث ومائة قال عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين مرة واعتمد عملي تفسيره الشافعي والبخاري وسميد بن جبير المتوفي سنة ٩٤ وعكرمة مولى ابن عباس المتوفي بكة سنة ١٠٥ خمس ومائة وطاوس بن كيسان اليماني المتوفي بمكة سنة ١٠٦ ست ومائة وعطاء بن رباح المكي المتوفي سنة ١١٤ اربع عشرة وماثة ومنهم اصحاب ابن مسعود وهم علما. الكوفة كعلقمة بن قيس المتوفي سنة ١٠٢ اثنين ومائة والاسودبن يزيد المتوفي سنة ٧٥ خمس وسبعين وابراهيم النخمي المتوفي سنة ٩٥ خمس وتسعين والشعبي المتوفي سنة ١٠٥ خمس ومائة ومنهم اصحاب زيد بن اسلم كعبد الرحمن بن زيد ومالك بن انس ومنهم الحسن البصري المتوفي سنة ١٢١ احدى وعشرين ومائة وعطاءبن ابي سلمه ميسرة الخراساني ومحمذ بن كعب القرظي المتوفي سنة ١١٧ سبع وعشرة وماثة وابو العالية رفيع بن مهران الرباحي المتوفي سنة ٩٠ تسعين والضحاك بن مزاحم وعطية بن سعيد العوفي المتوفي سنة ١١١ احــدى

عشرة ومائة وقتادة بن دعامة السدوسي المتوفي سنة ١١٧ سبع عشرة ومائة والربيع بن انس والسدي ثم بعد هذه الطبقة الذين صنفوا كتب التفاسير التي تجمع اقوالالصحابة والتابعين كسفيان بن عينية ووكيم بن الجراح وشعبة بن الحجاج ويزيد بن هرون وعبدالرزاق وادم بن ابي اياس واسحاق بن راهوية وروح بن عبادة وعبد الله بن حميد وابي بكربن شيبة وآخرين وسيأتي ذكر كتبهم ثم بعد هؤلا طبقة اخرى منهم عبد الرزاق وعلى بن ابي طلحة وابن جهر ير وابن ابي حاتم وابن ماجه والحاكم وابن مردوية وابو الشيخ ابن حبان وابن المنذر في اخرين ثم انتصبت طبقة بعدهم الى تصنيف تفاسير مشحونة بالفوائد محفوفة الاسانيد مثل ابي اسحق الزجاج وابي على الفارسي واما ابو بكرالنقاش وابو جعفر النحاس فكثيرا مااستدرك الناس عليهما ومثل مكى بن ابي طالب وابي العباس المهدوي ثم الف في التفسير طائفة من المتأخرين فاختصروا الاسانيد ونقلوا الاقوال بترا فدخل من هنا الدخيل والتبس الصحيح بالعليل ثم صاركل من سنح قول يورده ومن خطر بباله شي. يعتمده ثم ينقل ذلك خلف عن سلف ظانًّا إن له اصلا غير ملتفت الى تحرير ما ورد عن السلف الصالح ومن هم القدوة في هذا الباب قال السيوطي رأيت في تفسير قوله سبحانه وتعالى غير المغضوب عليهم ولا الضالين نحو عشرة اقوال مع ان الوارد عن النبي صلى الله عليه وسلم وجميع الصحابة والتابعين ليس غير اليهود والنصاري حتى قال ابن ابي حاتم لا اعلم في ذلك اختلافاً من المفسرين ثم صنف بعد ذلك قوم برعوا في شي من العلوم ومنهم من ملا كتابه بما غلب على طبعه من الفن واقتصر فيه على ما تمهر هو فيه كأن القرآن انزل لاجل هذا العلم لاغير مع ان فيه تبيان كل شي. فالنحوي تراه ليس له الا الاعراب وتكثير

الاوجه المحتملة فيه وان كانت بعيدة وينقل قواعد النحو ومسائله وفروعه وخلافياته كالزجاج والواحدي في البسيط وابي حيان في البحر والنهر والاخباري ليس له شغل الأقصص استيفاؤها والاخبار عمن سلف سوا كانت صحيحة او باطلة ومنهم الثعلبي والفقيه يكاد يسرد فيه الفقه جميعاً وربما استطرد الى اقامة ادلة الفروع الفقهية التي لا تعلق لهـــا بالآية اصلا والجواب عن الادلة للمخالفين كالقرطبي وصاحب العلوم العقلية خصوصاً الامام فخر الدين الرازي قد ملاً تفسيره باقوال الحكماء والفلاسفة وخرج من شيء الى شيء حــتي يقضي الناظر العجب قال ابو حيان في البحر جمع الامام الرازي في تفسيره اشيا. كشيرة طو يلة لا حاجة بها في علم التفسير ولذلك قال بعض العلماً فيه كل شيء الا التفسير والمبتدع ليس له قصد الاتجريف الآيات وتسويتها على مذهبه الفاسد بحيث انه لو لاح له شاردة من بعيد اقتنصها او وجد موضعاً له فية ادنى مجال سارع اليه كما نقل عن البلقيني انه قال استخرجت مدن الكشاف اعتزالا بالمناقيش منها انه قال في قوله سبحانهُ وتعالى فمن زحزح عن النار وادخل الجنة فقد فاز اي فوز اعظم من دخــول الجنة اشار بهِ الى عدم الروية والملحد لا تسأل عن كفره والحاده في ايات الله تعالى وافترائه على الله تعالى ما لم يقله كقول بعضهم ان هي الافتنتك ما على المباد اضر من ربهم وينسب هذا القول الى صاحب قوت القلوب الى طالب المكي ومن ذلك القبيــل الذين يتكلمون في القرآن بلا سند ولا نقل عن السلف ولا دعاية للاصول الشرعية والقواعد المربية كتفسير محمود بن حزة الكرماني في مجلدين سماه العجائب والغرائب ضمنهٔ اقوالا هي عجائب عند العوام وغرائب عما عهد من السلف بل هي اقوال منكرة لا يحل الاعتقاد عليها ولا ذكرها الاللتحذير من ذلك قرل

من قال في ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به انه الحب والعشق ومن ذلك قولهم في ومن شر غاسق اذا وقب انه الذكر اذا قام وقولهم في مــن ذا الذي يشفع عنده معناه من ذل اي من الذل وذي اشارة الى النفس ويشف من الشفا جواب من دع امر من الوعي وسئل البلقينى عمن فر بهذا فافتى بانه ماحد واماكلام الصوفية في القرآن فليس بتفسير قال ابن الصلاح في فتاواه وجدت عن الامام الواحدي انهُ قال صنف السلمي حقائق التفسير انكان قد اعتقد ان ذلك تفسير فقد كفر قال النسفى في عقائده النصوص تحمل على ظواهرها والعدول عنها عملى معان يدعيها اهل الباطن الحاد وقال التفتازانى في شرحه سميت الملاحدة باطنية لادعائهم ان النصوص ليست على ظواهرها بل لها معان باطنة وقالواما مايذهب اليه بعض المحققين من ان النصوص على ظواهرها ومع ذلك فيها اشارات خفية الى دقائق تنكشف على ارباب السلوك يمكن التطبيق بينها وبين الظواهر المرادة فهو من كمال العرفان ومحض الايمان وقال تاج الدين عطا الله في لطائف المنن اعلم ان تفسير هذه الطائفة لكلام الله سبحانه وتعالى وكلام دسوله صلى الله تعالى عليه وسلم بالمعاني الغريبة ليست احالة الظاهر عن ظاهره ولكن ظاهر الآية مفهوم منه ما جلت الآية له ودلت عليه في عرف اللسان وثم افهام باطنة تفهم عند الاية والحديث لمن فتح الله تعالى قلبه وقدجا في الحديث لكل آية ظهر وبطن فلا يُصدّنك عن تلقى هذه المعاني منهم ان يقول لك ذو جدل هذا احالة كلام الله تعالى وكلام رسوله فليس ذلك باحالة وانما يكون احالة لو قال لامعنى للآية الاهذا وهم لايقولون ذلك بل يفسرون الظواهر عــلى ظواهرها مرادأبها موضوعاتها انتهى قال صاحب مفتاح السعادة الإيمان بالقرآن هو التصديق بانه كلام الله سبحانة وتعالى قد انزل على دسوله

محمد صلى الله تعالى عليه وسلم بواسطة جبريل عليه السلام وانه دال على صفة ازلية له سبحانه وتعالى وان مادل هو عليه بطريق القواعد العربية مما هو مراد الله سبحانه وتعالى حق لاريب منهُ ثم تلك الدلالة علىمراده سبحانة وتعالى بواسطة القوانين الادبية الموافقة للقواعــد الشرعية والاحاديث النبوية مراد الله سبحانة وتعالىومن جملة ما علم من الشرايع ان مراد الله سبحانة وتعالى من القرآن لا ينحصر في هـذا القدر لما قد ثبت في الاحاديث ان لكل آية ظهراً وبطنا والمراد الاخر لما لم يطلع عليه كل احد بل من اعطى فهما وعلماً من لدنه تعالى يكون الضابط في صحة م ان لا يرفع ظاهر المعاني المنفهمة عن الالفاظ بالقوانين العربية وان لايخالف القواعد الشرعيةولا يباين اءجاز القرآن ولايناقض النصوص الواقعة فيها فان وجد فيه هذه الشرايط فلا يطعن فيه والافهو بمعزل عن القبول قال الزمخشري من حق تفسير القران ان يتعاهد بقاء النظم على حسنه والبلاغة على كمالها وما وقع به التحدي سليما من القادح واماالذين تأيدت فطرتهم النقية بالمشاهدات الكشفية فهم القدوة فني هذه المسالك ولا يمنعون اصلًا عن التوغل في ذلك ثم ذكر ما وجب على المفسر من الآداب وقال ثم اعلم ان العلما كما بينوا في التفسير شرائط بينوا في المفسر ايضاً شرائط لا يحل التعاطي لمن عرى عنها اوهو فيها راجل وهي ان يعرف خمسة عشر علماً على وجه الاتقانوالكمال اللغة والنحو والتصريف والاشتقاق والمعاني والبيان والبديع والقرآت واصول الدين واصول الفقه واسباب النزول والقصص والناسخ والمنسوخ والفقه والاحاديث المبينة لتفسير المجمل والمبهم وعلم الموهبة وهو عسلم يورثه الله سبحانه وتعالى لمن عمل بما علم وهذه العلوم التي لامندوحة للمفسر عنها والافعلم التفسير لابدله من التبحر في كل العلوم ثم ان تفسير القرآن ثلاثة اقسام

الاول علم ما لم يطلع الله تعالى عليه احداً من خلقه وهو ما استأثر به من علوم اسرار كتابه من ممرفة كنه ذاته ومعرفة حقائق اسمائه وصفاته وهذا لايجوز لاحد الكلام فيه والثاني ما اطلع الله سبحانة وتعالى نبيه عليهِ من اسرار الكتاب واختص بهِ فلا يجوز الكلام فيه الاله عايهِ الصلوة والسلام او لمن اذن له قيل واوائل السور من هذا القسم وقيل من الاول والثالت عاوم علمها الله تعالى نبيه مما اودع كتابهِ من المعانى الجلية والخفية وامره بتعليمها وهذا ينقسم الى قسمين منه ما لأيجرز الكلام فيه الابطريق السمع كاسباب النزول والناسخ والمنسوخ والقرآت واللغات وقصص الامم واخبار ماهو كائن ومنه مايؤخذ بطريق النظر والاستنباط من الالفاظ وهو قسمان قسم اختلفوا في جوازه وهو تأويل الآيات المتشابهات وقديم اتفقوا عليه وهو استنباط الاحكام الاصلية والفرعية والاعرابية لان مبناها على الاقيسة وكذلك فنون البلاغة وضروب المواعظة والحكم والاشارات لايمتنع استنباطها منسه لمن له اهلية ذلك وما عدا هذه الامور هو التفسير بالرأي الذي نهــى عنه وفيه خمسة انواع الاول التفسير من غير حصول العلوم التي يجوز معها التفسير الثاني تفسير المتشابه الذي لايعلمهُ الا الله سبحانه وتعالى الثالث التفسير المقرر للمذهب الفاسد بأن يجعل المذهب اصلا والتفسير تابعاً له فيرد اليهِ باي طريق امكن وانكان ضعيفا الرابع التفسير بان مراد الله سبحانة وتعالى كذاعلى القطع من غير دليل الخامس التفسير بالاستحسان والهوى قال ابمه فمدومه القرآن هو كلام الله المنزل على نبيه المكتوب بين دفتي المصحف وهو متواتر بين الامةالا انااصحابة دووه عن رسول الله صلى الله عليهِ وسلم عـلى طرق مختلفة في بعض الفاظهِ وكيفيات الحروف في ادائها وتنوقل ذلك واشتهر الى ان استقرت منها

سبع طرق معينة تواتر نقلها ايضاً بادائهها واختصت بالانتساب الى من اشتهر بروايتها من الجم الغفير فصارت هذه القرآت السبع اصـولاً للقراءة وربما زيد بعد ذلك قرآت اخرى لحقت بالسبع الاانها عند المة القراءة لاتقوى قوتها في النقل وهذه القرآت السبع معروفة في كتبها وقد خالف بعض الناس في تواتر طرقها لانها عندهم كيفيات للادا وهو غير منضبط وليس ذلك عنــدهم بقــادح في تواتر القرآن وقالوا بتواترها وقال اخرون بتواتر غير الادا منها كالمد والتسهيل لعدم الوقوف عملى كيفيته بالسمع وهو الصحيح ولم يزل القراء يتداولون هذه القرآت وروايتها الى ان كتبت العلوم ودونت فكتبت فيا كتب من العلوم وصارت صناعة مخصوصة وعلماً مفرداً وتناقله الناس بالمشرق والاندلس في جيل بعد جيـل الى ان ملك بشرق الاندلس مجاهد من موالي المامريين وكان معتنياً بهذا الفن من بين فنون القرآن لما اخذه بهِ مولاه المنصور بن ابي عامر واجتهد في تعليمه وعرضه على من كان من المة القراء بحضرته فكان سهمه في ذلك وافراً واختص مجاهد بعد ذلك بامارة دانية والجزائر الشرقية فنفقت بها سوق القراءة لماكان هو من الممتها وبماكان له من العناية بسائر العلوم عموماً و بالقران خصوصاً فظهـر لعهده ابو عمرو الدانى وبلغ الغاية فيها ووقفت عليه ممرفتها وانتهت الى روايته أسانيدها وتعددت تآليفة فيها وعول الناس عليها وعدلوا عن غيرها واعتمدوا من بينها (كتاب التيسير) له ثم ظهر بعد ذلك فيا يليه من المصور والاجيال ابو القاسم ابن فيره من اهل شاطبة فعمد الى تهذيب مادوًنه ابو عمرو وتلخيصه فنظم ذلك كله في قصيدة نفذ فيهما اسما القرا بجروف ابج دثرتيباً احكمه ليتيسر عليه ماقصده من الاختصار وليكون اسهل للحنظ لاجل نظمها فاستوعب فيها الفن استيعابأ حسنأ

وعنى الناس بحفظها وتلقينها للولدان المتعلمين وجرى العمل على ذلك في امصار المغربوالاندلس وربما اضيف الى فن القرآت فن الرسم ايضاً وهياوضاح حروف القران في المصحف ورسومه الخطية لان فيهحروفاً كثيرةوقع رسمها علي غير المعروف من قياس الخط كزيادة اليا. في (باييد)وزيادة الالف في (لااذ بحنة)و (لااوضعوا) والواوفي (جزاؤ الظالمين) وحذف الالفات في مواضع دون اخرى وما رسم فيه من التآآت ممدوداً والاصل فيه مربوط على شكل الهاي وغير ذلك وقد مر تعليل هــذا الرسم المصحفي عند الكلام في الخط فلما جاءت هذه المخالفة لاوضاع الخط وقانونه احتيج الى حصر هافكتب الناس فيها ايضاً عند كتبهم في العلوموانتهت بالمغرب الى ابي عمر الداني المذكور فكتب فيها كتبآ من اشهر ها كتاب المقنع واخذ به الناس وعولوا عليه ونظمه ابو القاسم الشاطبي في قصيدتهالمشهورة على روى الرا. وولع الناس بحفظها ثم كثر الخلاف في الرسم في كلمات وحروف اخــرى ذكرها ابو داود سليمان بن نجاح من موالي مجاهد في كتبه وهو من تلاميذ ابي عمرو الداني والمشتهر بحمل عاومه وروايته وكتبه ثم نقل بعده خلاف اخر فنظم الجزار من المتأخرين بالمغرب ارجوزة اخرى زاد فيها على المقنع خلافاً كثيراً وعزاه لناقليه واشتهرت بالمغرب واقتصر الناس على حفظها وهجروا بها كتب ابي داوود وابي عمرو والشاطبي في الرسم ( واماالتفسير ) فاعلم ان القرآن نزل بلغة العرب وعلى اساليب بلاغتهم فكانوا كلهم يفهمونه ويعلمون معانيه في مفرداته وتراكيبه وكان ينزل جلاً جلاً وآيات آيات لبيان التوحيد والفروض الدينية بحسب الوقايع ومنها ماهو في العقائدالايمانية ومنها ماهو في احكام الجوارح ومنها مايتقدم ومنها مايتأخر ويكون ناسخاً له وكان النبي صلى الله عليه وسلم يبين المجمل ويميز الناسخ من - 17

المنسوخ ويعرفه اصحابه فعرفوه وعرفوا سبب نزول الايات ومقتضى الحال منها منقو لا عنه كما علم من قوله تعالى اذا جا، نصر الله والفتح انها نعى الذي صلى الله عليه وسلم وامثال ذلك ونقل ذلك عن الصحابة رضوان الله تعالى عليهم الجعين وتداول ذلك التابهون من بعدهم ونقل ذلك عنهم ولم يزل ذلك متناقلا بين الصدر الاول والسلف حتى صارت المعارف علوماًودونت الكتب فكتب الكثير من ذلك ونقلت الاثار والثعالي وامثال ذلك من المسرين وانتهى ذلك الى الطبري والواقدي والثعالي وامثال ذلك من المسرين فكتبوا فيه ما شا، الله ان يكتبوه من الاثار ثم صارت علوم اللسان صناعة من الكلام في موضوعات اللغة واحكام الاعراب والبلاغة في التراكيب فوضعت الدواوين في ذلك بعد ان كانت ملكات للعرب لا يرجع فيها الى نقل ولا كتاب فتنوسي ذلك وصارت تتلق من كتب اهل اللسان فاحتيج الى ذلك في تفسير القرآن

علم الحديث

قال المحدث الدهلوي في معمر ام اعلم انه لا سبيل لنا الى معرفة الشرائع والاحكام الى خبر النبي صلى الله عليه وسلم بخلاف المصالح فانها قد تدرك بالتجربة والنظر الصادق والحدث ونحو ذلك ولا سبيل الى معرفة اخباره صلى الله عليه وسلم الا تلتي الروايات المنتهية اليه بالاتصال والعنعنة سوا كانت من لفظه صلى الله عليه وسلم او كانت احاديث موقوفة قد صحت الرواية بها عن جاعة من الصحابة والتابعين بحيث يبعد إقدامهم على الجزم بمثله لولا النص والاشارة من الشارع فمن ذلك رواية عنه صلى الله عليه وسلم دلالة وتلتي تلك الروايات لا سبيل اليه م يومنا هذا الاتتبع الكتب المدرنة في علم الحديث فانه لا يوجد اليوم رواية يعتمد عليها غير مدونة انتهى قال ابمه فلرومه واما علوم الحديث فهي كثيرة ومتنوعة لان منها ما ينظر في ناسخه ومنسوخه وذلك بما ثبت في شريعتنا من جواز النسخ ووقوعه لطفاً من الله بعباده وتخفيفاً عنهم باعتبار مصالحهم التي تكفل لهم بها قال الله تعالى ما نذَّسَخ من آيةٍ أو 'نأسبها أو نأت بخـير منها أو مثلها فاذا تعارض الخبران بالنفي والاثبات وتعذر الجمع بينهما ببعض التأويل وعلم تقدم احدهما تمين ان المتأخر ناسخ ومعرفة الناسخ والمنسوخ من اهم علوم الحديث واصعبها قال الزهري اعيا الفقها. واعجزهم ان يعرفوا ناسخ حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم من منسوخه وكان للشافعي رضي الله عنه فيه قسدم راسخة ومن علوم الاحاديث النظر في الاسانيد ومعرفة ما يحب العمل به من الاحاديث بوقوعه على السند الكامل الشروط لان العمل انمــا وجب بما يغلب على الظن صدقه من اخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم فيجتهد في الطريق التي تحصل ذلك الظن وهو عمرفة رواة الحديث بالعدالة والضبط واغا ثبت ذلك بالنقل عن اعلام الدين بتعديلهم وبرانتهم من الجرح والغفلة ويكون لنا ذلك دليلا على القبول او الترك وكذلك مراتب هؤلا. النقلة من الصحابة والتابعين وتفاوتهم في ذلك وتميزهم فيه واحدأ واحدأ وكذلك الاسانيد تتفاوت باتصالها وانقطاعها بان يكون الراوي لم يلق الراوي الذي نقل عنه وبسلامتها من العلل الموهنة لها تنتهي بالتفاوت الى طرفين فحكم بقبول الأعلى ورد الاسفل ويختلف في المتوسط بحسب المنقول عن اغمة الشان ولهم في ذلك الفاظ اصطلحوا على وضعها لهذه المراتب المرتبة مثل الصحيح والحسن والضعيف والمرسل والمنقطع والمعضل والشاذ والغريب وغيير ذلك من القابه

المتداولة بينهم وبوبوا على كل واحد منها ونقلوا ما فيه من الخلاف لاغة اللسان او الوفاق ثم النظر في كيفية اخذ الرواة بحضهم عن بعض بقراءة او كتابة او مناولة او اجازة وتفاوت رتبها وما للعلما. في ذلك من الخلاف بالقبول والردثم اتبعوا ذلك بكلام في الفاظ تقع في متون الحديث من غريب او مشكل او تصحيف او مفترق منها او مختلف وما يناسب ذلك هذا معظم ماينظر فيه اهل الحديث وغالبه وكانت احوال نقلة الحديث في عصور السلف من الصحابة والتابعين معروفة عند اهل بلده فمنهم بالحجاز ومنهم بالبصرة والكوفة من العراق ومنهم بالشيام ومصر والجميسع معروفون مشهورون في اعصارهم وكانت طريقة اهل الحجاز في اعصارهم في الاسانيد أعــلى ممن سواهم وامتن في الصحة لاستبدادهم في شروط النقل من العدالة والضبط وتجافيهم عن قبول الجهول الحال في ذلك وسند الطريقة الحجازية بعد السلف الامام مالك عالم المدينة رضى الله تعالى عنه ثم اصحاب مثل الامام محمد بن ادريس الشافعي والامام احمد بن حنبل وامثالهم وكان علم الشريعة في مبدأ هذا الامن نقلًا صرفاً شمر لها السلف وتحرُّوا الصحيح حتى اكملوها وكتب مالك رحمه الله كتاب الموطأ اودعه اصول الاحكام من الصحيح المتفق عليه ورتبه على ابواب الفقه ثم عنى الحفاظ بمعرفة طرق الاحاديث واسانيدها المختلفة وربما يقع اسناد الحديث من طرق متعددة عن وواة مختلفين وقد يَقم الحديث ايضا في ابواب متعددة باختلاف المعاني التي اشتمل عليها وجاء مُحمَّد بن اسمعيل البخاري إمام المحدثين في عطيره فخرج احاديث السنة على إبوابهما في مسنده الصحيح بجميع الظرق التى الحجازيين العراقيين والشاميين واعتمد منها ما اجهوا عليه دون ما اجعلفوا فيه و كرر الاخاديث بسوقه في كل ماد بعتى ذلك

الباب الذي تضمنه الحديث فتكررت لذلك احاديثهُ حتى يقسال انهُ اشتمل على تسعة الاف حديث ومائتين منها ثلاثة الاف متكررة وفرق الطرق والاسانيد عليها مختلفة في كل باب ثم جا الامام مسلم بن الحجاج القشيري رحمه الله تعالى فالمف مسنده الصحيح حذا فيه حذو البخاري في نقل المجمع عليه وحذف المتكرر منها وجع الطرق والاسانيد وبوَّبه على ابواب الفقه وتراجمه ومع ذلك فلم يستوعبا الصحيح كله وقد استدرك الناس عليهما في ذلك ثم كتب ابو داود السجستاني وابو عيسى الترمذي وابو عبد الرحمن النسائي في السنن باوسع من الصحيح وقصدوا ما توفرت فيه شروط العمل اما من الرتب العالية في الاسانيد وهو الصحيح كما هو معروف واما من الذي دوَّنه من الحسن وغيره ليكون ذلك اماماً للسنة والعمل وهذه هي المسانيد المشهورة في المـلة وهي امهات كتب الحديث في السنة فانها وان تعددت ترجع الى هذه في الاغلب ومعرفة هذه الشروط والاصطلاحات كاپا هي علم الحديث ورزا يفردعنها الناسخ والمنسوخ فيجعل فنأ برأسه كذا الغريب وللناس فيه تآليف مشهورة ثم المؤتلف والمختلف وقد ألّف الناس في علوم الحديث واكثروا ومن فحول علمائه واغتهم ابو عبد الله الحاكم وتآليفه مشهورة وهو الذي هذبه واظهر محاسنه واشهر كتاب للمتأخرين فيه كتاب ابي عمرو ابن الصلاح كان لعهد اوائل المائة السابعة وتلاه محيى الدين النووي بمثل ذلك والفن شريف في مغزاه لانه معرفة ما يحفظ به السنن المنقولة عن صاحب الشريعة

انفطاع عهد تخريج الاماديث 🐉

وقد انقطع لهذا العهد تخريج شي٠ من الاحاديث واستدراكها على المتقدمين اذ العادة تشهد بان هؤلا٠ الاغة على تعددهم وتلاحقءصورهم

ولكفايتهم واجتهادهم لم يكونوا ليغفلوا شيئاً من السنة او يتركوه حتى يعثر عليه المتأخر هذا بعيد عنهم وانما تنصرف العناية لهذا العهدالي الى تصحيح الامهات المكتوبة وضبطها بالرواية عن مصنفيها والنظر في اسانيدها الى مؤلفيها وغرض ذلك على ما تقرر في علم الحديث من الشروط والاحكام لتتصل الاسانيد محكمة الي منتهاها ولم يزيدوا في ذلك على العناية باكثر من هذه الا. إ\_ات الجمسة الا في القليل فاما البخاري وهو اعلاها رتبة فاستصعب الناس شرحه واستغلقوا منحاه من اجل ما يحتاج اليه من معرفة الطرق المتعددة ورجالها من اهل الحجاز والشام والعراق ومعرفة احوالهم واختلاف الناس فيهم ولذلك يحتاج الى امعان النظر في التفقه في تراجه لانه يترجم الترجة ويورد فيها الحديث بسند او طريق ثم يترجم اخرى ويورد فيها ذلك الحديث بعينه لما تضمنه من المعنى الذي ترجم به الباب وكذلك في ترجمة وترجمة الى ان يتكرر الحديث في ابواب كثيرة بجسب معانيه واختلافها ومن شرحه ولم يستوف هذا فيه فلم يوف حق الشرح كابن بطال وابن المهلب وابن التين ونحوهم ولقد سمعت كثيراً من شيوخنا رحمهم الله يقولون شرح كتاب البخاري دين على الامة يعنون ان احداً من علماء الامة لم يوف ما يجب له من الشرح بهذا الاعتبار واما صحيح مسلم فكثرت عناية علماء المغرب به واكبوا عليه واجمعوا عملى تفصيله على كتاب البخاري من غير الصحيح مما لم يكن على شرطه واكثر ما وقع له في التراجم واملى الامام المارزي من فقهاء المالكية عليه شرحاً وسماه المعلم بفوائد مسلم اشتمل على عيون من علم الحديث وفنون من الفق ثم أكمله القاضي عياض من بعده وتممه سماه أكمال المعلم وتلاهما محبى الدين النووي بشرح استوفى ما في الكتابين وزاد عليهما فجاء شرحاً وافيـــاً

واما كتب السنن الاخرى وفيها معظم مآخذ الفقها. فاكثر شرحها في كتب الفقه إلاما يختص بعلم الحديث فكتب الناس عليها واستوفوا من ذلك ما يحتاج اليــه من علم الحديث وموضوعاته والاسانيد التي اشتملت على الاحاديث المعمول بها من السنة انتهى قال في كثف الظومه قال القاضي ابو البركات عبد العزيز البغدادي في الفنون الجلية وانواع علوم الحديث كثيرة وقد اطنب فيها الاغمة حتى ان الضعيف وهو نوع منها بلغ به ابو حاتم بن جبان في تقسمه خمسين قسماً الا واحداً فما ظنك بغيره انتهى قال المولى ابو الخير واعلم ان قصارى نظر ابنا هذا الزمان في علم الحديث النظر في مشارق الانوار فان ترفعت الى مصابيح البغوي ظنت انها تصل الى درجة المحدثين وما ذلك الا بجهام بالحديث بل لو حفظهما عن ظهر قلب وضم اليهما من المتون مثليهما لم يكن محدثاً حتى يلج الجمل في سم الخِياط واغا الذي يعده اهل هذا الزمان بالغ ألى النهاية وينادونه محدث المحدثين وبخاري العصر من اشتغل بجامع الاصول لابن الأثير مع حفظ علوم الحديث لابن الصلاح او التقرب للنووي الا انه ليس في شيَّ من رتبة المحدثين والما المحدث من عرف المسانيد والعلل واسما. الرجال والعسالي والنازل وحفظ مع ذلك جملة مستكثرة من المتون وسمع الكتب الستة ومسند الامام احمد بن حنبل وسنن البيهتى ومعجم الطبراني وضم الى هـذا القدر الف جزء من الاجزاء الحديثة هذا اقل فاذا سمع ما ذكرناه وكتب الطبقات وزاد على الشيوخ وتكلم في العلل والوفيات والاسانيدكان في اول درجات المحدثين ثم يزيد الله سبحانه وتعالي من يشاء ما يشاء هـذا ما ذكره تاج الدين السبكي وذكر صدر الشريعة في تعديل العلوم ان مشايخ الحديث مشهورون بطول الاعماد وذكر السبكي في طبقات الشافعية ان أباسهل

- 142 -

قال سمعت ابن الصلاح يقول شيو خنا يقولون دليل طول عمر الرجل اشتغاله باحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم وبصدقة التجربة فان اهل الحديث اذا تتبعت اعمارهم تجدها في غايـة الطول والكتب المصنفة فى علم الحديث اكثر من ان تحصى الا ان السلف والخلف قد اطبقوا على ان اصح الكتب بعدكتاب الله سبحانه وتعالى صحيح البخاري ثم صحيح المسلم ثم الموطأثم بقية الكتب الستة وهي سنن ابي داود والترمـذي والنسائي وابن ماجة والدارقطني والمسندات المشهورة انتهى قال في كثاف الاصطلاحات علم الحديث ويسمى بعلم الرواية والاخبار والاثار ايضاً على ما في مجمع السلوك حيث قال ويسمى جملة علم الرواية والاخبار والاثار علم الاحاديث انتهى فعلى هذا علم الحديث يشتمل علم الآثار ايضاً بخلاف ماقيل فانه لايشتمل والظاهر ان هذا مبنى على عدم اطلاق الحديث على اقوال الصحابة وافعالهم على ما عرف وعلم الحـديث علم تعرف به اقرال رسول الله صلى الله عليه وسلم وافعاله اما اقواله عليه الصلوة والسلام فهى الكلام المربي فمن لم يعرف حال الكلام العربي فهو بمعزل عن هذا العلم وهو كونهُ حقيقة ومجازاً وكتابة وصريحاً وعاماً وخاصاً ومطلقاً ومقيداً ومنطوقاً ومعنوياً ونحو ذلك مع كونهعلى قانون العربية الذي بينه النحاة بتفاصيله وعملى قواعد استعمال العرب وهو المعبر لعلم اللغة واما افعاله عليه الصلوة والسلام فهي الامور الصادرة عنه التي امرنا باتباعه فيها اولاً كالافعال الصادرة عنه طبعاً او خاصة كذا في العيني شرح ميميح البخـاري وزاد الكرماني واحواله ثم في العيني وموضوعه ذات رسول الله صلى الله عليه وسلم من حيث انـــهُ رسول الله ومباديه هي ما تتوقف عليه المباحث وهى احوال الحديث وصفاته ومسائله هي الاشياء المقصودة منه وغايته الفوز بسعادة

الدارين فائدة لاهل الحديث مراتب اولها الطالب وهو المبتدي الراغب فيهثم المحدث وهوالاستاذ الكامل وكذا الشيخ والامام بمعناه ثمالحافظ وهوالذي احاط علمه بمائة الف حديث متنأ واسنادا واحوال دواةجرحا وتعديلا وتاريخاً ثم المجة وهو الذي احاط عامه بشيلاثمائة الف حديث كذلك قاله ابن المطري قال الجزري رحمه الله: الراوي ناقل الحديث بالاسناد والمحدث من تحمل بروايته واعتنى بدرايته والحافظ من روى مايصل اليه ووعى مايحتاج اليه قال السيوطي في تدريب الراوي فوائر الاولى صحيح بن حبان ترتيبه مخترع ليس على الابواب ولا على المسانيد ولهذا سماه التقاسيم والانواع وسببه انه كان عارفاً بالكلام والنحو والفلسفة ولهذا تكلم فيه ونسب الى الزندقة وكادوا يحكمون بقتله ثم نني من سجبستان الى سمرقند *والكشف من كتاب*ه عسر جداً وقد رتبهُ بعض المتأخرين على الابواب وعمل لهُ الحافظ ابو الفضل العراقي اطرافاً وجرد الحافظ ابو الحسن التيمي زوائده على الصحيحين في مجلد الثانية صحيح ابن خزيمة اعلى مرتبة من صحيح ابن حبان لشدة تحريه حتى انه يتوقف في التصحيح لادنى كلام في الاسناد فيقـول ان صح الخبر او ان ثبت كذا ونحو ذلك وممن صنف في الصحيح ايضاً غير المستخرجات الآتى ذكرها السنن الصحاح لسعيد بن السكن الثالث صرح الخطيب وغيره بان الموطأ مقدم على كل كتاب من الجوامع والمسانيد فعلى هذا هو بعض صحيح الحاكم وهو روايات كثيرة واكبرها رواية القعبني وقال العلاني وروى الموطأ عن مالك جاعات كثيرة وبين رواياتهـم اختلاف من تقديم وتأخير وزيادة ونقص ومن اكبرها واكثرها زيادات روايات ابن مصعب قال ابن حزم في موطأ ابن مصعب هذا زيادة على سائر الموطئات نحوماية حديث واما ابن حزم فانه قال اولى الكتب الصحيحان - 14

- 144 -

ثم صحيح سعيد بن السكن والمنتقى لابن الجارود والمنتقى لقاسم بن اصبغ ثم بعد هذه الكتب كتاب ابي داوود وكتاب النساني ومصنف قاسم بن اصبغ ومصنف الطحاوي ومسانيد احمـد والبزار وابني ابي شيبة ابي بكر وعثمان وابن راهوية والطيالسي والحسين بن سفيان والمستدرك وابن سنجر ويعقوب بن شيبة وعلي بن المديني وابن ابي عزرة وما جرىمجراها التي افردت لكلام رسول الله صلى الله عليهِ وسلم صرفاً ثم بعدها الكتب التي فيهاكلامه وكلام غيره ثم ماكان فيه الصحيح فهواجل مثل مصنف عبد الرزاق ومصنف ابن ابي شيبة ومصنف بتي بن مخلد وكتاب محمد بن نصر المروزي وكتاب ابن المنذر ثم مصنف حماد بن سلمةومصنف سعيد بن منصود ومصنف وكيع ومصنف الرزيابي وموطأ مالك وموطأ ابن ابى ذئب وموطأ ابن وهب ومسائل بن حنبل وفقه ابي عبيد وفقه ابي ثور وماكان من هذا النمط مشهوراً كحديث شعبة وسفيان والليث والاوزاعي والجيدي وابن مهدي ومسدد وما جرى مجراها فهذه طبقة موطأ مالك بعضها اجمع للصحيح منه وبعضها مثله وبعضها دونه ولقد احصيت ما في حديث شعبة من الصحيح فوجدته ثماغاتة حديث ونيفاً مسندة ومرسلا يزيد عــلى المانتين واحصيت ما في موطأ مالك وما في حديث سفيان بن عينية فوجدت في كل واحد منهما من المسند خمسانة ونيفاً مسندة او ثلثمانة مرسلا ونيفاً او فيه نيف وسبعون حديثاً قد ترك مالك نفسه العمل بها وفيها احاديث ضعيفة وهماها جمور العلماء انتهى وقال الشيخ ولى الله في معمدً اله البالغة وكتب الحديث على طبقات مختلفة ومنازل متبائنة فوجب الاعتناء بمعرفة طبقات كتب الحديث فنقمول هي باعتباد الصحة والشهرة على اربع طبقات وذلك لأن اعلى اقسام الحديث كما عرفت فيهاسبق ماثبت بالتواتر واجتممت الامة على قبوله

والعمل به ثم ما استفاض من طرق متعددة لا يبتى منها شبهة يعتد ٌ بها واتفق على العمل به جهود فقها. الامصار ولم يختلف فيه علما. الحرمين خاصة فان الحرمين محل الخلفاء الراشدين في القرون الاولى ومحط رحال العلما. طبقة بعد طبقة يبعد ان يسام منهم الخطأ الظاهر او كان قولا مشهوراً معمولاً به في قطر عظيم مروياً عن جماعة عظيمة من الصحابة والتابعين ثم ما صح وحسن سنده وشهد بمعلما الحديث ولم يكن قولا متروكاً لم يذهب اليه احد من الامة اما ما كان ضعيفاً موضوعاً او منقطعاً او مقلوباً في سنده او متنه او من رواية المجاهيــل او مخالفاً لما اجمع عليه السلف طبقة بعد طبقة. فلا سبيل الى القول به فالصحة ان يشترط مؤلف الكتب على نفسه ايراد ماصح او حسن غير مقلوب ولا شاذ ولاضعيف الامع بيان حاله فان ايراد الضعيف مع بيان حاله لا يقدح في الكتاب والشهرة ان يكون الاحاديث المذكورة فيهما دازة على السنة المحدثين قبل تدوينها وبعد تدوينها فيكون انمة الحديث قبل المؤلف دووها بطرقشتي واوردوها فيمسانيدهم ومجاميعهم وبعدالمؤلف اشتغلوا برواية الكتاب وحفظه وكشف مشكله وشرح غريبه وبيان اعرابه وتخريج طرق احاديثه واستنباط فقهها والفحص عن احوال رواتها طبقة بعد طبقة الى يومنا هذا حتى لايبتى شي. مما يتعلق به غير مبحوث عنه الاما شاء الله ويكون نقاد الحديث قبل المصنف وبعده وافقوه في القول بها وحكموا بصحتها وارتضوا رأي المصنف فيها وتلقوا كتابه بالمدح والثناء ويكون اغة الفقه لايزالون يستنبطون عنها ويعتمدون عليها ويعتنون بها ويكون العامة لا يخلون عن اعتقادها وتعظيمهاوبالجلة فاذا اجتمعت هاتان الخصلتان كمَلًا في كتاب كان من الطبقة الاولى ثم وان فقدنا رأساً لم يكن له اعتبار وماكان اعلى حد في الطبقة الاولى

- 12. -

فانه يصل الى حد التواتر وما دون ذلك يصل الى الاستفاضة ثم الى الصحة القطعية اعنى القطع المأخوذ في علم الحديث المفيد للعمل والطبقة الثانية الى الاستفاضة او الصحة القطعية والظنية وهكذا ننزل الامر فالطبقة الاولى منحصرة بالاستقراء في ثلثة كتب الموطأ وصحيح البخاري وصحيح مسلم قال الشافعي اصح الكتب بعد كتاب الله موطأ مالك واتفق اهل الحديث على ان جميع مافيه صحيح عـلى رأي مالك ومن وافقه واماعلى رأي غيره فليس فيه مرسل ولا منقطع الاقد اتصل السند به من طرق اخرى فلا جرم انها سيحيح من هذا الوجه وقدصنف في زمان مالك موطآت كثيرة في تخريج احاديثه ووصل منقطعه مثل كتاب ابن ابي ديب وابن عينية والثوري ومعمر وغيرهم ممن شارك مالكاً في الشيوخ وقد رواه عن مالك بغير واسطة اكثر من الف رجل وقد ضرب الناس فيه اكباد الابل الى مانك من اقاصي البلاد كما كان النبي صلى الله عليه وسلم ذكره فى حديثه فمنهم البرزون من الفتها. كالشافعي ومحمد بن الحسن وابن وهب وابن القاسم ومنهم نحارير المحدثين كيحي بن سعيد القطان وعبد الرحمن بن مهدي وعبد الرزاق ومنهم الملوك والامرا كالرشيد وابنيه وقد اشتهر في عصره حتى بلغ على جميع ديار الاسلام ثم لم يأت زمان الا وهو اكثر له شهرة واقوى به عماية وعليه بنى فقها الامصار مذاهبهم حتى اهل العراق في بعض امرهم ولم يزل العلما يخرجون احاديثه ويذكرون متابعاته وشواهده ويشرحون غريبه ويضبطون مشكله ويبحثون عن فقهه ويفتشون عن رجاله الى غاية ليس بعدها غاية وان شئت الحق الصراح فقس كتاب الموطأبكتاب الاثار لمحمد والامالي لابى يوسف تجد بينه وبينعها بعد المشرقين فهسل سمعت احداً من المحدثين والفقها. تعرض لهما واعتنى بهما اما الصحيحان

فقد اتفق المحدثون على انجيع مافيهما من المتصل المرفوع صحيح بالقطع وانهما متواتران الى مصنفيهما وانه كل من يهرون امرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين وان شئت الحمق الصراح فقسهما بكتاب ابن ابى شيبة وكتاب الطحاوي ومسند الخوارزمي وغيرها تجد بينها وبينهما بعد المشرقين وقد استدرك الحاكم عليهما احاديث هي عــلى شرطهما ولم يذكراها وقد تتبعت مااستدركه فوجدته قد اصاب من وجه ولميصب من وجه وذلك لانه وجد احاديث مروية عن رجال الشيخين بشرطها في الصحة والاتصال فاتجه استدراكه عليهما من هذا الوجه ولكن الشيخين لايذكران الاحديثا قد تناظر فيه مشانخهما واجعوا على القول به والتصحيح لهكما اشار مسلم حيث قال لم اذكر ههنا الاما اجمعوا عليه وجل ماتفرد به المستدرك كالموكى عليه المخفى مكانه في زمن مشانخهما وان اشتهر أمره من بعد أو ما اختلف المحدثون في رجاله فالشيخان كاساتذتهما كانا يعتنيان بالبحث ءن نصوص الاحاديث في الموصل والانقطاع وغير ذلك حتى يتضح الحال والحاكم يعتمد في الاكثر على قواعد مخرجة من صنايعهم كقوله زيادة الثقاب مقبولة واذ اختلف الناس في الوصل والارسال والوقف والرفع وغير ذلك فالذي حفظ الزيادة حجة على من لم يحفظ والحق انه كثيراً ما يدخل الخلل في الحفاظ من قبل الموقوف ووصل المنقطَع لا سيا عند رغبتهم في المتصل المرفوع وتنويههم به فالشيخان لايقولان بكثير مما يقوله الحاكم والله اعلم وهذه الكتب الثلاثة التي اعتنى القاضي عياض في المشارق بضبط مشكلها ورد تصحيفها والطبغة النانية كتب لم تبلغ مبلغ الموطأ والصحيحين ولكنهايتلوها كان مصنفوها معروفين بالوثوق والعدالة والحفظ والتبحر في فنون الحديث ولم يرضوا في كتبهم هذه بالتساهل فيا اشترطوا عــلى

انفسهم فتلقيها من بعدهم بالقبول واعتنى بها المحدثون والفقهاء طبقة بعد طبقة واشتهرت فيما بين الناس وتعلق بها القوم شرحاً لغريبها وفحصاً عن رجالها واستنباطاً لفقهها وعلى تلك الاحاديث بناء عامة العلوم كسنن ابى داوود وجامع الترمذي ومجتبي النسائي وهذه الكتب مع الطبقة الاولى اعتنى باحاديثها رزين في تجريد الصحاح وابن الاثير في جامع الاصـول وكاد مسند احمد يكون من جملة هذه الطبقة فان الامام احد جعله اصلا يعرف به الصحيح والسقيم قال ما ليس فيه فلا تقبلوه والطفة الثالة مسانيد وجوامع مصنفات صنفت قبل البخاري ومسلم وفي زمانهما وبمدهما جمعت بين الصحيح والحسن والضعيف والمعروف والغريب والشاذ والمنكر والخطأ والصواب والثابت والمقلوب ولم تشتهر في العلماء ذلك الاشتهار وان زال عنها اسم النكارة المطلقة ولم يتداول ماتفر دت به الفقهاء كثير تداول ولم تفحص عن صحتها وسقمها المحدثون كثير فحص ومنه ما لم يخدمه لغوي لشرح غريب ولا فقيه بتطبيقه بمذاهب السلف ولامحدث ببيان مشكله ولا مؤرخ بذكراسا وجاله ولااريد المتأخرين المتعمقين وانماكلامي في الائمة المتقدمين من اهل الحديث فهي باقية على استتارها واختفائهاوخمولها كمسند ابيعلي ومصنف عبد الرزاق ومصنف ابي بكر ابن ابي شيبة ومسند عبد بن حميد والطيالسي وكتب البيهق والطحاوي والطبراني وكان قصدهم جمع ما وجدوه لاتلخيصة وتهذيبه وتقريبه من العمل والطفة الرابعة كتب قصد مصنفوها بعد قرون متطاولة جمع ما لم يوجدوه في الطبقتين الاوليين وكانت في المجاميع والمسانيد المختفية فنوهوا بامرها وكانت على السنة من لم يكتب حديثه المحدثون ككثير من الوعاظ المتشدقين واهل الاهواء والضعفاء او كانت من اثار الصحابة والتابعين او من اخبار بني اسرائيل او من كلام

الحكما. والوعاظ خلَّمَها الرواة بجديث النبي صلى الله عليه وسلم سهواً او عمداً او كانت من محتملات القرآن والحديث الصحيح فرواها بالمنىقوم صالحون لا يعرفون غوامض الرواية فجعلوا المعاني احاديث مرفوعة او كانت معاني مفهدومة من اشارات الكتاب وااسنة جعاوها احاديث مستبدة برأسها ممدأ اوكانت جلاشتي في احاديت مختلفة جىلوها حديثاً واحداً بنسق واحد ومظنة هذه الاحاديث كتاب الضعفاء لابن حبان وكامل ابن عدي وكتب الخطيب وابي نعيم والجوذقاني وابن عساكر وابن نحا والديامي وكاد سند الخوارزمي يكون من هذد الطبقة واصلح هذه الطبقة ماكان ضعيفاً محتملا واسوأها ماكان موضوعاً او منلوباً شديد النكاره وهذه الطبقة مادة كتاب الموضوعات لابن الجوزي هينا وطبقة فامسه منها مااشتهر على السنة الفقها والصوفية والمؤرخين ونحوهم وليس له اصل في هذه الطبقات الاربع ومنها مادسه الماجن في دينه العالم بلسانه فاتى باسناد قوي لايمكن الجرح فيه وكلام بليغ لايبعد صدوره عنه صلى الله عليه وسلم فاثار في الاسلام مصيبة عظيمة لكن الجهابذة من اهل الحديث يوردون مثل ذلك عملي المتابعات والشواهد فتهتك الاستار ويظهر العوار اما الطبقة الاولى والنافية فعايهما اعـتماد المحدثين وحوم حماهما مرتعهم ومفرحهم واما الثالثة فلا يباشرها للعمل عليسه والقول به الا النحارير الجهابذة الذين يحفظون اسماء الرجال وعلل الاحاديث نعم ربما يؤخذ منها المتابعات والشواهد وقد جعل الله لكل شي. قدراً واما الرابعة فالاشتغال بجمعها او الاستنباط منسها نوع تعمق من المتأخرين وإن شئت الحق فطو ائف المبتدءين من الرافضة والمعتزلة وغيرهم يتمكنون بادنى عناية ان يلخصوا منها شواهد مذاهبهم فالانتصار بها غير صحيح في معادك العلما الحديث والله اعلم انتهى فائدة قال الذهبي

في اخر العشرين من كتاب طبقات المحمرتين وقد قلَّ من يعتني بالاثار ومعرفتها في هذا الوقت في مشارق الارض ومغاربها على رأس السبعمائة اما المشرق واقاليمه فغلق الباب وانقطع الخطاب والله المستعان واما المغرب وما بتي من جزيرة الاندلس فيندر من يعتني بالرواية كما ينبغي فضلاعن الدراية انتهى قال العامل على عنه ثم رجعت رواية الحديث الى البلاد الشرقية سيا الى بلاد الهند بعد انعدامها والجمد لله رب العالمين

علم اصول الحديث

قال في كثاف الاصطلاحات علم الاسناد ويسمى باصول الحديث ايضاً وهو علم باصول تعرف بها احوال حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم من حيث صحبة النقل وضعفه والتحمل والادا كذا في الجواهر وفي شرح النحبة وهو علم يبحث فيه عن صحة الحديث وضعفه وليعمل به ويترك من حيث صفات الرجال وصنيع الادا. انتهى فموضوعـــه الحديث بالحيثية المذكورةوفي ارشار الفاصر للشيخ شمس الدين الأكفاني السخاوي روايـة الحديث علم تتعرف منه انواع الرواية واحكامها وشروط الرواية واصناف المرويات واستخراج معانيها ويحتاج الى ما يحتاج اليه علم التفسير من اللغة والنحو والصرف والتصريف والمعانى والبيان والبديع والاصول ويحتاج الى تاريخ النقلة انتهى فال العام عني عنه قول الاكفاني هذا قد ذكره صاحب الكشاف في علم الحديث وهذا وهم منها وكان الواجب عليه ان يورد هذا في علم اصول الحديث قال في سعود المطابع عام الحديث دراية علم يمرف به حال الراوي والمروي من حيث القبول والرد وواضعه ابن شهاب الزهري في خلافة عمر بن عبد المزيز بلمر، من بعد موته صلى الله عليه وسلم بمائة علم ولولاه

لضاع الحديث ولذلك دخل فيه الضعيف والشاذ ولو كتب في زمنه صلى الله عليه وسلم لكان مضبوطاً مثل القران وحكمه الوجوب العيني على من انفرد به والكفائي عند التعدد وفائدته معرفة ما يقبل وما يرد مما اضيف اليه صلى الله عليه وسلم من الاحاديث اما علم الحديث رواية فهو نقل ما اضيف اليه صلى الله عليه وسلم قولاً او فعللا او تقريراً او صفة اي علم يشتمل على ذلك رواضعه واضع الاول اي انه اول من دوان كتبه وفائدته الاحتراز عن الخطأ في نقل ذلك وحكمه كالاولى

## علم الفقه

قال في كثاف الاصطلاح علم الفقه ويسمى هو وعلم اصول الفقه بعلم الدراية ايضاً على ما في مجمع السلوك وهو معرفة النفس ما لهــا وما عليها هكذا نقل عن ابي حنيفة رحمه الله انتهى . وذكر الامام النزالي ان الناس تصرفوا في اسم الفقه فخصوه بعلم الفتـاوي والوقوف على دلائلها وعللها واسم الفقه في العصر الاول كان يطلق على علم الآخرة ومعرفة دقائق آفات النفوس والاطلاع على الآخرة وحقارة الدنيا ولذا قيل الفقيه هو الزاهد في الدنيا الراغب في الاخرة البصير بذنبه المداوم على عبادة ربه الورع الكاف عن اعراض المسلمين قال اصحاب الشافعي الفقه هو العلم بالاحكام ااشرعية العملية من ادلتها التفصيلية والمراد بالحكم النسبة التآمة الخبرية التي العلم بها تصديق وبغيرها تصور فالفقه عبارة عن تصديق بالقضايا الشرعية المتعلقة بكيفية العمل تصديق حاصلًا من الادلة التفصيلية التي نصبت في الشرع على تلك القضايا وهي الادلة الاربعة الكتاب والسنة والاجماع والقياس انتهى. وموضوعه فعل المكلف من حيث الوجوب والندب والحل والحرمية

وغير ذلك كالصحة والفساد وقيل موضوعه اعم من الفعل لان قولنها الوقت سبب لوجوب الصلوة من مسائله وليس موضوعه الفعل انتهى . قال ابم خدرم الفقه معرفة احكام الله تعالى في افعال المتكلفين بالوجوب والخطر والندب والكراهة والاباحة وهي متلقاة من الكتاب والسنة وما نصبه الشارع لمعرفتها من الادلة فاذا استخرجت الاحكام من تلك الادلة قيل لها فقه وكان الساف يستخرجونها من تلك الادلة على اختلاف فيا بينهم ولا بد من وقوعه ضرورة ان الادلة غالبها من النصوص وهي بلغة العرب وفي اقتضاآت الفاظها لكثير من معانيهها اختلاف بينهم معروف وايضاً فالسنة مختلفة الطرف في الثبوت وتتعارض في الاكثر احكامها فتحتاج الى الترجيح وهر مختلف ايضاً فالادلة من غـير النصوص مختلف فيها وايضاً فالوقائع المتجددة لا توفى بها منصوص وما كان منها غـير ظاهر في المنصوص فيحمل على المنصوص لمشابهة بينهما وهذه كلها اشارات للخلاف ضرورية الوقوع ومن هنا وقع الخلاف بين السلف والاغمة من بعدهم ثم ان الصحابة كاپم لم يكونوا اهـل فتيا ولاكان الدين يؤخذ عن جعهم وانما كان ذلك مختصأ بالحاماين للقرآن العارفين بناسخه ومنسوخه ومتشابهه ومحكمه وسائر دلالته بما تلقوه من النبي صلى الله عليه وسلم او ممن سمعه منهم من نبيهم وكانوا يسمون لذلك القرآ. اي الذين يقرأون الكتاب لان العرب كانوا امة امية فاختص من كان منهم قارئًا لكتاب بهـذا لغرابته يومنذ وبتى الامر كذلك صدر الملة ثم عظمت امصار الاسلام وذهبت الامية من العرب بمادسة الكتاب وعكن الاستنباط وكمل الفقه واصبح صناعةً وعلما فبدلوا باسم الفقها، والعلماء من القراء وانقسم الفقه فيهم الى طريقتين طريقة اهل الرأي والقياس وهم اهسل العراق

وطريقة اهل الحديث وهم اهل الحجاز وكان الحديث قليلًا في اهل العراق لما قدمناه فاستكثروا من القياس ومهروا فيه فلذلك قيل اهل الرأي ومقدم جماعتهم الذي استقر المذهب فيه وفي اصحـــابه ابو حنيفة وامام اهل الحجاز مالك بن انس والشافعي من بعده ثم انكر القياس طائفة من العلماء وابطلوا الممل به وهم الظاهرية وجعلوا المدادك كلها منحصرة في النصوص والاجماع وردوا القياس الجلي والعلة المنصوصة الى النص لان النص على العلة نص على الحكم في جميع محالها وكان امام هذا المذهب داود بن على وابنه واصحابهما وكانت هذه المذاهب الثلاثة هي مذاهب الجمهور المشتهرة بين الامة وشذًا هل البيت بمذاهب ابتدعوها وفقه انفردوا به وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الصحابة بالقدح وعلى قولهم بعصمة الاغة ورفع الخلاف عن اقوالهم وهي كلها اصول واهية وشذ بمثل ذلك الخوارج ولم يحتفل الجمهور بمذاهبهم بل اوسعوها جانب الانكار والقدح فلا نعرف شيئاً من مذاهبهم ولانروي كتبهم ولا اثر لشي. منهــا الافي مواطنهم فكتب الشيعة في بلادهم وحيث كانت دولتهم قاغمة في المغرب والمشرق واليمن والخوادج كذلك ولكل منهم كتب وتآليف وآرا في الفقه غريبة ثم درس مذهب اهل الظاهر اليوم بدروس انمته وانكار الجمهور على منتحله ولم يبق الآفي الكتب الجلدة وربما يعكف كثير من الطالبين ممن تكلف بانتحال مذهبهم على تلك الكتب يروم اخذ فقههم منها ومذهبهم فلا يجلو بطائل ويصير الى مخالفة الجمهور وانكارهم عليه وربجا عدًّ بهذه النحلة من اهل البدع ينقله العلم من الكتب بغير مفتاح المعلمين وقد فعل ذلك ابن حزم بالاندلس على عـلو رتبته في حفظ الحديث وصار الى مذهب اهل الظافر ْ ومهر فيه باحتهاد زعمه في اقوالهم وخالف امامهم

داود وتعرض لكثير من اغمة المسلمين فنقم الناس ذلك عليهواوسعوا مذهبه استهجاناً وانكاراً وتلقوا كتبه بالاغفال وانترك حتى انها ليحقر بيعها بالاسواق وربما تمزق في بعض الاحيان ولم يبق الا مذهب اهل الرأي من العراق واهــل الحديث من الحجاز فاما اهل المراق فامامهم الذي استقرت عنده مذاهبهم ابو حنيفة النعمان بن ثابت ومقامــه في الفقه لا يلحق شهد له بذلك اهل جلدته وخصوصاً مالك والشافعي واما اهل الحجاز فكان امامهم مالك بن انس الاصبحي امام دار الهجرة رحمه الله تعالى واختص بزيادة مدرك آخر للاحكام غير المدارك المعتبرة عند غيره وهو عمل اهل المدينة لانه رأى انهم فيا ينفسون عليه من فعل او ترك متابعون لمن قبلهم ضرورة لدينهم واقتدائهم وهكذا الى الجيسل المباشرين لفعل النبى صلى الله عليهِ وسلم الآخذين ذلك عنه وصار ذلك عنده من اصول الادلة الشرعية ذان كثير ان ذلك من مسائل الاجاع فانكره لان دليل الاجماع لا يخص اهل المدينة من سواهم بل هو شامل للامة واعلم ان الاجماع انمــا هو الاتفاق على الامر الديني عن اجتهاد ومالك رحمه الله تعالى لم يعتبر عمل اهل المدينة من هـذا المعنى وانما اعتبره من حيث اتباع الجيل بالمشاهدة للجيل الى ان ينتهى الى الشارع صلوات الله وسلامه عليه وضرورة اقتداهم لعين ذلك يعم الملة ذكرت في باب الاجماع الابواب بها من حيث ما فيها من الاتفاق الجامع بينها وبين الاجماع الا ان اتفاق اهل الاجماع عن نظر واجتهاد في الادلة واتفاق هؤلا. في فعل او ترك مستندين الى مشاهدة من قبلهم ولو ذكرت المسئلة في باب فعل النبي صلى الله عليه وتقريره او مع الادلة المختلف فيها مثل مذهب الصحابي وشرع من قبلنا والاستصحاب لكان اليق ثم كان من بعد مالك بن انس محمد بن ادريس

المطلبي الشافعي رحمهما الله تعالى رحمال الى العراق من بعد مالك ولق اصحاب الامام ابي حنيفة واخذ عنهم ومزج طريقة اهمل الحجاز بطريقة اهل العراق واختص بمذهب وخالف مالكاً رحمه الله تدالى في كثير من مذهبه وجاء من بدها احمد بن حنبل رحمه الله وكان من علية المحدثين وقرأ اصحابه على اصحاب الامام ابي حنيفة مع وفور بضاعتهم من الحديث فاختصوا بمذهب اخر ووقف التقليد في الامصار عند هـ ولا. الأربعة ودرس المقلدون لمن سواهم وسد الناس باب الخلاف وطرقه لما كثر تشعب الاصطلاحات في العلوم ولما عاق عن الوصول الى رتبة الاجتهاد ولما خشى من اسناد ذلك الى غـير اهله ومن لا يوثق برأيه ولا بدينه فصرحوا بالعجز والاعواز وردوا الناس الى تقليد هؤلا. كل من اختص به من المقلدين وحظروا ان يتداول تقليدهم لما فيه من التلاعب ولم يبق الا نقل مذاهبهم وعمل كل أمقلد بمذهب من قلده منهم بعد تصحيح الاصولواتصال سندها بالرواية لامحصول اليوم للفقه غير هذا ومدعى الاجتهاد لهذا العهد مردود على عقبه مهجور تقليده وقد صار اهل الاسلام اليوم على تقليد هؤلا. الاغمة الاربعة فاما احمد بن حنبل فمقلده قليل لبعد مذهبه عن الاجتهاد واصالته في معاضدة الروايةوللاخبار بعضها ببعض واكثرهم بالشام والعراق من بغداد ونواحيها وهم اكثر الناس حفظاً للسنة ورواية الحديث واما ابو حنيفة فقلده اليوم اهل العراق ومسلمة الهند والصين وما ورا. النهر وبلاد العجم كلها لما كان مذهبــه اخص بالعراق ودار السلام وكأن تلميذه صحابة الخلفاء من بني العباس فكثرت تآليفهم ومناظراتهم مع الشافعية وحسنت مباحثهم فيالخلافيات وجاؤا منهابعلم مستظرف وانظار غريبة وهي بين ايدي الناس وبالمغرب منها شي قليل نقله اليه القاضي ابن العربي وابو الوليد الباجي في رحلتهما

واما الشافعى فمقلدوه بمصر اكثر مما سواها وقدكان انتشر مذهبه بالعراق وخراسان وما وراء النهـر وقاسموا الحنفية في الفتوى والتدريس في جميع الامصار وعظمت مجالس المناظرات بينهم وشحنت كتب الخلافيات بانواع استدلالاتهم ثم درس ذلك كله بدروس المشرق واقطاره وكان الامام محمد بن ادريس الشافعي لما نزل على بني عبد الحكم بمصر اخسد عنه جماعة من بني عبد الحكم واشهب وابن القاسم وابن المواز وغيرهم ثم الحرث بن مسكين وبنوه ثم انقرض فقه اهل السنة من مصر لظهور دولة الرافضة وتداول بها فقه اهل البيت وتلاشى من سواهم الي ان ذهبت دولة العبيديين من الرافضة على يد صلاح الدين يوسف بن ايوب ورجعاليهم فقه الشافعي واصحابه من اهل العراق والشام فعاد الى احسن ماكان ونفق سوقه واشتهر منهم محي الدين النووي من الجلبة التي دبيت في ظل الدولة الايوبية بالشام وعز الدين بن عبد السلام ايضاً ثم ابن الرفعة بمصر وتقى الدين بن دقيق العبد ثم تتى الدين السبكي بعدهما الى ان انتهى ذلك الى شيخ الاسلام بمصر لهذا العهد وهو سـراج الدين البلقيني فهو اليوم اكبر الشافعية بمصر كبير العلماء بل اكبر العلماء من اهــل العصر واما مالك رحمه الله تعالى فاختص بمذهبه اهل المغرب والاتدلس وان كان يوجد في غيرهم الا انهم لم يقلدوا غيره الا في القليل لما ان رحلتهم كانت غالباً الى الحجاز وهو منتهى سفرهم والمدينة يومند دار العملم ومنها خرج الى العراق ولم يكن العراق في طريقهم فاقتصروا على الاخذ عن علما المدينة وشيخهم يومئذ وامامهم مالك وشيوخه من قبله وتلميذه · ن بعده فرجع اليه اهل المغرب والاندلس وقلدوه دون غيره ممــن لم تصل اليهم طريقته وايضاً فالبداوة كانت غالبة على اهل المغرب والاندلس ولم يكونوا يعاونون الحضارة التي لاهل العراق فكانوا الى

اهل الحجاز اميل لمناسبة البداوة ولهذا لميزل المذهب المالكي غضاً عندهم ولم يأخذه تنقيح الحضارة وتهذيبها كما وقع في غيره من المذاهب ولماصار مذهب كل امام علماً مخصوصاً عند اهل مذهبه ولم يكن لهم سبيل الى الاجتهاد والقياس فاحتاجوا الى تنظير المسائل في الالحاق وتفريقها عند الاشتباه بعد الاستناد الى الاصول المقررة من مذهب المالهم وصار ذلك كله يحتاج الى ماكة راسخة يقتدر بها على ذلك النوع من النظرير او التفرقة واتباع مذهب امامهم فيهما مااستطاءوا وهمذه الملكة هي علم الفقه لهذا المهد واهل المغرب جميعاً مقلدون لمالك رحمه الله وقد كان تلميذهافترقوا بمصر والمراق فكان بالعراق منهم القاضي اسمعيل وطبقته مثل ابن خويز منداد وابن اللبان والقاضي ابو بكر الابهري والقاضي ابو الحسين بن القصار والقاضي عبد الوهاب ومن بعدهم وكان إصر ابن القاسم واشهب وابن عبد الحكم والحرث بن مسكين وطبقتهم ورحل من الاندلس عبد الملك بن حبيب فاخذ عن ابن القاسم وطبقته وبث مذهب مالك في الاندلس ودُّون فيه كتاب الواضحة ثم دوَّن العتبى من تلامذته كتاب العتبية ورحل من افريقة اسد بن الفرات فكتب من امحاب ابي حنيفة اولا ثم انتقل الى مذهب مالك وكتب علي ابن القاسم في سائر ابواب الفقــه وجا. الى القيروان بكتابه وسمى الاسدية نسبة الى اسد بن الفرات فقرأ بها سحنون على اسد ثم ارتحل الي المشرق ولتي ابن القاسم واخذ عنه وعارضه مسائل الاسدية فرجــع عن كثير منها وكتب سحنون مسائلها ودونها واثبت ما رجع عنه وكتب لاسد ان يأخذ بكتاب سحنون فأنف من ذلك فترك الناس كتابه واتبعوا مدوّنة سحنون على ماكان فيها من اختلاط المسائل في الابواب فكانت تسمى المدونة والمختلطة وعكف اهل القيروان على

هذه المدونة واهل الاندلس على الواضحة والعتبية ثم اختصر ابن ابي زيد المدونة والمختلطة في كتابه المسمى بالمختصر ولخصهُ ايضاً ابو سعيد البرادعي من فقها. القيروان في كتابه المسمى بالتهذيب واعتمده المشيخة من اهل افريقة واخــذوا به وتركوا ما سواه وكذلك اعتمد اهل الاندلس كتاب العتبية وهجروا الواضحة وما سواها ولم تزل علما. المذهب متعاهدون هذه الأمهات بالشرح والايضاح والجمع فكتب اهل افريقة عن المدونة ما شاء الله أن يكتبوا مثل ابن يونس واللخمي وابن محرز التونسي وابن بشير وامثالهم وكتب اهل الاندلسعلي العتبية ما شا. الله ان يكتبوا مثل ابن رشد وامثاله وجمع ابن ابي زيد جميع ما في الامهات من المسائل والخلاف والاقوال في كتاب النوادر فاشتمل على جميع اقوال المذهب وفرَّع الامهات كامها في هـذا ونقل ابن يونس منظمه في كتابه على المدونة وزخرت بجار المذهب المالكي في الافتين الى انقراض دولة قرطبة والقيروان ثم تمسك بها اهل المغرب بعد ذلك الى ان جا. كتاب ابي عمرو بن الحاجب لخص فيه طرق اهل المذهب في كل باب وتعديد اقوالهم في كل مسئلة فجا كالبرنامج للمذهب وكانت الطريقة المالكية بقيت في مصر من لدن الحرث بن مسكين وابن المبشر وابن الليهث وابن رشيق وابن شاس وكانت بالاسكندرية في بسي عوف وبني سند وابن عطاء الله ولم ادر ِ عمن اخذها ابو عمرو بن الحاجب لكنه جام بعد انقراض دولة العبيديين وذهاب فقيه اهل البيت وظهور فقها، السنة من الشافعية والمالكية ولما جاء كتابه إلى المغرب آخر المائة السابعة عكف عليه الكثير من طلبة المغرب وخصوصاً اهل بجاية لما كان كبير مشيختهم ابو عــلي ناصر الدين الزواوي هو الذي جلبه الى المغرب فانهكان قرأعلى اصحابه بمصرونسخ مختصره ذلك فجاءبه وانتشر

بقطر بجايـة في تلميذه ومنهم انتقل الى سائر الامصار المغربية وطلبة الفقه بالمغرب بهذا المهد يتداولون قراءته ويتدارسونه لما يؤثر عن الشيخ ناصر الدين من الترغيب فيه وقد شرحه جماعة من شيوخهم كابن عبد السلام وابن رشد وابن هرون وكلهم من مشيخة اهل تونس وسابق حلبتهم في الاجادة في ذلك ابن عبد السلام وهم مع ذلك يتعاهدون كتاب التهذيب في دروسهم والله يهدي آمن يشآل إلى صراطر مستقيم انتهى وقال في كثف النوم قالصاحب مفتاح السعادة وهوعلم باحث عن الاحكام الشرعية الفرعية العامية من حيث استنباطها من الادلة التفصيلية ومباديه مسائل اصول الفق وله استمداد من سائر العلوم الشرعية والعربية فائدته حصول العمل به على الوجه المشروع والغرض منه تحصيل ملكة الاقتدار على الاعمال الشرعية ولماكان الغاية والغرض في العلوم العملية يحصلان بالظن دون اليقين بناء على ان اقوى الادلة الكتاب والسنة وانه وانكان علم الفقه قطمي الثبوت لكن اكثره ظنى الدلالة فصار محلا للاجتهاد وجاز الاخذ فيه اولا بمذهب اي يجتهد اراد المقلد والمذاهب المشهورة التي تلقتها العقول بالصحة هي المذاهب الاربعة للاغمة الاربعة ابي حنيفة ومالك والشافعي واحمد بن حنبل ثم اللاحق والاولى من بينهما مذهب ابي حنيفة رجمه الله تعالى لانه المتميز من بينهم بالاتقان والاحكام وجودة القريحة وقوة الرأي في استنباط الاحكام وكثرة المعرفة بالكتاب والسنة وصحة الرأي في علم الإحكام الى غير ذلك لكن ينبغي لمن يقلد مذهباً معيناً في الفروع ان يجكم بان مذهبه صواب ويحتمل الخطأ ومذهب المخالف خطأ تيحتمل الصواب ويحكم في الاعتقاد بان مذهبه حق جزماً ومذهب المخالف خطأ قطعاً انتهى وذكر الغزالي في بيان تبديل اسامي العلوم ان النساس

تصرفوا في اسم الفقه فحصوه بعلم الفتاوي والوقوف على دقائقها وعللها واسم الفقه في العصر الاولكان يطلق على علم الآخرة ومعرفة دقائق آفات النفوس والاطلاع على عظم الآخرة وحقارة الدنيا قال تمالى ليتفقهوا في الدين ولينذروا والانذار بهذا النوع من العلم دون تفاريع الفقه كالسم والاجارة والكتب المؤلفة على المذاهب الاربعة كثيرة منها جامع المذهب مجمع الخلافيات ينابيع الاحكام عيون زبدة الاحكام والكتب المؤلفة على مذهب الامامية الذين ينتسبون الى مذهب ابن ادريس اعني الشافعي رحمه الله كثيرة منها شرائع الاسلام وحاشية والبيان والذكري والقواعد والنهاية انتهى

~ى فائدة في الفة الخفي ≫~

فال المولى العلامة شمس الدين احمد المعروف بابن كمال باشا الذي عده الكفوي من طبقة المجتهدين كالخصاف والطحاوي والسرخسي والحلواني وقاضيخان في رسالته التي صنفها في مسئلة الوقف على الاولاد للسلطان سليم خان ملك الروم لابد للمفتي المقلد ان يعلم حال من يفتي بقوله ولا يغني بذلك معرفته باسمه ونسبه ونسبته الى بلد من اابلاد اذ لايسمن ولا يغني من جوع بل يغني معرفته بمعرفة مرتبته في الرواية ودرجته في الدراية وطبقته من طبقات الفقها. ( وطبقات الفقها. ) على سبع طبقات الولى طبقة المجتهدين في ااشرع كالانمة الاربعة ومن سلك مسلكهم في تأسيس قواعد الاصول واستنباط الاحكام والفروع عسن الادلة الاربعة الكتاب والسنة والاجماع والقياس على حسب تلك القواعد من غير تقليد لاحد لافي الفروع ولا في الاصول النائم طبقة القواعد من غير تقليد لاحد لافي الفروع ولا في الاصول المائم على

رحمهم الله القادرين على استخراج الاحكام عن الادلة المذكورة على مقتضى القواعد التي قررها استاذهم ابوحنيفة رحمهم الله تعالى فانهموان خالفوه في بحض احكام الفروع لكنهم يقلدونه في قواعد الاصول وبه يمتازون عن المعارضين في المذهب ويفارقونهم كالشافعي ونظائر المخالفين لابي حنيفة في الاحكام غير مقلدين له في الاصول و انانة طبقة المجتهدين في المسائل التي لا رواية فيها عن صاحب المذهب كالخصاف وابي جعفر الطحاوي وابي الحسن الكرخى وشمس الاغة السرخسي وشمس الاغة الحلواني وفخر الاسلام البزدوي وفخر الدين قاضيخان وامثالهم فانهسم لايقتدرون على المخالفة للشيخ لافي الاصول ولافي الفروع لكنهم يستنبطون الاحكام في المسائل التي لا نص فيها عنه عـلى حسب اصل قررهاومقتضى قواعد بسطها والرابعة طبقة اصحاب التخريج كالرازي واضرابه فانهم لايقدرون على الاجتهاد اصلا لكنهم لاحاطتهم بالاصول وضبطهم للمأخذ يقدرون على تفصيل قول محتمل ذي الوجهين وحكم مبهم لامرين المنقول عن صاحب المذهب او عـن واحد من اصحاب المجتهدين برأيهم ونظرهم في الاصول والمقايسة على امثاله ونظائره مسن الفروع وما وقع في بعض المواضع من الهداية من قوله كذا في تخريج الراذي من هذا القبيل والخامة طبقة اصحاب الترجيح من المقلدين كابي حسين الفدوري وصاحب الهداية وامثالهما وشأنهم تفضيل بعض الروايات على بعض اخر بقولهم هذا وهذا اصح ورواية هذا اوضح رواية وهذا اوفق للقياس وهذا ارفق للناس والسارسة طبقة المقلدين القادرين على التمييز بين الاقوى والضعيف والقوي وظاهر المذهب وظاهر الروايات والرواية النادرة كاصحاب المتون الاربعة المعتبرة من المتأخرين مشل صاحب الكنز وصاحب المختار وصاحب الوقاية وصاحب المجمع وشأنهم

ان لاينقل في كتابهم الاقوال المردودة والروايات الضعيفة والسابعة طبقة المقلدين الذين لايقدرون على ماذكر ولا يفرقون بين الغث والسمين ولا يميزون بين ألشمال عن اليمين بل يجمعون مايجدون كحاطب ليل فالويل لهم ولمن قلدهم كل الويل انتهى ثم قال الكفوي في عندوان كتاب اعمدم الدغبار اصحابنا الحنفية عاملهم الله بالطافه الحنفية هم السابقون في الفقه والاجتهاد ولهـم المرتبة العالية في الرأي والحديث والارشاد وهمالربانيون في علم الكتب والسنةواللازمة القدوة والمجانبة من الموى والبدعة ولزوم طريق السنة والجماعة الذي كان عليه الصحابة والتابعة ومضى عليه السلف الصالحون فالطريق المتناهي في اصـول الشريعة وفروعها على الكمال هو طريق اصحابنا بحمد الله المهيمن المتعال انتهى اليهم الدين بكماله وقامااشرع بفتواهم الى اخر الدهر بخصاله وحالهم على خمس طبقات الاولى طبقة المتقدمين من اصحابنا كتلامذة ابى حنيفة نحو ابي يوسف وممدوزفر وغيرهم فانهم يجتهدون في المذهب ويستخرجون الكلام والاحكام عن الادلة الاربعة على مقتضى القواعد التي قررها استاذهم ابو حنيفة فانهم وان خالفوه في بعض احكام الفروع لكنهم يقلدونه في قواعد الاصول بخلاف مالك والشافعي وابن حنبل فانهم يخالفونه في احكام الفروع غير مقلدين له في الاصول وهذه الطبقة هي الطبقة الثانية من الاجتهاد وهي طبقة المجتهدين في الشرع كالاغة الاربعة وحالهم تأسيس قواعد الاصول وتمهيد الدلائل وتنقيح طرق النظر ووضع المسائل من غير تقليد بغير من الاماثل والثانية طبقة اكابرالمتأخرين من اصحاب الحنفية كابي بكر احمد الخصاف والشيخ الامام ابو جعفر احمد الطحاوي والشيخ الامام ابي الحسن عبيد الله الكرخي وشمس الاغمه عبد العزيز الحلواني وشمس الانمة ابي بكر محمد السرخسي وفخر الاسلام

علي بن محمد البزودي والامــام الكبير فخر الدين الحسن بن منصور قاضيخان والصدر الاجل برهان الدين محمو دصاحب الذخيرة البرهانية والمحيط البرهاني والشيخ الامام طاهربن احمد صاحب النصاب والخلاصة وامثالهم فانهم يقتدرون على الاجتهاد في المسائل التي لا رواية فيها عن صاحب المذهب ولايقدرون على المخالفة في الاصول ولا في الفروع ولكنهم يستنبطونهاعلى حسب اصول قررهاو مقتضى قو اعدبسطهاصا حب المذهب ابوحذيفة رجمه الله تعالى والثالثة طبقة اصحاب التخريج من المقلدين كالرازي واضرابهم فانهم لايقدرون على الاجتهاد اصلا لكنهم لاحاطتهم بالاصول وضبطهم للمأخذ يقدرون على تفصيل قول محتمل ذي وجهين وحكم مبهم محتمل لامرين منقول عن ابى حنيفة او واحدمن اصحابه المجتهدين الذاهبين بنظرهم ورأيهم في الاصول والمقايسة على امثاله ونظائره من الفروع وما وقع في بعض المواضع من الهداية كذا في تخريج الرازي من هـذا القبيل والرابعة طبقة اصحاب الترجيح من المقلدين لابي الحسين الفقيه احمد القدوري وشيخ الاسلام برهان الدين على الفرغاني صاحب الهداية وامثالهما وشأنهم تفضيل بعض الروايات على بعض اخر بقولهم هذا اولى وهذاصح رواية وهذا اوضح دراية وهذا اوفق للقياس وهذا ارفق للناس والخامة طبقة المقلدين القادرين على التمييز بين الاقوى والقوي والضعيف وظاهر المذهب وظاهر الروايات والدرايات النادرة كشمس الائمة محمد الكردري وجمال الدين الحصيري وحافظ الدين النسنى وغيرهم مشل اصحاب المتون الاربعة من المتأخرين كصاحب المختار وصاحب الوقاية وصاحب المجمع وشأنهم انلاينقلوا في كتابهم الاقوال المردودةوالروايات الضعيفة وهذه الطبقة ادنى طبقات المتفقهين واما الذين هم دومه ذلك فانهم كانوا ناقصين عامين يلزمهم تقليد علماء عصرهم وفقهاء دهرهم ولا

يحل لهمان يفتوا الابطريق الحكاية فيحكى مايضبظه من افواه العلماء ويحفظه من اقوال الفةها مثم ان كثيراً من اصحابنا اكثرهم الله تعالى الى يوم التناد تفرقوا في القرى والبلاد فمنهم اصحابنا المتقدمون في العراق كبغداد فانها دار الخلافة ودار العمل والارشاد ومنهم مشائخ بلخ وخراسان وسمرقند ومشايخ بخاري ومنهم مشايخ وخلايق من بلاد اخرى كالري وشيراذ واصبهان وطوس وزنجان وهمدان واستراباد وبسطام ومرغينان وفرغان ودامغان وغير ذلك من المدن الداخلة في اقاليم ماورا. النهر وخراسان واذربيجان ومازندران وخوارزم وغزنه وكرمان الى بلاد الهند وجميع ماورا النهر وغير ذلك من مدائن عراق المرب وبلاد عراق العجم ونشروا علم ابي حنيفة املاءا وتذكيراً وتصنيفاً واستفاد الناس منهم على اختلاف طبقاتهم فبلغ كثرة الفقها. إلى حد لايحصبي وأماليهم وتصانيفهم غير قابلة للمدد والاحصا وما زالوا كانوا يتفقهون ويجتهدون الى ان خرج الكافر جنكيز خان وقدم خوارزم فاغارهما وقتل سلطانها محمد خوارزم شاه وابادها واهلك البلاد وقتل العباد سنة ۱۱٦ ست عشرة وستمائة ثم سنة ٦٥٦ ست وخمسين وستمائة قصد هلا كو الكافر ابن جنكيز خان بغداد وقتل المستعصم و'قتل من كان ببغداد وتلك البلاد من الفقها. وسائر المسلمين وانقرضت الدولة وانعكس حال العلم هناك وكانت دمشق وحلب في هـذا العصر على احسن النظام ببركة سلاطين العرب فكانت تقدم الفقها. اليها من هذه اابلاد الخربة وترحل الطلبة اليها من كل مكان الى ان حدث فيهما تعدي سلاطين الجراكسة فارتحل العلم واهاليه الى بلاد الروم واجتمع فيها ذوو الفضل وارباب العلوم ببركة سلطنة الخواقين العثمانية ولطف تربيتهم الفضلاء انتهى • ثم قال الكفوي في ترجمة الامام محمد كتاب الاعمرم ايضــآ

( اعلم ) ان مسائل مذهينا على ثلاث طبق ات الطبة الاولى مسائل الاصول وهي مسائل ظاهر الرواية وهي مسائل المبسوط ولهما نسخ اشهرها واظهرها نسخة ابو سايمان الجوز جانى ويقال له الاصل ومسائل الجامع الصغير ومسائل الجامع الكبير والسير والزيادات كلها تأليف محمد بن الحسن وللمدسوط نسخ منها نسخة شيح الاسلام ابي بكر المعروف بخواهر زاده وهو المراد اذا قيل قال خواهر زاده ويقال لها مبسوط شيخ الاسلام والمبسوط الكبرى ومنها نسخة شمس الاغة ااسرخسي ونسخة شمس الائمة الحلوائى ومن مسائل ظاهر الرواية مسائل كتاب المنتق للحاكم الجليل الشهيد وهو المذهب اصل ايضاً من بعد كتب محمدبن الحسن ولايوجدفي هذه الاعصار ولافي هذه الامصار وكتاب الكاني للحآكم الجليل ايضاً اصل من اصول المذهب بعد كتب محمد وقد شرحه المشاييخ منها شرح شمس الاثمـة السرخسي وشرح شيخ الاسلام على القاضي الاسبيتجابي والطبقة الثانية من مسائل المذهب هي مسائل غـير ظاهر الرواية وهي المسائل التي رويت عن الاغة لكن في غير الكتب المذكورة ( اما ) في كتب أخر لمحمد كالكيسانيات والرقيسات والجرجانيات والهارونيات وانما سمي غير ظاهر الرواية لانها لم تشتهر عن محمد ولم ترو عنه بطريق كالكتب الاولى و ( اما ) في كتب غير محمد كالمجرد للحسن بن زياد ومنها كتب الامالي والاملاء ان يعقد العالم وحولة تلامذة بالمحابر والقراطيس فيتكلم العالم بمافتح الله تعالى عليهمن العلم وتكتب التلامذة مايتكام مجلساً مجلساً ثم يجمعون ماكتبوا فيصير كتاباً ويسمى الامالي وكان هذا عادة اصحابنا المتقدمين و (منها ) الروايات المتفرقة كرواية ابن سماعه وغيره من اصحاب محمد وغيره من مسائل مخالفة للاصول فانها غير ظاهر الرواية وتعد من النوادر كما يقال (نوادر) ابن ساعة (نوادر)

هشام ( نوادر ) ابن رستم وغيره والطفة الثالثة الفتاوي وتسمى الواقعات وهي مسائل استنبطها المتأخرين من اصحاب محمد واسحاب اصحاب محمد ونحوهم فمن بعدهم الى انقراض عصر الاخيار في الواقعات التي لم توجد فيها رواية الاغة الثلاثة واول كتاب جمع فيه مما اعلم النوازل فانه كتاب الفه الفقيه ابو الليث نصر بن محمد السمر قندي المعروف بامام الهدي وجمع فيه فتاوي المتأخرين المجتهدين من مشائخه وشيوخ مشائخه كمحمد بن مقاتل الرازي ومحمد بن مسلمة ونصر بن يحيى ذكر فيها اختياراته ايضاً وهو اصل في الواقعات غير الاصول ثم جمع المشايخ فيه كتبا كمجموع النوازل والواقعات للناطق والصدر الشهيد وغيره ثم جمع من بعدهم من المشائخ هذه الطبقات فى فتاو اهم مختلفة غير ممتازة كمافي جامع قاضيخان وكتاب الخلاصة وغيرها من كتب الفتاوي وقد ميز بمضهم كما في المحيط للشيخ الامام رضى الدين ااسرخسي فانه بدأ في كتابه المحيط هذا بمسائل الاصول اولاً ثم النوادر ثم الفتاوي ولله دره ونهم مافعل انتهى قال العامل عنه فهذه طبقة رابعة والمتون المشهورة ماحقة بها وكذا الشروح المهودة واما مادون هذه الطبقات المذكورة من المصنفات التي لاتحصى كثرة وقد عملها من لم يبلغ الى حــد طبقة من الطبقات الخس المذكورة للمجتهدين فلاتعد في مسائل المذهب ولاتعويل عليها للافتاء ولاللحل بها

علم اصول الفقه

قال في كشاف الاصطلاحات علم اصول الفقه ويسمى هو وعلم الفقه بعلم الدراية ايضاً على <sup>ث</sup>ما في بجمع السلوك وله تعر يفسان احدهما باعتبار الاضافه وثانيهما باعتبار اللقب آي باعتبار انه لقب بعلم مخصوص واميا تعريفها باعتبار الاضافة فيحتاج الى تعريف المضاف وهو الاصول والمضاف اليه وهوالفقه والاضافة التي هي بمنزلة الجز الصوري للمركب الاضافي فالاصول هي الادلة اذ الاصل في الاصلاح يطلق على الدليل ايضاً واذا اضيف الىالعلم تبادر منه هذا المعنى وقيل المراد المعنىاللغوي وهو مايبتني عليه الشي فان الابتناء يشتمل الحسى وهو كون الشيئين حسينين كابتنا السقف على الجدران والعقلي كابتنا الحكم عملى دليله فلما اضيف الاصول الى الفقه الذي هو معنى عقلي يعلم ان الابتنا. ههنا عقلي فيكون اصول الفقه مايبتني هو عليه ويستند اليه ولا معنى لمستند العلم ومبتناه دليله واما الفقه فستعرف معناه واما الاضافة فهي تفيد اختصاص المضاف بالمضاف اليه باعتبار مفهوم المضاف اذاكان المضاف مشتقاً او مافي معناه مثلًا دليل المسئلة ما يختص بها باعتبار كونه دليلًا عليها فاصول الفقه ما يختص به من حيث انه مبنى له ومسند اليه ثم نقل الى المعنى العرفي اللقــبي الآتي ليتناول الترجيح والاجتهاد ايضــاً وقيل لا ضرورة الى جعل اصول الفق بمعنى ادلته ثم النقل الى المعنى اللقبي اي العلم بالقواعد المخصوصة بل يحمل على معناه اللغوي اي مــا يبتنى الفقه عليه ويستند اليه ويكون شاملا لجميع معلوماته من الادلة والاجتهاد والترجيح لاشتراكها في ابتنا. الفقه عليها فيغير عن معلوماته بلفظ وهو اصول الفقه وعنه باضافة العلم اليه فيقال علم اصول الفقه او يكون اطلاقها على العلم المخصوص على حذف المضاف الى علم الاصول الفقة لكن يحتاج الى اعتبار قيد الاجمال ومن ثمة قيل في المحصول اصول الفقه مجموع طرق الفقه على سبيل الاجمال وكيفية الاستدلال بها وكيفية حال المستدل بها وفي الاحكام هي ادلة الفقــه وجهات دلالتها على الاحكام الشرعية وكيفية حال المستدل من جهسة - 4.

الجملة كذا ذكرالسيد السند في حواشي شرح مختصر الاصول واماته ريفه باعتبار اللقب فهوالعلم بالقواعد التي يتوسلبها الى الفقهءلى وجهالتحقيق والمراد بالقواعد القضايا الكلية التي تكون احدى مقدمتي الدليل على مسائل الفقه انتهى قال في كشف الظومه وهو علم يتعرف منه استنباط الاحكام الشرعية الفرعية عنادلتها الاجالية وموضوعه الادلة الشرعية الكلية من حيث انها كيف يستنبط منهما الاحكام الشرعية ومباديه مأخوذة مناالمربية وبعض منالعلوم الشرعية كاصول الكلام والتفسير والحديث وبعض من العقلية والغرض منه تحصيل ملكة استنباط الاحكام الشرعية الفرعية عن ادلتها الاربعة اعنى الكتاب والسنة والاجماع والقياس وفائدته استنباط تلك الاحكام على وجه الصحةواعلم ان الحوادث وان كانت متناهية في نفسها بانقضا. دار التكليف الاانها لكثرتها وعدم انقطاعها مادامت الدنيا غير داخلة تحت حصر الحاصرين فلا يعلم احكامها جزئياً ولماكان لكل عمل من اعمال الانسان من قبل الشارع منوطأ بدليل يخصه جعلوها قضايا موضوعاتها افعال المكلفين ومحمولاتها احكام الشرع من الوجوب واخوانه فسموا العلم المتعلقبها الحاصل من تلكالادلة فقهاً ثم نظروافي تفاصيل الادلة والاحكاموعمومها فوجدوا الادلة راجعة ألي الكتاب والسنة والاجماع والقياس ووجدوا الاحكام داجعة الى الوجوب والندب والحرمة والكراهة والاباحة وتأملوا فى كيفية الاستدلال بتلك الادلة على تلك الاحكام اجالاً من غير نظر الى تفاصيلها الاعلى طريق التمثيل فحصل لهم قضايا كلية متعلقة بكيفية الاستدلال بتلك الادلة على الاحكام اجمالا وبيان طرقه وشر انطه ليتوصل مكل من تلك القضايا الى استنباط كثير من تلك الاحكام الجزئيةعن ادلتها التفصيلية فضبطوها ودونوها واضافوا اليها من اللواحق وسموا

العلم المتعلق بها اصول الفقه قال الامام علا الدين الحنني في ميزان الاصول اعلم ان اصول الفقه فرع لعلم اصول الدين فكان من الضرورة ان يقع التصذيف فيه على اعتقاد مصنف الكتاب واكثر التصانيف في اصول الفقه لاهل الاعتزال المخالفين لنا في الاصول ولاهل الحديث المخالفين لنا في الفروع ولا اعتماد على تصانيفهم وتصانيف اصحابنا قسمان قسم وقع غاية الاحكام والاتقان لصدوره ممن جع الاصول والفروع مثل مأخذ الشرع وكتاب الجدل للماتريدي ونحوهما وقسم وقع في نهاية التحقيق في الشرع وكتاب الجدل للماتريدي ونحوهما وقسم وقع في نهاية التحقيق في المسعوع غير انهم لما لم يتمهروا في دقائق الإصول وقضايا المعقول افضى رأيهم الى رأي المخالفين في بعض الفصول ثم هجر القسم الاول اما لتوحش الالفاظ والمعاني واما لقصور الهمم والتواني واشتهر القسم الاخر انتهى واول من صنف فيه الامام الشافعي ذكره الاستوي في التمهيد وحكي الاجاع فيه انتهى

علم الفرائض

قال في كثاف المسطلاعات ومنها علم الفرائض وهو علم يبحث فيه عن كيفية قسمة تركة الميت بين الورثة وموضوعة قسمة التركة بين المستحقين وقيل موضوعه التركة ومستحقوها والاول هو الصحيح لانهم عدوا الفرائض باباً من الفقه وموضوع الفقه هو عمل المكلف والتركة ومستحقوها ليس من قبيل العمل كذا في الخيالي انتهى قال بمه فلدونه وهو معرفة فروض الوراثة وتصحيح سهام الفريضة مما تصح باعتبار فروضها الاصول او مناسختها وذلك اذا هلك احد الورثة وانكسرت سهامه على فروض ورثته فانه حيننذ يحتاج للى حساب

يصحح الفريضه الاولى حتى يصل الى اهل الفروض جميعاً في الفريضتين الى فروضهم من غير تجزئة وقد تكون هذه المناسخات اكثر من واحد واثنين وتتعدد لذلك بعدد اكثر وبقدر ماتتعدد تحتاج الى الحسبان وكذلك اذاكانت فريضة ذات وجهين مثل ان يقر بعض الورثة بوارث وينكره الاخر فتصحح على الوجهين حيننذ وينظر مبلغ السهام ثمتقسم التركة على نسب سهام الورثة من اصل الفريضة وكل ذلك يحتساج الى الحسبان وكان غالباً فيه وجعلوه فناً مفرداً وللناس فيه تآليف كثيرة اشهرها عند المالكية من متأخري الانداس كتاب ابن ثابت ومختصير القاضي ابي القاسم الحوفي ثم الجعدي ومن متأخري افريقة بن النمر الطرابلسي وامثالهم واما الشافعية والحنفية والحنابلة فلهم فيسه تآليف كثيرة واعمال عظيمة صعبة شاهدة لهم باتساع الباع في الفقه والحساب وخصوصاً ابا المعالي رضي الله تعالى عنه وامثاله من اهــل المذاهب وهو فن شريف لجمعه بين المعقول والمنقول والوصول به الي الحقرق في الوراثات بوجوه صحيحة يقينية عند ماتجهل الحظوظ وتشكل على القاسمين وللعلما من اهل الامصاربها عناية ومن المصنفين من يحتاج فيها الى الغلو في الحساب وفرض المسائل التي تحتاج الى استخراج المجهو لات من فنون الحساب كالجبر والمقابلة والتصرف في الجذور وامثال ذلك فيملنوا بها نا آيفهم وهو وان لم يكن متداولاً بين الناس ولا يفيد فيا يتداولونه من وراثتهم لغرابته وقلة وقوعه فهو ليفيد المران وتجصيل الملكة في المتداول على أكمل الوجوه وقد يحتج الاكثر من اهل هذا الفن عــلى فضله بالحديث المنقول عن ابي هريرة رضي الله تعالى عنه ان الفرائض ثلث العلم وانها اول ماينسي وفي رواية نصف العلم اخرجه ابونعيم الحافظ واحتج به اهل الفرايض بناء على ان الراد بالفرائض فروض الوراثة

والذي يظهر ان هذا المحمل بعيد وان المراد بالفرائض انمها هي الفرائض التكليفية في العبادات والعادات والمواريث وغيرها وبهذا المعنى يصح فيها النصفية والثلثية وامافروض الوراثة فهي اقل من ذلك كاه بالنسبة الى علم الشريعة كلها ويمين هـذا المراد أن حمل لفظ الفرائض على هذا الفن المخصوص او تخصيصه بفروض الوراثة انما هو اصطلاح ناشى. للفقها عند حدوث الفنون والاصطلاحات ولم يكن صدر الاسلام يطاق على هذا الاعلى عمومه مشتقاً من الفرض الذي هو لغة التقدير او القطع وماكان المرادبه في اطلاقه الاجميع الفروض كما قلنهاه وهي حقيقته الشرعية فلا ينبغي أن يحمل الاعلى ماكان يحمل في عصرهم فهو اليق بمرادهم منه والله سبحانه وتعالى اعلم وبه التوفيق انتهى قال في كشف الظنوبه وهو علم بقواعد وجزئيات تعرف بها كيفية صرف التركة الى الوارث بعد معرفته وموضوعه التركة والوارث لان الفرضي يبحث عن التركة وعن مستحقها بطريق الارث من حيث انها تصرف اليـــه ارثأ بقواعد معينة شرعية ومنجهة قدر مايحرزه ويتبعها متعلقات التركة ووجه الحاجة اليه الوصول الى ايصال كل وارث قدر استحقاقه وغايته الاقتدار على ذلك وايجاده وما عنة البحث فيه وهو مسائله واستمداده من اصول الشرع كذا في اقدار الرائض واختلف في قوله عليه الصلوة والسلام انها نصف العلم فقال طائفة سماهم في ضور السراج وغيره وهم اهل السلامة لاندري وليس علينا ذلك بل يجب علينا اتباعه عقلنا المعنى اولم نعقل لاحتمال خطأ التأويل واوَّل الاخرون عــلي اربعة عشر قرلا الاولسماها نصفآ باعتبارالبلوي رواه البيهتي الثاني لان الخلق بينطوري الحياة والمات قاله في النهاية وعليه الاكثرون الثالث انسبب الملك اختياري وضروري فالاختياري كالشراء وقبول الهبة والوصية والضروري

- 177 -

كالارث قاله صاحب الضو. وغيره الرابع تعظيماً لهما كذا في الابتهاج الخامس لكثرة شعبها ومسا يضاف اليها من الحساب قاله صاحب اغاثة اللهاج السادس لزيادة المشقه قاله نزيل حاب السابع باعتبار المامين لان العلم نوعان علم يحصل به معرفة اسباب الارث وعمام يعرف بع جميع مايجب قاله صاحب الضرو وغيره الثامن باعتبار الثواب لانه يستحق الشخص بتعليم مسئلة واحدة من الفرائض مائة حسنة وبتعليم مسئلة واحدة من الفقه عشر حسنات ولو قدرت جميع الفرائض عشر مسائل وجميع الفقه مائة مسئلة يكون حسنات كل واحــد منهما الف حسنة وحينئذ تكون الفرائض باعتبار الثواب مساوية لسائر العلوم التاسع بإعتبار التقدير يعني انك لو بسطت علم الفرائض كل البسط لبلغ حجم فروعه سانزالكتب كمافي شرحااسراجية العاشر سماها نصف العلم ترغيبآ لهم في تعلم هذا العلم لما علم انه اول عام ينسى وينتزع بين الناس وورد انها ثلث العلم وفي الجمـع بينهما اجاب بن عبد السلام المالكي في شرحه لفروع ابن الحاجب ان الجمع ليس واجباً على الفقيه قال الفقيه الامام ابو منصور عبد القاهربن طاهر المتوفي سنة ٢٩ ٤ تسع وعشرين واربعاية في كتاب الردعلى الجرجاني في ترجيح مذهب ابي حنيفة انه ادعى تقدمهم في الفرائض ونقض سعيد بن جبير وعبيدة السليماني والشعبي والفقهـــا. السبعة ثم نشأ من بعدهم قبيصة بن ذويب وابو الزناد انتهى ا

علم التصوف قال في كثف الظومه قال الامام القشيري اعلموا ان المسلمين معد رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يتسم افاضلهم في عصرهم متسمية علم سوى صحبة الرسول عليه الصلاة والسلام اذ لا افضلية فوقها فقيل لهم الصحابة ولما ادركهم اهل العصر الثاني سمي من صحب الصحابة بالتابعين ثم اختلف الناس وتباينت المراتب فقيل لخواص الناس من لهم شدة عناية بامر الدين الزهاد والعباد ثم ظهرت البدعة وحصل التداعي بين الفرق فكل فريق ادَّعوا ان فيهم زهماد فانفرد خواص اهل السنة المرأعون انفسهم مع الله سبحانه وتعالى الحافظون قلوبهم عن طوارق الغفلة باسم التصوف واشتهر هذا الاسم لهؤلا. الاكابر قبل المائتين من الهجرة انتهى • واول من سمي بالصوفي ابو هاشم الصوفي المتوفي سنة ١٥٠ خمسين ومائة واعلم أن الأشراقيين من الحكماً. الآلدين كالصوفيين في المشرب والاصطلاح خصوصاً المتأخرين منهم الاما يخالف مذهبهم مذهب اهل الاسلام ولا يبعد ان يؤخذ هذا الاصطلاح من اصطلاحهم كما لا يخفى على من تتبع كتب حكمة الاشراق وفي هـذا الفن كتب غير محصورة انتهى وقدد ادخل باض الملاحدة الحادهم وزندقتهم في هذه الكتب فلا تغتر بها قال في معود المطالع التصوف في اصطلاح اهل الحقيقة كما في الحدائق التخلق باخلاق الصوفية والتوسل باوصافهم الى الانتظام في سلكهم وقيل هو الخروج عن كل خلق دني والدخول في كل خلق سنى وقال الجنيد هو ان يميتك الحق عنك ويحييك به وقال الشيخ قاسم الخاني الوقوفمع الاداب ااشرعية ظاهرأ وباطنأ وقيل هو كمال الانسان بالاسلام والايمان والاحسان وقيل ادسال النفس مع الله على ما يريده وقيل التمسك بالفقر والافتقار والتحقق بالذل والإيشار وترك التعرض والاختيار وقيل التوجه بالعبادة وطلب الحسني والزيادة وقيل غير ذلك مما لو ذكرناه لطال الكلام وضاق المقمام قال الالوسى في الفيض الوارد والذي يميل اليه كثير من السادة ما يغهم من البيتين الآتيين :

تنازع الناس في الصوفي واختلفوا فيه وظنوه مشتقاً من الصوف ولست امنح هذا الاسم غير فتى صافى وصوفي حتى سمي الصوفي وعليه فوجه تسمية السالك بذلك صفا قلبه وطهارة باطنهوظاهره عن مخالفة ربه فنى لفظه على هذا قلب فاصله صفواً بالواو آخره فقدمت الواو على الفا فان مصدره المجرد الصفو قاله غير واحد قال وهذا اولى مما قيل ان وجه التسمية لبس الصوف قلت قال القشيري رحمه الله تعالى لا يشهد لهذا الاسم اشتقاق من جهة العربية ولا قياس والظاهر انه لقب ومن قال اشتقاقه من الصفا او من الصفة فبعيد من جهة القياس اللغوي وكذلك من الصوف لانهم لم يختصوا بلبسه اه والظاهران قيل بالاشتقاق انه من الصوف يقال تصوف الرجل اذا لبس الصوف كما يقال تقمص اذا لبس القميص وهم في الغالب مختصون بلبسه كماكانوا عليه من مخالفة الناس في لبس فاخر الثياب الى لبس الصوف وفنه هو العلم الذي يبحث فيه عما يلزم في التصوف من المقامات والاحوال والمحبــة والعشق والفرق والجمع وما اشبه ذلك قال السيوطى في الاوليات اول من تكلم بمصر في ترتيب الاحوال ومقامات اهل ولاية ذو النون المصري واول من تكلم ببغداد في مذاهب الصوفية ابو حمزة محمد ابراهيم البغدادي الصوفي واول من تكلم في علم الفنا والبقا ابو سعيد احمد ابن عيسى الخراز البغدادي شيخ الصوفية من تلامــذة ذي النون اه . وفائدته الوصول الى الله والاستغناء به عما سواه وقال بعضهم اول التصوف علم واوسطه عمل واخره موهبة فالعلم للكشف عن المراد والعمل للعون على المطالب والموهبة للتبليغ الى غاية الامل اه ويقال لعلم التصوف علم الباطن وعلم القلب والعلم اللدني وعلم المكاشفة وعلم الاسرار والعلم المكنون وعلم الحقيقةوفرق شيخ الاسلام في الفتوحات

الالهية بين الشريعة والحقيقة والطريقة فقال الشريعة الامر بالتزام العبودية بشرط التزامها ويقال هي معرفة السلوك الى الله والحقيقة مشاهدة الربوبية بالقلب ويقال هي سر معنوي لاحدً له ولاجهة ومن قال باتحادها اراد اتحادها صدقاً لا مفهوماً والطريقة سلوك طريق الشريعة وهي اعمال شرعية لها حدود ككون الصلاة دكعتين او ثلاثاً وجهات ككونها فرضاً او نفلًا مؤقتاً او غير مؤقت والثلاثة متلازمة لإن الطريق الى الله لها ظاهر وباطن فظاهرها الشريعة والطريقة وباطنها الحقيقة فبطون الحقيقة في الشريعة والطريقة كبطون الزبد في لبنه لايظفر من اللبن بزبده بدون مخضه فالمراد من الثلاثة اقامة العبودية عــلى الوجه المراد من العبد اه وقد اثبت علم الباطن كثير من العلما. قال الامام الغزالي في الاحيا. اعلم ان علم الاخرة قسمين علم مكاشفة وعلم معاملة اما عــلم المكاشفة فهو علم الباطن وذلك غاية العلوم وهو علم الصديقين والمقربين فهو عبارة عن نور يظهر في القلب عند تطهره وتركيه من الصفات المذمومة حتى تحصل المرفة الحقيقية بذاته تعالى او بصفاته التامة او بافعاله وبجكمه في خلق الدنيا والاخرة اله باختصار وقال في جواهر الفقه واما علمالقلب فهو ذوقي ووجداني لايمضغ تحت السنة الاقلام ولا تحيط به الدفاتر والاوهام وهو في مقابلة العلم الظاهر بمنزلة الشمر للشجر فالشرف للشجرة لكن لا انتفاع الابالثمر وقسم العارف ابن العربي العلوم ثلاثة مراتب الأولى علم العقل وهو كل علم يحصل ضرورة او عقب نظر في دليل بشرط العثور على وجه ذلك الدليل والثانية علم الاحوال قال ولاسبيل له الا بالذوق فلا يمكن غافلًا وجدانه ولا اقامة دليل على معرفته كالعلم بجلاوة العمل ومرارة الصبر ولذة الجماع والوجد والشوق فهذه علوم لايعلمها الامن اتصف بها وذاقها الثالثة علم الاسراد وهو فوق طرود

العقب وهو علم نفث روح القدس في الروع ويختص به النبي والولي والعالم به يعلم العلوم كلها ويستخرقها وايس اصحاب تلك العلوم كذلك اه ووقع من بعض القوم ننى عــلم الباطن قال الامام الشعراني في الدرر المنثورة في بيان زبد العلوم المشهورة ما نصبه واما زبدة علم التصوف الذي وضع القوم فيه رسائلهم فهو نتيجة العمل بالكتاب والسنة فمن عمل با علم تكلم كما تكلموا وصار جميع ما قالوه بعض ماعند. لانه كلماترق العبد في باب الادب مع الله تعالى دق كلامه على الافهام حتى قال بعضهم لشيخه ان كلام اخي فلان يدق عــلى فهمي فقال لان لك قميصين وله قميص واحدة فهو اعلى مرتبة منك وهذا هو الذي دعا الفقهاء ونحوهم من أهل الحجاب إلى تسميتهم علم الصوفية بعملم الباطن وليس ذلك بباطن اذ الباطن انما هو علم الله تعالى واما جميع ماعلمه الخلق على اختلاف طبقاتهم فهو من علم الظاهر لانه ظهر للخلق فاعلم ذلك اه وعليه فقيال تسميته بعلم الباطن مجرد اصطلاح لانه باطن بالنسبة الى كثير من الناس والعلم الواحد قد يكون ظاهراً عند قوم باطناً عند اخرين كعلم النحو مثلا فانه علم ظاهر لدى اربابه غير ظاهر عند من لم يعلمه بل هكذا سائر العلوم لكن لماكان علم القوم خفياً على الاكثر كان احرى بهذا الاسم عن غيره اذا تحققت ذلك فاعلم ان مايسمى بالعلم الباطن عند البعض لايخالف العلم الظاهر فلا يحلل ما يحرمه ولا يحرم ما يحلله كما يزعمه كثير من الجهلة ولا حجة لهم في قصة الخضر عليه السلام اما على قول الأكثرين من انه نبي فيقال ان الله اوحي اليه بذلك ويؤيده قوله وما فعلته عــن امري اي بل عن امر الله واما على القول بانه ولي وانه فعل ذلك بطريق الالهام فيمكن ان يكون الالهام حجة في زمنه واما في زماننا فالالهام ليس بحجة اما أن وأفق الكتاب والسنة فالمجة فيهما لا فيه وأما أن خالفها فظاهر انه ليس بالمام لان ملك الالهام لا يخالف ما اتى بهالشرع قال الشعراني في الجـواهر والدرر وقد رأيت في كلام الشيخ محي الدين مانصه اعلم انا لانعنى بملك الالهام حيث اطلقناه الا الدقايق الممتدة من الارواح الملكية لأنفس الملائكة فان الملك لاينزل بوحي على غيرقلب نبي اصلاولا باص المي جديد فان الشرع قد تم وتبين الفرض والواجب وغيرهما وانقطع الامر الالهي بانقطاع النبوة والرسالة ومابتي احديامره الله تعالى بام يكون شرعا مستقلا يتعبد به لانه ان امره بفرض كان الشارع قد امر به وان كان عباح فلا يخلوا ما ان يكون ذلك المباح المأمور به صار واجباً او مندوباً في حقه فهذا عين نسخ الشرع الذي هو عليه حيث صير المباح الشرعي واجباً او مندوبا وان ابقاه مباحاً كماكان فاي فائدة للامر الذي جاء به ملك الالهام لهذا المدعي فان ادَّعى ان الله كله كما كلم موسى فلا قائل به ولو فرض وكله ما كان يلقى اليـه في كلامه الاعلوماً واخباداً لا احكاماً وشرعاً ولا يامره اصلا ثم لو فرضنا ان الالهام في زمن الخضر غير حجة ايضاً فالانبيا. في زمنه موجودون فلعل الاذن في ذلك جاء اليه على يد احدهم وممن صرح بان لا مخالفة بين العلمين حجة الاسلام الغزالي قال في الاحيا. من قال ان الباطن يخالف الظاهر فهو الى الكفر اقرب منه الى الايمان اه وقال السري السقطي من ادعى باطن علم ينقضه ظاهر حكم فهو غالط وقال الدينوري لسان الظاهر لايغير حكم الباطن وقال ابو سميد الجزاركل فيض باطن يخالفه ظاهر فهو باطل وقال القشيري كل شريعة غير مؤيدة بالحة يقة غير مقبولة وكل حقيقة غير مقيدة بالشريعة غير محصولة فالشريعة قيام بم امر والحقيقة شهود لما قضي وقدر واخنى واظهر والشريعة حقيقة مــن حيث انها وجبت بامره والحقيقة ايضاً شريعة من حيث ان العارف بهتعالى

انما وجب عليه بأمره تعالى فعلى هذا من زعم ان له مع الله حالاً يخرجه عن حد العلم الشرعي فهو ضال عن الحق بل قال الغزالي من زعم ان له مع الله حالاً اسقط عنه نحو الصلوة او تحريم شرب الجمر وجب قتله وان كان في الحكم بخلوده في النار نظر وقتل مثله افضل من قتل مائة كافر اذكان ضرره اكثر اه.قالالعلامة ابن حجر بعد نقله ذلك في تحفته لانظر في خلوده لانه مرتداً باستحلاله ما علمت حرمته او نفيه وجوب ماعلم وجوبه ضرورة فيهما ومن ثم جزم في الانوار بخلوده فعلى هــذا لا فرق بين مذهب الصوفية وما عليه الفقها، سوى ان الصوفية يأخذون لانفسهم بالاحوط والاوثق فيا اختلف فيه وهم مع الاجاع مهما امكن وهذا اشق على النفس فيكون افضل لان الاجر على قدر المشقة فعلم الباطن على هذا ثمرة علم الظاهر هذا وكثير من جهلة المتصوفة يطلقون القشر على علم الشريعة امتهاناً له واللب على علم التصوف الباحث عن المقامات والاحوال والمحبة والعشق وما اشبه ذلك تعظيأ له وانت تعلم ان امتهان علم الشريعة كفر ومنهم من يطلق ذلك عليه غير قاصد الامتهان بل سمعه من بعض اخوانه وباعتبار انه علم يصون عن الزيغ ويحفظ العالم به عن الهيام في كل وادكما يحفظ القشر لبه فهذا مع ما فيه من سو الادب لم يسلم حيث اطلق على علم المرسلين ما يشر بالذم وقال ابن خلدون في مقدمة تاريخه هذا العلم اي التصوف من العلوم الشرعية الحادثة في الملة واصله ان طريقة هؤلا. القوم لم تزل عند سلف الامة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم على طريقة الحق والهداية واصلها العكوف على العبادة والانقطاع الى الله تعالى والاعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيا يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة وكان ذلك عاماً في الصحابة والسلف فلما

فشا الاقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده وجنح الناس الى مخالطة الدنيا اختص المقبلون علىالعبادة باسم الصوفية فاختصوا بآخذ مدركة لهم فالمريد في مجاهدته وعبادته لابد وأن ينشأ له عن كل مجاهدة حال نتيجة تلك المجاهدة وتلك الحال اما ان تكون نوع عبادة فترسخ وتصير مقاماً للمريد واما ان تكون صفة حاصلة للنفس حزن او سرور او نشاط او كسل او غير ذلك من المقامات و لا يزال المريد يترقى من مقام الى مقام الى ان ينتهي الى التوحيد والمعرفة التيهي الغاية المطلوبة للسعادة فالريد لابد له من الترقي في هذه الاطوار واصلها كلها الطاعة والاخلاص وتنشأ منها الاحوال والصفات نتايج وثمرات واذا وقع تقصير فيالنتيجة او خلل فيعلم انه انما اتى من قبل التقصير في الذي قبله وكذلك في الخواطر والواردات فلذا يحتاج المريد الي محاسبة نفسه في سائر اعماله وينظر في حقايقها لانحصول النتائج عن الاعمال ضروري وقصورهامن الخلل فيهاكذلك والمريد يجد ذلك بذوقه ويحاسب نفسه على اسبابه ولا يشاركهم في ذلك الا القليل من الناس لان الغفلة عن هذا كانها شاملة وغاية اهل العبادات اذالم ينتهوا الىهذا النوع انهم يأتون بالطاعات مخلصة من نظر الفقيه في الاجزاء والامتثال وهؤلا. يبحثون عن نتانجها بالاذواق والمواجد ليطلعوا على انها خالصة من التقصير اولا فظهر ان اصل طريقتهم كلها مجاسبة النغس على الافعال والتروك والكلام في هذه الاذواق والمواجدات التي تحصل عن المجاهدات ثم لهم مع ذلك آداب مخصوصة بهم واصطلاحات في الفاظ تدور بينهم اذ الاوضاع اللغوية انما هي للمعاني المتعارفة فاذا عرض من المعاني ما هو غير متعارف اصطلحنا عن التعبير عنه بلفظ يتيسر فهمه منه فلهذا اختص هؤلا. بهذا النوع من العلم الذي ليس لواحد غيرهم من اهل الشريعة الكلام فيـه وصار

علم الشريعة على صنفين صنف مخصوص بالفقها. واهل الفتيا وهي الاحكام العامة في العبادات والعبادات والمعاملات وصنف مخصوص بالقوم في القيام بهذه المجاهدة ومحاسبة النفس عليها والكلام على الاذواق والمواجد العارضة في طريقتها وكيفية الـترقي منها من ذوق الى ذوق وشرح الاصطلاحات التي تدور بينهم في ذلك فلما كتبت العلوم ودونت والف الفقها في الفقه واصوله والكلام والتفسير وغير ذلك كتب رجال من اهل هذه الظريقة في طريقهم وجمع الغزالي رحمه الله تعالى في الاحيا بين العلمين وصار علم التصوف في الملة علماً مدوناً بعد انكانت الطريقة عبادة فقط ثم ان هذه المجاهدة والخلوة والذكر يتبعها غالباً كشف حجاب الحس والاطلاع على عـوالم من امر الله ليس الصاحب الحس ادراك شي منها والروح من تلك العوالم وسبب هذا الكشف ان الروح اذا رجيع من الحس الظاهر الى الباطن ضعفت احوال الحس وقويت احوال الروح وغلب سلطانه وتجدد نشؤه واعان على ذلك الذكر فانه كالغذاء لتنمية الروح ولايزال في غهو وتزايد الى ان يصير شهوداً بعدانكان علماً ويكشف حجاب الحس ويتم وجود النفس الذي لهمــا من ذاتها وهو عين الادراك فيتعرض حينئذ للمواهب الربانية والعلوم اللدنية والفتح الالهي وهذا الكشف كثيرا ما يعرض لاهل المجاهدة فيدركون من حقايق الوجود ما لايدرك سواهم وكذا يدركون كثيراً من الواقعات قبل وقوعها والعظا منهم لا يعتبرون هذاالكشف ولا يخبرون عن شي لم يؤمروا بالتكلم فيه بل يعدون ما يقبع لهم من ذلك محنة ويتعوزون منسه اذا هاجمهم والصحابة رضي الله عنهم كانوا على هذه المجاهدة وكان حظهم من هذه الكرامات اوفر الحظوظلكنهم لم يقع لهم بها عناية وتبعهم في ذلك الكمل من اهل الطريقة وهـذا

الكشف لا يكون صحيحاً كاملًا الا اذا كان ناشئاً عن الاستقامة لان الكشف قد يحصل لصاحب الجوع والخلوة وان لم يحكن هناك استقامة كالسحرة والنصارى وغيرهم من المرتاضين ومثاله أن المرأة إذا كانت مجدبة او مقمرة وحوذي بها جهة المرنى فانه يتشكل فيها معوجاً على غير صورته وانكانت مسطحة تشكل فيها المري صحيحاً فالاستقامة للنفس كالانبساط للمرأة فيما ينطبع فيها من الاحوال ولما عنى المتأخرون بهذا النوع من الكشف تكلموا في حقائق الموجودات الملويــه والسفلية وقصرت مدارك من لم يشاركهم في طريقتهم عن فهم اذواقهم واهل الفتيا ما بين منكر عليهم ومسلم لهم وليس البرهان والدليل بنافع في هذا الطريق رداً وقبولاً اذ هي من قبيل الوجدانيات وربما قصد بعض المصنفين بيان مذهبهم في كشف الوجود فاتي بالانمض فالاغمض بالنسبة الى اهل النظر والعلوم كما فعل الفرغاني شارح قصيدة ابن الفارض في الديباجة التي كتبها في صدر ذلك الشرح فانه ذكر في صدور الوجود عن الفاصل وترتيبه ان الوجود كله صادر عن صفة الوحدانية التي هي مظبر الاحدية وهما معاً صادران عن الذات الكريمة التي هي عين الوحدة لا غير ويسمون هذا الصدور بالتجلي واول مراتب التجليات عندهم تجملي الذات على نفسه وهو يتضمن الكمال بافاضة الايجاد والظهور لقوله في الحديث الذي يتناقلونه كنت كنزأ مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق ليعرفوني وهذا الكمال هو عالم المماني عندهم والحضرة الكمالية والحقيقة المحمدية وفيها حقايق الصفات واللوح والقلم وحقايق الانبيا. والرسل اجمعين والكمل من اهل الملة المحمدية ويصدر عن هذه الحقائق حقايق اخرى في الحضرة الهبائية وهي مرتبة المثال ثم منها العرش ثم الكرسي الى آخر ما ذكر مما لم يقتدر اهل النظر على تحصيل مقتضاه لغموضه وربما انكر بظاهر الشرع همذا الترتيب وذهب آخرون منهم الى القول بالوحدة المطلقة وهو رأي اغرب من الاول في تعقله الى ان قال والمحققون من المتصوفة المتأخرين يقولون ان المريد عند الكشف ربما يعرض له توهم هذه الوحدة ويسمىذلك عندهم مقام الجمع ثم يترقى عنه الى التميز بين الموجودات ويعبرون عن ذلك بمِقام الفرق وهو مقمام العارف المحققق فظهر في كلام المتصوفة القول بالقطب ومعناه رأس العارفين يزعمون انه لا يمكن ان يساويه احد في مقامه في المعرفة حتى يقبضه الله ثم يورث مقامه لآخر من اهل العرفان ثم قالوا بترتيب وجود الابدال بعد هذا القطب كاقالت الشيعة في النقباء حتى انهم لما استدوا لباس خرقة التصوف ليجعلوه اصلاً لطريقتهم رفعوه الى على رضي الله عنه وهو من هـذا المعنى يرى والا فعلى رضي الله عنه لم يختص من بين الصحابة بتخلية ولا طريقة في لباس ولا حال بل کان ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما ازہد الناس بعد رسول اللہ صلی الله عليه وسلم واكثرهم عبادة ولم يختص احدهم بالدين بشي يؤثر عنه في الخصوص بل كان الصحابة كلهم اسوة في الدين والزهدو المجاهدة اه ملخصاً. وفي النفس من هذا الكلام الاخير شي. اذ فيه من القـدح في اجلة المشايخ وفرق الاجماع منهم في انتها اسانيد طرقهم الى الامام كرَّم الله وجهه مما لا يختى على المُطلع على احوالهم المطالع لصحائف طرقهم ما تجمح عن ان تقبله وقدكان صلى الله عليه وسلم يخص من شا. من العلوم والطرائق بما شا كما يرشد الى ذلك حديث حذيفة الذي اعلمه صلى الله عليه وسلم بماكان وما يكون الى ان تقوم الساعة وحديث ابي هريرة اخذت جرابين من العلم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وغير ذلك هذا وقد انتدب كثير من الفقهاء للرد عــلى متأخري المتصوفة في

هذه المقالات وامثالها وشملوا بالنكير سائر ماوقع لمم في الطريقة والحق ان كلامهم معهم فيه تفصيل فان كلامهم في اربعة مواضع اجدءا الكلام على المجاهدات وما يحصل من الاذواق ومحاسبة النفس وغير ذلك مما سلف وثانيها الكلام في الكشف والحقيقة المدركة من عالم الغيب كالصفات الربانية والملائكة وحقايق كل موجود غائب او شاهد وثالثها التصرفات في العوالم بانواع الكرامات ورابعها الفاظ موهمة الظاهر صدرت من الكثير من اغمة القوم يعتبرون عنها في اصطلاحهم بالشطحات فاما الكلام في المجاهدات وما يحصل من الاذواق فامر لا مدفع فيه لاحد واذواقهم فيه صحيحة والتحقيق بهما هو عين السعادة واما الكلام في كرامات القوم واخبارهم بالمغيبات فصحيح غير منكر ايضاً وان مال بعض العلماء الى انكاره ومـا احتج به ابو اسحق الاسفرائني على انكار كراماتهم لالتباسها بالمعجزة فقد فرق المحققون بينهما بالتحدي وهو دعوى وقوع المعجزات على وفق ماجاء به قالوا ثم ان وقوعها على وفق دعوى الكاذب غير مقدور لان دلالة المعجزة على الصدق عقلية فان صفة نفسها التصديق فلو وقعت مع الكاذب لتبدلت صفة نفسها وهو محال هذا مع ان الوجود شاهد بوقوع الكثير منها فانكارها نوع مكابرة وقد وقع للصحابة واكابر السلف كثير من ذلك اما الكلام في الكشف واعطا. حقايق العاويات فاكثر كلامهم فيه نوع من المتشابه لما انه وجداني عندهم وفاقد الوجدان عندهم بمعزل عـن اذواقهم فيه واللغات لا تعطى دلالة عـلى مرادهم لما سبق فينبغي ان لانتعرض لكلامهم في ذلك ونتركه فيا تركناه من المتشابه ومن رزقهِ الله فهم شي. من هذه الكالمات على الموافق لظاهر الشريعة فاكرم بها سعادة واما الالفاظ الموهمة التي يعبرون عنها بالشطحات ويؤاخذهم بهسا

اهل الشرع فالانصاف في شان القوم انهم اهل غيبة عن الحسن والواردات. تملكهم حتى ينطقوا عنها بمالا يقصدونه وصاحب الغيبة غير مخناطب والمجبود معذور فمن علم منهم فضله واقتداره حمل كلامه على القصدالجميل. كما وقع لابي يزيد وامتاله ومن لم يعلم فضله ولا اشتهر فمواخذ بمما صدر. عند من ذلك اذا لم يتبين لنا ما يحملنا على تأويل كلامه واما من تكلم بمثلها وهوحاضر في حسه ولم يملكه الحال فتؤاخذ ايضاً وبهذا افتى الفقهاء واكابر المتصوفة بقتل الحلاج لانه تكلم في حضور وهو مالك لحاله والله اعلم وقال في الفيض الوارد وكان شيخ الاسلام المخزومي يقــول. لا يجوز لاحد من العلما. الانكار على الصوفية الا أن سلك طريقهم ورأى افعالهم واقوالهم مخالفة للكتاب والسنة واما بالاشاعة فلا يجوز الانكار عليهم والحال في ذلك ثم قال وبالجملة فاول بالحق على المنكر حتى يسوغ لة الانكار على اقوالهم وافعالهم واحوالهم ان يعرف سبعين امرأ منهــا اطلاعه على تفسير القرآن سلفاً وخلفا ليعرف اسـرار الكتاب والسنة ومنازع الاغة المجتهدين ويعرف لغات العرب مجازاتها واستعاراتها حستي يبلغ الغاية ومنها كثرة الاطلاع على مقامات السلف والخلف في معـنى آيات الضفات واخبارهما ومن اخذ بالظاهر ومن اول ومنها وهو اهمها معرفة اصطلاح القوم فيما عبروا عنه من التجلي الذاتي والصوري وماهو الذات وذات الذات ومعرفة حضرة الاسا والصفات والفرق بين الحضرات والفرق بين الاحدية والواحدية ومعرفة الظهور والبطون والازل والابد وعالم الكون والشهادة وعالم الماهية والهوية والسكر والمحبة ومسن هو الصادق في السكر حتى يسامح ومن هو الكاذب حتى يؤاخذ وغير ذلك فلى لم يحرف مرادهم كيف يحل كلامهم اوينكر عليهم بما هو ليس بمرادهم فقال الحال الخادي عشر العلامة ابن حجر في تحفته من. كتاب الردة ولا

اثر لسبق لسان او اكراه او حكاية كفر او شطح ولى في غيبة او تاويله بما هو مصطلح عليه بينهم وان جهله غيرهم اذ اللفظ المصطلح عليه حقيقة عند اهله فلا يعترض عليهم بمخالفة لاصطلاح غيرهم كما حققه اغة الكلام وغيرهم ومن ثم زلَّ كثيرون في التهور على محقق الصوفية بما همبريؤن منهُ اه. وقال الخير الرملي في فتاواه وحقيقة ما عليه الصوفية لاينكرها الاكل نفس عيية اه، وقالسيدي الشيخ احد زروق في النصحة الكافية واما الفقراء فيسلم لهم في كل ما لا يقتضي العلم انكاره ومساوجب انكاره ينكر عليهم مع اعتقاد كالهم اذ لا يبعد ان يكون للولي الهفوة والمفوات والزلة والزلات اذ الاوليا محفوظون اي لامعصومون والحفظ بجوز معه الوقوع في المعصية الا انه لا يجوز معه الاصر ارعليها وقدستل الحبنيدايزنى العارف فقال وكان امر الله قدرا مقدورا ولا ينكر عملي الفقراء الامحرم مجمع على تجريمه اله • لكن لله من قال التصوف كانحللا فصار فالا وكان احتساباً فصار اكتسابا وكان استتاراً فصرار اشتهاراً وكان اتباعاً للسلف فصاد اتباعاً للخلف وكان عمارة للصدور فصاد عمادة للقدور وكان تعففا فصار تكلفا وكان تخلقا فصار تملقا وكان سقيآ فصار لقما وكان قناعة فصار مجاعة وكان تجريداً فكان ثريداً وقال ابو نصر ` السراج

> ليس التصوف حيلة وبطالة جهالة ودعاية عزاح بل عفة وفتوة ومرؤة وزهادة وطهادة بصلاح وتيقن وتصبر وتوكل وتذلل وقصكرم بسماح فالى الرشاد غدوه ورواحه والى الصلاح مساؤه بصباح

> > \*\*\*

علم تعبير الرؤيا

قال ابمه خدومه هذا العلم من العلوم الشرعية وهو حادث في الملة عند ما صارت العلوم صنايع وكتب الناس فيها واما الرؤيا والتعبير لها فقدكان موجوداً في السلف كما هو في الخلف ودبما كان في الملوك والامم من قبل الا انه لم يصل الينا للاكتفاء فيه بكلام المعبرين من اهـ ل الاسلام والافالرؤيا موجودة في صنف البشر على الاطلاق ولا بد من تعبيرها فلقدكان يوسف الصديق صلوات الله عليه يعبر الرؤياكما وقع في القرآن وكذلك ثبت في الصحيح ءن النبي صلى الله عليه وسلم وعنابي بكر رضى الله عنه والرؤيا مدرك من مدارك الغيب وقال صلى الله عليه وسلم الرؤيا الصالحة جزء من ستة واربعين جزءاً من النبوة وقال لم يبق من المبشرات الا الرؤية الصالحة يراها الرجــل الصالح او ترى له واول ما بد به النبي صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا فكان لا يرى رؤيا الاجاءت مثل فلق الصبح وكان النبي صلى الله عليه وسلم اذا انفتل من صلاة الغداة يقول لاسحابه هل رأى احد منكم الليـــلة رؤيا يسألهم عن ذلك ليستبشر بما وقع من ذلك مما فيه ظهور الدين واعزازه واما السبب في كون الرؤيا مدركاً للغيب فهو ان الروح القلبي وهـو البخار اللطيف المنبعث من تجويف القلب اللحمي ينتشر في الشريانات ومع الدم في سائر البدن وبه تكمل افعال القوى الحيوانية واحساسها فاذا ادركه المللال بكثرة التصرف في الاحساس بالحواس الخس وتصريف التوى الظاهرة وغشى سطح البدن ما يغشاه من برد الليل الخنس الروح من سائر اقطار البدن الى مركزه القلبي فيستجسم بذلك لمعادة فعسله فتعطلت الحواس الظاهر كلها وذلك هو معني النوم كما تقــدم في اول

· ·

الكتاب ثم ان هذا الروح القلبي هو مطية للروح العاقب لمن الانسان والروح العاقل مدرك لجميع ما في عالم الامر بذاته اذ حقيقته وذاته عين الإدراك وانما يمنع من تعقله للمدارك الغيبية ما هو فيه من حجاب الاشتغال بالبدن وقواه وحواسه فلو قد خلا من هذا الحجاب وتجردعنه لرجع الى حقيقته وهو ءين الادراك فيعقل كل مدرك فاذا تجرد عن بعضها خفت شواغله فلا بدله من ادراك لمحة من عالمه بقدر ما تجرد له وهو في هذه الحالة قد خفت شواغل الحس الظاهر كلها وهي الشاغل الاعظم فاستعد لقبول ما هناك من المدارك اللائقة من عالمه واذا ادرك ما يدرك من عوالمه رجع الى بدنة اذ هو ما دام في بدنه جسماني لايمكنه التصرف الابالمدارك الجسمانية والمدارك الجسمانية للعلم انما هي الدماغية والمتصرف منها هو الخيال فانه ينتزع من الصور المحسوسة صوراً خيالية ثم يدفعها الى الحافظة تحفظها له الى وقت الحاجة اليها عندالنظر والاستدلال وكذلك تجرد النفس منها صورأ اخرى نفسانية عقلية فيترقى التجريد من المحسوس الى المعقول والخيال واسطة بينهما ولذلك اذا ادركت النفس من عالمها ما تدركه القته الى الخيال فيصوره بالصورة المناسبة له ويدفعه الى الحس المشترك فيراه النائم كانه محسوس فيتنزل المدرك من الروح العقلى الى الخسي والخيسال ايضاً واسطة هذه حقيقته الرؤيا ومن هذا التقرير يظهر لك الفرق بين الرؤيا الصالحة واضغاث الاحلام الكاذبة فانها كلها صور في الخيال حالة النوم لكن ان كانت تلك الصور متنزلة من الروح العقلي المدرك فهو رؤيا وان كانت مأخوذة من الصور التي في الحافظة التيكان الخيال اودعهااياها منذ اليقظة فهي اضغاث احلام واما معنى التعبير فاعلم ان الروح العقلي اذا ادرك مدركه والقاه الى الخيال فصوره فانما يصوره في الصور المناسبة لذلك المعنى بعض الشي كما يدرك

معنى السلطان الاعظم فيصوره الخيال بصورة البحر او يدرك العدادة فيصورها الخيال في صورة الحية فاذا استيقظ وهو لم يعلم من امره الا انه نظر البحر او الحية فينظر المعبر بقوة التشبيه بعد ان تيقن ان البحر صورة محسوسة وان المدرك وراءهما وهو يهتدي بقرائن اخرى تعين له المدرك فيقول مثلا هو السلطان لأن البحر خلق عظم يناسب ان يشبه به السلطان وكذلك الحية يناسب ان تشبه بالعدو لعظم ضررها وكذا الاوانى تشبه بالنساء انهن اوعية وامثال ذلك ومن المرئ ما يكون صريحاً لا يفتقر الى تعبير لجلائهـا ووضوحها او لقرب الشبيه فيها بين المدرك وشبهه ولهذا وقسع في الصحيح الرؤيا ثلاث رؤيا من للله ورؤيا من الملك ورؤيا من الشيطان فالرؤيا التي من الله هي الصريحة التى لاتفتقر الى تأويل والتى من الملك هي الرؤيا الصادقة تفتقر الى تعبير والرؤيا التي من الشيطان هي الاضغاث واعلم ايضاً ان الخيال اذا التي اليهِ الروح مدركه فانما يصوره في القوالب المعتادة للحس ما لم يكن الحس ادركه قط فلا يصور فيه فلا يجن من ولد اعمى ان يصور له السلطان بالبحر ولا العدو بالحية ولا النسا. بالاواني لانه لم يدرك شيئاً من هذه وانما يصور له الخيال امثال هذه في شبعها ومناسبها من جنس مداركه التي هي المسموعات والمشمومات وليحتفظ المعبر من مثل مدافرعا الختلط به التعبير وفسد قانونه ثم ان علم التعبير علم بقوانين كلية يبنى عليها المعبر عبارة ما يقص عليه وتأويله كما يقولون البحر يدل على السلطان وفي موضع آخر يقولون البحر يدل على الغيظ وفي موضع اخر يقولون البحر يدل على الهم والامر القادح ومثل ما يقولون الحية تدل على العدو وفي موضع الحر يقولون هي كاتم سر وفي موضع اخر يقولون تدل على الحياة وامثال ذلك فيحفظ المعبر هذه القوانين الكلية

ويعبر في كل موضع بما تقتضيه القرائن التي تعين من هــذه القوانين ما هو اليق بالرؤيا وتلك القرائن منها في اليقظة ومنها في النوم ومنها ما ينقدح في نفس المعبر بالخاصية التي خلقت فيه وكل ميسر لما خلق له ولم يزل هذا العلم متناقـــلا بين السلف وكان محمد بن سيرين فيه من اشهر العلماء وكتب عنه في ذلك القوانين وتناقلها النــاس بهذا العهد والف الكرماني فيه من بعده ثم الف المتكلمون المتأخرون واكثروا والمتداول بين اهل الغرب بهـذا العهد كتب ابن ابي طالب القيرواني من علما. القيروان مثل الممتع وغيره وكتاب الاشارة للسالمي وهمو علم مضي بنور النبوة للمناسبة بينهماكما وقع في الصحيح والله عــــلام الغيوب انتهى قال في كثاف الاصطلامات علم الرؤيا وهو علم يتعرف منه الاستدلال من المتخيلات الحلمية على ما شاهدته النفس حالة النوم من عالم الغيب فخيلته القوة المتخيلة مثالاً يدل عليه في عالم الشهادة وقد جاء ان الرؤيا الصالحة من ستة واربعين جزء من النبوة وهـذه النسبة تعرفها من مدة الرسالة ومدة الوحي قبلها مناماً وربما طابقت الرؤيامدلولها دون تأويل وربما اتصل الخيال بالحس كالاحتلام ويختلف مأخذ التأويل بحسب الاشخاص واحوالهم ومنفعة البشرى بما يردعلى الانسان من خير والانذار بما يتوقعه من شر والاطلاع على الحوادث في العالم قبل وقوعها ويجى. تفصيله في لفظ الرؤيا انتهى قال في كثف الظومه وهو علم يتعرف منة المناسبة بين التخيلات النفسانية والامور الغيبية لينتقل من الاولى الى الثانية وليستدل بذلك على الاحوال النفسانية في الخارج او على الاحـوال الخارجية في الافاق ومنفعته البشرى او الانذار بما يروه هذا ماذكره ابوالخير واورده في فروع العلم الطبيعي وذكر فيه ايضاً ماهية الرؤيا واقسامها و كذا فعل ابن صدر الدين لكني لست في صدد بيان ذلك فهو مبين .

الفصل الثالث ⊷ في سائر العلوم کی۔ علم الآثار

قال في كثف الغلومه وهو فن باحث عن اقوال العلما. الراسخين من الاصحاب والتابعين لهم وسائر السلف وافعالهم وسيرهم في الر الدين والدنيا ومباديه امور مسموعة من الثقات والغرض منه معرفة تلك الامرر ليقتدي بهم وينال مانالوه وهذا الفن اشد ما يحتاج اليه علم الموعظة هذا ما قاله مولانا لطف الله في موضوعاته وقد نقله الفاضل الشهير بطاشكيري زاده بعبارته في مفناح السعادة ثم قال ومن الكتب المصنفة في هـذا الملم كتاب سير الصحابة والتابعين والزهاد وكتاب روض الرياحين لليافعي وغيرذلك انتهى واما اثار الطحاوي فسيأتى في معانى الاثار وشرح مشكله مع ما يتعلق به فان معنى اثاره معنى مغاير لتعريف هـذا العلم وهو على مافي كتب اصـول الحديث معنى الخبر قال شيخ الاسلام ابن حجر العسقلاني في نخبة الفكر ان كان اللفظ مستحملًا بقلة احتيج الى الكتب المصنفة في شرح الغريب وانكان مستعملًا بكثرة لكن في مدلوله دقة احتيج الى الكتب المصنفة في شرح معاني الاخبار وبيان المشكل منهاوقد اكثر الاغة من التصانيف في ذلك كالطحاوي والخطابي وابن عبد البر وغيرهم انتهى

علم الاثار العلوية والسفلية

وهو علم يبحث فيه عن المركبات التي لامزاج لها ويتعرف منـــه اسباب حدوثها وهو ثلاثة انواع لان حدوثه اما فوق الارض اعــني في الهوا. وهو كاثنات الجو واما على وجه الارض كالاحجار والجبال واما في الارض كالمعادن وفيه كتب للحكماء منها كتاب السماء والعالم انتهى علم الاحاجي

قال في كشف الفاومه والاحاجي جمع أحجية كالاضحية مخالفة المعنى وهو علم يبحث فيه عن الالفاظ المخالفة لقواعد العربية بجسب الظاهر وتطبيقها عليها اذلا يتيسر ادراجها بجرد القواعد المشهورة وموضوعه الالفاظ المذكورة من الحيثية المذكورة ومباديه مأخوذة من العماوم العربية وغرضه تحصيل ملكة تطبيق الالفاظالتي تتراءى بحسب الظاهر مخالفة لقواعد العرب وغايته حفظ القواعد العربية عن تطرق الاختلال والاحتياج الى هذا العلم من حيث ان الفاظ العرب قد يوجد فيهاما يخالف قواعد العلوم العربية بحسب الظاهر بحيث لايتيسر ادراجه فيها بمجرد معرفة تلك القواعد فاحتيج الى هذا الفن وللعلامة جار الله محمود بن عمر الزمخشري المتوفي سنة ٥٣٨ ثمان وثلاثين وخسماية تأليف لطيف في هذا الفن سماه المحاجاة وللشيخ علم الدين على بن محمد السخاوي الدمشقي المتوفي سنة ٦٤٣ ثلاث واربعين وستمائة شرح هذا المتن الدقيق التزم فيه أن يعقب كل احجيتى الزمخشري بلغزين من نظمه وابو المعالي سعدبن الوراق الخطيري المتوفي سنة ٥٦٨ ثمان وستين وخسمائة صنف فيه ايضاً والسادسة والثلاثون التي تعرف بالملطية من المقامات الحريرية في هذا المحنى فمنها لاحثال : فيالفضل واري الزناد یا من سما بذکا جـوع امد بزاد ما ذا يماثل قولي شعر يا ذا الذي فاق فضلًا ولم يدنسه شين ما مثل قول المحاجي ظهر اصابته عين

- 77

- 144 -

فطريق معرفة الماثلة فيه ان تنطر جوع امد بزاد فتقابله بطوامير لان طوى مثل الجوع في المعنى ومير مشل امد بزاد لان مير الامداد بالزاد وكذا تقابل ظهر اصابة عين بقولك مطاءين فتجد المطا الظهر وعين الرجل اصيب بالعين فاذا تركت الالفاظ من غير تقسيم يظهر لك معنى اخر وهو ان الطوامير الكتب والواحد طومار والمطاعين جميع مطعان وهو كثير الطعن وعليه فقس انتهى

علم الاحتساب

قال في كثف الملبومه وهو علم باحث عن الامور الجارية بين اهـل البلد من معاملاتهم اللاتي لا يتم التمدن بدونها من حيث اجرائها عـلى القانون العدل بحيث يتم التراضي بين المتعاملين وعن سياسة العباد بنهي المنكر وامر المعروف بحيث لايؤدي الي مشاجرات وتفاخر بين العباد بحسب مارآه الخليفة من الزجر والمنع ومباديه بعضها فقهي وبعضهاامور استحسانية ناشئة من رأي الخليفة والغرض منه تحصيل الملكة في تلك الامور وفائدته اجراء امور المدن في المجاري على وجه الاثم وهـذا من ادق العلوم ولا يدركه الا من له فهم ثاقب وحدس صائب اذ الاشخاص والازمان والاحوال ليست على وتيرة واحدة فلابد لكل واحد من الازمان والاحوال سنة خاصة وذلك من اصعب الامور فلذلك لايليق بمنصب الاحتساب الامن له قوة قدسية مجردة عن المموى كعمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه عالماً في هذا الشان كذا في موضوع لطف الله وعرَّفه المولى ابوالخير بالنظر في امور اهل المدينه باجراً مارسم في الرياسة وما تقرد في الشرع ليلًا ونهسارا سراً وجهارا ثم قال وعلم الرياسة المدنية مشتمل على بعض لوازم هذا المنصب ولم نرَّ كتاباً صنف فيــــــه

خاصة وذكر في الاحكام السلطانية ما يكني انتهى ملخصاً اقول فيه كتاب نصاب الاحتساب خاصة ذكر فيه مؤلفه ان الحسبة في الشريعة تتناول كل مشروع بفعل الله سبحانه وتعالى كالاذان والاقامة وادا. الشهامة مع كثرة تعدادها ولذا قيل القضا. باب من ابواب الحسبة وفي العرف مختص بامور نذكرها الى تمام خمسين فيه كتب يأتي ذكرها في حالها انتهى

علم احوال رواة الحديث

قال في كشف الظور، من وفياتهم وقبائلهم واوطانهم وجرحهم وتحديلهم وغير ذلك وهذا العلم من فروع التواريخ من وجه ومن فروع الحديث من وجه آخر وفيه تصانيف كثيرة انتهى ما ذكر المولى ابو الخدير وقد اورده من جملة فروع الحديث ولانيخي انه علم اسمام الرجال في اصطلاحات اهل الحديث انتهى علم آداب البحث

قال في كشف الظنومة قال المولى ابو الخير في مفتاح السعادة وهو علم يبحث فيه عن كيفيه ايراد الكلام بين المناظرين وموضوعه الادلة من حيث انها يثبت بها المدعني على الغير ومبادية امون بينة بنفسها والغرض منه تحضيل ملكة طرق المناظرة لثلا يقسع الحبط في التحث فيتضح الصواب انتهى ونقله من موضوعات المولى لطني بمبارته ثم اورد بعض ماذكر منها من المؤلفات وقال ابن صدر الدين في الفوائة المخاقانية وهذا الملم كالمنطق يخدم العلوم كلها لان البحث والمناظرة عب النظر من الجانبين في النسبة بين الشيئين اظهاراً للضواب والزاماً للخصم والمنائل الطبائع والاذهان لايخلو علم من العلوم عن تصادم الارا. وتبائن الافكار وادارة الكلام من الجانبين للجرح والتعديل والرد والقبول الا انه بشرائط معتبرة مشروط وبرعاية الاصول منوط والا لكان مكابرة غير مسموعة فلا بد من قانون يعرف به مراتب البحث على وجه يتميز به المقبول عما هو المردود وتلك القوانين هي علم آداب البحث انتهى

علم الأدب

قال في كشف اللة ومه وهو علم يحترز به عن الخط أ في كلام العرب لفظاً وخطاً قال المولى ابو الخــير اعلم ان فائدة التخاطب والمحاورات في افادة العلوم واستفادتها لمالم تتبين للطالبين الابالالفاظ واحوالها كان ضبط احوالها مما اعتنى به العلما. فاستخرجوا من احوالها علوماً انقسم انواعها الى اثنى عشر قسماً وسموها بالعلوم الادبية لتوقف ادب الدرس عليها بالذات وادب النفس بالواسطة وبالعلوم العربية ايضاً لبحثهم عن الالفاظ العربية فقط لوقوع شريعتنا التي هي احسن الشرائع وافضلها واعلاها واولاها على افضل اللغات وآكملها ذوقاً ووجداناً انتغى واختلفوا في اقسامه فذكر آبن الانباري في بعض تصانيفه انها ثمانيــة وقسم الزمخشري في القسطاس الى اثنى عشر قسماً كما اورده العلامــة الجرجاني في شرح المفتاح وذكر القاضي زكريا في حاشية البيضاوي انها اربعة عشر وعد منها علم القرآت قال وقد جمعت حدودها في مصنف سميته اللؤلؤ التنظيم في روم التعلم والتعليم لكن يردعليه أن موضوع العلوم الادبيسة كلام العرب وموضوع القرآت كلام الله سبحانه وتعالى ثم ان السيد والسعد تنازعا في الاشتقاق وهل هـو مستقل كما يقوله السيد او من تتمة علم التصريف كما يقوله السعد وجعل السيد

البديع من تتمة البيان والحق ماقاله السيد في الاشتقاق لتغاير الموضوع بالحيثية المحتبرة وللعلامة الحفيد مناتشة في التعريف والتقسيم اوردها في موضوعاته حيث قال واما علم الادب فعلم يجترزبه عن الخلل في كلام العرب لفظاً او كتابة وههنا بحثان ( الاول ) ان كلام العرب بظاهره لايتناول القرآن وبعلم الادب يحترز من خلله ايضاً الا ان يقال المراد بكلام العرب كلام يتكلُّم العرب على اسلوبه ( الثاني ) ان السيد رحمه الله تعالى قال لعلم الادب اصول وفروع اما الاصول فالبحث فيهما اما ءن المفردات من حيث جواهرها وموادها وهيآتها فعلم اللغة او من حيث صورهما وهيآتها فقط فعلم الصرف او من حيث انتساب بمضها الى بمض بالاصالة والفرعية فعام الاشتقاق واماءن المركبات على الاطلاق فاما باع بار هيآتها التركيبية وتأديتها لمعانيها الاصلية فعام النحو واما باعتبار افادتها لمعان ٍ مغاير لاصل المحنى فعلم المعاني واما باعتبار كيفية تلك الافادة في مراتب الوضوح فعام البيسان وعلم البديع ذيل لعلمي المعاني والبيان داخل تحتجما واما عن المركبات الموزونة فاما من حيث وزنهما فعلم العروض او من حيث اواخرها فعلم القوافي واما الفروع فالبحث فيها اما ان يتعلق بنقوش الكتابة فعلم الخط او يختص بالمنظوم فالعلم المسمى بقرض الشعر او بالنثر فعمام الانشاء اولا يختص بشي. فعلم المحاضرات ومنه التواريخ قال الحفيد هذا منظور فيه فاورد النظربثمانية اوجه حاصلها انه يدخل بض العلوم في المقسم دون الاقسام ويخرج بعضها منه مع انه مذكور فيه وان جمل التاريخ واللغة علماً مدونا لمشكل اذ ليس مسائل كاية وجواب الاخير مذكور فيه ويكن الجواب عن الجميع ايضاً بعد التأمل الصادق انتهى قال **في كثاف اصلمادمات ا**لنومه اعلم ان علم المربية المسمى بعلم الادب علم يجترز به عن الخلل في كلام العرب

لفظاً او کتابه وینةسم علی ماصر حوا به الی اثنی عشر قسماً منها اصبول هي العمدة في ذلك الاحتراز ومنها فروع ثم فسر انحصار علم الأدب في اثنا عشر قسما على وجه ذكره الجلبي في البحث الثاني عن السيد ثم قال وفي ارشاد القاصد للشيخ شمس الدين الاكفاني السخاوي الادب وهو علم يتعرف منه التفاهم عما في الضمائر بادلة الالفاظوالكتابة وموضوعه اللفظ والخط من جهة دلالتهاعلى المماني ومنفعته اظهار ما في نفس الانسان من المقاصد وايصاله الى شخص الخر من النوع الانساني حاضرًا كان او غائباً وهو حلية اللسان والبنان وبه تميز ظاهر الانسان عسلي سائر انواع الحيوان وانما ابتدأت به لانه اول ادوات الكمال ولذلك من عرى عنه لم يتم بغيره من الكمالات الانسانية وينحص مقاصده في عشرة علوم وهو علم اللغة وعلم التصريف وعلم المعاني وعلم البيان وعلم البديع وعلم العروض وعلم القوافي وعلم النحو وعلمقوانين الكتابة وعالم قوانين القراءةوذلك لأن نظره اما في اللفظ والخط والاول فاما في اللفظ المفرد او المركب اقه ما يعمدها وما نظره في المفرد فاعتماده اما على السماع وهو اللغة او على الحجة وهو التصريف وما نظره في المركب فاما مطلقاً او مختصاً بوزن والاول أن تعلق بخواص تراكيب الكلام واحكامه الاسنادية فعسلم اللعاني والا فعلم البيان والمختص بالوزن فنظره اما في الصورة او في المادة علم البديع والاول أن كان بمجرد الوزن فهو علم العروض والا فعسلم القوافي ومآيمه المفرد والمركب فهو علم النحو والثاني فان تعلق بصور الحروف فهو علم قوانين الكتابةوان تعلق بالعلامات فعلم قوانين القراءة وهنده العلوم لا تختص بالعربية بل توجد في سائر لغات الامم الفاضلة من اليونان وغيرهم واعلم أن هذه العاوم في العربية لم تؤخذ عن الغرب قلطبة بل عن الفصحاء البلغاء منهم و هم الذين لم يخالطوا غيرهم كهذيل

وكنانة وبعض تميم وقيس وغيلان ومن يضاهيهم من عرب الحجاز واوساطنجد فاما الذين صابوا المجم في الاطراف فلم تعتبر لغاتهم واحوالها في اصول هذه العلوم وهؤلاء كحمير وهمدان وخولان والازد لمقاربتهم الحبشة والزنج وطي وغيسان لمخالطتهم الروس والشام وعبد القيس بمجاورتهم اهل الجزيرة وفارس ثم اتى ذوو العقول السليمة والاذهان المستقيمة ورتبوا اصولها وهذبوا فصولها حتى تقررت على غاية لا يمكن المزيد عليها انتهى

علم الادعية

قال في كمُف الظومة وهو عام يبحث عن الادعية المأثورة والاوراد المشهورة بتصحيحهماوضبطهماوتصحيح روايتهما وبيان خواصهماوعدد تكرارهما واوقات قراءتهما وشرائطهما ومباديه مبنية في العلوم الشرعية والغرض منه معرفة تلك الادعية والاوراد عـلى الوجه المذكور لينال باستعمالهما الفوائد الدينية والدنيوية كذا في مفتاح السعادة وجعله من فروع علم الحديث بعلة استمداده من كتب الاحاديث والكتب المؤلفة فيه كثيرة انتهى

علم اسباب النزول

وهو علم يبحث فيه عن سبب نزول سورة او آية ووقتها ومكانها وغير ذلك ومباديه مقدمات مشهورة منقولة من السلف والغرض منـه ضبط تلك الامور وفائدته معرفة وجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم وتخصيص الحكم به عند من يرى ان العبرة بخصـوص السبب وان اللفظ قد يكون عاماً ويقوم الدليل على تخصيصه فاذا عرف السبب قصد التخصيص على ماعداه ومن فوائده فهم معاني القرآن واستنباط الاحكام اذ ربما لا يمكن معرفة تفسير الآية بدون الوقوف عـلى مدبب نزولها مثل قوله تعالى فاينما تولو فَتُمَّ وجهُ الله وهويقتضي عدم وجوب استقبال القبلة وهو خلاف الاجاع ولا يعلم ذلك الا بان نزولها في نافلة السفر وفيمن صلى بالتحري ولا يحل القول فيه الا بالرواية والسماع ممن شاهد التنزيل كما قال الواحدي ويشترط في سبب النزول ان يكون نزولها ايام وقوع الحادثة والاكان ذلك من باب الاخبار عن الوقائع الماضية كقصة الفيل كذا في مفتاح السعادة ومن الكتب المؤلفة فيه اسباب النزول لشيخ المحدثين علي بن المديني المتوفي سنة ٢٣٤ اربع وثلاثين وماتين وهو اول من صنف في علم اسباب النزول انتهى

علم اسما. الرجال

قال في كثف الغذوم يعني رجال الاحاديث فان الملم بها نصف علم الحديث كما صرَّح به العراقي في شـرح الالفية عن علي بن المدينى فانه سند ومتن والسند عبارة عن الرواة فعرفة احو الها نصف العلم على مالا يخنى والكتب المصنفة فيه على انواع منها المؤتلف والمختلف لجاعـة يأتي ذكرهم في الميم كالدارة طني والخطيب البغدادي وابن ماكولا وابن نقطه ومن المتأخرين الذهبي والمزنى وابن حجر وغيرهم ومنها الاسماء المجردة عن الالقاب والكنى معاً صنف فيه الامام مسلمو علي بن المديني والنساني وابو بشر الدولابي وابن عبد الله اكن احسنها ترتيباً كتاب الامام ابي عبد الله الحاكم وللذهبي المقتني في سرد الكني وسيأتي . ومنها الالقاب صنف فيه ابو بكر الشير ازي وابو الفضل الفلكي سماه منتهى الكمال وسيأتي . وابن الجوزي ومنها المتشابه صنف فيـه الخطيب مماه تلخيص المتشابه ثم ذيله بما فاته ومنها الاسماء المولاب والكنى صنف فيه ايضاً غير واحد فمنهم من جمع التراجم مطلق كان سعد في الطبقات وابن ابي خيشمة احمد بن زهير والامام ابي عبد الله البخاري في تاريخها ومنهم من جمع الثقات كابن حبان وابن شاهين ومنهم من جع الضعفاء كابن عدي ومنهم من جع كليهما جرحاً وتعديلا وسيأتي في الجميم ومنهم من جع وجال البخاري وغيره صن

علم الاشتقاق

ا قال في كثف الظومة وهو علم باحث عن كيفية خروج الكلم بعضها عن بعض بسبب مناسبة بين المخرج والخارج بالاصالة والفرعية باعتبار جوهرها والقيد الاخرير يخرج الصرف اذيبحث فيه ايضاً عن الاصالة والفرعية بين الكلم لكن لابحسب الجوهرية بل بحسب الميشة مثلا يبحث في الاشتقاق وعن مناسبة نهق ونعتى بحسب المادة وفي الصرف عن مناسبة بحسب الهيئة فامتاز احدها عن الآخر واندفع توهم الاتحاد وموضوعه المفردات من الحيثية المذكورة ومباديه كثيرة منها قواعد المخارج الحروف ومسائله القواعد التي يعرف منها إن الاضالة والفرعيسة بين المفردات باي طريق يكون وباي وجه يعلم ودلائله مستنبطة من قواعد علم المخارج وتتبع مفردات الفاظ العرب واستعالاتها والغرض منه تحصيل تتلجكة يعرف بها الانتساب على وجه الصواب وغايته الاحتراز عن الخلل في الانتساب واعلم أن مدلول الجواهر بخصوصها يمرف من اللغة وانتساب البعض إلى البعض على وجه كلي إن كان في الجوهر فالاشتقاق وانكان في الميئة فالصرف فظهر الفرق بين العلوم الثلاثة وانالاشتقاق واسطة بينهماولهذا استحسنوا القديمة على الصرف

وتأخيره عن اللغة في التعليم ثم انه كشيراً مايذكر في كتب التصريف وقلها يدوَّن مفرداً عنه اما لُقلة قواعده او لاشتراكهما في المبادي حــتي ان هذا من جملة البواعث على اتحادهما والاتحاد في التدوين لا يستلزم الاتحاد في نفس الامر قال صاحب الفوائد الخاقانية اعلم أن الاشتقاق يؤخذ تارة باعتبار العلم وتارة باعتبار العمل وتحقيقه ان الضارب مشلا يوافق الضرب في الحروف الاصول والمعنى بناء على ان الواضع عين بازاء المعنى حروفاً وفرع منها الفاظاً كثيرة بازا. المعاني المتفرعة على مايقتضيه رعاية التناسب فالاشتقاق وهو هذا التفريع والاخذ فتحديده بحسب العلم بهذا التفريع الصادر عن الوضع وهو ان تجد بين اللفظين تناسباً في المعنى والتركيب فتعرف رد احدهما الى الاخر واخذه منه وان اعتبرناه من حيث احتياج احد الى عمله عرفناه باعتبار العمل فنقول هو انتأخذ من اصل فرعاً توافقة في الحروف الاصول وتجعله دالاً على معنى يوافق معناه انتهى والحق ان اعتبار العمل زائد غير محتاج اليه وانما المطلوب العلم باشتقاق الموضوعات اذ الوضع قد حصل وانقضى على ان المشتقات مرويات عن اهل اللسان ولعل ذلك الاعتباد لتوجيه التعريف المنقول عن بعض المحققين ثم ان المعتبر فيهما الموافقة في الحروف الاصلية ولو تقديراً اذ الحروف الزائدة في الاستفعال والافتعال لاتمنع وفي المعنى ايضاً اما بزيادة او نقصان فلو اتحدتا في الاصول وترتيبها كضرب من الضرب فالاشتقاق صغيراً وتوافقا في الحروف دون الترتيب كجبذ مــن الجذب فهو كبير ولو توافقا في اكثر الحروف مع التناسب في الباقي كنعق من النهق فهو اكبر وقال الامام الرازي الاشتقاق اصغر واكسبر فالاصغر كاشتقاق صيغ الماضي والمضارع واسم الفاعل والمفعول وغير ذلك من المصدر والأكبر هو تقلب اللفظ المركب من الحروف الى انق لاباته

المحتملة مشلًا اللفظ المركب من ثلاثة احرف يقبل ستة انقلابات لانه يمكن جعل كل واحد من الحروف الثلاثة اول هذا اللفظ وعلى كل من هذه الاحتالات الثلاثة يمكن وقوع الحرفين الباقيين على وجهين مثلاً اللفظ المركب من لـ ل م يقبل ستة انقلابات كلم كمل ملك لكم لمك مكل واللفظ المركب من اربعة احرف يقبل اربعة وعشرين انقلاباً وذلك لانه يمكن جعل كل واحد من الاربعة ابتدا وتلك الكلمة وعلى كل من هذه التقديرات الاربعة يمكن وقوع الاحرف الثلاثة الباقية على ستة هذه التقديرات الاربعة يمكن وقوع الاحرف والثلاثة الباقية على ستة هذه التقديرات الاربعة يمكن وقوع الاحرف الثلاثة الباقية على ستة وجه كم م والحاصل من ضرب الستة في الاربعة اربعة وعشرون وعلى هذا القياس المركب من الحروف المخسة والمراد من الاشتقاق الواقع في قولهم هذا اللفظ مشتق من ذلك اللفظ هو الاشتقاق الاصغر غالباً والتفصيل في مباحث الاشتقاق من الكتب القديمة في الاصول انتهى علم اعراب القرآن

قال في كشف الظنونة وهو من فروع علم التفسير على ما في مفتاح السعادة لكنهُ في الحقيقة هو من علم النحو وعده علماً مستقلًا ليس كما ينبغي وكذا سائر ما ذكره السيوطي في الاتقان من الانواع فانه عد علوماً كما سبق في المقدمة ثم ذكر مايجب على المعرب مراعاته علوماً من الامور التي ينبغي ان تجعل مقدمة لكتاب اعراب القرآن ولكنه اراد تكثير العلوم والفوائد وهذا النوع افرده بالتصنيف جماعة انتهى

علم الالغاز

قال في *كثف أل*ظومه يتعرف منه دلالة الالفاظ على المراد دلالة خفية في الغاية لكن لابحيث تنبو عنها الاذهان السلمية بل تستحسنها وتنشرح اليها بشرط ان يكون المراد من الالفاظ الذوات الموجـودة في الخارج

وبهسذا يفترق من المعمى لأن المراد من الالفاظ اسم شيء من الانسان وغيره وهو من فروع علم البيان لان المعتبر فيه وضوح الدلالة كاسيأتي والغراض فيهماالاخفا وستر المراد ولماكان ارادة الاخفاء على وجهالندرة عند امتحان الاذهان لم يلتفت اليهما البلغاء حتى لم يعدوهما إيضاً من الصنائع البديعة التي يبحث فيها عن الحسن العرضي ثم هذا المدلول الخني ان لم يكن الفاظاً وحروفاً بلا قصد دلالتهما على معيان أخر بل ذوات موجودة يسمى اللغز وانكان الفاظاً وحروفاً دالة على معان مقصودة يسمى معمئ وبهذا يعلم ان اللفظ الواحد يمكن ان يكون معمى ولغزأ باعتبارين لأن المدلول إذاكان الفاظاً فإن قصد بها معان أخر يحكون معمى وان قصد ذوات الحروف على انها من الذات يكون لغزاً واكثر مبادي همذين العلمين اماخوذ من تتبع كلام الملغزين واصحاب المعمى وبعضها امورتخلية تعتبرها الاذواق ومسائلها راجعة الى المناسبة الذوقية بين الدال والمدلول الخنى على وجه يقبلها الذهن السليم ومنفعتهما تقويم الاذهان وتشحيذها ومن امثلة الالغاز قول القائل في القلم : وما غلام راكع ساجد اخو نحول دمعه جاري ملازم الجس لاوقاتها منقطعني خدمةالبازي

وقاضي قضاة يفصل الحق ساكتاً وبالحق يقضـي لايبوح فينطق قضى بلسان لايميل وان يــل على احد الخصمين فهــو مصدق

علم امارات النبوة

قال في كشف الألؤمه علم المارات النبوة من الأرهافات والمعجزات القولية والفعلية وكيفيه دلالات هند عسلي النبوة والفرق بينهما وبين السخر وموضوعه وغايته ظاهر وفيه كتب كثيرة لكنه لا انفع من اعلام النبوة للماوردي وهذا حاصل مافي مفتاح السعادة وقد جعله من فروع الـلم الالهي لكن كونه علماً مستقلًا محل بحث ونظر ولا عبرةفيه بالافراد بالتدوين وهو في الحقيقة قسم من اقسام علم الكلام انتهى علم املا الخط

قال في كثف الظوره وهو علم يبحث فيه بحسب الابنية والكمية عن الاحوال العارضة لنقوش الخطوط العربية لامن حيث حسنها بل من حيث دلالتها على الفاظ بعدرعاية حال بسائط الحروف وهذا العلم العربية من حيث نقش بآلة من انواع علم الخط ومن حيث دلالتها على الإلفاظ من فروع علم العربية هذا حاصل ماذكره ابو الخير وجعله من العلوم التي تتعلق باملا الحروف المفردة انتهى

علم الافساب

قال في كشف الملوم وهو علم يتعوف منه انساب الناس وقو اعده الكلية والجزئية الغرض منه الاختراز عن الخطأ في نسب شخص وهو علم عظيم النفع جليل القدر اشار الكتاب للعظيم في وجعلنا كم شعوباً وقبائل لتمارفوا الى تفهمه وحث الرسول الكريم في تعلموا انسابكم تصلوا ارحامكم على تعلمه وقد اعتنى إلعرب في ضبط نسبه الى ان كثر اهل الاسلام واختلط انسابهم بالاعجام فتعذ وضبطه بالآبة فانتسب كل مهول النسب الى بلده او حرفته او نحو ذلك حتى غلب هذا النوع وهذا العلم من زياداتي على مفتلج السعادة والمنجب من ذلك الفاضل كيف غفل عنه مع انه علم مشهود طويل الايل وقد صنفوا فيه كتباً كثيرة والذي فتخ هذا الباب وضبط علم الانساب هو الأمام النسابة هنام بن محمد بن السائب الكلبي المتوفي سنة ٢٠٤ اربع وماتين فانه صنف فيــــه خمسة كتبالمنزلة والجمرةوالوجيزوالفريدوالملوني ثم اقتنى اثره جاعة انتهى علم الانشا.

قال في كشف الظومه اي اذشاء النثر وهو علم يبحث فيه عن المنثور من حيث انه بليغ وفصيح ومشتمل على الاداب المعتبرة عندهم في العبارات المستحسنة واللاثقة بالمقام وموضوعه وغرضه وغايته ظاهرة مما ذكر ومباديه مأخوذة من تتبع الخطب والرسائل بل له استمداد من جميع العلوم سيما الحكمة العملية والعلوم الشرعية وسير الكمل ووصايا العقلا وغيرذلكمن الامور الغير المتناهيةهذا ماذكره إبو الخيرويندرج فيه ما اورده في علم مبادي الانشا. وادواته فلا وجه لجعله علماً آخر واما ابن صدر الدين فانه لم يذكر سوى معرفة المحاسن والمعايب ونبذة من اداب المنشى وزبدة كلامــه ان للنتر من حيث انه نثر محاسن ومعائب يجب على المنشى ان يفرق بينهما فيتحرز عن المعائب ولابد ان يكون اعلا كعباً في العربية محترزاً عن استعمال الالفاظ الغريبة وما يخل بفهم المراد ويوجب صعوبتهوان يتحرز من التكرار وان يجعل الالفاظ تابعة للمعاني دون العكس اذ المعاني اذا تركب عـلى سجيتها طلبت لانفسها الفاظأ تليق بها فيحسن اللفظ والمعنى جميعاً واما جعل الالفاظ متكلفة والمعاني تابعة لها فهو كلباس مليح على منظر قبيح فيجب ان يجتنب عما يفعله بعض من لهم شغف بايراد شيى من المحسنات اللفظية فيصرفون العناية الى المحسنات ويجعلون الكلام كأنه غير مسوق لافادة المعنىفلا يبالون بخفا الدلالات وركاكة المعنى ومن اعظم مايليق لمن يتعاطى صناعة الانشاء ان يكتب مايراد لا ما يريد كما قيل في الصاحب والصابي

ان الصابي يكتب مايراد والصاحب يكتب مايريد ولابد ان يلاحظ في كتاب النثر حال المرسل والمرسل اليه ويعنون الكتاب بما يناسب المقام انتهى. والكتب المصنفة فيه كثيرة جداً منها ابكار الافكار للوطواط جال الدين محمد بن ابراهيم بن يحيى الكني المتوفي سنة ٢٢٨ ثمان وعشرين وسبعمائة انتهى

علم الاوائل

قال في كشف الظومه وهو علم يتعرف منه اوائل الوقايع والحوادث بحسب المواطن والنسب وموضوعه وغايته ظاهرة وهذا العلم من فروع علم التواريخ والمحاضرات لكنه ليس مذكوراً في كتب الموضوعات وقد الحتى بعض المتأخرين مباحث الاواخر اليه انتهى علم الآيات المتشابهات

قال في كمُف الظنومة كابراز القصة الواحدة في صور شتى وفواصل مختلفة بان ياتي في موضع مقدماً وفي آخر مؤخراً وفي موضع بزيادة وفي موضع بدونها او مفرداً او منكر او جماً او بحرف وبحرف اخرى او مدغماً ومنوناً الى غير ذلك من الاختلافات وهومن فروع علم التفسير واول صنف فيه الكسائي انتهى

علم أيَّام العرب

قال في كثف اللمومد وهو علم يبحث فيه عن الوقايع العظيمة والاهو الالشديدة بين قبائل العرب ويطلق عليه الايام فير ادهذه على طريق ذكر المحل وارادة الحال والعلم المذكور ينبغي ان يجعل فرعاً من فروع التواريخ وان لم يذكره ابو الخير مع انه ذكر ما هو ليس بمشابة ذلك وصنف فيه ابو عبيدة معمر بن المثني البصري المتوفي سنة ٢١٠ عشرة الجعاتين كبيراً وصغيراً ذكر في الكبير الفاً ومأتي يوم وفي الصغير، خمسة وسبعين يوماً وابو الفرج علي بن حسين الاصبهاني المتوفي سنة ٣٥٦ ست ويخسين وثلثمانة زاد عليه وجعل الفاً وسبعمانة يوم انتهى علم الباطن

قال في كشف الظومه هو معرفة احوال القلب والتخلية ثم التجلية وهذا العلم يعبر عنه بعلم الطريقة والحقيقة ايضاً واشتبر علم التصوف به وسيأتي قلم تحقيقه فيه واما دعوى التقابل بين الظاهر والباطن كما يدعيه جهلة القوم فزعم باطل الشهادة العموم والخصوص انتهى وقد سبق تمامه

قال فى مدينة العلوم عبارة عن علم البيان والبديع والمعاني والغرض من تلك العلوم ان البلاغة سوا كانت في الكلام او في المتكلم رجوعها الى امرين احدها الاحتراز عن الحطأ في تأديق المعنى المراد اي ماهو مراد البليغ من الغرض المصوغ له الكلام كما هو المتبادر من اطلاق المعنى المراد في كتب علم البلاغة فلا يندرج فيه الاحتراز عن التعقيد المعنوي كما يتوهمه البعض ولا الاحتراز عن التعقيد مطلقاً والثاني تميز الفصيح عن غيره ومعرفة ان هذا الكلام فصيح وهذا غير فصيح فنه ما يبين في هذه المعلى ما عدا التعقيد المعنوي فست الحاجة للاحتراز عن التعقيد المعنوي في هذه المعلى ما عدا التعقيد المعنوي فست الحاجة للاحتراز عن الخطأ في تأدية المعنى المراد الى علم وللاحتراز عن التعقيد المعنوي الى علم آخر في تأدية المعنى المراد الى علم وللاحتراز عن التعقيد المعنوي الى علم آخر فوضعوا لها علمين الماني والبيان وسموهما علم البلاغة لمزيد اختصاص المها بها ثم احتاجول لمعرفة ما يتبع البلاغة من وجسوه التحسين الى علم المها بها ثم احتاجول لمعرفة ما يتبع البلاغة من وجسوه التحسين الى علم المها بها ثم احتاجول لمعرفة ما يتبع البلاغة من وجسوه التحسين الى علم الما ذلي الما الماني والبيان وسموهما علم اللاحتراز التحسين الى علم المها بها تم المالي الماني والبيان وسموهما علم المالاحتراز التحسين الى علم المها بها تم احتاجول لمعرفة ما يتبع البلاغة من وجسوه التحسين الى علم اخر فوضعوا له علم البديع فلا يحترز به عهن الاول اي الخطأ في التأدية

علم البلاغة

علم المعاني وما يحترز به عن الثاني اي التعقيد المعنوي علم البيان وما يعرف به وجوه التحسين علم البديع انتهى

علم التواريخ

قال في كشف الظومه التاريخ في اللغة تعريف الوقت مطلقاً يقال ارخت الكتاب تاريخاً وورخته توريخاً كما في الصحاح قيه هو معرَّب من ما وروز وعرفاً هو تعين وقت لينسب اليه زمان ياتي عليه او مطلقاً يعنى سوالكان ماضياً او مستقبلًا وقيل تغريف الوقت باسناده الى اول حدوث اول امر شايع من ظهور ملة او دولة او امر هائل مــن الآثار العلوية والحوادث السفلية مما يندر وقوعه جعل ذلك مبدأ لمعرفة ما بينه وبين اوقات الحوادث والامور التي يجب ضبط اوقاتهها في مستأنف السنين وقيل عدد الايام والليالي بالنظر الى مامضي من السنة والشهر والى مابق وعلم التاريخ هو معرفة احوال الطوائف وبلدانهم ورسومهم وعاداتهم وصنائع اشخاصهم وانسابهم ووفياتهم الى غير ذلك وموضوعه احوال الاشخاص الماضية من الانبيا. والاوليا. والعلما. والحكما. والملوك والشمراء وغيرهم والغرض منه الوقوف على الاحوال الماضية وفائدته المبرة بتلك الاحوال والتنصيح بها وحصول ملكة التجارب بالوقوف على تقلبات الزمن يجترز عن امثال ما نقل من المضاد ويستجلب نظارها من المنافع وهذا العلم كما قيل عمر آخر للنساظرين والانتفاع في مصيره بمنافع تحصل للمسافرين كذا في مفتاح السعادة وقد جعل صاحبه لهذا العلم فروعاً كعلوم الطبقات والوفيات لكن الموضوع مشتمل عليهها فلا وجــه للافراد والتفصيل في مقدمة الفذلكة من مسودات جامع المجلة واما الكتب المصنفة في التاريخ فقد استقصيناها الى الف وثلثمائة

فنذكرها هنا على الترتيب المعهود انتهى قال في سعود المطابع وهو من اجل العلوم قدراً واجلاها في ظلمات الحيرة بدراً يكسب صاحبه النباهة حتى يفوق امثاله واشباهه فيحوز المراتب العلية ويفوز بالمطالب السنية اذبه تستنير الفكر والالباب وتعلم حوادث الازمنة والاحقابوبمرآته ينكشف ما دونه الاولون من العلوم والصنايع ويظهر ماخنى من احوال القرون السالفة واخبار الامصار الجامعة وما فيها من الاثار والمنافع ولله من قال ليس بانسان ولا عاقل من لا يعي التاريخ في صدره ومن درى اخبار من قبله اضاف اعماراً الى عمره ولذاكان بعض الملوك يوصى ولده داغاً بقوله يا بني لا تغفل عن قراءة الكتب ولا سيما التواريخ القديمة فانك تطلع بها بكل سهولة على ماكسبه غيرك بكل تعبُّ من فوائد ومن فوائد التاريخ كشف عورة الكاذبين وتميز حال الصادقين ولا يخفى حكاية اليهود لما اظهروا كتاباً وزعموا انه كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم باسقاط الجزية عن اهل خيبر وفيه شهادة جماعة من الصحابة منهم سعد بن ابي وقاص ومعاوية بن ابي سفيان فظهر بذلك كذبهم لان فتح خيبركان سنة سبع وسعد مات يوم قريظه قبل خيربر بسنتين ومعاوية انما اسلم عام الفتح ولا يجهل نفعه الاساقط الهمة جامد القريجة وقد ذكر الله تعالى التاريخ في كتابه فقال يستُلونكَ عن الأَهَّلةَ أُقُلْ هي مواقيت للنَّاس والحجِّ واول من ارَّخ اولاد آدم كما رواه ابن عساكر في تاريخه قال لما هبط ادم من الجنة وانتشر ولده ارّخ بنوه من هبوط ادم فكانذلك التاريخ حتى بعث الله نوحاً فارَّخوا المبعثة حتى كان الغرق فهلك من هلك وخرج نوح وذريته ومن معه فكان التاريخ من الطوفان الى زمن نار ابراهيم واقدم التواريخ التي بايدي النــاس تاريخ القبط الآتي لانه بدد الطوفان ثم اجتمع دأي كل ملة فأرّخ الروم واليونان بالاسكندر

والقبط بملك بختنصر وبنو اسحق من مبعث نبي الى آخر حتى اتى عام الفيل فجعلوه تاريخاً واعلم ان التاريخ في اللغة مصدر بمعنى تعريف وقت الشي، معرب من ماه روز ومعنى ماه الشهر وروز اليوم وعددة العجم تقديم المضاف اليـه على المضاف فعربوا ماه روز بمودخ وجعلوا مصدر التاريخ واستعملوه في وجوه التصاريف وفي الاصطلاح تعريف الوقت باسناده الى اول حدوث امر شاع كظهور ملة وكوقعة الطوفان وفي مفتاح العـلوم التاريخ كانة فارسية اصلها ماه روز فعربت ويتال ان ارخ الوقت والتاريخ صئله وارخت الكتاب يوم كذا وورخته واحد وقد وقد والتوريخ مثله وارخت الكتاب يوم كذا وورخته واحد وقد فرق الاصمعي بين الذتين فقال بنو تميم يقولون ورخت الكتاب توريخاً وقيس تقول ارخته تاريخاً انتهى

## علم التأويل

قال في كشف الغاويه اصله من الاول وهو الرجوع فكان المأول صرف الآية الى ما تحتمله المعاتي وقيل من الايالة وهي السياسة فكانه ساس الكلام ووضع المعنى موضعه واختلف في التفسير والتأويل فقال ابو عبيد وطائفة هما بمعنى وقد انكر ذلك قوم وقال الراغب التفسير اعم من التأويل واكثر استعمالة في الالفاظ مفرداتها واكثر استعمال التأويل في المعاني والجمل واكثر مايستعمل في الكتب الالهية وقال غيره التفسير بيان لفظ لايحتاج الا وجهاً واحداً والتأويل توجيه لفظ متوجه الى معان مختلفة الى واحد منها بما ظهر من الادلة وقال الماتريدي التفسير المان المراد من اللفظ هذا والتأويل توجيه لفظ متوجه الى معان محتلفة الى واحد منها بما ظهر من الادلة وقال الماتريدي التفسير القطع على ان المراد من اللفظ هذا والشهادة على الله سبحانه وتعالى انه عنى باللفظ هـذا والتأويل ترجيح احد المتحملات بدون القطع والشهادة وقال ابو

طالب الثعلبي التفسير بيان وضع اللفظ اما حقيقة او مجازاً والتأويل تفسير باطن اللفظ مأخوذ من الاول وهو الرجو علماقبة الامر فالتاويل اخبار عن حقيقة المراد والتفسير اخبار عن دليل المراد مثاله قوله سبحانه وتعالى ان ربك لبالمرصاد وتفسيره انه من الرصد مفعال منه وتأويله التحــ ذير من التهاون بامر الله سبحانه وتعالى وقال الاصبهاني التفسير تكشف معاني القرآن وبيان المراد اعم من ان يكون بحسب اللفظ وبحسب المعنى والتاويل أكثره والتفسير أما أن يستعمل في غريب الألفاظ أو في وجيز يتبين بشرجه واما في كلام متضمن لقصة لايمكن تصويره الابمعرفتها واما التاويل فانه يستعمل مرة عاماً ومرة خاصاً نحو الكغر المستعمل تارة في الجحود المطلق وتارة في جحود الباري خاصة واما في لفظ مشترك بين معان مختلفة وقيل يتعلق التفسير بالرواية والتاويل بالدراية وقال ابو نصر القشيري التغسير مقصور على السماع والاتباع والاستنباط فيايتعلق بالتأويل وقال قوم ما وقع مبينا في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله تعالى عليه وسلم يسمى تفسيراً وليس لاحد ان يتعرض اليه باجتهاد بل يحمل على المعنى الذي ورد فلا يتعداه والتاويل ما استنبطه العلما العالمون بمعنى الخطاب الماهرون في الايات والعلوم وقال قوم منهم البغوي والكواشي هو صرف الآية الي معنى موافق لما قبلها وبعدها تحتمله الاية غير مخالف لكتاب والسنة من طريق الاستنباط انتهى ولعله هو الصواب هذا خلاصة ماذكره ابو الخير في مقدمة علم التفسير وقد ذكر في فروععلم الحديث علم تأويل اقوال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وقال هذا علم معلوم موضوعه وبين نفعه وظاهر غايته وغرضه وفيه رسالة لمولاناشمس الدين الفذاري وقد استخرج للاحاديث تاويلات موافقة للشرع بجيث يقول من رآها لله دره وعلى الله اجره انتهى

علم التجويد

قال في كشف الأنومه وهو علم باحث عن تحسين تلاوة القرآن العظيم من جهة مخارج الحروف وصفاتها وترتيل النظم المبين باعطا حقها مسن الوصل والوقف والمد والقصر والروم والادغام والاظهار والاخفا والامالة والتحقيق والتفخيم والترقيق والتشديد والتخفيف والقلب والتسهل الى غير ذلك وموضوعه وغايته ونفعه ظاهر وهذا العلم نتيجة فنون القراءة وثمرتها وهو كالموسيقى من جهة آن العلم لا يكني فيه بل هو عبارة عن ملكة حاصلة من تمرن امرأ بفكه وتدربه بالتلقف عن افواه معلميه ولذلك لم يذكره ابو الخير واكتنى عنه بذكر القراءة وفروعه والتجويد اعم من القراءة واول من صنف في التجويد موسى بن عبيد الله بن يحيى بن خان الخاقاني البغدادي المقري المتوفي سنة ٣٢٠ خس وعشرين وثلثمانة ذكره ابن الجزري انتهى

علم الترسل

قال في كشف الظور من فروع علم الاذشا، لان هذا بطريق جزئي وذلك بطريق كلي وهو علم يذكر فيه احوال الكاتب والمكتوب اليه من حيث الادب والاصطلاحات الخاصة الملاغة لكل طائفة ومن حيث العبارات التي يجب الاحتراز عنها مثل الاحتراز عن الدعا، للمخدرات بقولهم ادام الله سبحانه وتعالى حراستها لمكان لفظ الحر او الاست وعن ذكر لفظ القيام كقولهم الى قيام الساعة وامثال ذلك وموضوعه وغايته وغرضه ظاهرة للمتأمل ومباديه كثرها بديهة وبه حفها امور استحسانية وله استمداد من المكمة العملية وفيه كتب كثيرة مذكورة في علم الانشا، انتهى عملم التصحيف

قال في كمنف الظومه وهذامن انواع علم البديع حقيقة لكن بعض الادبا افرده بالتصنيف وجلوه من فروعه وموضوعه الكلمات المصحفة التي وردت عن البلغا، وبهذا الاعتبار يكون من فروع المحاضرات وفائدته وغرضه ومنفعته ظاهرة قال عبد الرحمن البسطامي اول من تكلم في التصحيف الامام علي كرم الله وجهه ورضي الله تعالى عنه ومن كلامه في ذلك خراب البصرة بالريح بالراء والحا، المهملتين بينهما اخر الحروف قال الحافظ الذهبي ماعلم تصحيف هذه الكلمة الا بعد المأتين من المعجرة منائع بديعة ومن امثلة التصحيف قولم متى يعود اشارة الى رجل اسمه مسعود وقس عليه تظاهره ومن الكتب المصنفة فيه كتاب التصحيف للامام ابي احد الحسن بن عبد الأمي والامام في هذا العلم المتع بديعة ومن امثلة التصحيف قولهم متى يعود اشارة الى رجل المعم منية منه منه الأمام الي احد الحسن الكتب المصنفة فيه المعاب التصحيف للامام ابي احد الحسن بن عبد الله بن سميد العسكري الاديب المتوفي سنة ٣٨٢ الذتين وثلثمائة الذي جع فيه فاوعب انتهى

علم ضروب الامثال

قال في كشف الظومة قال الميداني ان عقود الامثال يحكم بانها عديمة اشباه وامثال تتحلى بفرائدها صدور المحافل والمحاضر ويتسلى بفوائدها قلب البادي والحاضر وتقيد اوابدها في بطون الدفاتر والصحائف وتطير نواهضها في رؤوس الشواهق وظهور المنائف ويحتاج الخطيب والشاعر الى ادماجها وادراجها لاشتمالها على اساليب الحس والجمال وكنى جدلالة قدرها ان كتاب الله سبحانه وتعالى لم يعر من وشاحها وان كلام نبيسه صلى الله عليه وسلم لم يخل في ايراده وامداره من مثل يحوز قصب السبق في حلية الإيجاز وامثال التنزيل كثيرة واما الكلام النبوي من هذا الفن فقد صنف العسكري فيه كتاباً برأسه من اوله الى آخره ومن المعلوم ان الادب سلم الى معرفة العلوم به يتوصل الى الوقوف عليها ومنه يتوقع الوصول اليها غير ان له مسالك ومدارج لتحصيله مراقي ومعارج وان اعلى تلك المراقي واقصاها واوعر تلك المسائل واعصاها هذه الامثال الواردة من كل مرتفع در الفصاحة يانعاً وليداً فينطق بما يعبر به المعبر عنها حشواً في ارتقا معارج البلاغة ولهذا السبب خو اكثرها وظهر اقلها ومن حام حول حماها علم ان دون الوصول اليها احرق من خرط القتاد وان لاوقوف عليها الا للكامل المعتاد كالساف الماضين الذين نظمو ا من شملها ماتشت وجعوا من امرها ماتفرق فلم يبقوا في قوس الاحسان منزعاً انتهى

علم تقاسيم العلوم

قال في كثف الظنونة وهو علم يبحث فيسه عن التدرج من اعم الموضوعات الى اخصها ليحصل بذلك موضوع العلوم المندرجسة تحت ذلك الاعم ولماكان اعم العلوم موضوعاً للعلم الآلهي جعل تقسيم العلوم من فروعه ويمكن التدرج فيه من الاخص الى الاعم على عكس ماذكر لكن الاول اسهل وايسر وموضوع هذا العلم وغايته ظاهر انتهى

علم تلفيق الحديث

قال في كشف الظنومه وهو علم يبحث فيه عن التوفيق بين الاحاديث المتنافية ظاهراً اما بتخصيص العام تارة او بتقييد المظلق أخرى او بالحمل على تعدد الحادثة الى غير ذلك من وجوه التأويل وكثيراً ما يولده شراح الحديث اثناء شروحهم الا ان بعضاً من العلماء قد اعتنى بذلك فدونوه على حدة ذكره ابو الخير من فروع علم الحديث انتهى علم الثقات

قال في كشف الغلوم، وهو من اجل فوع وافخمه من انواع علم الاسما، والرجال فانه المرقات الى معرفة صحة الحديث وسقمه والى الاحتياط في امور الدين وتمييز مواقع الغلط والخطأ في بد، الاصل الاعظم الذي عليه مبني الاسلام واساس الشريعة وللحفاظ فيه تصانيف كثيرة منها ما افرد في الثقات ككتاب الثقات للامام الحافظ ابي حاتم محمد بن حبان المتوفي سنة ٢٥٣ اربع وخمسين وثلثمائة وصحتاب الثقات من لم يقع في الكتب الستة للشييخ زين الدين قاسم بن قطلوبغا الحنني المتوفي سنة ٢٩٨ تسع وسبوين وثلثمائة وهو كبير في اربع مجلدات الفني المتوفي سنة ٢٩٨ تسع وسبوين وثلثمائة وهو كبير في اربع مجلدات وكتاب الثقات لخليل بن شاهين وكتاب الثقات للمجلي ومنها ما افرد في الضعفاء كتاب الصعفاء للبخاري وكتاب الثقات للمحلي ومنها ما افرد أعمد بن عمرو العقيلي المتوفي سنة ٢٢٣ اثنين وعشرين وثلثمائة ومنها ما المنو الضعفاء للبخاري وكتاب المعام الذسائي والضعفاء أحمد بن عمرو العقيلي المتوفي سنة ٢٢٣ اثنين وعشرين وثلثمائة ومنها ما المحد بن عمرو العقيلي المتوفي سنة ٢٢٢ النين وعشرين وثلثمائة ومنها ما

علم الجدل

قال في كشف الظومه وهو علم باحث عن الطرق التي يقتدر بها على ابرام ونقض وهو من فروع علم النظر ومبنى لعلم الخلاف مأخوذة من الجدل الذي هو احد اجزاء مباحث المنطق لكنه خص بالعلوم الدينية ومباديه بعضها مبنية في علم النظر وبعضها خطابية وبعضها امور عادية وله استمداد من علم المناظرة المشهور باداب البحث وموضوعه تلك الطرق والغرض منه تحصيل ملكة النقض والابرام وفائدته كثيرة في الاحكام العلمية والعملية من جهة الالزام على المخالفين كذا في مفتاح السعادة ولا يبعد أن يقال أن علم الجدل هو علم المناظرة لأن المآل منها واحد الا أن الجدل أخص منه ويؤيده كلام أبن خلدون في المقدمة حيث قال: الجدل هو معرفة اداب المناظرة التي تجري بين اهل المذاهب الفقهية وغيرهم فانه لماكان باب المناظرة في الرد والقبول متسعاً ومن الاستدلال ما يكون صواباً وما يكون خطأ فاحتاج الى وضع اداب وقواعد ينرف منه حال المستدل والمجيب ولذلك قيل انه معرفة بالقواعد من الحدود والاداب فى الاستدلال التي يتوصل بهــا الى حفظ رأي او هدمه كان ذلك الرأي من الفقه وغيره وهي طريقتان طريقة البزدوي وهي خاصة بالادلة الشرعية من النص والاجاع والاستدلال وطريقة دكن الدين المميدي وهو عامة في كل دليل يستدل به من اي علم كان والمغالطات فيه كثيرة واذا اعتبر بالنظر المنطق كان في الغالب شبه بالقياس المغالطي والسوفسطآتى الا ان صور الادلة والاقيسة فيه محفوظة مراعاة يتحرى فيها طرق الاستدلال كما ينبغي وهذا العميدي هو اول من كتب فيها وذسبت الطريقة اليه ووضع كتابه المسمى بالارشاد مختصراً ويتبعه من بعده من المتأخرين كالنسني وغيره فكثرت في الطريقة التآليف وهي لهذا العهد مهجورة لنقص العلم في الامصار وهي مع ذلك كمالية وليست ضرورية انتهى أوقال المولى ابو الخير وللناس فيه طرق احسنها طريق ركن الدين العميدي واول من صنف فيه من الفقها، الامام ابو بحكرُ محمد بن على بن اسجعيل القفال الشاشي الشافعي المتوفي سنة ٣٣٦ ست وثلاثين وثلثمائة وعن بعض العلماء ايالة ان تشتخل بهذا الجدل الذي ظهر بعد انقراض الاكابر من العلماء فأنه يبعد عن الفقــه ويضيع العمر

ويورث الوحشة والعداوة وهو من اشراط الساعة كذا ورد في الحديث ولله در القائل :

ارى فقها. المصر طراً اضاعوا العلم واشتغلوا بلم لم اذا ناظرتهم لم تلق منهم سوى حرفين لم لم لا نسلم قلت والانصاف ان الجدل لاظهار الصواب على مقتضى قوله تعالى وجاد له'م بالتي هي أحسن . لا بأس به وربحا ينتفع به في تشحيذ الاذهان والممنوع هو الجدل الذي يضيع للاوقات ولا يحصل منه طائل

## علم الجرح والتعديل

قال في كشف اللوده هو علم يبحث فيسه عن جرح الرواة وتعديلهم بالفاظ مخصوصة وعن مراتب تلك الالفاظ وهذا العلم من فروع علم رجال الاحاديث ولم يذكره احد من اصحاب الموضوعات مع انسه فرع عظيم والكلام في الرجال جرحاً وتعديسلا ثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم عن كثير من الصحابة والتابعسين فن بعدهم وجوز ذلك تورعاً وصوناً للشريسة لا طعناً في الناس وكما جاز الجرح في الشهود جاز في الرواة والتثبت في امر الدين اولى من التثبت في الحقوق والاموال فلهذا افترضوا عسلى انفسهم الكلام في ذلك واول من عنى بذلك من الاثمة الحفاظ شعبة بن الحجاج ثم تبعه يحي بن سعيد قال الذهبي في ميزان بعده تلامذة يحي بن معين وعلي بن المديني واحسد بن حنبل وعرو بن علي القلامي وابوخيشمة زهير وتلامذتهم كابي زرعة وابي حاتم والبخاري علي القلامي وابوخيشمة زهير وتلامذتهم كابي زرعة وابي حاتم والمعاري ومسلم وابي اسحق الجوزجاني والنسائي وابن خزية والترمذي والدولابي والعقيلي وابن عدي وابو الفتح الازدي والدارقطني والخساكم الى غير ذلك انتهى علم الحيل الشرعية

قال في كشف الظورة وهو باب من ابواب الفق بل فن من فدونة كالفرائض وقد صنفوا فيه كتباً اشهرها كتاب الحيل للشيخ الامام ابي بكر احمد بن عمر المعروف بالخصاف الحنني المتوفي سنة ٢٦١ احدى وستين وماتين وهو في مجلدين ذكره التميمي في طبقات الحنفية التهى علم رجال الاحاديث

قال في كشف الظنومة قال فيه سيطابي شامة العلامة في وصف علم التاريخ وذم من عابه وشانه وقد الف العلما. في ذلك تصانيف كثيرة لكن قد اقتصر كثير منهم على ذكر الحوادث من غير تعرض لذكر الوفيات كتاريخ ابن جرير ومروج الذهب والكامل وان ذكر اسم من من توفي تلك السنة فهو عار عما له من المناقب والمحاسن ومنهم من كتب في الوفيــات مجرداً عن الحوادث كتاريخ نيسابور ْ للحاكم وتاريخ بغداد لابي بكر الخطيب والذيل للسمعاني وهذا وانكان اهم النوءين فالفائدة انما تتم بالجمع بين الفنين وقد جع بينها جماعة من الحفاظ منهم ابو الفرج ابن الجوزي المنتظم وابو شامة في الروضتين والذيل عليه وصل الى سنة ٦٦٥ خمس وستين وستمائة وقد ذيل عليه الحافظ علم الدين البرزاني وممن جمع بين النوءين ايضاً الحافظ شمس الدين الذهبي لكن الغالب في العبر الوفيات وجمع بينها الشيخ عماد الدين بن كثيرفي البداية والنهاية واجود ما فيه السير النبوية وتداخل بذكر خلايق من العلما. وقد يكون من اخلَّ بذكره اولى تمن ذكره مع الاسهاب المخـل وفيه اوهام قبيحة لا

يسامح فيها وقد صارالاعتماد في مصر والشام في نقل التواريخ في هذا الزمان على هؤلا. الحفاظ الثلاثة البرزاني والذهبي وابن كثير اما تاريخ البرزاني فانتهى الى اخر سنة ٧٣٨ ثمان وثلاثين وسبعمائة واما الذهبي فانتهى تاريخه الى اخر سنة ٤٠ اربعين وسبعائة واما ابن كثير فالمشهور ان تاریخه انتهی الی اخر سنة ۷۳۸ ثمان و الاثين وسبهائة وهو اخر ما لخصه من تاريخه البرزاني وكتب خوادث الى قبيل وفاته بسنتين ولما يكن من سنة ٧٤١ احدى واربعين وسبعمائة ما يجمع الامرين على الوجه الاتم شرع شيخنا الحافظ مفتي الشام شهاب الدين احمد بن يحبى السعدي في كتابة ذيل من اول سنة ٧٤١ احدى واربعين وسبعمائة على وجه الاستيعاب للحوادث والوفيات فكحتب منه سبع وستنين ثم شرع من اول سنة ٧٦٩ تسع وستين وسبعمائة فانتهى الى اثناء القعدة سنة ٨١٥ خمس عشرةو ثماغائة وذلك قبل ضعفه ضعفة الموت غيرانه سقط منه سنة ٧٥ خس وسبعين فعدمت وكان قد اوصابي ان أكمل الحزم من اول سنة ٤٨ ثمان واربعين الي اخر سنة ٦٨ ثمان وستين فاستخرت الله تعالى في تكميل ما اشار اليه ثم التذييل عليه من حين وفاته ثم رأيت في سنة ٧٨١ احدى وثمانين وسبعمائة فما بعدهما الى اخر سنة ٤٨ ثمان واربعين فوائد جـــة من حوادث وفيات قد اهلها شيخنا ويحتاج الكتاب اليها فالحقت كثيراً منها في الحوادث وشرعت من اول سنة ٨٤٨ احدى وادبعين وسبعمائة جامعاً بين كلامه وتلك الفوائد على ان الجميع في الحقيقة له انتهى

علم الشروط\_\_\_\_\_ قال في كشف إللمنونه وهو علم باحث عن كيفية ثبت الاحكام الثابتة عند القاضي في الكتب والسجلات على وجه يصح الاحتجاج به عند انقضا، شهود الحال وموضوعه تلك الاحكام من حيث الكتابة وبعض مباديه ماخوذ من الفقه وبعضها من علم الانشا، وبعضها من الرسوم والعادات والامور الاستحسانية وهو من فرع الفقه من حيث كون ترذيب معانيه موافقاً لقوانين الشرع وقد يجعل من فروع الادب وباعتبار تحسين الالفاظ واول من صنف فيه هلال بن يحيى البصري الحنفي المتوفي سنة ٢٤٥ خس واربعين وماتين انتهى

## علم العروض

قال في كثف الظومه وهو عسلم يبحث فيه عن احسوال الاوزان المعتبرة قال ابى صدر الدين الشرواني في الفوائد الخاقانية وهو علم يبحث فيه عن المركبات الموزونة من حيث وزنها واعلم أن أول من اخترع هذا الفن الامام الخليل بن احمد ولا حاكم في هذه الصناعة الا استقامة الطبع وسلامة الذوق فالذوق وانكان فطريأ سليقيأ فذاك والا احتيج في اكتسابه الى طول خدمة هذا الفن انتهى قال في **سور المطالع و**اشتهر ان اول من نطق بالشعر ادم اذ قال يرثى هابيل تغيرت البلاد ومن عليها الابيات وقد ذكرت في الفواكه ان ذلك لا اصل له ولم يثبت عن نبى قط انه قال شمراً وانما قال ادم معنى هذه الابيات لا لفظها وحكمه الندب او الاباحة وغايتهان يعرف انالشعر كلام موزون قصداً بوزن مستعمل اما الموزون بلا قصد بل اتفاقا فليس بشعر ولا يسمى قائله شاعرآ كبعض ما جاء في القرآن العزيز اذ وافق من الخفيف قوله تعــالى انَّ قارونكان منقوم موسى ومن البسيط نحو فاصبحوا لايرى إلامساكنهم ومن الكامل صلوا عليه وسلموا تسليما وغير ذلك وما جـا. من الحديث

الشريف كقوله صلى الله عليه وسلم انا النبي لاكذب انا بن عبد المطلب ونقل ابن القطاع اجماع العلماً على ذلك واقره النووي في شهرح مسلم وما اخرجه الحاكم والبيهقي عن عائشة ما جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بيت شعر قط الابيتاً واحدا تفاءل بما تهوى بكر فلقلًما يقا للشي. كان الاتحقق قالت عائشة لم يقل تحققاً لنلا يعربه فيصير شعرا فاجاب عنه البيهقى بأن في اسناده مجهو لا وقال الذهبي حــديث بأطل واستثنى البيهقي من تحريم الشعر عليه صلى الله عليه وسلم قول الرجز وكأنه اعتمد على قول الاخفش ان الرجز ليس بشعر لكن اكثر العلما. انه شعر كما يدل عليه حديث البخاري من رواية البرا. لما كان يوم الاحزاب وخندق رسول الله صلى الله عليه وسلم رايته ينقل من تراب الخندق حتى وارى التراب جلدة بطنه وكان كثير الشعر فسمعته يرتجز بكلمات ابن رواحة وهو ينقل التراب يقول اللهم لولا انت ما اهتدينا الحديث قال الزجاج معنى وما علمناه الشعر اي وما علمناه ان يشعر وما جعلناه شاعراً وهذا لا يمنع أن ينشد شيئاً من الشعر أه. أي فأن التمثيل بالبيت النادر واصابة القافيتين من الرجز وغيره لا يوجب ان يكون قائله عالماً بالشعر ولا ان يسمى شاعراً ولعل مراد السيدة عائشة رضي الله عنهــا بقولها لم يقل تحققاً لئلا يعربه اي لئلا يكون آتياً به مدربا مطلق القافية كاصلهالذي نطق به صاحبه الاصلي فيكون ذلكقرينة على قصدشعريته بل جا به مقيد القافية ليخرجه بذلك التغير عن الشعرية من حيث عدم القصد وانكان هو مع ذلك ايضاً شعراً في ذاته وعلى ذلك لايكون البيت المذكور أنشأه صلى الله عليه وسلم بل من كلام العرب فيا يظهر وكذا الموزون قصد الوزن غير مستعمل وهو ماخرج عن البحود التي نظمت عليها العرب فليس بشعرقال الالوسي في الخريدة الغيبية والشعر

في اصطلاح اهل الميزان قياس مؤلف من المخيلات والغرض منه انفعال النفس بالترغيب والتنفير كقولهم الخمر ياقوتة سيالة والمسل مرة مهوعة ولا يشترط ان يكون نظماً نعم ان كان كذلك كان اكثرتأثيراً اه وهو مخالف لما اشتهر مما سبق ولعل ذلك بالنظر للاكثر منه وهذا بالنظر له في حد ذاته وتقدم انه غير علم القرض اي قرض الشعر فهو علم يهرف به كيفية النظم وترتيبه واول من وضعه امرؤ القيس لانه اول من احكمه على ماذكره بعضهم انتهى

علم غريب الحديث

قال في كشف اللخومه قال ابو سليمان حمد الخطابي الغريب من الكلام انما هو الغامض البعيد من الفهم كما ان الغريب من الناس انما هو البعيد عن الوطن المنقطع عن الاهل والغريب من الكلام يقال به على وجهين احدهما ان يراد به انه بعيد المعنى غامضه لا يتناوله الفهم الا عــن بعد ومعاناة فكر والوجه الاخر ان يراد به كلام من بعدت به الدار من شواذ قبائل العرب فاذا وقعت الينا الكلمة من كلامهم استغربناها انتهمى وقال ابن الاثير في النهاية وقد عرفت ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان افصح المرب لساناً حتى قال له على رضي الله تعالى عنه وقد سمعه يخاطب وفدبني نمر يارسول الله نحن بنو اب واحد ونراك تكلم وفحود العرب بمما لانفهم اكثره فقال ادبني ربي فاحسن تأديبي فكان عليه الصلاة والسلام يخاطب العرب على اختلاف شعوبهم وقبائلهم بما يفهمونه فكان الله تعالى قد اعلمه مالم يكن يعلمه غيره وكان اصحابه يعرفون اكثر ما يقوله وما جهلوه سألوه عنه فيوضحه لهم واستمر عضره الىحين وفاته عليه الصلوة والسلام وجاء عصر الصحابة جارياً عملي هذا النمط

فكان الاسان العربي عندهم صحيحاً لايتداخله الخلل الي ان فتحت الامصار وخالط العرب غير جنسهم فامتز جت الالسن ونشأ بينهم الاولاد فتعلموا من اللسان العربي ما لا بد لهم في الخطاب وتركوا ماعداه وقادت الايام الى ان انقرض عصر الصحابة وجاء التابعون فسلكوا سبيلهم فما انقضى زمانهم الا والاسان العربي قد استحال اعجمياً فلما اعضل الداء الهم الله مبحانه وتمالى جاعة من اولي المعارف ان صرفوا الى هذا الشان طرفاً من عنايتهم فشرعوا فيه حراسة لهذا العلم الشريف فقيل ان اول من من عنايتهم فشرعوا فيه حراسة لهذا العلم الشريف فقيل ان اول من من عنايتهم فشرعوا أوعبيدة معمر بن المثني التميمي البصري المتوفي سنة ٢١٠ عشرة ومانين فجمع كتاباً صغيراً ولم تكن قلته لجهله بغيره الما يكثر والثاني ان الناس كان فيهم يومند بقية وعندهم معرفة فلم يكثر والثاني ان الناس كان فيهم يومند بقية وعندهم معرف فلم يكثر الجهل قد عماً وله تأليف آخر في غريب القران انتهى

علم فواصل الآي

قال في كشف الفاومه قال في مفتاح السعادة الفاصلة كامة اخر الآية كقافية الشعر وفقرة السجع وفرق بين الفو اصل ورؤس الآي بان الغاصلة هي الكلام المفصل عما بعده والكلام المنفصل قد يكون رأس آية وقد يكون غيره ورؤوس الآي قد تكون منفصلة وقد لاتكون انتهى علم القافية

قال في كثف النموم قال في الموضوعات وهو علم يبحث فيه عن تناسب اعجاز البيت وعيوبها وغرضه تحصيل ملكة ايراد الابيات على اعجاز متساسبة خالية عن العينوب التي ينفر عنها الطبع السليم على الوجه الذي اعتبره المرب وغايته الاحتراز عن الخطا فيه ومباديه مقدمات حاصلة عن تتبع اعجاز اشعار العرب انتهى . وقال العلامة ابن الصدر الشرواني في الفوائد الخاقانية هو علم يبحث فيه عن المركبات الموزونة من حيث اواخر ابياتها واعلم ان الادبا اختلفوا في تفسير القافية فعند الخليل من آخر حرف في البيت الى اقرب ساكن اليه مع المتحرك الذي قبل الساكن وعند الاخفش هي الكلمة الاخيرة من البيت وعند قطرب الرومي هي الحرف الذي تبنى عليه القصيدة وتنسب اليه فيقال دالية ولامية فالقافية في قوله :

قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل

بسقط اللوى بين الدخول فحومل

عند الخليل من الخا. إلى اللام وعند الاخفش هي لفظة حومل وعند قطرب هي اللام انتهى قال في سعود المطالع وهو علم يعرف به احوال اواخر الابيات الشعرية من حركة وسكون ولزوم وجواز وفصاحة وقباحة ونحو ذلك وواضعه مهلهل بن ربيعة خال امري القيس وهو اول من قصد القصائد وموضوعة اواخر الابيات الشعرية من حيث اللزوم والجواز وحكمه الندب او الاباحة وفائدته الاحتراز عن الخطأ في القافية انتهى. قال ابمه فلدومه هذا الفن من فنون كلام العرب وهو المسمى بالشمر عندهم ويوجد في سائر اللغات الا انا الان انما نتكلم في الشعر الذي للعرب فان امكن ان تجد فيه اهمل الالسن الاخرى مقصودهم من كلامهم والافلكل لسان احكام في البلاغة تخصه وهو في لسان العرب غريب النزعة عزيز المنحى اذ هو كلام مفصل قطعــآ قطعاً متساوية في الوزن متحدة في الحرف الاخير من كل قطعة وتسمى كل قطعة من هذه القطعات عندهم بيتاً ويسمى الحرف الاخير الذي متفق فيه روياً وقافية ويسمى جملة الكلام الى اخره قصيدة وكلمة

وينفردكل بيت منه بافلاته في تراكيبه حتى كانه كلام وحده مستقل عما قبله وما بعده وإذا افردكان تاماً في بابه في مدح او تشبيب او رثاء فيحرص الشاعر على اعطاء ذلك البيت ما يستقل في اذادته ثم يستأنف في البيت الآخر كلاماً اخر كذلك ويستطرد للخروج من فن الى فن ومن مقصودالى مقصودبان يوطي المقصود الاول ومعانيه الى ان تناسب المقصود الشاني ويبعد الكلام من التنافر كما يستطرد من التشبيب الى المدح ومن وصف البيدا. والطلول الى وصف الركاب او الخيل او الطيف ومن وصف المدوح الى وصف قومه وعساكره ومن التفجع والعزاء في الرثاء الى التأثر وامثال ذلك ويراعى فيه اتفاق القصيدة كاما في الوزن الواحد حذراً من ان يتساهل الطبع في الخروج من وزن الى وزن يقاربه فقد يخبى ذلك من اجل المقاربة على كثير من الناس ولهــذه الموازين شروط واحكام تضمنها علم المروض وليسكل وزن يتفق في الطبع استعملته العرب في هذا الفن وانمـا هي اوزان مخصوصة تسميها اهل تلك الصناعة البحور وقد حصروها في خمسة عشر بجراً بمعنى انهم لم يجدوا للحرب في غيرها من الموازين الطبيعية • نظراً واعلم ان فن الشعر من بين الكلام كان شريفاً عند العرب ولذلك جعلوه ديوان علومهم واخبارهم وشاهد صوابهم وخطئهم وأصلا يرجعون اليه في الكثير من علومهم وحكمهم وكانت ملكته مستحكمة فيهم شأن الملكات كامها والملكات اللسانيات كلها اغا تكسب بالصناعة والارتياض في كلامهم حتى يحصل شبه في تلك الملكة والشعر من بين فنون الكلام صعب المأخـذ على من يريد اكتساب ملكته بالصناعة من المتأخرين لاستقلال كل بيت منه بلغه كلام تام في مقصوده ويصلح أن ينفرد دون ما سواه فيحتاج من اجل ذلك الى نوع تلطف في تلك الملكة حتى يفرغ الكلام

الشعري في قوالبه التي عرفت له في ذلك المنحي من شعر العرب ويبرذه مستقلا بنفسه ثم يأتى بديت آخر كذلك ثم بيت ويستكمل الفنون الوافية بمقصوده ثم يناسب بين البيوت في موالاة بعضها مع بمض بحسب اختلاف الفنون التي في القصيدة ولصعوبة منحاهوغرابة فنه كان محكاً للقرائح في استجادة اساليبه وشحذ الافكار في تنزيل الكلام في قوالبه ولا يكنى فيه ملكة الكلام العربي على الاطلاق بل يحتساج بخصوصه الى تلطف ومحاولة في رعاية الاساليب التي اختصته العرب بها واستعمالها انتهى ثم قال في كثف الظومه وهو علم باحث عن احوال الكلمات الشعرية في قرض الشعر لا من حيث الوزن والقافية بل من حيث حسنها وقبحها من حيث انها شعر وحاصله تتبع احوال خاصة بالشعر من حيث الحسن والقبح والجواز والامتناع وامثالها قاله في مفتساح السعادة ذال ابن الصدر في الفوائد هو معرفة محاسن الشعر ومعائبه كما عاب الصاحب ابا تمام في قوله :

> كريم متى امدحه امدحه والوري معى وأذا مالمتــه

وحدي حيث قابل المدح بالاوم والصواب مقابلة بالذم والهجا وايضآ عيب على إبي تمام التكرير في امدحه امدحه مع الجمع بين الحاء والماء وهما من حروف الحلق انتهى ثم قال في سعود المطالع وتقدم أن علم القرض غير علم المروض وهو علم يعرف به كيفية النظم وترتيبه والاقتدار على اذشائه على قانون البلاغة وقيل هونقد الشعر ومعرفة جيدهمن رديئه ووالضعه امرؤ القيس لانه اول من احكمه وفائدته معرفة كيفية انشاء الوزن وخروج الكلام مزيناً منظوماً موزوناً سالماً من عيوب الشعر وحكمه الندب والاباحة انتهى.

لمته

علم القراءة

قال في كنف اللذون هو علم يبحث فيه عن صور نظم كلام الله تعالى من حيث وجوه الاختلافات المتواترة ومباديه مقدمات تواترية وله ايضاً استمداد من العلوم العربية والغرض منه تحصيل ملكة ضبط الاختلافات المتواترة وفائدته صون كلام الله تعالى عن تطريق التحريف والتغيير وقد يبحث فيه ايضاً عن صور نظم الكلام من حيث الاختلافات الغير المتواترة الواصلة الى حد الشهرة ومباديه مقدمات مشهورة او مروية عن الاحاد الموثوق بهم ذكره صاحب مفتاح السعادة قال الجبري في شرح الشاطبية اعلم ان القراء اصطاحوا عالى ان يسموا القراءة بارم تلفع رواية قالون طريق اني نشيط ليعلم منشأ الخلاف فكما ان الحكل المام والرواية للاخذ عنه مطلقاً والطريق للاخذ عن الراوي فيقال قراءة مام راور فلكل راور طريق انتهى قال ابن الجزري في نشره كان اول امام معتبر جميع القرآت في كتاب ابو عبيد القاسم بن سلام وجملها فيما احسب خمسة وعشرين قرآة مع السبعة انتهى .

علم كيفية انزال القرآن

قال في كشف الأورم قال صاحب مفتاح السعادة وفي معرفة كيفية انزاله ثلاثة اقوال الاول وهو الاصح الاشهر انه نزل الى سما الدنيا ليسلة القدر جملة واحدة ثم نزل بعد ذلك منجماً في ثلاث او خس وعشرين سنة على حسب الاختلاف في مدة اقامته بمكة بعد البعثة الثاني انسه نزل الى السما الدنيا في عشرين ليلة قدر اوثلاث وعشرين اوخس وعشرين في كل ليلة ما يقدر الله انزاله في كل السنة ثم نزل بعد ذلك منجما في جميع السنة وهذا القول نقله مقاتل وقال به الحليمي والماوردي وذكره

فخر الدين الرازي بقوله ويحتمل ثم توقف هل هذا اولى او الاول.ااثالث انه ابتدى انزاله ليلة القدر ثم نزل بعد ذلك منجا في اوقات مختلفة من سائر الاوقات ( واعلم ) ان العلما. اختلفوا في معنى الانزال فمنهم من قال هو اظهار القرآة ومنهم من قال الهم صلى الله عليه وسلم كلامه وعلم قراءته ومنهم من قال يتلقفه الملك من الله تلقفاً روحانيهاً او يحفظه من اللوح المحفوظ فينزل به الى الرسول ويلقيه عليه ومنهم من قال ان الذين يقولون أن القرآن منى قائم بذاته يقولون أنزاله أيجاد الكلمات والحروف الدالة على ذلك المعنى واثباته في اللوح واما الذين يقولون انسه اللفظ فانزاله عندهم مجرد اتيانه في اللوح ثم في المنزل على النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثة اقوال احدها انه اللفظ والمعنى وثانيها ان جبريل نزل بالمعانى خاصة وانه صلى الله تسالى عليه وسلم عامها وعبر عنها بلغة العرب وتمسك صاحب هذا القول بظاهر قوله تعالى نزل به روح الإمين على قلبك وثالثها ان جبريل القي عليهِ المعنى وانبه عبر بهذه الالفاظ بلغة العرب وان اهل السمار يقرؤنه بالعربية ثم نزل به كذلك انتهى. وفيه اقوال غير ذلك ان اردتها وجدتها في التفاسير وحواشي البيضاوي والاتقان للسيوطي انتهى •

علم المحاضرات

قال في كنف الظنوم قال ابو الخير في منتاح السعادة وهو عام يحصل منه ملكة ايراد كلام للغير مناسب للمقام من جهة معانيه الوضعية او من جهة تركيبه الخاص والغرض منه تحصيل تلك الملكة وفائدته الاحتراز عن الخطا في تطبيق كلام منقول عن الغير على مايقتضيه مقام التخاطب من جهة معانيه الاصلية ومن جهة خصوص ذات التركيب نفسه انتهى.

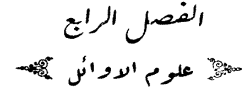
علم الموعظة

قال في كشف الظنومه قال ابن الجوزي في المنتخب لما كانت المواعظ مندوبا اليها بقوله عز وجل وَذَكِّر فان الذكرى تنفع المؤمنين . وَقُول النبي صلى الله تعالى عليه وسلم لعماله تعاهدوا الناس التذكرةولان ادواء القلوب تفتقر الى ادوية كما تحتاج امراض البدن الى معالجة الفت في هذا الفن كتبأ تشتمل على اصوله وفروعه وكان السلف يقتنعون من المواعظ باليسير من غير تحسين لفظ او زخرفة نطق ومن تأمل مواعظ الحسين بن على رضي الله عنهما وغيره علم ما اشرت اليه وكذلك كان الفقها. في قديم الزمان يتناظرون من غير مفاوضة في تسمية قياس علة او قياس شبه وارجو ان يكون ما اخذته من الالفاظ والاسامي لا يخرج عـن مرضاة الاوائل وكذلك مااخذته عن علما. المذكورين من تحسين لفظ او تسجيع وعظ لايخرج عن قانون الجواز وما ذاك الابمثابة جمع القران الذي ابتدأ به ابو بكر رضي الله عنهُ وثنى بهِ عثمان رضي الله عنهُ وجمع عمر رضي الله عنهُ الناس على قراءتهِ في شهر رمضان واذن لتميم الداري ان يقص ومثل هذه لا تذم لكونها ابتدعت اذ ليست بخارجة عن اصل المشروع وقال الحسن القصص بدعة كم من اخ يستفيد ودعوة تستجاب انتهى •

علم الخلاف

قال في كثف الظوره وهو علم يمرف به كيفية ايراد الحجج الشرعية ودفع الشبهة وقوادح الادلة الخلافية بايراد البراهين القطمية وهو الجدل الذي هو قسم من المنطق الا انه خص بالمقاصد الدينية وقد يعرف بانه علم يقتدر به على حفظ اي وضع وهدم اي وضع كان بقدر الامكان

ولهذا قيل الجدلي اما مجيب يحفظ وضعاً إو سائل يهدم وضعاً وقد سبق في علم الجدل وذكر ابن خلدون في المقدمة ان الفقه المستنبط من الادلة الشرعية كثر فيه الخلاف بين المجتهدين باختلاف مداركهم وانظارهم خلافاً لا بد من وقوعه واتسع في الملة اتساعاً عظمياً وكان للمقلدين ان يقلدوا من شاءوا ثم لما انتهى ذلك الى الاغة الاربعة وكانوا بمكان من حسن الظن اقتصر الناس على تقليدهم فاقيمت هذه الاربعة اصولا للملة واجرى الخلاف بين المتمسكين بهما مجرى الخلاف في النصوص الشرعية وجرت بينهم المناظرات في تصحيح كل منهم مذهب امامــه يجري على اصول صحيحة ويحتج بهاكل على مذهبه فتارة يكون الخلاف بين الشافعي ومالك وابو حنيفة يوافق احدهما وتارة بين غيرهم كذلك وكان في هذه المناظرات بيان مأخذ هؤلا فيسمى بالخلافيات ولابد لصاحبة من معرفة القواعد التي يتوصل بها الى استنبطاط الاحكام كما يحتاج اليه المجتهد الاان المجتهد يحتاج اليها للاستنباط وصاحب الخلاف يحتاج اليها لحفظ تلك المسائل من ان يهدمها المخالف بادلة وهو علم جليل الفائدةو كتب الحنفية والشافعية اكثر من تأليف المالكية لان اكثرهم اهل المغرب وهم بادية انتهى. ( قال ) العامل عنى عنه و كذلك كتب الحنابلة اقل تأليفاً في الخلاف من الجميع لان ممشاهم ممشى اهل الظاهر انتهى



قال ابمه فمدومه اما العلوم العقلية التي هي طبيعة للانسان منحيث انه ذو فكر فهي غير مختصة بملة بل يوجد النظر فيها لاهل الملل كلـمم ويستوون في مداركها ومباحثها وهي موجودة في النوع الانساني منذ

كان عمران الخليقة وتسمى هذه العلوم عماوم الفلسفة والحكمة وهي مشتملة على اربعة علوم الاول علم المنطق وهو علم يعصم الذهن عن الخطأ في اقتناص المطالب المجهولة من الامور الحاصلة المعلومة وفائدته تمييز الخطأ من الصواب فيا يلتمسه الناظر في الموجودات وعوارضها ليقف على تحقيق الحق في الكائنات بمنتهى فكره ثم النظر بعد ذلك عندهم اما في المحسوسات من الاجسام العنصرية والمكونة عنها من المعدن والنبات والحيوان والاجسام الفلكية والحركات الطبيعية والنفس التي تنبعث عنها الحركات وغير ذلك ويسمى هذا الفن بالعلم الطبيعي وهو الثانى منها واما ان يكون النظر في الامور التي وراءَ الطبيعة من الروحانيات ويسمونه العلم الالهي وهو الثالث منها والملم الرابع وهو الناظر في المقادير ويشتمل على اربعة علوم وتسمى التعاليم اولها عــلم الهندسة وهو النظر في المقادير على الاطلاق واما المنفصلة من حيث كونها معدودة او المتصلة هو هي اما ذو بعــدد احد وهو الخط او ذو بمدين وهو السطح او ذو ابعاد ثلانة وهو الجسم التعليمي ينظر في هذه المقادير وما يعرض لها اما من حيث ذاتها أو من حيث نسبة بعضها الى بعض وثانيهاعلم الارتماطيقي وهو معرفة ما يعرض للكم المنفصل الذي هو العدد يؤخذ له من الخواص والعوارض اللاحقة وثالثها علم الموسيق وهو معرفة نسب الاصوات والنغم بعضها من بعض وتقديرها بالعــدد وثمرته معرفة تلاحين الغناء ورابعها عملم الهيئة وهو تعيين الاشكال للافلاك وحصر اوضاعها وتعددها لكل كوكب من السيارة والقيام على معرفة ذلك من قبل الحركات السماوية المشاهدة الموجودة لكل واحد منها ومن رجوعها واستقامتها واقبالها وادبارها فهذه اصول العلوم الفلسفية وهي سبعة: المنطق وهو المقدم منها وبعده التعاليم فالارتماطيق

اولا ثم الهندسة ثم الهيئة ثم الموسيقى ثم الطبيعيات ثم الالهيات ولكل واحد منها فروع تتفرع عنه فمن فروع الطبيعيات الطب ومن فروع علم العدد علم الحساب والفرائض والمعاملات ومن فروع الهيئةالازياج وهيقوانين الحسابات حركات الكواكبوتعديلها للوقوف على مواضعها متى قصد ذلك ومن فروع النظر في النجوم علم الاحكام النجومية ونحن نتكلم عليها واحداً بعد واحد الى آخرها انتهى

علم المنطق

قال في كثاف الاصطلاحات علم المنطق ويسمى علم الميزان اذب توزن الحجج والبراهين وكان ابوعلي يسميه خادم العلوم اذ ليس مقصوداً بنفسه بل هو وسيلة الى الماوم فهو كخادم لها وابو نصر يسميه رئيس العلوم لنفاذ حكمه فيعما فيكون دئيساً حاكما عليها وانما سمي بالمنطق لان النطق يطلق على اللفظ وعلى ادراك الكليات وعلى النفس الناطقة ولماكان هيذا الفن يقوي الاول ويسلك بالثاني مسلك السداد ويحصل بسببه كالات الثالث اشتق له اسم منه وهو المنطق وهو علم بقوانين تفيد مرفة طرق الانتقال من المأومات الى الجهولات وشرائطها بحيث لا يعرض الغرض في الفكر انتهى . ثم قال اعلم ان المنطق من العلوم الآلية لأن المقصود منه تحصيل المجهول من المعاوم ولذا قيل الغرض من تدوينه العلوم الجكمية فهو في نفسه غير مقصود ولذا قيل المنطق آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر فالآلة تنزل بمنزلة الجنس والقانونية الفصل تخرج الآلات الجزئية لارباب الصنائع وقوله تمصم مراعاتها الخ يخرج العلوم القانونية التي لاتعصم مراعاتها عن الضلال في الفكر بل في المقدام كالعلوم العربية قال الموضوع قيل موضوعه

التصورات والتصديقات اي المعلومات التصورية والتصديقية لأنبحث المنطقى عن اعراضها الذاتية ثم قال اعلم ان الغرض من المنطق التمييز بين الصدق والكذب في الاقوال والخير والشر في الافعال والحق والباطل في الاعتقادات ومنفعته القددة على تحصيل العلوم النظرية والعملية واما شرف فهو ان بعضه فرض وهو البرهان لانه تكميل الذات وبعضه نفل وهو ماسوي البرهان من اقسام القياس لانه للخطاب مع الغير ومن اتقن المنطق فهو على درجة من سائر العلوم ومن طلب العلوم النمير المنسقة وهي مالا يؤمن فيهما من الغلط ولا المنطق فهو كحاطب الليل وكرامد العين لايقدر على النظر الى الضؤ لا لبخل من الموجد بل لنقصان في الاستعداد والصواب الذي يصدر من غير المنطق كرمي من غير رام وقد يندر للمنطق خطأ في النوافل دون المهات لكنه يمكنه استداركه بعرضه على القوانين المنطقية انتهى قال في كشف الخلومه ويسمى علم الميزان ايضاً وهو علم يتعرف منه كيفية اكتساب المجهولات التصورية والتصديقية من معلوماتها وموضوعه المعقولات الثانية من حيث الايصال الى المجهول او النفع فيه والغرض منه ومنفعته ظاهرتان من الكتب المبسوطة في المنطق هكذا قال في مغتاح السعادة والمنطق لكونه حاكما على جميع العلوم في الصحة والسقم والقوة والضعف سماه ابو النصر الفارابي رئيس العلوم ولكونه آلة في تحصيل العلوم الكسبية النظرية والعملية لا مقصوداً بالذات سماه الشيخ الرئيس ابن سيناء بخادم العلوم وحكى ابو حيان في تفسيره البحر ان اهــل المنطق بالاندلس كانوا يعبرون عن المنطق بالمعل تحرزاً عن صولة الفقها حتى ان بعض الوزراء اراد ان يشتري لابنه كتاباً من المنطق فاشتراه خفية خوفًا منهم مع انه اصل کل علم وتقویم کل ذهن انتهی، قال ابمه **فلرو**مه وهو

قوانين يعرف بها الصحيح منالفاسد في الحدود المعرفة للماهيات والمجج المفيدة للتصديقات وذلك ان الاصل في الادراك انما هو المحسوسات بالحواس الجسة وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الادراك من الناطق وغيره وانمسا يتميز الانسان عنها بادراك الكليات وهي مجردة من المحسوسات وذلك بان يحصل في الخيــال من الاشخاص المتفقة صورة منطبقة على جميع تلك الاشخاص المحسوسة وهي الكلى ثم ينظر الى الذهن بين تلك الاشخاص المتفقة واشخاص اخرى توافقها في بعض فيحصل له صورة تنطبق ايضاً عليهما باعتبار ما اتفقا فيه ولا يزال يرتقي في التجريد الى الكل الذي لا يجد كليًّا اخر معه يوافقه فيكون لاجل ذلك بسيطاً وهذا مثل ما يجرد من اشخاص الانسان صورة النوع المنطبقة عليها ثم ينظر بينه وبين الحيوان ويجرد صورة الجنس المنطبقة عليها ثم بينهما وبين النبات الى ان ينتهي الى الجنس العالي وهو الجوهر فلا يجد كليًّا يوافقه في شي فيقف العقل هنالك عن التجريد ثم ان الانسان لما خلق الله له الفكر الذي به يدرك العلوم والصنايع وكان اما تصوراً للماهيات ويعنى به ادراك ساذج منغير حكم معه واماتصديقاً اي حكما بثبوت امر لامر فصار سعي الفكر في تحصيل المطلوبات اما بان تجمع تلك الكليات بعضها الى بعض على جهة التأليف فتحصل صورة في الذهن كلية منطبقة على افراد في الخارج فتكون تلك الصورة الذهنية مفيدة لمعرفة ماهية تلك الاشخاص واما بان يحكم بامر على امر فيثبت له ويكون ذلك تصديقاً وغايته في الحقيقة راجعة الي التصورلان فائدة ذلك اذا حصل انما هي معرفة حقائق الاشيا. التي هي مقتضى العلم وهـذا سعي من الفكر قد يكون بطريق صحيح وقد يكون بطريق فاسد فاقتضى ذلك تمييز الطريق الذي يسمى الفكر

في تحصيل المطالب العلمية ليتميز فيها الصحيح من الفاسد فكان ذلك قانون المنطق وتكلم فيه المتقدمون اول ماتكلموا به جلا جلا ومفترقا ولم تهذب طرقه ولم تجمع مسائله حتى ظهر في يونان ارسطو فهذب مباحثه ورتب مسائله وفصوله وجعله اول العلوم الحكمية وفاتحتها ولذلك يسمى بالمعلم الاول وكتابة المخصوص بالمنطق يسمى النص وهو يشتمل على ثمانية كتب اربعة منها في صورة القياس واربعة في مادته وذلك ان المطالب التصديقية على انحاء فمنها ما يكون المطلوب فيه اليةين بطبعه ومنها ما يكون المطلوب فيه الظن وهو على مراتب فينظر في القياس من حيث المطلوب الذي يفيده وما ينبغي ان تكون مقدماته بذلك الاعتبار ومن اي جنس يكون من العلم او من الظن وقد ينظر في القياس لا باعتبار مطلوب مخصوص بل من جهة انتاجه خاصة ويقال للنظر الاول انه من حيث المادة ونعنى به المادة المنتجة للمطلوب المخصوص من يقين او ظن ويقال للنظر الثاني انه من حيث الصورة وانتاج القياس على الاطلاق فكانت لذلك كتب المنطق ثمانية الاول في الاجناس العالية التي ينتهى اليها تجريد المحسوسات وهي التي ليس فوقها جنس ويسمى كتاب المقولات والثاني في القضايا التصديقية واصنافها ويسمى كتاب العبارة والثالث في القياس وصورة انتاجه على الاطلاق ويسمى كتاب القياس وهذا اخر النظر من حيث الصورة ثم الرابع كتاب البرهان وهو النظر في القياس المنتج لليقين وكيف يجب ان تكون مقدماته يقينة ويختص بشروط اخرى لافادة اليقين مذكورة فيه مثل كونها ذاتية واولية وغير ذلك وفي هذا الكتاب الكلام في المعرفات والحدود اذ المطلوب فيها انما هو اليقين لوجوب المطابقة بين الحد والمحدود لاتحتمل غيرها فلذلك اختصت عند المتقدمين بهذا الكتاب والخامس كتاب

الجدل وهو القياس المفيد قطع المشاغب وافحام الخصم وما يجب ان ان يستعمل فيه من المشهورات ويختص ايضاً من جهة افادته لهذاالغرض بشروط اخرى من حيث افادته لهذا الغرض وهي مذكورة هناك وفي هذا الكتاب يذكر المواضع التي يستنبط منها صاحب القياس قياسه وفيه عكوس القضايا والسادس كتاب السفسطة وهو القياس الذي يفيد خلاف الحق ويغالط به المناظر صاحبه وهو فاسد وهمذا انما كتب ليعرف به القياس المغالطي فيحذر منه والسابع كتاب الخطابة وهو القياس المفيد لترغيب الجمهود وحملهم على المراد منهم ومايجب ان يستعمل في ذلك من المقالات • والثامن كتباب الشعر وهو القياس الذي يفيد التمثيل والتشبيه خاصة للاقبال على الشي. او النفرة عنه وما يجب ان يستعمل فيه من القضايا التخييلية هذه وهي كتب المنطق الثمانية عند المتقدمين ثم ان حكاء اليونانيين بعد ان تهمذبت الصناعة ورتبت رأوا انه لا بد من الكلام في الكليات الخس المفيدة للتصور فاستدركوا فيها مقالة تختص بها مقدمة بين يدي الفن فصارت تسماً وترجمت كلها في الملة الاسلامية وكتبها وتداولها فلاسفة الاسلام بالشرح والتلخيص كما فعله الفارابي وابن سينا ثم ابن رشد من فلاسفة الاندلس ولابن سينا كتاب الشفاء استوعب فيه علوم الفلسفة السبعة كلها ثم جاء المتأخرون فغيروا اصطلاح المنطق وألحقوا بالنظر في الكليات الجنس ثمرته وهى الكلام في الحدود والرسوم نقلوها من كتاب البرهان وحذفوا كتاب المقولات لان نظر المنطق فيه بالمرض لابالذات والحقوا في كتاب المبارة الكلام في العكس لانه من توابع الكلام في القضايا ببعض الوجوه ثم تكلموا في القياس من حيث انتاجه للمطالب عــلي العموم لابجسب مادة وحمدقوا النظر فيه بجسب المادة وهي الكتب الخسة

البرهان والجدل والخطابة والشعر والفلسفة وربما يلم بعضهم باليسر منها الماماً واغف لوها كأن لم تكن وهي المهم المعتمد في الفن ثم تكلموا فيما وضعوه من ذلك كلاماً مستبحراً ونظروا فيه من حيث انه فن برأسه لا من حيث انه آلة للعلوم فطال الكلام فيه واتسع واول من فعل ذلك الامام فخر الدين بن الخطيب ومن بعده افضل الدين الخونجي وعلى كتبه معتمد المشارقة لهذا العهد وله في هذه الصناعة كتاب كشف الاسراد وهو طويل واختصر فيها مختصر الموجز وهو حسن في التعليم ثم مختصر الجمل في قدر اربعة اوراق اخذ بمجامع الفن واصوله فتداوله المتعلمون لهذا الهد فينتفعون به وهجرت كتب المتقدمين وطرقهم كأن لم تكن وهي ممتلئة من ثمرة المنطق وفائدته كما قلناه والله الدي المواب انتهى

علم الحكمة

قال في كماف الاصطلاحات هو علم باحث عن احوال اعيان الموجودات على ما هي عليه في نفس الامر بقدر الطاقة البشرية ثم المراد من الاحوال جميع ما يمكن لاوساط الناس العلم يه او البعض المعين المعتد به مع القدرة على العلم بالباقي بقدر الطاقة على ما هو شأن العلوم المدونة فحاصل التعريف على تقدير شموله للعلوم التصورية ان المكمة علم متعلق بجميع احوال الموجودات العينية المكملة للنفس بحسب ما يمكن او بمضها المعتد به تصوريا اوتصديقياً محتاجاً الى التذبيه اونظرياً على وجه تكون الموجودات واحوالها على ذلك الوجه في الواقع لا بالوضع والاعتبار بقدر الطاقة البشرية من اوساط الناس فيصير مال هذا التعريف وما قيل ان المكمة علم باعيان الموجودات واحوالهاعلى ما هي عليه في نفس الامر بقدر الطاقة البشرية واحد واذا قلنا بعدم

شموله للتصورات حذفنا عن هذا الحاصل القيد الذي به يلزم الشمول ومنهم من ترك قيد الاحوال الشمول العلم التصور والتصديق وترك قيد نفس الامر لان التقييد به مستدرك فقال الحكمة علم باعيان الموجودات على ما هي عليه بقدر الطاقة البشرية اعلم انهم اختلفوا في ان المنطق من العلم ام لا فمن قال انهُ ليس بعلم فليس بحكمة عندد اذ الحكمة عام ومن قال بانه علم اختلفوا في انهُ من الحكمة ام لاوالة اللون بانه من الحكمة يمكن الاختلاف بينهم بانه من الحكمة النظرية جميعاً ام لا بل به ضهٔ منها وبه ضه من اله لمية اذ الموجود الذهني قد يكون بقدرتنا واختيارنا وقد لايكون كذلك والقائلون بانه من المكمة النظرية يكن الاختلاف بينهم بانهُ من اقسامها الثلاثة ام قدم اخر فمن اخذ في تدريفها قيد الاعيان كما في التعريفات المذكورة لم يعده من الحكمةلان موضوعه المعقولات الثانية التيهي من الموجودات الذهنية ( الموضوع ) موضوع الحكمة على القولين اي القول بان المنطق منها والقول بانه ليس منها فليس شيئاً واحداً هو الموجود مطلقاً او الموجود الخارجيبل موضوعها اشياء متعددةمتشاركة في امر عرضي هوالوجود المطلقاو الخارجي والالم يجز ان يبحث في الحكمة عن الاحوال المختصة بانواع الموجود اذ البحث عن الرارض لامر اخص الذي هو من الاعراض الغريبة غير جاز فاذا لم يكن موضوعها شيئاً واحداً فالاحسن ان تقيد الاحوال المشتركة فيها بقيود مخصصة لها بواحدواحد من تلك الاشياء لئلا تكونتلك الاحوالمن الاءراض العامة الغريبة كتقييد الوجود الذي يحمل على الواجب بكونه مبدأ لغيره ليكون مختصاً بالواجب وهكذا الغرض من الفلسفة الوقوف على حقايق الاشياء كلها على قدر ما يمكن للانسان ان يقف عليه ويعمل بمقتصاه ليفوز بسعادة الدارين

( التقسيم ) الاعيان الموجودة اما الافعال والاعمال ووجودها بقدرتنا واختيارنا اولا فالملم باحوال الاول من حيث أنه يودي الى اصلاح المعاش والمعاد يسمى حكمة عمليه لان غايتها ابتدا الاعمال التي لقدرتنامدخل فيها فنسبت الى الغاية الابتدائية والعسلم باحوال الثاني يسمى حكمة نظرية ثمالحكمة العملية ثلاثة اقسام لانها اما علم بمصالح شخص بانفراده ويسمى تهذيب الاخلاق وعلم الاخلاق والحكمة الخلقية وفائدتهما تهذيب الاخلاق اي تنقيح الطبائع بان تعلم الفضائل وكيفية اقتنائها لتزكي بها النفس وان تعلم الرذائل وكيفية توقيها لتطهر منها النفس واما علم بمصالح جماعة متشاركة في المنزل كالولد والوالد والمالك والمملوك نحو ذلك ويسمى تدبير المنزل وفي بعض الكتب ويسمى عـــلم تدبير المنزل والحكمة المنزلية وفائدتها ان تعلم المتشاركة التي ينبغي ان تكون بين اهل منزل واحد لتنتظم بها المصلحة المنزلية التي تهم بين زوج وزوجة ومالك ومماولة ووالد ومولود واماعلم بمصالح جماعة متشاركة في المدينة ويسمى السياسة المدينة بفتح الميم والدال المهملة لابضمهما سميت بها لحصول السياسة المدينة اي مالكية الامور المنسوبة الى البلدة بسببها وفي بعض الكتب ويسمى علم السياسة والحكمة السياسية والمكمة المدينة وسياسة الملك وفائدتها ان تعلم كيفية المشاركة التي بين اشخاص الناس ليتعاونوا على مصالح الابدان ومصالح بقاء نوع الانسان واعلم ان فائدة الحكمة الخلقية عاماً شاملة جميع اقسام الحكمة ثم مبادي هذه الثلثة من جهة الشريعة وبها تتبين كالات حدودها اي بعض هـذه الاموز معلومة من صاحب الشرع على ما يدل عليه تقسيمهم الحكمة المدينة الاما يتعلق بالملك والسلطنة اذليس العلم بهما من عند صاحب الشرع كذا ذكر السيد السند في حواشي شرح حكمة العين ومنهم من

قسم المدينة الى علم بمصالح جماعة متشاركة في المدينة تتعلق بالملك والسلطنة ويسمى علم السياسة والىعلم بمصالح مذكورة تتعلق بالنبوة والشرعية ويسمى عملم النواميس وتربيع القسمة لايناقض التثليث لدخول قسمين منها في قسم واحد عند من يثلث القسمة قيل في تربيه القسمة نظر لأن التعلق بالشريعة كما يجرئ في المدينة كذلك يجري في الاخرين فالوجه في التقسيم على هذا ان يقال كل واحد من الاقسام الثلاثة اما ان يعتبر تعلقه بالشريعة اولا فالاقسام ستة حاصلة من ضرب الثلاثة فيالاثنين ثم اعلم ان موضوع الحكمة العملية الافعال الاختيارية فالمراد بقولهم علم بمصالح شخص اوجماعة انه علم باحوال افعال اختيارية صالحة تتعلق بكل شخص او جماعة وفي الصدرى موضوع الحكمة العملية النفس الانسانية من حيث اتصافها بالاخلاق والملكات انتهى ثم توضيح الحصر في الاقسام الثلائة ان الافعال الاختيارية لا بد بها من غاية وفائدة وتلك الفائده عائدة الى كمال القوة العملية للشخص امابالقياس الى نفسه او الى الاجتماع مع جماعة خاصة او عامة فالعلم باحوال الافعال بالقياس الى الاول تهذيب الاخلاق وبالقياس الى الثاني تدبير المنزل وبالقياس الى الثالث السياسة المدنية فلايرد انه يتداخل الاقسام اذا كان لفعل واحد فائدة راجعة الى الكل ولا يرد ايضاً ان اكثر مباحث الحكمة الخلقية غير مخصوص بشخص بانفراده بل يصلح لمصالح الجماعة ولايرد ايضاً انه يخرج عن الحكمة العماية العلم بمصالح جماعة متشاركة في غير المنزل والمدينة كالقرية وامثالها والحكمة النظرية ايضاً ثلاثة اقسام لانها اما علم باحوال ما لا يفتقر في الوجود الخارجي والتعقل اي الادراك والوجود الذهني المادة كالاله ويسمى بالالهي اذ مسائلها منسوبة الى الاله وبالعلم الاعلى اذ لايبحث فيه الاعن الرب الاعلى وعن العقول

وهى الملأ الاعلى وايضاً لتنزهه عن المادة وعوارضها التي هي مبدأ للنقصان اليق بهذا الاسم وبالفلسفة الاولى تسمية للشي باسم سببه اذ هذا العلم سبب للفلسغة وهي في اللغمة اليونانية التشبُّه بحضرة واجب الوجود وتوصيفها بالاولى لحصولها من العسلة الاولى وهي الاله وبالملم الكلي للعلم بالامور العامة التي هي الكليات الشاملة لجميع الموجودات او اكثرها وبما بعد الطبيعية وقد يطلق عليه عملى سبيل النذرة ما قبل الطبيعية ايضأ ذلك لان لمعلوماته قبلية وتقدما على معلومات الحكحمة الطبيعية باعتبار الذات والعلية والشرف وبعدية وتأخرأ باعتبار الوضع لكون المحسوسات اقرب الينا فسمي بهمابالاعتبارين واما علم باحوال ما يفتقر اليها في الوجود الخارجي دون التعقل كالكرة ويسمى بالعلم الاوسط لتنزهه عن المادة بوجه وهو التعقل وبالرياضي لرياضة النفوس بهذا العلماولا اذ الحكما كانوا يفتحونبه في التعليم وبالتعليمي لتعليمهم به اولا ولانه يبحث فيه عن الجسم التعليمي واماً علم باحوال ما يفتقر اليها في الوجود الخارجي والتعقل كالانسانويسمى بالعلم الادنى لدناءته وخساسته من حيث الاحتياج الى المادة في الوجودين وبالعـــلم الاسفل وهو ظاهر وبالطبعي لانه يبحث فيه عن الجسم من حيث اشتماله عــلى الطبعيةوالحصر في الاقسام الثلاثة استقرائي اذلم يجد موجوداً في الاعيان يكون مغتقراً الي المادة في التعقل دون الوجود الخارحي فلا يڪون العلم باحواله من الحكمة ومنهم من ربع القسمة فجعل ما لا يفتقر الى المادة قسمين ما لا يقارنها مطلقاً كالاله والعقول وما يقارنها لاعلى وجه الافتقار فسمى العلم باحوال الاول الهيآ وباحوال الثاني علمأ كليآ والفلسفة الاولى ولا منافاة بين هذين التقسيمين كما انه لا منافاة بين تقسيمي الحكمة العملية ويمكن ان يجعل ما يقارن المادة لا على وجسه

الافتقار قسمين احدهما ما يقارنهما وقد يفارقها كمباحث الامور المامة وثانيهما ما يقارنها ولا يفارقها كمباحث الصورة ولعلهم لم يعتبروا افراد هذا القسم لقلة مباحثه ومبادي هذه الاقسام مستفادة من ارباب الشريعة على سبيل التنبيه ومتصرفة عملي تخصيصها بالعكال بالقوة العقلية على سبيل الحجة • اعلم ان اقسام الحكمة النظرية اصــولا وفروعاً مع اقسام المنطق عـلى ما يفهم من رسالة تقسيم الحكمة شيخ الرئيس ادبعة واربعون وبدون اقسام المنطق خسة وثلاثون فاصول الالهي خمسة الاول الامور العامة الثاني اثبات الواجب وما يليق به الثالث اثبات الجواهر الروحانية الرابع بيان ارتباط الامور الارضية بالقوى السماوية الخامس بيان نظام الممكنات وفروعه قسمان الاول البحث عن كيفية الوحي وصيرورة المحقول يحسوسا ومنه تعريف الالهيات ومنه الروح الامين الثاني العلم بالمعاد الروحاني واصول الرياضي ادبعية الاول علم العدد الثاني علم الهندسة الثالث علم الهيئة الرابع علم التأليف الباحث عن احو ال النغمات ويسمى بالموسيق وفر وعهستة الاول علم الجمع والتفريق الثاني عام الجبر والمقابلة الثالث علم المساحة الرابع علم جر الاثقال الخامس علم الزيجات والتقاديم السادس علم الارغنوة وهو اتخاذ الالات الغريبة واصول الطبعي ثمانية الاول العلم باحوال الامور العامة للاجسام الثاني العلم باركان العالم وحركاتها واماكنها المسمى بعلم السماء والعالم الثالث العلم يكون الاركان وفسادها الرابع العلم بالركبات الغير التامة ككائنات الجو الخامس العلم باحوال المعادن السادس العلم بالنفس النباتية السابع العلم بالنفس الحيوانية الثامن الملم بالنفس الناطقة وفروعهسبحة الاول الطب الثاني النجوم الثالث علم الفراسة الرابع علم التمبير المخامس علم الطلسمات وجو مزج القوى السماوية بالقوى الأرضية السادس عمام

النيزنجات وهو مزج القوى الجواهر الارضية بعضها ببعض السابع علم الكيميات وهو تبديل قرى الاجرام المعدنية بعضها ببعض واصول المنطق تسعةعلى المشهور الاول باب الكليات الخس الثاني باب التعريذات الثالث باب التصديقات الرابع باب القياس الخامس البرهان السادس الخطابة السابع الجدل الثامن المغالطة التاسع الشعر هذا خلاصة ما في العلمي حاشية شرح هداية الحكمة لليبذية وشرح حكمة الدين وغيرهما انتهى ثم قال اعلم ان موضوع الحكمة النظرية هو الموجود الذي ليس وجوده بقدرتنا واختيارنا على مالا يخني انتهىقال في كثف الظومه واما حكمة الأشراق فهي من العلوم الفلسفية بمنزلة التصوف من العملوم الاسلامية كاان الحكمة الطبيعية والالهية بمنزلة الكلام منها وبيان ذلك ان السعادة العظمي والمرتبة العليا للنفس الناطقة هي معرفة الصانع؟ا له من صفات الكمال والتنزد عن النقصان بما صدر عنه من الأثار والافعال في النشأة الاولى والاخرة والجملة معرفة المبدأ والمعاد والطريق الى هـذه الممرفة من وجهين احدهما طريقة اهل النظر والاستدلال وثانيهما طريقة اهل الرياضة والمجاهدات والسااكون الطريقة الاولى ان التزموا ملة من ملل الانبيا. عليهم الصلوة والسلام فهم المتكلمون والا فهم الحكها. المشاؤن والسالكون الى الطريقة الثانية ان وافقوا في دياضتهم احكام الئرع فهم الصوفية والافهم الحكا الاشراقيون فلكل طريقة طائفتان وحاصل الطريقة الاولى الاستكمال بالقوة النظرية والترقي في مراتبهما الاربعة اعنى مرتبةالعقل الهيولي والعقل بالفعل والعقل بالملكةو العقل المستفاد والاخيرة هي الغاية القصوى لكونها عبارة عن مشاهدة النظريات التي ادركتها النفس بحيث لايغيب عنها شي ولهذا قيل لا يوجد المستفاد لاحد في هذه الدار بل في دار القرار اللهـم الا لبعض.

المتجردين عن ءلائق البدن والمنخرطين في سلك المجردات وحاصل الطريقة الثانية الاستكمالبالةوةالدماية والترقي درجاتهاالتي في اولهاتهذيب الظاهر باستعمال الشرائع والنواميس الالهية وثانيها تهذيب الباطن ءن الاخلاق الذميمة وثالثها تحلى النفس بالصور القدسية الخالصة عن شوائب الشكوك والاوهام ورابعها ملاحظة جمال الله سبحانه وتعالى وجـلاله وقصر النظر على كماله والدرجة الثالثة من هذه التوة وان شاركتها المرتبة الرابعة من القوة النظرية فانها تفيض على النفس منها صود المعلومات على سبيل المشاهدة كما في العقل المستفاد الا انها تفارقها من وجهين احدهما ان الحاصل المستفاد لا يخلو عن الشبهات الوهمية لأن الوهمله استيلا. في طريق المباحثة بخلاف تلك الصور القدسية فان القوى الحسية قدسخرت هناك للقوة المقلية فلاتنازعها فياتحكم به وثانيهما ان الفائض على النفس في الدرجة الثالثة قد تكون صوراً كثيراً استعدت النفس بصفائها عن الكدورات وصقالتها عن اوساخ التعلقات لان تفيض تلك الصورعليها كمرآت صةلمت وحوذي بها مافيه صور كثيرة فانه يتراءى فيهما ما تسع هي من تلك الصور والفائض عليها في العقل المستفاد هو العـلوم التي تناسب تلك المبادي التي رتبت معاً للتأدي الى مجهول كمرآت صقل شي. يسير منها فلا يرتسم فيها الاشي. قليل من الاشيا. المحاذية لها ذكره ابن خلدون في المقدمة واما العلوم العةلية التي هي طبيعة للانسان من حيث انه ذو فكر فهى غير مختصة بمـلة بل يوجد النظر فيها لاهـل اللل كلهم ويستوون في مداركها ومباحثها وهي موجودة في النوع الانساني مذ كان عمران الخليقة وتسمى هذه العلوم علوم الفلسفة والحكمة وهى سبعة المنطق هو المقدم وبعــده التعالـيم فالارتماطيق اولاً ثم الهندسة ثم الهيئة ثم الموسيق ثم الطبيعيات ثم

الالهيات ولكل واحد منها فروع يتفرع عنه واعلم ان اكثر من هني بها في الاجيال الامتان العظيمتان فارس والروم فكانت اسواق العلوم نافقة لديهم لماكان العمران موفورا فيهم والدولة والسلطان قبل الاسلام لهم وكان للكلدانيين ومن قبلهم من السريانيين والقبط عناية بالسحر والنجامة ومايتبعها من التأثيرات والطلسهات واخذ عنهم الامم من فارس ويونان ثم تتابعت الملل بخطر ذلك وتحريمه فدرست علومه الا بقسايا تناقلها المنحلون واما الفرس فكان شأن هذه العلوم العقلية عندهم عظيما ولقد يقال ان هذه العلوم انما وصلت الى يونان منهم حين قتل الاسكمندر دارا وغلب على مملكته واستولى على كتبهم وعلومهم الاان المسلمين لما افتتحوا بلاد فارس واصابوا من كتبهم كتب سعد بن ابي وقاص الي عمر بن الخطاب يستأذن فى شأنها وتنقيلها للمسلمين فكتب اليـــه عمر رضي الله تعالى عنهُ ان اطرحوهًا في اليا. فان يكن ما فيها هدى فقد هدانا الله تعالى باهدى منه وان يكن ضلال فقد كفانا اللهتعالىفطرحوها في الماء او في النار فذهبت علوم الفرس فيها واما الروم فكانت الدولة فيهم ليونان اولا وكان لهذه الملوم شأن عظيم وحملها مشاهير منرجالهم مثل اساطين الحكمة واختص فيهما المشاؤن منهم من اصحاب الذوق واتصل سند تعليمهم علي ما يزعمون من لدن لغمان الحڪيم في تلميذه افلاطون ثم الى تلميذه ارسطو ثم الى تلميذه الاسكندر الافرودوسي وكان ارسطو ارسخهم في هذه العلوم ولذلك يسمى المعلم الاول ولما انقرض امر اليونانيين وصار الامر للقياصرة وتنصروا هجروا تلك الملوم كما تقتضيه الملل والشرائع وبقيت من صحفها ودواوينها جلدات في خزائنهم ثم جا. الاسلام فظهر اهله عليهم وكان ابتدا. امرهم بالغفلة عن الصنائع حتى إذا تدحنح السلطان والدولة واخذوا من الحضارة تشوقوا

الي الاطلاع على هذه العلوم الحكمية بما سمعوا من الاساقفة وبما تسموا اليه افكار الانسان فيهما فبعث ابو جعفر المنصور الى ملك الروم ان يبعث اليه بكتب التعاليم مترجة فبحث اليه بكتاب اقليدس وبعض كتبالطبيعيات وقرأها المسلمون واطلعوا ءلىما فيها وازدادوا حرصآ على الظفر بما بقى منها وجاء المأمـون من بعد ذلك وكانت له في العلم رغبة فاوفد الرسل الى ملك الروم في استخراج علوم اليونانيين وانتساخها بالخط العربي وبعث المترجمين لذلك فاخذ منها واستوعب وعكف عليها النظَّار من اهل الأسلام وحذقوا في فنونها وانتهت الى الغاية انظارهم فيها وخالفوا كثيراً من آراء المعلم الأول واختصوه بالرد والقبول ودوَّنوا في ذلك الدواوين وكان من اكابرهم في الله ابو نصر الفارابي وابو علي بن سينا في المشرق والقاضي ابو الوليد بن رشد والوزير ابو بُكُر الصانع بالاندلس بلغوا الغاية في هذه الملوم واقتصر كثير على انتحال التعاليم وما يضاف اليها من علوم النجامة والسحر والطلسات ووقفت الشهرة على مسلمة بن احمد المجريطي من اعل الاندلس انتهى.

علم الآلمي

قال في كثاف الاصطلاحات هو علم باحوال ما لا يتفق في الوجود بين آي الخارجي الذهني الي المادة ويسمى ايضاً بالعلم الأعلى وبالفلسفة الاولى وبالعلم الكلي وبما بعد الطبيعة والبحث فيه عن الكميات المتصلة والكيفيات المحسوسة والمختصة بالكميات وامثالها مما يفتقر الي المادة في الوجود الخارجي استطرادي وكذا البحث عن الصورة مع ان الصورة تحتاج الى المادة في التشكل كذا في العلمي وفي الصدري من الحكمة النظرية ما يتملق بامور غير مادية مستغنية القروام في فحوي الوجود العيني والذهني من اشتراط المـادة كالآله الحق والعقول الفعَّالة الاقسام الاولية للموجود كالواجب والممكن والواحد والكثير والملة والمعلول والبكلى والجزني وغير ذلك فان خالط شي منها المواد الجسمانية فلا يكون على سبيل الافتقار والوجوب وسموا هذا القسم العلم الاعلى فمنه العلم الكلي المشتمل عسلى تقاسيم الوجود المسمى بالفلسفة الاولى ومنه الالهي الذي هو فن من المفارق ات وموضوع هذين الفنين اعم ّ الاشيا وهو الموجود المطلق من حيث هو هو انتهى واصول الالمي وفروعه قــد سبقت في الحكمة انتهى . قال في كشف الظور، وهو علم يبحث فيه عن الحوادث من حيث هي موجودات وموضوعه الوجود من حيث هو وغايته تحصيل الاعتقادات الحقة والتصورات المطابقة لتحصيل السادة الابدية والسيادة السرمدية كذا في مفتساح السعادة وقال ساحب ارشاد القاصد يعبر عنه بالالهى اشتماله على علم الربوبية وبالعلم الكلى لعمومه وشموله لكليات الموجودات ويعلم ما بعد الطبيعة لتجرد موضوعه عن المواد ولاخصها قسال واجزاؤه الاصلية خمسة (الاول) النظر في الامور العامة مثل الوجود والماهية والوجوب والإمكان والقـدم والحدوث والوحدة والكثرة ( والثانى ) النظر في مبادي العاوم كالما وتبيين مقدماتها ومراتبها ( والثالث ) النظرفي اثبات وجود الاله ووجوبه والدلالة على وحدته وصفاته ( والرابع ) النظر في اثبات الجواهر المجردة من العقول والنفوس والملائكة والجنوالشياطين وحقائقها واحوالها ( والخامس ) النظر في احوال النفوس البشرية بعــد مفارقتها وجال المعاد ولما اشتدت الحاجة اليه اختلفت الطرق فن الطالبين من رام ادراكه بالبحث والنظر وهؤلا. زمرة الحكما. الباحثين ودثيسهم ارسطو وهذا الطريق انفع للتعليم لو وفا بجملة المطالب وقامت عليها

براهين يقينية وهيسآت ومنهم من سلك طريق تصفية النغس بالرياضة واكثرهم يصل الى امور ذوقية يكشفها له العيان ويجــل ان توصف بلسان ومنهم من ابتدأ امره بالبحث والنظر وانتهى الى التجريدو تصغية النفس فجمع بين الفضيلتين وينسب مثال هذا الحمال الى سقراط وافلاطون والسهروردي والبيهتي انتهى وقال الفاضل ابو الخير وهدذا العلم هـو المقصد الاقصى والمطلب الاعلى لكن من وقف على حقائقه واستقام في الاطلاع على دقائقه فقد فأزَ فوزاً عَظِيماً ومن ذلت فيه قدمه او طغى فقّد صَلَّ صَلَالًا بِمِيداً وَخَسِرَ خُسَراناً مُبِيناً اذ الباطل يشاكل الحق في مآخذه والوهم يعادض العقل في دلائله جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لكل وارد أو يطلع على سرائر قدسه الا واحداً بمدواحة وقلما يوجد انسان يصفو عقله عن كدر الاوهام واعلم أن من النظر رتبة تناظر طريق التصغية ويقرب جدها من حدها وهو طريق الذوق ويسمونه المكمة الذوقية وممن وصل الى هذه الرتبة في السلف السهروردي وكتاب حكمة الاشراق له صادر عن هذا المقسام برمز اخنى من ان يعلم وفي المتأخرين الفاضل الكامل مولانا شمس الدين الغتاري في الرؤم ومولانًا جلال المت الدواني في بلاد المجم ورئيس هؤلا. الشيخ صدر ألدين القونوي والعلامية قطب الدين الشيرازي انتهى ملخصاً وسيأتي تمام التفصيل في الحكمة عند تحقيق الاقسام ان شا الله العزيز العلام ثم اعلم ان النظر والبحث في هذا العلم لا يخلو اما ان يكون على طريق النظر او على طريق الذوق فالاول امسا على قانون فلاسفة المشائين فالمتكفل له كتب الحكمة او على قانون المتكلمين فالمتكفل حيننذ كتب الكلام لأفاضل المتأخرين والثانى اما على قانون فلاسفة الاشراقيين فالمشكفل له حكمة الاشراق ونحوء او على قانون الصوفية

واصطلاحهم فكتب التصوف وقد علم مواضع هذا الفن ومطالبه فلا تغفل فان هذا التنبيه والتعليم ممافاتءن اصحاب الموضوعات وفوق كل ذي علم عليم انتهى. قال ابمه فمدونه وهو علم ينظر في الوجود المطلق فاولاً في الامور العامة للجسمانيات والروحانيات من الماهيات والوحدة وااكثرة والوجوب والامكان وغير ذلك ثم ينظر في مبادي الموجو دات وانهار وحانيات ثم في كيفية صدور الموجودات منها ومراتبها ثم في احوال النفس بعد. مفارقة الاجسام وعودها الى المبدا وهو عندهم علم شريف يزعمون انه يوقفهم على معرفة الوجود على ما هو عليه وان ذلك عين السعادة في زعمهم وسيأتي الردعليهم وهو تال الطبيعيات في ترتيبهم ولذلك يسمونه عـلم مـا ورا. الطبيعة وكتب المعلم الاول فيه موجودة بين ايدي الناس ولخصه ابن سينا في كتاب الشفاء والنجاة وكذلك لخصها ابن رشد من حكماء الاندلس ولما وضع المتأخرون في علوم القوم ودونوا فيهسا ورد عليهم الغزالي ما رد منها ثم خلط المتـ أخرون في علوم من المتكلمين مسائل علم الكلام بمسائل الفلسفة لعروضها في مباحثهم وتشابه موضوع علم الكلام بموضوع الالهيات ومسائله بمسائلها فصارت كانها فن واحد ثم غيروا ترتيب الحكما. في مسائل الطبيعيّات والالهيات وخلطوهما فنَّا واحدأ قدموا الكلام في الامور العامة ثم اتبعوه بالجسمانيات وتوابعهما ثم بالروحانيات وتوابعها الى اخر العلم كما فعله الامام بن الخطيب في المباحث المشرقية وجميع من بعده من علما. الكلام وصاد علم الكلام مختلطاً بمسائل الحكمة وكتبه محشوة بهماكان الغرض من موضوعها ومسائلها واحد والتبس ذلك على الناس وهو غير صواب لان مسائل علم الكلام انما هي عقائد متعلقات من الشريعة كما نقلها السلف من غير رجوع فيها الى العقل ولا تعويل عليه بمعنى انها لاتثبت الابه فان العقل معزول عن الشرع وانظاره وما تحدث فيه المتكلمون من اقامة الحجج فليس بحثاً عن الحق فيها فالتعليل بالدليل بعد ان لم يكن معلوماً هو شأن الفلسفة بل اغا هو التماس حجة عقلية تعضد عقائدالايمان ومذاهب السلف فيها وتدفع شبهة اهل البدع عنها الذين زعموا ان مداركهم فيها عقلية وذلك بعد ان تفرض صحيحة بالادلة النقلية كما تلقاها السلف واعتقدوها وكثير ما بين المقامين وذلك ان مدارك صاحب الشريعة اوسع لاتساع نطاقها عن مدارك الانظار العقلية فهي فوقها ومحيطة بها لاستمدادها من الانوار الالهية فلا تدخل تحت قانون النظر الضعيف والمدارك المحاط بها فاذا هدانا الشارع الى مدرك فينبغى ان نقدمه على مداركنا ونثق به دونها ولاننظر في تصحيحه بمدارك العقل ولوعارضه بل نعتمد ما امرنا به اعتقاداً وعلماً ونسحت عما لم نفهم من ذلك ونفوضه الى الشارع ونعزل العقل عنه والمتكلمون انما دعاهم الى ذلك كلام اهل الالحاد في معارضات العقائــد السلفية بالبدع النظرية فاحتاجوا الى الردعليهم من جنس معارضاتهم واستدعنى ذلك الحجج النظرية ومحاذاة العقائد السلفية بها واما النظر في مسائل الطبيعيات والالهيات بالتصحيح والبطلان فليس من موضوع علم الكلام ولامن جنس انظار المتكلمين فاعلم ذلك لتميز به بين الفنين فانها مختلطان عند المتأخرين في الوضع والتأليف والحق مغايرة كل منهما لصاحبة بالموضوع والمسائل واغاجا الالتباس من اتحاد المطلب عند الاستدلال وصار احتجاج اهل الكلام كانه أذشأ لطلب الاعتداد بالدليل وليس كذلك بل انما هو رد على الملحدين والمطلوب مفروض الصدق معلومه وكذا جا المتأخرون من غلاة المتصوفة المتكلمين بالمواجد ايضاً فخلطوا مسائل الفنين بفنهم وجعلوا الكلام واحداً فيها كلها مثل كلامهم في

النبوات والاتحاد والحلول والوحدة وغير ذلك والمدارك في هذه الفنون الثلاثة متغايرة يختلفة وابعدها من جس الفنون والعلوم مدارك المتصوفة لانهم يدعون فيها الوجدان ويفرون عن الدليل والوجدان بعيد عن المدارك الملمية وابحاثها وتوابعها كما بيناًه ونبينه والله يَهدِي مَن يَشاً إلى رصراط مُستَقِيم والله اعلم بالصواب انتهى .

علم الرياضي

قال في كشاف الاصطلامات هو علم باحوال ما يفتقر في الوجود الخارجي دون التعقل الى المادة كالتربيع والتثليث والتدوير والكروية والمخروطيةوالعدد وخواصه فانها امور تفتقر الى المادة في وجودها لا في حدودهاويسمى ايضآ بالعلم التعليمي وبالعلم الاوسط وبالحكمة الوسطى كما مر واصوله ادبعة على ما مر ايضاً وذلك لان موضوعه الكم وهو اما متصل او منفصل والمتصل امامتحرك او ساكن فالمتحرك هوالهيئة والساكن هو الهندسة والمنقصل اما ان يكون له نسبة تأليفية او لا فالاول هو الموسيق والثانى هو الحساب انتهى قال في كثف الخلومه الرياضي من اقسام الحكمة النظرية وهو علم ياحث عن امــود مادية يحن تجريدها عن المادة في البحث سمى به لان من عادة الحكاء ان يرتاضو ا به في مبدأ توليعهم الى صبيانهم ولذا يسمى علما تعليمياً ايضاً وبالعلم الاوسط لتوسطه بين ما لايجتاج الى المادة وبين ما يحتاج اليها مطلقاً لافتقاره من وجه وعدم افتقاره من وجه اخر وله اصول ولكل منها فروع فاصوله اربعة المندسة والميئة والحساب والموسيق انتهى .

علم الطبيعي قال في كشاف الاصطلامات ويسمى ايضاً بالعلم الادنى وبالعلم الاسفل

وهو علم بلحوال ما يفتقر الى الللدة في الوجودين وتحقيقه قد سبق وموضوعه الجسم الطبيعي من حيث ان يستحد للحركة والسكونوفي اوشاد القاصد للشيخ شمس الدين الاكفاني العلم الطبيعي وهو علم يبحث فيه عن احوال الجسم المحسوس من حيث هو معرض للتخير في الاحوال والثبات فيها فالجسم من هذه الحيثية موضوعه واما العسلوم التي تتفرع عليه وتنشأ منه فهي عشرة علم الطب وعلم الييطرة وعلم البيؤدة وعلم الغراسةوعلم تعبير الرؤيا وعلم احكام النجوم وعلم السحر وعلمالطلسمات وعلم السيميا وعلم الكيميا وعلم الفلاحة وفلك لان فظمره امايكون فيا يتفرع على الجسم البسيط او الجسم المركب او ما يسمها والاجسام البسيطةاما الفلكية فاحكام النجوم واما المنصرية فالطلسات والاجسام المركبة اما ما لايلزمه مزاج وهو علم السيميا وما يلزمه مزاج فاما بغير ذي تفس فالكيميا او بذي نفس فاماغير مدوكة فالمفلاحة واما مدركة فامالها مسع ذلك ان يعقل أو لا والثاني البيطوة لو المبيزوة وما يجري جراها والذي بذي النفس الماقلة هو الانسان وذلك اما في حفظ صة واسترجاعها وهو الطب واحواله الظاهرة الدالة على احواله الباطنة وهو الفراسة واحوال نفسه خال غيبته عن حسه وهو تعبير الرؤيا والدام للبسيط والمركب السحر انتهى قال اجمه خلمعه وهو علم يبحث عن الجسم من جهسة ما يلحقه عن الحركة والسكون فينظر في الاجسام الساوية والعنصرية وما يتولد عنهامن حيوان وانسان ونبات وحدن ومايتكون في الارض من العيون والزلازل في الجو من السحاب والبخار والرعد والبرق والصواعق وغير ذلك وفي مبدا الحركة للاجسام وحرو النفس على تنوعها في الانسان والحيوان وكتب ارسطو فيه موجودة بين ايدي الناس توجت مع ما ترجم من عاوم الغلسفة ايلم المأمون والف التاس على

حذوها واوعب من الف في ذلك ابن سينا في كتاب الشفاء جمــع فيه العلوم السبعة للفلاسفة كما قدمنا ثم لخصه في كتاب النجاة وفي كتاب الاشارات وكانه يحالف ارسطو في الكثير من مسائلها ويقول برأيه فيها واما ابن رشد فلخص كتب ارسطو وشرحها متبعاً له غير مخالف والف الناس في ذلك كثيراً لكن هذه هي المشهورة لهذا العهد والمعتبرة في الصمناعة ولاهل المشرق عناية بكتاب الاشارات لابن سينا وللامبام ابن الخطيب عليه شرح حسن وكذا الامدي وشرحه ايضاً نصير الدين الطوسي المعروف بخواجه من اهل المشرق وبحث مع الامام في كثــير من مسائله فاوفى على انظاره وبحوثه وفَوق كل ذي علم عليم واللهيهدي من يشاء الى صراط مستقيم انتهى،قال في سعود المظالع قال شيخ الاسلام في اللؤلؤ النظيم ماملخصه وواضعه ادم عايه السلام يوحى من ربه لانه هو علم الحكمة الذي نبه عليه بقوله ومن يؤت الحكمة فقد اوتى خيراً كثير أومقصود الحكمة منه مااودع الله في علم الطبيعة من المصنوعات وحكمه الوجوب العيني ولعله لانه لايتم النظر الواجب الا به ومسائله قضاياه كقولنا لماكان الله تعالى قبل الأزمان والاكوان ليس معه في الوجوه الاهو اقتضت حكمته ان يخلق المخلوقات ليدلهم عملي معرفته باظهار بديع صنعته فخلق نور نبينا محمد صلى الله عليه وسلم واودع فيه كلشي فلما ارادظهور النتيجة منه قالله كن فانفلق نصفين اعلى واسفل فصار الى طرفين ووسط فاما الوسط فصار نوراً معتدلا تولد منه طبيعة الوسط خلق الله منه نور العقل وخلق من ذلك النور الروح الامين ثم خلق منه نور الحياة الذي هو اصل لجميع الارواح واما الطرف الاعلى فصار نورا شعاعياً كله حار فتولد منه روح القدس الظاهر ثم خلق معه الروح النفساني الذي هو اصل لجميع الانفس الحساسة ثم خسلق العرش

وحملته والنار وقلم النور واما الطرف الاسفل فصار ظلمة كله باردا ساكناً فتولدت منه البرودة فكانت اصلاً لجميع الاجسام ثم خلق منه الكرسي وخدمته والجنة واللوح فلما اراد الله تعالى اظهار النتيجة منهما ادار الطرف الاعلى على الاسفل بسر ما اودع فيه من الحرارة الفاعلة فامتزجا والطبع العلوي بالسفلي فكتب القلم في اللوح ما كان وما هو كائن الى يوم القيامة ولما وقع الامتزاج بين طبيعتي الحرارة والبرودة تولدت طبيعة اليبوسة من الحرارة وطبيعة الرطوبة من البرودة فكانت اربع طبايع مختلفات ممتزجات في جسم واحدوهو اول المزاجات الطبيعية وهو اصل المخلوقات العلوية والسفلية فتخلق الله منه الحدود والجهات والارواح الحيوانية ومن هنا يعرف قولهم خلق الله منه الحدود والجهات هكذا وكذا عاما فهذا المزاج هو الذي قال الله فيه او لم ير الذين كفروا ان السموات والارض كانتا رتقاً ففتقناهما وفائدته معرفة الاجسام الطبيعية والبسيطة والمركبة واحوالها انتهى .

علم السما. والعالم

قال في كثاف الامطلامات وهو من اصول الطبيعي وهو علم يبحث فيه عن احوال الاجسام التي هي اركان العالم وهي السموات وما فيها والعناصر الاربعة من حيث طبائعها وحركاتها ومواضعها وتعرف الحكمة في صنعها وترتيبها وموضوعه الجسم المحسوس من حيث هو معرض للتغير في الاحوال والثبات فيها ويبحث فيه مما يعرض له من حيث هو كذلك كذا في التلويح وقيد الحنثية احتراز عن علم الهيئة وموضوعها كما مر انتهى قال في كشف الظنونه وهو علم يبحث فيه عن المركبات التي لامزاج لها ويتعرف منه اسباب حدوثها وهو ثلاثة انواع لان حدوثه اما فوق الارض اغني في الهوا. وهو كاتنات الجو واما على وجه الارض كالاحجار والجبل واها في الارض كالمعادن وفيه كتب للحكاء منها كتاب السما. والعالج انتهى.

## علم الطب

قال في كشف الفلودة أعلم أن تحقيق أول حدث والطب عسير لبعد العهد واختلاف آراء القدحاء فيه وعدم المرجح فقوم يقولون بقدمه والذين يقولون بجدوث الاجسام يقولون بجدوثه ابيضاً وهمفريقان الاول يقول انه خلق مع الافسان والثاني وهم الاكثر يقولون أنه مستخرج بعده اما بالهام من الله سبحانه وتعالى كما هو مذهب بقراط وجالينوس وجميع اصحاب للقياس واما بتجربة من الناس كما ذهب اليه اصحباب التجربة والحيل وتاسلس المغالط وفينن وهم مختلفون في الموضع المذي به استخرجت وبماذا استخرجت فبعضهم يقول ان اهل مصر استخرجوها ويصححون ذلك من الدوا المسمى بالراسن وبعضهم يقول ان هرمس استخرجه مع سائر الصنائع وبعضهم يقول اهل تونس وقبل اهلسوديا والفروجيا وهم اول من استخرج الزمر ايضاً وكانوا يشغون بالالحان والأيقاعلت آلام النغس وقيل اهل قو وهي الجزيرة التي كان بها بقراط وآباؤه وذكر كثير من القدماء انه ظهر في ثلاث جزائر احداها رودس والثانية تسمى قينعس والثالث قو وقيل استخرجه الكلمانيون وقيل استخرجه السحرة من اليمن وقيل من بابل وقيل من خارس وقيل استخرجه المعند وقيل العمقالمبة وقيل اقريطش وقيل اهل طور سينسا والذين قالوا بلقام يقول بمضهم هو المام بالرؤيا واحتجوا بلن جاعة رأوا في الاحلام التوينة استعملوها في اليقظة خشفتهم من امراض حسبة

وشفت كل من استعملها وبعضهم يقول بالمام من الله تعالى بالتجرب. وقيل ان الله سبحانه وتعالى خلق الطب لائه لا يمكن ان يستخرجه. عقل انسان وهو رأي جالينوس فانه قال كم نقسله عنه صاحب عيون الإيناء واما نحن فالاصوب عندنا ان نقول ان الله سبحانة وتعالى خلق صناعة الطب والهمها والناس وهو اجل من ان يدركه العقل لانا لانجد الطب احسن من الغلسفة التي يرون إن استخراجها كان من عنب الله. سبحانه وتعالى بالهميام منه للناس فوجود الطب بوجي والهام من الله. سبجانه وتعالى قال ابن إبي صادق في اخر شرحهلسائل حنين وجدت الناس في قديم الزمان لم يكونوا يقنعون من هذا العلم دون أن يجيطوا علماً يجل اجزائه وبقوانين طزق القياس والبرهسان التي لاغنى لشي من العلوم عنه ثم لما تراجعت الهمم عن ذلك اجمعوا انه لا غني لمن يزاول. هذا العلم من احكام ستة عشر كتاباً لجالينوس كان اهل الاسكندرية. لخصوها لنقبانها المتعلمين ولما قصرت الهمم بالمتأخرين عن ذلك ايضاً وظف اهل المرفة على من يقنع من الطب بان يتعاط دون أن يتمهر فيدان يحكم ثلاث كتب من اصوله احدها مسائل حنين والثاني كتاب الفصول لبقراط والثالث احد الكناشتين الجامعتين للعلاج وكان خيرها كناش ابن سرافيون واول من شاع عنه الطب اسقلنينوس عاش تسعين سنة منها وهو صبى وقبل ان تصح له القوم الألهية خسون سنة. وعالماً معلماً اربعون سنة وخلف ابنين ماهرين في الطب وعهد اليهما ان. لايعلا ااطب إلا لاولادها واهل بيته وعهد الخمن يأتي بعدم كذلك وقال. ثابتكان في جميع المحمود لاسقلنينوس إثنا عشر الف تلميذ وانهكان يعلم مشافهة وكان آل اسقلابنوس يتوارثون صناعة الطب الى ان تضعم الامر في الصناعة على بقراط ورأى إن أهل بيته وشبعته قهد قلوا ولم - - -

يأمن ان تنقرض الصناعة فابتدأ في تاليف الكتب على جهة الايجاز قال علي بن رضوان كانت صناعة الطب قبل بقراط كنزأ وذخيرة يكنزها الآباً، ويدخرونها للابناً، وكانتُ في اهل بيت واحد منسوب الى اسقلنينوس وهذا الاسم اسم ملك بعثه الله سبحانه وتعالى يعلم الناس الطب اواسم قوة لله تعالى علمت الناس الطب وكيف كان فهو اول من علم صناعة الطب ونسب المعلم الاول اليه على عادة القدماء في تسمية المعلم ابآ للمتعلم وتناسل من المعلم الاول اهل هذا البيت المنسوبون الى اسقلنينوس وكان ملوك اليونان والعظماء منهم ولم يكونوا يمكنون غيرهم من تعلم الطب وكان تعليمهم الى ابنائهم بالمخاطبة بلا تدوين وما احتاجوا الى تدوينه دونوه بلغز حتى لا يفهم احد سواهم فيفسر ذلك اللغز الاب للابن وكان الطب في الملوك والزهاد فقط يقصدون بـ الاحسان الى الناس منغير اجرة ولميزل ذلك الى أن نشأ بقراط من اهل قو ودمقر اط من اهل ایدیرا و کانا متعاصرین اما دمقر اط فتزهـد و اما بقر اط فحمد الى ان دونه باغماض في الكتب خوف ًا على ضياعه وكان له ولدان ناسالوس ودرلقن وتلميذ وهو قولونس فعلمهم ووضع عهدأ وناموسأ ووصية عرف منها جميع ما يحتراج اليه الطبيب في نفسه انتهى قال في كتاف الاصطلامات وهو علم يبحث فيه عن بدن الانسان من جهة ما يصح ويمرض لالتماس حفظ الصحة وازالة المرض وموضوعة بدن الانسان وما يشتمل عليه من الاركان والامزجة والاخلاط والاعضا. والارواح والقوى والافعال واحواله من الصحة والمرض واسبابها من المأكل والمشرب والاهموية المحيطة بالابدان والحركات والسكنات والاستفراغات والاحتقانات والصناعات والعادات والواردات الغريبة والعلامات الدالة على احواله من ضرر افعاله وحالات يدنه وما يبرز منه

والتدبير بالمطاعم والمشارب واختيار الهوا. وتقدير الحكمة والسكون والادوية البسيطة والمركبة واعمال اليد لفرض حفظ الصحة وعلاج الامراض بحسب الامكان ثم قال ايضاً في موضع آخر علم الطب هو من فروع الطبيعي وهو علم لقوانين تتعرف منها احوال ابدان الانسان من جهة الصحة وعدمها لتحفظ حاصلة وتحصيل غير حاصلة ما امكن وفوائد القيود ظاهرة فان العلم جنس وقولنا تتعرف الخ فصل يخرج ما لا تتعرف منه احوال بدنه كالهيئة وغيرها وقولنا من جهة الصحة وعدمها يخرج العلم الذي تعرف منه احوال بدنه لامن جهتين كعلم الاخلاق والكلام وقولنا التحفظ الخ بيان لغاية الطب لا الاحتراز ثم ان هذا اولى ممن قال من جهة ما يصح ويزول عنه الصحة فانه يرد عليه ان الجنين الغير الصحيح من اول الفطرة لايصح عليه انه زال عن الصحة او صحته زائلة كذا في انسديدي شرح الموجز فالمراد بالعلم ههنا التصديق بالمسائل ويمكن ان يراد به الملكة حاصلة بقوانين الخ وفي شرح القانونجه هو علم باحوال بدن الانسان من جهة الصحة والمرض لتنحفظ الصحة او تعاد ما امكن ومآل التعريفين واحد وموضوعه بدن الانسان وما يتركب منه من حيث الصحة والمرض وقد سبق الاشارة اليه في بجث الموضوع انتهى.

علم البيطرة

قال في كشاف الوصطلامات والبيزرة الحال فيه بالنسبة الى هذه الحيوانات كالحال في الطب بالنسبة الى الانسان وعنى بالخيل دون غيرها من الانعام لمنفعتها للانسان في الطلب والهرب ومحاربة الاعدا. وجمال صورها وحسن ادواتها وعنى بالجوارح ايضاً لمنفعتها وادبهما في الصيد

## YOY --

وامساكه المنتهى، قال في كنف اللوم بوهو علم يبحث فيه عن احوال الخيل منجة مايصنح ويرض وتحفظ صحته ويزول مرضه وهذا في الخيل بجزلة الطب في الانسان و موضوعه وغايته ظاهران و منفعته عظيسة لان الجهاد والحج لا يقوم ولا يقوى صاحبه الا به انتهى قال الانطاكي في التذكرة البيطرة علم بلحوال بدن المواشي من جهة مايصلحها والبيطرة من الحلوم المحتاجة الى الطب قطعاً لافتقارها الى ما يحلل ويلحم ويقطع ويلطف ( وهكذا ) وإما تخفيفاً على المزايل واختلاف مراد الناس الح انتهى

علم البيزرة

قال في كمنف الظور، هو علم يبحث فيه عن احوال الجوارح من -حيث حفظ صحتها وازالة مرضها ومعرفة العلامات الدالة على قوتها في الصيد وضعفها فيه وموضوعه وغايته ظاهرة وكتاب المقانون الواضح كاف في هذا العلم كذا في مفتاح السعادة انتهى .

علم الفراسة

قال في كمتاف الاصطلاحات وهو علم تتعزف منه اخلاق الانسان من هيئته ومزاجه وتوابعه وحاصله الاستدلال بالخلق الطاحر على الخلق الراطن ويجي، في الفراسة انتهى، ثم قال في اكشاف ليضا الفراسة بالكسر لغة داناني بنشان ونظر وتفرس دانستن بعلامت كذا في الصراح وعند اهل السلوك اطلاع مكاشفة اليقين ومعاينة السر وقيل الفراسة الطلاع الله على القلب ويطلع القلب المنيوب بنور اطلاع الله وذلك نور تقلب المؤمن الذي قلل في حقه النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن ينظر منور التله أقلب المؤمن ينظر من الما مع الما معينة السر وقيل الفراسة من العمر الذي قلل في حقه النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن ينظر منور الته أقلب المؤمن الذي قلل في حقه النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن ينظر منور من التفرس يعني ذيركي وآن ناكاه وسيدن فهم است بامر غير مسوس وقيل الفراسة هي الاستدلال بالامور الظلهرة على الامور الحفية في الحديث اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله انتهى فعلم الفراسة المعدود في فروع الطبيعي علم بقوانين يعرف بها الامور الحفية بالنظر في الامور الظاهرة وموضوعه الملامات والامور المظاهرة في بدن الانسان على ما لا يخبنى انتهى قال في كشف الظور، عدم صاحب مفتاح السمادة من فروع العلم الطبيعي وقال هوعام تعرف منه اخلاق الناس من اسمادة من فروع العلم الطبيعي وقال هوعام تعرف منه اخلاق الناس من الحوالهم الطاهرة من الالوان والاشكال والاعضا، وبالجلة الاستدلال ويادات مهمة ولاقليمون كتاب في الفراسة يختص بالنسوان ومن زيادات مهمة ولاقليمون كتاب في الفراسة يختص بالنسوان وحكتاب السياسة لمحمد بن الصوفي مختصر مفيد في همذا العلم وكنى بهذا العلم شرفاً قوله تعالى إن في ذلك لايات للمُتوسين وقوله سبخانه وتعالى شرفاً قوله تعالى إن في ذلك لايات للمُتوسين وسلم الموان التهى

علم النجوم

قال في كشاف الاصطلامات هو من فروع الطبيعي وهو علم باصول تعرف بها احوال الشمس والقمر وغيرهما من بعض النجوم كذا في حواشي الشافية والمراد بالاحوال الاثار الصادرة منها في العالم السفاي فلا يكون من اجزاء الحيئة وعلم السماء والمعالم وخرج منه علم الرمل والجفر ونحوها مما يدل على صدور اثر في العسالم اذ لا يبعث فيها عن احوال النجوم وموضوعه النجوم من حيث يمكن ان تعرف بها احوال الحالم ومسائله كقولهم فلما كان الشمس على هذا الوضع المخصوص فهي تدل على حدوث امر كذا في هذا العالم انتهى . ثم قال في الكشلف وهو علم

يتعرف منه الاستدلال بالتشكلات الفلكية على الحوادث السفلية ويجي في لفظ النجوم ايضاً انتهى.قال في كشف الظومه وهو علم يعرف به الاستد لال على حوادث علم الكون والفساد بالتشكلات الفلكية وهي اوضاع الافلاك والكواكب كالمقارنة والمقابلة والتثليث والتدبيس والتربيع الى غيير ذلك وهو عند الاطلاق ينقسم الى ثلاثة اقسام حسابيات وطبيعيات ووهميات اما الحسابيات فهي يقينية في علمها قد يعمل بهـــا شرعاً واما الطبيعيات كالاستدلال بانتقال الشمس في البروج الفلكية على تغيير الفصول كالحر واابرد والاعتدال فليست بردودة شرعاً ايضاً واما الوهميات كالاستدلال على الحوادث السفلية خيرها وشهرها من اتصالات الكواكب بطريق العموم او الخصوص فلا استناد لها الى اصل شرعى ولذلك هي صردودة شرعاً كما قال عليهالصلوة والسلام اذا ذكر النجوم فامسكوا وقال تعلموا منالنجوم ما تهتدون به في البر والبحرثم انتهوا الحديث وقال عليه الصلوة والسلام من آمن بالنجوم فقد كفر لكن قالوا هذا ان اعتقد انها مستقلة في تدبير العالم وقال الامام الشافعي رحمه الله تعالى اذا اعتقد المنجم ان المؤثر الحقيق هو الله سبحانه وتعالى لكن عادته سبحانه وتعالى جارية بوقوع الاحوال بحركاتها واوضاءها المعهودة في ذلك فلا بأس عندي كذا ذكره السبكي في طبقاته الكبرى وعلى هذا يكون استناد التأثير حقيقة الى النجوم مذموماً فقط قال بعض العلماء اناعتقاد التأثير اليها بذاتها حرام ذكره صاحب مفتاح دارالسعادة وهو ابن قيم الجوزية واطنب في الطعن فيه والتنقير عنه ( فان قيل ) لم لايجوز ان تكون بعض الاجرام العلويةاسباباً للحرادث السفلية فيستدل المنجم العاقلمن كيفية حركات النجوم واختلافات مناظرهاو انتقالاتها من برج الى برج على بعض الحوادث قبل وقوعها كالطبيب المستدل

بكيفية حركات النبض على حدوث العلة قبل وقوعها ( يقال ) يكن على طريق اجرام العادة ان يكون بعض الحوادث سبباً لبعضها لكن لا دليل فيه على كون الكواكب اسباب العادة وعللا للنحوسة لاحساً ولاعقلاولا سمعاً اما حساً فظاهران اكثر احكامهم ليست بمستقية كما قال بعض الحكما. جزئياتها لا تدرك وكلياتها لا تحقق واما عقلًا فان علل الاحكاميين واصولهم متناقضة حيث قالوا ان الاجرام العلوية لبست بمركبة من العناصر بل هي طبيعية خاصة ثم قالوا ببرودة زحل وبيبوسته وحرارة المشتري ورطوبته فاثبتوا الطبيعية الى الكواكب وغير ذلك واما شرعاً فهو مذموم بل ممنوع كما قال عليه الصلوة والسلام من اتى كاهنأ بالنجوم او عرافاً او منجها فصدَّقه فقد كفر بما انزل عــلى محمد الحديث وسبب المبالغة في النهي عن هذه الثلاثة كما ذكره الشيخ علا. الدولة فيالعروة الوثقى وقال عليبن احمد النسوي علم النجوم اربع طبقات الاولى معرفة رقم التقويم ومعرفة الاسطرلاب حببا هو يتركبوالثانية معرفة المدخل الى علم النجوم ومعرفة طبائع الكواكب والبروج ومزاجاتها والثالثة معرفة حساب اعمال النجوم وعمسل الزيج والتقويم والرابعة معرفة الهيئة والبراهين الهندسة على صحة اعمال النجـوم ومن قصور ذلك فهو المنجم التام على التحقيق واكثر اهمل زماننا قد افتقر من علم التنجيم على الطبقتين الاوليين وقليل منهم من يبلغ الطبقة الثالثة انتهى قأل ابمه خدومه ثم ان تأثير الكواكب فيماتحتها باطل اذقد تبين في باب التوحيد ان لا فاعل الا الله بطريق استدلالي كما رأيتـــه واحتج له اهل علم الكلام بما هو غني عن البيان من ان اسناد الاسباب الى المسببات مجهول الكيفيةوالعقل منهم على مايقضي به فيما يظهر بادي الرأي من التأثير فلعل استنادها على غير صورة التأثير المتعارف والقدرة

الالهية رابطة بينها كاربطت جيع الكائنات علوا سفلا سيا والشرع يرد الحوادث كلها إلى قلدة الله تعالى ويبرأ مما سوى ذلك والنبوات إيضاً منكرة بشأن النجوم وتأثيراتهما واستقراء الشرعيات شاهد بذلك في مثل قوله إن الشمس والقمر لا يخسفان لموت احد ولا لحياة وفي قوله اصبح من عبادي مؤمن بي وكافرلي فاما من قال مطرنا بفضل اللهور حمته فنلك مؤمن بي كافر بالكواكب واما من قال مطرنا بنوإ كذا فذلك كافري مؤمن بالكواكب الحديث الصحيح فقد بان لك بطلان هذه الصناعة من طريق الشرع وضعف مداركها مع ذلك من طريق العقل مالها من المضاد في العمر أن الأنساني بما تبعث في عقائد العوام من الفساد اذا اتفقالصدق من احكامها في بمض الاحايين اتفاقاً لا يرجع الى تعليل ولا تحقيق فيلهج بذلك من لامعرفة له ويظن اطراد الصدق في سائر احكامها وليس كذلك فيقع في رد الاشياء الى غيرخالقها ثم ما ينشأعنها كثيرًا في الدول من توقع القواطع وما يبعث عليه ذلك التوقع عــن تطاول الاعداء والمتربعين بالدولة الى الفتك والثورة وقد شاهدنا من ذلك كثيراً فينبغي أن تخطر هذه الصناءة على جميع أهل العمران لما ينشأ عنها من المضار في الذين والدول ولا يقدح في ذلك كون وجــودها طبيعياً للبشر بمقتضى مداركهم وعلومهم فالخير والشر طبيعتان موجبودتان في العالم لايمكن نزعهما وانما يتعلق التكليف باسباب حصولها فيتعين السعى في اكتساب الخير باسبابه ودفع اسباب الشر والمضاد هنا هو الواجب على من عرف مفاسلدهذا العلم ومضاره وليعلم من ذلك انهسا. وان كانت صحيحة في نفسها فلا يمكن احداً من اهل الملة تحصيل علمها ولا ملكتها بل ان نظر فيها ناظر وظن الاحلطة بها فهو في غاية القصور في نفس الأمر فإن الشريعة مما حظرت النظر فيها فقد الاجتاع من إهل

الممران لقراءتها والتحليق لتعلمها وصار المولع بها من الناس وهم الاقل واقل من الاقل اغا يطالع كتبها ومقالاتها في كسر بيته متستراً عن الناس وتحت ربقة الجمهور مع تشعب الصناعة وكثرة فروعها واعتياصها على الفهم فكيف تحصل منها على طائل ونحن نجد الفقه الذي عم نفعه دينا ودنيا وسهلت مآخذه من الكتاب والسنة وعكف الجمهور على قراءته وتعليمه ثم بعدالتحقيق والتجميع وطول المدارسة وكثرة المجالس وتعددها انما يحذق فيه الواحد في الاعصار والاجيال فكيف بعلم مهجور للشريعة مضروب دونه سد الخطر والتحريم مكتوم عن الجمهور صعب المأخذ عتاج بعد المارسة والتحصيل والحدق في من المحمور معب وتحمين يكتنفان به عن الناظر فاين التحصيل والحذق فيه مع هذه كاما ومدعي بين اهل الملة وقلة حملته فاعتبر ذلك يتبين لك صحة ماذهبنا اليه والله اعلم بالغيب فلا يظهر على غيبه احدا انتهى

علم الاكر

قال في كشف الظوم، وهو علم يبحث فيه عن الاحوال العارضة للكرة من حيث انها كرة من غير نظر الى كونها بسيطة او مركبة عنصرية او فلكية فموضوعه الكرة بما هو كرة وهو جسم يحيط بهسطح واحد مستدير في داخله نقطة يكون جميع الخطوط المستقيمة الخارجة منها اليه متساوية وتلك النقطة مركز حجمها سوا. كانت مركز ثقلها اولا وقد يبحث فيه عن احوال الاكر المتحركة فاندرج فيه ولا حاجة للي جعله علما مستقلاكما جعله صاحب مفتاح السعادة وعدهما من فروع علم الهيئة وقال يتوقف براهين علم الميئة على هذين اشد توقف وفيه

كتب للاوائل والاواخر انتهى

علم الاهتدا. بالبراري

قال في كشف اللقوم، وهو علم يتعرف به احوال الامكنة من غير دلالة عليه دلالة ظاهرة بل خفية لايعرفها الامن تدرب فيه كالاستدلال برائحة التراب ومسامتة الكواكب اذ لصحل بقعة رائجة مخصوصة ولكل كوكب سمت يهتدى به كما قال الله تعالى وهو الذي جعل لكم النُجُومَ لتَهُ تَدوا بها في نظامات البر والجر ونفع هذا العلم عظيم بين وقيل قد يكون بعض من هو بليد في سائر العلوم ماهراً في هذا الفن كما يكن عكسه وقد يحصل هذا النوع من التمييز في الابل والفرس هذا اصلاح ما في مفتاح السعادة وهو فرع من فروع علم الفراسة انتهى .

علم الآلات الموسيقائية

قال في كشف اللمومه وهو علم يتعرف منه كيفية وضعها وتركيبها كالعود والمزامير والقانون سيا الارغنون ولقد ابدع واضعها فيها الصنائع العجيبة والامور الغريبة قال ابو الخير ولقد شاهدته واستمعت به مرات عديدة ولم تزد المشاهدة والنظرة الا دهشة وحيرة ثم قال وانما تعرضت مع كونها محرمة في شريعتنا لكونها من فروع العلوم الرياضية اقول وسيأتي بيان حكمة الحرمة في الموسيقى ومن انواع تلك الآلات والنفير والمثقال والقوال وآلة يقال له بوري ودودك ومن انواع ذات الاوتار الطنبور والششتا والرباب والة يقال لها قيوز وجنك وغير ذلك وقد اورد الشيخ في الشفا بصورها وكذا العلامة الشيرازي في التاج انتهى . علم البــام

قال في كشف الظنومه وهو علم باحث عن كيفية المعالجة المتدلقة بقوة المباشرة من الاغذية المصاحة لتلك القوة والادوية المقوية او المزيدة للقوة او الملذذة للجاع او المعظمة او المضيقة وغير ذلك من الاعمال والافعال المتعلقة بها كذكر اشكال الجماع وحكايات محركة لاشهوة التي وضعوها لمن ضعفت قوة مباشرة او بطلت فانها تعيدهما بد الاياس روي ان ملكاً بطلت عنه القوة فزوج عبداً من مماليكه جارية حسنا. وهيأ لهما مكانأ بجيث يراهما الملك ولايريانه فعادت قوته بمشاهدة افعالهما انتهى ملخصاً من المفتاح ولا يبعد ان يقال وكذا النظر الى تساف الحيوانات لكن النظر الى فعل الانسان اقوى في تأثير عود القوة وهذا العلم من فروع علم الطب بل هو باب من ابو ابه غير انهم افر دوه بالتأليف اهتماماً بشانه ومن الكتب المصنفة فيه كتاب الالفية والشلفية قال ابو الخير يحكى انملكا بطلت عنهقوة المباشرة بالكلية وعجز الاطباءعن معالجتها بالادوية فاخترعوا حكايات عن لسان امرأة مسماء بالالفية لما انها جامعها الف رجل فحكت عن كل منهم اشكالا مختلفة فعادت باستماعها قــوة الملك انتهى .

علم البرد

قال في كشف الظنومہ وال<sup>ن</sup>بر د بضمتين جمع بريد وهو عبارة عن اربعة فراسخ وهو علم يتعرف منه كميــة مسالك الامصار فراسخ واميالا وانها مسافة شهرية او اقل او اكثر ذكره ابو الخــير من فروع علم الهيئة وذلك اولى بان يسمى علم مسالك الممالك مــع انه من مباحث جغرافيا

علم تدبير المنزل

قال في كشف الغلومه وهو قسم من ثلاثة اقسام الحكمة العملية وعرفوه بانه علم يعرف منه اعتدال الاحوال المشتركة بين الانسان وزوجته واولاده وخدامه وطريق علاج الامور الخارجة عن الاعتدال وموضوعه احوال الاشخاص المذكورة من حيث الانتظام ونفعه عظيم لا يخفي على احد لان حاصله انتظام احوال الانسان في منزله ليتمكن بذلك من رعاية الحقوق الواجبة بينه وبينهم ويتفرع على اعتدالها كسبب السعادة العاجلة والآجلة والاخصران يقال هو علم بمصالح جاعة متشاركة في المنزل وفائدته ان يعرف كيفية المتشاركة التي ينبغي ان تكون بين اهل المنزل واعلم انه ليس المراد بالمنزل في هذا المقام البيت المتخذ من والزوجة والوالد والولد والخادم والمخدوم والمتمول والمال سوا. كانوا من المحجار والاشجار بل المراد التآلف المخصوص الذي يكون بين الزوج اهل المزل واعلم انه ليس المراد والمنول في هذا المقام البيت المتخذ من والزوجة والوالد والولد والخادم والمخدوم والمتمول والمال سوا. كانوا من مدنياً بالطبع وكتب علم الاخلاق متكفلة ببيان مسائل هذا الفن انتهى مدنياً بالطبع وكتب علم الاخلاق متكفلة بنيان مسائل هذا الفن انتهى

علم ترتيب العساكر

قال في كنف الظور، وهو علم باحث عن قود الجيوش وترتيبهم ونصب الرؤساء لضبط احوالهم وتهيئة ارزاقهم وتمييز الشجاع عن الجبان واستمالة قلوبهم بالاحسان اليهم ويعى، لهم البسةالحروبوالسلاح ثم يأمركل منهم بالزهد والصلاح ليفوزوا بالخير والفلاح ويامرهم ان لا يظلموا احداً ولا ينقضوا عهداً ولا يهملوا دكناً من اركان الشريعة فانه الى استئصال الدولة ذريعة هذا تلخيص ما ذكره ابو الخير وجعله من فروع الحكمة العملية لكنه على الوجه الذي ذكره مندرج في علم سياسة الملوك بل الامور المذكورة من مسائل ذلك العلم فاقول ينبغي ان يكون موضوع هذا العلم ما ذكره الحكا، في كتب التعابي الحربية فهو علم يبحث فيه عن ترتيب الصفوف يوم الزحف وخواص اشكال التعابى واحوال ترتيب الرجال والغرض منه والغاية لا يخفى على كل واحد وقالوا ان الرجال كالاشباح والتعابى كالارواح فاذا حلت الارواح الاشباح حصلت الحياة وقد اجرى الله سنته ان كل عسكر مرتب التعابى منصور وقد صنف فيه بعض الكبار مسائل ظفرت ببعضها ولله الحد واسيأتي علم التعابى وانه هو ترتيب العسكر كما عرفه به ذلك الفاضل انتهى .

علم التشريح

قال في كشف الظنونة هو علم باحث عن كيفية اجزاء البدن وترتيبها من العروق والاعصاب والغضاريف والعظام واللحم وغير ذلك من احوال كل عضو وموضوعة اعضاء بدن الانسان والغرض والفائدة ظاهرة وكتب التشريح اكثر من ان تحصى ولا انفع من تصنيف ابن سينا والامام الرازي ورسالة لابن الهمام مختصر نافع في هذا الباب انتهى ما ذكره ابو الخير وجعله من فروع علم الطبيعي والرسالة المذكورة ليست لابن الهمام وانما هي لابن جماعة وقد قرأها ابن الهمام عليه وقال ابن صدر الدين وهو علم بتفاصيل اعضاء الحيوان وكيفية نضدها وما اودع فيها من عجائب القطرة وآثار القدرة ولهذا قيل من لميعرف الهيئة والتشريح فهو عنين في معرفة الله تعالى انتهى

علم التعابي

قال في كثف الظنومة وهو علم يتعرف منه كيفية ترتيب العساكر في الحروب وكيفية تسوية صفوفها ازواجاً وافراداً وتعيين اعداد الصفوف واعداد الرجال في كل صف منها وهيئة الصفوف اما على التدوير او التثليث او التربيع الىغيرذلك حسبا تقتضيه الاحوال وبينوا ان في دعاية الترتيب المذكور ظفراً بالرام ونصرة على الاعدا، ولا يكون مغلوباً ابداً باذن الله سبحانه وتعالى الا ان العلما اخفوا هذا العلم وضنوا به عن الاغيار وللشيخ عبد الرحمن من السادة الحرفية تصنيف فى هذا العلم نكن ضن بعض الضن الا ان من وقف على اسرار الخواص الحرفية والعددية لا يختى عليه خافية هذا ما ذكره ابو الخير وجعله من فروع علم من الخلط والتكرار ولو بتغاير الاعتبار ما لا يختى قال العامل عن من الخلط والتكرار ولو بتغاير الاعتبار ما لا يختى قال العامل عن من الخلط والتكرار ولو بتغاير الاعتبار ما لا يختى قال العامل عن ومن احسن ماصنف في هذا العلم كتاب تحرير الاحكام في تدبير جيش الاسلام للقاضي عز الدين محد ابن جاعة وهو مرتب على سبع عشرة ابواباً

علم التعديل

قال في كشف الظنوم هو علم يتعرف منه كيفية تفاوت الليلوالنهار وتداخل الساعات في الليل والنهار عند تفاوتهما في الصيف والشتاء ونفع هذا العلم عظيم انتهى كلام المولى ابي الخير وقد اورده من فروع علم الهندسةولعل ماذكره هو التعديلاتالمستعملة في الدستورالموضوع لاستخراج التقويم من الزيج وفيه جدول تعديل الايام وفي الزيج جداول لهذا العلم ولا يخفى على الاهل انه ان كان مراده هـذا المحنى فهو من مسائل علم الزيح والتقويم لكن يأباه تعريفه بكيفية تفاوت الليـل والنهار فان ذلك العمل لتعديل حركات الكواكب واما التعديل بالمعنى الذي ذكره فلم ير في كتب الهندسة ولم يسمع مثله مسئلة فضلا عـن كونه علما ولو قال هو مسئلة من مسائل علم التقـويم يعرف بالحساب والاسطرلاب لكان له وجه وجيه انتهى .

قال في كشف الأورد وهو علم باحث عن احوال الجراحات العارضة لبدن الانسان و كيفية برئها وعلاجها ومعرفة انواعها و كيفية القطع ان احتيج اليها ومعرفة كيفية المراهم والضادات وانواعها ومعرفة الادوات اللازمة لها وهذا العلم جزء من علم الطب وقد يفردعنه بالتدوين ومنفعته عظيمة جداً وهذا العلم بالعمل اشبه منه بالعلم وفي كتاب منهاج البيان ما فيه كفاية في هذا الباب اقوال الاصل فيه عمدة الجراحين لابي الفرج التهى

قال في كشف الظنوبه وهي كلمة يونانية بمعنى صورة الارض ويقال جغراويا بالواو على الاصل وهو علم يتعرف منه احوال الاقاليم السبعة الواقعة في الربع المسكون من كرة الارض وعروض البلدان الواقعة فيها واطوالها وعدد مدنها وجبالها وبراريها وبحارها وانهارها الى غير ذلك من احوال الربع كذا في مفتاح السعادة قال الشيخ داود في تذكرته جغرافيا علم باحوال الارض من حيث تقسيمها الى الاقاليم والجبال والانهار وما يختلف حال السكان باختلافه انتهى وهو الصواب لشموله على غير السبعة وجغرافيا علم لم ينقل له في العربية لفظ مخصوص واول من صنف فيه بطليموس القلوزي فانه صنف كتابه المعروف بجغرافيا ايضاً بمد ما صنف المجسطي وذكر ان عدد المدن اربعة الاف وخمانة وثلاثين مدينة في عصره وسماها مدينة ومدنية وان عدد جبال الارض مائتا جبل ونيف وذكر مقدارها وما فيها من المعادن والجواهر وذكر البحار ايضاً وما فيها من الجزائر والحيوانات وخواصها وذكر اقطار يشربون وما فيها من الخلائق على صورهم واخلاقهم وما يأكلون وما والامتعة فصار اصلا يرجع اليه في الاخر غيره من الارزاق والتحف والامتعة فصار اصلا يرجع اليه من صنف بعده لكن اندرس كثير ما نأمون ولم يوجد الآن تعريبه انتهى.

#### علم الجفر

قال في كثف الخلوم، وهو عبارة عن العلم الاجمالي بلوح القضا، والقدر المحتوي على كل ما كان وما يكون كلياً وجزئياً والجفر عبارة عن لوح القضا، الذي هو عقل الكل والجامعة لوح القدر الذي هونفس الكل وقد ادعى طائفة ان الامام علي بن ابي طالب رضي الله تعالى عنه وضع الحروف الثمانية والعشرين على طريق البسط الاعظم في جلد الجفر يستخرج منها بطرق مخصوصة وشر ائط معينة والفاظ مخصوصة ما في لوح القضا، والقدر وهذا علم توارثه اهل البيت ومن ينتمي اليهم ويأخذ منهم من المشايخ الكاملين وكانوا يكتمونه عن غيرهم كل الكتمان وقيل لا يفقه في هذا الكتاب حقيقة، الا المهدي المنتظر خروجه في اخر الزمان

وورد هذا في كتب الانبياء السالفة كما نقل عن عيسى بن مريم عليه الصلوة والسلام نحن معاشر الانبياء نأتيكم بالتنزيل واما التأويل فسيأتيكم به البادقليط الذي سيأتيكم بعدي نقل ان الخليفة المأمون لما عهدبالخلافة من بعده الى على بن موسى الرضا وكُتب اليه كتاب عهده كتب هو في اخر ذلك الكتاب نعم الا ان الجفر والجامعة يدلان على ان هذا الامر لا يستم وكانكما قال لان المأمون استشعر فتنة من بني هاشم فسمه كذا في مفتاح السعادة وقال ابن طلحة الجفر والجامعة كتابان جليلان احدهما ذكره الامام علي بن ابي طالب رضي الله عنه وهو يخطب بالكوفة على المنبر والاخر اسره اليه رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وامره بتدوينه فكتبه علي رضي الله عنه حروفاً متفرقة على طريق فر ادم في جفر يعني في رق قد صبغ من جــلد البـ ير فاشتهر بين الناس به لانه وجد فيه ما جرى للاولين والاخرين والناس مختلفون في وضعه وتكسيره فمنهم من كسره بالتكسير الصغير وهو جعفر الصادق وجعل في حافية إلباب الكبير اب ت ث الى اخرها والباب الصغير ابجد الى قرشت وبعض العلماء قد سما الباب الكبير بالجفر الكبير والصغيربالجفر الصغير فيخرج من الكبير الف مصدر ومن الصغير سبعائة ومنهم من يضعه بالتكسير المتوسط وهي الطريقة التي توضع بها الاوفاق الحرفية وهو الاولى والاحسن وعليه مدار الحافية القمرية والشمسية ومنهم من يضعه بطريق التكسير الكبير وهو الذي يخرج منه جميع اللغات والإساء ومنهم من يضعه بطريق التركيب الحرفي وهو مذهب افلاطون ومنهم من يضعه بطريق التركيب العددي وهو مذهب سائر اهل الهند وكل موصل الى المطلوب ومن الكتب المصنفة فيه الجفر الجامع والنود اللامع للشيخ كمال الدين ابي سالم محمد بن طلحة النصيي الشافعي المتوفي سنة ٢٥٢

اثنين وخمسين وستمائه مجلد صغير اوله الحمد لله الذي اطلع من اجتباء الخ ذكر فيه ان الائمة من اولاد جعفر يعرفون الجفر فاختار مسن اسرارهم فيه انتهى

علم الجواهر

قال في كثف الظنومه وهو علم يبحث عن كيفية الجـواهـر المعدنية البرية كالالماس واللعل والياقوت والفيروزج والبحرية كالدر والمرجان وغير ذلك ومعرفة جيدها من رديها بعلامات تختص بكل نوع منهـا ومعرفة احوال كل منها وغايته وغرضه ظاهر انتهى

علم الجهاد

قال في كشف الفلومه وهو علم يعرف به احوال الحرب وكيفية ترتيب العسكر واستعمال السلاح ونحو ذلك وهو باب من ابواب الفقه تذكر فيه احكامه الشرعية وقد بينوا احواله العادية وقواعده الحكمية في كتب مستقلة ولم يذكره اصحاب الموضوعات بلفظ علم الجهاد ولكنهم ذكروه في ضمن علوم كعلم ترتيب العسكر وعلم الات الحرب ونحو ذلك لكن الاولى انه يذكرها ومن الكتب المصنفة فيه الاجتهاد في طلب الجهاد انتهى

علم الخواص

قال في كثف الظومه وهو علم باحث عن الخواص المترتبة على قراءة اسماء الله سبحانه وتعالى وكتبه المنزلة وعلى قراءة الادعية ويترتب على كل من تلك الأسماء والدعوات خواص مناسبة لها كذا في مفتاح السعادة لمولانا طاشكتري قال واعلم ان النفس بسبب اشتغالها باسماء الله سبحانه وتعالى والدعوات الواردة في الكتب المنزلة تتوجه الى الجناب المقدس وتتخلىعن الامور الشاغلةلها عنه فبواسطة ذلك التوجهوالتخلي تفيض عليها أثار وانوار تناسب استعدادها الحاصل لها بسبب الاشتغال ومن هذا القبيل الاستعانة بخواص الادعية بحيث يعتقد الراقي ان ذلك بفعل السحر انتهى اقول خواص الاشيا ثابتة واسبابها خفية لانا نعلم ان المغناطيس يجذب الحديد ولا نعرف وجهٰه وسببه وكذلك في جميع الخواص الاان علل بعضها معقولة وبعضها غير معقولة المعنى ثم ان تلك الخواص تنقسم الى اقسام كثيرة منها خواص الاسما المذكورة الداخلة تحت قواعد علم الحروف كذلك خواص الحروف المركبة منها الاسما. وخواص الادعية المستعملة فيالعزائم وخواص القرآن قال المولى المذكور وغاية مايذكر في ذلك كان مسنده تجارب الصالحين ووردفي ذلك بعض من الاحاديث اوردها السيوطي في الاتقان وقال بعضها موقوفات عن الصحابة والتابعين ومالم يرد اثره فقد ذكر الناس من ذلك كشيراً والله سبحانه وتعالى اعلم بصحته ويقالان الرقي بالمعوذات وغيرها من الما الله تعالي هو الطب الروحاني اذا كان على لسان الابرار من الخلق حصـل الشفا. باذن الله سبحانه وتعالي فلماعز هذا النوع فزع الناس الى الطب الجسماني ويشير الى هذا قوله عليه الصلوة والسلام لو ان رجلا موقنا قرا بها على جبل لزال واجاز القرطبي الرقية باسما الله سبحانه وتعالى وكلامه قال فان كان مأثوراً استَحب قال الربيع سألت الشافعي عن الرقية فقال لا بأس ان يرق بكتاب الله تعالى وربما يعرف من ذكر الله تعالى قال الحسن البصري ومجساهد والاوزاعي لابأس بكتب القرآن في انا مم غسله وسقيه لملريض وكرهه النخعي ومنها خواص العدد والوفق والتكسير ومنها خواص الاعداد المتحابة والمتباغضة كمابين في تذكرة الاحباب في بيان المتحاب وخواص البروج والكواكب وخواص المعدنيات وخواص النباتات وخواص الحيوانات وخواص الاقاليم والبلدان وخواص البر والبحر وغير ذلك وصنف في هذه الخواص جماعة منهم احمد البوني والغزائي والتميمي والجلدكي في كنز الاختصاص وهو كتاب مفيد في تلك المقاصد وغيرهم وخواص الاسرار في بواهر الانوار وخواص الاسماء الحسنى للشيخ ابي العباس احمد البوني مختصر وللشيخ جال الدين انتهى

# دعوة الكواكب

قال في مدينة العلوم كما ان استحضار الجن وبعض الملائك ممكن فكذلك يمكن تسخير روحانية الكواكب سيا السبعة السيارة فيتوصل بذلك الى المقاصد المهمة من قتل الاعدا، واحضار المال والغائب وامثال ذلك فيستحضرها متى شاء بعد الدعوة بلا تكلف ولا مشقة حكى ان ملكماً كان مشتغلًا بدعوة زحل وكان اصحابه يلومونــه في ذلك وفي بعض الايام عرض له عدو وكان ذلك العدو ملكاً عظيا اعجزه دفعه بالمحاربة فاشتغل ذلك الملك بدعوة زحل فاذ نزل من السما شي فخاف اهل المجلس عنه وتفرقوا واحضروا عنده فرأؤا ظروف من نحاس مثلث الشكل وفيه رأس الملك الذي خاصمه مقطوعاً ففرحوا بذلك وهرب العسكر ونصر الملك بروحانية زحل وقال انستم سفهتموني باشتغالي بالدعوة وهذا نفعه الادنى فاعتقدوا الدعوة كلهم واما كون الظرف من النحاس وكونه مثلثأ فلاقتضاء طبيعة زحل ذلك المعدن وذلك الشكل واعلم ان دعوة الكواكب كانت مما اشتغل فيها الصابثة فبعث عليهم ابراهيم عليه السلام مبطلًا لمقالتهم وراداً عليهم وإذا جـــا. نهر الله بطل

نهر معقلاانتهى.قلت وليست هذه الدعوة بعد ما نزل شرع نبينا صلمم في شي• من امرالدين بل هو شرك بحت وكفر محض اعاذنا الله واخواننا المسلمين عن امثال هذه العلوم انتهى

## علم الرمل

قال في كنف الظنونة وهو علم يمرف به الاستدلال على احــوال المسئلة حين السؤال باشكال الرمل وهي اثنا عشر شكلا على عدد البروج واكثر مسائل هذا الفن امور تخمينية مبنية على التجادب فليس بتام الكفاية لانهم يقولونكل واحد من البروج يقتضي حرفآ معيناً وشكلا من اشكال الرمــل فاذا سئل عن المطلوب فحينئذ يقتضي وقوع اوضاع البروج مشكلا صعبا فيدل بسبب المدلو لات وهي البروج على احكام مخصوصة مناسبة لاوضاع تلك البروج لكن المذكورات امور تقريبية لا يقينية ولذلك قال عليه السلام كان نبى من الانبيا ، يخط فن وافق خطه فذاك قيل هو ادريس عليه السلام وهرو محزة له والمراد التعليق بالمحال والالما بتي الفرق بين المحجزة والصناعة روي عن بعض المشايخ انه سئل عن النبي صلى الله عليه وسلم فقال من جملة الاثار التي ذكرها الله سبحانة وتعالى حيث قال ائتوني بكتاب من قبل هـذا او اثارة من علم ان كنتم صادقين وفي مصباح الرمل اين علم معجزه شش بيغمبرست عايه السلام الاول آدم الثاني ادريس الثالث لقمان الرابع ارميا الخامس شعيا السادس دانيال عليهم السلام بس اكر خط موافق خط بيغمبران امدكما ينبغي حلال بود والكتب المؤلفة فيه كثيرةومنها ابواب الرمل اصل مفاتيح اصول الرمل انوار اقليدي تأليف مولانا بشه تحفه شاهي تقويم الرمل تلخيص توضيح تهذيب جامع الاسرار جهان

الرمل خلاصة البحرين ذخيره رسالة يونس رسالة سرخو اب رسالة كله كبو دروشى رياض الطالبين زبده زين الرمل سي باب شامل الحصول شجره اوزان شجره وثمره طر ابلسي عين الرمل فصول قو اعـد كامل حسين قفال كامل الحمول كشف الاسرار كفاية كنز الدقايق كنوز ابو علي لباب اللباب مصباح مفتاح مفاتيح منتاح الكنوز منهاج الاسرار نتيجة الملوم نزهة العقول وافى نصير طوشي هداية النقطة انتهى

علم الزايرجة

قال فى كشف الغاومه هو من القوانين الصناعية لاستخراج العيوب المنسوبة الى العالم المعروف بابي العباس احمد السبتي وهو من اعلام المتصوفة بالمغرب كان في اخر المائة السادسة بمراكش وبعهد يعقوب بن منصور من ملوك الموحدين وهي كثيرة الخواصيولعون باستفادة الغيب منها بعملها وصورتها التي يقع العمل عندهم فيها دائرة عظيمة في داخلها دوائر متوازية للافلاك والعناصر وللمكونات والروحانيات الى غير ذلك من اصناف الكائنات والعلوم وكل دائرة منها مقسومة بانقسام فلكها الىالبروج والعناصر وغيرهاوخطوط كل منها مادَّة الى المركزويسمونها الاوتار وعلى كل وتر حروف متتابعة موضوعة فمنهما برسوم الزمام التي هي من اشكل الاعداد عند اهل الدواوين والحساب بالمغرب ومنهما برسوم قلم الغبار المتعارفة وفي داخل الزايرجة وبين الدوائر اسماء العلوم ومواضع الاكوانوعلى ظهود الدوائر جدول مستكثر البيوت المتقاطعة طولاً وعرضاً يشتمل على خمسة وخمسين بيتاً في العرض ومائة واحدى وتلاثين في الطول جوانب منه معمورة البيوت تارة بالعدد واخرى بالحروف وجوانب اخر منه خالية البيوت ولايعلم نسبة تلك الاعداد في اوضاعها ولا القسمة التي عينت البيوت وجانبي الزايرجة ابيات من عروض بحر الطويل على روي اللام المنصوبة تتضمن صورة الحمل في استخراج المطلوب منها الا انها من قبيل اللغز في عدم الوضوح وفي بعض جوانب الزايرجةبيت من الشعر منسوب الى بعض اكابر اهل الحذاقة بالمغرب وهو مالك بن وهب الذي كان من عليها، اشبيلية في الدولة اللمتونية والبيت هذا :

سؤال عظيم الخلق حزت فصن اذا غرائب شك ضبطه الجد مشلا

وفيه استخراج الجواب لما سنل عنه من المسائل على قانونه وذلك انما وقع من مطابقة الجواب للسؤال لان الغيب لا يدرك بام صناعي البتة وانما المطابقة فيها بين السؤال والجواب من حيث الافهام ووقوع ذلك بهذه الصناعة في تكسير الحروف المجتمعة من السؤال والاتار غير مستنكر وقد وقع اطلاع به ف الاذكيا، على التناسب فحصل به مدفة المجهول منها بالتناسب بين الاشيا، وهو سر الحضور وعلى المجهول من المعلوم الحاصل للنفس بطريق حصول سيما الرياضة فانها تفيد المقل زيادة ولذلك ينسبون الزايرجة الى اهل الرياضة في الغالب وزايرجة منسوبة الى سهل بن عبد الله ايضاً وهي من الاعمال الغريبة في تاريخ ابن خلدون وهي غريبة العمل وصنعته عجيبة وكثير من الخواص يعملون بها بافادة الغيب وحلها صعب على الجاهل انتهى

علم الصيدلة

قال في كشف الظور، وهو من فروع الطب وهو علم يبحث فيه عن تمييز المتشابهات من اشكال النباتات من حيث انها صينية او هندية او رومية وعن معرفة ترمانها صيفية او خريفية وعن تميز جيدها عن الردي وعن معرفة خواصها والغرض والفائــدة منه ظاهران والفرق بينه وبين علم النباتات ان علم الصيدلة باحث عن تميــيز احوالها اصالة وعلم النبات باحث عن خواصها اصــالة والاول اشبه للعمل والثاني اشبه للعلم وكل منها مشترك بالاخر انتهى

علم السياسة

قال في مدينة العلوم هو علم يعرف منه احوال السياسات والاجتماعات المدنيه واحوالها مثل احوال السلاطين والملوك والامرا واهل الاحتساب والقضاة والعلما وزعما الاموال ووكلا بيت المال ومايجري مجرى هؤلا وموضوعه المراتب المدنية واحكامها ومنفعته معرف الاجتماعات المدنية الفاضلة والمراد به وجه استيفا كل واحد منها ودفع علل زوالها وجهات انتقالها ومن اعظم اسباب انتقال الدولة الاخلال بركن من اركان الشريعة وقواعد العمارات وكتاب السياسة الذي ارسله ارسطاطاليس الى الاسكندر يشتحل على مهمات هذا العلم وكتاب ارا المدينة الفاضلة لابي نصر الفاراني جامع لقو انينه انتهى

علم طبخ الاطعمة

قال في كشف الظنومة وهو علم يعرف به كيفية تركيب الاطعمة اللذيذة النافعة بحسب الامزجة المخالفة وكيفية تركيب المركبات الدوائية من جهة الوزن والوقت والتقديم والتأخير هو من فروع الطب غير طبخ الاطعمة انتهى

علم الطيرة

قال في مدينة العلوم قال الحافظ ابن القيم رحمه الله في كتابه مفتاح

دار السعادة أن التطير أنما يضر من أشفق منه وخاف وأما من لم يبال به ولم يخشه فلا يضره البتة لا سيا ان قال عند رؤية ما يتطير به او عند سماعه اللهم لاطير الاطيرك ولاخير الاخيرك ولا اله غيرك اللهم لا يأتي بالحسنات الاانت ولايذهب بالسينات الاانت ولاحول ولاقوة الابك وقال ابن عبد الحكم خرج عمر بن عبد العزيز من المدينة والقمر في الدبران فكرهت ان اخرج به فقلت ما احسن استوا القمر في هذه الليلة فنظر فقال كانك اردت ان تخبرني ان القمر في الدبران انا لانخرج بشمس ولابقمر ولكننا نخرج بالله الواحد القهار قال في مفتاح دار السعادة ايضاً واما من كان معتنياً بالطيرة فهي اسرع اليه من السيل الى منحدره وقد فتحت له ابواب الوسواس فيما يسمعه ويراه ويفتح له الشيطان فيها من المناسبات البعيدة والقريبة ما يفسد عليه دينه وينكر عليه معيشته هذا ما ذكره واعلم ان بعضاً من الناس قـد فتح له باب الوسواس واعتربر اموراً بعيدة يضحك منه الشيطان ويستهزى به الصبيان مشلا يتشائم بعضهم بالسفرجل اذا سمعه او رآه ويقول انه سفرجل وبعضهم يتشانم بالياسمين ويقول انه ياس ومين وبعضهم يتشائم بالسوسنة ويقول انه سو. ويبقى سنة حكى ان جعفراً البرمكي اختار وقتاً ينتقل الى داره التي بناها فاختاروا له ساعة من ليلة عينوها فخرج في ذلك الوقت والطرق خالية اذ سمع منشداً يقول : يدبر بالنجوم وليس يدري ورب النجم يفعل مايريد

فتطير ودعا بالرجل وقال له ما اردت بهذا قال ما اردت به معنى من المعاني لكنه شي، عرض لي وجرى على لساني فامر له بدينــار ومضى لوجهه وقد تنغص سروره وتكدر عيشه فلم يمض الا الةليل حتى اوقع به الرشيد ما هو المشهور انتهى.

علم العرافة

قال في كشف الغاومه وهو معرفة الاستدلال ببعض الحوادث الخالية على الحوادث الآتية بالمناسبة او المشابهة الخفية التي تكون بينها او الاختلاط او الارتباط على ان يكون معلولي امر واحد او يكون ما في الحال علة لما في الاستقبال وشرط كون الارتباط المذكور خفيًّا لا يطلع عليه الأ الافراد وذلك اما بالتجارب او بالحالة المودوعة في انفسهم بحيث عبر عنهم النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بالمحدث اي المصيب في الظن والفراسية والحكايات فيهم كثيرة تجدها في كتب المحاضرات انتهى . علم العزائم

قال في كشف الظنومة علم العزائم مأخوذ من العزم وتصميم الرأي والانطواء على الامر والنية فيه والايجاب على الغير يقال عزمت عليك اي اوجبت عليك وحتمت عليك وفي الاصطلاح الايجاب والتشديد والتغليط على الجن والشياطين ما يبدو للحائم حولة المعرض لهم به وكايا تلفظ بقوله عزمت عليكم فقد اوجب عليهم الطاعة والاذعان والتسخير والتذليل لنفسه وذلك من المكن والجائز عقلا وشرعاً ومن انكرها لم يعبأ به لانه يفضي الى انكار قدرة الله سبحانه وتعالى لان التسخير والتذليل اليه وانقيادهم للانس من بديع صنعه وسئل اصف بن برخيا مل يطيع الجن والشياطين الانس بعد سليان عليه السلام فقال يطيعونهم ما دام العالم باقياً واغا يتستى باسمانه الحسنى وعزائمه الكبرى واقسامه العظام والتقرب اليه في السيرة المرضية ثم هو في اصله وقاعدته عالى والعمان عليم الي اليه والفيا يتستى باسمانه الحسنى وعزائمه الكبرى واقسامه والمكس اذ لا يستمر منه شي، الا بورع كامل وعفاف شامل وصفا. خلوة وعزلة عن الخلق وانقطاع الي الله تعالى وقد علمت ان التسخير الى الله تعالى غير ان المحققين اختلفوا في كيفية اتصاله بهم منه تمالى فقيل على نهج لا سبيل لاحد دونه عز وجل وقيل بالعزيمة كالدعا. واجابت ه وقيل بها والسير المرضية وقيل بالجواسيس الطائعين المتهيذين وقيل بالمحتسبة والسيارة وقيل بالعمار هذا ما يعتمد من كلام المحققين قال فخر الائمة اما الذي عندي انه اذا استجمع الشرائط وصوَّب العزائم صيرها الله تعالى عليهم ناراً عظيمة محرقة لهم مضيقة اقطار العالم عليهم كي لا يبقى لهم ملجأ ولا متسع الا الحضور والطاعة فيا يأمرهم به واعلى من هذا انه اذاكان ما هو مسيراً في سيره الرضية واخلاق الجميدة المرضية فانه تعالى يرسل عليهم ملائكة اقوياء غلاظاً شداداً ليزجروهم ويسوقوهم الى طاعته وخدمته واثبت المتكلمون وغيرهم من الحققين هذه الاصول حيث قالوا ما يمنع ان يكون من الكلام من اسما. الله تعالى او غيرها في الكتب والعزائم والطلسات ما اذا حفظه الانسان وتكلم به سخر الله تعالى بعض الجن والزم قلبه وطاعته واختياره بما طلب منه من الامور الكائنة فياعرفه الجني وشاهده ليخبر به الانسي وهذا هو بيان قول من قال ان منهم متهيئين وجواسيس قـالوا وطاعتهم للانس غير ممتنعة في عقل ولا سمع من الشامل انتهى .

علم العيافة

قال في كشف الظنومة العيافة علم باحث عن تتبع طرق المقابلة لاثر الاقدام والاخفاف والحوافر نفعه ظاهر في وجدان الانسان الفار والدواب الضالة وامثال ذلك من الوقوف على الامور ويحكى ان بعض من اعتنى بـــه يفرق بين اثر قدم الشاب والشيخ وقدم الرجل والمرأة وهو غريب انتهى علم الغنج قال في *كثف* ال**فتو**نه وقد عــده صاحب الموضوعات من فروع علم الموسيق وقال هو علم باحث عن كيفية صدور الافعال التي تصدر عن

العذارى والنسوان الفائقات الجمال والمتصفات بالظرف والكبال اذا اقترن الحسن الذاتي بالنخبج الطبيعي كانكاملا في الغاية وانكان النخبج متكافاً او عرضاً يكون دون الاول لكن كل شي من المليح مليح وهذا الغذج ان وقع اثناء المباشرة والمخالطة والتقبيل وغير ذلك كأن محركاً لقوة الوقاع وينتفع به العاجزون عن القربانكل الانتفاع وهذا الغنج مرخص في الشرع ويحمد هو من النساء في تلك الحال بل قد تؤجر عليه في الجماع الحلال ونساء العرب مشهورات بين الرجال بحسن الغنج ولطف الدلال

#### علم الفال

قال كشف الظنومة وهوعلم يعرف به بمض الحوادث الآتية من جنس الكلام المسموع من الغير او بفتح المصحف او كتب المشاييخ كديوان الحافظ والمثنوي ونحوهما وقد اشتهر ديوان الحافظ بالتفاؤل حتى صنفوا فيه كما مر واما التفاؤل بالقرآن فجوزه بمضهم لما روي عن الصحابة وكان عايه الصلوة والسلام يحب الفال وينهى عن الطيرة ومنعه اخرون وقد صرح الامام العلامة ابو بكر العربي في كتابه الاحكام في سورة المائدة بعدم الجواز ونقله القرافي عن الامام الطرطوشي ايضاً قال الدميري ومقتضى مذهبنا كراهيته اكن اباحة ابن بطه الحنبلي واما الطيرة والزجر وهو عكس الفال فان المطلوب في الفال طلب الاقدام وفي الطيرة طلب الاحجام واصل الزجر ان يتشائم الانسان من شيء تتأثر النفس من وروده

على المسامع والمناظر تأثراً لا بالطبع فان التنفر الطبيعي كالنفرة من صوت صرير الزجاج او الحديد ليس من هذا القبيل واشتقاق التطير من الطير لأن اصل الزجر في العرب كان من الطير كصوت الغراب فالحق به غيره في التعبير وامثاله من الطيرة في الحرب كثيرة وقد تكون في غيرهم فيتكدر به عيشهم وينفتح عليهم ابواب الوسوسة من اعتبارهم الى المناسبات البعيدة من حيث اللفظ والمعنى كالسفر والجـ لا. من السفرجل والياس ومــين من الياسمين وسو• السنة من السوسنة والمصادفة الى معلول حين الخروج وامثال ذلك قال ابن قيم الجوزية في مفتاح دار السعادة اعلم ان ضرورة التطير وتأثيره لمن يخاف به ويتغير منه واما من لم يكن له مبالاة منه فلا تأثير له اصلاً خصوصاً اذا قال عند المشاهدة او السماع اللهم لا طير الاطيرك ولاخير الاخيرك ولا اله غيرك انتهى المرجج البخاري ومن بعده عن ابي هريرة رضى الله تعــالى عنه رفعه لا طيرة وخيرها الفأل قال وما الفأل يا رسول الله قال الكلمة الصالحة يسمعها احدكم واخرج ايضاً عن انس رضي الله عنه رفعــه لا عدوى ولاطيرة ويعجبني الفأل الصالح الكلمة الحسنة واخرج الترمذي وصححه من حديث النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا خرج لحاجتــه يعجبه ان يسمع يا نجيم يا راشد واخرج ابو داود عن بريدة ان النبى صلى الله عليه وسلم كان لا يتطبر من شي وكان اذا بعث عاملًا يسأل عن اسمه فاذا اعجبه فرح به وان كره اسمه رأى كراهة ذلك في وجهه فال الحليمي وانماكان صلى الله عليه وسلم يعجبه الفأل لان التشاؤم سو ظن بالله تعالى بغير سبب محقق والتفاؤل حسن ظن به والمؤمن مأمور بحسن ظن باللہ سبحانہ علی کل حال

\*\*\*

علم الفاسفيات

قال في كثف الظومه العلوم الفلسفية اربعة انواع رياضية ومنطقية وطبيعية وآلهية فالرياضية على اربعة اقسام الاول علم الارتماطيق وهو معرفة خواص العددوما يطابقها عن معاني الموجودات التي ذكرها فيثاغورس نيقوماخس وتحته علم الوفق وعلم الحساب الهندي وعلم الحساب القبطى والزنجي وعلم عقد الاصابع الشاني علم الجومطريا وهو علم الهندسة بالبراهين المذكورة في اقليدس ومنها علمية وعملية وتحتها علم المساحة وعلم التكسير وعلم رفع الاثقال وعلم الحيل المائية والهوائية والمناظر والحرب الثالث علم الاسطرقوميا وهو علم النجوم بالبراهين المذكورة في المجسطي وتحته عام الهيئة والميقات والزيج والاحكام والتحويل الرابع علم الموسيق وتحته علم الايقاع والعروض والثاني العلوم المنطقية وهي خمسة انواع الاول انولوطيقيا وهو معرفة صناعة الشعر الثاني بطوريق وهو معرفة صناعة الخطب الثالث بوطيقا وهو وهو معرفة صناعة الجدل الرابع الولوطيقى وهو معرفة صناعة اابرهان الخامس سوفسطيقا وهو معرفة المغالطة والثالث العلوم الطبيعية وهي سبعة انواع الاول علم المبادي وهومعرفة خمسة اشياء لاينفك منها جسم وهو الهيولي والصورة والمكان والزمان والحكمة الثاني السها والعسالم وما فيه الثالث علم الكون والفساد الرابع علم حوادث الجو الخامس علم المعادن السادس علم النبات السابع علم الحيوان ويدخل فيه علم الطب وفروعه والرابع العلوم الالهية وهي خمسة انواع الاول علم الواجب وصفته الثاني علم الروحانيات وهي معرفة الجواهر البسيطة العقلية الفعــَّالة التي هي الملائكة الثالث العاوم النفسانية وهي معرفة النفوس

المتجسدة والارواح السارية في الاجسام الفلكية والطبيعية من الفلك المحيط الى مركز الارض الرابع علم السياسات وهي خمسة انواع الاول عام سياسة النبوة الثاني علم سياسة الملك وتحته الفلاحة والرعايا وهر الاول المحتاج اليه في اول الامر لتأسيس المدن وعلم قود الجيش ومكاند الحرب والبيطرة والبيزرة وآداب الملوك الرابع العلم المدني كعلم سياسة العامة وعلم سياسة الخاصة وهي سياسة المزن الخامس علم سياسة الذات وهو علم الاخلاق انتهى .

علم القرانات

قال في كشف الظومه وقال صاحب مفتساح السعادة اعلم ان القران هو اجتماع كوكبين او اكثر من الكواكب السبعة السيارة في درجة واحدة من برج واحد ويبحث في هسذا العلم عن الاحكام الجارية في هذا العالم لم يسبب قران السبعة كاما او بعضها في درجة واحدة من برج معين انتهى .

### علم القرعة

قال في كشف الظنومه وهو علم يعرف به الاستدلال على الاحوال الحادثة في الاستقبال بكتابة الحروف على شكل من الاشكال ثم يستدل بوقوعه على وقوع المطلوب وهوكالرمل فتعتبر احواله فيه ايضاً لكن دلالاته اضعف من دلالة الرمل انتهى .

علم قلع الآثار قال في كشف ال**غنود، وهو** علم يقتدر به الانسان على ازالة الادهان والصموغ والالوان من الثياب ونحوها وعلى اذالة الخط من الاوداق انتهى ·

علم قوانين الكتابة

قال في كشف الظنوم، قال المولى العلامة ابو الخير في موضوعاته وهو علم يعرف منه كيفية نقش صور الحروف البسائط وكيف يوضع القلم ومن اي جانب يبتدأ في الكتابة وكيف يسهل تصوير تلك الحروف وفيه من المصنفات الباب الواحد من كتاب صبح الاعشى انتهى . علم قود العساكر

قال في كثف اللومه وهو علم باحث عن ترتيب العساكر ونصب الرؤسا، لضبط احوالهم وتهيئة ارزاقهم وتمييز الشجاع عن الجبان والقوي عن الضعيف وان يحسن الى الاقويا، والشجعان فوق احسان الضعفا، من الاقران ثم يستميل قلوب الشجعان بانواع اللطف والاحسان ويهي لهم البسة الحروب وما يليق بهم من السلاح ثم يأص كلا منهم بالزهد والصلاح ليفوزوا بالخير والفلاح ويأمرهم ان لايظلموا احداً ولاينقضوا عهداً ولا يهملوا ركناً من اركان الشريعة فانه الى استئصال الدولة ذريمة ذكره المولى ابو الخير ومثل له مثالاً في موضوعاته انتهى .

علم قوس قزح قال في كشف الظنوم هوعلم باجث عن كيفية وسبب حدوثه واستدارته واختلاف الوانه وحصوله عقيب الامطار وطرفي النهار وحصوله في النهار كثيراً وفي ضوم القمر في الايل احياناً واحكام حدوثه في عالم الكون والفسادالى غير ذلك من الاحو الذكر هابو الخير وعده من علم الطبيعي انتهى

علم القيافة

قال في كشف الظنومه القيافة على قسمين قيافة الاثر ويقال لها العيافة وقد مرت وقيافة البشر وهي المرادة ههنا وعلم القيافة علم باحث عن عن كيفية الاستدلال بهيئات اعضاء الشخصين الى المشاركة والاتحاد في النسب والولادة وسائر احوالهما والاستدلال بهذا الوجبة مخصوص ببني مدلج من العرب فلا يكن تعلمه وحكمة الاختصاص تؤل الى صيانة النسبة النبوية كما قال بعض الحكماء وخص بالعرب لعدم حصانة السنتهم عما يورث خبث الحسب وشوب النسب من فساد البزر وحصول هذا الملم بالحدس والتخمين لا بالاستدلال واليقين والله سبحانه وتعالى اعلم وانما سمي به اي قيافة البشر لان صاحبه يتبع بشرة الانسان وجلده واعضاءه واقدامه وهذا العلم لايحصل بالدراسة والتعليم ولهذا لم يصنف فيه وذكروا ان اقليمون صاحب الفراسة كان يزعم في زمانه انــه يستدل بتركيب الانسان على اخلاقه فاراد تلامذة بقراط ان يمتحنوه به فصوروا صورة بقراط ثم نهضوا بها اليه وكانت يونان تحكم الصورة تحاكي المصورة من جميع الوجوه في قليل امرهـا وكثيره لأنهم كانوا يعظمون الصورة ويعبدونهما فلذلك يحكمونها وكل الامم تبع لهم في ذلك ولذلك يظهر التقصير من التابعين في التصوير ظهو رأ بيناً فلما حضروا عند اقليمون ووقف على الصورة وتأماها وامعن النظر فيها قال هذا رجل يحب الزنا وهو لايدري من هو فقالوا له كذبت هذه صورة بقراط فقال لا بد لعلمي ان يصدق فاسألوه فلما رجعوا اليه واخبروه بماكان قال صدق اقليمون انا احب الزنا لكن املك نفسي انتهى .

\*\*\*

- 40 -

علم الكحالة

قال في كشف الظنومة هو من فروع علم الطب وهو علم باحث عن حفظ صحة العين وازالة مرضها وموضوعة عين الانسان وغرضة ونفعة ظاهران والكتب التي الفت فيه كثيرة منها تذكرة الكحالين وتركيب العين ورسالة الكي وشفاء العيون وكشف الرين في احوال العين وصور العيون ونتيجة الفكر في احوال البصر ونور الحيون والمهذب وغير ذلك علم الكسر والبسط

قال في كشف الظنوم، هو علم بوضع الحروف المقطعة بان يقطع الانسان حروف اسم من اسما الله ويمزج تلك الحروف مع حروف مطلوبه ويوضع في سطر ثم يعمل على طريقة يعرفها اهلها حتى يغير ترتيب الحروف الموجودة في السطر الاول وفي السطر الثاني ثم وثم الى ان ينتظم عين السطر الاول فيؤ خذ منه اسما ملائكة ودعوات يشتغل بها حتى يتم مطلوبه قاله صاحب مفتاح السعادة انتهى

علم كشف الدك

قال في كشف الظنومة قال في منتاح السعادة وهو علم تعرف منه الحيل المتعلقة بالصنائع الجزئية عن التجارات وصنعة السمن واللازورد واللعل والياقوت وتعذير الناس في ذلك ولماكان مبناه محرماً اضربناعن تفصيله وان اردت الوقوف عليه فارجع الى كتاب المختار في كشف الاستار فانه بالغ في كشف هذه الاسرار انتهى (كشف الدك وايضاح الشك لابي عامر احد بن عبد الملك الاندلسي وهو كتاب مشهور في علم الحيل والشعبذة انتهى .

علم الكون والفساد

قال في كشف الظنون وهو علم يبحث عن كيفية الامطار والثلوج والرعد والبرق وامثالها ووجودها في بعض البلاد دون بعض وفي بعض الازمان دون آخر وسبب نفع بعضها وضرر الاخر الى غير ذلك من الاحوال انتهى ( قال ) العامل عنى عنه وقد صنف القدما. في هذاالعلم كتباً كثيرة كارسطاطاليس الحكيم والاسكندر الافريدوسي ثم الحكا المتأخرون من المتكلمين قد تباينوا في تفسير هذه الكتب واختلفوا في شرحها فذاهب ذهب الى حملها على ظواهرها كابن سينا ومن ذهب مذهبه ومنهم من ادعى بانها رموز عن صناعة الكيميا وصر فوها عن ظواهرها وحملوها على معان مصطلحة عندهم كما فعله ابن ارفع راس ومسلمة بن احمد المجريطي والفارابي وزعيمهم جابر بن حيان المنربي في تصانيفهم انتهى.

### علم الكهانة

قال في كشف الظنومة المراد منه مناسبة الازواج البشرية مع الارواح المجردة اي الجن والشياطين والاستعلام بهم من الاحوال الجزئية الحادثة في عالم الكون والفساد المخصوصة بالمستقبل واكثر ما يكون في العرب وقد اشتهر فيهم كاهنان احدهما شق والآخر سطيع وقصتهما مشهورة في السير ولا سيما في كتاب اعلام النبوة للماوردي لكنهم كانوا مرومين بعد بعثة نبينا عليه الصلوة والسلام من الاطلاع على المغيبات ومججوبين عنها بغلبة نور النبي صلى الله عليه وسلم حتى ورد في بعض الروايات انه لاكهانة بعد النبوة فلا بجوز الآن تصديق الكهنة والاصغا الهم بل هو من امارات الكفر لقوله عليه الصلاة والسلام من اق كاهنا

فصدقه بما يقول فقد كفر بما انزل على محمد لكن المفهوم من كتاب السر المكتوم للفخر الرازي ان الكهانة على قسمين قدم يكون من خواص بعض النفوس فهو ليسبمكتسب وقسم يكون بالعزائم ودعوة الكواك والاشتغال بهما فبعض طرقه مذكورة فيهوان ااسلوك في هذا الطريق محرم في شريعتنا فعلى ذلك وجب الاحتراز ءن تحصيله واكتسابه والقسم الأول داخل في علم العرافة وقد تنبه عليه في محله فلا تغفل انتهى وقال في أربغ المعودي قد تنازع الناس في الكهانة فذهبت طائفة من حكا. اليونانيين والروم الى التكهن وكانوا يدعون العلوم من الغيوب فادعى صنف منهم ان نفوسهم قد صفت فهي مطلعة على اسرار الطبيعة وعلى ما تريد أن يكون منها لأن صور الأشياء عندهم في النفس الكلية وصنف منهم ادعى ان الارواح المنفردة وهي الجن تخبرهم بالاشيا قبل كونها وان ارواحهم كانت قد صفت حتى صارت لتاك الارواح من الجن منفعة وذهب قوم من النصارى ان السيد المسيح اغاكان يعلم الغائبات من الامور ويخبر عن الاشياء قبل كونها لانها كانت فيه نفس عالمة بالغيب ولوكانت تلك النفس في غيره من اشخاص الناطةين اكمان يعلم الغيب ولاامة خات الاكان فيها كهانة ولم يكن الاوائل من الفلاسفة اليونانية يدفعون الكهانات وشهر فيهم ان فيشاغورسكان يعلم عاوماً من الغيب وضروباً من الوحي لصفاء نفسه وتجردها من ادران هـذا العالم والصابئة تذهب الى ان ازرياسيس وادريس وادريس الثاني وها هرمس واغافيمون كانوا يعلمون الغيب ولذلك كانوا انبياءعند الصابئة ومنعوا ان تكون الجن اخبرت من ذكرنا بشي من ضروب الغيب لكن صفت نفوسهم حتى اطلعوا على ما استتر عن غيرهم من جنسهم وطائفة ذهبت الى ان التكهن سبب نفساني لطيف يتولد من صفاء مزاج الطباع وقوة

النغس ولطافة الحسن ( وذكر ) كثير من الناس ان الكهانة تكون من قبل شيطان يكون مع الكاهن يخبره بما غاب عنه وان الشياطين كانت تسترق السمع وتلقيه على السنة الكهان فيؤدون الى الناس الاخبار بحسب ما يروىاليهم وقد اخبر الله عز وجل بذلك في كتابه فقال وانا لمسناالسما فوجدناها ملئت حرساً شديداً وشهباً الى اخر القصة وقوله تعمالي يوحى بعضهمالي بعض زخرف القول غروراً وقوله تعالى وان الشياطين ليوحون الى اوليانهم ليجادلوكم الاية والشياطين والجن لاتعلم الغيب وانما ذلك لاستراقها السمع مما يسمع من الملائكة بظاهر قوله عز وجــل فلما خرَّ تبينت الجنان لوكانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المين وطائفة ذهبت الى ان وجه سبب الكهانة من الوحي الفلكي وان ذلك في المولد عند ثبوت عطارد على شرفه واما ماعداه من الكواكب المدبرات من النيرين والجنسة اذا كانت في عقد متساوية وارباع متكافئة ومناظرة متواذية وجب لصاحب المولد التكهين والاخبار بالكائنات قبل حدوثها لاشراق هذه الاشراف الكوكبية ومن هؤلاء من اوجب كون ذلك فى القرانات الكبار وذهب كثير ممن تقدموتاخر انعلة ذلك علل نفسانية وان النفس اذا قويت وزادت قهرت الطبيعة وابانت للانسان كل سر لطيف وخبرته بكل معنى شمريف وغاصت باطافتها في انتخاب المعاني اللطيفة البديعة فاقتنصتها وابرزتهاعن الكمال وكشفت هذه الطائفة وجه اعتلالها فيما ذكرنا غانهم قالوا رأينا الانسان ينسب الى قسمين وهما النفس والجسد ووجدنا الجسد مواتا لاحركة ولاحس الابالنفس وكان الميت لا يعلم شيئاً ولا يؤديه فوجب ان يكون العلم للنفس والنفوس طبقات منها الصافي وهي النفس الحسية والنفس البراعية والنفس المحلية ومنها ما قوته في الانسان ازيد منه فلماكانت النسبة النورية للانسان

الى النفس كانت تهدي الانسان الى استخراج الغيب وعلم آلاته وكانت فطنته وظنونه ابعث واعم فاذاكانت النفس في غاية البروز ونهاية الخلوص وكانت تامة النور وكاملة الشعاع كان تولجها في دراية الغايب بحسب ما عليه نفوس الكهنة وبهذا وجد الكهان على هذه السبيل من نقصان الاجسام وتشويه الخلق كما اتصل بناعن شق وسطيح وسملقة وذويعة وسديف بن هرماس وظريقة الكاهنة وعمران اخي عمرو مزيقيا وحارثة بن جهبنة وكاهنة باهلة واشباههم من الكهان ( واما العراف ) وهو دون الكاهن فمثل الابلق الاسدي والإحلج الزهري وعروة بنزيد الاسدي ورباح بن كحلة عراف اليامة الذي قال فيهءروة جعلت لمراف اليامة حڪمة وعراف نجد ان هما شفياني و کهند صاحب المستذير وکان في فى نهاية التقدم في العرافة – والكهانة اصلها نفسى لا لطيفة باقيــة ومقارنة لاعجاز باهرة وهي تكون في العرب على الاكثر وفي غيرهم على وجه الندرة لانه شي. يتولد على صفا. المزاج الطبيعي وقـوة مادة نور النفس واذا انت اعتبرت اوطانها رأيتها متعلقة بعفة النفس وقمسع شعرها بكثرة الوحدة وادمان التفرد وشدة الوحشة من الناس وقلة الانس بهم وذلك ان النفس اذا هي انفردت فكرت واذا هى فكرت بعدت واذا بعدت هطل عليها سحب العلم النفسي فنظرت بالعين النورية ولحظت بالنور الثاقب ومضت على الشريعة المستوية فاخبرت عن الاشياء على ما هي به وعليه وربما قويت النفس في الانسان فاشرفت على دراية الغائبات قبل ورودها وكان كبراء اليونانيين ينعتون همذه الطائفة بالروحانية ويقولون ان النفس اذا هي ادت وكانت اكبر جز. في الانسان تهذبت الى استخراج البدائع والاخبار المستترات واستدلوا على ذلك انالانسان اذا قوي فكره وزادت مواد نفسه وخاطره فكر

في الطارى. قبل وروده بعلم صورته وكيف وروده الى ما على تصوره وهكذا النفس ايضاً اذا تهذبت كانت الرؤيا في النوم صادقة وفي الزمان موجودة انتهى.

#### علم الملاحة

قال في كشف الفلوم وهو علم باحث عن كيفية صنعة السفن وكيفية ترتيب الانتها، وكيفية اجرائها في البحر ويتوقف على معرفة سموات البحار والبلدان والاقاليم ومعرفة ساعات الايام والليالي ومعرفة مهاب الرياح وعواصفها ورخانها وممطرها وغير ممطرها ومن مباديه علم الميقات وعلم الهندسة انتهى واما اليوم فلاك هذا الامر بعد المعرف بهذه المبادي شيئان الاول الآلة الدخانية المعروفة بالبابور والثانية آلة ذات الابرة المعروفة بقطب نما ثم بعد ذلك آلات اخرى تعرفها اهرل هذه الصناعة انتهى .

### علم الموسيقي

قال في كشف الألمومه قال صاحب الفتحية الموسيق علم وياضي يبحث فيه عن احو ال النغم من حيث الاتفاق والتنافر واحوال الازمنة المتخللة بين النقرات من حيث الوزن وعدمه ليحصل معرفة كيفية تأليف اللحن هذا ما قاله الشيخ في شفائه الا ان لفظة بين النقرات زيدت على كلامه وعبارته بعينها اي معرفة النغم الحاصل من النقرات ليعم البحث على الازمنة التي تكون نقراتها منغمة او ساذجة وكلامه يشعر بكون البحث عن الازمنة التي تكون نقراتها منغمة فقط وعرقها الشيخ ابو نصر بانها صوت واحد لابث لزمان فاذا قدر محسوساً في الجسم الذي فيه يوجد والزمان قد يكون غير محسوس القدد لصغره فلا مدخل للبحث

والصوت اللابث فيه لايسمى نغمة والقوم قدروا اقل المرتبة المحسوسة في زمان يقع بين حرفين متحركين ملفوظين على سبيل الاعتدال فظهر لنا انه يشتمل على بحثين البحث الاول عن احو ال النغم والبحث الثاني عن الازمنة فالاول يسمى علم التأليف والثاتي علم الايقاع والغاية والغرض منه حصول ممرفة كيفية تاليف الالحان وهو في عرفهم انغام مختلفة الحدة والثقل رتبت ترتيباً ملاغاً وقد يقال قرنت بها الفاظ دالة على معان محركة للنفس تحريكاً ملذاً وعلى هذا فما يترنم به الخطباء والقراءيكون لحنأ بخلاف التعريف الثالث وهو قرنت بها الفاظ منظومة مظردفة الازمنة فالاول اعم من الثاني والثالث وبين الثاني والثالث عمدوم من من وجه وقد اتفق الجمهور على أن واضع هذا الفن أولاً فيثاغورس من تلامذة سليان عليه السلام وكان دأى في المنام ثلاثة ايام متوالية ان شخصاً يقول له قم واذهب الى ساحل البحر الفلاني وحصل هناك علماً غريباً فذهب من غدكل ليلة من الليالى اليه فلم ير احداً فيه وعلم انها رؤيا ليست مما يؤخذ جداً فانعكس وكان هناك جمع من الحدادين يضربون بالمطارق على التناسب فتأمل ثم رجع وقصد انواع مناسبات بين الأصوات ولما حصل له ما قصده بتفكر كثير وفيض الهامي صنع آلة وشد عليها ابريسها وانشد شعراً في التوحيد وترغيب الخلق في امور الاخرة فاعرض بذلك كثير من الخلايق عن الدنيا وصادت تلك الالة معززة بين الحكاء وبعد مدة قليلة صار حكيا محققاً بالغـ أ في الرياضة يصفا جوهره واصلاالى مأوى الارواح وسعة السموات وكان يقول اني اسمع نغات شهية والحانات بهية من الحركات الفلكية وتمكنت تلك النغاث في خيالي وضميري فوضع قواعد هذا العلم واضاف بعده الحكاء مخترعاتهم لملى ما وضعة الي ان انتهت النوبة الى ارسطاطاليس

فوضع الارغنون وهو آلة لليونانيين تعمل من ثلاثة زقاق كبار من جلودالجواميس يضم بعضها الى بعض ويركب على دأس الزق الاوسط زق كبير اخر ثم يركب على هذه الزقاق انابيب لها ثقب على نسب معلوماته يخرج منها اصوات طيبة مطربة على حسب استعمال المستعمل وكان غرضهم من استخراج قواعد هذا الفن تأنيس الارواح والنفوس الناطقة الى عالم القدس لا مجرد اللهو والطرب فان النفس قد يظهر فيها وستاع واسطة حسن التأليف وتناسب النغمات بسط فتذكر مصاحبة النفوس العالية ومجاورة العالم العلوي وتسمع هذا الندا، وهو ارجعي ايتها النفس الغريقة في الاجسام المدلهمة في فجور الطبع الى العقدول الروحانية والذخاير النورانية والاماكن القدسية في مقعمد صدق عند مليك مقتدر ومن رجال هذا الفن من صار له يد طولى كعبد المؤمن فان له فيه شرفية وخواجه عبد القادر بن غيبي الحافظ المراغي له فيسة كتب عديدة انتهى

علم النباتات

قال في مدينة العلوم هو علم يبحث فيه عن خواص نوع النباتات وعجائبها واشكالها ومنافعها ومضارها وموضوعه نوع النبات وفائدته ومنفعته التداوي بها ولابن البيطار فيه تصنيف فائق ولا اجمع ولاانفع من كتاب ما لا يسع الطبيب جهله ويوجد نبذ من خواصها في الصحف الطبية انتهى

علم المواقيت

قال في كتاف الاصطلاحات وهو علم تتعرف منه ازمنة الاياموالليالي واحوالها وكيفية التوصل اليها ومنفعته معرفة اوقات العباداتوقوخي جهتها والطوالع والمطالع من اجزا البروج والكواكب الثابتة التي منها منازل القمر ومقادير الظلال والارتفاعات وانحراف البلدان بعضها من بعض وسموتها انتهىومن احسن ما صنفوا في هذا العلم كتاب (جامع المبادي والغايات ) من عمل الشيخ الامام العلامة فريد عصره ووحيد دهره الشيخ شرف الدين ابي علي الحسن بن علي بن عمر المراكشي من رجال المائة السابعة فانه اوعب فيه مبادي هذا العلم ومطالبها وجعلة على اربعة فنون الاول في الحسابيات الثاني في وضع الآلات الثالث في العمل بها الرابع في مطارحات يحصل بها الدراية

#### علم الارصاد

قال في كتاف الاصطلامان وهو علم تتعرف منه كيفية تحصيل مقادير الحركات الفلكية والتوصل اليها بالآلات الرصدية ومنفمته علم الهيئة وحصول عمله بالفعل انتهى قال في كشف الطوم اول رصد وضع في الاسلام بدمشق سنة ٢١٤ اربع عشرة ومانتين قات قال الفاضل ابو القادم صاعد الاندلسي في كتاب التعريف بطبقات الامم لما افضت الخلافة الى عبد الله المأمون ابن الرشيد الماسي وطمحت نفسه الفاضلة الى درك إلحكمة وسمت همته الشريفة الى الاشراف على علوم الفلسفه ووقف العلم، في وقته على كتاب الجسطي وفهموا صورة الات الرصد الموصوفة فيه بعثه شرفه وحداه نبله على ان جع علما، عصره من اقطار مملكته وامرهم ان يصنعو امثل تلك الالات وان يقيسوا بهاالكواك ويتعرفوا احوالها بها كما صنعه بطليموس ومن كان قبله ففعاوا ذلك وتولوا الرصد بها بدينة الشماسية وبلاد دمشق من ارض الشام سنة ٢١٤

ميلها وخروج مراكزها ومواضع اوجها وعرفوه مع ذلكبعض احوال ما في الكواكب من السيارة والثابتة ثم قطع بهم عن استيفا عرفهـم موت الخليفة المأمون في سنة ٢١٨ ثمان عشرة ومائتين فقيدوا ما انتهوا اليه وسموه الرصد المأموني وكان الذي تولى ذلك يحيى بن منصور كبير المنجمين في عصره وخالد بن عبد الملك المروزي وسند بن على والعباس ابنسفيدالجوهري والفكل منهم في ذلكزيجاً منسوباً اليه وكان ارصاد هؤلا. اول ارصادكان في مملكة الاسلام اه . وذكر تقى الدين في سدرة منتهى الافكار ان المعلم الكبير بطليموس خـتم كتب التعاليم بالمجسطي الذي اعيت اولي الالباب عباراته وكان له مسك الختام تحرير النصير فلقد اتى فيه من الايجاز بما يبهر به العقول ومن الاستدراكات والزيادات المهمة بماحير فيه الفحول ولم يزل اصحاب الارصاد ماشين على تلك الاصول الى ان جاء العلامة الماهر والفهامة الباهر على بن ابراهيم الشاطر فاصل اصولا عظيمة وفرع منها فروعاً جسيمة وهي وان لمتكن بصورها النوعية خارجة ءن الاصل التدويري المبرهن على صحته في المجسطى الاانه حمله حب الرياسة والظهور على العدول عن ذلك الطريق المبرور وركن على المجسطي برد مقدمات وقع في امثالها ونقودعبارات لم يسلم من النسج على منوالها وزيادات افلاك مخلة بالقرب من المساحة والبساطة سلم ذلك الكتاب عن امثالها تالله انه لكتاب لا يتيسر لاحد كشف مجملاته الابتطليق الشهوات ولايتيسر لبشر حل مشكلاته الا بالانقطاع في الخاوات مع عقد القلب وربط اللب على ما عقد هو عليه قلبه من طلب الحق وايثار الصدق وعدم قصد التكبر والفخار والوصول الى درجات الاعتبار قال ولما كنت ممن ولد ونشأ في البقاع المقدسة وطالعت الاصلين اكمل مطالعة وفتحت مغلقات حصونهما بعد المانعية

والمدافعة ورأيت ما في الزيجات المتداولة من الخلل الواضح والزلل الفاضح تعلق البال والخلد بتجديد تحرير الرصد ومن الله سبحانه وتعالى على بتلق جلة الطرائق الرصدية من الكتب المعتبرة ومن افواه المشايخ العظام واخترعت الات اخر من المهمات بطريق التوفيق واقمت عسلي صحة · ما يتعاطى بها من الارصاد البراهين ونصبتها بامر الملك الاعظم السلطان مرادخان وباشارةالاستاذ الاعظم حضرة سعدالدين افندي ملقن الحضرة الشريفة وشرعت في تقرير التحريرات الرصدية الجديدة حاذيا حذو العلامة النصير ومقتفياً اثر المعلم الكبير وربما نقلت عبارته بعينها وزدت فيسه من الوجوه القريبة والتحريرات الغريبة حكى ان نصير الدين لما ارادالعمل بالرصد رأى هلاكوما يتصرف عليه فقال له هذا العلم المتعلق بالنجرم ما فائدته ايرفع ماقدر فقال انا اضرب لمنفعته مثالا القاء ان يأمر من اطلع الي اعلى هذا المكان ويدعه يرمي من اعلاه طشت نحاس كبير من غير ان يعلم به احد ففعل ذلك فلما وقع ذلك كانت له وقعة عظيمة هائلة روعت كل من هناك وكاد بعضهم يصعقواما هو وهلاكو فانهما ماتغير عليها شي لعلمهما بان ذلك يقع فقال له هذا العلم النجومي بهذه الفائدة يعلم المتحدث فيه مايحدث فلا يحصل لهمن الروعة والاكتراث مايحصل للغافل الزاهل منه فقال لابأس بهذا وامره بالشروع فيه وحكى من دخل الرصد وتفرجهانه دأى فيه من الات الرصد شيئاً كثيراً منها ذات الحلق وهي خمس دوائر متخذة من نحاس الاولى دائرة نصف النهار وهي م كوزة على الارض ودازة معدل النهار ودائرة منطقة البروج ودائرة العرض ودائرة الميل وفيه الدائرة السمتية يعرف بهما سمت الكواكب واصطرلاب يكون سعة قطره ذراعاً واصطرلابات كثيرة وحكي عن العرضي ان نصير الدين اخذ من هلاكو بسبب عمارة الرصد ما لا يحصيه

لا الله سبحانه وتعالى واقل ماكان ياخذ بعد فراغ الرسد لاجل الالات واصلاحها عشرون الف دينار انتهى علم تسطيح الكرة

قال في كناف الرمطلامات وهوعلم تتعرف منه كيفية ايجادالالات الشعاعية ومنفة الارتياض بعلم هذه الالات وعملها و كيفية انتزاعها من امور ذهنية مطابقة للاوضاع الخارجية والتوصل بها الى استخراج المطالب الفلكية انتهى قال في كنف اللهوم هو علم يتعرف منه كيفية نقل الكرة الى السطح مع حفظ الخطوط والدوائر المرسومة على الكرة و كيفية نقل تلك الدوائر عن الدائرة الى الخط وتصور هذا العلم عسير جداً يكاد يقرب من خرق العادة لكن عملها باليد كثيراً مايتولاه الناس فروع علم الهيئة وهو من فروع علم الهندسة ودعوى عسر التصور ليست على اطلاقه بل هو بالنسبة الى من لم يادس في علم المندسة ومن الكتب المصنفة فيه كتاب تسطيحالكرة لبطيموس والكامل للفرغاني الكتب المصنفة فيه كتاب تسطيحالكرة لي عادس في علم الهندسة ومن الكتب المصنفة فيه كتاب تسطيحالكرة لبطيموس والكامل للفرغاني الكتب المصنفة فيه كتاب تسطيحالكرة المليموس والكامل للفرغاني الكتب المينة وي والدستور الترجيح في قواعد التسطيح لتقي الدين

علم الالات الظلية

قال في ك*ثاف الاصطلاحات وهو* علم تتعرف منهمقادير ظلال المقايس واحوالها والخطوط التي سمتها اطرافها ومنفعته معرفة ساعات النهاربهذه الالات كالبسائط والقائمات والمائلات من الرخامات ونحوها انتهىقال في كشف الظوره وهو علم يتعرف منه مقادير ظلال المقايس واحوالها والخطوط التي ترسم في اطرافها واحوال الظلال المستوية والمنكوسة ومنفعته ممرفة ساعات النهار بهذه الالات كالبسائط والقاغات والمائلات من الرخامات وفيه كتاب مبرهن لابراهيم بن سنان الحرَّاني ذكره ابو الخير في فروع الهيئة انتهى

## علم الالات الرصدية

قال في كشف الظنومه ذكره من فروع علم الهيئةوقال هو علم يتعرف منه كيفية تحصيل الالات الرصدية قبل الشروع في الرصد فان الرصد لايتم الابالالات الكثيرة وكتاب الالات العجيبة للخازني يشتمل على ذلك انتهى قال العلامة تقي الدين الراصد في سدرة منتهى الافكار والغرض من وضع تلك الالات تشبيه سطح منها دائرة فلكية ليمكن بها ضبط حركتها ولن يستقيم ذلك مادام لنصف قطر الارض قدر محسوس عند نصف قطر تلك الدائرة الفلكية الابتعديله بعدد الاحاطة باختلافه الكلى وحيث احسسنا بجركات دورية مختلفة وجب علينا ضبطها بالات رصدية تشبهها في وضعها لما يمكن له التشبيه ولما لم يحكن له ذلك يضبط اختلافه ثم فرض كرات تطابق اختلافاتها المقيسة الى مركز العالم تلك الاختلافات المحسوس بها اذا كانت متحركة حركة بسيطة حول مراكزها فبمقتضي تلك الاغراض تعددت الالات والذي انشأناه بدار الرصد الجديد هذه الالات منها اللبنة وهيجسم مربع مستو يستعلم به الميل الكلى وابعاد الكواكب وعرض البلد ومنها الحلقة الاعتدالية وهي حلقة تنصب في سطح دائرة المعدل ليعلم بها التحويل الاءتدالي ومنهاذات الاوتار وقال وهي من مخترعناوهي اربغ اسطوانات مربعات تغني عن الحلقه الاعتدالية على انها يعلم بها تحويل الليل ايضاً ومنها ذات الحلق وهي اعظم الالات هيئة ومدلولا وتركب من حلقة

تقام مقام منطقة فلك البروج وحلقة تقام مقام المارة بالاقطاب تركب احديها في الاخري بالتنصيف والتقطع وحلقة الطول الكبري وحلقة الطول الصغرى تركب الاولى في محدب المنطقة والثانية في مقدرها وحلقة نصف النهار وقطر مقعرها مساو لقطر محدب حلقة الطول الكبرى ومنحلقة المرض قطر محدبها قدر قطر مقعر حلقة الطول الصنرى فتوضع هذه على كرسي ومنها ذات السمتوالارتفاع وهي نصف حلقة قطرها سطح من سطوح اسطوانة متوازية السطوح يعلم بها السمت وارتفاءها وهذه الالة مخترعات الرصاد الاسلاميين ومنها ذات الشعبتين وهي ثلاث مساطر على كرسي يعلم بها الارتفاع ومنها ذات الجيب وهي مسطرتان منتظمتان انتظام ذات الشعبتين ومنها المشبهة بالناطق قال وهي من مخترعاتنا كثيرة الفوائد في معرفة مابين الكو كبين من البعد وهي ثلاث مساطر اثنتان منتظمتان انتظام ذات الشعبتين ومنها الربع المسطري وذات الثقبتين والبنكام الرصدي وغير ذلك وللملامة غياث الدين جمشيد رسالة فارسية في وصف تلك الإلات سوى ما اخترعه تقى **المين واعلم** ان الالات الفلكية كثيرة منها الالات المذكورة ومنها السدس الذي ذكره جمشيد ومنها ذات المثلث ومنها انواع الاسطر لابات كالتام والمسطح والطوماري والهلالى والزورقي والعقربي والاسى والقوسى والجنوبى والشمالي والكبري والمبطح والمسرطق وحق القمر والمغني والجامعة وعصا موسى ومنها انواع الارباع كالتام والمجيب والمقنطرات والافاقي والشكاذي ودائرة المعدل وذات الكرسى والزرقالة وربع الزرقالة وطبق المناطق وذكر ابن الشاطر في النفع العام انه امعن النظر في الالات الفلكية فوجد مع كثرتها انها ليس فيها ما يني بجميع الاممال الفلكية في كل عرض قال ولا بد أن يداخلها الخلل في غالب الاعمال اما

من جهة تعسر تحقيق الوضع كالمبطحات او من جهة تحرك بعضها على بعض وكثرة تفاوت ما بين خطوطها وتزاحمها كالاسطرلاب والشكاذية والرزقالية وغالب الالات او من جهة الخيط وتحريك المري وتزاحم الخطوط كالارباع المقنطرات والمجيبةوان بعضها يدسر بها غالب المطالب الفلكية وبعضها لا يني الا بالقليل وبعضها مختص بعرض واحد وبعضها بعروض مختصة وبعضهايكون اعمالها ظنية غير برهانية وبعضها ياتي ببعض الاعمال بطريق مطولة خارجة عن الحد وبعضها يعسر حملها ويقبح شكلها كالالة الشاملة فوضع آلة يخرج بها جيع الاعمال في جميع الآفاق بسهولة مقصد ووضوح برهان فسماها الربع التام انتهى

علم الابعاد والاجرام

قال كشف النمنونه وهو علم يبحث فيه عن ابعاد الكواكب عن مركز العالم ومقدار جرمها اما بعدها فيعلم بمقدار واحد كنصف قطر الارض الذي يمكن معرفته بالفراسخ والاميال واما اجرامها فيعرف مقدارها كجرم الارض واعلم ان مباحث هذا الفن في غاية البعد عن القبول ولذلك ترى اكثر الناس اذا سمعوا لوّوا رؤسهم يصدون وقالوا إن هذا الاكذب مفترى ذلك لعدم اطلاعهم على احكام الهندسة والمناظرة واعتقادهم انه لا سبيل الى ذلك التقدير الا بالصعود والقرب من تلك الاجرام ومساحتها بالايدي ومن المختصرات في هذا الفن سلم السيا. انتهى .

علم الاحكام قال في كثف اللنومه والاحكام إسم متى اطلق في العقليات اريد به الاحوال العينية المستنتجة من مقدمات معلومـــة هي الكواكب من

جهة حركاتها ومكانها وزمانها وفي الشرعيات يطلق على الفروع الفقهية المستنبطة من الاصول الاربعة وسيأتي في علم الفقه وامــا الاول فهو الاستدلال بالتشكلات الفلكية من اوضاعها واوضاع الكواكب من المقابلة والمقارنة والتثليث والتسديس والتربيع على الحوادث الواقعة في عالم الكون والفساد في احوال الجو والمعادن والنبات والحيوان وموضوعه الكواكب بقسميها ومباديه اختلاف الحركات والانظار والقران وغايته العلم بما سيكون بما اجرى الحق من العادة بذلك مع امكان تخلفة عندنا كمنافع المفردات ومما يشهد بصحته بنية بغداد فقد احكمها الواسمع والشمس فيالاسد وعطارد في السنبلة والقمر في القوس فقضى الحق ان لا يموت فيها ملك ولم يزل كذلك وهذا بحسب المحوم واما بالخصوص فمتى علمت مولد شخص سهل عليك الحكم بجا يتم له من مرض وعلاج وكسب وغير ذلك كذافي تذكرة داود ويكن المناقشة في شاهده بعد الامعان في التاريخ لكن لا يلزم من الجرح بطلان دعواه وقال المولى ابو الخير واعلم ان كثيراً من العلما. اجمعوا على تحريم علم النجوم مطلقاً وبعضهم على تحريم اعتقاد الكواكب مؤثرة بالذات وقد ذكر عن الشافعي انه قال انكان المنجم يعتقد ان لا مؤثر الا الله سبحانه وتعالى لكن اجرى الله عادته بان يقع كذا عند كذا والمؤثر هـو الله سبحانه وتعالى فهذا عندي لا بأس بــه وحيث ثم ينبغي ان يحمل على من يعتقد تأثير النجوم ذكره ابن السبكي في طبقاته الكبرى وفي هذا الباب اطنب صاحب مفتاح السعادة الا انه افرط في الطمن قال واعلم ان احكام النجوم غير علم النجوم لان الثاني يعرف بالحساب فيكون من فروع علم الرياضي والاول يعرف بدلالة الطبيعة على الاثار فيكون من فؤوع الطبيعي ولها فروع منها علم الاختبادات وعلم الرمل وعلم

الفال وعلم القرعة وعلم الطيرة والزجر انتهى وفيه كتب كثيرة يأتي ذكرها في النجوم انتهى

علم الاختلاج

قال في كشف الظنومه وهو من فروع علم الفراسة قال المولى ابو الخير وهو علم باحث عن كيفية دلالة اختلاج اعضا الانسان من الرأس الى القدم على الاحوال التي ستقع عليه واحواله ونفعه والغرض منه ظاهر لكنه علم لايعتمد عليه لضعف دلالته وغموض استدلاله ورأيت في هذا العلم رسائل مختصرة لكنها لاتشنى العليل ولاتستي الغليل انتهى وقال الشيخ داود الانطاكي في تذكرته اختلاج حركة العضو والبدن غير ارادية تكون عن فاعــل هو البخار ومادي هو الغذاء المبخَّر وصوري هو الاجتماع وغائي هو الاندفاع ويصدر عنه اقتدار الطبع وحال البدن معه كحال الارض مع الزلزلة عموماً وخصوصاً وهو مقدمة لما سيقع للعضو المختلج من مرض بكون عن خلط يشابه البخار المتحرك في الاصح وفاقا وقال جالينوس العضو المختلج اصح الاعضا. اذ لولم يكن قوياً ماتكاثف تحت البخار كما انه لم يجتمع في الارض الاتحت تخوم الجبال قال وهذا من فساد النظر في العلم الطبيعي لأن علة الاجتماع تكاثف المسام واشتدادها لاقوة الجسم وضعفهومن ثمة لم يقع في الارض الرخوة مع صحة ترتيبها ولانا نشاهد انضباب المواد الى الاعضاء الضعيفة ولان الاختلاج يكثر جداً في قليل الاستحام والتدليك دون العكس وعد اكثر الناس له علماً وقد اناطوا به احكاماً ونسب الى قوم من الفرس والعراقيين والمبند كطمطم واقليدس ونقل فيهكلام عن جعفر بن محمد الصادق وعن الاسكندر ولم يثبت على ان توجيه ما قيل عليه ممكن

لان العضو المختلج يجوز استناد حركته الى حركة الكوكُب المناسبله لما عرفناك من تطابق العلوي والسفلي في الاحكام وهذا ظاهر انتهى

عام الاختيارات

قال في كشف الظومه فهو علم باحث عن احكام كل وقت وزمان من الخير والشر واوقات يجب الاجتراز فيهما عن ابتدا الامور واوقات يستحب فيها مباشرة الامور واوقات يكون مباشرة الاممور فيها بين بين ثم كل وقت له نسبة خاصة ببعض الامور بالخيرية وببعضها بالشـرية وذلك بحسب كون الشمس ني البروج والقمر في المنازل والاوضاع الواقعة بينهما من المقابلة والتربيع والتسديس وغير ذلك حتى يمكن يسبب ضبط هذه الاحوأل اختيار وقت لكل امرمن الامور التي تقصدها كالسفر والبنا. وقطع الثوب الى غير ذلك، من الامور ونفع هـذا العلم بين لا يخفى على احد انتهى ما ذكره المولى ابو الخير في مفتاح السعادة وفيه كتب كثيرة منهما كتب بطليموس وواليس المصري ودروينوس الاسكندراني وكتاب ابي معشر البلخي وكتاب عمر بن فرحان الطبري وكتاب احمد بن عبد الجليل السنجري وكتاب محمد بن ايوب الطبرى وكتاب يعقوب بن على القصراني رتب على مقالتين وعشرين باباو كتاب كوشيار بن لبان الجبلي وكتاب سهل بن نصر وكتاب كنكة الهندي وكتاب بن على الخياط وكتاب الفضل بن بشر وكتاب احمد بن يوسف وكتاب الفضل بن سهل وكتاب نوفل الحمصي وكتاب ابي سهل ماجور واخويهو كتاب على بن، احد الممداني وكتاب الحسن بن الخطيب وكتاب ابي الغنائم بن هلال وكتاب هبة الله بن شمون وكتاب ابي نصر بن علي القمي وكتاب ابي نصر القبيصي وكتاب ابي الحسن بن علي بن نصر واختيارات الكاشني قارسي على مقدمة ومقالتين وخاتمـة والاختيارات العلائية المسماة بالاحكام العلائيةني الاعلامالسماوية وقدسبقواختيارات ابي الشكر يحيي بن محمد المغربي وغير ذلك انتهى

## علم الاخلاق

قال في كشف الظنومه وهو قسم من الحكمة الحملية قال ابن صددر الدين في الفوائد الخاقانية وهو عـ لم بالفضائل و كيفية اقتنائها لتتحلى النفس بها وبالرزائل وكيفية توقيها لتتخلى عنها فموضوعه الاخلاق والملكات والنفس الناطقة من حيث الاتصاف بها وههنا شبهة قويةوهي إن الفائدة في هذا العلم انما تتحقق اذا كانت الاخلاق قابلة للتبديل والتغيير والظاهر خلافه كما يدل عليه قوله عليه الصاوة والسلام الناس معلدن كمعادن الذهب والفضة خياركم في الجاهلية خياركم في الاسلام وروي عنه عليه الصلوة والسلام ايضاً اذا سدءتم بجبل زال عن مكانه فصدقوا واذا سمعتم برجل زال عن خلقه فلا تصدقوا فانه سيعود الى ماجبل عليه وقوله عز وجل إلاَّ إبليس كانَ مِن الجن ففَسِقَ ءَن اص ربه ناظر اليه وايضاً الإخلاق تابعة للمزاج والمزاج غير قابل للتبديل بحيث يخرج عن غرضهوا يضآ السيرة تقابل للصورة وهي لاتتفير والجواب ان الخلق ملكة يصدر بها عن النفس افعال بسهولة من غير فكر وروية والملكة كيفية راسخة في النفس لا تزول بسرعة وهي قسمان احدهما طبيعية والاخر عادية ( اما الاول) فهي ان يكون مزاج الشخص في اصل الفطرة مستعداً للكيفية خاصة كامنة فيه بحيث يتكيف بها بادنى سبب كالمزاج الحار اليابس بالقياس الى الغضب والحاد الرطب بالقياس الى الشهوة والبادد الرطب بالنسبة الى النسيان والبارد اليابس بالنسبة الى البـ لادة ( واما العادية ) فهي ان يزاول في الابتداء فعلا باختياره وبتكرره والتمرن عليه نصير ملكة حتى يصدر عنه الفعل بسهولة منغير روية ففائدة هذا العلم بالقياس الى الاولى ابراز ماكان كامناً في النفس وبالقياس الى الثانية تحصيلها والى هذا يشير ماروي عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بعثت لأتمم مكارم الاخلاق ولهذا قيل ان الشريعة المصطفوية قد قضت الوطر عن اقسام الحكمة العملية على أكمل وجه واتم تفصيل انتهى علم الاسارير

قال في كنف اللذومه وهو علم باحث عن الاستدال بالخطوط في كف الانسان وقدمه بحسب التقاطع والتبائن والطولوالمرض وسمة الفرجة الكائنة بينهما وضيقه الى احواله كطول عمره وقصره وسعادته وشقاوته وغنائه وفقره وممن تمهر في هذا الفن العرب والهنود غالباً وفيه بعض تصنيف لكن جعله ذيلًا للفراسة كذا في مفتاح السعادة انتهى علم الحروف والاسما

قال في كشف الظنوم قال الشيخ داود الانطاكي وهو علم باحث عن خواص الحروف افراداً وتركيباً وموضوعه الحروف الهجائيسة ومادته الاوفاق والتراكيب وصورته تقسيمها كماً وكيفاً وتأليف الاقسام والمزايم وما ينتج منها وفاعله المتصرف وغايته التصرف على وجه يحصل به المطلوب ايقاعاً وانتزاعاً ومرتبته بعد الروحانيات والفلك والنجامة انتهى وقال ابن خلدون في المقدمة علم اسرار الحروف المسمى لهذاالمهد بالسيميا نقل وضعه من الطلسات اليه في اصطلاح اهل التصرف من المتصوفة فاستعمل استعمال العام في الخاص وحدث هذا العلم بعد الصدر الاول عند ظهور الغلاة من المتصوفة وجنوحهم الى كشف حجاب

الحس وظهود الخوارق عسلي ايديهم والتصرفات فيعالم العناصر وزعموا ان الكمال الاسماني مطاهره ادواح الافلاك والكواكب وان طبائع الحروف واسرارها سارية في الاسماء فهي سارية في الاكوان وهو من تفاريع علم السيميا لايوقف على موضوعه ولايجاط بالعدد مسائله تعددت فيه تاليف البوني وابن العربي وغيرهما وحاصله عندهم وثمرته تصرف النفوس الربانية في عالم الطبيعةبالاساء الحسني والكلمات الالهية الناشئة حن الحروف المحيطة بالاسرار السارية في الاكوان ثم اختلفوا في سسر التصرف الذي في الحروف بم هو فمنهم من جعله للمزاج الذي فيه وقسم الحروف بقسمة الطبايع الى اربعة اصناف كما للمناصر فتنوعت بقانون صناعي يسمونه التكسير ومنهم من جعل هذا السر للنسبة العددية فان حروف ابجد دالة على اعدادها المتعارفة وضعاً وطبعاً وللاسما. اوفاق كما للاعداد ويختص كل صنف من الحروف بصنف من الاوفاق الذي يناسبه من حيث عدد الشكل او عدد الحروف وامتزج التصرف مـن السر الحرفي والسر العددي لاجل التناسب الذي بينهما فاما سر هذا التناسب الذي بينهما يعنى بين الحروف والزجة الطبائع اوبين الحروف والاعداد فامر عسر على الفهم اذ ليس من قبيل العاوم والقياسات وانمــا مستنده عندهم للذوق والكشف قال البوني ولا تظنن ان سر الحروف مما يتوصل اليه بالقياس العقلى وانما هو بطريق المشاهدة والتوفيق الالهي وام التصرف في عالم الطبيعة بهذه الحروف والاساء وتأثير الاكوان من ذلك فامر لاينكر لثبوته عن كثير منهم تواتراً وقد يظن ان تصرف هؤلاء وتصرف اصحاب اسماء الطلسمات واحد وليس كذلك ثم ذكر الفرق بينها واطال وقد ذكرنا طرفاً من التفصيل في كتابنا المسمى بروح الحروف والكتب المصنفة في هذااله لم كثيرة جداً لكن العمدة ماذكرنا

علم الحيل الساسانية

قال في كشف الظنومه ذكره ابو الخير من فروع علم السحر وقال علم يعرف به طريق الاحتيال في جلب المنافع وتحصيــل الأموال والذي باسرها يتزيا في كل بلدة بزي يناسب تلك البلدة بان يعتقد اهلها في اصحاب ذلك الزي فتارة يختارون زي الفقها، وتارة يختارون زي الوعاظ وتارة يختارون زي الاشراف الى غير ذلك ثم انهم يحتـالون في خداع العوام بامور تعجز المقول عن ضبطها منها ما حكى واحــد انه رأى في جامع البصرة قرداً على مركب مثل ما يركبه ابنا. الملوك وعليه البسة نفيسة نحو ملبوساتهم وهو يبكى وينوح وحوله خدم يتبعونه ويبكون ويقولون يا اهل العافية اعتبروا بسيدنا هذا فانهكان من ابنا الملوك عشق امرأة ساحرة وبلغ حاله بسحرها الى ان مسخ الى صورة القرد وطلبت منه مالاً عظيا لتخليصه من هذه الحالة والقرد في هذا الحال يبكى بأنين وحنين والعامة يرقون عليه ويبكون وجعوا لاجله شيئاً من الامو الثم فرشو اله في الجامع سجادة فصلى عليها ركعتين ثمصلي الجنعة مع الناس ثم ذهبوا بعد الفراغ من الجمعة بتلك الاموال وامشال هذه كثيرة قلت ذكر هذه الحكاية ايضاً في تاريخ ميرخوند وكتاب المختار في كشف الاستار بالغ في كشف هذا الاسرار انتهى علم الحيوان

قال في كثف الظوره وهو علم باحث عن احوال خواص انواع الحيوانات وعجائبها ومنافعها ومضارها وموضوعه جنس الحيوان البري والبحري والماشي والزاحف والطائر وغير ذلك والغرض منه التداوي والانتفاع بالحيوانات والاجتناب عن مضارها والوقوف عسلى عجائب احوالها وغرائب افعالها وفيه كتب قديمة واسلامية منها كتاب الحيوان لديموقر اتيس ذكر فيه طبائعه ومنافعه وكتاب الحيوان لارسطاليس تسع عشرة مقالة انتهى

علم الخطائين

قال في كشف الظوم، وهو علم من فروع الحساب وهو علم يتعرف منه استخراج المجهولات العددية اذا امكن صيرورتها في اربعة اعـداد متناسبة ومنفعته كالجبر والمقابلة الا انه اقل عموماً منه واسهل عملًا وانما .سمي بهلانه يفرض المطلوب شيئاً ويختبر فان وافق فذاك والاحفظذلك الخطأ وفرض المطاوب شيئاً آخر ويختبر فان وافق فذاك والاحفظ الخطأ الشاني ويستخرج المطلوب منهما فاذا اتفق وقوع المسئلة اولا في اربعة اعداد متناسبة امكن استخراجها بخطأ واحد ومن الكتب الكافية فيه كتاب لزين الدين المغربي وبرهن عليه ابو علي الحسن بن ابي الحسن بن الهيثم الفيلسوف المتوفي سنة ٢٣٠ ثلاثين واربعائة على طرق علم الخط

قال في كمَّف الظنومهوهو معرفة كيفية تصوير اللفظ بحروف هجائية الى اسماء الحروف اذا قصد بها المسمى نحو قولك اكتب جيم عين فا را فاغا يكتب هذه الصورة جعفر لانه مسماها خطاً ولفظاً ولذلك قال الخليل لما سئلهم كيف تنطقون بالجيم من جعفر فقالوا جيم انما نطقتم بالاسم ولم تنطقوا بالمسئول عنه والجواب جهلانه المسمى فان سمي به مسمى اخر كتب كغيرها نحو ياسين وحاميم يس حم هذا ماذكر في تعريفه والغرض والغاية ظاهر لكنهم اطنبوا في بيان احوال الخط وانواعه وقد ذكر الچلي خلاصة ما ذكروا في فصول انتهى

علم الخفأ

قال في كشف اللغو مه وهو علم يتعرف منه كيفية اخف الشخص نفسه عن الحاضرين بحيث يراهم ولا يرونه ذكره ابو الخير من فروع علم السحر وقال وله دعوات وعزائم الا ان الغالب على ظني ان ذلك لايمكن الا بالولاية بطريق خرق العادة لا بمباشرة اسباب يترتب عليها ذلك عادة وكثيراً ماذسمع هذا لكن لم نر من فعله الا ان خوارق العادات لاتنكر سيا من اوليا. هذه الامة انتهى اقول كونه علماً من جهة تفرعه على السحر لا من جهة الكرامة فلا وجه لغلبة ظنه في عدم امكانه اذ هو بطريق السحر ممكن لا شبهة فيه بل بطريق الدعوة والعزائم ايضاً كما يدعيه اهله وعدم الروية لا يدل على على على عليها أيضاً كما

علم جر الاثقال

قال في كشاف الرصلامات وهو علم تتبين منه كيفية المجاد الالات الثقلية ومنفعته نقل الثقل العظم بالقوة اليسيرة انتهى قال في كشف الظهرية هو علم يبحث فيه عن كيفية اتخاذ الالات تجر الاشياء الثقيلة بالقوة اليسيرة ومنفعته ظاهرة وقد برهن ايدن في كتابه في همذا العلم على نقل مائة الف رطل بقوة خسمائة وهو من فروع علم الهندسة وبرهن الامام في اخر جامع العلوم على بعض مسائله ولم يذكر صاحب مفتاح السعادة كتاباً في هذا الفن انتهى

علم البنكامات

قال في كثاف الاصطلاحات وهو علم تتبين منه كيفية ايجاد الالات المقدرة للزمان ومنفعته مدرفة اوقات العبادات او استخراج الطوالع -- ٣٣-

منالكواكبواجزاء ذلكالبروج انتهىقالفي كثف لظنومه يعني الصور والاشكال الموضوعة لمعرفة الساعات المستوية والزمانية فاذأ هو عـلم يمرف به كيفية اتخاذ الالات يقدر بها الزمان وموضوعه حركات مخصوصة في اجسام مخصوصة تنقضي بقطع مسافات مخصوصة وغايته معرفة اوقات الصلوات وغيرها من غير ملاحظة حركات الكواكب وكذلك ممرفة الاوقات المفروضة للقيام في الليل اما للتهجد او للنظر في تدابير الدول والتأمل في الكتب والصكوك والخرائط المنضبطة بهسا احوال المماكة والرعايا ولا يخبى ان هذين الامرين فرض كفاية وما لا يتم الواجب الابه فهو واجب واستمداده من قسمي الحكمة الرياضـي والطبيعي ومع ذلك يحتاج الى ادراك كثير وقوة تصرف ومهارة فى كثير من الصنائع وانقسمت البنكامات الى الرملية وليس فيها كثير طائل والىبنكامات الماء وهي اصناف ولاطائل فيها ايضأ والىبنكامات دورية معمولة بالدواايب يدير بعضها بعضاً وهذا العلم من زياداتي عـ لي مفتاح السعادة فان ماذكر صاحبه من انه عـلم آلات الساعة ليس كما ينبغي فتأمل ومن الكتب المصنفة غيهااكواكب الدرية والطرق السنية في الالات الروحانية في بنكامات الما كلاهما لله لامة تقى الدين الراصد وكتاب بديع الزمان في الآلات الروحانية انتهى

علم الالات الحربية

قال في كشاف الوصطلاحات وهو علم تتبين منه كيفية ايجاد الالات الحربية كالمجانيق وغيرها ومنفعته شديدة العنا. في دفع الاعدا. وحماية المدن قال في كثف الظومه وهو علم يتمرف منه كيفية اتخاذ الالات الحربية كالمنجنيقوغيرها وهو من فروع الهندسة ومنفعته ظاهرة وهذا العلم احد اركان الدين لتوقف امر الجهداد عليه ولبني موسى بن شاكر كتاب مفيد في هذا العلم كذا في مفتاح السعادة وينبغي ان يضاف علم دمي القوس والبنادق الى هذا العلم وان ينبه على ان امثال ذلك العدلم قسمان علم صنعتها وعلم استعمالها وفيه كتب انتهى

## عئم الالات الروحانية

قال في كثاف الاصطلامات وهو علم تتبين منه معرفة كيفية ايحاد الالات المرتبة على ضرورة عدم الخلاء ونحوها من الات الشراب وغيرها ومنفعته ارتياض النفس بغرائب هذه الآلات انتهى قال في كشف الظومه علم الالات الروحانية المبنية على ضرورة عدم الخلا كقدح العدل وقدح الجور اما الاول فهو اناء اذا امتلا منها قدر معين يستقر فيها الشراب وان زيد عليها ولو بشى، يسير ينصب الماء ويتفرغ الاناء عنه مجيث لا يبق قطرة واما الثاني فله مقدار معين ان صب فيه الماء بذلك القدر القليل يثبت وان ملي، يثبت ايضاً وان كان بين المقدارين يتفرغ علم الهندسة من حيث تعين قدر الاناء والا فهو من فروع الاناء كل ذلك لعدم امكان الخلا قال ابو الخير وامثال هذه فهو من فروع علم الهندسة من حيث تعين قدر الاناء والا فهو من فروع عام الطبيعي ومن هذا القبيل دوران الساعات ويسمى علم الالات الروحانية لارتياح النفس بغرابة هذه الالات واشهر كتب هذا الفن حيل بني موسى بن شاكر وفيه كتاب مختصر لفيلن وكتاب مبسوط للبديع الجزري انتهى

علم الهيئة

قال في كثاف الاصطلاحات هو من اصول الرياضي وهو علم يبحث فيه عن احوال الاجرام البسيطة العلوية والسفلية من حيث الكحية

والكيفيةوالوضع والحركة اللازمة لهاوما يلزم منها فالكمية اما منفصلة كاعداد الافلاك وبعض الكواكب دون اعداد العناصر فانها مأخوذة من الطبيعيات واما متصلة كمقادير الاجرام والابعاد واليوم واجراءه ومايتركب منها واما الكيفية فكالشكل اذ تتبين فيه استدارة هـذه الاجسام وكلون الكواكب وضوئها واما الوضع فكقرب الكواكب وبعدها عن دائرة معينة وانتصاب دائرة وميلانهما بالنسبة الى سمت دؤوس سكان الاقاليم وحيلولة الارض بين النديرين والقمر بين الشمس والابصار ونحو ذلك واما الحركة فالمبحوث عنه في هذا الفن منها هو قدرها وجهتها واما البعث عن اصل الحركة واثباتها للافلاك فمن الطبيعيات والمراد باللازمة الداغة على زعمهم وهي حركات الافلاك والكواكب واحترزبها عن حركات العناصر كالرياح والامواج والزلاذل فان البحث عنها من الطبيعيات واما حركة الارض مــن المغرب الى المشرق وحركة الهوا بمشائعتها وحركة النار بمشائعة الفلك فمالم يثبت ولو ثبت فلا يبعد أن يجعل البحث منها من حيث القدر والجهة من مسائل الميئةوالمرادبما يلزم من الحركة الرجوع والاستقامة والوقوف والتعديلات ويندرج فيه بعض الاوضاع ولم يذكر صاحب التذكرة هذا القيد اعنى قيد ما يلزم منها والظاهر انه لاحاجة اليه والغرض من قيد الحيثية الاحتراز عن علم السما والعالم فان موضوعه البسائط المذكورة ايضاً لكن يبحث فيه عنها لاعـن الحيثية المذكورة بل من حيث طبائعها ومواضعها والحكمة فيترتيبها ونضدها وحركاتها لاباعتباد القدر والجهة وبالجملة فموضوع الهيئة الجسم البسيط من حيث امكان عروض الاشكال والحركات المخصوصة ونحوها وموضوع علم السها والعالم الذي هو مين اقسام الطبيعي الجسم البسيط ايضاً لكن من حيث امكان عروض التغير

والثبات وانما زيد لفظ الامكان اشارة الى ان ما بغو من جزء الموضوع امكان العروض لا العروض بالفعل الذي هو المحمول فان مايكون جز. الموضوع ينبغى أن يكون مسلم الثبوت وهو امكان العروض لاالعروض بالفعل وقيل موضوع كل من العلمين الجسم البسيط من حيث امكان عروض الاشكال والحركات والتمايز بينهما انما هو بالبرهان فان اثبت المطلوب بالبرهان الابي يكون من الهيئة وان اثبت بالبرهان اللمي يكون من علم السماء والعالم فان تمايز العلوم كمايكزن بتمايز الموضوعات كذلك قد يقع بالمحمولات والقول بان التمايز في العلوم انما هو بالموضوع فامر لم يثبت بالدليل بل هو مجرد رعاية مناسبة اعلم ان الناظر في حركات الكواكب وضبطهاو اقامة اابر اهين على احوالها بكيفية الاقتصار على اعتبار الدوائر ويسمى ذلك هيئة غير مجسمة ومن اراد تصور مبادي تلك الحركات على الوجه المطابق لقواعد الحكمة فعليه تصود الكرات على وجه تظهر حركات مراكز الكواكب وما يجري مجريها في مناطقها ويسمى ذلك هيئة مجسمة واطلاق العلم على المجسمية مجاز ولمــذا قال صاحب التذكرة انها ليست بعلم تام لان العلم هو التصديق بالمسائل على وجه البرهان فاذا لميورد بالبرهان يكون حكاية للمسائل المثبتة بالبرهان في موضع آخر هذا كلهخلاصة ماذكره عبد العلى البرجندي في حواشي شرح الملخص فائدة المذكور في علم الهيئة ليس مبنياً عـلى المقدمات الطبيعية والالهية وما جرت به العادة من تقدير المصنفين كتبهم بها اغا هو بطريق المتابعة للفلاسفة وليس ذلك امراً واجباً بل لتكن اثباتهمن غير ملاحظة الايتناء عليها فان الذكور فيه بعضه مقدمات هندسية لا يتطرق اليها شبهة مثلا مشاهدةالتشكلات البدرية والهلالية على الوجه الرصود توجب اليقين بان نور القمر مستفاد من نور الشمس وبعضه

مقدمان يجكم بها العقل بجسب الاخذ لما هو الاليق والاحرى كحا يقولون ان محدب الحامل يماس محدب الممثل عـــلى نقطة مشتركة وكذا مقعره بمقدره ولا مستند لهم غير ان اولى ان لا يكون في الفلكيات فصل لا يحتاج اليه وكذا الحال في اعداد الافلاك من انها تسعة وبعضه مقدمات يذكرونها على سبيل التردد دون الجزم كما يقولون ان اختلاف حركة الشمس بالسرعة والبطو اما بنا على اصل الخارج او على اصل التدوير من غير جزم باحدهما فظهر ان ما قيل من اثبات مسائل هـــذا الفن مبني على اصول فاسدة مأخوذة من الفلاسفة من نغى القادر المختار وعدم تجريز الخرق والالتيام على الافلاك وغير ذلك ليس بشي ومنشأه عدم الاطلاع على مسائل هـذا الفن ودلائله وذلك لأن مشاهدة التشكلات البدرية والهلالية على الوجه المرصود توجب اليقين بأن نور القمر حاصل من نور الشمس وان الخسوف انما هو بسبب حيلولة الارض بين النيرين الكسوف وانما بسبب حيلولة القمر بين الشمس والبصر مع القول بثبوت القادر المختار وننى تلك الاصول المذكورة فان ثبوت القادر المختار وانتقاء تلك الاصول الانيفيان ان يكون الحال ما ذكر غاية الامر انها يجوز ان الاحتمالات الاخر مثلا على تقدير ثبوت القادر المختاريجوز ان يسوَّد القادر بحس ارادتهوينور وجه القمر على مايشاهد من التشكلات البدرية والهلالية وايضاً يجوز على تقدير الاختلاف في حركات الفلكيات وسائر احـوالها ان يكون احد نصني كل من النيرين مضيئاً والآخر مظلماً ويتحرك النيران على مركزيهما بحيث يصير وجهاهما المظلمان مواجهين لنا في حالتي الخسوف والكسوف اما بالعام اذا كانا تامين او بالبعض ان كانا ناقصين وعلى هذا القياس حال التشكلات البدرية والهلالية لكلنا نجزم مع قيام الاحتمالات المذكورة ان الحال

على ما ذكر من استفادة القمر النور من الشمس وان الخسوف والكسوف بسبب الحيلولة ومثل هذا الاحتمال قائم في العـلوم العادية والتجربية ايضاً بل في جميع الضروريات مع ان القادر المختار يجوز ان يجعلها كذلك بحسب ارادته بل على تقدير ان يكون المبدأ موجباً يجوز ان يتحقق وضع غريب من الاوضاع الفلكية فيقضى ظهور ذلكالامر الغريب على مذهب القائلين بالايجاب من استناد الحوادث الى الاوضاع الفلكية وغير ذلك مما هو مذكور في شبه القادحين في الضروريات ولو سلم ان اثبات مسائل هذا الفن يتوقف على تلك الاصول الفاسدة فلا شك انه انما يكون ذلك اذا ادعى اصحاب هذا الفن انه لا يحكن الا على الوجه الذي ذكرنا اما اذاكان دعواهم انه يكن ان يكون على ذلك الوجه ويمكن ان يكون على الوجو دالاخر فلايتصو دالتوقف حينئذ وكغي بهم فضلا انهم تخيلوا من الوجوه المكنة ما تنضبط به احروال تلك الكواكب مع كثرة اختلافاتها على وجه تيسر لهم ان يعينوا مواضع تلك الكواكب واتصالات بعضها ببعض فيكل وقت ارادوا بحيث يطابق الحس والعيان مطابقة تتحير فيها العقول والاذهان كذا في شرح التجريد وهكذا يستفاد من شرع المواقف في موقف الجوهر في آخر بيان محدد الجهات وفي ارشاد القاصد الهيئة وهو علم نعرف به احوال الاجرام البسيطة العلوية والسفلية واشكالها واوضاعها وابعداد ما بينها وحركات الافلاك والكواكب ومقاديرها وموضوعه الاجسام المذكودة من حيث كميتها واوضاعها وحركاتها اللازمة لها واما العلوم المتفرعة عليه فهى خمسة علم الزيجات وعلم المواقيت وعلم كيفية الارصاد وعلم تسطيح الكرات والآلات الحادثة عنه وعلم الالات الظلية وذلك لانه اما ان يبحث عن ايجاد ما تبرهن بالفعل اولا الثاني كيفيه الارصاد

والاول اما حساب الاعمال او التوصل الى معرفتها بالالات فالاول منعها ان اختص بالكواك المجردة فهو علم الزيجات والتقاويم والافهو علم علم المواقيت والإلات اما شعاعية او ظلية فان كانت شعاعية فهو علم تسطيح الكرة وانكانت ظليسة فعلم الالات الظلية انتهى قال ابمه فلمرومه وهـو علم ينظر في حركات الكواكب الثابتة والمتحركة والمتحيزة ويستدل بكيفيات تلك الحركات على اشكال واوضاع للافلاك لزمت عنها هذه الحركات المحسوسة بطرق هندسيه كما يبرهن على ان مركز الارض مباين لمركز فلك الشمس بوجود حركة الاقبال والادبار وكما يستدل بالرجوع والاستقامة للكواكب على وجود افلاك صغيرة حاملة لهما متحركة داخل فلكها الاعظم وكما يبرهن على وجود الفلك الثامن بحركة الكواكب الثابتة وكما يبرهن على تعدد الافلاك للكوكب الواحد بتعداد الميول له وامشال ذلك وادراك الموجود من الحركات وكيفياتها واجناسها انميا هو بالرصد فانا انما علمنا حركة الاقبال والادبار به وكدا تركيب الافلاك في طبقاتها وكذا الرجوع والاستقامة وامثال ذلك وكان اليونانيون يعتنون بالرصد كثيراً ويتخذون له الالات التي توضع ليرصد بها حركة الكواكب المعين وكانت تسمى عندهم ذات الحلق وصناعة عملها والبراهين عليه في مطابقة حركتها بحركة الفلك منقول بايدي الناس واما في الاسلام فلم تقع به عنايه الا في القليل وكان في ايام المأمـون شي. منه وصنع الآلة المعروفة لترصد المسماة ذات الحلق وشرع في ذلك فلم يتم ولمامات ذهب رسمه واغفل واعتمد من بعده على الارصاد القديمية وليست بمغنية لاختلاف الحركات باتصال الاحقاب وان مطابقة حركة الالة في الرصد بحركة الافلاك والكواكب انما هو بالتقريب ولا يعطى التحقيق فاذا

طال الزمان ظهر تفاوت ذلك بالتقريب هذه الهيأة وصناءة شريفة وليستءلى مايفهم في المشهور انها تعطي صورة السمو ات وترتيب الافلاك والكواكب بالحقيقه بل انما تعطي ان هذه الصور والهيئات للافلاك لزمت من هذه الحركات وانت تعلم انه لا يبعد ان يكون الشي، الواحد لازماً لمختلفين وان قلنا ان الحركات لازمة فهو استدلال باللازم عـلى وجود الملزوم ولا يعطي الحقيقة بوجه على انه علم حليل وهو احد اركان التعاليم ومن احسن التآليف فيه كتاب المجسطي منسوب لبطليموس وليس من ملوك اليونان الذين اسماؤهم بطليموس على ما حققه شراح الكتاب وقد اختصره الائمة من حكاء الاسلام كما فعله ابن سينا وادرجه في تعاليم الشفاء ولخصه ابن رشد ايضاً من حكاء الاندلس وابن السمح وابن الصلت في كتاب الاقتصار ولابن الفرغاني هيئة ملخصة قربها وحذف براهينها الهندسية والله علم الانسان ما لم يعلم من لا الا هو رب العاليم

## علم الزيجات

قال في كثاف الوصطلامان والتقاويم علم تتعرف منه مقادير حركات الكواكب السيارة منتزعاً من الاصول الكلية ومنفعته معرفة موضع كل واحد من الكواكب السبعة بالنسبة الى فلكه والى فلك البروج وانتقالاتها ورجوعها واستقامتها وتشريقها وتغريبها وظهورها واختفائها في كل زمان ومكان وما اشبه ذلك من اتصال بعضها ببعض وكسوف الشمس وخسوف القمر وما يجري هذا المجرى انتهى قال في ابه فاموده وهي صناعة حسابية على قوانين عددية فيا يخص كل كوكب من طريق حركته وما ادى الله برهان الهيئة في وضعه من سرعة وبطو واستقامة ورجوع وغير ذلك يعرف به مواضع الكواكب في افلاكها

- 214 -

لاي وقت فرض من قبل حسبان حركاتها على تلك القوانين المستخرجه من كتب الهيئة ولهذه الصناعة قوانين كالمقدمات والاصول لها في معرفة الشهور والايام والتواريخ الماضية واصول متقررة من معرفة الاوج والحضيض والميول واصناف الحركات واستخراج بعضها من بعض يضعونها في جداولُ مرتبة تسهيلًا على المتعلمين وتسمى الازياجويسمي استخراج مواضع الكواكب للوقت المفروض لهذه الصناعة تعديلا وتقوياً وللناس فيه تآليف كثيرة للمتقدمين والمتأخرين مثل البتاني وابن الكماد وقد عول المتأخرون لهذا العهد بالمغرب عملى زيج منسوب لابن اسحاق من منجمي تونس في اول المائة السابعة ويزعمون أن ابن اسحق عول فيه على الرصد وان يهودياكان بصقلية ماهراً في الهيئة والتعاليم وكان قد عنى بالرصد وكان يبعث اليه بما يقع في ذلك من احوال الكواكب وحركاتها فكان اهل المغرب لذلك عنوا به لوثاقة مبناه على ما يزعمون ولخصه ابن البنا. في اخر سماه المنهاج فولع به الناس لما سهل من الاعمال فيه وانما يحتاج الى مواضع الكواكب من الفلك لتنبنى عليها الاحكام النجومية وهو معرفة الاثار التي تحدث عنها باوضاعها في عالم الانسان من الملك والدول والمواليد البشرية كما نبينه بعد ونوضح فيه ادلتهم ان شا. الله تعالى والله الموفق لما يحبه ويرضاه لا معبود سواه انتهى

علم السحر

قال في كثاف الاصطلاحات وهو علم يستفاد منه حصول ملكة نفسانية يقتدر بها على افعال غريبة باشياء خفية ومنفعته ان يعلم ليحذر لا ليحمل ولانزاع في تحريم عمله اما مجرد عمله فظاهر الاباحة بل قدذهب بعضهم الى انه فرض كفاية لجواز ظهور ساحر يدعى النبوة فيكون في

الامة مـن يكشفه ويقطعه ويجي. في لفظ السحر انتهى قال في كُف الظومه وهو ماخنى سببه وصعب استنباطه لاكثر العقول وحقيقته كل ماانقادت النفوساليه بخدعة فتميلالى اصغاء الاقوال والافعال الصادرة عن الساحر فعلى هذا التقدير هو علم باحث عن معرفة الاحوال الفلكية واوضاع الكواكب وعن ارتباطكل منها مع الامور الارضيةوالمواليد الثلاثة على وجه خاص ليظهر من ذلك الارتباط والامتزاج عللهاواسبابها وتركيب الساحر في اوقات المناسبة مـن الاوضاع الملكية والانظار الكوكبية بعضالمواليدببعض فيظهر ماجل اثره وخني سببه من اوضاع عجيبة وافعال غريبة تحيرت فيها العقول وعجزت عن حل خفائها افكار الفحول واما منفعة هذا العلم فالاحتراز عن عمله لانه محرم شرعاً الا ان يكون لدفع ساحر يدءى النبوة فعند ذلك يفترض وجود شخص قادر لدفعه بالعمل ولذلك قال بعض العلما. ان تعلم السحر فرض كفايةواباحه الاكثرون دون عمله الا اذا تعين لدفع المتنبي. واختلف الحكما. في طرق السحر فطريق الهند بتصفية النفس وطريق النبط بعمل العزائم في بعض الاوقات للمناسبة وطريق اليونان بتسخير دوحانية الافلاك والكواكب وطريق العبرانيين والقفط والمرب بذكر بعض الاساء المجهسولة المعاني فكأنه قسم من العزائم زعموا انهم سخَّروا الملائكة القاهرة للجــن فمن الكتب المؤلفة في هـذا الغن والايضاع والبساطين لأستنخدام الانس وارواح الجن والشياطين وبغية الناشد ومطلب المقاصد على طريقة العبرانيين والجمهرة ايضاً ورسائل ادسطو وغاية الحكيم وكتاب طياوس وكتاب الوقوقات على طريقة اليونانيين وكتاب سحر النبط وكتاب العمى على طريقة العبرانيين ومراة المعاني في ادراك العالم الانساني عـلى طريقة المندثم قال في كثاف الاصطلاحات في لفظ السحر بالكسر وسكون

الحا. المهملة هو فعل يخفي سببه ويوهم قلب الشي. عن حقيقته كذا قال ابن مسعود وفي كشف الكشاف السحر في اصل اللغة الصرف حكاه الازهري عن الفرا. ويونس وقال وسمى السحر سحراً لانه صرف الشي. من جهته فكان الساحر لما ارى الباطل حقاً اي في صورة الحق وخيل الشي. على غير حقيقته فقد سحر الشي. عن وجهه اي صرفه وذكر عن الليث انه عمل يتقرب به الى الشيطان ومعونته منه وكل ذلك الامر كينونة السحر فلميصل الى تعريف يعولعليه في كتب الفقه والمشهور عند الحكاء منه غير المعروف في الشرع والاقرب انه الاتيان بخارق عن مزاولة قول او فعل محرم في الشرع اجرى الله سبحانه سنته بحصوله عنده ابتلا. فانكان كفراً في نفسه كعبادة الكواكب او انضم معه اعتقاد تأثير منغير هتعالى كفر صاحبهوالا فسقوبدع نقل في الروضة عن كتاب الارشاد لامام الحرمين ان السحر لا يظهر الاعلى فاسق كما ان الكرامة لا تظهر الا على متق وليس له دليل من العقل الا اجماع الامة وعـلى هذا تعلمه حرام مطلقاً وهو الصحيح عند اصحابنا لانه توسل الى محظور عنه للغني انتهى وفي البيضاوي في تفسير قوله تعالى 'يعَلَّمون الناس السحر المراد بالسحر ما يستعان في تحصيله بالتقرب الى الشيطان ممــا لا يستقل به الانسان وذلك لا يحصل الالمن يناسبه في الشرارة وخبث النفس فان التناسب شرط في التضامن والتعاون وبهذا يميز الساحر عن النبى والولي واما ما يتعجب منه كما يفعله اصحاب الحيل بمعدونة الالات والادوية او يريه صاحب خفة اليد فغير مذموم وتسميته سحراً عــلى التجوز او لما فيه من الدقة لان السحر في الاصل موضوع لما خنى سببه انتهى وفي الفتاوي الجادية السحر نوع يستفادمن العلم بخواص الجواهر وبامور حسابية في مطالع النجوم فتتخذ من تلك الجواهر هيكل

مخصوص على سورة الشخص المسحور ويترصيد له وقت مخصوص في المطالع وتقرن به كلمات تتلفظ بهها من الكفر والفحش المخالف للشرع ويتوصل في تسميتها الى الاستعانة بالشياطين وتحصل من مجمدوع ذلك بحكم اجراء الله العادة احوال غريبة في الشخص المسحود انتهى وكونه معدوداً من الخوارق مختلف فيه كما عرفت في فصل القاف من باب الخا. المعجمة وقال الحكما. السحر مزج قوي الجواهر الارضية بعضها ببعض قال الامام فخر الدين الرازي في التفسير الكبير اعلم ان السحر عـ لي اقسام القسم الاول سحر الكلدانيين والكسدانيين الذين كانوا في قديم الدهر وهم قوم يعبدون الكواكب ويزعمون انها هي المدبرة لهذا العالم ومنها تصدر الخيرات والشرور والسعادة والنحوسة وهم الذين بعث الله تعالى عليهم ابراهيم عليه السلام مبطلًا لمقالتهم وردا عليهم في مذاهبهم وعقائدهم والقسم الثاني من السحر سحر اصحاب الاوهام والنفوس القوية قالوا اختلف الناس في الانسان فاما اذا قلنا بان الانسان هو هذه البنية فلا شك ان هذه البنية مركبة من الاخلاط الاربعة فلم لا يجوز ان يتفق مزاج من الأمزجة يقتضي القدرة على خلق الجسم والعلم بالأمور الغائبة عنا واما اذا قلنا ان الانسان هو النفس فلم لا يجوز ان يقال ان النفوس مختلفة فيتفق في بعض النفوس ان تكون قادرة على هذه الحوادث الغريبه مطلعة عملي الاسرار الغريبة ثم الذي يوكد هذه الاحتمال على وجوه الاول ان الجذغ يتمكن الانسان من المشي عليه لو كانموضوعاًعلى الارضولا يمكنه لوكان كالجسر موضوعاً على هاوية تحته وما ذاك الاان يخيل السقوط ومتى قوي اوجب السقوط الثاني انه اجمعت الاطباء على النهى المرعوف عن النظرالي الاشياء الجروالمصروع عن النظر الى الاشياء القوية اللمعان والدوران وما ذاك الالان النفوس

خلقت على الاوهام الثالث حكى عن ارسطو إن الدجاجة إذا تشببت وبلغت واشتاقت الى الديك ولم تجده فتصورت الديك وتخيلته وتشبهت بالديك في الصوت والجوارح نبت على ساقها مثل الشي. الثابت عـلى ساق الديك وارتفع على رأسها مثل تاج الديك وليس هذا الابسبب كثرة التوهم والتخيل وهذا يدل على ان الاحوال الجسمانية تابعة للاحوال النفسانية الرابع اجمعث الامم على ان الدعاء مظنة الاجابة واجمعوا على ان الدعاء اللساني الخالي من المطلب النفساني قليل العمل عديم الاثر فدل ذلك على ان للهمم والنفوس اثاراً وهذا الاتفاق غير مختص بمسئلة معينة وبحكمة مخصوصة الخامس ان المبادي القوية للافعال النفسانية ليست الاااتصورات النفسانية لان القوة المحركة مودعة في العضلات صالحه للفعل وتركه ولان يرجح احــد الطرفين على الاخر لا لمرجح وما ذاك الا تصور كون الفعل لذيذاً او قبيحاً او مؤلماً بعد ان كانت كذلك بالقوة فتلك التصورات هي المبادي لصيرورة القوي العقلية مبادي بالفعل لوجود الافعال بسدان كانت بالقوة واذا كانت هذه الفدرات وهي مباد لمبادي هذه الافعال فاي استعباد في كونها مبادي للافعال لنفسها والغا الواسطة عن درجة الاعتبار والسادس ان التجربة والعيان لشاهدان بان هذه التصورات مباد قريبة الحدوث والكيفيات في الإبدان فان الغضبان تشتد سخونة مزاجه عند هيجان كيفية الفضب لاسيا عندد ارادة الانتقام من المغصوب عليه واذا جاز كون التصورات مبادي لحدوث الحوادث في البدن فاي استبعاد من كونها مبادي لحوادث في خارج البدن السابع أن الأصابة بالعين أمر قد أتفق عليه العقلا ونطقت به الاحاديث والحكايات وذلك ايضاً يحقق امكان ما قلنا واذا عرفت هذا فنقول ان النفوس التي تفعل هذه الافعال قد تكون قوية جـداً

فتستغنى في هذه الافعال عن الاستعانة بالالات والادوات وقد تكون ضميفة فتحتاج الى الاستمانة بهذه الالات وتحقيقه ان النفس كانت مستعلية على البدن شديدة الانجذاب الى عالم السموات كانت كانها روح الارواح السماوية فكانت قوية على التأثير في مواد هذا العالم واما اذاكانت ضعيفة شديدة التعلق بهذه اللذات البدنية فحيننذ لايكون لها تصرف البتة الافي البدن فاذا اراد الانسان صيرورتها بحيث يتعدى تأثيرها من بدنها الى بدن اخر اتخذ تمثال ذلك الغير ووضعه عند الحس واشتغل الحس به فتبعه الخيال عليه واقبلت النفس الناطقة عليه فقويت التأثيرات النفسانية والتصرفات الروحانية ولذلك اجعت الامم على انه لابد لهذه الاعمال من الانقطاع عن المألوفات والتشبيهات وتقليل الغذاء بل الاءتزال عن الخلق وكلاكانت هذه الامور اتم كانت هذه التأثيرات اقوى والسبب فيهان النفس اذا اشتغلت بالجانب الواحد اشتغلت جيع قواها في ذلك الفعل واذا اشتغلت بالافعال الكثيرة تفرقت قواها وتوزعت على تلك الإفعال وهذا من حاول الوقت على مسئلة فانه حال تفكره فيها لا بد ان يفرغ خاطره عما عداها فانه عند تفريغ الخاطر يتوجه بكليته اليها فيكونالفعل احسن واسهلواذاكانت كذلككان الانسان المشغول الهم والهمة بقضاء الشهوات وتحصيل اللذات كانت القوة النفسانية مشغولة بها مشغوفة اليها مستغرقة فيها فلا يكون انجذابها الى تحصيل ذلك الفعل قوياً شديداً والقسم الثالث من السحر الاستعانة بالارواح الارضية واعلم أن القول بالجن انكره بعض المتأخرين من الفلاسفه أما اكابر الفلاسفة فانهم ما انكروا القول بعالا انه سموها بالارواح الارضية بعضها خيرة وبعضها شريرة فالخيرة هم مؤمنو الجن والشريرة هم الكفار وهي قادرة عالمة واتصال النفوس بها اسهل من اتصالهــا

بالارواح السماوية الاان القوة الحاصلة للنفوس الناطقة بسبب اتصالها بهذه الارواح الارضية اضعف من القوة الحاصلة لها يسبب الاتصال بالارواح السماوية ثم ان اصحاب الصنعة وارباب التجربة لشاهدوا ان الاتصال بهذه الارواح الارضية يحصل باعمال سهلة قليلة من الرقي والتجريد والقسم الرابع من السحر التخيلات والاخذ بالعيون وهمذا النوع مبنى على مقدمات احداها ان اغلاط البصر كثيرة فان راك السفينة ان نظر الى الشط رأى السفينة واقفة والشط متحركا وذلك يدل على ان الساكن يرى متحركا والمتحرك ساكناً والقطرة النازلة ترى خطأ مستقيأ والشعلة التي تدار بسرعة ترى دائرة والشخص الصغير يرى في الضباب عظيا ويرى العظيم من البعيد صغيراً فعلم ان القوة الباصرة قد تبصر الشي على خلاف ماعليه في الجملة لبعض الاسباب المارضة ثانيها ان القوة الباصرة انما تقف على المحسوس وقوفاً تاماً اذا أدركت المحسوس في زمان له مقدار ما فاما اذا ادركته في زمان صغير جداً ثم ادركت محسوساً اخر وهكذا فانه يختلط البعض بالبعض ولايتميز بعض المحسوسات عن البعض الاخر ومثال ذلك ان الرحى اذا اخرجت من مركزها الى محيطها خطوط كثيرة بالوان مختلفة ثم استدارت فان الحس يرى لوناً واحداً كانه صركب من الالوان وثالثتها ان النفس اذا كانت مشغولة بشي. فربما حضر عند الحس شي. اخر فلا يتبعه الحس البتة كما ان الانسان عند دخوله على السلطان قد يلقاه انسان ويتكلم معه فلا يعرفه ولايفهم كلامه لما ان قابه مشغول بشي. اخر وكذا الناظر في المراة فانه ربما قصد ان يرى قذاة في عينه غيرها ولا يري ما اکثر منها وربما قصد ان یری سطح المرآة هل هو مستو ام لا فلا یری شيئاً ممافي المرآة فاذا عرفت هذه المقدمات سهل عند ذلك تصور كيقية

هذا النوع من السحر وذلك لان المشعبذ الحاذق يظهر عمل شي يشغل انظار الناظرين به ويأخذ عيونهم اليه حتى اذا استفرغهم الشغل بذلك الشي والتحديق نحوه عمل شيئاً اخر بسرعة شديده فيبقى ذلك العمل خفياً وحيائذ يظهر لهم شي، اخر غير ما انتظروه فيتعجبون منه جــداً ولو انه سکت ولم يتکلم بما يصرف الخواطر الی ضد ما يريد ان يحمله ولم يجرك الناس والاوهام والانظار الى غير ما يريد اخراجه لفطن الناظرون بكل ما يفعله فهذا هو المراد من قولهم ان المشعبذ يأخذ بالعيون لانه بالحقيقة ياخذ العيون الى غير الجهة التي يحتال لها فاذا وعيت هذه الاقسام فاقول المعتزلة انكروا السحر بجميع اقسامها الاالتخيل اما اهل السنة فقد جوزوا أن يقدر الساحر على أن يطير في الهوا. ويقلب الانسان حاراً والحمار انساناً الا انهم قالوا ان الله تمالى هو الخالق بهـذه الاشياء عندما يقرأ الساحر رقى مخصوصة وكالات معينة فاما ان المؤثر لذلكهو الفلك او النجوم فلا وقد اجمعوا على وةوع السحر بالقرآن والخدير اما القران فقونه تعالى وما هم بضارين من احد الاباذن الله واما الاخبار احدها ما روى ان النبي صلى الله عليه وسلم سحر وان السحر عمل فيه حتى قال انه ليخيل الي اني اقول الشي وافعله ولم اقله ولم افعله وان الرأة يهودية سحرته وجعلت ذلك السحر راعونة البير فلما استخرج ذلكزال عن النبي عليه الصلوة والسلام ذلك العارض ونزلت المعوذتان بسببه وثانيها ان امرأة اتت عند عائشة رضى الله عنها فقالت انى ساحرة فهل لي من توبة فقالت وما سحرك فقالت صرت الى الموضع الذي فيه هاروت وماروت ببابل لطلب علم السحر فقالالي يا امة الله لا تختاري عــــذاب الاخرة بامر الدنيا فابيت فقالالي اذهبي فبولي على ذلك الرماد فذهبت لابول عليه فنكرت فينفسي فقلت لا افعل وجئت اليهما فقلت قد فعلت

فقالا لي ما رأيت لما فعلت فقلت ما رأيت شيئاً فقالا لي انت على راس امرك فاتقي الله ولا تفعلى فابيت فقالالي اذهبي فافعلى فذهبت ففعلت فرأيت كأن فارساً مقنعاً بالحــديد خرج من فرجي فصعد الى السها. فجئتيهما فاخبرتهما فقالا ايمانك قد خرج عنكوقد احسنت السحر فقالت وما هـو قالا ما تريدين شيئاً تتصوري في وهمك الاكان فصورت في نفسي حباً من حنطة فاذا انا بحب انزع فخرج من ساعته سنبلة فقلت الظحن فالظحن وافتحبز وانالا اريد شيئاً الاحصل فقالت عائشة رضى الله عنها ليس لك توبة انتهى من التفسير الكبير وشيخ ءبد الحق دهاوي درمدارج النبوة فرموده اند كه سحر در شرع حرام ست وبعضى كفته اند که تعلم وي به نيت دفع سحر ازخود حرام نيست وساحر که در سحروي كفرنباشد توبه كنانيده شود واكركفر باشد قتل كرده شود ودر قبول توبه وي اختلاف ست مثل زنديق كه منكر دين ونبوت وحشر ونشر وقيامت يا شــدودر حقيقت سحر اختلافست بعضى كويتدكه مجرد تخيل وايهام ست واختيار ابو بكر استر ابادي اذشافعية وايوب كررازي از حنيفة وطائفه ديكرهمين ست واما جهور عایا اتفاق دارندیر این که سحر را حقیقت ست وظاہر کتاب سنت مشهوره براین دلالت دارد اما اختلاف دارنددرین امر که مرورا تاثيرست فقط در تغير مزاج ليسنوعي ازمرض ست ويا تاثير او منتهى ميشود باحالت يعنى انقلاب حقيقت شي بحقيقت ديكر چنانچه حيوان جاد کردد بالعکس وانسان حمار و کوسفند وشیر کردد وبالعکس وجهور قائل اندبان وبعضى كونيد كه سحر ثبوت ووقوع ندارد واين سخن مكابره وباطل است وكتاب وسنت بخلاف آن ناطق است وسحر صناعيه ست كه حاصل ميشود باعمال واسباب بطريتي اكتساب از حيل واكثروقوع آن ازاهل فسق وفساداست واكر درحالت جنب باشد زياده تاثير كندبلكه اكر جنب از وطيحرام يا محارم بود زيادهتر مؤثر ميباشه اعاذنا الله من السحر ومنالساحر وبنقل صحيح ثابت شده است كهيهود سحر كردند آنخضرت صلى اللهءليه وسلم راو تاثير آن درذات جليل وي ظاهر شداز عروض نسيان وتخيل وضعف قوت جماع وامشال انها ووقوع این حادثه بعد از رجوع از حدیبیه بود در ذیحجه در اخر سنه سادسة از هجرت ومدت بقائى ابن عارضــه بقولي چهلروز وبروايتى ششماه وبنقلي يَكسال برد تا آنكه سي نزد عائشة رضي الله عنها بود ودعا كرد وبسيار كريه كرديستر كفت يا عانشسة اكامعى داري توبا نکه خدای تعالی فتوی داد مرا درآیخه استفسار کردم یعنی اجابت كردايخه سوال كردم ازوي فرودى آمدند مراد ومرد وبنشست يكي از آن دو نزدمن ودیکری نزد پایهای من پس کفت یکی از آن دومرد یار خود را چه حال ست این مردرا ودردوی از چیست کفت مسحور ست كفت كدام سحر كرده است اورا كفت لبيد بن اعاصم يهودي کفت در چهٔ چیز سحر کرده ست کفت در مشاطـه یعنی موبها که اذشانه کردنمی ریزد از سروریش ودر وعای شکوفه نخل نرکفت کجانهاده ست کهت در چاه ذردان ودر روایتی چاه اردان پس آمد آنحضرت باچند صحابه بر آن چاه وفرمود که حمین چاه ست که نمودند مرا آب وي پي بر آوردند از ان اه چان سحررا ودر روايتي امده که يافتند در روزهيکمان که دروی يازده کره بود پس نازل شد سورة فلق وناس وهرایتی که میخواندند کرهی از ان کشاده میشد وایات این دو سوره نیز یازده اند ودر روایتی امده که یا فتند طلعه نخــل رادروي تمثأل آنحضرت ازموم ساخته ودروى سوزنها خلانيده ورشته

دروي يازده كره كرده پس معوذتين ميخواندند وكرهي كشــاده ميشد وهر سوزني كه ميكشيدند تسكين مي يافت وراحت پيــدا میشد یستر دانستنی ست که تاثیر سحر در ذات مبارات ان حضرت موجب منقصت نيست بلكه ظهور تثير سحر دروي عليــه الصلوة والسلام از دلائل نبوةست زيرا كه كفار انحضرت را ساحر ميخو اندند ومقرر است که سحر در ساحر تاثیر بینکند ونیز ظهور سحر والات سحر از جی مخفی که بجز از ساحر دیکری نداند از شواهد نبوتست وهم دفع تأثير سحروابطال اثر ان بغير ازسحر ديكر ازبراهين نبوت ست الغرض تاثير سحر در ان حضرت برای این حکمتها ومصلحتها ست واحاديث درين باب صحيح آمده ست كه قابل انكار نيستند انتهى من مدارج النبوت قال ابم فلرويه هو علم بكيفية استعدادات تقتدر النفوس البشرية بها على التأثيرات في عالم العناصر اما بغير ممين او يمعين من الامور السماوية والاول هو السحر والثانى هو الطلسمات ولما كانت هذه العلوم مهجورة عند الشرائع لما فيها من الضرد لما يشترط فيها من الوجهة الى غير الله من كوكب او غيره كانت كتبها كالمقصود بين الناس الاما وجد في كتب الامم الاقدمين فيا قبــل نبوة موسى عليه السلام مثل النبط والكلدانيين فان جيع من تقدمه من الانبيا. لم يشرعوا اشرائع ولاجا وابالاحكام اغاكانت كتبهم مواعظ وتوحيد اتله وتذكير الجنة والناركانت وكانت هذه العلوم في اهـل بابل من السريانيين والكلدانيين وفي اهل مصر من القبط وغيرهم وكان لهم فيها التآليف والاثاد ولم يترجم لنامن كتبهم فيها الاالقليل مثل الفلاحة النبطية من اوضاع اهل بابل فاخذ الناس منها هذا العلم وتفننوا فيه ووضعت بعدذلك الاوضاع مثل مصاحف الكواكب السبعة وكتاب طمطم العندي

في صور الدرج والكواكب وغيرهم ثم ظهر بالمشرق جابر بن جبان كبير السحرة في هـذه الملة فتصفح كتب القوم واستخرج الصناءة وغاص على زبدتها واستخرجها ووضع فيها غيرها من التآليف واكثر الكلام فيها وفي صناعة السيمياء لانها من توابعها لان احالة الاجسام النوعية من صورة الى اخرى انما يكون بالقوة النفسية لا بالصناعــة العملية فهو من قبيل السحركما نــذكره في موضعه ثم جا. مسلمة بن احمد المجريطي امام اهل الانداس في التعاليم والسحريات فلخص جميع تلك الكتب وهذبها وجمع طرقها في كتابه الذي ساءعاية الحكيم ولم يكتب احد في هذا العلم بعده ولنقدم فيها مقدمة يتبين بها حقيقة السحر وذلك إن النفوس البشرية وانكانت واحدة بالنوع فعي يختلفة بالخواص وهي اصناف كل صنف مختص بخاصية واحدة بالنوع لاتوجد في الصنف الاخر وصارت تلك الخواص قطرة وجبلة لصنفها فنفوس الانبياء عليهم الصلوة والسلام لها خاصية تستعدبها للمعرفة الربانيه ومخاطبة الملنكة عليهم السلام عن الله سبحانه وتعالى كما مر وما يتبع ذلك من التأثير في الاكوان واستجلاب دوحانية الكواكب لاتصرف فيها والتأثير بقوة نفسانية او شيطانية فاما تأثير الانبياء فمدد المي وخاصية ربانية ونفوس الكهنة لها خاصية الاطلاع على المغيبات بقوى شيطانية وهكذا كل صنف مختص بخاصية لاتوجد في الاخر والنفوس الساحرة على مراتب ثلاثة يأتى شرحها فاولها الموثرة بالممة فقط من غير الة ولا معين وهمذا هو الذي تسميه الفـلاسفة السحر والثاني بمعين من مزاج الافلاك او العناصر او خواص الاعداد ويسمونه الطلسات وهو اضعف رتبة من الاول والثالث وتافير في القوى المتخيلة يعمد صاحب هـذا التأثير الى الغوى المتخيلة فيتصرف فيها بنوع من التصرف ويلقى فيها انواعاً من

الخيالات والحاكات وصوراً ثما يقصده من ذلك ثم ينزلها الى الحس من الرائين بقوة نفسه المؤثرة فيه فينظر الراؤن كانها في الخسارج وليس هناك شي. من ذلك كما يحكي من بعضهم انه يرى البساتين والانهـ ار والقصور وليس هناك شيء من ذلك ويسمى هذا عند الفلاسفة الشعوذة او الشعبذة هذا تفصيل مراتبه ثم هذه الخاصية تكون في الساحر بالقوة شأن القوى البشرية كلها وانما تخرج الى الفعل بالرياضية ورياضية السحر كلها انما تكون بالتوجه الى الافلاك والكواكب والعوالم العلوية والشياطين بانواع التعظيم والعبادة والخضوع والتذلل فهي لذلك وجهة الى غير الله وسجود له والوجهة الى غير الله كفر فلهذا كان السحر كفراً والكفر منمواده واسبابه كما دأيت ولهذا اختلف الفقها فيقتل الساحر هل هو لكفره السابق على فعله او لتصرفه بالانسان وما ينشأ عنه من الفساد في الأكوان والكل حاصل منه ولماكانت المرتبتان الاوليان من السحر لها حقيقة في الخارج والمرتبة الاخيرة الثالثة لاحقيقة لهما اختلف العلما. في السحر هل حقيقة او الما تخيل فالقائلون بان له حقيقة نظروا الى المرتبتين الاوليين والقائلون بان لاحقيقة له نظروا الى المرتبة الثالثة الاخيرة فليس بينهم اختلاف في نفس الأمر بل انما جا من قبل اشتباه هذه المراتب والله اعلم واعلم ان وجود السحر لأمرية فيه بين العقلاء من اجل التأثير الذي ذكرناه وقد نطق به القرآن قال الله تعالى وَلَكُنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُو ايُعَلَّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسَّحْرِ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَمِينِ بِبَابِلَ هُرُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُمَامَنَ مِنْ أَحَدَ حَتَّى يَقُولُا إِنَّهُا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَـلَا تَكْفَرُوا فَيَعَلَّمُونَ مِنْهُمًا مَا يُنَرْ فُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا نُهُمْ بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِاذْنِ ٱلله وسحر رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى كان يخيل اليه انه يفعل الشي. ولا يفعلهوجعل سحره في مشطومشاقة وجف طلعة

وذقن في بئر ذروان فانزل الله عز وجل عليه في المعوذتين ومن شر النفائات في العقد قالت عائشة رضي الله عنها فكانت لا يقر على عقدة من تلك العقد التي سعر فيها الإ انحلت واما وجود السعر في اهل بابل وهم الكلدانيون من النبط والسريانيين فكثير ونطق به القرآن وجاءت به الاخبار وكان للسحر في بابل ومصر زمان بعثة موسى عليه انسلام اسواق نافقة ولهذا كانت معجزة موسى من جنس ما يدعون ويتنازعون فيه وبقى من اثار ذلك في البر الى بصعيد مصر شواهد دالة على ذلك وراينا بالعيان من يصور صورة الشخص المسحور بخواص اشياء مقابلة لم نواه وحاوله من جودة بالمسحور وامثال تلك المعانى من اسما. وصفات في التاليف والتفريق ثم يتكلم على تلك الصورة التي اقامها مقام الشخص المسحور عيناً او معنى ثم ينفث من ريقه پُهداجتماعه في فيه بتڪرير مخارج تلك الحروف من الكلام السؤ ويعقد على ذلك المعنى في سبب اعده لذلك تفاؤلاً بالعقد واللزام واخذ العهد على من اشرك به من الجن في نفثه في فعله ذلك استشعار للعزيمة بالمزيمية ولتلك البنية والاسما. السيئة روح خبيثة تخرج منه مع النفخ متطقة بريقه الخارج من فيه بالنفث فتنزل عنها ارواح خبيثة ويقع عن ذلك بالمسحور ما يحاوله الساحر شاهدنا ايضاً من المتحلين للسحر وعمله من يشـير الى كساء او جلد ويتكلم عليه في سره فاذا هو مقطوع متخرق ويشير الى بطون الغنم كذلك في مراعيها بالبعج فاذا امعائرها ساقطة من بطونها الى الارض انتهى

علم الطلسمات قال في كشاف الاصطلامات وهو علم يتعرف منه كيفية تمزج القوى

العالية الفعالية بالقوى السافلة المنفعلة ليحدث عنها فعل غريب في عالم الكون والفساد يجي في لفظ الطلسم فقال بفتح الطـــا. وكسر اللام المخففة وقيل بكسر الطا واللام المشددة هو الخارق الذي مبدأه القوى السهاوية الفالة الممزوجة بالقوابل الارضية المنفعلة لتحدث به الامور الغريبة فان لحدوث الكائنات العنصرية التي اسبابها القوى السماوية شرائط مخصوصة بها يتم استعداد القابل فمن عرف احوال القابل والفاعل وقدر على الجمع بينهما عرف ظهور اثار مخصوصة غريبة عجيبة كذا ذكر عبد العلى البرجندي في شرح التذكرة وفي شرح المواقف في المقصد الثالث من المرصد الاول من موقف السمعيات ان الطلسم عبارة عن تمزيج القوى السماوية الفعالة بالقوى الارضية المنفعلة الى اخر ماذكره عبد العلي البرجندي انتهى قال في كثف الظومه ومعنى الطلسم عقــد لاينحل وقيل مقلوب اسمه اي المسلط لانه من القهر والتسلط وهو علم باحث عن كيفية تركيب القوى السماوية الفعالة مع القوى الارضية المنفعلة في الازمنة المناسبة للفعل والتأثبر المقصود مع بخـورات مقوية جالبة لروحانية الطلسم ليظهر من تلك الامور في عالم الكون والفساد افمال غريبة وهو قريب المأخذ بالنسبة الى السحر لكون مباديه واسبابه معلومة واما منفعته فظاهرة لكن طريق تحصيله شديد العناء بسط المجريطي قواعد هذا الفن في كتابه غاية الحكيم فابدع لكنه اخترار جانب الاغلاق والدقة لفرط ضنته وكمال بخله في تعليمه وللعسلامة السكاكى كتاب جليل فيه ونقل ابن الوحشية من النبط كتاب طبتانا انتعى

علم السيميا.

قال في **كثاف الاصطلامات وهو قد يطلق على غير الحقيق من الس**حر وهو الاشهر وحاصله احداث مثالات خيالية لاوجود لها في الحس وقد يطلق على ايجاد تلك المثالات بصورها في الحس وتكون صوراً في جوهر الهوا•وسبب سرعة زوالها سرعة تغير جوهر الهوا• ولفظةسيميا• عبراتي معرب اصله سيم يه ومعناه اسم الله ويجي. في الفن الثاني انتهى ثم قال في الفن الثاني من اخر كتابه سيميا علميست كهبان تسخير جن ميشود كذا في بحر الجواهر انتهىقال ابمه خدومه في علم اسرارالحروف وهو المسمى لهذا العهد بالسيميا نقل وضعه من الطلسمات اليه في اصطلاح اهل التصرف من المتصوفة فاستعمل استعمال العام في الخاص وحدث هذا العلم في الملة بعد صدر منها وعند ظهور الغلاة من المتصوفة وجنوحهم الى كشف حجاب الحس رظهور الخوارق على ايديهم والتصرفات في عالم العناصر وتدوين الكتب والاصطلاحات ومزاعمهم في تنزل الوجود عن الواحد وترتيبه وزعموا ان الكمال الاسماني مظاهرة ارواح الافلاك والكواكب وان طبائع الحروف واسرادها سادية في الاسما فهي سارية في الاكوان على هذا النظام والاكوان من لدن الابداع الاول تتنقل في اطواره وتعرب عن اسراره فحدث لذلك علم اسرار الحروف وهو من من تفاريع علم السيميا لا يوقف على موضوعه ولاتحاط بالعدد مسائله تعددت فيه تآليف البوني وابن العربي وغيرهما ممن أتبع أثارهما وحاصله عندهم وثمرته تصرف النفوس الربانية في عالم الطبيعية بالاسا الحسنى والكلمات الالهية الناشئة عن الحروف المحيظة بالاسرار السارية في الاكوان ثم اختلفوا في سر التصرف الذي في \$1-

الحروف بما هو فمنهم من جعله للمزاج الذي فيه وقسم الحروف بقسمة الطبايع الى اربعة اصناف كما للعناصر واختصت كل طبيعة بصنف من الحروف يقع التصرف في طبيعتها فعلا وانفعالا بذلك الصنف فتنوعت الحروف بقانون صناعي يسمونه التكسير ال نادية وهوائية ومائية وترابية على حسب تنوع العناصر فالالف للنار والبله للهواء والجيم للماء والدال للتراب وثم ترجع كذلك على التوالي من الحروف والعناص الى ان تنفذ فتعين لعنصر النار حروف سبعة الالف والها؛ والطبا؛ والميم والفاع والشين والذال وتعين لعنصر الهواء سبعة ايضاً البلغ والواو واليا والنون والصاد والتاء والضاد وتعين لعنصر الماء ايضاً سبعة الجيم والراء والكاف والسين والقاف والثاء والظاء وتعين لعنص التراب ايضآ سبمة الدال والحاء واللام والعين والراء والخاء والغين والحروف النارية للعفع الامراض الباردة ولمضاعفة قوة الحرارة حيث تطلب مضاعفتها الماحسآ او حكما كما في تضعيف قوى المريخ في الحروب والقتل والفتك والمائية ايضاً لدفع الامراض الحارة من حيات ويغيرها وتضعيف القوى الباردة حيث تطلب مضاعفتها حساً او حكما كتضعيف قوى القمن وامثال ذلك ومنهم من جعل سر التصرف الذي في الحروف للنسبة العددية فان حروف ابجد دالة على اعدادها المتعارفة وضماً وطبعاً، فبينها من اجل تناسب الاعداد تناسب في نفسها ايضاً كما بين البا والكاف والرا لللالتها كلها. على الاثنين كل في مرتبته فالبا على اثنين في مرتبة الاحاد والكاف على اثنين في مرتبة الغشرات والرا على اثنين في مرتبة المائين وكالدي بينها وبين الدال والميم والتاء لدلالتها على الاربعة وبين الاربعة والاثنين نسبة الضعف وخرج للاسماء اوفاق كاللاعداد يختص كل صنف من الحروف ببصف من الاوفاق الذي يناسبه من حيث عدد الشكل الترعد الله وف

وامتزج التصرف من السر الجرفي والسر العددي لأجل التناسب الذي بينهما فاماسر التنلسب للذي بين هنه الحروف وامزجة الطبايع او بين الحروف والاعداد بغامر عسرعلى الفهم اذ ليسمن قبيل العلوم والقياسات واغا مستندهم فيه الذوق والكشف قال البونى ولا تظن ان سر الحروف مما يتوصل اليه بالقياس المقلى وانما هو بطريق المشاهدة والتوفيق الالهي واما التصريف في علم الطبيعة بهذه الحروف والاسا المركبة فيها وتاثر الاكوان عن ذلك فامر لاينكر لشبوته عن كشير منهم تواتراً ونقد يظن إن تصرف هؤلا. وتصريف اصحاب الطلسات والحد وليس كذلك فإن حقيقة الطلسم وتاثيره على ماحققه اهله انه قوى يوحانية من جوهر القهر تفعل فياله ركب فعسل غلبة وقهر باسرار فلكية ونسب عددية وبخورات جالبات لوخانية ذلك الطلسم مشدودة فيه بالمسة فالمتها ربط الطبايع العاوية بالطبايع السقلية وهو عندهم كالخيرة المركبة من هوائية وارضية ومائية ونارية حاصلة في جملتها تجيل وتصرف ما حصلت فيه الى ذاتها وتقلبه الى صورتها وكللك الاكسمير للاجسام المعدنية كالجنيرة تقلب المعدن النتي اتسرى فيه الى تفسها بالاخالة ولذلك يقولون موضوع الكيمياء جسديني جسد لان الاكسير، اجزااؤه كلها جسدانية ويقولون موضوع الطلسم دوج فيجسد الانه دربط الطبايع العلوية بالطبايع السفلية والطبايع السفلية جسد والطبايع الملوية دوحانية وتحقيق الفرق بين تصرف اهل الطلسات واهل الاسها بسدان تعلم ان التصرف في عالم الطبيعية كله الما حو للنفس للانسانية والهمم البشرية أن المنفس الانسلنية محيظة بالطبيعة وحاكمة عليها بللنالت للا أن تصرف أهل الطلسمات أغا مهو في استنزال روحانية الافلاك وربطها بالمصور او بالنسب العددية متى يحصل من ذلك

نوع مزاج يفعل الاحالة والقلب بطبيعته فعل الخيرة فيما حصلت فيسه وتصرف اصحاب الاسماء انما هو بما حصل لهم بالمجاهدة والكشف من النور الالهى والامداد الرباني فيسخر الطبيعة لذلكطائعة غير مستعصية ولا يحتاج الى مدد من القوى الذلكية ولا غيرها لان مدده اعلى منها ويحتاج اهل الطلسمات الى قليل من الرياضة تفيد النفس قوةعلى استنزال روحانية الافلاك واهون بها وجهة ورياضة بخلاف اهل الاسما فان رياضتهم هي الرياضة الكبرى وليست لقصد التصرف في الأكوان اذ هو حجاب وانما التصرف حاصل لهم بالعرض كرامة من كرامات الله لهم فان خلا صاحب الاسماء من معرفة اسرار الله وحقمائق الملكوت الذي هو نتيجة المشاهدة والكشف واقتصر عسلى مناسبات الاسماء وطبايع الحروف والكلمات وتصرف بها من هذه الحيثية وهؤلا مهم اهل السميا. في المشهوركان اذاً لا فرق بينه وبين صاحب الطلسات واما صاحب الطلسمات اوثق منه لانه يرجع الي اصول طبيعية عملية وقوانين مرتبة واما صاحب اسرار الاسماء اذا فاته الكشف الذي يطلع به على حقايق الكلمات واثار المناسبات بفوات الخلوص في الوجهة وليس له في العلوم الاصطلاحية قانون برهاني يعول عليه يكون حاله اضعف رتبة وقديزج صاحب الاسماء قوي الكلمات والاسماء بقوى الكواكب فيعين لذكر الاسماء الحسنى او ما يرسم من اوفاقهها بل ولسائر الأسماء اوقاتاً تكون من حظوظ الكوك الذي يناسب ذلك الاسم كما فعله البوني في كتابه الذي سماه الانماط وهذه المناسبة عندهم هي من لدن الحضرة العمائية وهي برذخية الكمال الاسماني وانما تنزل تفصيلها في الحقائق على ما هي عليه من المناسبة واثبات هذه المناسبة عندهم انما هو بحكم المشاهدة فاذا خلاصاحب الاسماء عن تلك المشاهدة وتلقى

تلك المناسبة تقليداً كان عمله بمثابة عمل صاحب الطلسم بل هو اوثق منه كما قلناه وكذلك قديمزج ايضاً صاحب الطلسمات عمــله وقوى كواكبه بقوى الدعوات المؤلفة من الكلمات المخصوصة لمناسبة بين الكلمات والكواكب الاان مناسبة الكلمات عندهم ليست كما هي عند اصحاب الاسما، من الاطلاع في حال المشاهدة وانما يرجع الى ما اقتضته اصول طريقتهم السحرية من اقتسام الكواكب لجميع ما في عالم المكونات من جواهر واعراض وذوات ومعانى والحروف والاسماممن جملة ما فيه فلكل واحد من الكواكب قسم منهـا يخصه ويبنون على ذلك مباني غريبة منكرة من تقسيم سور القرآن وآيه على هذا النحو كما فعله مسلمة المجريطي في الغاية والظاهر من حال البوني في انماطه انه اعتبر طريقتهم فان تلك الانماط اذا تصفحتها وتصفحت الدعوات التي تضمنتها وتقسيمها على ساعات الكواكب السبعة ثم وقفت على الغاية وتصفحت قيامات الكواكب التي فيهما وهمي الدعوات التي تختص بكل كوكب يسمونها قيامات الكواكب اي الدعوة التي يقام له بها شهد له ذلك اما بانه من مادتها او بان التناسب الذي كان في اصل الابداع وبرزخ العلم قضي بذلك كله وما اوتيتم من العلم الاقليلاوليس كل ما حرمه الشارع من العلوم بمنكر الثبوت فقد ثبت ان السحر حق مع حظره لكنا حسبنامن العلم ما علمنا (ومن فروع علم السيميا عندهم استخراج الاجوبة من الاسئلة ) بارتباطات بين الكلمات حرفية يوهمون انها اصل في معرفة ما يحاولون عمسله من الكاثنات الاستقبالية وانما هي شبه المعايات والمسائل السيالة ولهم في ذلك كلام كثير انتهى قال في كشف النمومه اعلم انه قد يطلق هذا الاسم على ما هو غير الحقيق من السحر وهو المشهور وحاصله احــدات مثالات خيالية في الجو لا

وجود لها في الحس وقد يطلق على ابجاد صورها في الحس فينند يظهر بعض الصور في جوهر الهوا، فتزول سريعة السرعة تغير جوهر الهو، ولا مجال لملفظ ما يقبل من الصورة في زمان طويل لرطوبته في كون سريع القبول وسريع الزوال واماكيفية احداث تلك الصور وعللها فلمر خفي لا اطلاع عليه الالاهله وليس المراد وصفه وتحقيقه ههنا بل المقصو دهنا الكشف وازالة الالتباس عن امثاله وحاصله ان يركب الساحر اشيا، من الحواص والادهان والمائعات او كلمات خاصة توجب بعض تخيلات خاصة كادراك الحس ببعض الما كول والمشر وبوامثاله وفي هذا الباب حكايات كثيرة عن ابن سينا، والسهر وردي المقتول انتهى هذا الباب حكايات كثيرة عن ابن سينا، والسهر وردي المقتول انتهى

علم الكيميك

قال ابم فلدوم وهو علم ينظر في المادة التي يتم بها كون المذهب والفضة بالصناعة ويشرح العمل الذي يوصل الى ذلك فيتصفحون للكوغات كلها بعد معرفة المزجتها وقواها لعلهم يغترون على المادة المستعدة لذلك حتى من العضلات الحيوانية كالعظام والريش والبيض والعذرات فضلا عن المدن ثم يشرح الاعمال التي تخرج بها تلك المادة من القودة الى للفعل مش حل الاجسام الى لجزائها الطبيمية بالتصعيد والتقطير وجد للذائب منها بالتكليس وامها الصلب بالمة بر والصلابة ولمثال ذلك دوفي زعمهم لنه يخرج بهذه الصناعات كلها جسم طبيعي يسجونه الاكسير والغه يلتى منهعلى الجسم المدني المستعد لقبول صورة النعب او الفظة بالاستحداد منهعلى الجسم المدني المستعد لقبول صورة النعب والفظة بالاستحداد فيمود ذهبا ابريزة ويكنون عن ذلك الاكسير لذا الفظة بالاستحداد منهم على الجسم المدني المستعد لقبول صورة النعب او الفظة بالاستحداد منهعي المواني المنتعد لقبول مورة النعب او الفظة والاستحداد منهم المدني المستعد لقبول مورة النعب او الفظة الاستحداد منهما الورب من الفعل مثل الرصاص والقصدير والنحاس بعد ان تحمي بالذار مصورة هذا العمل الصناعبي الذي يقلب هذه الأجساد المستعدة الى صورة الذهب والفضة هو علها لكيميا وما زال الماس يؤلفون فيهاقديا وحديثاً وربا يعزى الكلام فيها الى من ليس من اهلها وامام المدونين فيها جابز بن حيان حتى انهم بخصونها به فيسمونها علم جابر وله فيهما سبعون سالة كلها شبيهة بالالغاز وزعموا انه لا يفتح مقفلها الامن احاط علماً بجميع ما فيها والطغرياتي من حكاء المشرق المتاخرين له فيها دواوين ومناظرات مع اهلها وغيرهم من الحكام وكتب فيها مسلمة المجريطي من حكما الاندلس كتابه الذي سماء رتبة الحكيم وجعله قريناً لكتابة الاخر في السحن والطلسمات الذي سماه غاية المكمِّم. وزعم ان هـاتين الصناعتين هما نتيجتان للحكمة وثمرتان للعلوم ومن لم يقف عليهما فهو فاقد ثمرة العلم والحكمة اجمع وكلامه في ذلك الكتاب وكلامهم اجمع في تاليفهم هي الغاز يتعذر فهمها على من لم يعان اصط لاحاتهم في ذلك ويجحن نذكن سبب عدولهم إلى هذه الرموز والالغان ولابن المغيربي من ائمة هذا الشأن كلمات شغرية على حروف المحجم من ابدع ما يجي في الشعر ملغوزة كلها لغز الاحاجي والمعايات فلاتكاد تفهم وقدينسبون للغزالي رجمه الله بعض التآليف فيها وليس بصحيح لان الرجل لم تكن مداركه العالية لتقف عن خطأ وا يذهبون اليه حتى ينتحله وربما نسبوا بعض المذاهب والاقوال فيها لخالد بن يزيد بن معاوية ربيب صروان ابن الجنكم ومن المعلوم البين ان خالداً من الجيل العربي والبداوة اليه اقرب فهو بعيد عن الملوم والصنايع بالجلة فكيف له بصناعة غزيبة المنحى مبنية علىٰ معرفة طبايع المركبات والمزجهها وكتب الناظرين في ذلك من الطبيعيات والمطب لم تظهر بعد ولم تترجم اللهم الاان يكون خلد بفينيد الحر من اهل المداولة الصناعية تشبه باسمه فمكن وانا انعل

لك هنا رسالة ابي بكر بن بشرون لابي السمح في هذه الصناءة وكلاهما من تلاميذ مسلمة فيستدل من كلامه فيها على ماذهب اليه في شأنها اذا اعطيته حقه من التامل قال ابن بشرون بعد صدر من الرسالة خارج عن الغرض والمقدمات التى لهذه الصناعة الكريمة قسد ذكرها الاولون واقتص جميعها اهل الفلسفة من معرفة نكوين المعادن وتخلق الاحجار والجواهر وطباع البقاع والاماكن فمنعنا اشتهارها من ذكرها ولكن ابين لك من هذه الصنعة ما يحتاج اليه فتبدأ بمرفته فقد قالوا ينبغى لطلاب هذا العلم ان يعلموا اولاً ثلاث خصال اولها هل تكون والثانية من اي تكون والثالثة من اي كيف تكون فاذا عرف هذه الثلاثة واحكمها فقد ظفر بمطلوبه وبلغ نهايته من هذا العلم واما البحث عن وجودها والاستدلال عن تكونها فقد كفينا كه با بعثنا به اليك من الأكسير واما من اي شي. تكون فانما يريدون بذلك البحث عن الحجر الذي يمكنه العمل وانكان العمل موجوداً من كل شيء بالقوة لانها من الطبايع الاربع منها تركبت ابتداءً واليها ترجع انتهاءً ولكن من الاشياء ما يكون فيه بالقوة ولا يكون بالفعل وذلك ان منها ما يكن تفصيلها تعالج وتدبر وهي التي تخرج من القوة الى الفعل ومنهـا ما لا يمكن تفصيلها لاتالج ولاتدبر لانهما فيها بالقوة فقط وانما لم يكن تفصيلها لاستغراق بعض طبائعها في بعض وفضل قوة الكبير منها عملي الصغير فينبغى لك وفقك الله ان تعرف اوفق الاحجار المنفصلة التي يمكن فيها العمل وجنسه وقوته وعمله وما يدبر من الحــل والعقد والتنقية والتكليس والتنشيف والتقليب فان من لم يعرف هـذه الاصول التي هي عماد هذه الصنعة لم ينجح ولم يظفر بخــير ابدآ وينبغي لك ان تعلم هل يمكن ان يستعان عليه بغيره او يكتفى به

وحده وهل هو واحد في الابتداء او شاركه غيره فصار في التدبير واحداً فسمى حجرأ وينبغي لك ان تعلم كيفية عمله وكميسة اوزانه وازمانه وكيف تركيب الروح فيه وادخال النفس عليه وهل تقدر النار على تفصيلها منه بعد تركيبها فان لم تقدر فلأي علة وما السبب الموجب لذلك فان هذا هو المطلوب فافهم واعلم ان الفلاسفة كلها مدحت النفس وزعمت انها المدبرة للجسد والحاملة له والدافعة عنه والفاعلة فيه وذلك أن الجسد اذا خرجت النفس منه مات وبرد فلم يقدر على الحركة والامتناع من غيره لأنه لاحياة فيه ولانور وانما ذكرت الجسد والنفس لان همذه الصفات شبيهة بجسد الانسان الذي تركيبة على الغذا، والمشاء وقوامه وتمامه بالنفس الحية النورأنية التي بها يفعل العظائم والاشياء المتقابله التي لا يقدر عليها غيرها بالقوة الحية التي فيها وانما انفعل الانسان لاختلاف تركيب طبائعه ولو اتفقت طبائعه لسلمت من الاءراض والتضاد ولم تقدر النغس على الخروج من بدنه ولكان خالداً باقيا فسبحان مدبر الاشياء تعالى واعلم ان الطبايغ التي يجدث عنها هذا العمل كيفية دافعة في الابتدا فيضية محتاجة الى الانتها وليس لها اذا صارت في هذا الحد ان تستحيل الى مامنه تركبت كما قلناه انفاً في الانسان لان طبائع هـذا الجوهر قدلزم بعضها بمضاً وصارت شيئاً واحداً شبيهاً بالنفس في قوتهما وفعلها وبالجسد في تركيبه ومجسمة بعد انكانت طبائع مفردة باعيانهما فياعجباً من افاعيل الطبايع ان القوة للضعيف الذي يقوى على تفصيل الاشياء وتركيبها وتمامها فلذلك قلت قوي وضعيف وانمسا وقع التغيير والفنا. في التركيب الاول للاختلاف وعدم ذلك في الثاني للاتفاق وقد قال بعض الاولين التفصيل والتقطيع في هـذا العمل حياة وبقاء والتركيب موتوفناء وهذا الكلام دقيق المعني لإن الحكيم ارادبقوله

حياة وبقا خروجه من العدم الى الوجود لانه ما دام على تركيبه الاول فهو فان لا محالة فاذا ركب التركيب الثاني عدم الفنا. والتركيب الثاني لا يكون الابعد التفصيل والتقطيع فاذاً التفصيل والتقطيع في هذا العمل خاصة فاذابتي الجسد المحلول انبسط فيه لعدم الصورة لانه قد صار في الجسد بمنزلة النفس التي لاصورة لما وذلك انه لاوزن له فيه وسترى ذلك ان شاء الله تعالى وقدينبغي لك ان تعلم ان اختلاط اللطيف باللطيف اهون من اختلاط الغليظ بالفليظ واغا اريد بذلك التشاكل في الارواح والاجساد لان الاشيا انتصل باشكالها وذكرت لك ذلك لتعلم ان العمل اوفق وايسر من الطبائع اللطائف الروحانية منها من الغليظة الجسمانية وقد يتصور في العقل أن الأحجار أقوى وأصبر على النار من الأرواح كما ترى الذهب والجديد والنحاس اصبر على النار من الكبريت والزيبق وغبرهما من الارواح فاقول ان الاجساد قدكانت ارواحاً في بدنها فلما اصابها حر الكيان قلبها اجسادأ لزجة غليظة فام تقدر النار عملي اكلها لافراط غلظها وتلزجها فاذا افرطت النار عليها صيرتها ارواحاً كما كانت اول خلقهاوان تلك الارواح اللطيفة اذا اصابتها النار ابقت ولم تقدر على البقا. عليها فينبغى لك ان تعلم ما صير الاجساد في هذه الحالة وصير الارواح في هذا الحال فهو اجل ما تعرفه اقول انما القمت تلك الارواح لاشتعالها ولطافتها وانما اشتعلت لكثرة رطوبتها ولان النار اذا احست بالرطوبة تعلقت بهالانهاهو ائية تشاكل النار ولاتزال تغتذي بها الى ان تفنى وكذلك الاجساد اذا احست بوصول النار اليها لقلة تلزجها وغلظها وانميا صارت تلكالاجساد لاتشتعل لانها مركبة من ارضوما. صابر على النارفلطيفه متحد بكثيفه لطول الطبخ الاين المازج للاشيا. وذلك ان كل مثلاش انما يتلاشى بالنار لمفارقة لطيفه من كثيفه ودخول بعضه في بعض عملي

غير التحليل والموافقة فصار ذلك الانضمام والتداخل مجاورة لاممازجة فسهل بذلك افتراقهما كالماء والدهن وما اشبعهما وانما وصفت ذلك لتستدل به على تركيب الطبايع وتقابلها فاذا علمت ذلك علماً شافياً فقد اخذت حظك منها وينبغي لك ان تعلم ان الاخلاط التي هي طبائع هذه الصناعة موافقة بعضها لبعض مفصلة من جوهر واحد يجمعها نظام واحد بتدبير واحد لا يدخل عليه غريب في الجزمنه ولا في الكل كما قال الفيلسوف انك اذا احكمت تدبير الطبائع وتأليفها ولم تدخل عليهما غريباً فقد احكمت ما اردت احكامة وقوامه اذ الطبيعة واحدة لاغريب فيها فمن ادخل عليها غريباً فقد زاغ عنها ووقع في الخطأ واعلم ان هذه الطبيعة اذا حل لها جسد من قرائنها على ما ينبغي في الحل حتى دشاكلها في الرقة واللطافة انبسطت فيه وجرت معه حيثما جرى لأن الاجساد ما دامت غليظة جافية لا تنبسط ولا تتزاوج وحل الاجساد لا يكون بغير الارواح فافهم هداك الله هذا القول واعلم هداك الله ان ان هذا الحل في جسد الحيوان هو الحق الذي لا يضمحل ولا ينقص وهو الذي يقلب الطبائع ويمسكها ويظهر لما الوانا وازهاراً عجيبة وليس كل جسد يجل خلاف هذا هو الحل التام لأنه مخالف للحياة وانما حله بما يوافقه ويدفع عنه حرق النارحتي يزول عن الغلظ وتنقلب الطبائع عن حالاتها الى ما لها ان تنقلب من اللطافة والغلظ فاذا بلغت الاجساد نهايتها من التحليل والتلطيف ظهرت لها هنالك قوة تمسك وتغوص وتقلب وتنفذ وكل عمل لا يرى له مصداق في اوله فلا خير فيه واعلم ان البارد من الطبائع ييبس الاشياء ويعقد رطوبتها والحار منها يظهر رطوبتها ويعقد يبسها واغما افردت الحر والبرد لانعها فاعلان والرطوبة واليبس منفعلان وعلى أنفعال كل واحد منهما لصاحبه تحدث الاجسام وتتكون

وان كان الحر اكثر فعلاً في ذلك من البرد لإن البرد ليس له نقل الاشيا. ولاتحركها والجر هو علة الحركة ومتى ضعفت علة الكونوهو الحرارة لم يتم منها شي، ابدأكما انه اذا افرطت الحرارة على شي، ولم يكن ثم برد احرقته واهلكته فمن اجل هذه الملة احتيج الى البارد في هـذه الاعمال ليقوى بهكلضد علىضده ويدفع عنه حر النار ولم يجذر الفلاسفة اكبر شيء الامن النيران المحرقة وامرت بتطهير الطبائع والانفاس واخراج دنسها ورطوبتها ونفي افانها واوساخها عنها على ذلك استقام رأيهم وتدبيرهم فأنما عملهم انما هو مع النار اولاً واليها يصير اخيراً فلذلك قالوا اياكم والنيران المحرقات وأنما ارادوا بذلك نفي الافات التي معها فتجمع على الجسد آفتين فتكون اسرع لهلاكه وكذلك كل شيء انما يتلاشى ويفسد من ذاته لتضاد طبائعه واختلافه فيتوسط بين شيئين فلم يجد ما يقويه ويعينه الاقهرته الآفة واهلكته واعلم ان الحكما كلها ذكرت ترداد الارواح على الاجساد مراراً ليكون اازم اليها واقوى على قتال النار إذا هي باشرتها عند الالفة اعنى بذلك النار العنصرية فاعلمه ولنقل الان على الحجر الذي يمكن منه العمل على ما ذكرته الفلاسفة فقــد اختلفوا فيه فمنهم من زعم انه في الحيوان ومنهم من زعم انه في النبات ومنهم من زعم انه في المعادن ومنهم من زعم انه في الجميع وهــذه الدعاوي ليست بنا حاجة الى استقصائها ومناظرة اهلها عليها لانالكلام يطول جداً وقد قلت فيا تقدم أن العمل يكون في كل شي. بالقوة لأن الطبائع موجودة في كلشي فهو كذلك فنريد ان نعلم من اي شي يكون العمل بالقوة والفعل فنقصد الى ماقاله الحراني ان الصبغ كله احدصبغين اما صبغ جسد كالزعفران في الثوب الابيض حتى يجول فيسه وهو مضمحل منتقض التركيب والصبغ الشباني تقليب الجوهر من جوهر

نفسه الى جوهر غيره ولونه كتقليب الشجر بل التراب الى نفسه وقلب الحيوان والنبات الى نفسه حتى يصير التراب نباتاً والنبات حيواناً ولا يكون الابالروح الحي والكيان الفاعل الذي له توليد الاجرام وقلب الاعيان فاذاكان هذا هكذا فنقول ان الممل لابد ان يكون اما في الحيوان واما في النبات وبرهان ذلك انعها مطبوعان على الغبذاء وبه قوامهما وتمامهما فاما النبات فليس فيه ما في الحيوان من اللطافة والقوة ولذلك قل خوض الحكماء فيسه واما الحيوان فهو اخر الاستحالات الثلاث ونهايتها وذلك ان المعدن يستحيل نباتاً والنبات يستحيل حيوانا والحيوان لا يستحيل الى شيء هو ألطف منه الا ان ينعكس راجعاً الى الغلظ وانه ايضاً لايوجد في المالم شي تتعلق فيه الروح الحية غيره والروح الطف مأ في العالم ولم تتعلق الروح بالحيوان الابمشاكلة اياها فاما الروح التي في النبات فانها يسيرة فيها غلظ وكثافة وهي مع ذلك مستغرقة كامنة فيه لغاظها وغلظ جسد النبات فلم يقدر على الحركة لغلظهوغلظ روحه والروح المتحركة الطف من الروح الكامنة كثيراً وذلك ان المتحركة لها قبول الغذاء والتنقل والتنفس وليس للكامنة غير قبول الغذاء وحده ولاتجري اذا قيست بالروح الحيسه الاكالارض عند الماء كذلك النبات عند الحيوان فالعمل في الحيوان اعلى وارفع واهون وايس فينبغى للعاقل اذا عرف ذلك ان يجرب ماكان سهلًا ويترك ما يخشى فيه عسراً واعلم أن الحيوان عند الحكماً ينقسم إلى اقساماً من الامهات التي هي الطبائع والحديثة التي هي المواليد وهذا معروف متيسر الفهم فلذلك قسمت الحكاء العناصر والمواليد اقساماً حية واقساماً ميتة فجعلواكل متحرك فاعلًا حياً وكل ساكن مفعولًا ميتاً وقسموا ذلك في جيع الاشياء وفي الاجساد الذائبة وفي العقاقير المعدنية فسمواكل شيء

يذوب في النار ويطير ويشتعل حيا وماكان على خلاف ذلك سمو ميتآ فاما الحيوان والنبات فسمواكل ما انفصل منها طبايع اربعاً حياً ومالم ينفصل سموه ميتآ ثمانهم طلبوا جميع الافسام الحية فلم يجدوا لوفق هذه الصناعة مما ينفصل فصولا اربعة ظاهرة للعيان ولم يجدوا غير الحجرالذي في الحيوان فبحثواعن جنسه حتى عرفوه واخذوه ودبروه فتكيف لهم منه الذي ارادوا وقد يتكيف مثل هذا في المعادن والنبات بعد جمع العقاقير وخلطها ثم تفصل بعد ذلك فاما النبات فمنه ما ينفصل يبعض هذه الفصول مثل الاشنان واما المادن ففيها اجساد وارواح وانفاس اذا مزجت ودبرت کان منها ما له تأثير وقد دبرناکل ذلك فکان الحيوان منها اعلى وارفع وتدبيره اسهل وايسر فينبغي لك ان تعلم ما هو الحجر الموجود في الحيوان وطريق وجوده • إنا بينا إن الحيوان ادفع الواليد وكذا ما تركب منه فهو الطف منه كالنبات من الارض وانما كان النبات الطف من الارض لانه انما يكون من جو هره الصافي وجسده اللطيف فوجب له بذلك اللطافة والرقة وكذا هذا الحجر الحيواني بمسنزلة النبات في التراب وبالجملة فانه ليس في الحيو ان شي ينفصل طبايع اربعاً غيره فافهم هذا القول فانه لا يكاد يخفى الاعلى جاهل بين الجهالة ومن لاعقل له فقد اخبرتك ماهية هذه الحجر واعامتك جنسه وانا ابين لك وجوه تدابيره حتى يكمل الذي شرطناه على انفسنا من الانصاف ان شاءَ الله سبحانه(التدبير علىبر كة الله ) خذ الحجر الكريم فاودعهالقرعة والانبيق وفصل طبائعه الاربع التي هي النار والهوا. والارض والما. وهي الجسد والصبغ فاذا عزلت الماء عن التراب والهواء عن النار فارفع كل واحد في انائه على حدة وخذ الهابط اسفل الانا. وهو الثقل فأغساله بالنار الحيارة حتى تذهب النارعنه سواده

ويزول غلظه وجفاؤه وبيضه تبييضا محكما وطير عنه فضول الرطوبات المستجنة فيه فانه يصير عند ذلك ما ابيض لا ظلمة فيه ولا وسنخ ولا تضادثم اعمد الى تلك الطبايع الاول الصاعدة منه فطهرها ايضاً من السواد والتضاد وكرر عليهاالغسلوالتصعيد حتى تلطف وترق وتصفو فأذا فعات ذلك فقد فتح الله عليك فابدأ بالتركيب الذى عليه مدار العمل وذلك ان التركيب لايكون الابالتزويج والتعفين ناما التزويج فهو اختلاط اللطيف بالغليظ واما التعفين فهو التمشية والسحق حتى يختلط بعضه ببعض ويصير شيئاً واحداً لااختلاف فيه ولانقصان بمنزلة الامتزاج بالماء فعند ذلك يقوى الغليظ على امساك اللطيف وتقوى الروح عسلي مقابلة النار وتصير عليها وتقوىالنفس على الغوص في الاجساد والدپيب فيها وانما وجد ذلك بعد التركيب لان الجسد المحلول ال ازدوج بالروح مازجه بجميع اجزائه ودخل بعضها في بعض لتشاكلها فصار شيئاً واحداً ووجب من ذلك ان يعرض للروح من الصلاح والفساد والبقا والثبوت ومايعرض للجسد لموضع الامتزاج وكذلك النفس اذا امتزجت بعما ودخلت فيهما بخدمة التدبير اختلطت اجزاؤها بجميع اجزار الاخرين أعني الروح والجسد وصارت هى وهما شيئاً واحداً لا اختلاف فيه بمنزلة الجز الكلى الذي سلمت طبائعه واتفقت اجزاؤه فاذا ألقى هذا المركب الجسد المحلول والح عليه النار واظهر ما فيه من الرطوبة على وجهدذاب في الجسد المحلول ومن شأن الرطوبة الاشتمال وتعلق النار بها فاذا ارادت النار التملق بها منعها من الاتحاد بالنفس ممازجة الما، لها فأن النار لاتتحد بالدهن حتى يكون خالصاً وكذلك الماء من شأنه النفود من الناد فاذا الحت عليه النار وارادت تطييره حبسه الجسد اليابس المازج له في جوفه فمنعه من الطيران فكان الجسد علة لامساك الماء والما اعلة لبقاء الدهن والدهن

علة لثبات الصبغ والصبغ علة لظهور الدهن واظهار الدهنية في الاشياء المظلمة التى لانور لها ولا حياة فيها فهذا هو الجسد المستقيم وهڪذا يكون العمل وهذه التصفية التي سألت عنهما وهي التي سمتها الحكماء بيضة واياها يعنون لابيضة الدجاج واعلم ان الحكاء لم تسمها بهذاالاسم لغير مغنى بل اشبهتها ولقدسالت مسلمة عن ذلك يوماً وليس عندهغيري فقلت له ايها الحكيم الفاضل اخبرتي لأي شي. سمت الحكماة مركب الحيوان بيضة اختياراً منهم لذلك ام لمعنى دعاهم اليه فقسال بل لمعنى غامض فقلت ايها الحكيم وما ظهر لهم من ذلك من المنفعة والاستدلال على الصناعــة حتى شبهوها وسموها بيضة فقال لشبهها وقرابتها من المركب ففكر فيه فانه سيظهر لك معناه فبقيت بين يديه مفكراً لا اقدر على الوصول الى معناه فلما رأى ما لي من الفكر وان نفسي قــد مضت فيها اخذ بعضدي وحزني هزة خفيفة وقال لي يا ابا بڪر ذلك للنسبة التى بينهما في كمية الالوان عند امتزاج الطبائع وتاليفها فلما قال ذلك انحلت عني الظلمة واضألي نور قلبي وعقلي علىفهمه فنهضت شاكرأ الله عليه الى منزلي واقمت على ذلك شكلا هندسياً يبرهن به على صحبة ما قاله مسلمة وإنا واضعه لك في هذا الكتاب مثال ذلك إن المركب ، إذاتم وكمل كان نسبة ما فيه من طبيعة الهواء إلى ما في البيضة من طبيعة الهوا. كنسبة ما في المركب من طبيعة النار الى ما في البيضة من طبيعة الناد وكذلك الطبيعتان الاخريان الادض والما. فاقول أن كل شيئين متناسبين على هذه الصفة هما متشابهان ومشال ذلك ان تجمل لسطح البيضة هزوح فاذا اردنا ذلك فانا نأخذ اقل طبايع المركب وهى طبيعة اليبوسة ونضيف اليها مثلها من طبيعة الرطوبة وندبرها حتى تنشف طبيعة اليبوسة طبيعة الرطوبة وتقبل قوتها وكأن في هذا

الكلام رمزاً ولكنه لا يخــنى عليك ثم تحمل عليهما جميعاً مثليهما من الروح وهو الماء فيكون الجميع ستة امثال ثم تحمل على الجميع بعدالتدبير مثلاً من طبيعة الهوا، التي هي النفس وذلك ثلاثة اجزا. فيكون الجميع تسعة امثال اليبوسة بالقوة وتجعل تحت كل ضلعين من المركب الذي طبيعته محيطية بسطح المركب طبيعتين فتجعل اولا الضلعين المحيطين بسطحه طبيعة الما. وطبيعة الهوا. وهما ضلعا اح د وسطح ابجد وكذلك الضلعان المحيطان بسطح البيضة اللذان هما المساء والهواء ضلعا هزوح فاقول ان سطح ابجد يشبه سطح هزوح طبيعة الهوا. التي تسمى نفساً وكذلك بج منسطح المركب والحكما. لم تسم شيئاً باسم شي والا لشبهه به والكلمات التي سألت عن شرحها الارض المقدسة وهي المنعقدة من الطبائع العلوية والسفلية والنحاس هو الذي اخرج سواده وقطع حتى صار هبا ثم حمر بالزاج حتى صدار نحاسياً والمغنيثيا حجر هم الذي شمد فيه الارواح وتخرجه الطبيعة العلويسة التي تستجن فيها الارواح لتقابل عليها النار والفرفرة لون احمر فان يجدثه الكيان والرصاص حجر له ثلاث قوى مختلفة الشخوص ولكنها متشاكلة ومتجانسة فالواحدة روحانية نيرة صافية وهيالفاعلة والثاني نفسانية وهي متحركة حساسة غير انها اغلظ من الاولى ومركزها دون مركز الاولى والثالثة قوة ارضية حاسة قابضة منعكسة الى مركز الارض لثقلها وهمي الماسكة الروحانية والنفسانية جيماً والمحيطة بها واماساز الباقية فبتدعة ومغترعة الباساً على الجاهل ومن عرف المقدمات استغنى عن غيرها فهذا جميع ما سألتني عنه وقد بعثت به اليك مفسراً ونرجو بتوفيق الله أن تبلغ املك والسلام انتعى كلام ابن بشرون وهو من كباد تلاميذ مسلمة المجريطي شيخ الاندلس في علوم الكيميا، والسيميا والسحر في القرن الشالت - \*\*-

وما بعده وانت ترى كيف صرف الفاظهم كلهما في الصناعة الى الرمز والالغاز التي لاتكاد تبين ولاتمرف وذلك دليل على انها ليست بصناعة طبيعية والذي يجب ان يعتقد في امر الكيميا. وهو الحق الذي يعضده الواقع انها من جنس آثار النفوس الروحانية وتصرفها في عالم الطبيعة اما من نوع الكرامة ان كانت النفوس خديرة او من نوع السحر ان كانت النفوس شريرة فاجرة فاما الكرامة فظاهرة واما السحر فلان الساحر كما ثبت في مكان تحقيقه يقاب الاعيان المادية بقوته السحرية ولابدله مع ذلك عندهم من مادة يقع فعله السحري فيها كتخليق بعض الحيوانات من مادة التراب او الشجر والنبات وبالجملة من غـير مادتها المخصوصة بهاكما وقع لسحرة فرعون في الحبال والعصى وكما ينقل عن سحرة السودان والمنود في قاصية الجنوب والترك في قاصية الشمال انهم يسحرون الجو للامطار وغير ذلك ولماكانت هذه تخليقاً للذهب في غير مادته الخاصة بهكان من قبيل السحر والمتكلمون فية من اعلام الحكما مثل جابر ومسلمة ومن كان قبلهم من حكماء الامم انما نحوا هذا المنحى ولهذا كان كلامهم فيه الغازاً حذراً عليها من الكار الشرائع على السحر وانواعه لا ان ذلك يرجع الى الضنانة بها كما هو رأي من لم يذهب الى التحقيق في ذلك وانظر كيف سمي مسلمة كتابه فيهـا رتبة الحكيم وسمى كتابه في السحر والطلسمات غاية الحكيم اشارة الى مموم موضوع الغاية وخصوص موضوع هذه لان الغاية اعلى من الرتبة فكان مسائل الرتبة بعض من مسائل الغاية وتشاركها في الموضوعات ومن كلامه منه في الفنين يتبين ما قلناه ونحن نبين فيا بعد غلط من يزعم ان مدارك هذا الامر بالصناعة الطبيعية والله المايم الخبير انتهى • قال في كتف الظومه وهو علم يعرف بـ له طرق سلب الخواص من الجواهي

المعدنية وجلب خاصية جديدة اليها قال الصفدي في شرح لامية العجم وهذه اللفظة معربة من اللفظ العبراني واصله كيم يه معناه انه من الله وذكر الاختلاف في شأنه بامتناعه عنهم وحاصل ما ذكره ان الناس فيه على طريقين فقال كثير ببطلانه منهم الشيخ الرئيس ابن سينا ابطله بمقدمات من كتاب الشفاء والشيخ تقى الله الدين احمد بن تيمية صنف رسالة في انكاره وضنف يعقوب الكندي ايضاً رسالة في ابطاله جعلها مقالتين وكذلك غيرهم لكنهم لم يوردوا شيئاً يفيد الظن لامتناعه فضلا عن اليقين وذهب اخرون الى امكانه منهم الامام فخر الدين الرازي فانه في المباحث المشرقية عقد فصلًا في بيان امكانه والشيخ نجم الدين البغدادي رد على الشيخ ابن ابي تيمية وزيف ما قاله في رسالة ورد ابو بكر بن محمد بن زكريا الرازي على يعقوب الكندي رداً غير طائل ومؤيدالدينابو اسمعيل الحسبن بنءلي المعروف بالطغراني صنف فيه كتبآ منها حقايق الاشهادات وبين اثباته والردعلي ابنسينا مثم ذكر الصفدى نبذة من اقوال المثبتين والمنكرين وقسال الشيخ الرئيس نسلم امكان صبغ النحاس بصبغ الفضة والفضة بصبغ الذهب وان يزال عن الرصاص اكثر ما فيه من النقص فاما ان يكون المصبوغ يسلب او يكسي فلم يظهر الى امكانه بعد اذ هذه الامور المحسوسة يشبه ان لا تكون هي الفصول التي تصير بهها هذه الاجساد انواعاً بل هي اعراض ولوازم وفصولها مجهولة واذاكان الشي مجهولا كيف يمكن ان يقصد قصد ايجاد او افنا وذكر الامام حججاً اخرى للفلاسفة على امتناعه وابطل بعد ذلك ما قرره الشيخ وغيره وقررد امكانه واستدل في الملخص ايضاً على امكانه فقال الامكان العقلي ثابت لان الاجسام مشتركة الجسمية فوجب ان يصح على كل واحد منها مايصح على الكل على مايثبث واماالوقوع

فلان انفصل الذهب عن غيره باللون والرزانة وكل واحد منهما يعكن التشابه ولا منافاة بينهما نعم الطريق اليه عسير وحكى ابو بكربن الصائغ المروف بابن ماجة الانداسي في بعض تآليفه عن الشيخ ابي نصر الفارابي انه قال قد بين ارسطو في كتابه من المعادن ان صناعة الكيمياء داخلة تحت الامكان الا انها من الممكن الذي يعسر وجوده بالفعل اللهم الا إن تتفق قرائن يسهل بها الوجود وذلك إنه فحص عنها اولا عملي طريق الجدل فاثبتها بقياس وابطلها بقياس على عادته فيا يكثر عنادمن الاوضاع ثم اثبتها اخيراً بقياس الفه من مقدمتين بينهما في اول الكتاب. وهما ان الفلزات واحدة بالنوع والاختلاف الذي بينهما ليس في ماهياتها وانما هو في اعراضها فبعضه في اعراضها الذاتية وبعضه في اعراضها المرضية والثانية انكل شيئين تحت نوع واحد اختلفا بعرض فانه يمكن انتقال كل واحد منهما الى الاخر فان كان العرض ذاتياً عسر الانتقال وانكان مفارقاً سهل الانتقال والعسر في هذه الصناعة انما هو لاختلاف اكثر هذه الجواهر في اعراضها الذاتية ويشبه ان يكون الاختلاف الذي بين الذهب والفضة يسيراً جداً انتهى كلامه وقال الامام شمس الدين ممسد ابن ابراهيم بن ساعد الانصاري اذا اراد المدبر ان يصنع ذهباً نظير ماصنعته الطبيعة من الزئبق والكبريت الظاهرين فيحتاج الى اربعة اشياء كمية كل واحد من ذينك الجزئيين وكيفيته ومقدار الحرارة الفاعلة للطبخ وزمانه وكل واحد منها عسر التحصيل واما ان اراد ذلك بان يدبر دوا. وهو المعبرعنه بالاكسير مثلا ويلقيه علىالفضة ليمتزج بها ويستقر خالدأ فيها ويكسوها لونالذهب ورزانته فاستخراج ذلك بالتجربة يحتاج الى استقراء حال جميع المعدنيات وخواصها وان استخرجه بالقياس فمقدماته جهولة والاخفاء في عسر ذلك ومشقته انتهى. وقال الصفدي زعم الطبيعيون في علة كون الذهب ان الزيبق لما كمل طبخه جذبه اليه كبريت المعدن فاجنه في جوفه لشلا يسيل سيلان الرطوبات فلما اختلطا واتحدا وذابت الحرارة الفاصلة للطبخ وزمانه وكل منعما عسرالتحصيل واما ان اراد ذلك بان يدبر دوا و وهو المعبر عنه بالاكسير مثلا ويلقيه على الفضة في طبخها ونضجهما انعقد من ذلك ضروب المادن فان كان الزئبق صافياً والكبريت نقياً واختلطت اجزا هما على النسبة وكانت حرارة المعدن معتدلة لم يعرض لها عادض من البرد واليبس ولا من الملوحات والمرارات والحوضات انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب الابريز وهذا المعدن لايتكون الافي البراري الرملة والاحجار الرخوة ومراعاة في الانسان النار في عمل الذهب بيده على مثل هذا النظام ما تشق معرفة الطريق اليه والوصول الى غايته

فيادارها بالحيف ان مزارها قريب ولكن دون ذلك اهوال

وذكر يعقوب الكندى في رسالة تعذر فعل الناس لما انفردت الطبيعة بفعله وخداع اهل هذه الصناعة وجهلهم وابطال دعوى الذين يدعون صنعة الذهب والفضة قال المنكرون لوكان الذهب الصناعي مشلا للذهب الطبيعي لكان ما بالصناعة مثلا لما بالطبيعة ولو جاز ذلك لجاز ان يكون ما بالطبيعة مثلا لما بالصناعة فكنا نجد سيفاً او سريراً او خاتماً بالطبيعة وذلك باطل وقالوا ايضاً الجواهر الصابغة اما ان تكون اصبر على النار من المصبوغ او يكون المصبوغ اصبر او متساويان فان كان الصابغ اصبر وجب ان يكون المصبوغ اصبر ووجب ان يغمى الصابغ على النار فعما من جنس واحد لاستواتهما في المصبخ وان تساويا فلا يحون على النار فعما من جنس واحد لاستواتهما في المصابرة عليها فلا يحون حدهما صابغاً ولا مصبوغاً وهذه المجة الثانية من اقوى حجح المنكرين والجواب من المثبتين عن الاولى انا نجد النار تحصل بالقدح واصطكاك الاجرام والريح يحصل بالمراوح واكواز الفقا، والنوشادر وقد تتخذ من الشعر وكذلك كثيراً من المزاجات ثم بتقدير ان لا يوجد بالطبيعة ما لا يوجد بالصناعة لا يلز منا الجزم بنفي ذلك ولا يلز منا من امكان مصول الامر الطبيعي بالصناعة امكان المكس بل الامر موقوف على الدليل وعن الثانية انه لا يلزم من استوا، الصابغ والمصبوغ على النار وفي هذا الجواب نظر وحكي بعض من انفق عمره في الطلب ان الطغرائي فصار ذهباً ثم انه القى اخر المثقال على ثلثمائة الف مثقال من معدن اخر فصار ذهباً ثم انه القى اخر المثقال على ثلثمائة الف وان مريانس الراهب معلم خالد بن يزيد القى المثقال على ثلثمائة الف وان مريانس الراهب معلم خالد بن يزيد القى المثقال على ثلثمائة الف وان مريانس الراهب معلم خالد بن يزيد القى المثقال على المثال يلا مايين الخاور وقالت معلم الدين الخريد التى المثقال على ثلثمائة الف وان مريانس الراهب معلم الدين الخريد القى المثقال على ثلثمائة الف وان مريانس الراهب معلم الدين الغريد الذه التمال المثل الف مثقال وقالت مادية القبطية والله لولا الله لقلت ان المثقال على ماقيا ماين الخاور ب

كجوهر الكيميا، ليس ترى \* من ناله والانام في طلبه وصاحب الشذور من جملة ائمة هذا الفن صرح بان نهاية الصبخ القا، الواحد على الالف في قوله :

فعاد بلطف الحل والعقد جوهرا \* يطاوع في النيران واحده الالف وزعم بعضهم ان المقامات للحريري وكليلة ودمنة رموز في الكيميا ويزعمون ان الصناعة مرموزة في صورة البرابي وقد كتب بعض من جرب وتعب على مصنفات جابر تلميذ جعفر الصادق :

هـذا الذي بمقاله غر الاوائل والاواخر ما انت الاكاسر كذب الذي سماك جابر وكان قد شغل نفسه بطلب الكيميا، فافنى بذلك عمره وذكر الصفدي ان الشيخ تقي الدين بن دقيق العيد وامام الحرمين كان كل منهما مغرى به ( واعلم ) ان المعتنين به بعضهم يدبر مجموع الكبريت والزئبق في حر النار لتحصل امتزاجات كثيرة في مدة يسيرة لايحصل في المعدن الا في زمان طويل وهذا اصعب الطرق لانه يحتاج الى عمل شاق وبعضهم يولف المعادن على نسبة اوزان الفلزات وحجمها وبعضهم يجهل القياس فيحصل لهم الاشتباه والالتباس فيستمدون بالنباتات والجمادات والحيوانات كالشمر والبيض والرارة وهم لا يهتدون الى النتيجة ثمان الحكما الماروا الى طريقة صنعة الاكسير على طريق الاحاجي والالغاز والتعمية لان في كتمه مصلحة عامة فلا سبيل الى الاهتدا بكتبهم والله يهدي من يشاء قال ابو الاصبع عبداله زيز بن قام العراقي يشير الى مكانة الواصل لهذه الحكمة

فقد ظفرت بما لم يؤته ملك \* لا المنذران ولا كسرى بن ساسان ولا ابن هند ولا النعمان صاحبه \* ولا ابن ذي يزن في رأس غمدان

قال الجلدكي في شرح المكتسب بعد ان بين انتسابه الى الشيخ جابر وتحصيله في خدمته وبالله تعالى اقسم انه اراد بعد ذلك ان ينقلني عن هذا العلم مراراً عديدة ويورد على الشكوك يريد لي بذلك الاضلال بعد الهدايه ويأبى الله الا ما اراد فلما فهمت مراده وعلمت ان الحسد قد داخله مني حصرته فى ميدان البحث ومددت اليه سنان اللسان وعجز عن القيام بسيف الدليل ونادى عليه برهان الحق بالافحام فجنح للسلم وقام واعتنقني وقال انما اردت ان اختبرك واعلم حقيقة مكان الادراك منك ولتكن من اهل هذا العلم على حذر ممن يأخذه عنك واعلم ان من المفترض علينا كتمان هذا العلم وتحريمان الحيد من يأخذه عنك من بني نوعنا وان لا نكتمه عن اهله لان وضع الاشيا في علمها من

الامور الواجبة ولان في اذاعته خراب العالم وفي كتمانه عن اهله تضييغ لحم وقد رأينا ان الحكمة صارت في زماننا مهدمة البنيان لاسيا وطلبة هذا الزمان من اجهل الحيوان وقد أجتمعوا على المحال فانهم ما بين سوقة وباعة واصحاب دها وشمبذة لايدرون ما يقولون فاخذوا يتذاكرون الفقر ويذكرون ان الكيمياء غناء الدهر ويأتون على ذلك بزخارف الحكايات ومع ذلك لا يجتمع احد منهم مع الاخر على رأي واحد ولا يدرون كيف الطلب مع ان حجر القوم لا يعد وهذه المولدات الثلاث لكن جهالاتهم اوقعتهم في الضلال البعيد ورأينا انه وجب علينا النصيحة على من طلب الحكمة الالهية وهذه الصناعة الشريفة الفلسفية فوضعنا لهم كتابنا الموسوم ببغية الخبير في قانون طلب الاكسير ثم وضعنا الشمس المنير في تحقيق الأكسير وفي هذا الفن رسالة للبخاري ذكر فيها جملة دلائل عقلية ونقلية تبلغ ستة وثلاثين وفيه ايضاً رسالة ابن سينا المسماة بمرآة العجائب واول من تكلم في علم الكيميا. ووضع فيها الكتب وبين صنعة الأكسير والميزان ونظر في كتب الفلاسفة من اهل الاسلام خالد بن يزيد بن معاوية بن ابي سغيان واول من اشتهر هذا العلم عنه جابر بن حيان الصوفي من قلامذة خالد كما قيل : حكمة اورثناها جابر 🔹 عن امام صادق القول وفي لوصى طاب في تربشه 😽 فهو كالمسك تراب النجف

وذلك لانه وفى لعلي واعترف له بالخلافة وترك الامارة واعلم انسه فرقها في كتب كثيرة لكنه اوصل الحق الى اهسله ووضع كل شي. في محله واوصل من جعل الله سبحانه وتعالى سبباً له في الايصال ولحكن الشغلهم بانواع التدهيش والحال لحكمة ارتضاها عقله ورأيه بحسب الزمان ومع ذلك فلا يخلو كتاب من كتبه عن فوائد حديدة واماً من جا. يعد جابر من حكاء الاسلام مثل مسلمة بن احمد المجريطي وابي بكر الرازي وابي الاصبع بن تمسام المراقي والطغرابي والصادق بممه. بن اميل الته يمى والامام ابي الحسن على صاحب الشذور فككل منهم قد اجتهد غاية الاجتهاد في التعليم والجلدكي متأخر عنهم ثم اعلم ان جماعة من الفلاسفة كالجكيم هرمس وارسطاليس وفيثاغورس لما ارادوا استخراج هذه الصناعة الألهية جعلوا انفسهم في مقام الطبيعة فعرفوا بالقوة المنطقية والعلوم التجاربية ما دخل على كلجسم من هذه الاجساممن الحرواابرد والرطوبة واليبوسة وما خالطه ايضآ من الاجسام الاخر فعمهاوا ألحيلة في تنقيص الزائد وتزييد الناقص من الكيفيات الفاعلة والمفعولة والمنفعلة لعلة تلك الاجسام على ما يراد منهابالا كاسير الترابية والحيوانية والنباتية المختلفة في الزمان والمكان واقاموا التكليس مقام حرق المعادن والتهابها والتسقية محل التبريد والتجميد والتساوي مقيام التجفيف والتشميع والتجفيف مقام الترطيب والتليين والتقطير مقام التجوهر والتفصيل مقام التصفية والتخليص والسحق التحليل مقام الالتيام والتمزيج والعقدتمام الاتحاد والتمكين واتخذوا جراهر الاصول شيئاً واحداً فاعلًا فعلا غير منغمل محتوي على تأثيرات مختلفة شديدة القوة نافذة الفعــل والتأثير فيما يلاقي من الاجسام بحصول معرفة ذلك بالالهامات السماوية والقياسات العقلية والحسية وكذلك فعل ايضآ اسقليقندريوس وابدر وماخس وغيرهم في تراكيب الترياق والمعاجين والحبوب والاكحال والمراهم فانهم قاسوا قوى الادوية بالنسبة الى مزاج ابدان البشر والامراض الغامضة فيها وركبوا من الحاد والبادد والرطب واليابس دوا. واحدا ينتفع به في المداوات بعد مراعات الاسباب كما فعــل ذي مقراط ايضاً في استنخراج صنعة اكسير الخر فانه نظر اولا في ان الما.

لا يغادر الجر في شي من القوام والاعتدال لانه ما العنب ووجد من خواص الجخر خمساً وهي اللون والطعم والرائحة والتفريح والاسكادفاخذ اذشرع من اول تركبيه للادوية المقاقير الصابغة للما. بلون الجرثم المشاكلة في الطعم ثم المعطرة للرائحة ثم المفرحة ثم المسكرة فسحق منها اليابسات وسقاها بالمانعات حتى اتحدت فصارت دوا واحدأ يابسأ اذا اضيف منه القليل الى الكثير صبغه ا. من رسالة ارسطو قال الجلد كي في نهاية الطلب ان من عادة كل حكيم ان يفرق العلم كله في كتبه كاما ويجمل له من بعض كتبه خواص يشير اليها بانتقدمة على بقية الكتب لما اختصوا به من زيادة العلم كما خص جابر من جميع كتبه كتابه المسمى بالخسمائة وكما خص مؤيد الدين من كتبه كتابه المسمى بالمصابيح والمفاتيح وكما خص المجريطي كتابه الرتبة وكما خص ابن اميل كتابه المصباح ثم قال الجلدكي ومن شروط العالم ان لا يكتم ماءامه الله تعالى من المصالح التي يعود نفعها عملي الحاص والعام الآهذه الموهبة فان الشرط فيها ان لايظهرها لصريح اللفظ ابدأ ولا يملم بها الملوك لاسيما الذي لايفهمون ومن العجب ان الظهر لهذه الموهبة مرصد لحلول البلا به من عدة وجوه احده أن أظهرهما لمن ينم عليه فقد حل به البلاد لأن ما عنده مطارب الناس جميعاً فهو مرصد لحلول البلا. لانهم يرون انتزاع مطلوبهم من عنده وربما حملهم الحسد على اتلافه وان اظهر لاماك يخاف عليه منه فان الماوك احوج الناس الى المال لان به قوام دولتهم فربما يخيل منه انه يخرج عنه دولته بقدرته على المال لاسيما ومال الدنيا كله حقير عند الواصل لهذه الموهبة قال صاحب كنز الحكمة فاما الواصل الى حقيقته فلا ينبغي له أن يعترف به لانه يضر وليس له منفعة البتة في أظهاره وأنما يصل اليه كلءالم بطريتي يستخرجهالنف ماما قريبة واما بعيدةوالارشاد انما يكون نحو الطريق العام واما الطريق الخاص فلا يجوز ان يج مع عليه اثنان اللهم الا ان يوفق انسان بسعادة عظيمة وعناية الهية لاستاذ يلقنه اياها تلقيناً وهيهات من ذلك الا من جهة واحدة لا غير وهو ان يجتمع فيلسوفان احدهما واصل والاخر طالب ولايسعه ان يكتمه اياه وهذا اعز منالكبريت الاحمر ومنالابلق ومن العقوق انتهى ونحن اقتفينا اثر الحكا في كل ماوضعناه من كتبنا قال في شرح المكتسب الا ان كتابنا هذا امتن من كل كتبنا ما خلا الشمس المنير وغاية السرور فان لكل واحدمنهما مزية في العلم والمحل فمن ظفر بهذه الكتب الثلاثة فقط من كتبنا فلعله لا يفوته شي. من تحقيق هذا العلم والكتب المؤلفة في هذا العلم كثيرة منها حقائق الاستشهادات وشمرح المكتسب وبغية الخبير في قانون طلب الاكسير والشمس المنير في تحقيق الأكسيرورسالة للبخاري ومرآة العجائب لابن سيناء والتقريب في اسرار التركيب وغاية السرور شرح الشذور والبرهان وكنز الاختصاص والمصباح في ءلم المفتاح والمكتسب وشرحه نهاية الطلب ونتائج الفكر ومفاتيح الحكمة ومصابيح الرحمة وفردوس الحكمة وكنز الحكمة انتهى

علم الفلاحة

قال في كماف الوصطلامات وهو علم تتمرف منه كيفية تدبير النبات من بد. كونه الى تمامنشوه وهذا التدبير انما هو باصلاح الارض بالما. ويخلخلها ويحميها كالسماد والرماد ونحود معمراعاة الاهوية فيختلف باختلاف الاماكن انتهى قال في كمف الناريه قالصاحب مفتاح السعادة وهو علم يتعرف منه كيفية تدبير النبات من اول نشوه الى منتهى كماله باصلاح الارض اما بالما. او بما يخلخلها ويحميها من المعنات كالسماد

ونحوه او يخمها في اوقات البرد مع مراعاة الاهوية فيختلف باختلاف الاماكن ولذلك تختلف قوانين الفلاحة باختلاف الاقاليم ومنفعتهزكاة الحبوب والثمار ونحوها وهو ضروري للانسان في معاشه ولذلك اشتق اسمه من الفلاح وهو البقاء انتهى ﴿ قَالَ ﴾ عامل الديوان عفى عنه قد يرمز الحكماء من الفلاسفة الاولى بعلم الفلاحة عن الحكمة النورية والصناعة الذهبية وبعض من اشتغل بهذه الصناعة من اهل الاسلام كاللاحسين الواعظ الكاشفي ومحمد بن اميل والطغراثى وغيرهم ممسن تبع الاوائل وقداولوا قولة تعالى انزل من السماء ماء غسالت اودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً ومما يوقدون عليه في النار ابتغا احلية اومتاع زبد مثله الى قوله تعالى كذلك يضرب الله الامثال وكذا قوله تعالى وترى الارض هامدة فاذا انزلنا عليها الما اهتزت وربت وانبتت منكل زوج بهيج وغيرذلك من الايات وقالوا انها ايات ورموز عن ايجاد مياههم واراضيهم وامتزاج مفرداتهم المعلومه عندهم وتراكيبهم المشهورة لديهم وقد صنف هرمس الدرندى في علم الفلاحة هذا رسالة سماه زراعة الفضه والذهب وهي كناية عن الصنعة الروحانية والحكمة الربانية ذكر فيه توليد احجارهم وتأليف طبائمهم وامتزاج عناصرهم وشبهوا رطوباتهم المأخوذة عن احجارهم بالامطار والالوان المتتالية في تراكيبهم بالفواكه والثمار والازهارانتهى قال ابمه فلرومه هذه الصناعة من فروع الطبيعيات وهي النظر في النبات من حيث تنميته وذشوه بالسقى والعلاج وتعهده بمثل ذلك وكان للمقدمين بها عناية كثيرة وكان النظر فيها عندهم عاماً في النبات من جهة غرسه وتنميته ومن جهة خواصه وروحانيته ومشاكلتها لروحانيات الكواكب والهياكل المستعمل ذلك كله في باب السحر فعظمت عنايتهم به لاجل ذلك وترجم من كتب اليونانيين

كتاب الفلاحة النبطية منسوبة لعلما. النبط مشتملة من ذلك على علم كبير ولما نظر اهل الملة فيما اشتمل عليه هذا الكتاب وكان باب السحر مسدوداً والنظر فيه محظور اً فاقتصروا منه على الكلام في النبات من حجة غرسه وعلاجه وما يعرض له فى ذلك وحذفوا الكلام في الفن الاخر منه جملة واختصر ابن العوام كتاب الفلاحة النبطية على هذا المنهاج وبقي الفن الاخر منه مغفلا نقل منه مسلمة في كتبه السحرية امهات من مسائله كما نذكره عند الكلام على السحر ان شا. الله تعالى وكتب المتأخرين في الفلاحة كثيرة ولا يغدون فيها الكلام في الغراس والعلاج وحفظ النبات من حوانيمه وعوائقه وما يعرض في ذلك كله وهي موجودة انتهى

## علم الحساب ويسمى بعلم العدد

مقال في كمتاف الاصطلامات هو من اصول الرياضي ويسمى بعلم الحساب ايضاً وهو نوعان نظري وهو علم يبحث فيه من بوت الاعراض الذاتية للعدد وسلبها عنه وهو المسمى بارتماطيقي وتشتمل عليه المقالات الثلث السابعة والثامنة والتاسعة من كتاب الاصول وموضوعه العدد مطلقاً وعملي وهو علم تعرف به طرق استخراج المجهولات العددية من المعلومات العددية والمراد بالمجهولات العددية من افراد العدد وكرذا نسبة الجزي الى الكلي اي الى مجهولات هي من افراد العدد وكرذا الحال في المعلومات العددية مثلا في الضرب المضروب فيسه معلومان ومنهما يستخرج الحاصل الذي هو عدد مجهول بالطريق العدين وكذا في سائر الاعمال فهو علم تعرف به الطرق التي يستخرج بها عدد مجهول من عدد معلوم وقيدمن المعلومات العددية الحري المجهول العددي بغير علم الحساب كاستخراج عــدد الدراهم من علم الرمل ولا يخرج ءنه عام المساحة لانها علم بطرق استخراج المجهولات المقدارية من حيث عروض العدد لها فيئول الى المجهولات العددية عند التأمل ثم اعلم إن الحساب العملي نوعان احدهما هواي، تستخرج منه المجهولات العددية بلا استعمال الجوارح كالقواعد المذكورة في كناب البهائية ونانيهما غير هواي وهو المسمى بالتخت والتراب يحتساج الى استعمال الجوارح كالشبكة وضرب المحاذات ثم النظري والعملي ههنا بمعنى مالايتملق بكيفية العمل وما يتعلق بها فتسمية النوع الاول بالنظري ظاهرة وكذا تسمية القسم الثاني من النوع الثاني بالعملي واما تسمية القسم الاول منه بالعملي فعلى تشبيه الحركات الفكرية بالحركات الصادرة عن الجوارح او يقال المراد بالممل في تعريفي النظري والعملي اعم من العمل الذهني والخــارجيكما مرَّ واعلم ايضاً ان لاستخراج المجهولات العددية من معاوماتها طرقا مختلفة وهي اما محتاجة الى فرض المجهول شيئاً وهو الجبر والمقابلة واما غير محتاجةاليه وهو علم المفتوحات وهي كمقدمات الحساب التي سوى المساحة او مما يحصل ببعض من تلك المقدمات واستعانة بعض القوانين من النسبة وهو شامل لمسئلة الخطانين ايضاً وموضوعه العدد مطلقاً كما هو المشهور والتحقيق ان موضوعــه العدد المعلوم تتعقل عوارضه من حيث انه كيف يمكن تأدى منه الى بعض عوارضه المجهولة واما العـدد المطلق فانما هو موضوع علم الحساب النظري هذا كله خلاصة ما في شرح خلاصة الحساب انتهى . قال ابمه فلدومه الملوم العددية اولها الارتماطيقي وهو معرفة خواص الاعداد من حيث التأليف اما على التوالي او بالتضعيف مثل ان الاعداد اذا تواات متفاضلة بعدد واحد فان جمع الطرفين منها مساو لجمع كل

عددين بعدهما من الطرفين بعد واحد ومثل ضعف الواسطة ان كانت عدة تلك الاعداد فرداً مثل الافراد على تواليها والازواج على تواليها ومثل ان الاعداد اذا توالت على نسبة واحدة يكون اولما نصف ثانيها وثانيها نصف ثالثها الخ واو يكون اولها ثلث ثانيها وثانيها ثلث ثالثها الخ فانضرب الطرفين احدهما في الاخر كضرب كل عددين بعدهما من الطرفين بعدد واحد احدهما في الاخر ومثل مربع الواسطة ان كانت العدة فرداً وذلك مثل اعداد زوج الزوج المتوالية من اثنين فاربعة فثمانية فستةعشر ومثل مايحدث من الخواص المددية في وضع المثلثات العددية والربعات والمحمسات والمسدسات اذا وضعت متتالية في سطورها بان يجمع من الواحد الى المدد الاخير فتكون مثلثة وتتوالى المثلثات هكذا في سطر تحت الاضلاع ثم تزيد على كل مثلث ثلث الضلع الذي قبله فتكون مربعة وتزبد على كل مربع مثلث الضلع الذي قبله فتكون مخمسة وهلم جرا وتتوالى الاشكال على توالي الاضلاع ويحدث جدول ذو طول وعرض فني عرضه الاعداد على تواليها ثم المثلثات على تواليها ثم المربعات ثم المخمسات الخ وفي طوله كل عدد واشكاله بالغاً مابلغ وتحدث في جمعها وقسمة بعضها على بعض طولا وعرضاً خواص غريبة استقريت منها وتقررت في دواوينهم مسائلها وكذلك ما يحدث للزوج والفرد وزوج الزوج وزوج الفرد وزوج الزوج والفرد فان لكل منها خواص مختصة به تضمنها هذا الفن وليست في غيره وهـذا الفن اول اجزا، التعاليم واثبتها ويدخل في براهين الحساب وللحكماء المتقدمين والمتأخرين فيه تآليف واكثرهم يدرجونه في التعاليم ولا يفردونه بالتآليف فعل ذلك ابن سينا. في كتاب الشفا. والنجاة وغيره من المتقدمين واما المتأخرون فهو عندهم مهجور اذ هو غير متداول ومنفعته في البراهين لافي الحساب

فهجروه لذلك بعد ان استخلصوا زبدته في البراهين الحسابية كما فعله ابن البنا. في كتاب رفع المجاب والله سبحانه وتعالى اعلى ومن فروع علم العدد صناعة الحساب وهي صناعة علمية في حساب الاعـداد وبالضم والتفريق فالضم يكون في الاعداد بالافراد وهو الجمسع وبالتضعيف تضاعف عدداً باحاد عدد اخر وهذا هو الضرب والتفريق ايضاً يكون في الاعداد اما بالافراد مثل ازالة عـدد من عدد ومعرفة الباقي وهو الطرح او تفصيل عدد باجزا متساوية تكون عدتها محصلة وهوالقسمة وسواسكان هذا الضم والتفريق في الصحيح منالعدد او الكسر ومعنى الكسر نسبة عدد الى عدد وتلك النسبة تسمى كسراً وكذلك يكون بالضم والتفريق في الجذور ومعناها العدد الذي يضرب في مثله فيكون منه العدد المربع فان تلك الجذور ايضاً يدخلها الضم والتزريق وهمده الصناعة حادثة احتيج اليها لاحساب في المعاملات والف ا'لناس فيها كثير أوتداولواها في الامصار بالتعليم للولدانومن احسن التعليم عندهم الابتداء بها لانها معارف متضحة وبراهين منتظمة فينشأ عنها فيالغالب عقل مضي درب على الصواب وقد يقال من اخذ نفسه بتعليم الحساب اول امر، انه يغلب عليه الصدق لما في الحساب من صحة المبانى ومناقشة النغس فيصير ذلك خلقا ويتعود الصدق ويلازمه مذهب أومن احسن التأليف المبسوطة فيها لهذا المهد بالمغرب كتاب الحصار الصغير ولابن البناء المراكشي فيه تلخيص ضابط لقوانين اعماله مفيد ثم شرحه بكتاب سماه رفع الحجاب وهو مستغلق على المبتدي. بما فيه من البر اهين الوثيقة المباني وهو كتاب جليل المقدر ادركنا المشيخة تعظمه وهو كتاب جدير بذلك وانما جاءه الاستغلاق من طريق البرهان ببيان علوم التعاليم لإن مسائلها واعمالها واضحة كلها واذا قصد شرحها فانما هواعطاء العلل في

تلك الاعمال وفي ذلك من العسر على الفهم ما لا يوجد في اعمال المسائل فتأمله قال في كثف الظومه وهو علم بقواعد يعرف بها طرق استخراج المجهولات العددية من المعلومات العددية المخصوصة والمراد بالاستخراج معرفة كمياتها وموضوعه العدد اذ يبحث فيه عن عوارضه الذاتية والمدد هو الكمية المتألفة من الوحدات فالوحدة مقومة للددد واما الواحد فليس بعدد ولا مقوم له وقديقال لكل مايقع تحت العد فيقع على الواحد ومنفعته ضبط المعاملات وحفظ الاموال وقضاء الديون وقسمة التركات ويحتاج اليه في العلوم الفلكية وفي المساحة والطب وقيل يحتاج اليه في جميع العلوم ولايستغنى عنه ملك ولاعالم ولاسوقة وزاد شرفأ بقوله سبحانه وتعالى وكفى بنا حاسبين ولذلك الف فيه الناس كثير أوتداولوه في الامصار بالتعليم ومن احسن التعليم عند الحكما الابتدا. به لانه معارف متضحة وبرأهينه منتظمة فينشأ عنه في الغالب عقل يدل على الصواب وقد يقال ان من اخذ نفسه بتعلم الحساب اول امره يغلب عليه الصدق لما في الحساب من صحة المبانى ومناقشة النفس فيصري له ذلك خلقا ويتعود الصدق ويلازمه مذهبا وهومستغلق على المبتدي اذاكان من طريق البرهان وهذا شأن علوم التعاليم لان مسائلها واعمالها واضحة وإذا قصد شرحها وهو التعليل في تلك الأعمال ظهر من العسر على الفهم ما لا يوجد في انمال المسائل وهو فرع علم العدد المسمى بالارتماطيقي وله فروع اوردها صاحب مفتاح السعادة بعد أن جعل عام العدد اصلا وعام الحساب مرادفا له مع كونه فرعاً حيثقال الشعبة الثامنة في فروع علم العدد وقد يسمى بعلم الحساب فعرفه بتعريف مغاير لتعريف عملم العدد ثم قال ولعلم الحساب فروع منها عُلم حساب التخت والميل وهو علم يتعرف منه كيفية مزاولة الاعمال الحسابية يرقوم تدل على الاحاد

وتغنى عن ما عداها بالمراتب وتنسب هذه الارقام الى للمند وأقول بلي هو علم بصور الرقوم الدالة على الاعداد مطلقاً. ولكن طائفة ارقام والذي على الاحاد كالادقام الهندية والرومية والمغربية والافرنجية والمنجومية. وغيرها ويقال له التخت والتراب ومنها علم الجبر والمقابلة وقد-سبق في. الجيم ومنها علم حساب الخطائين وهو قسم من مطلق الجساب وافا جعل علماً برأسه لتكثير الأنواع ومنهما علم حساب الدور والوصايد وهو علم. يتعرف منهمقدار. ما يوصى بهاذا تعلق بدور في بإديء النظر مثاله رجل. وهب لمعتقه في مرض يوقه مائة درهم لا مال له غيرها فقبضهما ومات . قبل موت سيده وخلف بنتاً والسيد المذكور ثم مات السيد فظاهر. المسئلة أن المبة تمضى من المائة في ثلثها فاذا مات المعتق، رجع الى السيد نصف الجائز بالهبة فيزداد مال السيد من إرثه وهلم جرا وبهذا العلم يتعين " مقدار الجائز بالمبة وظاهر ان منفعة هذا لماعلم جليلة وان كانت الحلجة . اليه قليلة ومن كتبه كتاب لافضل الدين الخونجي اقول هذا العلم يؤول . الى علم الجبر والمقابلة وفيه تاليف لطيف لابى حنيفة لحدين خاود الدينوري . المتوفي سينة ٢٨١ حدى وثانين ومأتين وكتاب للفع لاحد بن مجد الكر ابيس. وكتاب مفيد لابي كامل شجاع بن مسلم ذكر فيه كتاب للوصليا بالجزوب للحجاج ن يوسف ومنها عِلم حسلب الدراهم والدينار وهو عِلم يتمر فحمنه . استخراج المجهو لات العددية التي تزيد عدتها على المعادلات الجبرية ولمنعه الزيادة لقبو اتلك المجهو لإت بالدرهم والدينار والفلس وغير فلك ومنغمته كمنفعة الجبر والمقابلة فيا يكثر فيه الاجناس المعادلة ومن الكتب فيه كتاب لابن فلوس اسمعيل بن إبراهيم بن غازي المارديني إلحنجلي لملتوفي ف سنة ٦٣٧ سبع وثلاثين وستمائة والرسالة للغربية والرنبالة للشاملة للخرقيب والكافي للكرجي ومختصر وللسمؤل بنتيجي. بن يعبد النوبي به

الأسرائيلي المتحوف سنة ٣٣ه مست وسبعيز وخسائة كذافي ارشاد القلصد ومنها علم حسلت طلفر الض وهو علم يتعرف منه قوانين تتعلق بقسمة التركة ممثل تصحيه السهام لذوي الفروض اذا تعددت وانكسرت او ذاجت-الفروض على المال او كان في الفريضة, اقر ار والكار وهذا الجز. من الحساب باعتبار الحكم الفقحي وفيه ايضاً كتاب ابن ثابت ومختصر طلقاضي ابي القاسم الحوفي وكتاب ابن النمر والجعدي والهنودي وكتاب امام الحرمين ومنها علم حساب الهوا. وهو علم يتعرف منه كيفية حساب الاموال العظيمة في الخيال بلا كتابة ولها طرق قوانين مذكورة في بعض الكتب الحسابية وهـذا العام عظيم النفع للتجار في الاسفار واهل للسوق من العوام الذين لا يعرفون الحكتابة وللخواص اذا عجزوا من لحضار الات الكتابة ومنها علم حساب للمقود اي عقود الاصابع موقد وضعوا كلامنها بازاه اعداد مخصوصة ثم رتبوا لاوضاع الاصابع العادا وعشوائه ومأت والوفا ووضعوا قواعد يتعرف بهاحساب الالوف فافوقها وهذاحظيم النفع للتجار سياعند استعجام كل من المتبابدين لسان الاخر وعند فقد الات أكتابة والعصمة عن الخطأ في هذا العلم الكثو من حسلب المواء وكان هذا العلم يستحمله الصحابة رضي الله عنهم كالوقع في الحديث في كيفية وضع اليدعلى الفخذ في التشهد انه عقد مخسا وخعتين يعني أن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم عقسه اصابع اليد حين السبابة والابهام وحلق الابهام معها وهذا الشكل في العلم لملككور ادال على للحدة المرقوم فالواوي ذكر المدلول والداد الدال وهداذا دليل على شيوع معنا العلم عندهم وفي هذا العلم ارجوزة لابن الحرب العرد فيهلمقداد الحاجة ورسالة لشرفت الدين البزدي اورد فيها قدد الكفاية ومنها علم إعداد الوفق وسياتين في الواو ومنهاعلم خواص الاعتماد

المتحابة والمتباغضة وسياتي في الحا، ومنها علم التعابي العددية وقد سبق في التا، وهذه الثلاثة من فروع علم العدد من حيث الحساب ومن فروع الحواص من جهة اخرى ولذلك اوردناها اجالاكما اوردها صاحب مفتاح السادة لكن بقي شي، وهو علم حساب النجوم وهو علم يتعرف منه قوانين حساب الدرج والدقايق والثواني والثوالث بالضرب والقسمة والتجذير والتفريق ومراتبها في الصعود والنزول وفيه كتب مفردة غير ما بين في مبسوطات الكتب الحسابية انتهى

## الجبر والمقابلة

قال ابم خدومه وهي صناعة يستخرج بها العدد المجهول من قبل المعلوم المفروض اذاكان بينهما نسبة تقتضي ذلك فاصطلحوا فيها على ان جعلوا للمجهولات مراتب من طريق التضعيف بالضرب اولها العدد لان به يتعين المطلوب المجهول باستخراجه من نسبة المجهول اليه ونانيها الشي لان كل مجهول فهو من جهة ابهامه شي. وهو ايضاً جــذر لما يلزم من تضعيفه في المرتبة الثانية وثالثها المال وهو امر مبهم وما بعد ذلك فعلى نسبة الاس في المضروبين ثم يقع العمل المفروض في المسئلة فتخرج الى معادلة بين مختلفين او اكثر من هذه الاجناس فيقابلون بعضها ببعض ويجبرون ما فيها من الكسر حتى يصير صحيحاً ويحطون المراتب الى اقل الاسوس ان امكن حتى يصير الى الثلاثة التي عليها مدار الجبر عندهم وهي العدد والشي والمال فانكانت المعادلة بين واحد وواحد تعين فالمال والجذر يزول ابهامه بمعادلة العدد ويتعين والمال وان عادل الجذور فيتعين بعدتها وانكانت المعادلة بينواحد واثنين اخرجه العمل الهندسي من طريق تفصيل الضرب في الاثنين وهي مبهمة فيعينها ذلك الضرب

المفصل ولايمكن المعادلة بين اثنين واثنين واكثر ما انتهت المعادلة بينهم الی ست مسائل لان المعادلة بین عدد وجذر ومال مفردة او مرکبة تجي. ستة واول من كتب في هذا الفن ابو عبد الله الخوارزمي وبعده ابو كامل شجاع بن اسلم وجاً الناس على اثره فيـــه وكتابه في مسائله الست من احسن الكتب الموضوعة فيه وشرحه كثير من اهل الانداس فاجادوا ومن احسن شروحاتد كتاب القرشي وقد بلغنا ان بعض اغــة التعاليم من اهل المشرق انهى المعاملات الى اكثر من هذه الستة الاجناس وبلغها الىفوق العشرين واستخرج لهاكلها اعمالا واتبعه ببراهين هندسية انتهى قال في كشف اللنومه وهو من فروع علم الحساب لانه علم يعرف فيه كيفية استخراج مجهولات عددية من معلومات مخصوصة على وجه مخصوص ومعنى الجبر زيادة قدر ما نقص من الجملة المعادلة بالاستثناء في الجملة الإخرى ليتعادلا ومعنى المقابلة اسقاط الزائد من احــدى الجملتين للتعادل وبيانه انهم اصطلحوا على ان يجعلوا للمجهو لات مراتب من نسبة تقتضى ذلك اولها العدد لانه به يتعين المطلوب المجهول باستخراجه من ذسبة المجهول اليه وثانيها الشي. لان كل مجهول فهو من حيث ابهام. شي وهو ايضاً جذر لما يلزم من تضعيفه في المرتبة الثانية وثالثها المال وهو مربع مبهم فيخرج العمل المفروض الىمعادلة بين مختلفين او اكثر من هذه الاجناس فيقابلون بعضها ببمض ويجبرون ما فيها من الكسر حتى يصير صحيحاً ويؤول الى الثلاثة التي عليها مدار الجبر وهي المدد والشي. والمال توضيحه ان كل عدد يضرب في نفسه يسمى بالنسبة ،الي حاصل ضربه في نفسه شيئاً في هذا العلم ويفرض هناك كل مجهـول يتصرف فيه شيئاً ايضاً ويسمى الحاصل من الضرب بالقياس الى العدد المذكور مالا في العلم فانكان في احد المتعادلين من الاجناس

الستثناء كافي قولنا عشرة الاشياء يعدل ادبغةاشيا فالجبر عرفع الاستثناء بان يزاد مثل المستثنى على المستثنى منه فيجعلوا العشرة كلملة كاند يجبر ، نقصانها ويزاد مثل المستثنى على عديله كزيادة الشيء في المثالهبعد جبر المعشرة على ادبعة اشيا. حتى تصير خمسة وان كان في الطوفين لمجنساس مثماثلة فالمقابلة ان تنقص الاجناس من الطرفين بعدة ولمحدة وقيل هي التقابل بعض الاشيار ببعض على المساوات كما في المشال لملذ كور اذا قوبلت العشرة بالخسبة على المساوات وسمي العلمسهذين العلمين علم الجبر والمقابلة لكثرة وقوعهما فيه واكثر مللنتهت للعرادلة عندهم إلى ـ حمت مسائل لان المعادلة بين عدد وجزر اي شي. ومال مفردة أو مزكبة وتجبر ستة قال ابن خلدون وقد بلغنا ان بعض اغة التعاليم منها هل المشرق انهى المعادلات الى اكثر . من هذه الستة وبلغها إلى فوق العشرين ولستخرج لهاكلها اعمالا وثيقة ببراهين هندسية الفتهي قبال الفلضل معمر ابن ابراهيم الخيامي ان احد المعاني التعليمية من الرياضي هو طلجبر والمقابلة وفيه ما يحتاج الى اصناف من المقدمات معتلصة جداً متعذر - حلها إما المتقدمون فلم يصل الينا منهم كلام فيها لمعلهم لم يتفطنو الحسا بعد الطلب وللنظر اولم يضطر البحث إلى النظو فيها اولم ينقل إلى الماننا ككلامهم واما المتأخرون فقد عنآسلهم تحليل المقدمسة التي لستعملها الدشميدس في الرابع من الثانية في للكوة والاصطوانة بلجبو فتأدى إلى كتاب واموال واعداد متعادلة فلم يتفق له جلها بعد ان لغ كرفيها عاياً فجزم بانه ممتنع حتى تبعه ابو جعفر الخازن وخلهل سللقطي عظلخر وطية مثم ، افتقر بعده جاعة من المهندسين الى عدة اصناف منها فبعضهم حل للبغض الترجى قيل اول من صنف فيسه الاستاذر ابو عبلالله محدين حويس الخوارزمي وكتابه فيه معروف مشهود وصنف بعده إبواكامل شجاع

## علم المندسة

قال في كثاف للاصطموعات هو من إصول الرياضي وهو علم يبحث فيه عن-احوال المقاديز من حيث التقدير على ما في شرح اشكال التأسيس فقوله من حيث التقدير اي لا من حيث كون المقسدان موجوداً او معدوماً حرضاً او جوهراً ونحو ذلك والهندسة معرب انذاره فاب.لت الالف الاولى بالها. والراء بالسين وحذفت الالف الثانية فصار هندسة. ووجسالتسمية ظاهر ومنوضوعه لمقدار الذي هوالكم المتصل من حيث التقدير وفي ارشاد القاصد للشيخ شمس الدين الهندسة وهو علم تعرف بهلحوال المقادير ولواحقها واوضلع معضها عند بمض ونسبها وخواص اشكالما والطرق الى عمل ما في سبيله أن يعمل بها واستخراج ما يحتاج الى استخراجه بالبراهين اليقينية وموضوعيه المقادير المطلقة اعنى الجسم التعليدى والسطح والخط ولواحقها من الزاوية والنقطة والشكل واما العلوم المتفرعة عليه فعني عشرة ، علم عقود الابنية وعلم المناظر وعلم المرايا المحرقة وعلم مراكز الاثقال وعلم المساحة وعلم انباط المياه وعلم جر إلاثقال وعلم البنكامات وعلم الآلات الحربية وعلم الآلات الروحانية وظك لانه امًا يبحث عن ايجاد ما يتبرهن عليه في الاصول الكلية. بالفعل او لا والثاني اما يبحث بما ينظر اليه او لا الثاني علم عقو دالابنية. والباحث عن المنظور اليمان اختص بانعكاس الاشمة فهو علم المرايا الحزقة والافهوعلم لمناخل واما الاول وهو ما يبحث عن ايجاد المطلوب مت الاحتوال الكليَّة بالفعل فاطلعن جهة تقديرها أو لا والاول منعها

ان اختص بالنقل فهو علم مراكز الاثقال والا فهو علم المساحة والثاني منهما فاما ايجاد الآلات او لا الثاني علم انباط المياهوالآلات اما تقديرية او لا والتقديرية اماثة يلة وهو جر الاثقال او زمانية وهو علم البنكامات والتي ليست تقديرية فاما حربية او لا الثاني علم الالات الروحانية والاول علم الآلات الحربية انتهى · قال ابه خدومه هذا العلم هو النظر في المقادير اما المتصلة كالخط والسطح والجسم واما المنفصلة كالاعــداد وفيا يعرض لها من العوارض الذاتية مشل أن كل مثلث فزواياه مثل قاغتين ومثل انكل خطين متوازيين لا يلتقيان في وجه ولو خرجا الى غير نهاية ومشل انكل خطين متقاطعين فالزاويتان المتقابلتان منهما متساويتان ومثل ان الاربعة مقادير المتناسبة ضرب الاول منها في الثالث كضرب الثاني في الرابع وامثال ذلك والكتاب المترجم لليونانيين في هذه الصناعة كتاب اوقليدوس ويسمى كتاب الاصول وكتاب الاركان وهو ابسط ما وضع فيها للمتعلمين واول ما ترجم من كتاب اليونانيين في الملة ايام ابي جعفر المنصور ونسخه مختلفة باختلاف المترجين فمنها لحنين بن اسحق ولثابت بن قرة وليوسف بن الحجاج ويشتمل على خمس عشرة مقالة اربعة في السطوح وواحدة في الاقدار المتناسبة واخرى في ذسب السطوح بعضها الى بعض وثلث في العدد والعاشرة في المنطقات والقوى على المنطقات ومعناه الجذور وخمس في المجسمات وقد اختصره الناس اختصارات كثيرة كما فعله ابن سينا. في تعاليم الشفا. افرد له جزءًا منها اختصه به وكذلك ابن الصلت في كتاب الاقتصار وغيرهم وشرحه آخرون شروحاً كثيرة وهو مبدأ العلوم الهندسية باطـلاق واعلم ان المندسة تفيد صاحبها اضاءة في عقله واستقامة في فكره لان براهينهــا كلها بينة الانتظام جلية الترتيب لا يكاد الغلط يدخل اقيستها لترتيبها

وانتظامها فيبعد الفكر بممارستها عن الخطأ وينشأ لصاحبها عقل على ذلك المهيع وقد زعموا انهكان مكتوباً على باب افلاطون من لم يكن مهندساً فلا يدخلن منزلنا وكان شيوخنا رحمهم الله يقولون ممارسة علم الهندسة للفكر بمثابة الصابون للثوب الذي يغسل منه الاقذار وينقيه من الاوضار والادران وانما ذلك لما اشرنا اليه من ترتيبه وانتظامه علم الاشكال

قال ابمه فلرومه ومن فروع علم الهندسة الهندسة المخصوصة بالاشكال الكرية والمخروطات اما الاشكال الكرية ففيها كتابان من كتب اليونانيين لثاودوسيوس وميلاوش في سطوحها وقطوعها وكتاب ثاودوسيوس مقدم في التعليم على كتاب ميلاوش لتوقف كثرير من براهينه عليه ولابد منهما لمن يريد الخوض في علم الهيئة لان براهينها متوقفة عليهما فالكلام في الهيئة كله كلام في الكرات السماوية وما يعرض فيها من القطوع والدوائر باسباب الحركات كما نذكره فقد يتوقف على معرفة احكام الاشكال الكرية سطوحهـا وقطوعها واما المخروطات فهو من فروع الهندسة ايضاً وهو علم ينظر فيا يقع في الاجسام المخروطة من الاشكال والقطوع ويبرهن على ما يعرض لذلك من العوارض ببراهين هندسية متوقفة على التعليم الاول وفائدتها تظهر في الصنائع العملية التي مؤداها الاجسام مثل النجارة والبناء وكيف تصنع التماثيل الغريبة والهياكل النادرة وكيف يتحيل على جرالاثقال ونقل الهياكل بالمندام والميخال وامثال ذلك وقد افرد بمن المؤلفين في هذا الفن كتاباً في الحيل العملية ويتضمن الصناعات الغريبة والحيسل المستطرفة كل عجيبة وربما استغلق على الفهوم لصعوبة براهينه الهندسية وهو موجود بايدي الناس ينسبونه الى بني شاكر انتهى

علم عقود الابنية

قال في كثاف الوصطلامات وهو علم تتمرف منه احوال اوضاع الابنية وكيفية شق الانهار وتنقية القنى وسد البثوق وتنضيدالمساكن ومنفعته عظيمة في عمارة المدن والقلاع والمنازل وفي الفلاحة انتهى علم المناظر

قال ابم فلرومه وهو علم يتبين به اسباب الغلط في ادراك البصرى بمعرفة كيفية وقوعها بناءعلى ان ادراك البصر بكون بمخروط شعاعي رأسه يقطعه الباصر وقاعدته المرئي ثم يقع الغلط كثيراً في رواية القريب كبيرا والبعيد صغيرا وكذا رؤية الاشباح الصغير ةتحت الماءورا الاجسام الشافة كبيرة ورؤية النقطة النازلة من المطر خطأ مستقيأ والسلعة دائرة وامثان ذلك فتبين في هذا العلم اسباب ذلك وكيفياته بالبراهين الهندسيه ويتبين ايضاً اختلاف المنظر في القمر باختلاف العروض الذي يبتنى عليه معرفة رؤية الاهلة وحصول الكمسوفات وكثير من امثال هذا وقد الف في هذا الفن كثير من اليونانيين واشهر من الف فيه من الاسلاميين ابن الهيثم ولغيره فيه ايضاً تأليف وهو من هذه الرياضية وتفاريعها انتهى قال فى كثاف الاصطلامات وهو علم يتفرع منه احوال المبصرات في كميتهاو كيفيتها باعتبار قربها وبعدها عن المناظر واختلاف اشكالها واوضاعهها وما يتوسط بين المناظر والمبصرات وعلل ذلك ومنفعته معرفة ما يغلط فيه البصر عن احوال المبصرات ويستعان به على مساحة الاجرام البعيدة والمرايا المحرقة ايضاً انتهى

علم المرايا المحرقة قال في *كثف* الظهرى، قال ابق الخير وهو علم يتعرف منهم احوال. الخطوط الشعاعية المنمطفة والمنعكسة والمنكسرة ومواقمها وزواياها ومراجعها وكيفية عمل اللرايا المحرقة بانعكاس اشعة الشمس عنها ونصبها ومحاذاتها ومنفعته بليغة في محاصرات المدن والقلاع انتهى

علم مراكز الاثقال

قال في كشف الظنومة قال ابوالخير في منتاح السعادة هو علم يتعرف منه كيفية استخراج مركز ثقل الجسم المحمول والمراد مركز الثقل حد فى الجسم عنده يتعادل بالنسبة الى الحامل ومنفعته معرفة كيفية معادلة الاج مام العظيمة بما دونها لتوسط المسافة انتحى

علم المساحة

قال في كثاف الاصطلاحات وهو علم تتعرف عنه مقادير الخطوط والسطوح والاجسام وما يقدرها من الخط والمربع والمكعب ومنفعته جليلة في امر الخراج وقسمة الارضين وتقدير المساكن وغيرها انتهى قال مبم فلدوده وهو فن يحتاج اليه في مسح الارض ومعناه استخراج متدار الارض المعلومة بنسبة شبر او ذراع او غيرها او نسبة ارض اذا قويست بثل ذلك ويحتاج الى ذلك في توظيف الخراج على المزادع والفدن وبساتين الغراسة وفي قسمة الحوائط والارض بين الشركا او الورثة وامثال ذلك وللناس فيها موضوعات حسنة وكثيرة والله الموفق للصواب عنه وكرمه انتهى

علم انباط المياه

قال في كم*اف الرمطلوحات وهو* علم تتعرف منه كيفية استخراج المياهالكامنةفي الارضواظهارهاومنفعته احياء الارضين الميتةوافلاحها انتهى قال في كشف الظوره وهو علم يتعرف منه كيفية استخراج المياه الكامنة في الارض واظهارها ومنفعته ظاهرة ونقل عن بعض العلما. لو علم عباد الله تعالى رضا. الله تعالى في احيا. ارضه لم يبق في وجهالارض موضع خراب وللكرخي فيه كتاب مختصر وفي خلال كتاب الفلاحة البنيطة مهمات هذا العلم انتهى ما في مفتاح السعادة اورده في فروع الهندسة انتهى

علم الادوار

قال في كشف الظور. ذكره من فروع علم الهيئة وفال والدوريطلق في اصطلاحهم على ثلثمائة وستين سنة شمسية والكور على مائة وعشرين سنة قمرية ويبحث في العلم المذكور عن تبديل الاحوال الجارية في كل دور وكور وقال هذا من فروع علم النجوم مع انه لم يذكره في بابه علم استنباط المعادن

قال في *كشف الأومه* وهو علم يبحث فيه عن تعيين محل المعدن والمياه اذ المعدنيات لا بد لها من علامات يعرف بها عروقهـا وهو من فروع علم الفراسة

علم استنزال الارواح

قال في كشف الظنونة وهوعلم من فروع علم السحر واعلم انتسخير الجن او الملك من غير تجسدها وحضورها حندك يسمى علم العزائم بشرط تحصيل مقاصدك بها واما استحضار الملك فان كان سماوياً فتجده لا يمكن الا في الانبيا. وان كان ارضياً ففيه الخيلاف كذا في مفتاح السعادة ومن الكتب المصنفة فيه كتاب ذات الدوائر وغيره انتهى علم الاسطرلاب

قال في كشف الظمومه وهو علم يبحث فيسه عن كيفية استعمال الة

معهودة يتوصل بها الىمعرفة كثير منالامور النجومية علىاسهلطريق واقرب مأخذ مبين في كتبها كارتفاع الشمس ومعرفة الطالع وسمت القبلة وعرض البلاد او غير ذلك وعن كيفية وضع الالة على ما بين في كتبه وهو من فروع علم الميئة كما مر واصطر لاب كلة يونانيه اصلها بالسين وقد يستعمل على الاصل وقد تبدل صاداً لانها غي جروار الطا وهو الاكثر معناها مبزان الشمس وقيل مرآة النجم ومقياسه ويقال له باليونانية ايضاً اصطرلاقون واصطر هو النجم ولاقون هو المرآة ومن ذلك سمى علم النجوم اصطرلوميا وقيل انالاوائل كانوا يتخذون كرة على مثل الفلك ويرسمون عليها الدوائر ويقسمون بها النهاد والليل فيصححون بها الطالع الى زمن ادريس عليه السلام وكان لادريس ابن يسمى لاب وله معرفة في الهيئة فبسط الكرة واتخذ هذه الالة فوصلت الى ابيه فتأمل وقال من سطره فقيل سطر لاب فوقع عليه هذا الاسم وقيل اسطر جمع سطر ولاب الممرجل وقيل فارسي معرب من استارهاياب اي صدرك احوال الكواكب قال بعضهم هذا اظهر واقرب الى الصواب لانه ليس بينهما فرق الابتغير الحروف وفي مفاتيح العلوم الوجه هو الاول وقيل اول من صنعه بطليموس واول من علمه في الاسلام ابراهيم بن حبيب الفزاري أنتهى

علم اعداد الوفق

قال في مدينة العلوم علم اعداد الوفق والوفق جــداول مربعة لها بيوت مربعة يوضع في تلك البيوت ارقام عددية او حروف بدل الارقام بشرط ان يكون اضلاع تلك الجداول واقطارها متساوية في العدد وان لا يوجد عدد مكرر في تلك البيوت وذكروا ان لاعتدال الاعــداد خواص فائضة من روحانيات تلك الاعداد الحروف وتترتب عليها اثار عجيبة وتصرفات غريبة بشرط اختيار اوقات متناسبة وساعات شريفة وهذا الدلم من فروع علم العدد باعتبار توقفه على الحساب ومن فروع علم الخواص باعتبار اثاره قال وسنذكره في موضعه انشاء الله تعالى . وفي هذا العلم كتب كثيرة احسنها كتاب شمس الافاق في علم الحروف والاوفاق وبحر انوقوف في علم الاوفاق والحروف قال وفي تعمد االعلم كتب كثيرة خارجة عن حد التعداد انتهى . لكن في جواز استعالها خلاف والحق من مه لعدم ورود النقل به عن الشارع عليه السلام انتهى علم الاكترية

قال في كنف الأنوى هوعلم باحث عن الخطوط والاشكال التي ترى في اكتاف الضان والمعز اذا قوبلت بشعاع الشمس من حيث دلالتها على احوال العالم الأكبر من الحروب والخصب والجدب وقلما يستدل بها على الاحوال الجزئية لانسان معين . يو خذ لوح الكتف قبل طبخ لحمه ويلتى على الارض اولاً ثم ينظر فيه فيستدل باحواله من الصفا، والكدر والحرة دالخضرة الى الاحوال الجارية في العالم وينسب اطراف الاربعة الى جهات الدالم ويحكم بذلك على كل صقع منها باحوال متعلقة بها وينسب علم الكتف الى امير المؤمنين علي بن ابي طالب دضي الله عنه قال صاحب منتاح السعادة رأيت مقالة في هذا العلم مختصرة لكن بين فيها الانية دون اللميئة يعني المسائل مجردة عن الدلائل وقد سبق ان من فرع علم الفراسة انتهى .

علم نزول الغيث

قال في كنف اللوده هو علم باحث عن كيفية الاستدلال باحوال الرياح والسحاب والبرق على نزول المطر انتهى ·

الفصل الخامس 🗝 في الدلوم المحعودة وغيرها 🔊 🗝

قال في كثاف الاصطلاحات في بيان العسلوم المحمودة والمذمومة اما المحمو دمفبعضها من فرض العين وبعضها من فرض الكفاية اما الإول فقال عليه أأصلاة والسلام طلب العلم فريضة علىكل مسلم ومساحة واختلف العلماء في أن أي علم طلبه فرض فقرال المتكلمون علم الكلام وقال الفقها علم الفقه وقال المفسرون والمحدثون هو علم الكناب والسنة اذ بهما يتوصل الى سائر العلوم وقال بعضهم هو علم العبد بحاله ومقامه من الله تعالى وقيل بل هو العلم بالاخلاص وافات النفوس وقيــل بل هو علم الباطن وقال المتصوفة هو التصوف وقيل هو علم بما شمل عليه قوله عليه الصلاة والسلام بني الأسلام على خس (الحديث) والذي ينبغي ان يقطع ما هو مراد به هو علم بما كلف الله تعمالي عباده من الاحكام الاعتقادية والعملية وقال في السراجية طلب العلم فريضة بقدر ما يحتاج اليه لامر لابد منه من احكام الوضؤ والصلوة وسائر الشرائع ولامور معاشه وما ورا. ذلك ليس بفرض فان تعلمها فهو الافضل وان تركها فلا اثم عليه واما الثاني فقد ذكر في منتخب الاحيا. – إن علم الطب في تصحيح الإبدان من فروض الكفاية لكن في السراجية يستحب إن يتعلم الرجل من الطب قدر ما يمتنع به عما يضر بدنه وكذا ان فروض الكفاية علم الحساب في الوصايا والمواريث وكذا الفلاحة والحياكة والحجامة والسياسة اما التحمق في الطب فليس بواجب وان كان فيه. زيادة قوة. على قدر الكفاية فهذه العلوم كالفروع فان الاصل هو العلم يكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم واجاع الإمقه

واثار الصحابة والتعلم بملم اللغة التى هي آلة لتحصيل العلم بالشرعيات وكذا العلم بالناسخ والمنسوخ والدام والخاص ممسا في علم ألفقة وعلم القراءة وبخارج الحروف والملم بالاخبار وتفاصيلها والاثار واسامي رجالها ورواتها ومعرفة المسند والمرسل والقوي والضعيف منهاكلها من فروض الكفاية وكذا معرفة الاحكام لقطع الخصومات وسياسة الولاة وهذه العلوم انما تتعلق بالاخرة لانها سبب استقامة الدنيا وفي استقامتها استقامتها فكان هذاعلم الدنيا بواسطة صلاح ألدنيا بخلاف علم الاصول من التوحيد وصفات الباري وهكذا علم الفتوى من فروض الكفايـة اما العلم بالعبادات والطاءات ومعرفة الحلال والحرام فانه اصل فوق العلم بالغرمات والحدود والحيل اما علم المعاملة فهو على المؤمن المتقى كالزهد والتقوى والرضاء والشكر والخوف والمنة لله في جميع احواله والاحسان وحسن النظم وحسن الخلق والاخلاص فهذه علوم نافعة ايضأ واما علمالمكاشفة فلا يحصل بالتعليم والتعلم وانما يحصل بالمجاهدة التي جعلها الله تعالي مقدمة للهداية قال الله تعالى والذين جاهدوا فينا لنهدينهم أسبلنا واما علم الكلام فالسلف لم يشتغلوا به حتى انه من اشتغل به نسب الى البدعـة والاشتغال بما لايعنيه هذاكاء خلاصة ما في السراجيه تعلم الكلام والمناظرة فيه قدر ما يحتاج اليه غير منهى قال شيخ الشيوخ شهاب الدين السهروردي في اعلام الهدى بان عدم الاشتغال بعلم الكلام انمـا هو في زمان قرب العهد بالرسول واصحاب، الذين كانوا مستغنين عن ذلك بسبب بركة صحبة النبي عليه الصلوة والسلام ونزول الوحي وقلة الوقايع والفتن بين المسلمين وصرحبه السيد الشريف والعلامة التفتازاني وغيره من المحققين المشهودين بالعدالة أن الاشتغال بالكلام في زماننا من فرائض الكفاية وقال العلامة التفتازاني انما المنع لقاصر النظر والمتعصب في الدين

واما المذمومة فنى التاتارخانية واما علم السحر والنيرنجات والطلسمات وعلم النجوم ونحوها فهى علوم غير محمودة واما علم الفلسفة والهندسة فبعيد عن علم الاخرة استخرج ذلك الذين استحبوا الحيوة الدنيا على الآخرة وفي فتح المبين شرح الاربعين للحليمي وغـيره صرحوا بجواز تعلم الفلسفة وفروعها من الالهي والطبيمي والرياضي ليردعلي اهلها ويدفع شرهم عن الشريعة فيكون من باب اعداد العدة وفي السراجية تعلم النجوم قدر ماتعرف به مواقيت الصلوة والقبلة لابأس به وفي الخانيه وما سواه حرام وفي الخلاصة والزيادة حرام وفي المدارك في تفسير قوله تمالى فنظر نظرة في النجوم فقــال اني سقيم قالوا علم النجوم كان حقاً ثم نسخ الاشتغال بمعرفته انتهى وفي البيضاوي فنظر نظرة في النجوم اي فرأى مواقعها واتصالاتها او في علمها او كتابها ولا منع منه انتهى وفي التفسير الكبير في هذا المقام ان قيل النظر في علم النحوم غـير جائز فكيف قدم عليه ابراهيم عليه السلام قلنا لا نسلم أن النظر في علم النجوم والاستدلال بمعانيها حرام وذلك لان من اعتقد ان الشتمالي خص كل واحد من هذه الكواكب بقوة خاصة لاجلها يظهر منه اثر مخصوص فهذا العلم على هذا الوجه ليس بباطل انتهى. فعلم من هذا ان حرمة تعلم النجوم مختلف فيها واما اخبار المنجمين فقد ذكر في المدارك في تفسير ان الله عنده علم الساعــة الآية واما المنجم الذي يخبر بوقت الغيث او الموت فانه يقول بالقياس والنظر في الطالع وما يدرك بالدليل لا يكون غيباً على انه بجرد الظن والظن غير العلموفي الكشف مقالات المنجمة على طريقين من الناس من يكذبهم واستدل عليه بقوله تعالى وماكان الله ليطلعكم على الغيب وبقوله عليه السلام من اتى كاهناً او عريفاً فصدقه فقد كفر بما انزل على محمد ومنهم من قال بالتفصيل فان

المنجم لا يخلو من ان يقول ان هذه الكواكب مخلوقات او غير مخلوقات الثاني كغر صريح واما الاول فاما ان يقول انها فاعلات بختارات بنفسها فذلك ايضآ كفر صريح وان قال انها مخلوقات مسخرات دالة على بعض الاشيامها اثر بخلق الله تعالى فيهاكالنور والنار ونحوهما وانهم استخرجوا ذلك بالحساب فذلك لايكون غيباً لان الغيب ما لا يدل عليه بالحساب واما الاية والحديث فهما محمولان على علم الغيب وهذا ليس بغيب واما المنطق فقد ذكر ابن الحجر في شرح الاربعين للنووي اعلم ان من الات العلم الشرعي من فقه وحديث وتفسير المنطق الذي بايدي الناس اليوم فانه علم مفيد لا محذور فيه بوجه انما المحذور فياكان يخلط به شي. من الفلسفيات المنابذة للشرائع ولانه كالعلوم العربيسة فى انه من مواد اصول الفقه ولان الحكم الشرعي لابد من تصوره والتصديق باحواله اثباتأ ونفيأ والمنطق هو المرصد لبيان احكام التصور والتصديق فوجب كونه علما شرعياً اذ هو ما صدر عن الشرع او توقف عليه العلم الصادر عن الشرع توقف وجود كعلم الكلام او توقف كمال العلم العربية والمنطق ولذا قال الغزالي لاثقة بفقدمن لايتمنطق اي من لا قواعه المنطق مركوذة بالطبع فيه كالمجتهدين في العصر الاول او بالتعلم وممن اثنى على المنطق الفخر الرازي والامدي وابن الحساجب وشراح كتابه وغيرهم من الاغة والقول بتحريمه محمول عــلى ماكان مخلوطاً بالفلسفة انتهى قال ابمه خدومه في فصل ابطال الفلسفة هذا الفصل وما بعده مهم لان هذه العلوم عارضة في العمران كثيرة في المدن وضررها في الدين كثير فوجب ان يصدع بشأنها ويكشف عن المعتقد الحق فيها وذلك ان قوماً من عقلاء النوع الانساني زعموا ان الوجود كله الحسي منه وما ورا. الحسى تدرك ادواته واحواله بإسبابها وعللها بالانظار الغصكرية

والاقيسة العقلية وان تصحيح العقائد الايمانية من قبسال النظر لا من جهة السمع فانها بعض من مدارك العقل وحؤلا يسمون فلاسفة جمع فيلسوف وهو باللسان اليوناني محب الحكمة فبحثوا ءنذلك وشمروا له وحوموا على اصابة الغرض منه ووضعوا قانوناً يهتدي بهاالمقل في نظره الى التمييز بين الحق والباطل وسموه بالمنطق ومحصل ذلك ان النظر الذي يفيد تمييز الحق من الباطل انما هو للذهن في المعاني المنتزعة من الموجودات الشخصية فيجرد منها اولأصور منطبقةعلى جيع الاشخاص كما ينطبق الطابع على جميع النقوش التي ترسمها فى طين او شمع وهذه المجردة من المحسوسات تسمى المعقولات الاوائل ثم تجرد من تلك المعاني الكلية اذاكانت مشتركة مع معاني الاخرى وقد تميزت عنها في الذهن فتجرد منها معانى اخرى وهي التي اشتركت مها ثم تجرد ثانياً انشاركها خيرها وثالثا الى ان ينتهي التجريد الى المعاني البسيطة الكليه المنطبقة على جيع المعاني والاشخاص ولايكون منها تجريد بعد هذا وهي الاجناس العالية وهذه المجردات كلها من غـير المحسوسات هي من حيث تأليف بعضها مع بعض لتحصيل العلوم منهـا تسمى الممقولات الثوانى فاذا نظر الفكر في هذه المعقولات المجردة وطلب تصور الوجودكما هو فلا بد للذهن من اضافة بمضها الى بعض ونفي بمضها عن بعض بالبرهان العقلي اليقيني ليحصل تصور الوجود تصورا صحيحاً مطابقاً اذاكانذلك بقانون صحيح كما مر وصنف التصديق الذي هو تلك الاضافة والحكم متقدم عندهم على صنف التصور في النهاية وتصور متقدم عليه في البداية والتعليم لان التصور التام عندهم هو غاية الطلب الادراكي وانما التصديق وسيلة له وما تسمعه في كتب المنطقيين من تقدم التصود وتوقف التصديق عليه فبمعنى الشعور لابمعنى العلم التام وهذا هو مذهب كيرهم

ارسطو ثم يزعمون ان السعادة في ادراك الموجودات كلها ما في الحس وما وراء الحس بهذا النظر وتلك البراهين وحاصل مداركهم في الوجود على الجملة وماآلت اليه وهو الذي فرءوا عليه قضايا انظارهم انهم عثروا اولاعلى الجسم السفلي بحكم الشهود والحس ثم ترقى ادراكهم قليلاً فشعروا بوجود النفس من قبل الحركة والحس في الحيوانات ثم احسوا من قوى النفس بسلطان العقل ووقف ادراكهم فقضوا على الجسم العالي السماوي بنحو من القضاء على امر الذات الانسانية ووجب عندهم ان يكون للفلك نفس وعقلكما للانسان ثم انهو ذلك نهاية عـدد الاحاد وهي العشر تسع مفصلة ذواتها جمل وواحد اول مفرد وهو العــاشر ويزعمون أن السعادة في أدراك الوجود على هذا النحو من القضاء مع تهذيب النفس وتخلقها بالفضائل وان ذلك ممكن للانسان ولولم يرد شرع لتمييزه بين الفضيلة والرذيلة من الافعال بمقتضى عقله ونظره وميله الى المحمود منها واجتنابه للمذمرم بفطرته وان ذلك اذا حصل للنفس حصلت لها البهجة واللذة وان الجهل بذاك هو الشقاء السرمدي وهذا عندهم هو معنى النعيم والعذاب في الاخرة الى خبط لهم في تفاصيل ذلك معروف في كلماتهم وامام هذه المذاهب الذي حصل مسائلها ودون علمها وسطر حججها فيما بلغنا في هذه الاحقاب هو ارسطو المقدوني من اهل مقدونية من بلاد الروم من تلاميذ افلاطون وهو معلم الاسكَندر ويسمونه المعلم الاول على الاطلاق يعنون معلم صناعة المنطق اذلم تكن قبله مهذبة وهو اول من رتب قانونها واستوفى مسائلها وإحسن بسطها ولقـد احسن في ذلك القانون ما شا. لو تكفل له بقصدهم في الالهيات ثم كان من بعده في الاسلام من اخذ بتلك المذاهب واتبع فيها رأيه حذو النعل بالنعل الافي القليل وذلك ان كتب اولئك

المتقدمين لما ترجها الخلفاء من بني العباس من اللسان اليوناني الى اللسان العربي تصفحها كثير من اهل الملة واخذ من مذاهبهم من اضله الله من منتحلى العلوم وجادلوا عنها واختلفوا في مسائل من تفاريعها وكان من اشهرهم ابو نصر الفارابي في المائة الرابعة لعهد سيف الدولة وابو على بن سينا في الاغمة الخامسة لعهد نظام الملك من بني بوية باصبهان وغرهما واعلم ان هذا الرأي الذي ذهبوا اليه باطل بجميع وجوهه فاما اسنادهم الموجودات كلها الى العقل الاول واكتفاؤهم به في الترقي الى الواجب فهو قصور عا ورا ذلك من رتب خلق الله فالوجود اوسع نطاقاً من ذلك ويخلق ما لا تعلمون وكانهم في اقتصارهم على اثبات العقل فقط والغفلة عما وراءه بمثابة الطبيعيين المقتصرين على اثبات الاجسام خاصة المعرضين عن النقل والعقل المعتقدين انه ليس ورا. الجسم في حكمة الله شي. واما البراهيز التي يزعمونها على مدعياتهم في الموجودات ويعرضونها على معيار المنطق وقانونه فهي قاصرة وغير وافية بالغرض اما ماكان منها في الموجودات الجسمانية ودسمونه العلم الطبيعي فوجه قصوره ان المطابقة بين تلك النتائج الذهنية التي تستخرج بالحدود والاقيسة كما في زعمهم وبين ما في الخارج غير يقيني لان تلك احكام ذهنية كلية عامة والموجودات الخارجية متشخصة بموادها ولعل في الموادما يمنع من مطابقة الذهني الكلي للخارجي الشخصي اللهم الاما لايشهد له الحس من ذلك فدليله شهوده لاتلك البراهين فاين اليقين الذى يجدونه فيها وربما يكون تصرف الذهن ايضاً في المعقولات الاول المطابقة للشخصيات بالصور الخالية لافي المعقولات الثواني التي تجريدها في الرتبة الثانية فيكون الحكم حينئذ يقينيا بمثابة المعسوسات اذ المعقولات الاول اقرب الى مطابقة الخارج لكمال الانطباق فيها فنسلم لهم حينند دعاويهم

في ذلك الا انه ينبغي لنا الاعراض عن النظر فيها اذ هو من ترك المسلم لما لا يعنيه فان مسائل الطبيعيات لا تهمنا في ديننا ولا معاشنا فوجب علينا تركها واما ماكان منها في الموجودات التي ورا. الحس وهي الروحانيات ويسمونه العلم الالهي وعلم ما بعد الطبيعة فان ذواتها مجهولة رأسأ ولا يمكن التوصل اليها ولا البرهان عليها لان تجريد المقولات من الموجودات الخارجية الشخصية انما هو ممكن فيا هــو مدرك لنا ونحن لا ندرك الذوات الروحانية حتى نجرد منها ماهيات اخرى بحجاب الحس بيننا وبينها فلا يتأتى لنا برهان عليها ولا مدرك لنا في اثبات وجودها على الجملة الاما نجده بين جنبينا من امر النفس الانسانيةواحوال مداركها وخصوصاً في الرؤيا التي هي وجدانية لكل احد وما ورا ذلك من حقيقتها وصفاتها فامر غامض لاسبيل الى الوقوف عليه وقد صرح بذلك محققوهم حيث ذهبوا الى ان ما لامادة له لا يحكن البرهان عليه لان مقدمات البرهان من شرطها ان تكون ذاتية وقال كبيرهم افلاطون ان الالهيات لا يوصل فيها الى يقين واغا يقال فيها بالاخلق والاولي يعنى الظن واذاكنا انما نحصل بعبد التعب والنصب على الظن فقط فيكفينا الظن الذي كان اولا فاي فائدة لهذه العلوم والاشتغال بها ونحن انما عنايتنا بتحصيل اليقين فياورا. الحس من الموجودات وهذه هي غاية الافكار الانسانية عندهم واما قولهم ان السعادة في ادراك الموجودات على ماهي عليه بتلك البراهين فقول مزيف مردود وتفسيره أن الأنسان مركب من جزئين أحدهما جساني والاخر روحانى ممتزج به ولكل واحد من الجزئين مدارك مختصة به والمدرك فيعما واحد وهو الجزء الروحاني يدرك تارة مدارك روحانية وتارة مدارك جسمانية الاان المدارك الروحانية يدركها بذاته بغير واسطة والمدارك الجسمانية بواسطة الات الجسم من الدماغ والحواس وكل مدرك فله ابتهاج بما يدركه واعتبره بحال ألصبي في ول مداركه الجسمانية التي هي بواسطة كيف يبتهج بما يبصره من الضؤ وبما يسمعه من الاصوات فلا شك إن الابتهاج بالادراك الذي للنفس من ذاتها بغير واسطة يكون اشد والذ فالنغس الروحانية اذا شعرت بادراكها الذى لها من ذاتها بغير واسطة حصل لها ابتهاج ولذة لا يمبر عنها وهذا الادراك لايحصل بنظر ولاعلم وانميا يحصل بكشف حجاب الحس ونسيان المدارك الجسمانية بالجملة والمتصوفة كثيراً ما يعنون بحصول هذا الادراك للنفس بحصول هذه البهجة فيحاولون بالرياضة اماتة القوى الجسمانية ومداركها حتى الفكر من الدماغ ليحصل للنفس ادراكها الذي لها من ذاتها عند زوال الشواغب والموانع الجسمانية يحصل لهم بهجة ولذة لا يعبر عبها وهذا الذي زعموه بتقدير صحته مسلم لمم وهو مع ذلك غير واف بمقصودهم فاما قولهمان البراهين والادلة المقلية محصلة لهذا النوع من الادراك والابتهاج عنه فباطل كما رأيته اذ البراهين والادلة من جملة المدارك الجسمانية لانها بالقوى الدماغية من الخيال والفكر والذكر ونحن نقول ان اول شي نعنى به في تحصيل هذا الادراك اماتة هذه القوى الدماغية كلها لانها منازعة له قادحة فيه وتجد الماهر منهم عاكفاً عـلمي كتاب الشفاء والإشارت والنجاة وتلاخيص ابن رشد للفعل من تاليف ارسطو وغيرة يبعثر اوراقها ويتوثق من براهينها ويلتمس هذا القسط من السعادة فيها ولا يعلم انه يستكثر بذلكمن الموانع عنها ومستندهم في ذلك ما ينقلون عن ارسطو والفارابي وابن سينا ان من حصل له ادراك العقل الغمال واتصل به في حياته فقد حصل حظه من هذه السعادة والعقل الفعال عندهم عبارة عن اول رتبة ينكشف عنها الحس من

رتب الروحانيات ويجملون الاتصال بالمعلل الفعال على الادراك العلمي وقد رأيت فساده وانما يعنى ارسطو واصحابه بذلك الاتصال والادراك ادراك النفس الذي لهامن ذاتها وبغير واسطة وهو لا يحصل الإبكشف حجاب الحس واما قولهم ان البهجة الناشئة عن هذا الادراك مي ءين السمادة الموعود بها فباطل ايضاً لان انما تبين لنا بما قرروه ان ورا الحس مدركا اخر للنفس من غير واسطة وانها تبتهج بادراكهــا ذلك ابتهاجاً شديداً وذلك لا يعين لنا انه عين السعادة الاخروية ولا بد بل هي من جلة الملاذالتي لتلك السمادة واما قولهم ان السمادة في ادراك هـذه الموجودات على ما هي عليه فقول باطل مبنى عــلى ما كنا قدمناه في اصل التوحيد من الاوهام والاغلاط في ان الوجود عند كل مـدك منحصر في مداركه وبينا فساد ذلك وان الوجود اوسع من ان يحاط به او يستوفى ادراكه بجملته روحانياً او جسمانياً والذي يحصل من جميع ماقررناه من مذاهبهم ان الجز الروحاني اذا فارق القوى الجسمانية ادرك ادراكا ذاتياً له مختصاً بصنف من المدارك وهي الموجودات التي احاط بها علمنا وليس بعام الادراك في الموجودات كلها اذلم تنحصر وانه يبتهج بذلك النحو من الادراك ابتهاجاً شديداً كما يبتهج الصبي بمداركه الحسية في اول نشؤه ومن لنا بعد ذلك بادراك جميه الموجودات او بحصول السعادة التي وعدنا بها الشارع ان لم نعمل لها هيهات هيهات لما توعدون واما قولهم ان الانسان مستقل بتهذيب نفسه واصلاحها بملابسة المحمود من الخلق ومجانبة المذموم فامر مبنى على ان ابتهاج النفس بادراكها الذي لها من ذاتها هو عين السعادة الموعود بهما لأن الرزائل عائمة للنفس عن تمام ادراكها ذلك بما يحصل لها من الملكات الجسمانية والوانها وقدبينا ان اثر السعادة والشقاوة من ورا الادراكات

الجسمانية والروحاذية فهذا التهذيب الذي توصلوا الى معرفته انما نفعه في البهجة الناشئة عن الادراك الروحاني فقط الذي هو عـلى مقاييس وقوانين واما ما ورا لذلك من السعادة التي وعدنا بها الشارع على امتثال ما امر به من الاعمال والاخلاق فامر لا يحيط به مدارك المدركين وقد تنبه لذلك زعيمهم ابو على بن سينا فقال في كتاب المبدأ والمعاد ما معناه ان المعاد الروحاني واحواله مما يتوصل اليه بالبراهين العقلية والمقاييس لانه على نسبة طبيعية بحفوظة ووتيرة واحدة فلنا في البراهينعليه سعة واما المعاد الجسماني واحواله فلا يمكن ادراكه بالبرهان لانه ليس عــلى نسبة واحدة وقد بسطته لنا الشريعـة الحقه الحمدية فلينظر فيها وليرجع في احواله اليها فهذا العلم كما رأيته غير واف بمقاصدهم التي حوموا عليها مع مافيــه من مخالفة الشرائع وظواهرها وليس له فيما علمنا الاثمرة واحدة وهى شحذ الذهن في ترتيب الإدلة والحجج لتحصيل ملكة الجودة والصواب في البراهين وذلك ان نظم المقاييس وتركيبها ءلى وجه الاحكام والاتقان هوكما شرطوهني صناعتهم المنطقية وقولهم بذلك في علومهم الطبيعية وهم كثيرا ما يستعملونها في علومهم الحكمية من الطبيعيات والتعالميم وما بعدها فيستولى الناظر فيها بكثرة استعمال البراهين بشر وطهاعلى ملكة الاتقان والصواب في الحجج والاستدلالات لانهاوان كانت غير وافية بمقصودهم فهي اصح ما علمناه من قوانين الانظار هذه هي ثمرة هذه الصناعة مع الاطلاع على مذاهب اهل العلم وإرائهم ومضارها ما علمت فليكن الناظر فيها متحرزاً جهده من معاطبها ولا يكبن احد عليها وهو خلو من علوم الملة فقل أن يسلم لذلك من معاطبها والله الموفق للصواب والحق والهادي اليه وما كنا لنهتدي لولا ان هدانا الله انتهى.