

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

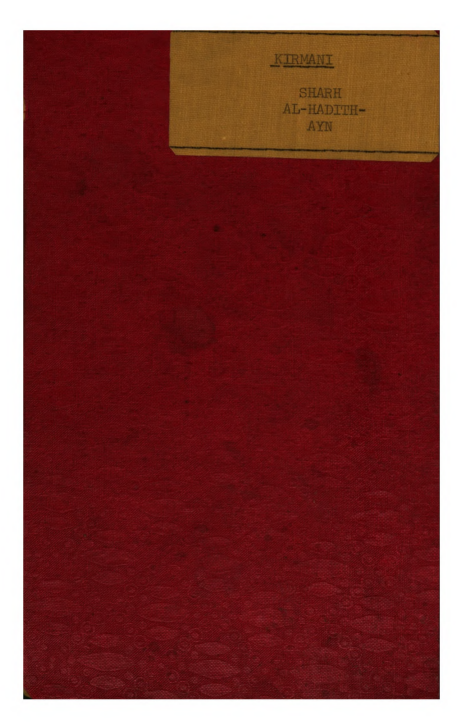
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

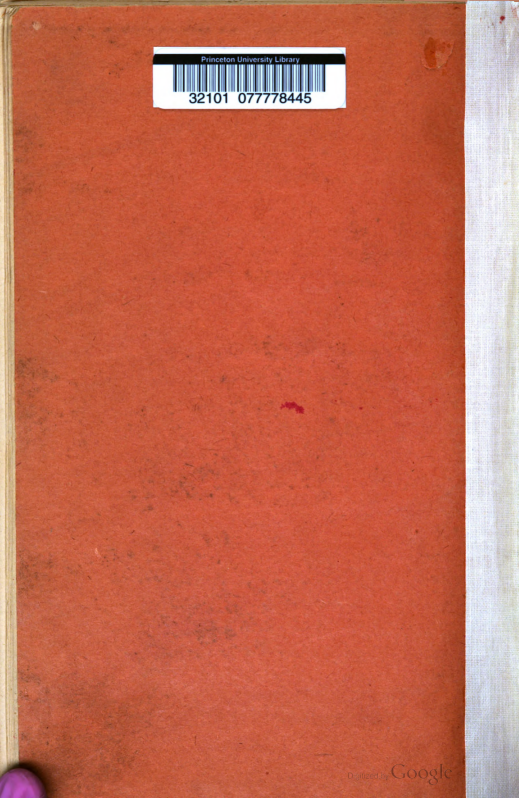
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

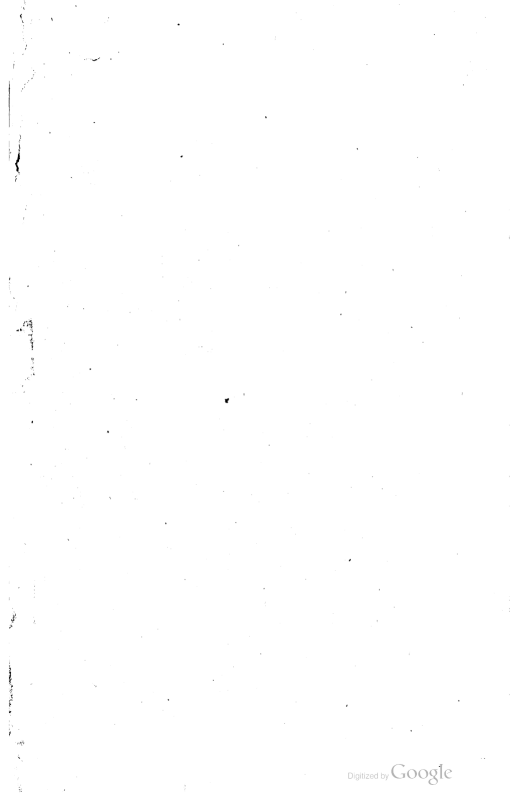
## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









al-Kirmani, Mulannas Karim Khan in Muhammand Karin 6 65 65 65 \_\_\_\* هوالله تعالي 🔆 ا Sharp a had hayn هذا ڪتاب شرح الحديثين من مصنفات العالم الرباني والمحقق الصمداني السيد الامام ومقتدي الانام مولانا الجاج محمدخان الكرمانيادام الله تعالي فيضه للا عا لي والاداني 17 ٢ \_\_\_\* شانه العزيز 🖗

Digitized by Google

32101 021684731 2271 9500 K63 🌾 بسم الله الرَّحمن الرَّحيم 🔆 \*»=-الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفى ﴿ و بعد ﴾ فيقول العبد الاثيم والفاني الرميم محمد بن محمد كريم انه قد عرض عليّ جناب عالى الجناب وزبدة الاحباب ونخبة الأنجاب الاخ الاولى الافامير زا علي رضاحفظه الله تعالى ابن المرحوم المبترو رالعالم النقاد الاقامير زا عبد الجواد الولياني رحمة الله عليه م حد يثين م اشر يفين صعبين مستصعبين من فضائل سيدة النسآء واية الله في الدنيا ونور الله في الاخرة و الاو لى فاطمة الزهرآ؟ صلوات الله عليها ﴿ وَذَكَرُ ﴾ ان جناب الاخ الصني الموعمن والولى المؤمن الممتحن صاحب المحامد في السر والعلن الحساج محمد حسن ايده الله ابن المرحوم الزكي الحاج محمدعلىالقاساني ره ﷺ طلب منى الج شرحهماوقد كنت مشتغلاً بتصانيف وتاليفات مع ما بي من اختلال الحــال وتشتت الخيال و تفرق البال لمـا يكون الاعلم به الربّ المتعال ومع ذلك لم اكن متمكناً من اجابة مسوءً له وايتـآءً مأموله مع إن الحـد يثين من الاحاديث الصعبة المستصعبة التي قال مولانا ابوجعفر

Digitized by Google

عليه السلام لجابر ياجابر حد يثن صعب مستصعب امرد ذكوان وعر اجرد ولا يحتمله والله الانبى م سل اوملك مقرب او مومَّن ممتحن فاذا و ر د عليك يا جابر شيَّ من امرنا فلان له قلبك فاحمدالله وان انكرته فرده الينا اهل البيت لاتقل كيفجاءهذاوكيف كانوكيف هوفان هذاو إلله الشرك بالله العلي العظيمانتهى ولايكن شرحها على ما ينبغي في الطروس وتبيا نها في الدروس مع ان معر فتهاخاصة مبتنية على معرفة علوم كثيرة منهاعلم القضاء والقدر والبدا والعود والحكمة الالهية بالمعنىالاخص والحكمة الطبيعية وعلم الفلسفة وعلم الضم والاستنتاج وعلم التقارب والنباعد وتحتاج معرفة هذ العلوم الى علوم اخر من باب المقد مة اخاف ان تسنوعر من ذكر ها القلوب وتستوحش النفو سكما استوحشوا من ذكر إبي ( اعلى الله مقامه ) بعض العلوم التي تبتني معر فة معر اج النبي صلى الله عليه واله والمعاد على معر فتها لان الحلق جهال ضعفاء ومع ذلك يحبون ان يحمد واو ينسبون انفسهم الىالعم ويهوون ان يصدقوا ولذلك هم محر و مون عن أكثر العبلوم فاذا صد قوا العالم بعمله يلزمهمالاقرار بجهلهم فينكر ون عليه كبرا وعدوا ناوهم غافلون عن ان أنكار الجا هل على العالم لايز بد العالم الاعزَّا ويلز م الجاهلذلة وبالجملة كتمانالعلم فيالصد وراولى من بثه في السطور ومع ذلككله فاني قد اجبت طلبته تعظيما لشانه وتادية لحق اخوته ولكنى اعتذ راليه من بيان المطالب على التفصيل فانه غير ميسر لنا في هذا الزمان والد هر الخوان وللحيطان آذ ان وكذلك اعتذ ر من توضيح البيا ن والشرح بالفارسية فان بيان المسائل الحكية سيما المعارف الالهية باللسان العجمي في غاية الصعوبة مع انه لايمكن

( ~ )

(٤)

ادا محق البيان بهذا اللسان الالكن ويصعب معه الاستشهاد بالإيات والإخبار ويبقى اغلب المطالب بلابر هان فان الإنسان ان روى الاثار على ماوردت لايكاد يفهم العجمي الجاهل بالعربية معناهاوان فسر ها يطول به المقال و ان روى ترجمتها ربما تختفي بعض نكات البيان ولذلك كتبت هذا الشرح بالعربية ولكنى آجهد في ان اوضح المطلب بقدر الامكان واختار الالفاظ المتداولة في اللسان حتى بعرف المرا دكل من له ادنى قريجة ثم انه سلمه الله روى الحد يثين من ناسخ التواريخ وهوقد روى الاول منها من مجالس الصد وق والثاني من تفسير الفر ات ولعد مكون مصنفه من اهل الاخبار والاثار وانكان عارفا بالنواريخ حافظاً للاشعار لايكاد يعتمد الفقها على روايته الاماصح عندهم سنده فلذلك انا اروي الاول من الجالس والثاني من البحار لانه ليس عند ى تفسير الفرات وانكان في موضع منها اختلاف بين ألكتب التي هما فيها اشيرالي محل الاختلاف ولابد من ان اقد م بيانًا لاستيناس النفوس الوحشية واستعداد القلوب النافرة لفهم المطالب فانحكمة آل محمد عليهم السلام بعيدة عن الاذ هان غريبة عند ا هل الظا هر العارين من الايقان و ربما يسمعو ن شديئًا من اهل العر فان فينكر ون عليهم من غير انصاف لمحض الاعتساف مع ان شان من يد عي التشيع التصديق لال محمد الاطهار عليهم السلام مخازن علم الجبار والتسليم للاخبار والقبول من حميلة الإثار ولكن العيون رمدة والعقول سفيهة قدتنكم العين ضوٍّ الشمس من رمد **\*** • **\*** علىُّ نحت المعاني من معا دنها \* وما عـليُّ اذا لم يفهم البقر وهـذا إ بأن الشروع في المقصود ونوكلي عـلي ا لله الود ود

المقدمة

المقـد مة 🧩 اعـلم ان الدار الاخرة دهرية وعرصتها فوق عرصة الدنيا بالبداهة ويشهد بذلك العقل والنقل ومواليدها إيضاً دهرية وتر أكبيها إيضاً معنوية دهرية ولاتشبه الدار الدنيا ولام كباتها ولامواليد هاوبيان ذلك على التفصيل يليق بغير هُمًا المقام ولكن لابد من الاشارة على نهج الاختصار بند رمايقنضيه المقام فاعلم إن هذه الدنيا من العرش إلى الفرش دار الاعراض كما قال الامام عليه السلام كل مابالجسم ظهور ، فالعرض يلزمه ولاشك ان هذا العالم عالم الاجسام فهي ملاز مة للاعراض مبتلاة بالامراض و ذلك مشهو د لكل عا قل خبير و نا قد بصير الاتري ان كل ماد ة جسمية نظهر في اعر اض تسعة تلز مهاولا تكادنظهر بغير هاولا تعين بسواهاوهىالكم والكيف والمكان والزمان والوضع والملك وهو الجنة والاضافة والفعل والانفعال فكل جسم لابد له من هذه الاعراض ولايتعين بغيرهاوكلهاعرضي له زايل عنه وصورته الذاتية نفس امكان الاعراض ولذلك بقال في حد ه ان الجسم جوهر قابل ولذلك نقول انه بنفسه لايقوم الافي ضمن الاعراض الا ان مقامه في غببهاو يسمى بالدهر ولا تقوم الدهريات في مقام بانفر ادها عارية من تلك الاعراض اذكلهاكليات وهي مطلقات مبهات فلا تقوم معها ولافوقها ولاد ونها والالزم كونها محدودة بها ولكها في غيبها بلا تحديد و ان فهمت ذلك ظفر ت بفهم مسآئل كثيرة ثم ان هذه الاعراض التي تعرض المادة الجسمية كلها خارجة من ذاتها زايدة عليها الاترى انهائتغير وتتبدل والجسم باق بحاله مثال ذلك التراب فانه يتصور بصور مختلفة عديدة وتزول عنه وهوباق في كل الاحوال على هيئته الترابية وكذلك الامر في كل العناصر

والافلاك وذلك ام مشهود لدى العاقل ومنء, فه بالكشف إوالتجارب عرف ان جميع هذه الصورالمشهودة كلها عرضية زايلة و الدهر غير العرض بالبداهة فانك ترى إن الاعر اض محدودة واللدهر غيرمحدود بهاوهي زايلة موقتة وهوباق دائم ولامكنني الآن بسط هذه المسالة ولكني اريك مثالالتقف على المراد في الجملة | انظر الى هذه المياه اللنظوية فانها محدودة بجدود امكنتها واوقانها وكيوفها وكمومها لاتجاوزها وهي زمانية ولاترتفع من الزمان البتة وفوقها الماء المطلق الدهري وهونفس الجسم البارد الرطب السايل وهوفوق جميع هذه الحدود الاترى انه ظاهر بصورته في جميعها ولا يتغير بتغير ها ولا يتبدل بتبد لها وهو ثابت في جميع ازمنتها ولا ينقضى بانقضا ئهاولا يمرعليه اوقانها فهوابداً على هيئته ولا يبيد ولا يهلك وهو في كل آن غض طري اذ لا يخلقه الملوان ولا يتجد د علية الحد ثان اذلم يخلق لز مان د ون ز مان كماقال عليه السلام في صغة القر ان اذ سئل عن سرتجد دة وعدم بلا، بتكرير القراءة كماهوعادة الناس في حميع الحوادث الدنيوية فقال عليه السلام لإنه لم يخلق لزمان د ون زمان بل هو باق ابدا الى يوم القيمة ماد ام بقساء الشريعة فافهم واعتبر فالماء هوماء في زمان ادم و يوينا و نسبيته الي المياه الثابتة في زمانه إلى زماننا بالسوا • وكل مافني ما أاو استحال الى غير ويكون المسا الكهلي الدهري باقيساً في غيب الدنير وذلك صغة جميع الدهريات فمن ذلك اعرف ان جميع هذه الاعر اض متممات للماء المطلق وهوغير ها مع انه ظاهر فيهما ولوكان مصورا بصورة من تلك الصور لمماكمان يظهر في البواقي الاترى ان الماء المالح لايكون ما الحلواو المام الابيض لاتكون

(Y)

لابكون ماءًا احمر وماء البحر لايكون ماء النهر وكذلك ماء الامس لايكون باليوم ولكن حقيقة المــاء سارية في الكل وذاك اعظم شاهد على إن الصور الدنيوية لاتعرض الدهريات ابدًا وكذلك الام في زيد الاخر وي فان زيدا له اخر وية وهي دهرية مطلقة ومثالية وهي نورها المتألق وفعلها المتعلق بالدنيايد نيوية وهي هذا البدن المحسوس من اعلى مقامه إلى اسفل مرة تبته و اعلاه الدخان الصاعد إلى اعلى نقرات د ماغه و اسفله اللحم والعظم و البدن الدنياوي نسبته الى زيد الاخر وي كنسبة المياه الجزئية الى المآم المطلق الاترى ان زيدازيد من اول عمر ، الى حين موته ولايزيد علية ولاينقص منه ولايشيب ولايهرم ولايضعف ولايقوى ولا يهزل ولايسمن ولإيصح ولايمرض ولكن حميع هذه الاعراض تعرض البدن وهوالذي يتغير ويتبدل ولكن زيدا ثابت قائم يصورته الزيدية من يدعمره إلى موتذ ويهذه الصورة يحشر ويتشر ويثاب ويعاقب والصورالعرضية كلهاز ايلة وزيد الاخروي يجمع جميع المرا تب من الفؤاد الى الجسم بحسبه وكلها بالنسبة الىمظاهرها في البدن دهرية ثابتة باقبة مخلدة وبذلك يشهد صحيح الاخبار ودقيق الاعتبار وكذلك الامرفي جميع الملك فالمحشور من هذا الخلق من الاباء العبلوية والامهات السفلية والمواليد المخلقة وغير المخلقة حميعها دهرياتها لازما نيماتها نعم الزمان برمته ايضاً خلق يحشر كساير الخلق بالدهرية ومعرفة ذلك عسيرجدا ولاتمكن كشف هذه المسالة على نحو الحقيقة فاذ اعرفت هذه المقدمة فاعل ان المواليد الدنيوية لاتحشر بهذه الصور الزمانية اذهى ملا زمة اللز مان كما قال الله تعــا لى ﷺ وَسَتَكْ انســا ب بينهم بو مئذ

()

وقال الله نعالی 🌾 ولقد جئتمونافرادی کما خلقنا کم اول مرة 🔆 والإنساب في الاية الاولى في الظاهر بمنى النسب الظاهري وفي الباطن عام يشمل جميع النسب الزمانية اذ لوبقيت على حالها للزم بقا النسب الظاهر بي كالابوة والبنوة و إمثا لهما وكذلك حشر هم فراد ي بدل على ذلك وقد ثبت في الحكمة ان الناس في القيامة يحشر ون بصور اعمالهم وورد ذلك في الاخبارايضاو نص عليه الله عز وجلَّ في كتابه اذقال سيجز يهم وصفهم وقال وماتجز ون الاماكنتم تعملون فافهم ذلك فالصورالد نيا وية لا تصعد الدنيا والاشارة إلى بر هان ذلك بالعقل ف الجملة ان الصورحد و د المواد و هي على حسبها اذ كل مادة لاتصلح للتحدد بكل صورة البتة فان المادة اللطيفة نهايا تها لطبفة والمبادة الكشفة نهاراتها كشفة والمبادة الكلية نهاباتها كلية والمادة الجزئية نهايا تها جزئية وذلك امر معلوم مسلم ولا شك إن المواد الدهرية كلية معنوية فلا تحدد بالجدود الشخصية الاترى ان الجسم المطلق باطلاقه لايطول ولايقصر بالكموم المعلومة ولايتكيف بكيفات شخصية نعم الجسم المطلق بعد ظهور ه في القوابل الشخصية والمواد الجزئية يتهيأ بألكموم الشخصية والكيفيات المقيـدة فان التراب مثلاً بعد التعين بالـثرابية الشخصية بقبل صورة الكاس المغين والكو زالمعلوم ولكن الجسم بجسميته لايصير كاساً ولاكوزاً وامثل لك مثالاً آخر في الظاهر حتى تتبقن بالمسألة وهوان الصورة الماكية تعرض عناصرها وصورة الجمد تعرض المآ ولاتعرض عناصرد اي الماء وصورة التثليث تعرض الجمد لاالمآم فان المآملا بقف بنفسهءلي التثليث والتربيع والتخميس فكل مادة لاتصلح في الصلوح القريب للتصور بكل صورة نعم في الامكان البعيد يصلح

١

الح كل شيُّ لكل شيُّ كل شيَّ فيه معنى كل شيُّ فتفطن و اصر ف الذهن اليّ وبمحض الصلوح لايكاد يتصور فان التراب يصلح للصور ة الانسانية و ليكنه لايتصور بها الابعد صعوده في مراتب فإذاكان الإم هكذا في المواد الدنيوية فماظنك بالمواد العلوية ولذلك قلنابان بنساء العوالم لايستقيم الابالننزل والترنب فاذا عرفت هذا البرهان الشريف والبيأن اللطيف فاعلم ان المواد الد نيوية لا تصعد من الدنيا البتة كما قال الله تعالى ومامنا ألا له مقام معلوم وقالكما بدأكم تعود ون وقال مولا نا امبر المؤمنين عليه صلوات المصلين في صفة العالم العلوي صور عالية عن المواد عارية عن القوة والاستعداد والمراد من المواد المواد الدنيوية وقال الشيخ الاوحد 🧩 اعلى الله مقامه 🧩 كل شي لا يتحاو زماو رآم مبدئه فهذه المواد لا زمة محلها و لا يصعد منها إلى العالم الإعلى الا مانزل عنها وهولطائفها فاذالم تصعد اليها بانفسها كيف يتصور صعود صورها فان هذا الجسم الجزئي اذالم يصعد من الدنيا لايكاد يصعد بياضه وحرارته وطوله البتة نم تصعد منه لطيفة كلية ولهاصورة بحسبها فاذا قلنا إن هذا النبات مثلا يحشر في القيمة لا نريد منه إن عناصره المركبة في الدنيا بصورتها تحشر ولكن نريد منه إن المادة اللطيفة النازلة من القيمة تصعد اليها بما ينا سبهامن الصور وكذلك الا م في الحيوان و الا نسان فعلىذلك كل مايكون له ذكر شخصي ْ في القيمة يحشر فيها متشخصًا وكل مايكون ذكر وهنا كليا يعود بالكلية وغيرذ لك غير معقول فاصنع لما اقول حتى تفوز بالمأمول ولذلك قال مولا نا امير المؤمنين ان النباتية والحوانية تعود اذا عادت عود ممازجة لا عود محاورة والانسان يعود عود مجاورة  $(\mathbf{1})$ 

لإمما زجة ولذلك خص فے الشرع القيمة بالانسان والحشر والنشربه دون الباقي نم روي في بعض الضعاف ان بعض الحيوانات تحشر ويمكن الاستدلال عليه بقوله تعسالى واذا الوحوش حشرت فانكانت الرواية صحيحة والاية دالة تدل على ان حشرهافي اسا فل ا<sup>لق</sup>يمة لكن الظاهر ان المر اد من الوحو ش الاعدآع وتدل على ذلك الاخبارا لصحيحة وبدل على ذلك سابر الابات ايضا وفي بعض الروايات المعتبرة ايضًا روى حشر بعض الحيوانات و دخولها الجنة و ذلك ايضاعلي وجه يمكن لابغيره وبسط الكلام فيه لايناسب المقام وبالجملة هذه قاعدة كلية جرت على قلمنا هنا بتقدير الله تعالى وإن عرفها الطالب يعرف حق المسالة في المعادوان حفظها يظهر له ايضاً ما سنبينه في هذا الشرح المرفع شبهة 🗮 لاتزعم من بياني هذا ان المعاد لا يكون جسانياً و قد اشر ت الى ذ لك هناو لكن از يد ك توضيحًا ان الجسم له حقيقة ثابتة في الاعلى فانه جوهر قابل وكل ماسوى العقل جوهر قابل ولكنه نزل في الدنيا وظهر بهذه الاجسام المشهود ة ومايلزم الدنيا منها هوهذه الحدود الدنيوية ولكن لها حقائق اخروية فللدار الاخرة عرش وكرسي وافلاك وعناصر حميعها جسانية ولمواليدها ابدان جسانية الاانها لاتكون عرضية دنياوية ونحن بعدما نزهنا الاخرة عن الاغراض الدنيوية زعم الناس انا نقول ان المعاد لایکون جسمانیاًوذلك لانهم يزعمون أن حقيقة الجسم هي ماير ونه في الدنيامع ان ماير ونه عرض الجسم لانفسه | بل لأيرون الا الاجسام التعليمية وهي الهندسة لا الجسم الطبيعي ومحل الكلام هوالجسم الطبيعي لاغير فتدبر ويكفي هذا القدر

من

(11)

من البيان في المقام ان شـــَاً الله تعالى 🌾 الحديث الاول 🔆 روى الصدوق عليه الرحمة عن محمد بن ابر هـــيم قال حد ثنا ابوجعفر محمد بن جرير الطبري قال حد ثني ابومحمد الحسن بن عبد الواحد الخر ازقال حد ثني اسمعيل بن علي السند ي عن منيع بن الحجاج عن عيسى بن موسى عن جعفر الاحمر عن ابي جعفر 🔆 شرح 🧩 محمد بن ابر هیم بن اسحقالطالفانی اکثرالصدوق من الرواية عنه مترضيًا ولعله من مشايخه رضوان الله عليهم حكى ابوعـلي ان الظاهر ان كنيته ابو العباس و لقبه المكتب كمايظهر من غيبة الصدوق قال جزم جدءره فيفحواشي النقدبانه من مشآ ثخه ومحمد بن جرير هو ابن رستم امامي ٌ ثقة و لعله صاحب الايضاح روى عنه الحسن بن حمزة واما الحسن بن عبد الواحد فقال ابوعلي انه ابواحمد وهو الزربي ومن ترجمة الشيخ مايد ل على جلالته ولم يظهر لي الحق في كمنيته انه ابواحمد او ابومحمد وفي جميع نسخ المجالس ابومحمد وكذا العوالم وكذلك الاختلاف في الزربي آلحر از ولكن الظاهر ا نه و احد اذ لا يتعدد عبدالو ا حد وقال ابوعليان الشيخ ره مدحه وعلى ايت حال لايضر بصحة الخبر بعدصحة مضامينه ورواية الصدوق له من غبر أنكاروا سمعيل بن على السنديلا اعرفه فان اسمعيل بنعلياسم جماعة موثقين وغيرمو ثقين ولم ينسب احدهم الى السند ولعله مضحف المسلي والله اعلم وفي منتهى المقال اسمعيل بن على المعلى يسند عنه الصدوق وفي الألقاب قال لقب اسمعيل بن على مسلى ولعل الاول غلط وكذلك قال المجلسي في رجاله وكل ذلك شاهد ان السند ب مصحف ومنبع بن الحجاج ايضًا لم يذكرف الرجال والمذكور فيا عندنا من كتب

(17)

الرجال منيع بن رقاد من اصحاب مولانا ابي عبد الله الحسين ومولانا السحاد صلوات الله عليهما وكذلك عيسى بن موسى غير مذکور والمذکور هوعیسی بن المستفاد ابو موسی وهو موثق وبعضهم قال عيسى المستفاد ابوموسى ويحتمل ان يكون الاصل عيسى إيو موسى وصحفه نساخ المجالس والله أعلم واماً حعفرالاحمرفهو ابن زياد ابوعبد الله حكى ابوعلى عن الصد وق عليه الرحمة انه شيعي وعن ميزان الاعتدال انه ثقة صالح الحديث صدوق شيعي ومن روسائهم حبسه ابو جعفر مع جماعة من الشيعة فى المطبق وبالجملة رجال الخبر بعضهم مشتبهون ولكن يكفينا فيف صحته عدم أنكارالصد وقاله بل روايته في اماليه التي بر بد ننبيه اصحابه وتعليمهم بهاونقل الحديث الصحيح ونشرالعلم اول دليل على صحتها فلا مجال لاحد في أنكار هذ ه الروآية ويشهد بصحتها ايضاً روابة مولانا ابي جعفر عن جابر عن رسول الله فان من كان متحسسافي الإخبارناظراً في الآثاريعرف بالبقين انه ليس من دا ب الإئمة رواية الحديث عن الصحابة عن رسول الله اذ لاواسطة في عالم الحقيقة ببنهم وهم بانفمهم ياخذون عنه وكلفوا بهداية الخلق وعلى غيرهم تصحيح ماسمعه من رسو لاالله بتصديقهم وليس على احد تعليمهم ونقل الرواية لهم الابامرهم اذهم الحجة علىمن سواهم ولكنه صلىالله عليه لما اراد ذكرفضل امه صلوات الله عليهماوراي ان الناس لايتحملون بل ينكر ون عليه حد يثه لقلة ا مانهم اسند ه إلى جابر الذ بي كان معر و فًا با لصد وق معظماً عند هم لانه كان من كبارالصحابة فتدبر ﷺ قال ﷺ عليه السلام سمعت جابر بن عبدالله الانصاري يقول قال رسول الله صلى الله عليه واله اذاكان يوم

القيمة

(17)

القيمة تقبل إبنتي فاطمة على ناقة من نوق الجنة الخبر 🌾 شرح 🧩 الناقة هي الانثى من الابل خصت بها لشرافتها من انواع الابل وبعض آلمناسبات المعنوبة مماسنذكرها ولكنه صرح بانها من نوق الجنة ومنذلك يظهر عظمة امرفاطمة عليها السلامو خطر مقامها واعلم اولاكان الناس يحشر ونيوم القيمة رجالا الأجماعة مخصوصين فانهم يحشرون ركبانًا لتعظيم شانهم كماروي فى العوالم عن الرضا عليه السلامعنابآ تهعليهمااسلامقال قال رسول الله صلى اللهعليه واله ياعلى اذاكان يوم القيمة كنت انت وولدك على خيل بلق متوجين بالد ر و الياقوت فيامرالله بكم الى الجنة و الناس ينظر و ن و عنه عن ابا ئه عليهم السلام قال قال رسول الله صلى الله عليه واله ليس في القيمة راكب غير ناونحن اربعة قالفقام اليه رجل من الانصار فقال فداله ابي وامي 🛠 انت و من 🧩 قال اناعلي دابة الله البراق واخي صالح على نافة الله التي عقرت وعمي حمزة على نافتي العضبآ واخى على بن ابيطالب على نافة من نوق الجنة و بيد ، لوآ ، الحمد الحديث وعن عباس قال سمعت رسول الله صلى الله عليه و اله يقول ايها الناس نحن في القيامة ركبان اربعة ليسغير نا فقال له قاكمل بابي انت و امي يارسول الله من الركبان قال انا علىالبر اق و اخي صالح على ناقة الله التي عقر هاقومه وابنتي فاطمة على ناقتي العضباء وعلى بن ابي طالب على نافة من نوق الجنة الحديث وفي, و اية اخر مے عن رسول الله صلىاللهعليه واله قال لعلىعليه السلام اذاكان يوم الفيمة جئت انت وشيعتك ركبا نًا على نوق من نور البرق تطير بكم في ارجآء الهوآء يناد ون في عرصة القيمة نحن العاويون فياتيه مالنداء من قبل الله انتم المقربون الذين لاخوف عليكم اليوم ولا انتم تحزنون انتهى

(12)

فظهر من هـذه الاخبار إن الركوب لاينحصر في مولاتنا فاطمة سيدة النسآ معليها السلام بلظهر من حديث الرضاعن رسول الله صلى الله عليه واله ان الائمة عليهم السلام جميعهم يحشر ون راكبين يل ظهر من الرواية الاخيرة عن رسول الله صلى الله عليه واله ان الشيعة ايضارا كبون ولاتعارض بين هذه الاخبار ولكن النفي والاثبات بملاحظة الحيوث والجهات فاماحديث الرضاعليه السلام في ركوب اهل البيت فلا يعارض الباقي لا نه محض ا ثبات ركو بهم ولاينغي ركوب السايرين وإما الحديثان النا فيان عن غير الاربعة فيحملان على عدم ركوب الباقي بهذه الصفة اوبملاحظة اختلاف العر صات ففي عرصة تقوم الاربعة وفف عرصة يقوم الباقون ورسول الله صلى الله عليه و اله معهم او بملاحظة ان امير المؤمنين هو اصل الائمة ومبد وُهم و موُ ثر الشيعة و منيرَ هم صلو ات الله عليهم جميعًاو باثباته يثبت الكل وبنفيه ينتفى الكل ذكر اسمه في الخبرين ولم يذكر البافين واما تخصيص العضباً، في خبر بحمز ة و في خبر بفاطمة عليها السلام فلاختلاف المقام فان مقام فاطمة عليها السلام في اعلى الد رجات ولايقوم حمزة معها اذهومن شيعته وفي عالم حمزة يكون ظهور إيضًا للعضباً • فيعوزان يكون حمزة إيضارا كبًّا لها ومثال ذلك انه يقالب ان من عمل هذا العمل يحشر مع ابر هميم عليه السلام و لا ير اد من ذلك انه يقوم في د رجته فاذ ا عر فت مأبيناه فاعل ان مراد ، صلى الله عليه و اله في هذا الخبر من كو نها على نافة من نُوق الحنة إنها راكبة عليها والركوب بيعنى العلوكما قال سفي المعيار رك الدابة وعليها والسفينة وفيها كمسمع والمصدر كسرور ومقعد علاها وقالب قيل مربنار أكب اذاكان على بعير خاصة فاذ أكان على ذي

حافر

( 10 )

حافر فر س او حمار قلت مرَّ بنا فارس و عن بعضهم لا يقال لصاحب الحمار فارس وككن يقال حماركشداد هذا في ظاهر المعنى ولكن لا بدلنا من معر فة الحقيقة وقد ظهر لك ممامرَّ في المقد مة ان لكل عالم لوازم لاتجاوزه وكل شى ًلايتجاوزما واراء مبدئه فالدنيا لكونهاعالم الاعراض بكون جميع مامنهاو البهاعرضيةو نسبهاو فراناتها جميمها اضافية نسبية ولايتجا وزشى منها الدنيا الدنية فلكل شي فى الدنيا امكنة واوقات ونسب واضا فات عرضية وهي زايلة فانية واذا رجع الى مامنه بدي لاتكاد تعود معه اعراضه اذهى لها مباد خاصة بها فزيد مثلا في الدنيا يحلس في مكان عرضي هو غير ہ يحل فيه بالعرض و في زمان خاص بعر ضه و هو في کل حا ل متحد د وكذلك له نسب اخرى عرضية وجميعهاعارضة له في الدنيا و قد كان قبل الدنيا معرى عن جميعها منز ها عنها وسيعود الى ما كان ويظهرلك حكم جميع الاعر اضمن قوله عليه السلام فيف حكم المسح على الخفين مأمعناه آذا رجع كل شي ً الى اصله الى اين يرجع المسح وحاصل المراد ان الجلود ترجع الى الحيوانات لا الانسان ولابدان يمسح الانسان بدنه حتى بوَ ثر في نفسه لسر الارتياط الثابت بين النفس والبدن والخف واللباس من الاعر اض التي لاترتبط بالنفس فالغسل عليها لايصل الى نفس الانسان الابوسا ئط بعيدة فلا ينفعها المسح على خف واللباس وكذلك سائرالعباد اتكالسجدة علىالعمامة مثلاً و بالجملة هذه الاعر اض لازمة محلها و منها المركب فانه ليس الاكا لمكان العرضي ولايصل الىالنفس مع انه من الحيوانات وهي عودها مما زجة وهي معدومة في مقام النَّفس فلا تكاد تصل اليها إبدًا فلا يعقل الركوب عليها في القيامة وكذلك الركوب العرض

(17)

بعنى العلو العرضي ولايتصورهنا اذلكل شيءمقام خاص به ولايكاد ينصل شى ٌ بشىءٌ بالعرض ولاير تبط به ابداً وان قلت فإ معنى ركوب صالح على ناقته وركوب حمزة اوفاطمة عليها السلام على العضبآء اقول اما نافة صالح فليست مننوق الدنيا فانها آية الله التي ظهرت سيفح الدنيا ولذانسبها الله تعالى الى نفسه فقال ناقة الله وسقياهاو بعد ماظهرت في الدنيا تغلظت وتجلت في بعض الاعراض واذاعادت عادت الى مامنه بدات واما العضبا فمي ناقة النبر صلى الله عليه وآله ويعيدها الله تعالى كرامة للنبي بحبث يكن وهي رجوعهابالائية اي يرجع ماكان فيهامن آية الله ولذلك قدنو صفًّ بالنورانية وقد تئسب الى الجنة فالعضباء العايدة هي هي من حيث الائية وهي غير هامن حيث الطبيعة ومعنى ركوبهاوركوب غبرها العلوا لحقيقي وان قلت مامعني ماور دان الاضحية مركب الانسان في القيامة افول لم ىريد وامن ذلك ان نفس الاضحية ترجع الي الإنسان بالضر ورة ولكن بالتوجه اليالاضحية وذبحها امتثالا لامر البني يحصل للانسان كمالخاص وكماله صفته والصفة مركب للوصوف يعلوعليه ويسيربه فبما يشا فافهم وبيان هنده المسالة عبلي نحو الحقيقة مشكّل جدا ولكنى لا ابخل عن الاشارة وتهذيب العبارة فاعلم ان الله سبحانه قد ر في خلقه ان يظهر العوالم العالية في المقامات الدانية لاسرار جمة لىس هنا محل ذكر ها وكل مقام ادنى يصبر محلا إلظهور الاعلى وهويظهر عليه كظهو رالنار على الشعلة وهذا السرسار في جميع الملك ولكن الانسان الذي هومجموع صور العسالمين والمختصر من اللوح يكون حاكيًا لجميع المرانب فانظر الى نفسك ان الله سجحانه خلق اول ماخلق بدنك من العناصر وسواك وعد لك في

اي

۲

( 17)

ايصورة ماشا ركبك وبعد مااكمل الصورة الجادية عاتى بهاالنفس النبا تية وهي صورة كلية بالنسبة مستعلية على الجادبة مسلطة عايها و يصير البدن الجادي بمنزلة الكرسي لها وهي تستولى عليه وتحكم على اخلاطه وبعسد مآكمل النباتية ورفعها عن درجة سائر النباتات اظهر عليها الحيوانية تركب عليها وتاخذز مامهاو تامرهاو تنهاهما وكذلك الامريف كلّروح من الارواح العالية فالمقام الادني في كل مقام يصبر محلاً ومركبا للمقام الاعلى الآان بعض المراكب عرضى زايل كالنبانية للحيوانية والحيوانية للانسانية ولذلك نقول ان الروح الحيوانية في الوا فع كدابة تركبهاو النبانية مرج دا بتك و انت تنز ل منها و ترجع الي عالمك ولكن الانسانية تكون لامقل مثلام كباذا تياً لانها لاتفنى وتكون معه دايما ولايكاد يظهر العقل بد و نها في عالم اذ العقل بنزلة المادة للنفس الانسانية والنفس بمنزلة الصورة وقد ثبت في الحكمة ان المادة مادة في ضمن الصورة والصورة صورة على المبادة واماقيل ظهور المبادة في الصورة فمى طبيعة سابقة كلية غير مخصصة وكذلك العقل قبل الظهور في النفس فوءادو هوحقيقة الطبيعة وامكان ألكل وبعد ماتجلى في النفس صار عقلاً و لذلك قال عليه السلام في النفس الانســـانية موادها التاييدات العقلية فعلها المعارف الربانية فالعقل رآكب على النفس والنفس مركوبة وكذلك الفواد ظهور ه في العقل ولايقوم بانفراده اذ هو امکان صرف و وجود جایز و لابد لظهو ر الامکان من کون وقد قال الله تعالى انما امر. اذا ارادشياً ان يقول له كن فيكون فالشي هو الكائن و الامكان لاشي و لذا قال عليه السلام ان الشي مخلوق من لا شي وغـير ذلك غير متصور فالاشي فيامه في الشي وانكان

( \ \ )

قائمابالمؤثر قيام صدور فافهم فانهدقيق فالفو ادراكب في العقل والعقل سفينته او مركبه و به يسير في جميع العوالم كما قال مولانا الحسين الهي امرتني بالرجوع الى الاثار وكسوة الأنوار فارجعني اليك منها كما دخلت اليك فيها الدعام وكسوته الانوار ليس الالارجوع الى الاثار والسير فيها في السغر الثالث والرابع والنور بلحاظ يسمى بالمركب وبلحاظ يسمى بالكساء واصحاب الكساء دخلواف الظاهر تحت كساء النبى وفي الباطن تحلوابنوره وانصفوا بصفته ولذلك صار اجتماعهم تحت كساء واحد فخرا لهم ومختصابهم دون غيرهم ولوكان الاجتماع محض النوم تحت لباس واحدمن قطن الدنيا لمماكان فخر الهماذجميع نساء النبيكن ينمن معه تحتكسائهو ردائه وملحفته فتدبر فاصحاب الكساء خصوا بهذا الغضل العظيم بحبث انه ر و یے فی فضل استماع حدیث الکسام ما اشتھر لامر آخر و ہو ماذكر ناءان الله سبحانه جعلهم من خاصة النبي وجعل لهم من فضله مافضلوابه على العالمبن وصار وابذلك نفسه وجزءه وبالجملة فهذا الكسام في الواقع صورة النبي التي يحشر بها ويحشر اصحاب الكساء على صفته ثم ان ايات الله و فعله لا تقوم من غير مظهر من مقا مات العبودية فان الظهور تمسام البطون والبطون تمسام الظهور والظهور كليات الحكمةما لم تكن تامة في ظهورها تامة في بطونها كانت الحكمة ناقصة من الحكيم قال الصادق عليه السلام العبود ية جوهرة كنهها الربوبية فما فقد في العبودية اصيب في الربوبية وما خفي في ال بو بية وجد في العبودية فلا بدوان تظهر الايات في موا قعها مز مقا مات العبودية فمقام العبودية مركب للإيات و مقام الآبة راكبه و اما الذات تقدست اسماؤه فلا تكون راكبة ولامركوبة كما ورد سف

اخبار

(14)

اخبار عديدة انها لاتكون حاملة ولا محمولة واما فؤله تعسالي الرحمن على العرش استوى فهو في صفة الرحمن و هوالرحمة التي وسعت كلشي والمرادمن العرش الملك والمراد ان رحمته تعالى عا مة مع ما ورد ان معنى ذلك انه استولى على ما دق وجل او احتوى على الملك وذلك غير الركوب فان الركوب صغة المحدود فان الراكب ينتهمي الى المركوب والمركوب منتهى الى الراكب الا ترى ان الراكب لا يكون مركوبًا لمركو به والذات لاتنتهى اليهما الاترى انك تقو ل ان الراك رك بمشيئته وحوله وقو نهوالم كوب حمله ومشي به بمشتة وحو له وقوته فافهم هذا وكل محمدود متنقص وكل متنقص قابل للز يادة وتعالى الله عن ذلك علواكبيراً فاذا عرفت ذلك وتبينت ماهنالك فاعل ان الانسان في نفسه يكون جامعًا لجميع المراتب و بذلك يسمى انسانًا كماقال عليه السلام فيصفة الانسانية ما معناه انحا انموذج صور العالمين وهي المختصر من اللوح المحفوظ وقال مولانا امير آلمو منين صفيالاشعارالمنسو بةاليه ٢ انزيمانكجرم صغبر، وفيك انطوي العالم الأكبر ،ولذلك قلنا ان الصورة الانسانية هي الصو رة الكلية الجامعة لجميع المراتب واثبتنا ذلك ببراهين نيرة فالانسان الكامل اذا حشو في القيامة تكون له جميع المراتب الثمانية بل العشرة وجميعها ذاتي له اذ المقامات العرضية ليست الأكمرابا عرضية و هي لاتكون من نغس الشي ولا اليها مثال ذلك الشعاع الظاهر من قرص الشمس في المرداد فان المر اتلبست من الشمس ولا اليها ولا تكون جز الشعاع ولا منه وان اثرة في الشعاع في الجملة ولكنها ترجع الى الاحجار بما لها ومنها وبرجع الشعاع الى الشمس كما سطع منها ولكن الشعاع الظاهر في المرًا ة له بنفسه مادةوصورةومعنوية وصورية وانية و وجود وجميع

( ~ )

ذلك من ذانياته اذلا يكون الشي شئًا الا بها فلم يصدر من الشمس الا هكدا وقد اخطاءً من قال ان فوق الجسمانيات مجردات صرف فإن جميعها مركبات والله سبحانه لم يخلق شيئًا فردًا قائمًا بذاته دون غيره للذي اراد من الدلالة عليه وإما ماورد في العالم العلوي صور عا لية عن المواد يعنى منها العالية عن المواد الجسمانية لا كل مادة و الله تعالى قال وجعلنا من المآء كل شي حيوقال عليه السلاِم في صفةالنفس وحي منالعالم العلوى موادهاالتاييدات العتلية وورداخبار كثيرة في خلق اول ما خلق الله من النور وخلق الشيعة مرز شعاعهم وورد اخبار كثيرة في الطين ولاشك انها مواد للخلق و هي فوق عرصةالاجسامفلكل شي مادة بلاشكو لكل مادة صورة ا فالشعاع الظاهرفي المراة اهمادة وصورة وليسماد ته المراة فاذاكسرت يرجعهادتهوصورته وكذلك جميع المراتب ثابتةله اذهىمماىه الشيشيء ولذلك نقول ان بعد فناء البدن وفسادتركيبه يبقى للانسان جسانية فيكون المعاد جسانيًا اذ النفس لاتقوم بلاجسم وكذلك تثبت لها مثال وطبع وعقل وروح وغـيرها والحقيقة هي المسلطة عليها الظاهرة نعم درحات الاناسي متفاونة بحسب الفعلية والقوة فان منهم من صار فيه جميع المر اتب بالفعل و منهم من لم يخرج من قو ته الابعض المراتب ولكل د رجات مماعملواو حقيقة كل احد اخر روح من الارواح المستخرجة منكمونه ولذلك تسمى باسمه وامثل لك مثالاً لإن المطالب الحكمية تظهر فيضمن الامثالب انورولذلك قال عليه السلام الحق يعرف بالمثل انظرالي هذا التراب فانه مجموع صور العالمين لك اثبننا في الحكمة انه تنزل جميع العوالم وجميعها في قوته وادل دلیل علی ذلك انه یصبر صاحب جمبع المرا تب اما

بالا

(11)

بالاستحالة اوالحكاية كمالايخفي عـلى العارف ولولم تكن في قوته لماخر جت منه ابدًا ولكن مالم تخرج ســاير المر تب من قو ته يسمى تر ابًا اذليس فيه بالفعل غبر ه وحقيقته الـتر ابية اذهو و جود تر ابي و اذا صعد من هذه الدرجة وخرج من قوته المعدنية يصير وجو دًا معدنياً فحقيقته (ح) المعدنية وكذلك الامر في كل مقام الى ان يخرج من قونه الائية فيصير حقيقة اية الله و تلك الحقيقة هي النفس المشار البهابانا والناس زعمواان كل من يقول انايشبر إلى حقيقة واحدة وضلوا واضلوا بذلك وككن حق القول ماذكرت لك والله على ما اقول شهيد فالمعبر عنه بإنا في كل احد حقيقته الخاصة يهلا غيروبذلك تختلف الدرجات في عرصات القيمة ويقوم الناس صفوفا ومامنا الاله مقام معسلوم وانا لنحن الصافون ولكل د رجات مماعملو او لو كانت الحقايق في د رجة و احدة لقامو ا ىاجمعهم صفاًو احداًوالعقل والنقل يحكم بخلاف ذلك وكذلك د رجات الجنة متعددة ودركات النارمتفا وتة وابوابها مختلفة ولكل باب منهم جزئمقسوم فتدبر فاذاعر فت ذلك فاعلم ان في القيمة جماعة لميخرج من مكمن امكاناتهم الامرنبة واحدة وسايرمراتبهم بالقوة وهي اسفل الدرجات وهي الجمادية الثابتة للنفس وهم بمنزلة الاحجار الطبيعية الا إنها شياعرة حية وهي من إهل النارو ذلك قول الله وقو دها الناس و الحجارة و قولنا انها احماء لقوله تعالى ان الدار الاخرة لهي الحيوان ولولم تكن احياء لماشعرت الحساب والعذاب والعقاب وقد اثبتنا في الحكمة ان جميع الملك احياء ذوو العقول وبينا ذلك في الدر وس وبعض الرسائل وان ثنئت بر هانه فاطلبه من مظانه حتى تقف عـلى الحق و من الناس من خرج من ( 77 )

من قوته النباتية وذلك قول الله تعالى انبتكم من الارض نبا تًا وقال واية لهم الارض الميتة احيينا ها واخرجنا منها حبا فمنه باكلون والنبا تية راكبة للجمادية الا انها ضعيفة وهي في الحقيقة الصويرة الجامعة ولذلك لاتسمى في الحكمة راكبة وما قلنا سا بقًا في التمثيل السابق إن النفس النباتية راكبة والجمادية مركوبتها كان مر ادنا محض علوها التركيبي اعنى النما صورة جامعة للاجزا والافهي في الوافع مر • حرضها ومن الناس من لم يخرج مر • كمونها الاالنبا تية والحيوا نية فحقايقهم حيوانات عرصة النفس وذلك قوله تعالى انهم الا کالانعا م بل هم اضل وقال کا نهم حمر مستنفرة وور د اخبار کُثیرة اناعدا آل محمد عليم السلام حيوانات وهو لآ الجماعات كلم اهل النار في ظل ذَب ثلث شعب لا ظليل و لا يغني من اللهب والحيوانية راكبة للنباتية الا انعا راكبة القصب فلا تعدمن الراكبين والاولى بحالها ووصفها إن يقال إنها راتعة إذا سيفح ظاهر الحبوة الدنيا لان مركوبهامرتعها وهي محتاجة اليهاوتستمد منها وليس بيدها زمامها بل هي متهورة مغلوبة لهاو الراكب غالب قاهر على مركوبه يسير به حيث ماشا و يصرفه عا يشا فلذالانقول ان الحيوانية راكبة مع انها مستعلية في الواقع على النبا تية و من اهل العرصة من خرج من قوته الا نسانية وهي من نورالله و امره و لا تكون مقهو رة الحيوانية اذليست حاصلة منها و إن كانت ظاهرة فيها بخلاف النبا تية افا نها طو الجف الجمادية ولطايفها والحيوانية فانها ايضاحاصلةمن النباتية اذهى الحرارة الغريزية والطبيعة الخامسة وإما الإنسانية فمي خارجة من الحيوانية. و إن كانت المراتب الحقيقية انحادها أكثر بالنسبة إلى الاعراض فنبا تيتها وحيوانيتها اشبه بالانسانية من حيوانية البدن الدنيوي و نبانيته

71

(77)

الا ان الامر في الغيب والشهادة بالسوا وما ترى في خلق الرحمن من تفاوت فالانسانية لكونها خارجة من الحيوانية نقول انها راكبة ف الواقع وهيمسلطة عليهاو بيدهازمامها تمشىبها حيثشا توحيوانيتها ابضاً تدخل الجنة اذهي النفس التيخاطبها الله في كتابه بقوله ياايتها النفس المطمئنةارجعي الى ر بك راضية مر ضية فادخلي في عبادمي وادخلى جنتى فالا نا سي و هم الشيعة راكبون على دواب الجنة و هي منورة بنورهم ضيئة بضوئهم وكذلك حكم العقل فانه راكب الانسانية والفواد والابة على ماعرفت سابقاً فلذلك خص الركوب بالشيعة والا نبياء والائمة عليهم السلام والخاتم فاما الشيعة فبم اصحابالنفوس الانسانية وقد ركبوا دوابهم في القيامة ويد خلون الجنة راكبين والانبياءهم اصحاب العقول فانه وردفي الخبر ان الله لايبعث رسولاً الا بعدكما ل عقله و هم ركب على النفوس والا ئمة صلوات الله عليهم اولوا الافئدة من حيث الائية وهم ركب على العقول و هكذا و هكذا قاذا عرفت هذا البيان الشر يف اللطيف الذي لم يسمع مثله في خطاب ولم بكتب نظيره في جواب فاعلم ان فاطمة عليها السلام راكبةالعقل المستنير بنو راللهاذهى منسنخ الاثمة الاطياب صلوات الله عليهم والعقل راكب النفس الانسانية فالمجموع يسمى مركبًا لها ولا ن مجموع هذه المر اتب مراتب شخص الانسان قد يقالب انه مركب واحد و هذه المر انب اعضاو؟ و مشاعره كمانو ي في الانسان فانه بکون صاحب ار و اح عدیدة وکل ر وح منهامستقل فی امره ومع ذلك بقالــــ انها مشاعره فلذلك بقول ان تمَّام المراتب الدانية عن الحقيقة الفاطمية مركبها وقد يسمى بالناقة لجهات اما اختيار سنخ الابل فلا نه من آيات الله تعالى كما قال افلا ينظر ون الى الابل كيف

( 25 )

خلقت حيث خلقت لحمل الاثقال الى البلاد النائية فجعلها عظيمة باركة للحمل ناهضة به منتادة لمن اقتادها طوالب الاعناق لتنؤ بالاوقار و ترعي كل نابت وتحامل العطش الي عشرة فصاعدًاليتاً تي بها قطع البر اري و المفاو ز مع مالهامن منافع اخر ولذلك خصت بالذكر وهي يف الواقع سفينة البر ولذاك قرنها الله بها وقال وعليهاوعلى الفلك إتحملون وهيحايمة لانغضب ومع ذلك تفادو تطيع فكل من اخذ ز مامها تساير معه حتى ان فارة تتود قطارا. ، اوج ع ذاك صفة مركب فاطمة فانه الدابد المطيع المنقاد لامرالله تعالى ومع ذاك يتحمل حميع المشاق ويحمل اثمالب الشريلان جميع الامور بتدبيره وبغيره لا يحصل مراد و لا يكمل تد ، ير شي ابدا تم انه اختار الاقة من بين اقسام الابل لانبا تكون صاحبة حميع هذه السنات مع كثرة درها و . فعتها ولادتها ولذاك نسبها الله الى نفسه وقال التا الله و متا ال وقد اوَّات بالامام كماورد عنابي عبدالله عليه الملام في خبر ونوله فقال لهم رسول الله هو النبي ناقة الله و ٣ يا ٢ ل الناقة الادام الذي فهم من الله وسة إلها أي عنده • تنى العلم فكذ منعترو ها فدهدم ليهم ربيم بذنبهم فسو يهاقال في الرجعة ولا يخاف عقبيها قال لايخاف من مثا ا اذا رجع ا<sup>نت</sup>هی و قد کنی الله تعالی عنه بالنا قة تعبیرا عن الحادل لاالمحمول كما تقول لا بين انه الله ان وذلك شايع والمحقيقة الامام فلا توصف وقربنــة ما ذكرنا في ظاهر الاية موجودة اذقال عنده مستقى العلم والعلم من نفسه وءتمله وكذلك ما لفي ربته فان الرجعة ايضًا في المثال لاالذات فعلى ذلك نقول انمركوب فاطمة عليهاالسلام اناقةوهي من نوق الجنة وهي منالنوراي نور الله تعالى ونور هم وشعاءتهم اذ جميع مرا تبهم الدانية الظهورية شعاع حقيقتهم وقديقال أنما ناقة ر ، ول

الله اذها من نورواحد وقال صلى الله عليه و اله فاطمة بضعة منى فمن آذاها فقد آذ إني فهي تركب ماركبه رسول الله صلى الله عليه والدومن باب مطابقة الظاهر للباطن نقول أن ناقته في الاخرة ابضاً عضباً • و وجه توصيفها بالعضبآ واما كونهامشقوقة الإذن اوكو نه لقهاقال في العوالم نقلاً من النهاية كان اسم ناقته العضبآ مهوعم لهامنقو ل من قو لم ناقة عضباء اي مشقوقةالاذنولم تكن مشقوقة الاذن وقال بعضهم انهاكا نتمشقوقة الاذن والاو ل كثر و قال الزمخشري هو منقول مٰن ْقو لهم ناقة عضباً • وهي قصيرة اليد وحكى فىالمجمع عن المصباح انها سميت بذلك لنجابتها وشرافتهاافول لكلذ لكوجه فانمركها قديوصف بالعضبآ مكونه مشقوقةالاذن فان لاذنها شقين شقا الى الشهادة ليعرف به العالم الظاهر وشقًا الىالغب ليعرف به الغبب وقد يوصف به لقصر يده فان النا قة اذاكانت قصيرة البد تكون اسرع وقد يوصف به لنجابته و العضب في اللغة القطع والشتم والتناول والضرب والطعن والرجوع والازمان ويجوز توصيفه به بمعنى التناول فانه الذي بتناولي مايشآ ويعطى مايشا وهوالذي يرجع ويكر فهوالكرار غير الفرار فافه هذه النكات الشريفة –\* الله عال الله عليه و اله مدَّ بحة الجنبين خطامها من لوَّلُو رطب قوآتُمُها من الزمرد الاخضر ذينها من المسك الاذفر عيناها ياقوتتان حمراوان الحديث 🦗 شرح 🐝 قوله مدبحة الجنبين كمعظمة المزينة بالديباج وهوالثياب المتخذة من ابر يسمسدي ولحمةمعرب ديبا والمراد انهاز ينت بالديباج اي كسي عليها آلديباج وخص الجنبين في الظاهر بملاحظة ان جلها يلقى على ظهر ها وسنا مها فيغطي جنبيها اويكسى قتبها ويلحم بالد يباج واما في الحقيقة والباطن فاعلم ان الاباس والحلي مايظهر على ظاهر الحيوان والانسان و بز بن به

( ٣٦ )

ويستربه جسد دوذاك فيءالم الاجسام الاكسية التخذه وامافي عالم الاخرة فالخلق عراة وحفاة من الثياب والنعول الدنيو ية كما يظهر من الاخبار ولا يسترون بشئ منها الا ان يغطيهم نو راقه و يشملهم كسوة رحمة الله فيسترعور تهم ويؤمن روعتهم فمن لدعمل صالح يسترهلان العمل هو الصفة و الصفة تظهر على ظاهر الموصوف فيظهر بها و يتجلىبها فالصفة في الواقع لباس للموصوف فانه يحتحب بهاكما وردان فاطمة عايبها السلام قالت لابيحا باابت اخبرني كيف بكون الناس يوم القيمة قال بإفاطمة يشتغلون فلا ينظر احد الى احد ولا والد الى الولد ولا ولد الى اييه و امه قالت هل یکون علیهم اکفان اذاخرجو امنالقبو رقال یافاطمة تبلي الاكفان و تبقى الابدان تستر عورة المؤمنين وتبدم عورة الكافرين قالت يا ابته مايستر المؤ منين قال نور يتلا لا لانبصر اجسادهم من النور و عن ابي عبد الله عليه السلام قال سال على عليه السلام رُسول الله ص عن تفسير قوله يوم نحشر المتقين الاية قال يا على ان الوفد لا يكونون الا ركبانًا او لئك رجال انقوا الله فاحبهم الله واختصهم ورضي اعمالهم فسماهم الله المتقين ثم قال ياعلى اما والذى فلق الحبة وبرا النسمة انهم ليخرجون من قبورهم وبياض وجوهم كبياض الثلج عليهم ثياب بياضها كبياض اللبن عليم نعال الذهب الحديث وعن ابي جعفر عليه السلام قال قال رسول الله صلى الله عليه والدياتي يوم القيمة قومعليهم ثياب من نور على وجوههم نور يعرفون بآثار السجود الحديث وقال سيف اخره اوكئك شيعتنا وعلي امامهم فظهر من هذه الاخبار ان الثياب الد نيو بة لاتعود واهل العرصة عراة الا من غطاه نوره وهوصفتهواما ناقة مولاتنا عليها السلام فقد عرفت الما انسان فىالواقع وله كسآممن نور وقد عبر عنه بالد يباج لان الحر بر

ففل

( 77 )

فضل وجود الحيوان وكسآ اهل إلجنة ايضا صفاتهم وهي اثار الانسانية وفضلها ولذلك نكون سبب الحيوة والبقائكما قال ألله فيكتابه استجيبوا ید الرسول اذا دعاکم لما یحییکم وهو یدعو الی العمل الصالح فالعمل الصالح هوالذي يحيى الانسان وهوصورة روحالايان ويحشرو ن الناس على صوراعالم كما في الكتاب والسنة واذا كانت الاعمال هي الثياب فهي من حرير لاقطن ولاكتان قناقة فاطمة مزينة بالديباج فافهم واعرف قدر هذه الحكم واما شرح ساير الفقرات فيحتاج الى بيان حَكمي من علم المبدا فاعلم ان الله سبحانه كان قبل ان يكون كان وقد تجلى اول ماتجلى بمشيئته التي هي فعله وكان تجليه لها بها لابنعل غيرها فان نفسها معنى قولنا تجلىكما قال الامام عليه السلام خلق الله المشيئة بنفسها ثم خلق الاشيآء بالمشيئة وهي مره الفعلى لاغيركما يظهر من الا خبار والاثار وقد خلق به ای بام ، اول ماخلق الوجود الجایز وهو المالاول والامكان الذي خلق منَّهُ كلُّ شيُّ وقد يسمى بالفؤاد لانه قلب العالم والنفس لانها عين كل شي والحقيقة لانها ذات كل الخلق والامر المفعولي لانه للفعل مفعول مطلق وهوبمنز لة الدخان للنار وقد اشتعل بالمشيئة وقد عبر الله عنه بالزيت حيث قال يوقد مر 🕐 شجرة مباركة زيتونة لاشرقية ولاغربية يكادزيتها يضي ولولمتمسسه ناربور على نوريهدي الله لنوره مر • \_ بشآ • و يضرب الله الا مثال للنا س والله بكلشى عليم فان الشجرة هي المشيئة وزيتها الفواد المستنبط منه وبكاد يضي ولولم تمسسه نار التجلى وهي نفس المشيئة اوتكون ا لشجرة هي الفؤادوالنار نارالمشيئه ولكل وجه و بالجملة وقد يعبر عن هذاالفؤاد بالباقوت لامه من غابة الوحدة تلزّزت اجزاوُ ، واتصل تركيبها فصارت صلبة وقد ثبت في علم الضم والاستنناج انه كل ماصار اجزاء المركب ( 7)

منشايب يشتد تركيها وتكثر اتحادها وكل مانصبر اكثر مخسالفة يختلف تركديا ويشتد تنافرها وتكثرها الاتري الىالا حجار إنها إذا تركبت من رمال متعددة تصير رخوة سريعة الانكسار ولا تصلح لصنع وتدبير وامااذا تركبت من عناصر لطيفة تتراكم اجزاؤها وتتصل وتتعد فيصعب كسرها ونحتها حتى ربها لابعمل فيها سلاح كحجر السماق وبعض الاحجار التي يصاغ منها فهو روهواو ين للسحق والصلاية واذا صارت اجزاؤها الطف واصغى بالانحلال والانعقاد بالعقدالا كسبرى يصير مثل الجواهر كالياقوت والماس واصلبها الياقوت ولذلك قالب الحكماء ان الا فلاك بصلابة الياقوت ومرادهم اناجزاءها متحدة وهي بسيطةعلى رأيهم وبالجملة فالخلق الاول لكونه اوحد من جميع الخلق لانه او ل موجود واقرب من مشيئة الله من جميع الخلق وهي سيف غا ية الوحدة مع تركيبها بكون فيغابة الصلابة اذمادته عين صورتهمنغاية التشاكل وصور تهعينمادتهوقد اثبتنا هذه المسئلة في ينابيع الحكمة وفي رسائل اخرى و ليس هنا موقع تفصيل المسئلة اكثر من ذلك واعل ان هذا المآء لكونه اقرب الخلق من المشيئة بكون في غاية الحرار ة فان ما من المبد موالحرارة لا غيركما هوظاهر فظاهره و ان كان ماء اي بمتنفى قبوله وسرعة انفعاله الا ان باطنه نار ولذلك قال عليه السلام مامعنا. فى صفةالعشق الذي هوصفة الفوَّاد انه نار تحرق ما سوىذكرا لمحبوب فظاهر الفواد الذي يتصور بالصور ماءو باطنه نار وظاهره بارد و باطنه حار وايته في الانسان الوسيط الماء الهي فانه ما فىظاهره نار في باطنه ولذلك يحيى به المولود و يكثر نفوذه وعمله و من هذه الجهة قديسمي بالمآءذى الوجهين ولذلك سموه فى الشرع بالياقوت الا حمر و ذلك ماو رد فى الا خبار ان الله خلق او ل ماخلق يافونة ثم

( 19)

نظر البها ينظرالهية فذابت ونظره تعالى بتحليه لهابمشيئة ويعدماذابت ظهرت بيضاء مائياً وظهو رِها في بطن العقل الذي هو او ل ما خلق الله من الاكوان و في عالم الشهادة ايضاً تظهر بالطبيعة ولكنها ف العقل بيضا و في الطبع حمراء و يعبر عنه بالكثيبالاحمر ووجه بياض العقل ان الفو اد بعد مانزل يظهوره في العقل صار مادة له فانا اثبتنا ان المادة مادة في ضمن الصورة و اما قبل الصورة فهي طبع و طبع مجموع الملك في الواقع الفؤادالاانه طبع مرب جهة الرب ويسمى بالنفس وظهوره وانيته بسمى بالطمع والطبع فيفالواقع عبودية النفس فافهم وبعد ماظهر في عالم الغيب بصورة العقل صار مادة له و في عالم الشهادة بعد ماظهر بصورة الامثلة الملقاة في الجسم يسمى مادة لها والمادة تكون بيضاء لانحابسبب التكون تصير ابعدمن المبدأ فتصير ابرد ويختلف اجزاؤها فيالجملة فيقل انصالها ويضعف صلابتها فتكون ماء باذن اللهولذاورد اول ماخلق الله الماء وهوالعقل ولونه ابيض لبرده و هوالركن الإبيض من اركان العرش وهو الركن المقدم الايمن و فد يعبر عنه بالنور وقد يعبر عنه باللولو وللأن اللؤلؤ يغلق من المطر و العقل ايضاً مخلوق من الماء النازل من سحاب المشيئة إي ذلك الفؤاد فانه قد يسمى بالسحاب كمان المشيئة كمسمى بالسمآء والاسماء متفاونة والحكم يعبرعن مراده كل حين باسم كما ان الفلسفي يعبر عن مطلبه باساء مختلفة صونا له عرب الاغيار فلا تستوحش يااخي من تاويل اسماء عديدة الي شيُّ واحد فان الله تعالى علم آدم الا سآ 🖓 كلها و او رث آدم عليه السلام علمه العلماء من ذرٍّ يته كما ورد العلماء ورثة الإنبياء وبالجملة بعد ما كملخلق العقل ظهر في قلبه الفؤاد لانك قد عرفت انه نزل اليه وتقطر مادة العقل من سحابه فاجتمعا في مواود واحد و قد علمت ان الفواد

( ... )

حار وهو احمر والعقل بار د و هو ايض و تركبا و من تركب الساض مع الحمرة يضعف لونها ويغلظ البياض فيسطعمنهما نور اصفرو يخلق منه الروح وهوالركن المقدم الايسر من اركان العرش وهوالروح الملكوتي الغيبي البرزع بين المقل والنفس ثم خلق اقمه من شعاع الروح النفس وهي مقام الصورة والتعين وهي في الواقع ظهور الفؤ ادكا ملا في الغب لان العقل مادة معنوية وإن كانت مصورة بالعقلية الإ إن صورتها نسبية وهوفي الواقع جزءالشي والروح ايضامثال لايتم بغير مرآة حاكية لدو النفس مقام التمام وظهور ألكمال وقد يقال اند ليس الا العقل والنفس والنفس صورة له وهو مادة لمبا وإماالر وح فهو الرابط بينهيا والفؤاد هو الحقيقة الظاهرة من الصورة وهذه النفس هي اللوح المحفوظ والكتاب الذى فيه علم كل شيَّ وظهو رعلم الله الا ز لي فى الملك وعر صة الذر ولشدة تراكم أجزائها وكثرتها صار ت مظلمة فان فيها تفصيل كل شيُّ ولا يغا در صغيرة ولا كبيرة الا احصا ها ولكنهانيرة بنور اللهولذلك يصبر لونه مائبا اسياغجو نباو هواللون الحاصل من النو ر والسواد كما ترى من لون الإدخنة الصاعدة في الجوالتي يسمونهام العوام ساماً فانها سوداء لتراكها وكثرة رطوبا تها وبردها وبعد ما إشرق عليها الشمس والقيم تلالات وللعت فظهرت إسبانجو نية عل ماتر ی فلون النفس فی نفسها از رق هکد اولکن یحصل من ترکیب صفرة نورالروح ونؤر النفس لون اخضر فلذا يقال ان لون النفس اخضر وهي الركن الابمن الموخر من اركان العرش والجزيرة الخضرآ م وورقة الاس وامثال ذلك منالاسآ وبهاينتهي عالم الغيب وعالم الشهادة لها بنزلة البدن والانية وبهابتم الوجودفان الظهور تمام البطهن والبطون تمام الظهوركايات الحكمة ما لمنكن تامة في ظهور ها تامة في

بغلونها

| بطونها كانت الحكمة ناقصة من الحكيم فالشهادة طبق الغيب فالطبيعة حمرآ والمادة بيضآ والمثال اصفر في طبعه ولكنه يرى اخضر لتراكه وغلظته والجسم اخضر ولذا يتال ان جبل قاف من ز مرَّده خضرآً م فاذا عرفت هذا المطلب الشر يففاعلمان كلامآل محمد عليهمالسلام ذ و وجوه كثيرة و قد قال عليه السلام انا نتكل با لكلمة و نرَّ بد منها سبمين وجهاً ولنا من كلها المخرج فلا تُعصر مما في كلامهم سيفح واحد واثنين ولا يمكن حصر كلامهم في وجهخاص ومعنى مخصوص الا انا نختار فى المقام وجهبن من التاويلات فمرة نتول ان مركب فاطمة عليها السلام حميم المرانب الثمانية وحقيقتها خارجة عنها وهي فوقها وهذا وجه خفى و مرة نقول ان مركبها مقامات الطبيعة و نفسها الغيبيه راكبة عليها وهذا وجه ظاهر معروف فنقول ان ناقة فاطمة التي عرفت آلها انبتها وطبيعتها ومظهرها كحل عضو من اعضانها وحلة من حليها تحكون باون مخصوص فخطامها من لؤلؤ والخطام ككتاب بتقيديم المجمة على المحملة مايوضع سف انف الجمل ليقتاد به قال في النهابة خطام البعير ان يؤخذ حبل من ليف او شعر اوكتان فيعمل في احد طر فيه حلقة ثم يشد فيه الطرف الاخر حتى يصيركا لحلقة ثم تقلدالبميرثم يثنى على مخطمه و اما الذي يجعل سيف الانف دقيقاً فهو الزمام فاذا عر فت ذلك فاعلم ان خطام البعير هو ما باخذه الراكب بده و به يامره و ينهاه و يقوده و لولاه لا بذل لراكبه ولا ينقاد فجميع ماير يد الراكبمن بعيره يجر يهعليه بخطامه وكذلك الامر في الناقة الغيبية لها خطام في يدر أكبها وهو العقل فانها به تاتمر وتنزجر وصاحبها به يامرها و ينماها كما ورد في الخبر عن محمد بن مسلم عن ابي جعفر عليه السلام قال لما خلق الله العمل استنطقه قال

Digitized by Google

( 71 )

(٣٢)

|له اقبل فاقبل ثم قال لهادبر فاد برثم قال وعز تي وجلا لي ما خلقت خلقاً هواحب الي منكولا أكملتك الا فيمن احب اما اني اياك امرو ایاك انهى و ایاك اعاقب وایاك اثیب انتهى و ر و ى العقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان و ثبت في الشرع ان التكليف بحسب العقل ومن لاعقل له لایکلف و ذلك ادل د لیل علی ان العقل خطام حيوان النفس والحقيقة الامرة الناهية نامر و تنهى بواسطة العقل الا ترك انك اذا مرضت وابتليت بذهاب العقل او ضعفه لإيطاو عك سآ ثر بدنك و اعضآ ئكعلى العبادة و الفكر و الذكر مع انك انت انت حتى انه اذاغلب على الانسان الشبع وابتلي بالكسل لايقدر على العمل ولذا ورد انه يرتفع القلم عن المومنين بعد الظهر وذ لك لكسالتهم فالعقل هوز مام د ا بتك به تامر ها و تنهاها و تفعل بها ما تفعل وقد عرفت انه قديعبر عنه باللؤلؤ فلذا قال صلى الله عليه وآله ان مامناقة بنته صلى الله عليها اللؤلوة وهي رطبة لان اللؤلؤ اذاكان رطبًا يكون مطاوعًا لينًا واذاكان يابسًا لايكون مطاوعًا وقد يجئ اللؤلؤبمني الدروهو ايضاً حجر ابيض وجوهر من الجواهر و فضله ظا هر وظاهر العمل المادة و هي الشاعرة المطاوعة في الشهادة و ان قلنا ان النا قة هي البدن الشهادي نقول ان خطامها المادة وهي يد الراكب في الواقع في تدبيرها قوله صلى اللهعليه واله قوآئمها من زمرد اخضر القوآئم جمعقآئمة وهي رجل الدابة و الرجل اسفل مقام الدابة و ما به تقوم و تحمل اشقالها وبدنها وبها تسير فان لاحظنا جميع مراتب الشخص من الغبب والشهادة نقول ان التوآئم مقام جسمه فان له في الاخرة جسماً البتة وما لاجسم له لايثل وما لايثل لايكون موجوداً كما قال عليه السلام في صفة ألله تعمالي لم يمثل فيكون موجو داو الجسم هو حامل

**ج**يع

٤

( 77)

جميع الارواح والمرانب الثيبية والشهادية وقدعرفت انه اخضركما ورد في الخبران جيل قاف زمرد اخضر ومنه خضرة السماَّ فلذلك قال عليه السلام ان قوآ تمها زمردة خضراء ويحوز ان يقال ان قواعها نفسها بملاحظة انها اسفل مقامات الغسوعرصة القيامة وعالم الذروبها تسير الناقة وسبرها بعمهاكما ورد في الخبر في شرح قوله تعالى سيروا فيها ليالي و إيا ماً آمنين إن السير با كتساب العلوم من الشيعة القرى الظاهرة انتهى خلاصة الخبر فالناقة سايرة بنفسها وهي تسبر بالعإ والحكمة والاعتقادات الكحاملة الصحيحة التي اخذ الله علبها الميثاق في الذر قالب الله تعالى و اذاخذ ربك من بني آدم من ظهور همذر يتهم واشهدهمعلى انفسهم الست بربكم قالوا بلى واخبار الميثا قكثير ةوكل الميثاق ماخوذعلي النفوس وهي تسبر بما اخذ الله عليها من الميثاق إلى الله سبحانه وإلى دار رضاه قوله صلى الله عليهواله ذنبها من المسك الاذفر اي ظاهر الريح شديدها و في نسخة اذنيهامن المسك ولكن الظاهرانه مصحف والصحيح ذنبها وسف نسخ عديدة هكذاوالمناسب للمسك الذنب لا الاذن واعلم ان الذنب هومؤخر بد ن الشي النابت من المجب و العجب هو اصل وجود الشي واول مخلوق من البد ن و هو الباقي منه في الباطن كما في الخبر انه يبلي جميع بدن الميت و يبقى عجب ذنبه و قد شر حنا ذ لك في الر سالة الناصر تُه في المعاد فراجع والذنب ينبت منه و ربما يكون له شعو ركما في بعض الحيوانات وهي فضول البدن التي تد فعه من تحت الجلد فان للغذ آ الداخل في البدن فضولاً كثيرة بدفعها في مواطن ومحال فاولها ما يدفعها من طريق الامعاء فان الغذاء إذا ور دالمعدة عملت فيهجرارة المعدة حتى يصبر كيلوساً فيجذب الكبد لطايفه وصوافيه اليه وتد فع ( 42 )

غلا بظه التي لا تنفع في البدن من طريق الامعاء الى خارج البدن ثمالكبد يعمل في الكيلوس حتى يحعله كيموساً فيجذب صوافيه القلب اليه ويدفع فضوله فما لاينفع في البد ن يدفعه من طريق الكلية الى المثا نة ومنها الى خارج البدن ويد فع الصفراء إلى المرارة والسوداءالي الطحال ويضبطاها لوقت الحاجة في البدن و بدفع ماز اد منهما ايضًامن ممر البول ويحذب الربة الرطوبات الزايدة اليها لحاجتها ثم ان الد م الصابي لطايفه تصيرما دة الروح ومنشا ها وغلا يظه تصبر غذا البدن وتجري في الاوردة من القلب او الكبد ويترشح الدم تحت الجلد ويخلق منه اللحم والجلد والعظمو لهفضول في المقاما يضَّافها كان من ماء ودهن يخرج من تحت الجلدبالنعر بق و ماكان من سودا يخرج من منافذ الجلد بصورةالشعر فالشعر فضل البدن وإن كان من سنخ غذائه وخص الله الحكيم اعضاء خاصته بالشعر ونزه عنه اعضاء كحكم لان جميع فعله يحري على الحكمة ولم يرد ان يضيع الشعرو يجعسله لغوًا بل جعل له فو ائد كثيرة في البدن فاخرجه من اعضاء ينفعها او يزينها به وان ار دنا ان نبين حكم خلقه لطال بنا المقال فنقتصر على ذكرحكم الذنب فاخرج عليه من بعض الد واب شعورا لتكون ساترة للعورة ومروحة للبدن فانه ففالحوانات بمنزلة البد للانسان وغير ذلك من منافعه والاخرى ان نتبرك بذكر الحديث في حكمه قال الصادق. عليه السلام لمفضل اعتبر بذنبها والمنفعة لها فيه فانه بمنزلة الطبق على الدبر والحيا جميعاً يواريهما ويُسترهما ومن منافعها فيه إن مابين. الدبر ومراقي البطن منهما وضريحتمع عليه الذباب والبعوض فجعل لها الذنب كا لمذبة تذب بها عن ذلك الموضع ومنها ان الدابة تستريح الى تحر يكه و تصريفه يمنة و يسرة فانه لما كان قيامها على الار بع

باسراها

( ~ )

باسرها وشغلت المقدمتا ن بحمل البدن عن االتصرف و التقلب كان للها فيتحريك الذنب راحة وفيه منافع اخرى يقصر عنها الوهم يعرف موقعها في وقت الحاجة اليها فمن ذلك ان الدابة ترتطم في الوحل فلا يكون شئ اعون على نهوضها من الا خذ بذ نبها وفي شعر الذنب منافع للناس كثيرة الحديث وهذا الخبر دستورفي معرفة حكم صنع الله تعالى يعرفها من تعمق في مطاوي حكمها وبالجملة فاذاع فت حقيقة الذنب ومنبته وحكمه في الظاهر فاعلم ان ذنب ناقتها صلى الله عليها شهادتها وهي بملاحظةطبيعتها البعيدةعن المبداكما ان الراس هوميدوُها القريب من المشيئه كما قال ان الروح مخلوفة من مشيئة الله تعالى والذنب يقابله فهو الطبيعة المخالفة لكينونة الله كما قال الله ف القدسي مخاطبًا لادم على نبينا واله وعليهالسلام يا ادم روحك من روحي وطبيعتك على خلا فكينونتي وهي اي الطبيعة منبتها من العجب الذب هو الطينة الغيبية الإصلية اذعلت انها ظاهرة الغواد نورائله الذي منه خلق الانسان و هوالباقي من الميت بعد فنا ئه قال الله تعالی کل شی فان ویبقی وجه ربك ذ والجلا والا كرام وهووجه الباقي بعد فناء كل شئ والطبع مر • \_ فضل وجوده جعلهالله لحفظ الارواح الغيبية من الافات ولكنه في هذه الناقة ليس من الشعور ولكنه من المسك الاز فر فان المسك ابضًا فضل الدم كما ان الشعر فضل الدم ولكنه مسك اخروى لامسك الدنيوي فان المسك الدنيوي مخلوق من الدم القذ ر و المسكالاخر و بے مخلوق من الد م الاحمر الطيب الطاهر وهوالمادة الاولية على ماعرفت فتدبر وان قلنا ان النافة هي مقــام الشهادة نقول ان الذنب مقام الامثلة اذهي فضول النفس التي هي اصل الشي والطبع الذي هو الطينة و بمنز لة الدم في ا

( ٣٦ )

الباطن القياها الىالجسم فان الامثلة شئون النفس و الطبع الظمارة في الجسم الا انها نفوس جزئية متشخصة كما ان الشعر دم متغلظ وككل و جه فأن كرَّمهم ذو و جوه (قوله ) عيناها حمراو ان اعلم ان العيري مایرے به انشخص الا شباح و یدر ك به الهيئا ت و قد يسمى كل مشعرمن المشاعر البرزخية بالعين بل يسمى العقل بالعين فيقالب عين القلب وورد ان المؤمن له عينان في راسه وعينان في قلبه وقد يسمى الفؤاد بالعين الاانه عينالمعرفة والمراد بها فيكل مقاممايدرك به وعين هذه الناقة الشريفة فوَّادها الذي به ند رك الحقايق وتعرف ربها و هو في اعلى مقا ما تها و على ر اسها و مبد نها و قد عرفت ان الفؤاديف الباطن يأقوتة حمراء ووجه آخران العين مخلوقة من الناركما ان السمع مخلوق من الهوآ مناسبة والذوق من التراب والشم منالبآ ولذا ورد في صفة الانسان انه يبصر بالنار والظاهر عنوأن الباطن فهذه الناقة الشريغة ايضا تبصر بالنارو بهذه المناسبة يحوزان يقال اذناها من الزبرجد وورد في صفة البراق ان اذنيها من ز برجد تین خضراو بن و ذلك بملاحظة مز اج الزبرجد و ظهو ر الروحانيةفىالعالم النفسوورد في صفةناقة امير المؤمنين عليةالسلام ان بطنهامن ز برجـدة خضراً و ذلك لانه انزع البطين وكان بطينًا. من العلم وظهر عله في ناقته على مام فيؤثر النفس في بطن النا قة كما انرسول اللهص كان راكباً على بغلته فنز ل عليه الوحي فثقل جسده حتى اثر فيها بحيث قرب بطنها من الارض وشاهد ذلك الناس وكذلك الامر في عرصة الحقيقة يؤثر صفته ص في مركبه ويظهر عله في بطنه بد اهة فيصير زبر جدة خضرا بحسب مزاج النفس فند برحتي تقف على المراد وهذا علم صعب مستصعب ولا يحتمله الا من شا الله من

عباده

( 77)

عباده وصلى الله على محمد واله الطاهر ين، ( وبملاحظة اخرے نقول ان عينا ها الطبيعة اذهى ظاهر الغؤاد وكما ان الفؤاد يرى نورالله والحقيقة التي سال عنها كميل امير المؤمنين طيه السلامتري الطبيعة الحقايق الجزئية من حنث الانية ولماكان كميل واقفًا في مقام الطبع محروماً عن الفواد قال له روحي فداه مالك والحقيقية ولجهله وقلة معرفته ادعى مقاماً عظيماًوقال اولست صاحب سوك فلم يحرمه فذلك البحر الطمطام لكرمه فقال بلى ولكن يرشح عليك ما يظفح مني اشارة الى الظاهراي يصل اليك ظواهرعلى لاسره وخافيه وظاهره ما من الطبع وبالجملة عقول الناس ضعيفة ولا يكادون ملون هذه الإسرار العظيمة والإلكنت قضت العجب من حلاوة البيان وبالجملة فالطبع عين الناقة وهي نار مؤصدة كما قال ابليس خلقتني •ن نار وخلقته من طين و هي نار بلا دخان فحاصل الكلا م ان للناً فة تاو بلين اما تكون هي مراتب الشها دة للنفس الغيبية و هي الطبع والمادة والمثال والجسم فالطبع عينها والمادة خطامها والمثالــــ ذنبها والجسم قوائمها واما تكون هي مراتب الغيب والشهادة لانها من مراتب الانسانية وهي للنفس الفاطمية مركب تركبه وتحشر به فالفواد عينها والعقل خطامها والروح اذنها والنفس قوائمها والجسم ذنبها او يكون الجسم قوائمها والطبع ذنبها والنفس بطنها على مامر الا انهصلي الله عليه واله اسقط ذكر بعض ولم يبينه ويكفى هذاالقدر من البيان ان شآ الله ( قال ) صلى الله عليه و اله عايها قبة من نو ر يرىظاهرها من باطنها و باطنها من ظاهرها الحديث 🌾 شرح 🐝 القبه هي النبا من الشعر ونحو هو فى اللغة هي الخيمة الصغير ة و قال في المجمع في ف الحديث كان اذا احرم ابوجعفر عليه السلام امر بقملع القبسة ( \*\*)

والحاجبين القبة بالضم والتشديد البنآء من شعر ونحوه وبالجمع قبب وقباب مثل برمه وبرام والمراد بها هنا قبة الهودج وبالحاجب الستران المغطى بهما ومنه قبه من لؤلؤوز برجد اسك معمولة منهما اومكللة بهما فاذا عرفت ذلك فاعل إن القبة في الظا هر تر تب لحفظ المخدرات وسترها عن نظر الاجانب وتوقى الرحال من الحر والبرد وهي محيطة با لشخص من اطراف بد نه وكذ لك في الباطن بحسب افتضآئهو قدعلت بمامرسابقا ان ام الاخر ة جميعها ذانية ولايعرضها الاعراض وکل احد یحشر بما یخصه و لا پشار که احد فیه و هو ما من نفسه قال الله تعالى سيجز يهم و صفهم و قال النبي صلى الله عليهواله انها هي اعا لكم ترد اليكم نجميع ما يرجع الى الانسان ما منه لا غير فجميع نع الجنة التي ترز ق العباد كلها من او صافهم وكذلك جميع ما يعذب به اهل النار من او صافهم لا غير الا انها تسمى باسماً و ردت في الشرع مناسبة فلاهل الجنة بالحور والقصور والجنات وانواع النمار والانهار ولاهل النار بالنار والحيات والعقارب والزقوم والضريع والسراد قات من النار و امثا لها ولاهل الموقف ايضًا يعبر عن نعمها بتعبيرات وجميعها اسآء للصفات الاخروية وهي بواطر فالصفات الدنيو ية وحقايتها ترجع الى الانسان وليست هي نفس الذ ات كما ينطق بذلك الكتاب والسنة وحكم به الضرورة اذقد ثبت بهذه الادلة المحكمة إن العباد يدخلون في الجنة وينعمون بها ويدخلون النا ر و يعذ بون فيها و لو كانت عبن ذ و انهم لما قالوا انهم يد خلون فيها اذ لا معنى لدخول الشخص في ذاته فهما خا رجتان من الذات ومع ذلك لانكونان نا ثيتين عن الشخص خار جتبن عنه اذ لوكانتا مكذا لكانت الذات معز لعنهما إذصار تا فائتين بانفسها

( ٣٩ )

خارجتين عن الشخص ويلزم من د خوله فيهما التمكن العرضي کدخول احد فی بستان دنیوی اومحبس عرضی و یستلزمه ذ لك الفنا والبوار والاخرة هي دار القرار مع انه لا يعيش الانسان ولا إيلتذ ولا يتالم من النعمو العقو با ت الخا رجة من نفسه حق التنعم والتالم فلا جرم يكون الجنة والنار خارجتين عن الشخص مندون عزلة ولا يحصل ذلك الابين الشخص وصغته فتدبر ولذا قال عليه السلام الاعمال هي صور الثواب والعقاب وهذ االوجه الذي ذكرنا مما خصب الله بفهمه من بين الحكمآ و اما البا قون فمنهم اميوف لا يعلمون الڪتاب الا اماني فقنعوا بالقشر الصرف الا انهم الي سلامة لتسليمهم ومنهم الذين يحرفون الكلم عن مواضعه ويصرفون الكتابعا انزل بتاو يلاتهم ويغيرون السنةبار آبمم فياولون الثواب والعقاب إلى معاني مخالفة للكتاب والسنة وإمانحن فبحمد امله من الامة الوسط قد بينا الحقيقة بمطابقة الشريعة وبالجملة فالقبة اي الهو دج المقبب ايضًا من مراتب ظهو راتها صلوات الله عليها فهي بملاحظة ماذكر نا ان الناقة مقام الشهادة تكون النفس الغيبية مع العقل فالنفس بمنزلة الهودج المر بوطة على الناقةو العقل قبته النورانية لانه عر شعرشهالله و هومن نور الله تبار ك و تعالى و قد ركب عليها الفؤاد الذي هو الحقيقة من الله تعالى ويرسطاهر القبة من الباطن والباطن من الظاهر في الظاهر لاجل اللطا فة و الرقة الروحانية فان العقل روح لطيف معنوي ولا يكون حاجبًا لما و رآم ، وفي المعنى اشارة الى بساطة العقل ووحدته فا نه اول مخلوق من الر وحا نيْنِن عن يمبن العر ش و هو معنى كلي و المعنى لا يكون محد و دا با لحد و د الصور يةفلايكونمتكثراً ومن غاية وحدته اشتبه امره علىالاكثرين (え・)

متي عدو ه بسطًا فقالوا العقل و ما فو قه بسيط ا لحقيقة وكل بسط الحقيقة كل الإشباء وهذه القضبة كنذب من بدءها اليختيميا وفرية على الله نعالى والعقل لايكورن بسيط الحقيقة بل هوجو هر مركب خلقه الله من الامكان وخلق منه ماكان ولكنه مع ذلك مي غاية الوحدة الممكنة في عرصة الامكان وتركبه معنوى عقلاني فلذلك بكون باطنه عبن ظاهره وظاهره عين باطنه فيرسي ظاهره من باطنه وباطنهمن ظاهره وبملاحظة انالناقة مجموع المراتب الانسانيةمر الفوَّاد الى الجسم نقولـــ ان القبة مقام الا ئية لله تعـالى فان الفَوَ اد بظاهره وجود مقيد وهوالمآ الاولي وحقيقة المقيدات ومادتها وينهوعها وييفي الشخص وجوده الخاص به اي حصة من الوحود المقب به ففوءاد زيد مثلاً الوجو دالزيد به وغبه اية الله وهو صرف الوجودمن دون ملاحظة القيدفهو مطلق عن القيد و هذهالا ئىة في كل شي بحسبه قال الله تعالى سنر بهم اياتنا في الافاق وفى انفسهم 🌾 و في كل شي ُله ابة 🕷 تدل على انه و احد 🗱 وفي انفسكم افلا تبصر ون ومولا تناوسيدتنا فاطمة عليها السلام لكونها اول ما خلق الله تكون اولى بظهور الابة فيها بل اصل الابة ظا هر فيها وفي سابر الحجج عليهم السلام وفرعه في غبرهم ولذا قال عليه السلام في قوله تعالى بل كذبوا با با تنا الاية هي اباً تنا فا فهم ذ لك واتقنه فحق الاية فيها وهي راكبة على ساير المرآتب وحقيقة فاطمة علبها السلام التي هي الصورة الجامعة راكبة عليها مستورة بها ولا ي التعبير عرب تلك الحقيقة لنافي هذ االد هر الخو، ف 

والاك

٥

( ٤١ )

واياك و اسمالعاص ية اننى 🔹 اخاف عليها من فم المتكلم يقولون خبرنا فانت امينها \star وماانا ان خبرتهم بامين ولڪني ما شححت عن الاشا رة لاهلها فاعر ف مولاً تك يا اخي ان ڪنت من اهل المعر فة و العيان فانها اظهر من الشمس لمر • \_ له عينا رب وتلك الحقيقة الشرنف لا تظهر لاهل المحشر بنفسها الا من و رآ ، الابات و لوظهرت على ماهي عليه لاحرق نو ر هاجميع اهل المحشركيف وقدتحلي واحد من ألكرو بيين لموسى النبي صلى الله علبه و اصحابه فاندك الجبل ومات سبعون من بني اسرا ئيل وخُر موسى صعقاً او مات فاحيا همالله من بعد ذ لك فكيفٌ بطيق اهل المحشر على النظر اليها وحاشاهم أن يتمكنوا من ذلك فالله سبحانه يظهرها لهم من وراآ، قبة الايات لا غير وهذا ظاهر الكلام في تا و يل الناقة والقبة وباطنها عسير وعلى المسلمين يسبر وإنا اشبر اليه فاقول ولاحول ولا قوة الا بالله ان عرصة القيا مة هي عرصة الذر وهي عالم النفس. وحقيقة اهل البيت سلامالله عليهم سابقة على حجيع الكما ينات وذلك من الضر و ريات التي اقر بهاجميع الشيعة فجميع اهل المحشرموقفهم دون مقام ذ واتهم و هم يحشرون بها لرَّبهم لاغبر ولكَّهم يظهرو ف لاهل المحشر باسعتهم واثارهمكا يظهرون في الدنيا وقدعملتم النشاة الاولى فلولا نذكر وُن فناقتها من اشعتها و انوار ها و نظهر عَليها في عرصة المحشر وثنجلى بهالهم والقبة قبة الولاية المبنية فوقها وهى تستتربها وهي نورالله الاجل واسمالله الاعظم الاكمل ظهروا بها الأئمة والخاتم صلى الله عليه وآله للخلق وبها يعرفون ولولا ها لماكا نوايعرفون لرفعتهم عن حدو د البشرية و ير ے ظا هر ها من باطنها و باطنها من ظا هرها فإن ذلك شائن اية الله فانالاية لاتكون اية الا اذا صارت (11)

ماكية عن ذي الابة وذو الابة ذو الإية بها و الألما كانت آلاية أبة وذوها ذاها فان الاية هي العلامة والنوروذ والاية هو المنبر لاغبر والنورنوراذا شوهدفيه المنبر والمنبر منبراذا كائن لهنوروا مااذا لم تجد النور ولا المنير فلا يكون الا الذات البعت افهم ما اقول لك حتى تفوز مع الفائز ين 🕷 قال ً عليه السلام داخلها عفوالله وخارجها رحمةالله 🧩 شرح 🗰 العنوالمحووا<sup>لص</sup>لح وترك العتوبة والرحمةاله فق والتحنن والعطوفة وعن بعضهم هي الرقة والمغنرة قال الله تعالى سبقت رحمتي غضبي وقال فيكتابه رحمتي وسعت كل شئ والرحمة رحمتا نعامة وخاصة اما الرحمة العامة فمي الرحمة الرحما نية وہی التی وسعت کل شی وقال نعالی الرحمن علی العرش استو ہے ای استوی من کل شی فلیس شی اقرب الیه من شی کا فی الحد یث والعرش بمنى الملك اويكون استوي بعنى استولى اي استولى على مادق وجل وعلى ايب حال الرحمن هوالمحيط الواسع ولذلك يخص هذا لاسم بالله تعالى ولايجوزان يتسمى به غبره فهوعاًم في المعنى خاص فى الإسنعمالي وإما الرحمة الخاصة فهي الرحيميةوهي الرحمة الخاصة بالمؤمنين ويختص برحمته من يشآ<sup>م</sup> باحد المعاني و في معنى اخر بقال ان تلك الرحمة النبوة ويختص برحمته اي نبوته وهي مظهر الرحمة الرحمانية والله نعالى فيالدنيا يرحمالعباد برحمنه التي عمت كل شئ وفي الاخرة يخلصها للمؤمنين د ونالكفار والنصابفالرحمةالاولى حارة يابسة ومزاجها مزاج النار ولذانكون نافذة سارية وقدظهرت في المقل الذي هو عرش الملك والعرش هو المرتفع المحيط بحميع ملك الله تعالى والرحمة الرحيمية رطبة وهي الميل والعطوفة والرقة وهى ظاهرة سف النفس والعقل مقام النبوة و النفس مقام الولا ية لقوله تعالى و انفسنا انفسك

(17)

وانفسكم وقد ثبت لذى اهل التفسير انالمراد منهاالولي و لذلك خص الله نفسه بهما في البسملة وصارت افرب الىالاسم الاعظم من سواد العين إلى بياضها فاذا عرفت ذاك فاعلم أن عفوالله ورحمنه في القيامة تظهر فيسيدتنا فاطمة عليهاالسلام لان الله تعالى ركب خلقها من نور النبوة والولاية لقول رسول الله صلى الله عليه واله فاطمة يضعة منى فمن آذا ها فقد آذاني ولكونهااصل الائمه الطاهرة صلوات الله عليهر فانهماوليا اللهوفيهم تنشبت عروق الولايةو نبتت غصونها ومنهم ظهرت سؤون النبوة وقد جعلهاالله اصل الولاية اذقد نولد وامنها وصورة المولود من الام ومادته من الاب فهم مركبون من صورة الفاطمية والمادة العلوية صلوات الله عليهما وفاطمة ماد تها من مادة النبى لا نها بضعةر سول الله ص وصورتها من الولاية لانها زوجة على صفاقهم هذه الدقايق ولذلك صارت معدن العفو والرحمة وسميت فاطمه لانها فطمت مجيها من النار فافهم ذ لك ففي الغيامة يظهر عفوالله و رحمته من قبة فاطمة عليها السلام وسيجيىء بيان رحمتها وشفا عتها في اخر الحديث فاذا عرفت ذلك فلا علينا ان نبَين وجه تخصيص العفو بالداخل والرحمة بالخارج ومشكل جداً وانا اسال الله ان يلعمني الحق فيه فاعلم على بركة الله وحسن توفيقه ان العفومحو الذنب وا تصفح عنه وترك ألعتوبة عليه والرحمة هي اللنين والرقة والعطوفة وهي ايم من محو الذنب والثواب بالعمل وخص العنو بالداخل لا ن الد أخل محل ظهور العقل و هو مقام العر ش المطلس عن کل لو ن و شکل و **صفة** بل هو المعنى ألكلي فلذلك قال ص داخله عفو الله الي محو الا نية والطبيعة وخارجه رحمةالله مقام الثواب والتعطف لان الخارج مقام النفس وجميع الثواب فيهاكا ان التكليف فيهاكما في الدعاالليم

( ٤٤ )

اعطني كتابي بيمني والخلد في الجنان بيسارى وحاسبني حسابًا يسبرًا واليمينهي العقل والكتاب هوماكتب الملكان من الاعال فيسال العبد ان يعطى كنابه بيمينه اي يقلب جميع عمله بالحسنا ت كما يفعل في النصاب بخلاف ذلك كما قال في كـتآبه او لئك يبدل الله سيا تهم حسنات وقال ان الحسنات يذهبن السيات وقال في النصاب وقد منا الى ماعملوا من عمل فجعملناه هبا منثوراً وقال حيط ما صنعوا فيسال العبد ان يعطى كتابه بعقله فانه ماعبد به الرحمن والدخول في الجنان باليسار لان اليسار هي النفس وهي مقام الجنبة كما ورد ان الجنة في الكرسي والعرش سقف الجنة وذلك ظاهر من اخبار المحمد عليهم السلام فلذلك قال صلى الله عليه و اله خارجها اي مامن جا نب النفس رحمةالله 🌾 قال 💥 صلى الله عليهواله على راسها ناج من نور للتاج سبعون ركتاكل ركن مرصع بالدرو الياقوت يضيءكما بضي الكوكب الدري في افق الساء ﴿ أَسْرِح ﴾ قال في المجمع التبآج الاكليل و هومايصاغ للملوك من الذهب والجمع التيجان ومندالما يم تيجان العرب يريد أنَّ العايم للعرب كا لتيجا ن للملوك لا نهم أكثر ما يكونون فيالبوادي مكشفين الروئس او بالقلانس والعمايم فيهم قليلة وفي الحديث هكذا تيجان الملائكة اے عما يمهمو توَّجه الله البسه الناج و توجه الله تاج الملك كتابة عن الاجلال والتو قبر او اعطي في القيمة ناجاً ومملكته في الجنة انتهى كلامة قوله عليه السلام على راسها تاج من نور اشارة الى كرامتها عليها السلام عند الله تعالى لان التاج مخصوص بالملوك وغبرهم لايتوجالا بمعنى العمامه كما عرفت ولا يريد من تاجها العمامه اذهى لاتكون مخصوصة بها اذ جماعة من الملائكةوالا ناسي ايضاً معتمون بعمايم فتاجها تاج السلطنة الا انه من نو ر الله تعالى ً

لان الله

( 20)

لان الله سبحانه نور راسها الذي هو آعلى مقامها و بيان ذلك في الجمله ان حميع الخلق مركبون من جهة الى الرب و جهة الى النفس اذ حميع الخلق مركبون والله عز وجل لم يخلق شيئًا فردًا قا مُكًا بذ انه للذي اراد من الدلالة عليه و قالمولانا الباقر عليه السلام من حديثالرب تعالى مع ادمالى ان قال قال ادم يارب اناذن لى في الكلام فانكل قال ألله عز وجل تكم فاب روحك من روحي وطبيعتك على خلاف كينونتي فقال ادم عليه السلام يارب فلوكت خلقتهم على مثالب واحد وقدر واحد وطبيعة واحده وجبلة واحدة وارزاق واحده واعمار سواللم ينغ بعضهم على بعض ولميكن بينهم تباغض ولاتحاسد ولا اختلاف في شيٌّ من الا شياء قال الله عز وُجِل بر وحي نطقت و بضعف طبيعتك تكلفت ما لاعلم لك به الحد يث فعلم من هذ الخبر الشريف ان الانسان مركب من طبيعة و روح اما روحه فجهته من ر بهواما طبيعته فجهة من نفسهالاالهما في الخلق على تفاوت فمنهمن يكون الغالب عليه الروح ومنهم من يكون الغالب عليه الطبع آئيك الانية ومنهم من يضعف طبعه حتى يتنور بنور الروح فيدخل سيف ز مرة الارواح فيكون طبعًا روحانيًا كما قال الله تعا لي في كتا به يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الي ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلى جنتي والجنة للعبا د ألمطيعين الخا لصين والنفس هى الامارة التي تابت وامنت ثم اطمانث وسكنت تحت نور الله حتى رضيت عن الله ورضي الله عنها فدخل في سُنْخ العباد الصالحين و ذلك ماقال رسول الله صلى الله عليه واله إن لكل احد شيطًا نَّا فقيل الك شيطان قال بلى ولكن اسلم انتهى وكذلك الامر في الائمة الاطياب عليهم السلام وسيدننا فاطمة عليها السلام فانمهم طبايعهم منورة بنور

(11)

الله الا آما بالنسبة الىجهة نورا نيتهم تعد طبيعة فافهم فالطبيعةبحسبها اخس وادثى والروح اعلى وار فع فالروح يعد ر اسا لانه ا رفع مع ان جميع المشاعر فيه والمشيئة له ولذلك ينسب الفعل كله اليه كما قال الله لادم بروحي نطقت وفي الخبر لابدرك مخلوق شيئًا إلا بالله فافهر فجهة رب فاطمة عليها السلام تاجها وهومن نور الله مقام الفعل والمعنى الذي قال عليهالسلام اماالمعاني فنحن معانيه و مقام النبوهالتي هي تاج الافتخار لاهل بيت النبوة و فضل هذالمقام كثير لامجال لي الانحتي افصل المسالة ولهذا التاجسبعون ركناً فان كلشي ً لا يتم الا بسبعه فانه قد ثبت في الحكمة ان تمام كل شيُّ بثلثة اكوان واربع كيفيات ومجموعها سبعة وهى في مقام الفعل مشيئة وارادة وقدرو قضاء واجل وكتاب واذن وظهورها فيءالم الاجسام بالساوات وسف مقام الانسان بمشاعر سبعه حس وفكر وخيال وطبع ثانوي و وهر وعـ إُ وعقل ظلى و في كل المسلك بمرا تب سبعه من الجسم الى العقُّل فا فهُم ذلك فحذا التاج المبارك له سبعة اركان بجميع المعأني ثم لا شك ان كل شي لا يتم الا بقبضات عشر تسعة افلاك و ارض فا نها مو • \_ متممات وجود الشيُّ الا إنها في بعض الخلق على نحو البساطةوالوحدة وفي بعضها على نحو الكثر، والاختلاف وحاصل ضرب السبعه في العشره سبعون تمام عدد النحباء والعدد ألكامل الذي اختاره موسى فاختار سبعين ر جلاً للميقات ولوكان اقل منه كا فيًا لاختا و ولذلك جعل العدد التام في الاستغفار و الاذكار سبعين و لذ لك قال الله لنبيه صلىالله عليه واله في شان المنافقين ان تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم فاركان التاج تما مها سبعون وهي في غاية الوحدة والبساطة وفي الباطن نقول ان المرادمن التاج ولدها القائم بالجق

٠

المهدى

( £Y )

المهدي المطلق عليه سلامالله وعجلاالله فرجه وسهل مخرجه فانه تاج الكرامة التي أكر م الله مولاتنا فا طمة بها على حجيع اهل العالم بل هو ر و حی فداً، کرامة من الله اکرمالله به نبیه و حجیحالائمه علیهمالسلام ولذا وردفى الاخبا رانهم سلا مالله عليم ينتخرون بكؤن الثمائم منهم و اثبات هذاالشائن في الخبر لفاطمة عليها السلام لاينعى ثبو ته للبا قين فلا تغفل ثم ان التاج الكريم هو ذو اركان ار بعه فانه ثبت في الحكمة ان بناءالا يحاد على الاربعة واركان عرش الله تعالى اربعة ولها ظواهر البته فان الباطن له ظاهر وإن الظهور تما مالبطون والبطون تمام الظهوركليات الحكمة مالم تكن تامة في ظهورها تامة في بطونها كانت الحكمة ناقصة من ألحكيم فلها ظواهر مجموعهاثمانية ويحملونها الائمه الثمانية سلام الله عليهم من السجاد الى العسكر ي عليهم السلام وبوجه اخر نقول أن الاربعة تا ول الى اثني عشر لان كل ركن له ثلث مراتب فان كل شي مثلث الكيان والحاصل من ضرب الثلثه في الاربعة اثنا عشر عدد الائمه الاثني عشر وعددالنقبآ الشهور الاثنى عشر التي قال الله في كتابه ان عدّة الشهو رعند الله اثني عشر الاية ولکل منها ست مراتب فواد وعقل و نفس و طبع و مادة و جسموا ما الروح والمثال فبرزخان قد ينسي عد هما في عداد الباقي وهي الايام الستةالتي خلق آمله الساوات والارض فيها والأكوان الستةالتي ذكرها الامام عليه السلام فيالخبروو اويكون الموجود بامرا للهوهوقوله كن والحاصل من ضرب الستة في اثني عشر اثنان وسبعون اما الائنان فهما الصورتان العماليتان لكليتهما وجمعيتهما والبساقي سبعون و هي تفاصيل الاركان فلذلك قال عليه السلام له سبعون ركناً وهم في الباطن النجباء وكل امام معه اثنا عشر نقيباً وسبعون نجيباً ه ( 11)

اركانه وحملة عرشه فافهم انككت تفهم والا فاسلم تسلم وبالجمله فهذاالتاج له سبعون ركناً وكل ركن منها مكلل بالياقوت و اللو لو اما اليا قوت فهولون الفؤاد نفس الله القائمة فيه بالسنن وعنه التي من عرفها يطمئن واللؤلؤ مقسام العقب على مامر، سابقًا وذلك إن هو لآ الاركان موسومون بالفؤاد والعقل فانهم الحجة على الخلق من الخالق و و ر د ان العقل حجة الله و لا ينصب حجة الا بعــد كمال عقله وبوجه ابطن نقول إن اللولؤنو رموليناالحسن وهونو رالنبوة واليافوت نور مولانا الحسين عليه السلام لحمرته كما وردفي الخبر في شرح ( قوله تعالى ) يخرج منهماا للولوُّو المرجان قالابجرا ن على و فاطمه و اللولؤ و المرجان الحسن و الحسيري و لذا ناول اليا قوت بالحسين عليه السلام لحمرته فهذهالاركانمنو وة بنو رالحسين وعلى ان يكون اركانه المشاعر نقول ايضاً ان جميع المشاعر مستشرقة بنور الفواد ونور العقل ولا ينافي ذلك ماذكرنا إن العقل بنفسه من تلك المشاعر فانه مع كونه من المشاعر يكون كليًا بالنسبة إلى الباقي ويظهر اشعنه وانوار دفى الباقي فكل مشعر يدر ك مايد ركه با لعقل و لولا العتل لا بكاد بدر كالخيال والفكر ايضاً شيئا الانر يان كل من هو اكثر عقلاً بكون اسرع تخيلاً وتفكراً ومن كان بليدًا سفيها يكون قليل الفكر البتة ويظهر ذلك بادني تامل قوله يضي كايضيءالكوكب الخ ير بد صلى الله عليه و اله من يضيء اي يشر ق كما بشرق الكوكب الدر يوالضو هوالنور الذي بكون من ذات الشيء بخلاف النور فانه الشعاع المكتسب ولذلك قال الله تِعا لي وجعل الشمس ضياءً ا والقمر نوراً فان ضوءالشمس من نفسها وضوءالقمر مكتسب من الشمس وقيل ان انوار الكواكب من اتفسها و بعضهم قال ان انوارها ايضاً

( 13)

ايضاً من الشمس وقال بعض اخر ان الثوابت مستضيئة بانفسها وما عدا إلشمس من السيار ات مستضيئة بها ولكن التجارب تحسكم بان ضو الزهرة اكتسابيه من الشمس لإنا شاهدنا إنما تصبر بدراوهٰلالا و اما البواقي فلم يظهر لنا حالهــا نعم في الباطن لاشك ــف ان انوار ها مكتسبة كما ان نور الشمس ايضاً مكتسب من العرش و اقه اعل بحقا بق الامور وقد اشار النبي صلى الله عليه وآله بقوله بضبي كما يضيُّ الكوكب الى ان تاج مولًا تنا فاطمه عليها السلام ضيئ بنفسه لانه من نور الله و نور الله نير من نفسه لامن غيره اذ لا نور لسو اه وهو يشعريان نور الكوكب نفسهو اختارالكوكخاصةو لميشبهه با لشمس والقمر لجهات منها انها صغيرة في جنبالله تعالى فتر ي من صغر هاكانها كواكب ومنها ان الشمس فيالباطن مقام النبوةوالقمر مخصوص بالولاية وهما مخصوصان بالنبى والولي واما ألكوا كبافمى في الباطن اشارة الى الائمة سلام الله عليهم و فاطمة صلوات الموعليها امهم واصلهم ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه واله مثل اصحابي كالنجوم بايهماقنديتم اهتديتم وقالفي الخبراذا فقد تمالشمس والقمر فاهتد و ابالغر قد بن و المراد من الشمس النبى و المراد من القمر امير المومنين و من الفر قدين الحسنا نصلوات الله عليهم وقال الله تعالى وجعل لكم النجوم لتهتدوا بها وقال في المثل( اللهنو والسموات والارض مثل نوره كمشكوة فيهامصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب دري اي امام مضى فافهرفشبه صالتاج بالكوكب فانه الامام المهدى كوكب ضبي أيضي له كُلْ شي • قوله في افق السمآ • افق السآ ً ناحية و قيل ان الأفق نواحيه المكشوفه الظاهرة وخص التشبيه بالكوكب الطالع منه لان الكوكب عند الافق ضوؤه اكثر

( >. )

من حين كونه في وسط السمآ ً لا نه سف و سط السمآء تمنو ع عن الاشراق بوإسطة تعدد الكواكب وتكثر اضوائها وضؤالقمر مع أن الافق غالباً مظلم بسبب كثرة الابخرة وإذا طلع الكوكب من بينها يتلا لاكما يتلالا السراج من بين الظلمات ولذلك قال عليهالسلام انه بضيٌّ كما بضي الكوكب الدر سب في افق الساء و يحتمل ان يكون المراد من الافق غير دايرة الافق بقربنة قوله افق السماء ومراده ناحيته فتعم رابعة السما • وكل كوكب يكون في رابعة السمآ •انو ر كالشمس في رابعة النها رواما ف الباطن فنقول ان الكوكب هو الحجة عليه السلام على مامرو هو الطالع من افق سماء الولاية بعسد غروبه بخفائه واذا ظهر يضيى نور مجميع الافاق ولذلك اختسار صلى الله عليه واله للتشبيه الكوكب عند الافق فتدبر وضيق المجال ينعني من تفصيل المقالب ولذلك اقتصر على الإشار ه 🛠 قال 🧩 صلى الله عليه واله وعن يمينها سبعون الف ملك وعن شالها سبعون الف ملك وجبر ئيل آخذ بخطام النافة بناد ب با على صو نه غضو ا ايصاركم حتى تحوز فاطمة بنت محمد ص فلا يبقى يومئذ نبى ولا ر سول ولا صديق و لا شهيد الا غضوا ابصا رهم حتى تحوز فاطمة الحديث الج شرح مج اعلم ان الملك على مافى المجمع واحد الملا تكة اصله من مالك فقدم اللام واخر الهمز ، و و ز نه مفعل من الا لوكة و هي الرساله ثم تركت الهمز ة لكثرة الاستعمالي فقيل ملك فلما جمعوه ردوه الى اصله فقالو ا ملائك فزيدت التا المبالغة اولتانت الجمع وعن ابن كيسان هو فعال من الملك وعن ابي عبيده مفعل من لا ك اذا ارسل اقول يحتمل قومًا ان يكون الملك من الملك بسكون اللام سموًا بذلك لا نهم مماليك و يشهد بذلك قو له تعمالي وجعلوا

الملائكة

( 01 )

الملائكة الذين عباد الرحمن اناثًا و اما في ر سالتهم فقال جعل الملائكة ر سلاً فيظهر من ذلك ان الرساله خدمتهم لا أنها من ذ واتهم فالاو لي أن لا يكون ا لاشتقاق من لاك اذا ار سل و بالجملة لكل وجه واما حقيقه الملائكة فمحل الخلاف فذهب أكثر المتكلمين لما انتصحر وا الجواهر المجردة الي انهم اجسام لطيفة قادرة على التشكل باشكالـــ مختلفة وقيل الملائكة اجسام لطيفة نورا نية كاملة في العلم والقدرة على الافعال الشاقة شانها الطاعات ومسكنها السهاوات ولممر سل الله الى الانبياء يسجعون الليل والنهار لايفترون لا يعصون الله ما امر هم ويفعلون مايؤ مرون ونقل عن المعتزلة انهم قالوا الملا ئكة والجن والشياطين متحدون في النوع ومختلفون باختلاف افعا لهم اما الذين لاينعلون الاالحير فهم الملا تكمة واما الذين لاينعلون الا الشر فهم الشياطين واما الذين يفعلون الخير تارة ويفعلون الشرتارة اخرى فهم الجن ولذلك عدوا الشياطين تارة في الجن وتارة في الملائكة هذا ماعليه القوم وا ما عندنا فا علم ان الملائكة تطلق بوجهين فمرة نقول الملا كمكة ونريد منهم طبقة من الحلق واقفين في مقام المادة وهم دون الجن وفوق الحيوانات وهم خلق ر وحانيون نورا نيون بسجون الليل والنها رلايفترون وفي هذه العرصة ايضاً طبقاتهم مختلفة و د ر جاتهم متفاوتة فان عالم المادة وانكانكلياً معنوبًا بالنسبة الى المثال الا أن درجات المواد مختلفة في ضمن صورهاو هي لانفار قهافالملائكة الذين هم جهاتها الىالله طبقاتهم مختلفة فمنهم عرشيونو منهم كرسيون ومنهم ساويون ومنهم ارضيون ولان الخملق سيف جميع حا لاتهم يحتاجون الى الفيوض والامداد من الله تعالى و هو الفا عل لما يشآ والمواد اياديه في ما يفعل يقال ان المواد اباديه في ما يشا ان يفعــل ( 08 )

فافهم وقد اوضحت المطلب غاية الوضوح ومرة نطلق الملإ تكة على جهة النورانية مطلقاً مادة كانت اوصورة وذلك ايضاً وجبه بيغ الحكمة وذلك قوله تعالى وما جعلنا اصحاب النار الاملائكة ومعنى النارفي الباطن الحجة عليه السلام واصحابه كلهم ملائكة الله تعالى ومرة نطلق الملا ئكة على مجموع الملك بملاحظة ان جميعهم عباد الرحمن وللخلق طبقات منهم العالون وهم اول مإخلق الله كما قال الله تعالى مخاطباً لا بليس ما منعك ان تسجد لما خلقت بيديك استكبرت امكنت من العالين فالعالون لم بومروا بالسجدة لادم عليه السلاماذ كانوا اعلى و هم الائمة عليهم السلام ومنهم الكر و بيون وهم قوم من الشيعة ومنهم مسومون و هم ايضاً من الشيعة لا ن التسوم شا ن الانسان لاالمادة ومنهم حملة عرش الله وور د انهم ثمانية اربعة من ا لاولين و اربعة من الاخربن كذلك ساير طبقات الخلق حتى إنه وردان من الملائكة لمن باقة بقل خبر منه ومن هذا البيان الغامض يعرف اسر ارجمة انكنت من اهلها فاذا عرفت ذلك فاعلم ان لفاطمة عليها السلام ملائكة تخدمها وتنبعها بوم الورود فمنهم عن يمينها ومنهم عن شمالها فاما اصحاب اليمين فهم معنويون عقليون واما اصحاب الشمال فهم نفسيون ولكل منهما مراتب سبع اذ ليس شي في الارض ولا في الساء الابسبعة بمشيئة وارا دة وقد روقضا واجل وكتاب واذن ولها روءس متعلقة بالموجودات وهي سبعةعلى مااثبتنا فللعقل رومس سبعة وللنفس رومس سبعة ولكل واحد برانب عشر من الجادية إلى أعلى الد رجات فجماد ومعد ن ونبات وحيوان وجن وملك و انسان و نبوة و امامة و خاتمية فانها مر ا تب شرظاهرة في كل شيء بحسبه وحاصل ضربها ففالسبعة سبعون و لكن

( 07)

و لکل و احدمنها ایضاً مرانب عشر من الجسم الی مقام المسمی وحاصل ضربها سبعمائة ولكل منها قبضات عشر من آلتر اب الى العرش فان کل شيء مرکب منها فتاول الی سبعة الاف و لذلك و ر د ان کل يوم ينزل من السا • سبعة الاف من الملا ئكة و تنز ل الى قبر مولانًا الحسين عليه السلام و تصعد بالليل ولا تحبط ابدًا و هي ا لملا نُكَـة المتعلقة باشعة الكواكب وهي سبعة سياره فا فهم ذ لك ان شاء الله ثم انه قد ثبت فالحكمة ان كل شيء فيه معنى كل شي فلڪل واحدة من هذه المراتب السبعة الاف مراتب عشرة من التراب الى العرش والحاصل من ضربها سبعون الف ولعدم تما ميتها وجز ثيتها تسمى بالملا ئكة لانهم اطراف الوجود فا ذا و ر دت فا طمة عليها السلام المحشر تكون عن يمينها سبعون الف ملك وعرف بسا رها كذلك كلهم يخدمونها بامرالله تعالى ويحرسونها ولا يخالفونها اي من جانب عقلها و نفسها و اعلم ان تعداد الملا تكة التي تكون معها من باب الاشعار بالذين هم مخصو صون بها ولكن في ألوا قع مجيع الملا ئكة خدمها وكلها تنحرك بجركتهاو نسكن بسكونهاو ناتمر بامرها ونهيها فافهم ذلك ان شاءالله واما جبر ئبل عليه السلام فهومن الملا ئکة الاربعة حملة عر ش الله نعالى و هم جبر ا ئيل و ميکا ئيل و اسرافیل و عز ر ائیل اما میکائیل فهو حامل الرکن الا بیض رکن الارزاق والعقول والماء واما اسرافيل فهوحامل الركن الاصفرركن المواء والروح والحيوة وبفمه الصور يقبض ويبسط واما عز رائيل فهوحامل الركن الاخضر ركن الموت والتراب وهوقابض واما جبرائيل فهو حامل الركن الاحمر الطبع في الظاهر و الفؤ اد في الاعلى وهوحامل الخلق وفي الظاهر ربما يقال انه دون سا ير الثليثة و اما

( 05)

فيالمعني فهوافضل منهم لانه حامل الخلق والمشيئةو هوملك الوحي وقد كان مع رسول الله ص في الدنيا و المراج و هو الروح الامين وخص باخذه خطام الناقة لانك قد عرفت انخطامها العقل اوالمادة وهي لا تمشى الا بوحي من الله تعالى وحكمه وجبر ئيل حامل الوحي وان قيل ان المراد من جبر ئيل حامل الطبع خاصة نقو ل خص بذلك لان الناقة تمشي بطبعها من غير حاجة الى غبرها فافهم واعرف قد ر هذهالحكم التي من الله بها علينا و اجراها على اقلا منا وا لسنتنا والحمد لله والمنة له واما في الباطن فاعلم ان الملا تكة الذين بمشون عن يمينها و بسار هـ الم الشيعه اذه مملو كون لها و يعبد و ف الله باتباعها وقد ورد ان الكر وبيين قوم من شيعتنا وقال الله تعالى وما جعلنا اصحاب النار الا ملا نكة و ماجعلنا عدتهم الا فتنة والشيعه منهم معنويون وهم من اصحاب اليمين وهم النقباء ومنهم شما ليون وهم اصحاب النفوس وهم النجبا وكلهم يتبعون فاطمة عليها السلام اذهى ظاهر الولاية والولاية الكلية باطنها وجميع مايظهر للشيعةمن فضل الامام يظهر بواسطة فاطمة عليها السلام ولذلك جعلت ف حديث الكساء اصل الكل ونسب الجميع اليها فقيل فاطمة وابوها وبعلها وبنوها فان حجيعهم ظهروا من وجه فاطمة ولذا نسبوا اليها ولذا قد يقال انها ام ابيها ولا يراد من ذلك انها اشر فمن الني بل مثال ذلك مثل ان الدخان ام الشعلة مع ان النار اشرف منه بالبداهة و لا شك في ذلك عند العقلاء المؤمنين فا لشيعة يحومون حول مولا تهم فاطمة عليها السلام ويشهدون متها ويستفيضو فم ملائكة غلاظ شداد على الكفار رحماء بينهمتراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من ربهم ورضوانًا واما جبر ئيل الذي هو آخذ بخطام الناقة

فہو

. ( 00 )

فهو في الباطن الولي عليه السلام فانه الذي بامر، ه يحري كل الملك سيا ام فاطمة عليهاالسلام فالها متابعة لامره عليهاالسلام اويكون هو إيضًا من الشيعة بملاحظة ان اخذ الخطام إيضًا خدمة و اتباع قوله بنادي اي جبر ئيل باعلي صوته وقوله غضوا ابصار كم كفو اعن النظر واخفضوا ابصاركم الى الارض وقوله حتى تجوزاى كي تسلك ويمضى فان حتى هنا تعليلية بمنىكي وذلك في الظاهر لتعظيمها وتبحيلهاكما هوظاهر وفي بعض الاخبار إنه ينادىمناه من تحت العرش بامعشر. الخسلايق غضوا ابصا ركم حتى نجو زيفاطية وفي بعضها حتى تحوز فاطمة على الصراط وروي انه لا ينظر اليها الا ابر هيم ومولا ناعلي بن ابي طالب عليهم السلام والاخبار الوار دة في المقام عد بدة بالغاظ مختلفة بل اخبار ورودها صلوات الله عليها الموقف متعبد دة وهي في المعنى متحدة وفي الالفاظ مختلفة ولا اقبال لي الا ن الي شرحها مع انها خارجة عن محل السوال وبالجملة بامرالله على لسان ملائك ته بتنكيس الرؤس وغض الابصار لوجوه باطنبة منها ارب فاطمة صلوات الله عليها اول ماخلق الله وفوق جميع الخلق بحقيقتها وجميع الخلق مححوبون عن اد راكها ممنوعون عن النظر اليها بالذات فان الداني لا بكاد يدرك العالى ابداً واما في عرصة الظهور في عالم النفوس فهي نظهر في اعلى الابدان واشرفها وهوبدن عرشي وهووان كان نوعاً من سنخهم الا انه الطف و اشر ف مادة و صور ة كما في العر ش والتراب او الساوات فانها و ان كانت جسانية نوعًا الا ان الفرق بينهاكثبر والعالى محجوب عن الداني في المقام بخصو صياته فلايكاد بطيق احدعلى النظر الى حمالي فاطمة عليها السلام ولذا امرهمانته فطرة وكونا بالغض عنها فحذ االامر واقعاً مستمر دا مما في الدنيا

( ٥٩ )

و الاخرة وكل احد يدر ك منها و من كل عالما ظهر له منهموذلك معنى قوله تعالى ( لا يكماف الله نفساً الا مااتاها ) اے عرفها فافهم و ذلك احد وجوه معا ني قوله تعالى ( يوم ندءو كل إناس بامامهم) اي بمن نصبه الله لهم من الحجج في در جنهمو مقامهملا غير وكذلك في الجنة ايضاً لا يصحاد يشاهد احد حقايق الائمه والانبيآ عليهم السلام فان حقائقهم محجوبة عن الخلايق ولكن اثارهم وعلاماتهم في در جانهم مکشوفة وکل احد بعر ف منهم و يري ماظهر واله به وذلك معنى قولُه تعالى ( وجوه يومئذ ناضرة إلى ديها ناظرد فينحصر الامر في الدنيا و القيمة و الجنة في لقا اشعتهم و هي انوار همو شيعتهم لاغير وحجيع معاملة الخلق سيف الدنيبا والآخرة مع الشيعة فهم الشهداء والمشهودون والشفعاء والمشفوعون وإما الائمه عليهم ألسلام فهم شا نهم ارفع من مجماورة الخلايق ومعاشر تهم وكل معا ملة تعامل بالنسبة البهم تحرى في شيعتهم كما وردعن مولا نا العسكري عليه السلام إن رسول الله صلى الله عليه واله فسر همزات الشياطين قال اما همزانه فما يلقيه في قلوبكم من بغضنا اهل البيت قالو ايار سو ل الله وكيف نبغضكم بعدما عرفنا محلكم منامده منزلتكم قال صلى الدعليه واله بإن تبغضوا اوليآ نا وتحبوا اعداءنا فاستعيذ وا بالله من محببة اعدائنا وعداوة او ليائنا فتعاذوا من بغضنا فان مناحب اعداء نافقد عاداناً ونحن منه برمًا والله عز وجل منه برئ وقال مو لانا ابوالحسن عليه السلام من عا دي شيعتنا فقد عادا نا ومن و الاهم فقد و الا نا لانهم منا خلقوا من طينتنا من احبهم فهو منا و من ابغضهم فليس منا الى ان قال من رد عليهم فقد رد على الله و من طعن عليهم فند طعن /علىالله لانهمعبادالله حقًا و او لياوء صدقًا والله ان احدهم ليشفع ف

ەئىل

( 88 )

مثل رَبيعة ومضر فيشفعهالله فيهم لكرامته على الله عز وجل وعن ابى عبدالله عليه السلام في قول الله عز وجل (كل شي هالك الاوجهه) قال من اتي الله بما امر به من طاعته وطاعة محمد صل الله عليه واله وسلٍ فهو الوجه الذي لا يهلك ولذلك قال من بطع الرسولي فقد اطاع الله و بالجملة اخبار الباب عديده من كل سنخ يعني في كون المعامله معهم معاملة مع الله تعالى ومع ال محمد عليهم السلام ومرجع الكل واحد والحاصل ان المعاملة معهم تكون معاملة مع محمد وال محمد عليهم السلام وهم سبل الائمة الاطهار عليهم صلوات اللها لملك الجبار فمن اراد في الاخرة والدنيا والجنة ان يزو رمحمد او المحمد عليهم السلام عليه زيارة شيعتهم وبغير ذلك لايتبسر حتى ان انفس الشيعه با نفسهم لابقد رون على زيارة حقابق الـــ محمد عليهم السلام و اکل دان منهم باب اعلی حتی ینتہی الی باب الابو اب وسبيل السبل وهو نفسه اية الامام ونوره وهو يعلم امامه و يعر فه بعمله بنفسه كما يعلم الامام ر به بعمله بنفسه فافهم فانه دقيق قوله ( فلا يبقى ) الخ و ر د في بعض الاخبار ما يعار ض ذلك منها الحديث الاتي ا ن ابر اهيم عليه السلام ينظر اليها و سياتي شرحه ان شآ م الله و منها مار واه ايضاً امبر المؤمنين عليه السلام عن رسول الله ص قال في حديث و ان فا طمه عليها السلام فىذلك اليوم على ناقة من نوق الجنة | مذيحة الجنبين واضحه الخدين شهلاء العينين راسهامن الذهب المصفى واعناقها من المسك والعنبر وخطامها من الزبر جد الاخضر رحا ئلها مفضض بالجوهرعلى النساقة هودج غشاؤها من نور الله وحشوها من رحمةالله خطاها فرسخ من فراسخ الدنيا يحف بهو دجها سبعون الف ملك با لتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير والثنسا • على رب

( 22 )

العالمين ثم ينادي مناد من بطنان العرش يا اهل القيمة غضواابصا كم فهذ وفاطمه بنت محمد رسول الله ص تمرعلى الصراط فتمر فاطمه و شبعتها على الصراط كالبرق الخاطف قال النبي صلى الله عليه واله ويلقى اعداءها واعداء ذريتها سيف جهنم انتهى وهذا الخبر بظاهره يعار ض الخبر الما ضي فان فيه انه لا يبقى نبي و لا صديق و لا شهيد الاغضوا ابصارهم حتى تجوز وفي هذا الخبر انشيعتها معها ووجه الجمع ان نقول بأختلاف المقام مرة ويكون الشيعة ناظرين من الوجه الماموريه اخرى اويكونوا غاضبن ابصا رهم ولكل وجه ﴿ اما الوجه إلاول فإن الحديث الثاني في حالب الجواز على الصراط والحديثالاول فيحال اهل الموقف وهي عليهاالسلام تمرعلي الصراط والناس مشغولون بالحساب في الموقف واما الوجه الثاني فان النظر ممنوع من غير الباب و السبيل على ماشر حنا و اما من وجهداي من وجوء الشيعه فلا مانع منه و الشيعه السالكون معها ناظر ون الى نورها من الوجه الذي يقبل اليه الاوليا و إما الوجه الثالث فبان نقول انه صلى الله عليه و ا له لم يقل ان الشيعه يجوز و ن معها على الصراط وم ناظر ون البهـا و ان كان ذلك محتملا احتما لا قوبًا لإن الجوازعلى الصراط لأيكون الابالسلوك اليها وولايتها ومعرفتها ولكن ان كان المراد محض السلوك فيمكن ان بق انهم يسلكون معها وهم منكسون روُسهم الى انفسهم يعنى انهم يلا حظون النور في انفسهم ولا يشاهدون حقيقتها فافهم فاذا عرفت ذلك نرجع الى المعنى الظاهر فاقول النبي اما يكون من النباء بمعنى الخبر فهو نبئ اي مخبر عن الله ابدل الهمزه باليا وادغركما هوالختا راوبكون من نبا كنقع بمعنى رفع سمي به لار تفاعه عن الحلق وفي المجمع انه من

النبوة

( • • )

النبوة بمعنى الرفعة بغيرالهمزه وحكي في المعيار ان اعرابياً قال للنبي ص يا نبي الله بالحمزه اي الخارج عن مكه الى المدينه و بذلك انكر عليه فقال رسول الله لاتنبر باسمى و النير بمعنى الهز اى لا تمز با سمى و قال فيالمجمع في فروق النبي والرسول ان الرسول اعمٍ من النبي اذ يصدق الرسول على الملائكة ولايسمون انبيآ وككن هذآكلام قشري اذ رسالة الملائكه غير رسالة الانبيآ ، والاشتراك لفظي كمَّ لايخفى هذابحسب اللغة واما في الحقيقة فاعلاان النبوة مقام رفيع وشان منيع و هومقام الحجية و الائية عن الله فاذا خر ج انسان من عر صة النفس الملكونية وصعد الدرجات حتى انتهى الى الروح الملكو ثبة او الجبر وتية يحيى بالحيوة المعنوّية النور انية ويقوى فيه العقلانية الغيبية اذ الروح هوالشعاع النا زل من العقل المتعلق با لنفس و به يحيى الانسان بحيوة ابدية وهي ما الحيوة الذي شرب منه خضرلا نه کان نبیاً و منع منه ذ و القر نبن لانه کان عبداً صالحاً و لم یکن نبیاً ولما بلغ هذه المنزلة يطلع على مجارى التقد برويستمع صرير القسلم ويقف على علم بدا الخلق وعودهم وعلم الكيف وآلم وعلم الرضا والغضب وامثالبذلك مما لاينطق به شفه ولا يطلع عليه سواهم و يؤيد بر وح القدس فيقوم بين الناس مخبرًا عن الله تعالى ثم ان درجائهم مختلفه لاختلافهم في حكاية هذا النور المقدسكا قال الله تعالى في كتابه ( تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله و رفع بعضهم درجات و اتينا عيسي بن مريم البينات و ايدناه بروح القدس فمنهم من هو في ا ول د رجة الصعود من عرصة الا نا سي واللحوق بالاعلى ومنهم ارفع وارفع الى ان ينتهي الى اعلى د ر جات الروحانية فمن لم يبلغ حدّ الكمال لا يكو ن مبعّوثًا الا الى نفسه اذ

(7.)

ليس له تلك السلطنة التي مجري حكمه في غبرهو ان كان نامًا في حده فمثله كثل الحمرة والحباحب فارب لمما ناريةو نوريقد رظهو رهما ينفسهما ولكنهما لإيظهران غيرها وكذلك حال كل من يكون تاماً في حده غير كامل في نفسه و من الانبيآ من بلغ حد الكما ل وغلب عليه اله وحانية و هو يقد رعل تكبل غيره فيصير مبعو ثَا إلى الامه. و هاد يا لغيره ولكن لايكون صاحب شريعة و منهم من يبلغ مر العلم والقدرة حدايطلع على علم الرضا والسخط والمشيئة والتقدير فيتمكن من تشريع الشرايع فيصبر صاحب شريعة وحكم ومنهم من يصعد إلى اعلى الدرجات ويلحق بالاعلى فيصير برز خابين العقبل والروح فيصير صاحب عزيمة ثم ان حالم تتغاوت بالنسبة الىنزول الملا تُكة والوحي من عند الله وقد ورد في و صفهم اخبار وذكر هم الله في كتابه فقال وما ارسلنا من قبلك من رسول ولا نبي الا إذا تمنى القي الشيطان في امنيته فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله اياتهوفي الخبر ان نز ولما كذا وما ارسلنا من قبلك من رسول ولأنبى و لا محدث الابه و عن الاحول قال سمعت ز ر اره يسال ابا جعفر عليه السلام قال اخبرني عن الرسول والنبي والمحدث فقبال ابو جعفر عليه السلام الرسول الذي ياتيه جبر ئيل قبلا فبراه ويكلمه فهذا الرسول و اما النبي فانه ير ی فی متامه علی نحوما را ی ابر اهيم ونحو ما کان رای رسول اللہ صلیاللہ علیہ والہ من اسباب النبو ۃ قيل الوحي حتى إناه جبر ئيل من عند الله بالرساله وكان محمد صلى الله عليه و اله حين جمع له النبوة وجاءته الرساله من عند الله يحيئه بهاجير ئيل ويكلمه بها قبلاً ومن الانبيآ دمن جع له النبوة و بر ی في منامه يانيه الر وح فيکلمه و يحد ثه من غير ان يکو ٺ ر اه

(11)

إراه في اليقظه واما المحدث فهوا لذي يحدث فيسمع و لايعاين ولا يري في منامه وعنهما عليهما السلام قال الانبياً، والمر سلُّون على ار بع طبقات فنبى مبنا أفي نفسه لا يعد وغير ها و نبي بر ى في النوم ويسمع الصوت ولا يعاين في اليقظه ولم يبعث الى احد وعليه امام مثل مآكان ابراهيم على لوط و نبي ير ے في منامه و يسمع الصوت ويعاين الملك وقد أرسل الى طائفة قلوا او كثر وأكما قال الله ليونس فا ر سلنا ه الى مائة الف او يز يد ون ثلثين الفاً و نبى ير ى في نومه ويسمع الصوت ويعاين ف اليقظه وهوامام مثل اولى العزم وقد كان ابر اهيم نبياً و ليس بامام حتى قال الله تعالى انى جاعلك للنا س الماماً قال ومن ذريتي بان يكون في ولدي كلهم قال لاينال عهدي الظالمين قال من عبد صنماً او وداانتهى و اما او لو العز م فو ر د في خبر انهم سمعوا او لي العز م لانهم عهد اليهم في محمدو الا و صيا من بعده والمهدي وسيرته فاجمع عزمهم ان ذلك كذلكو الاقرار بهوفي خبر انهم كانواصاحبالعرايم والشرايع ومن بعدهم اتبعهموالرو ايةالثانية إ تنافي حال ادم اذكان صاحب شريعة ولم يكن من اولى العزم كما قال الله نعالى ولقد عهدناالى ادم من قبل فنسي و لم نجد له عزمًا وُلِيس في الرواية ذكر شانه مع انه ذكر حال سِاير اولى العزم و لعله والله اعلم ان وجهاً من وجوه تسميته اولى العزم بهذ الاسم كونهم اصحاب العزائم وله وجوه اخرمنها مامضي في الرواية وادم على نبيناوالهوعلى الانبياء السلام لم يتصف بجمع مايلزم الاتصاف به لاولى العزمو ظاهر الايه | ايضاً يشهد بذلك والله اعلم و اما الصديق بالتشيد يد فهوبمعني كثير الصد ق قال الله تعالى او لئك الذين انع الله عليهم من الصد يقبرن والشهداء وفي المجمع قال الشيخ ابوعلي الصديق المداوم على التصديق

. ( 77 )

بما يوجب الحق وقيل الصديق الذي عادته الصدق يقالب لملازم الشكر شكير ولملاز م الشر ف شر يف وفي الخبرعن النبي ص في شرح قوله تعالى ومن يطعالله والرسول فاوكئك مع الذين انمم الله عليهم من النبيبن والصديقين والشهدآ، و الصالحين وحسن او كئك ر فيقاً قال اماالنبيون فانا و اماالصديقونفاخي على و بالجملهالصدق منصم دون النبوه وهوسبب الوصول الى اعلى الدرجات وافضل المقامات و قد وصف ابو ذر بالصدق و نقل من صدقه انه اذا کان فی یده شی و سئل عنه نظر اليه ثانياً و قالــــ فلان و قد و ر د في شانه مااظلت الخضراء وما اقلت الغبرا على ذے لمعه اصدق من ابى ذ رفمشله صديق والصدافه غير النبو و لقوله تعالى في صفة اسمعيل انه كان صديقاً نبياً مع انها من صغة الانبيا وكذلك يوصف به كل من امن وصدق بالحسنى فعلى ذلك يمكن ان يكون المراد من الصديقين التقياه والنجبا مسلام الله عليهم فانهم اهل التصديق الواقعي واهل الصدق وغبرهم وانكانوا صادقين بالسنتهم مصدقين بظو اهرهم الا انهم لم يبلغوا حق التصديق الواقعي فان المصد ق هو المعتقد العامل الذي یصدق فعله فوله و لاینجاو ز ه و یسلم لامړ ه تعالی و قدقال الله تعالی ( قد افلح المؤمنون ) وورد في تاويله اي المسلمون وهم النحبآ مغطى ذلك النجبآ مم اهل التسليمو التسليم هو التصديق و التصديق الواقعي هو الاستقامة على الطريقه قال الله نعالي و ان لو استقاموا على الطريقه لاسقينا هم ماءًا غدقًا و قال عز و جل (النبين قالوا ر بناالله ثِمَاستقاموا تنتزل عليهم الملا تُكه ) فذلك شان التصديق ان عرفت و ر و ي عن ابي عبدالله عليهالسلام فيخبر في شان المؤمنين انتم الطيبون ونساوً كم الطيبات كل مؤمنة حورا وكل مؤمن صديق وعنه في خبركل

مؤمن

(77)

مومن صديق شهيــد فالمراد من الصديقين هم كاملوا الشيعة اذهر اللوصوفون بهذءالصفة واماالشهدا فهم في الظاهر الذين استشهدوا في سبيل الله تعالى وفضلهم معلوم وفي الباطن ايضًا هم المُومنون اذهر الشهدآ الذين اشهد هماتله خلق السموات والارض وخلق انفسهم بما اظهر لهم من العلوم و الحسكم بفضل مو اليهم و ساداتهم و في الظاهر ابضاً نقول في شانهدان ليتهداجر الشهادة لفضاهدعندالله وكرامتهم عليه ويكغي هذا القدرمن البيانان شآ ألله قوله الاغضو اابصارهم اى عن النظر الى مولا تهم سيد ة النسآ كما مرَّ سابقًا ﴿ قَالَ ﴾ صلى الله عليه و اله فتسير حتى تحاذي عر ش ربها جل جلا له فتزج بنفسهاعن ناقتهاونقو لاالهي وسيدي احكم بيني وبين من ظلمني اللم احكم بيني وببن من قتل ولدي فاذاالندا من قبل الله جل جلاله باحبيبتي و ابنةً حبيبى سليني تعطى واشفعي تشفعي الخبر (شرح)المحاذات المقابله وحاذيت الشيِّ اى صرت بحذائه وجنبه واما العرش فله تصاريف كـشير . في القران والاخبار يحمعها حديث رواه ابي اعلى اللهمقامه في فصل ألخطاب ارويه بطوله لكثره محصوله قال عليه السلام ان للعرش صفات کـــثيره مختلفه له في کل سبب و ضع في القران صفة على حدم فقوله ربالعرش العظيم يقول الملك العظيم وقوله الرحمن على العرش اسنوى بقول على الملك احتوى وهذا ملك ألكيفوفة فى الاشيآ ثم العرش في الوصل منفرد من الكرسي لانهما با يان من اكبر ابو اب الغيوب وها جميعًا غيبًان وها في الغيب مقرونًا ن لان الكرسي هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مطلع البدع ومنه الاشيآ وكلها والعرش هوالباب الباطن الذي يوجد فيه عمم الكيف والكون والقدر والحد والاين والمشيئة وصفة الارادة وعلم الالفاظ والحركات ( 11 )

والترك وعلم العود والبداء فهما في العلم با با ن متر و نان لان ملك العرش سوى لملك الكرسى وعمله اغيب من علم الكر سي فمن ذلك قال رب العرش العظيم اي صفته اعظم من صفة الكرسي و ها في ذ لك مقر و نان قيل جعلت فداك فلم صار في الفصل جار الكرسي قال عليه السلام انه صار جاره لان علم الكيفوفية فيه وفيه الظاهر من ابواب البدا وابذيتها وحدر تقها وفتقها فهذان جاران احدها حمل صاحبه في الطرف وبمثل صر ف العلماً واستدلوا على صدق دعو يهما لانه يختص برحمته من بشآً وهو الةو ب العزيز فمن اختلا ف صفات العرش انه قال تبارك وتعالى رب العرش رب الوحدانية عما بصفون و قوم و صفوه بيدين فقالوا يدالله مغلولهو قوم و صفوه بالرجلين فتسالوا وضع رجله على صخرة بيت المتدم فمنها ارتقى الى السآء و و صفوه بالانامل فقالوا ان محمداً قال اني و جد ت برد انا مله على قلي فمثل هذه الصفات قال رب العرش عما يصفون يقول رب المثل الاعلى عما به مثاوه ويله المثل الاعلى الذي لايشبهه شئ ولايوصف ولا يتوهم فذ لك المثل الاعلى الخبر وقال عليه السلام سيف حديث والعرش هوالعلم الذى لايقدر احد قدر ، وعنه عليه السلام حملة العرش والعرش العلم ثمانية اربعة منا واربعة ممن شآ الله وفيرواية قسرت الاربعة بامبر المومنين وسيدة النسآء والحسنين والاربعة الثانية بالسلمان والمقداد وإبي الذر وعمار ويومئذ أي يوم موت النبي ص ثم ان للعر ش تصار بف اخرـــبفاالقران كــقولهو ر فع ابو به على العرش وقوله اهكذ اعر شك إي السرّ ير وقوله بعر شون اے يننونوقوله معروشات اي مرفوعات وقد يستعمل بمعنى المشيئة ك قوله وكان عرشه على المآم اي ماكان خلق تحته الاالمآم و بدل

λ

على

( 70 )

ملى ان العرنش و المآء كانا مخلو قين قبل السهاو ات و الار ض وكشيرًا ايستعمل بمعنىالعقل فيالاخبار وبمعنى النور والكرامة كما فيالدعا ويستعمل ابضاً بمعنى فلك الا فلاك فتدبر فاذا عر فت ذلك فاعلم ان العريش الذي يحاذبه مولاتنا فاطمة عليهاالسلام في القيمة يحتمل ان بكون في الظاهر عرش الملك و السلطنة لان يوم القيمة يوم القضاً . الفصل والله سبحا نه يحلس نبيه للحكم وفاطمة عليها السلام نحى هنا وتطلب القضاء بينها وبين اعدائها والمراد من هذا العرش الوسيلة التي قالالله تعالى في كتابه وابتغوا اليه الوسيله وقالب النبي ص ما معناه اسالوا الله لي الوسيله او يڪون المراد من العر ش عر ش مشيئةالله تعالى التي كانت قبل الخلق على الماء وهومقام محمد وآل محمد عليهم السلام لانهم اول ما خلق الله ويوم القيامة يرجع كل شي الى اصله و مبد ئه قال الامامعليه السلا م ــفِ صفة الا ئمة عليهم السلام مامعناه هم قدرة الرب ومشيئتهو في الخبر اما المعاني فنحر معانيه ونحن جنبه ويده ولسانه وامره وحكمه اذا شئنا شاء الله ويريدانله مانريد واذاكان الامر هكذا فرجوعهم صلوات اللهعايهم الى حدث بدئوا قال الله تعالى كما بدانا اول خلق نعيد ، و قال كما بداکم تعودون فکل شی ٔ بر جع الی اصله و مبد ئه و المحمد علیهم السلام يرجعونالى مبدئهم وهوفعـل الله ومشيئته وهوعر ش الله المحيط بكل شيٌّ وقد قال ألله تعالى الرحمن على العرش استوى و هو في احد المعا نى المشيئة و في اخر الملك كما في الخبر ففى القيا مة تر جع فاطمة عليها السلام و تمضي وتمر على كمل الصفوف لا نها نز لت فح السفر الى ألكثرة و الخلق الىمنتهى الخلق ففي الصعو د يسير في جميمهم كذلك فيالسفر في الخلق تسير فى كل شيءحتي تنظر الى ايات اللهُ

(11)

و إنواره كما في دعاء مولانا إبي عبدالله عليه السلام الهي امرتني بالرجوع الى الاثار وكسوة الانوار فارجعني اليك منها مصون السر عن النظر اليها الدعا؛ فهي عليها السلام في الرجوع ترجع و تصعد وتمضى على حميع الصفوف وهي ترى فيها ايات ربها وهم يرونمنها وجه ربهم وهي ترجع الي العرش الذي بدئت منه وهنا تخاصم اعداءها وتسال ربها المقاصة ومرة نقول ان المراد عرش النور فمي ترجعالي نورالله تعالى الذي خلقت منه كما في الدعا والملائكة يحملون عر شك عر ش النور والكر امة و يسجون بحمدك والحلق مطيع لك خاشع من خوفك لا يري فيه نور الانورك و لا يسمع فيه صوت الا صوتكالدعا فمي ترجع الى هذاالنو رفتصير محيطة لَّيْف عود ها كما كانت في بد نها فافهم و نقول ايضًا في الباطن ان المرا د من العرش في الباطن النبوة وفاطمة تلتحق بعرش النبي وتقوم بجنبه لانها منه كما قال فاطمة بضعة مني فمن آذاها فقداذاني وعنده القضاء الفصل وهو الحاكم من عندالله و بيده مفاتيح الجنة و مقاليد النا ر يجعلها في بد امير المؤمنين صلوات الله عليهم اجمعين فيعذ بون من شاوًا و ينعمون من شآوًا قوله فتزج الى اخر وفي نسخة العوالم فتزخ وهواصح اذ الزخ بمعنى الدفعز خه اي دفعه في و هدةوالزج بمعنى الاهتزاز و الاضطراب والدفع اولى والمراد انها تلقى نفسها من الناقة وفي معالم الزلفي فتر مي بنغسها عن ناقتها و هو ايضاً ر و ي عن ا بن بابو يه و لعل نسخته کان مكذا او رواه من غير مجاله وعلى اي حال هوايضًا صحيح اما في الظاهر فذلك من شدة فزعها لعظم المصيبة وفي المعنى يكو ت ذ لك خضوعاً منها لله تعالى في مقام المساله فان مراد ها عليها السلام ان مسال ربها ان ينتقم لها من ظالميها و تشفع لمحبيها وذلك لايحصل لهسا

1

( ٦٢ )

الا بعد التقرب وقد قالــــ الله تعالى و السجد و اقترب ورد اقرب مايكون العبد الىالله وهوساجد فلذا تلقى نفسها من النسافة وتخضع بخضوعها كل من في السموات والارض و تضبح بضحيحها و تبكي ببكائها وفيالواقع والحقيقة يقوم الخلق هذااليوم بعزاء الحسين عليه السلام حق القيام وفي الحقيقة نقول ان الناقة مقام الشهادة والظهور وهي في سير ها في مقامات الظهور كانت را كبة وبعد ماوصلت الي مبدئها وحقيقتها لاتحتاج بعد الىالناقة كما ان المسافر اذا انقطع سفره و و صل الى و طنه ينزل من مركبه و يربطه في مربضه و لذلك نزل رسول الله ص من البراق بعد مااراد الجواز عن السدرة وجلس على الرفرف وهوبساط من الديباج اذ لميكن هذاالمقام حدالبراق بل قام جبرئيل ايضاً هنا وقال تقدم يا محمد فقال ص اومثل هذا المقام تتركني قال لودنوت انملة لاحترقت فجاز وحيدا مستا نسآ بربه فافهر قوله و تقول المعنى ظاهر فان الظالم لها هوالاول و الثاني حيث فعلاً بها مافعلا وقصتهما معلومة وقولهاللهم احكم الخ امايكون ولدى بلغظ الجمع او ولديك بالافراد وعلى الثاني يكون المراد ابوعبد الله عليه السلام كما يظهر من اخبار اخر وسكوتها عن الباقين لوجهين احدهما ان قولها من ظلمني يشمل الجميع اذجميع ما فعلوا بذ ربتها فعلوا بها حقيقة والاخران سيد الشهدا صلوات الله عليه سيد الكل في الشهادة والصبر على البلا وقد ظهر في الواقع في جميع المصابين كماقال عليه السلام \_\_\_\_\_\_\_ في شعره 🐝 <del>\_\_\_\_\_\_</del> شيعتي مااناشربتم ماءعذب فاذكروني اومررتم بشهيد اوغر يب فاندبوني وقال عليه السلام ان كت باكيالشي فابك للحسين عليه السلام انتمى و وجهه ظاهر لاغبرة عليه ان شاء الله قوله فاذا الندا من قبل الله

(m)

الى اخر فيه اشارات لطيفه والمراد انه ياتيها النداء ويرتفع نداء اللممن قبل الله تعالى وفيه خصو صية ان لله يخميها بالندا وككن لم يقل ان الله يناديها وذلك لان المنادي في الواقع رسول الله صلى الله عليه واله و امير المؤمنين عليه السلام و هو الذي بنادي من عند رسول الله تعالى من عندالله ويحكم ويقضي بالفصل وجميع الخلق يستغيضون بو اسطته و يسيبه فانه السبب بين الخلق و بين الله و فاطمة صلوات الله عليها و ان كانت من سنخه و في المبدا لا فرق بينه و بينها لقوله عليه السلام اولنامحمد اوسطنا محمد اخرنا محمد كلنا محمد وامأ في مقام الفصل فغاطمة عليه السلام في مقام النفس و على عليه السلام في مقام العمّل بملاحظة والنبي ص في مقامالغوّاد فالنبي حجة على الولى وامام له وعلى عليه عليه السلام حجسة على فاطمة وامام لهسا لغوله تعالى الرجال قوامون على النساء و قوله فضل الله المجا هديري على القاعد بن فجميع ماينز ل من عندالله جل جلاله الى الوصى ينزل بواسطة النبي وما ينزل الى فاطمة بكون بسببهما فلذ لك قال يا نيها الندا من قبل الله ولم يقل من لد يه ا ومنه و قوله يا حبيبي الخ فان المحبوب الحقيقي بله تعالى النبي والهكما قال عليهالسلام لاحبيب الا **هو و اهله و ذلك لانهم اطاءوا ربهم في القليل و الكثير و قد قال الله** عز وجل ( فل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكمالله ) ومن احبه الله يقربه منه حتى يُتجلى ويظهر منه كما في القد سي انها يتقرب الى العبد بالنوافل حتى احبه فإذا احببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ان دءاني احببته و ان سكت عنى ابتدائه فبقتضي ذلك الحديث تكون فاطمة عليها السلام اولي بان يحبب الله دعاء، في القيامة يوم الجزاء على حسب وعده فلذ الك

يقول

(74)

يقول الله لها ياحييي و ابنة حبيبي سليني تعطي و لم يقيد ذ لك بشي يل قال مطلقاً اي سليكل ماتشاً لمن تر يد واشفعي تشغعي فا نهورد اخيار كثيره ان اهل اليبت يشفعون يوم القيمة لمن شاؤًا ومعرفة حقيقة الشفاعة صعبة مستصعبة اشير الي حقيقتها ففالجمله اعلم ان الاشياء في وجودها ونور انيانها لاتخلومن ثلث فمنهم كامل ومنهم تام ومنهم ناقص على مااشر نا اليه سايقًا اماالناقص فهو ابدًا في وجوده محتاج الى غيره والتام إيضاً لايغني احدامن النقص شياً و إن كان يقدر نفسه و اما الكامل فله فضل نوريكمل غيره و ذلك سر سا ز في كل شي والتكيل ام جاز في الدنيا والإخرة والناس في الاخر ف لايخلون من هذه الدرجات الثلث فمنهم من شمله النقص يسبب عصيانه بجيث لا يقدر على ادخال نفسه في سلك اصحاب الجنة وهر العصاة سما اصحاب الكياير فإن الصغا ير لا تو ثر كثيرًا في النفو س وتزول بجض عذاب القبر وسكرة الموت ومنهم من يقاوم حسنانه سيا نه و تذهبها فيستحق الجنة ولكن ليس له فضل حسنة يكَّافي سيئة غيره وينجيه من العذاب و هومن خير الي خير و من الناس من يكون لم فضل حسنات و زیاد ة انوار یستضی ٔ بها غیر هم و لهم در جات <sup>ف</sup>منم من لواشرق على كل الخلق انار هم و اضا ؤا بضو ئه و لوقسم طا عته على جميع ما سوي الله لكفاهم ومنهم دون ذلك ولكل درجات مما عملوا فادًا عر فت ذ لك فاعلمُ ان حِماعة من الناس الموالين قد يغلب عليهم العصيان ويتعدهم عن الفوز بالجنان ويمنعون بسبب ذ لكعن النجات لان الله جل وعز قد حتم ان يجازي كل احد بعمله سيجريهم وصفهم وماتجزون الاماكنتم تعملون وانفسهم وانكانت طيبه الا ان كثرة العصيان حجيتها ومنعتها عن الظهور والبروز ومثلهم كمثل '(γ·)

النحاس فانه و إن كان في نفسه فضة ولكن الإعراض اقعدته عر الفضية ولونرك على حاله لفسد بالمرة ولا يتحلد يصل الى الفضية ولكن اذاكمله أكسيري بان طرح عليه شيئًا مِن الأكسير يقلبه قمرًا خالصاً على الفبور وكذلك حال هولا الناس ففي عالم من العوالم الثلثه اي الدنيا والبرزخ والاخر ةاذا لحقهم رحمة الله وادركتهم السعادة وفازوا بلقاء ولىكامل وحجة من الله فشفعهم يتكملون البة بشفاعتة ومعنى الشفاعة ان يتصل احديهم فيصير واشفعاً ولذا يقال لمن يشفع شفيع وذلك بانه يكلمهم بفضل نوره فان المادة طيبة الا ان ظلمة المعاصي افسد تهما فيصلحها بنوره و يبطمل السيات ويذهبها بحسنانه ولكن يشتر طاذ لك بصلاح الطينة بالولاية ولا اقل من عدم العداوة لم ولا و ليانهم ولكن اذاكان ناصبًا نعوذ بالله فلا يكاد ينتفع بالشفاعة بل ورد في الخبران حميع الانبيا والمرسلين لوشفعوا في ناصب لا يقبل الله منهم بل لا لكاد يشغع شفيع للناصب اذ لا يشفعون الا بلذن الله و اذن الشفاعة كون الآنسان من الموالين و قد قال الله تعالى ( من ذاالذي بشفع عند ه الا باذنه يعلم ما بين ابديهم وما خلفهم ) وما ورد في آل محمد عليه السلام انهم يشفعون من غبر اذن محمول على اذن جدبد او ان الامر كله في بدم ولكن لا يدل على انهم يشفعون لغير من شآء الله ولم يشاالله نجات عدو آل محمد عليه السلام فالا عدا لا يحتمل شفاعتهم إذ اصل طينتهم من سجين والذوات لاتستحيل ولاننقلب واما اهل الولاية فلان اصل طينتهم طيبة طاهرة بنفعهم الشفاعة البة ومن لاو لاية له و لا براءة لا لون له فيمكن ان يلون بالخبر ايضًا فافهم و اعلم ان الشفعاً •هم الائمة عليهم السلام والانبيآ والعلمآ كبار هم وصغارهم واماغبرهم فقل من

يشفع

( 141 )

شفع لضعفهم وكل احد يشفع بقدر قابليته واصغر مؤمن يشفع في اهل بيته وقرابته وجيرانه ووجه الشفاعة مابينا لاغير وقل منعرف حق مسا لة الشفاعة وككن بما ذكر نظهر المطلب ولا يلزم منها تغير الخلق عن حالهم بعد الموت فان الاصول محفوظة و الذو ات با قية. والصف ات تنغير وتمحى وتثبت ولا ما نع من ذ لك و من شر و ط الايمان الافرار بالشفاعة ومن لا يقربها لا ڪون مؤمناً والاخبار. الدالة على الشفاعة كثيرة وإن احبيت فاطديها من مظانها فان كتب اصحابنا بها مشحونة 🌾 قال 🔆 صلىانته عليه و ا له فوعر تى وجلا لى لا جاز ي ظلم ظالم فتقولــــ الهي و سيدى ذريتى و شيعتى و شيعة ذريتي ومحبي ومحبي ذريتى فاذا الندا من قبل الله جل جلا له ابن ذرية فاطمة وشيعتها ومحبوها ومحبوا ذريتها فيقبلون وقد احاط بهم ملائكة الرحمة فتقدمهم فاطمة عليها السلام حتى تدخلهمالجنة انتهى المؤشرح علم اقول في بعض نسخ المجالس و في العوالم و في معالم الزلفي لاجازني ظلم ظالم ومرجع الكل الىابن بابو يهفانكان الصحيح لإجازي كما هو الظاهر يكون من المجاز إة إي إجزي الظالمين ولكن كان الاصح انبكون ظالم محلاً بالالف واللام فانه ليس المقام مقام التنكير وكان الانسب ايضًا إن يكون لاجازي الظالمين وإمالاحازني فهوابعد ويمكن تاويله بانه لايتجاوز مني ظلم ظالم الى غيرى يعنى اذا و صلنی اجاز یه بما صنع لان ر بنا قادر عادل واما غیرہفر ّبما یعثر علی ظلم ظالم ولا يقدر على مجاز اته او لا يكون إهلاً لذلك و الحاصل ان مولاتنا عليهاالسلام بعد ماسالت ربها ان يجزي من ظلم ولدها وظلمها وعدها ربها ان نيحزي كل ظالم ولم يخص الجواب و ذلك من منتهى لكرم اومن باب انها سالت ان يحزى كل ظالم ظلمها وظلم ولدها وظلم

(11)

کل مظلموم مؤمن في العالم يصل اليهم فان کل مؤمن من نو رهم وكل مايصل البهم بصل البهمالبتة كما ورد في اخبار فاذاسالت فاطمة ربها إنى يحزي كل من ظلمهم يحزميك البتةظالمي شيعتهم فانه ابضاً [ يصل اليهاكما ان كل معاملة تعامل مع الشيعة تصل اليهم فبعدما وعدها وبها ان يعاقب الظالمين سال ربها غفران ذنوب شيعتها فقا لت الهي وسيدي الاله اسم من اسام الله تعالى بعنى المعبود كفعالب بمعنى مفعول واما قول مولا ناالصادق عليه السلام في اشتقاق الله انه من اله والإله يقتضي مالو هاً فيحتسل إن يكون قوله الإله اله كفعال ومنى العباده كالحه الاان اهل اللغة لمضبطوا لفظ الاله خاصة ولا ضير بعد و ر و ده فی الخبر و دلالة الغر ىنة على ان المعنى ذلك او بمعنى المعبود اوكون اله كفاعل فالاله كفاعل يقتضي مألوها اى المجبر يقتضي مجاراً و هو وجه حسن فإن اله بعني اجار و إما على إن تكون اله كفعال وبمعنى المالوه نقول انه كامام سمي به لانه يكون موتما به وإما على ان تكون بمنى العبادة كون المعنى ان العبادة لاتحصل الا بوجود معبو دفالاله هوالذي بعبده الخلا يق وقال ابي اعلى الله مقامه ويمكن ان يقال انه من اله الها كسمع و نفع اي عبد والاله اي العابد يقتضي مالوهاً اي معبوداً والإله كا مام المعبود والله اصله الإ له وحذفت الالف الثانية تخفيفاً وكل الوجو ، حسن وبالجمله ان فاطمة عليهاالسلام تول الهي يغنى يامعبودي اوبامجيري ووصفته بذلك لان الثناء قبل الدعوة سبب الاجابة ولذا ورد في اخبار كثيره الحث على حمدالله ومدحه قبل الدعا وقولها سيدي اقرار منها بالعبودېة قوله ذرېتي يعني الحق ذريتي بي او نجهم وخلصهمون ا النار و معنى الذر ئية النسل قال في المعيار الذر بة مثلثة الذال و الضم

افصح

( 77)

افصح لنسل الثقلين الا ان العرب تركت همز تها و قال في المجمع قيل اصلها ذرور ، على وزن فعلولة منالذر بمعني التفريق لان اللهُذرهم فيالارض فلماكبر التضعيف ابدلو االرا الاخبره ياأ فصارت ذرويه فادغمت الواوفي الماء فصارت ذرية اقول لاشكان هذاالقول محض حدسومنذا يعلم انهمصنعو اهكذاو القولالاو لفي اشتقاقه قريبمن الفطرة و تر ك الهمزه في مثل المقام من جبله العرب و بالجمله الذرّية هم النسل وتشمل الذكور والاناث والاولاد واولاد الاولاد الى مأشآ الله كمأ يشهد بذلك الإخبار وبمقتضى قوله تعالى والذين امنوا و اتبعتهم ذريتهم با يمان الحقنابهم ذرياتهم وما التناهم من عملهم من شيٍّ فاطمة عليها السلام او لي بان يلحق بها ذريتها ولكن لا شك ان المراد منهم المؤمنون خاصة فان غير المؤمنين في الواقع ليسوا منذرية فاطمة عليهاالسلامفان النسب الدنيوي منقطع قال الله تعالى يومئذ لا انساب بينهم وقال لقد جئتمونا فراد ي كمآ خلقناكم اول مرة فلا يبقى في القيامة نسب عرضي ابدًا واما ماقال رسول الله ص ان في القيامة ينقطع كل نسب الانسبي فلا يريد منه النسب الظاهر ابدا كما يشهد بذلك اخبار اخر ولكن المراد النسب الباطن عن الحسن بن على الوشا وفي نسخة عن الحسن بن موسى الوشا البغدادي قال كنت بخراسان مع على بن موسى الرضا عليهماالسلام ف مجلسه وزيدبن موسي حاضر قد اقبل على جماعة ميفا لمجملس يفتخر عليهم ويقول نحن ونحن وابوالحسن عليه السلام مقبل على قوم يحدثهم فسمع مقالة زيد فالتفت اليه فقال يازيد اعزك قول\_ناقلي الكوفه ان فاطمة احصنت فرجها فحرم الله ذر يتها على النار فوالله ماذ لكالا للحسن والحسين وولد بطنها خاصه فاما ان يكون موسي بن جعفرا

( 71 )

عليه السلام يطيع الله و يصوم نهار ، و بقوم ليله و تعصيه انتم تجيئان. يوم القيمة سواءً لانت اعز على الله عزوجل منه ان على بن الحسبن عليهما السلام كلن يقول لمحسننا كفلان من الاجر ولمسيئنا ضعفان من العذاب قال الحسن الوشا ثم التفت الي فقال ياحسن كنف تقر و ان هذه الايه قال يانوح انه ليس من اهلك انه عمل غير صالح فقال منْ الناس من يقرا اية عمل غير صالح فمن قرا أنه عمل غير صالح نفاه عن ابيه فقال عليه السلام كلَّ لقد كان ابنه ولكن لما عصي الله عز وجل نفاه عن ابيه كذا من كان منالم يطع اللهعز وجل فليس مناوانت إذا اطعت الله عز وجل فانت منا اهل البت انتهى فظهر مر • \_ هذا الحديث الشريف ان النسب الظاهري لا يكون مناط الاحكام الواقعيه ويكغي انهم نسبوا مثل سلمانابن المجوسي وابي ذرا بن ألكافر اليهم وقالوا انهما منا وقال ابراهيم عليه السلام من تبعني فانه مني فكل علوي فاطمى خالتهم واتبع عدوهم لايكون من ذ ريتهم ومن اتبعهم فهومنهم وان کان من غبر هم نسم ور د فے اخبار ان او لادھ . پتوبون و لوعند موتهم و اتفق لبعض ذلك و كل من تاب و امن فالله غفور رحيم ويعد من المؤمنين فالذرية مخصوصة بالمؤمنير في الواقع کل مومن امن باللہ و رسلہ و حجحہ و و الی اولیا نہر وعادي اعداءهم فهومن نسل فاطمة عليها السلام والها ولذا قالوا في الشبعه انهم من ا لهم كما قال عليه السلام انتم من ال محمد قاب الراوي من انْفسهم قال من انفسهم والتوقيع الْر فيع حاكم فصل ليس بالهزل وعليه المعول قال روحي فداه في كتابه الى بعض الاصحاب ماسالت عنه ار شدك الله و ثبتك من امر المنكرين لي من اهل بيتنا وبني عمنا فاعلم انه ليس بين الله عز و جل و ببن احد قرابة و من انک

(Y°)

آنكر ني فليس مني وسبيله سبيل ابن نوح و اما سبيـل عمي جعفر وولده فسبيل اخوة يوسف عليه السلام التوقيع فخذ هذه القماعده وكن من الشاكرين واري الناس يوالون كل من نسب الى السياده وان کان خارج النسب لمحض احتمال النسبه و يعـادو ن او ليآ<sup>م</sup> ا**مَّه** وينصبون لهم العداوة وليس ذلك الالضعف يقينهمو نقصان حظهم من المعر فة والعار ف يعلم ان سيد الواقعي من كان مومنًا مواليًا لال محمد عليهم السلام فقول فاطمة عليها السلام ذريتي يشمل جميع المؤمنين من الاولين و الاخرين حتى هابيل قتيل قا بيل فافهم قوله وشيعتي اعلم ان الشيعة في المعنى الظاهر المباد ر الى الاذهان كل من كان مقرًا بُولاية امبر المؤمنين عليه السلام حتى من لا يقر باالاثني عشر عليهم السلام و بهذا المعنى الشيعي المقابل للسني فالسني من قال بخلافة الثلثه قبل مولانا امير المؤمنين والشيعه من قال بخلافته بلا فصل و اما الشيعه بالمعنى الاخص فهم من شايعوا الــــ محمد عليهم السلام و اتبعوهم و لم يتخلفو ا عنهم سيف العقايد و الاعال و هم كاملوا الشيمة فان الناقصين يتخلفونءنهم لامحاله ولوفى حقير الامور وبهذا الاصطلاح يسمى ألكاملون بالشيعةوالناقصون بالموالبنوور داخبار كثيره في الفرق بينهما وشرح مقام الشيعة فمن تفسير الامام عليه السلام عن رسو ل الله صلى الله عليه واله قال اتقوا الله معـ اشر الشيعة فان الجنةلن تفوتكموان ابطات بكم قبايح اعمالكم فتنافسوا فىدرجاتها قيل فهل يدخل جهنم احد من محبيك ومحبى على عليه السلام قال من قذ ر نفسه بخالفة محمد وعلى عليهما السلام الى ان قال ليس هو لاً • يسمون بشيعتنا ولكنهم يسمون بمحبينا والموالبن لاو ليائنا والمعادين لاعد ائنا ان شيعتنا من شيعنا و اتبع اثار نا و اقتدى باعمالنا انتهمي

( 17)

والشيمة الاولى بالمعنى ألعام والثانية بالمعني الخاصكما لايخفى وذلك مثل قوله تعالى ( ياايها الذين امنوا امنوا )فامنوا الاول يعنى امنوا على الظاهر اي اسلموا و امنو الثاني اي امنوا بقلو بكم كمقو له جل وعز قالت الاعراب امنا قل لم تؤمنو ا ولكن قولوا اسلمنا ويلبا يد خل الايان فى قلوبكم و ان تط عوا الله و ر سو له لايلتكم من أعمالكم شيئًا ان الله غفور رحميم ) فالايمــان مادخل في القلب والاسلام ماعليــه المسلمون منالظواهر وكذلك التشيع منه ظاهري وهومحض المشايعه فيالجمله مع تصحيح العقابد اومحض الاقرار بالولاية كما جري عليه اصطلاح الناس ولذا قال ص يامعشر الشيعة اتقواالله الخ واماالتشيع الحقيقي فهوالمشبايعته فيالظاهر والباطن والانصاف بصفة الائمسة الاطهار عليهم السلام واتباع اثارهم قالـــ رجل لمولانا الحسن عليه السلام اني من شيعتكم فقال عليه السلام ياعبدالله ان كنت لنا سيف اوامرنا وذو اجرنا مطيعاً فقد صدقت وان كنت بخلاف ذلك فلاتزد فيذنو بك بدعواك رتبة شر نفه لست من اهلها لا تقل انامن مشيعتكم ولكن قلاانامن مواليكم ومحبيكم ومعادى اعدائكم وانت في خيرالى خبروقال رجل لمولاناا لحسين عليه السلام ياابن رسول الله انامن شيعتكم قال انق اللهولا تدعين شيئًا يقول الله كذبت وفجرت دعو اكه إن شيعتنا من سهلت قلوبهم منكل غش وغل ودخل ولكن قل انا من مواليكم ومحبيكم وقال رجل لعلى بن الحسَبُف عليهما السلام انا من شيمًّكم الخلص **فقال له باعبد**الله فاذا انت كابراهم الخليل الذي قال**الله و آن مر** · \_ شيعته لابراهيم اذجاء ربه بقلب سليم فان كان قلبك كقلبه فانت من شيعتنا وان لم يكن قلبك كقلبه و هو طاهر من الغش و الغل فانك ان عرفت انك يقو لك كا ذب فيه انك لمبتلى بف الج لايفار قك الى

( 77)

الموت اوجذام ليكون كفارة لكذبك هذا انتهىو في دون مارويت عبرة للمعتبر فالشيعه هم المشايعون المتبعون في ظواهر هم و بواطنهم الذين لايخالفون ساداتهمفي القليل والجليل واعلم انهم خلقوا مننور آل محمد عليهمالسلام وشعاعهم كما ورد عن الصادق عليهالسلامانه قال شيعتنا جزء منا خلقو ا من فضل طينتنا يسو هم مايسو نا و يسرهم مايسر نا فاذا ارادنا احد فليقصدهم فانهم الذين يوصّل منهم الينـــا بلّ وردفي وجه تسمية الشيعة بالشيعه لأنهم خلقوا من شعباع نورنا فاذاكان شانهم ذلك فهم يلتحقون بساداتهم ومواليهم البة فان النور يرجع الى منيره و الاثر ياوب الى مو ثره و ورد اخبار كثيره ف ذ لك و فاطمة عليها السلام تسال ربها ان يلحق بها انار ها وصفاتها فانهاكما لاتها واوراق شحرتها ولازينة للشجر بدون الورق وفي الواقع لحوقهم بها نوع جزاء لها فتدبر فانذلك سر من اسرار آل محمد عليهم السلام ومن الحديث المستصعب فوله وشيعة ذريتي اما يكون المراد من الذرية خواص اهل البيت وشيعتهم من شايعهم من الكاملين وفاطمة عليها السلام تشفعهم لما سيجي اويكون الذرية اعم منهم و من الكاملين لانهم ايضاً من آل محمدعلي ماذكر و شيعةالدرية المشايعون المتبعون لهم فان اتباع كل احد <sup>تسم</sup>ي بشيعته **و في القيمة** يدخل الجنة كل من شايع شيعة آلمحمدعليهم السلام ايضاًبشفاعتهم و بذلك فضلهم الله على كثير من العالمين قو له محيي الخ ظهر مما ذكر ناً ان المحبين شانهم ادون من الشيعه و ورد اخبار عديده ان المحببن ايضاً بدخلون الجنة بشفاعتهم و ان كانواعصاة وقدقال رسو لااللهص شفاعتي لاهل ألكبابر من امتى بل ورد اخبار في انهم لايدخلو ن النار في الاخرة و يطهرون من عصيانهم في الدنيا و البرزخ ان أاساً الله

(♥⋏.)

اوقد يقال انهم بدخلون الطبقة الاولى والثانيه ويخرجون و ايضاً من البرزخ والدنيا لان الاخره د ار الخلود وورد ان العصاه من اهل التوحيد يدخلون النار ويخرجون منها وورد في حماعة مطلقاً انهم يدخلون ويليثون فيها احقاباًو هم من العصاة إيضاً فالمحبون يحشرون مع ساداتهم ووجه ذلك ان المحبة لا حدلاندخل قلب احد الا ان يكون من طبنته اوشبيهاً به في صور نه او مثيلاً وإما المشابهة. والمماثله فان كانتا من المجانسة فهما ذاتيتان والإفهما عرضيتان سها في المشابهة والاعراض زابله ولاتدخل القلوب واماالذا تبنان فمما نؤثران في القلوب وذلك لإن الصور مناسبة للمواد والمما ثله في الصورة النوعية والمشابهة في الصورة الشخصية فإن كان الشيرمن جنس شير يتصور بمثل صورته ويتشكل بشكله بالذات والافلا وذلك مسل ثابت فيمحله والمحبة الواقعيته لاتكون الا باحد يها فمرجعها الىكون الحب منطينة المحبوب فرجوع الجزم الىالكل البته ولذلك قال عليه السلام مناحب حجراً حشر واللهمعه وفي الباطن الحجر هو فاطمة عليها السلام فانها حجر موسى اي محمد ص فانه الموجو د من قطرات بحر الاحدية ألناز لة فىجز يرة نفس العلم فافهم وعلى عصاء واوحياللهاليه ان اضرب بعصاك الححر فانبجست منه اثنتا عشرة عيناًقد علم كل اناس مشربهم يعنى انكح ببن على الكلي اي الولاية المطلقه وفاطمة عليهما السلام في عالم المعنى فلما ا نكحها منه خرج منها ائمة وعلم كل اناس مشربهم اي مستقاهم منالعلم والمعرفة واما وجه الاثنى عشٰر بملاحظة ان عليًّا عليه السلام في عالم الحقيقة اصل الكل وشئون الولاية ا صادرة منه وهي اثنا عشر في كتاب الله يوم خلق السمواتوالارض وهي تطلع من وجه فاطمة عليها السلام بانصالها بالولاية الكليةفانها

ولاية

·(\mailine \mailine )

ولاية وعصمة وان كان في عالم الاعراض شخص بدن على زوج فاطمة واحد عشرمن ولدها فتدبر فانه دقيق وبالجملةففاطمة عليها السلام هى الحجر ومن احب حجرًا حشَّرهالله معه فشيعتها ومحبوها جميمًا يلحقون بها في الاخر ه قوله فيقبلون الخ اعلم ان الله سبحانه قد وكل لكل شئ ملئكة يحملونه ويحفظونه ومي جهات الاشياء إلى ربها ولا يقوم شي الابهاكما ان طبايعها المخلوقة من النارشيا طينها قالالله نعالى ( خلقتني من نار وخلفته من طبن ) فجميع النعمالتي هي رحمةالله تعالى لها ملئكه يجرونها الى المستحقين ولجميع النتم ملئكة وملئكة النقم على طبعها خشنه حا رة مهلكة محرقة وملئكة النع على طبعها لينة حسنة جميله وذلك ام ظاهر ولست هتا يصد رتفصيل الكلام فرحمةالله للمومن يحملها ملئكة وهم يحفون بالمؤمنين وهم يقبلون وشملتهم الرحمة وتقدمهم فاطمة عليها السلام وتدخل الجنة بهم و وجه ذلك ان الله لعالى خلق الشيعة من نور محمد و آل محمد عليهم السلام والحقيقة المحمدية مؤثرة جميعهم وهي مركبة اذلا احد الاالله نعالى وهو البسيط الحقيقي وما سواءمركب كما قالعليه السلام ان الله لم يخلق شيئًا فردًا قائمًا بذاته دون غيره للذي اراد من الد لاله عليه واقل مراتب التركيب جزء ان بينهما ثالث كماقال الله لعالى مرج ا لبحرين يلتقيان بينهما بر زخ لايبغيان ) و هي ا لاكوان الثلثه التي ذكر ها المكافي كل شي كون روحاني وكون نفساني وكوب جسداتي ولا بد في وجود كل شيء منها كما هو ثابت في الفلسه والحقيقة المحمدية ايضاً مركبة منها وهي فيها مقسام الذات والنفس والجسدوهي نبوة وولابة وعصمته وبعد تركيبها حصل المولود لجامع كامل المراتب وبعد حصوله كاملا صدر منها اشعة وانوار ولا

(\*)

شك ان اشعة كل مؤثر تصدر من اسغل مراتبها التي هي من جانب الكثرات وإن كان اصلها من الاعلى كما ترى في السراج فانه مركب من نارية غيبيته وضوظاهر ودخان مشتعل وجميع الانوار تصد ر من الدخان المشتعل وإن كانت بن النار وكذلك اثار الحقيقة المحمدية كليا تصدر من جانب الجسد وإن كانت اصليا من الذات بل من الله تعالى قالا شعة اشعة البدين و إما وجه نسبتها إلى الذات فلان الذات هي الاصل والمبد؛ ولولا ها لما بقيت للجسد اثار ووجه نسبتها الي النفس لانها الواسطة والسبب بين الذات والبدن ووجه النسبة إلى البدن صدور ها منه فلذلك مرة نقول إن الشعاع للبدن ومرة نقول للنفس ومرة نقول للذات فا ذا عرفت هذا البيان الشريف فاعلم ان النبوة هي المحمدية العليا والولاية هي العلوية العظمي والعصمة هي الفاطمية الكبري والاشعة هي الشيعة الخصي فهم صادرون من زهرة الزهراء بادئون منها راجعون اليها وصميت فاطمة لان اللهفاطرالشيعة مها ومنها ولانها فطمت محبيها من النار فلذلك يلحق جميع شيعةمحمد وآل محمد عليهم السلام بل الانبيا و شيعتهم بهاوهي تقدمهم وتشفعهم والنبي ص على الوسيلهو على عليهالسلام علىالحوضو هوقسيمالنار والجنة فافهم هذهالبيانات الكافية الشافية ثم شرح الحديث الاوك والحمد لله ثم نبتدك بجواب الله وقوتة بشرح الحديث الشباني روي المجلسي رحمة الله في البحار من نفسير الفرات من سليمان بن محمد باسناده عن ابن عباس قال سمعت امير المؤمنين عليه السلام يقول دخل ر سول الله صلعم ذات يوم على فاطمة و هي حزينة فقال 11 ۱۰

())

لها ما حز نك يابنية قالت ياابه ذكرت المحشر وو قوف الناس عراة يؤم القيمة فقال يا بنيه انه ليوم عظيم 🦋 شرح 🧩 اقو ل صدر الخبر ظاهر لايحتاج الى شرح ولكن لايدلنا من بيان وجه حشر الناس عراة فاعلم ان الاخبار في الباب مختلفه فمنها مايدل على انهم يحشر و ن حقاة عراة كما رواه ابن مسعود عن امير المؤمنين عليه السلام قال ان في القيمة لخمسين موقفا كل موقف الف سنة فاول موقف خرج كذا من قبره حبسوا الف سنة عراة حفاة جياعًا عطائمًا فمن خرج مَن قَبْرُه مِومَنَّا بِرِبِه وموْمَنَّا بَجِنتِه ونارِه ومومَّنَّا بِالبِعِثُوا لحساب والقيمة مقراً بالله مصدقاً بينة وبما جاء من عند الله عز وجل نجا من الجوع والعطش قال الله تعالى فتاتون افواجاً من القيو رالي الموقف اممًا كل امة مع امامهم وقيل حماعات و امثال ذلك من الاخبار و منها مايدل على انهم يحشر و ن فى كغانهم كما في ر واية هشام انهسالــــ الزنديق ايا عبدايمة عليه السلام فقال اخبرني عن الناس يحشرون يوم القيمة عراة قال بل يحشر ون في أكفانهم قال اني لهم بالاكفان و قد بليت قال ان الذي احيي ابدانهم جدد أكفانهم قال منمات بلاكفن قال يسترالله عور ته بما شاء من عنده قال فيعر ضون صفو فا قال نعم هم يومئذ عشرون وماة صف في عرض الارض الخبر ومنها يد ل على أن الأكفان تيل وجسد المؤمن يستر والكفار عراة وذلك مثل ماروي ان فاطمة صلوات الله عليها قالت لابيها ياابت اخبر في كف يكون الناس بوم القيمة قال يافاطمه يشغلون فلا ينظر احد الى احد ولا والد الى الولد و لاولد الى ابيه و امه قالت هل يكون عليهم اكمَّ فان اذا خرجوا من القبور قال يافاطمه يتلى الأكفان وتبقى الإبدان تسترعورة المومن وتبدي عورة الكافرين قالت يا ابته مايستر

( 11 )

المؤمنين قال نوريتلالا الحديث اقول ان جميع هذهالاخبار حق وصدق نؤمن بظاهر ها و باطنها و لا اختلاف فيها و لو كان من عند غير الله لو حدوا فيه اختلافاً كثيراً الإ إن كل حديث يشير إلى مطلب اما مار وي إن الأكفان تعاد فهو حق ولكن لا يعو دمن كل عايد الا ما يكن ان يعود و ما لايكن عوده لا يعاد البته و ذ لك امر ثابت فيمحله والأكفان الجمادية لايكن عودهافي عرصة الاخر داذلا دهر بة لاشخاصها مع انها عرضية وعرصة لاخرة عرصةالذواتفكيف تعود البها وما يعود منها هو الحقيقة التي تتصل بالابدان وما ورد انها تبلى حق و هوعين الواقع وما و ر د انجسد المومن يستر بالنور والكفار عراة هوايضاً حق ووجه جمعه مع ماينطق بعود الأكفان ان الاکفان لها حقایق تر جع واکفان الکّفار تصبر هبا۱۰ منثورا وترجع الى منكان اهلها وسيظهر لك حق المطلباذاعر فت حقيقة المسالة فاعلم ان عرصة القيامه عرصة الحقابق والنغوس ولها ابد ان ذاتية اذ ثبت ان لكل شي نفسانية و نفسانية الاجسام جسانية فالاجسام ترجع نفسانيتها الى عرصة القيامة فالمعاد جسماني اويقال ان المعاد جساني لان النفوس تعلقها بالاجسام و فعلها فيها ولكل وجه وعلى اي حال اجسامها ذاتية لامثل اجسام الدنيا الدنيه فانها اجسام عرضية بلى هى متممات في الواقع فان السهاء سماء عرضية تعليمية والابدان مكذا واذا رجعت الى الاصول تصير اجساماً خالصة هي عين الجسم و نفسه بلا شائبة الاعراض و لذلك قالـــــ الله تعالى يو م تبدل الارض غبر الارض والساوات و برز و الله الواحد القهار قال على بن الحسين عليها السلام في تفسيرها يعنى بارض لم يكتسب عليها الذنوب بار زة ليس عليها جبال ولا نبككا دحاها اول مرة وقد

( ٨٣ )

عبر عليه السلام عن عودها الى الصورة الذا تية بهذه اللفظه فتد بر والابدان انضاً ترجع حالها الى الذانية وهي التي تعود و هي البدن الذي قالب عليه السلام ان تراب بدن المؤمن في التر أب كسحا لة الذهب في التراب تجمع و تصاغ ثانيًا نقلته بالمعنى فسحالة الذهب م الطينة الاصلية وهى النفسانية الغيبية النساز لة من سماء الولاية الى ارض الاعراض اي البد ن العرضي و الر اجع هو الناز ل كما بدا ً كم تعودون فريقاً هدى و فريقاً حق عليهم الضلالة و الاعراض ايضاً من الدنيا وترجع اليها البة لان بداء ها منها والابدان العرضيةظا أكفان عرضية هي ثيابها و الجسد الذاتي ايضًا له اكفان و اكفانه لباسه وهو مالبسه من الصور والصفات و هي اعماله قال الله تعالى و لباس التقوي ذلك خبر وهوالذي يرجع الى البدن الذاتي فمن كان تقواه أكمش يكون كمفنه احسن واغلى واما الاكمفان العرضيه فحكمها حكم اللباس الدنيوي وان قلت ان لم تعد فإ الحاصل في تحسينه وما ورد من الإخبار في اغلائه ليكون زينة وفخرا في القيامة اقول منفعتها في القيامة كاللباس الدنيوي فان التزيين تلهله اجر واختيار الالبسة المندوبه في الصلوات له اجر في القيامة واجر اللباس لباس لقوله ص انها هي اعمالكم ترد اليكم ولاشك ان الثياب الد نياوية لاناتي هئاً ولكن الحاصل للمومن ان أستعملها لمحضالامتثال حلل الجنة وكذلك الام في الكفن فمن غالي بكفنه للا منثال واو صي به كان له اجر ف القيامة وبالجمله فالحاصل إن الأكفان في القيامة هي لياس التقوم وهوحلةالنور والمومن يستربه وغيرالمؤمن تكون عزانا اذلا عمل له و ان کان عاملا لقوله و قد منا الی ماعملوا من عمل <sup>ف</sup>جعلناه هباءاً منيو راً الله قال 🐝 صلى الله عليه وآله ولكن قد اخبر ني جبر ئيل عن

( AE )

اقله عز وجل انه قال اول مر · \_ ينشقعنه الارض يوم القيامة اناثم ابي ابراهيم ثم بعلك على بن ابيطالب عليه السلام الحديث 🔆 شرح 🧩 بيان حق المساله صعب مستصعب لا يحتمله الا من اتى الله يقل سلم و انا اسال الله ان يلهمني الحق فيها و يوفقني على بيان بقدر مابقتضيه الوقت فاعلم ان الحشر والنشر بحسب الانسانية فان القيامة في الواقع قيامة الانسان والحساب حسابهم واما الجن فهم ايضاًانواع والمحشور منهم الارواح القريبة من الانسانية لاغير وساير صنوفهم كون حكهم بمقتضي طبايعهم وصورهم ومنكان منهم على صورة الانسان يقومون دون د رجة الانسان وان كانوا قائمين في المحشر وقيامهم ايضاً بحسب شعور هم وعملهم فالمناط الا نسانية وهي العـلم والشعوركما هوثابت في محله ولا يحصل ذلك الايواسطة الانبيآ سلا مالله عليهم اذهم المعلمون والمكلون والانسانية فى الواقع اثرهم وشعاعهم والخآتم ص هومؤثر آلكل واصلهم وحجيع ارواح النبيين ايضًا من شعاعه فضلاً من غيرهم فعرصة القيامة عرصة النفو سالمخلوقة من اثار الخاتم او من ظل نور ، و بعبار ، اخر ى النغوس الحاصله من امتثال ام، اومخالفته ولذا يقال إن القيامة شرعية ولانر يدمن ذلك انها شرع بلا كون فإن الشرع لا يكوِّن مكونًا بغير الكون ولكر • \_ مرادنا ان الكون الصرف لايثبت له بدأ وعود وإذا كان الامر هكذافالنبي الشارع صلوات اللهعليه واله هواصل العايدين اذهوالمؤثر فهواول من ينشق منه الارض كما ان في البدء هو اول مخلوق وقد قال الله تعالى كما بدا كم تعود و ن ثم ان شرع النبي ص هو الاسلام و هو اصل الدين كما قال الله تعالى ان الدين عندالله الاسلام و لا يقبل من احد غيره كما قال و من تتبغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وهو

الفطرة

( 10)

الفطرة والصبغة وحميع الانبيآء والمرسلين تدينوابالاسلامواختلاف الاحكام بحسب صلاح الزمان لاينافي ذلك كما ان بعض الاحكمام في. بد الاسلام كان غير أحكام اخر ز مان البني وكان يسمي حميعها بالاسلام فان السجدة الى بيت المقد سوا لسجدة الىالبيت الحرام كلتاها من الاسلام غاية الامر ان بحسبالمصالح كان يتفاوت الحكم وكك حكم جميع الانبيآء حكم الاسلام وقد ساهماتله فى كتابه بالمسلمين فإن الآسلام هو التسليم و هودين ثابت بدين الله به حميع الانبيآ وصلوات الله عليهم والمرسلين والحجج المطهرين فان كلهم يسلون لامرالله فيا امر ونعي فهم مسلمون واصل الاسلام دين الله لذي انزله على خاتم الانبيآ ، صلوات الله عليهم اجمعين وكل الانبيآ . فىذلك فرع نبينا صلوات الله عليهم حتى ابراهيم خليل الرحمن قال الله تعالى امرت ان أكون اول المسلمين نع ساير الأنبيا مجسب زمانهم كانت احكامهم مخالفة مع حكم نبينا في بعض الجز ئبات و لمبخر جهم ذلك عن الاسلام واما ابر اهيم عليه السلام فكان احكامه مشابهــة لحكم نبينا صلىالله عليه واله ولذا قالالله تعالى ملة ابيكم ابراهيم هوسماكم المسٰلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس وليس انتساب المله الي ابراهيم د ليل كو نه شارع الاسلام بل نبينا هوالاصل والمبد كما قالب ألله تعالى قل ان كان للرحمن ولدفانا اول العابدين وقال امرت ان أكون اول المسلمين فالخاتم صلىالله عليه واله اول المسلمين ومنهم ابر اهيم فهو فرع نبينا في الاسلام باطناً وان كان اباه في الظاهر و لذلك قال صلى الله عليه واله إنه ينشر اولاً ثم يتبعه ابر اهيم لان البعث بصور ة الاسلام و الطينة الاصلية وهو المؤثر و من بعد، ابراهيم واما قو له ص ثم بعلك الخ فان

( 77 )

کان تر تیب الخبر محفوظاً فوجهه مشکل و ذلك اني ذکرت سابقان الاصحاب ربماكانوا ينقلون الاخبار بالمعنى فلابتقبن الانسان ان النبي صل الله عليه وإله قال مذاالتر تبب او الروات غير واالتر تبب واللفظ والمعنى محفوظ وعلى اي حال افول ان كان التر تيب هكذا فوجه تاخر انشقاق القبر عرف مولانا امير المؤمنين عليه السلام محض صورة الولاية فان صورة الولاية من عرصة النفس والولى عليه السلام نفس النبي صلىالله عليه واله والنفس مقام الكاثرة والتفصيل والنبوة مقام الاجمال والمعنويه وابراهيم عليه السلام وان كان في اصل شانه فرع الولى فانه مخلوق من شعاع نفس النبي بل جسده على مامر ولكن لمحض صورة النبوة يتبع النبي ص في النشور والولى ينشر من بعدة ووجه اخر ملاحظة حرمة لابوته ص واما بالنسبة الى النبي ص فلا يلاحظ ذلك لانه الاصل وغبر ذلكمن الوجوه التي يكون ابله اعلم بها الله الله عليه واله ثم يبعث الله اليك جبرئيل في سبعين 💥 الف ملك فيضرب على قبر ك سبع قباب من نو رثم ياتيك اسرافيل ثبلث حلل من نور فيقف عند راسك فيناديك بإفاطمه بنت محمد قومي إلى محشرك فتقومين امنة روعتك مستورة عورتك فيناولك اسرافيل الحلل فتلبسينها 🧩 شرح 🧩 لابد من معرفة نفخ الصور في الجمله وكيفية الحشرحتي يظهر شرح هذه الفقرات فاعلم ان الناس يعد مامانوا من الدنيا يموت ابدانهم ويبغي ار و احهم في القبو ر او تصعد الى السموات و تعيش فيها و منهم من ير جع و منهم من لا يرجع علىالوجة المقرر فح محله ويمضي الامرعلي ذلك الى ان يبلغ الكتاباجله فيوم اسرافيل بنفخ الصور نفخة الجذب فينزل الىالارض ويضعر جله على حجر بيت المقدس وينفخ في الصور و هوقرن من نور '

على

على شكل القلب راسه الدقيق على فم الملك و راسه الاخر الى الخلق <sup>له</sup> جهتان جهة الى السما وجهة الى الارض ولما ثقب بعدد جميع اعداد الخلايق ولهذا القرن منازل سبعة بعد د مراتب الانسان من الجسم الى العقل فاذا جذب نفسه الى فوق يصعق جميع من في السموات والارض فيقف الاجسام فيالثقبه الاولى وينجذب منهاالامثلهو تفف في الثانية وهكذا فتنفسخ جميع المراتب و ببطل تركيبها ووجه ذاك ان المراد من الموت تطهير جميع هذه الاراح من الاعراض فانها بعد مانزلت من عالم الحقيقة إلى الدنيا عرضها اعراض كثيره ولا يكن تطهير ها الابتفكيكها كما ثبت في الفلسفه وامثل لك مثالها في الجملة فاعلم ان الشعرالذي هو المادة للحجر المكرم له روح ونفس وجسد وماء وبعبارة اخرى دهن وصبغ وارض وملح فار جميع ما يحصل منه الأكسير الاعظم ويحتاج اليه في قوامه ووجوده جمعه الله فيه وذلك قول الله تعالى ماتري في خلق الرحمن من تفاوت وقوله في خصوص الشعر شجرة تخرج من طور سينا تنبت بالدهن وصبغ للاكلين ونعما قيل في هذا المعنى كل شي فيه معنى كل شي فتفطن واصرف الذهن الي وحدةلا تتناهى عددًا قد طونها وحده الواحد طي فجميع اركان الإكسير ومتمامة مجموعة في حكل شي والشعر من الإشيآ والإانه اقرب من الصلاح لكونه فضلة الانسان الكامل في الخلق وقد جعل الله له جميع الاركان الا انها نزلت اليه وتحددت بالشعر بةوعرضها غراب واعراض غيرتهاعن الصورة الاصلية ولذلك بطل اثارها وفسد صورها واقعدتها عن الأكسيرية التامة فاذا اراد الحكم تد بيره لابد له من تفكيك اجزائه لانه لابد من تطهيره ولايكن ذلك على هيئة تركيبه این لکل رکن وجه تدبیر مخصوص لو د بر با پخصغیرهلفسد البته

(λλ)

انظر الى الاركان البرانية وقس عليها الاركان الجوانية فان الزبق مثلاً روح لطيف وله اعراض عرضة في معدنه والفضةجسدكثيف وعرضها اعراض ولابد من تطهيرها منها حتى بصيرا قابلين للركنيه ولڪن لتطهير کل واحد وجه ندبير خاص ولا يقوم الزبيق علي تدابير الفضة فان الفضه تكلس بنار شديد وانك ان سلطت مثل هذه النارعلي الزيبق لفروان حاسته من الفرار لفسد بالصلية وكذلك الام في جميع التدابير فان الزيبق ينحل بتدابير لطيفه والهضه تنجل بِتدابير صعبته وإن عملت في كل ما يعمل في الاخر لفسد البته ولكن المبتدي غافل عن ذلك و ربما يرى ان الفلاسفه يقولون ابن نوع ند ببرالارکان واحد بزیم ان عقاراً واحدا بوجه و احد یو تر پی الجميع تاثير صلاح وليس الامر هكذا والفلسغي ايضاً لم يتحذ ب ولكن مراده ان التدبير واحد نوعاً يعنى ان كلا منها يدبر بالتكليس والتشميع والحل والعقد ولكن لكل وجه خاص فافهم وكذلك الام في الجواني بلا تفاوت فان زيبق الشعر مثل هذا الزيبق بعينه يل هو هو و كبريته كبريته وملحه ملحه وارضه ارضه الا أنها تركبت وتالفت بوجه شعري فاذا اراد الحكيمان باخذمنهاركانا لحجرلابد له من تدبير جميع ار ڪانه و لودبره بوجهواحه لايصلح جميع ارکانه ولانتطهر فلابد من تفكيك اجزاء المادة واصلاح كل ركن على حده هذا ولا بد من تغيير الكمية ابضًا لا ن الكموم المـاخوذة للشعر بة والكموم المطلوبة في الاكسير غير ذلك فان روحانية الشعر قليله و روحانية الاكسير اكثر من جسدانيته و لااقل من ثلث مرات فلابد من اصلاح الاركان كمَّا وكيفًا وذلك لا يتيسر الا بالتفكيك وماتري في خلق الرحمن من تفاوت وكذلك الامر في اصلاح الانسان فان 11

11

الانسان خلق للبقا والدوام وهذا المولود المركب مثل المادة الاولى للنفس ولاتخلص منها الابالتفكيك والتركيب بعدالتطهير ولايتدسر ذلك الاينفخ الصور وتفكيك حميع الاركان فالله يخرح جمبع الارواح من الجسم و بطهره بند بير مناسب للجسمانية في القبر و يخرج المادة وماً فوقها من المثال ويدبر امرالمثال بالتدابير المثالية فيطهره في عالم المثال وهومنزل خاص من منازل الصور وكذلك المادة تطهر والطبع بطهر وكذلك النفس والروح والعقل وبعد ماطهرت من الاعراض في اربع ماة سنة طول بين التفحتين يامرالله بنخخة الدفع فترجعكل مرتبةعالية الى المرتبة السافله كما بدانا اول خلق نعيده و مطر السماء مطرًا يُنز ل من بحر الصاد الذي منه منشاءالحيوة فيصير الارض كلها بحرًا و احدًا فيضرب بعضها ببعض فيجتمع الابدان في القبور ويبعثر الابدان وتتركب مثل الخلق الاول بلا فرق ويثعلق بها الار واح وتتعانق كمعانقة العشاق وتجتمع الغيب بالشهادة والمعاني بالصور فتقوم الابدان من قبو ر ها للحساب فافهم فانه دقيق فاذا عر فت هذاالمطلب فاعلران القبه هنا بمعنى الخيمه ولا يراد منها الخيام الشعريهو القطنيمة البته ولكن المراد منها القباب الروحانية الغيبية واذا ار اد الله بعث فاطمه عليها السلام يضربعلى قبرها وهو العناصرالطبيعيه هذهالقباب و شبهت بها لاستدارتها فانکل روح يقوم مستديراً يدو رعلىقلبه و قطبه مع انه يقوم فوق البدن كما ورد سيف الخبر ان الروح ياخذ اطراف البدن مثل الكله وذلك شان جميع الار واح فهي تنزل الى قبر الإنسان ويجتط بقبر وكالخيمه والكله وقد ضرب الله مثل ذلك في ملكه فان العناصر بمنز لة القبر و الافلاك بمنز لة الار واح لها فوقها فتدبر وكذلك حال المراتب فالمراد من النباب التي ذكر صلى اللهعليه

( •• )

و اله انها تضرب على قبر فاطمه عليها وسلم مراتبها من الجسم الى العقل فانها تحتمع بعضها فوق بعض وربما نقول ان المراد منها المشاعر الغيبيته وهى الفكر والخيال والوهم والعالمة والعاقلة والشمس وهي الطبيعة الثانيه اي المادة والقمر وهوالحس المشترك وهي قباب سبعه فضرب فوق قبر فاطمه عليها وسلم وقاعل ذلك جبرا ئيل لانه ملك الخلق اولا واخراثم ينزل اسرافيل حامل الارواح بثلث حلل من نور وهي حلة النفس والروح والعقل على ان يكون المراد من التباب المشاعر وحلة الفواد والأسمية والمسائيه ان كان المراد المراتب او لكون حله الارواح الثلث وهي روح البدن وروح الحيوانيه وروح الانسانيه ولذايكون حاملها اسرافيل حامل الارواح فان البدن المعاد لايفقد شيئًا منها الا أن حجيعها على الوجه المسَّوع في هذا العالم واما في الباطن فاعلم ان هذ القباب قباب الولاية وكمى اسا الائمة الطاهرين فان اساً \* هم سبعة و ذلك قوله تعالي ان المساجد لله فلا تدعوا مع الله احداً وهي سبعة وفي الظاهر هي الجبهية والكفان وعينا الركبتين واصابع الرجلين وفي الباطن الاسماء هي هذ محمد وعلى وحسن وحسين وموسى وجعغر وفاطمه صلوات الله عليهم فان هذه اسما سبعة تدل على مقامات سبعة بني عليها عر ش النبوة وكرسي الولايه وهى المرانب التي بني عليها حميع الايجاد ولذلك بني الله أكثر الامورفي كتابه على سبعة فقال سبع سموات طباقًا و قال انبنت سبع سنابل في كل سنبلة ما ة حبة وقال سبع سموات ومن الارض مثلهن وبني الايام على سبعة والكواكب سبعة وابواب النبران سبعة ودرجات المعرفة سبع والغرى التي يجب عـلى الناس السترفيها سبع وكذلك اساء الآثمة عليهم وسلم ومقاماتهم سبعة وهي إ القاب

(1)

القباب النورانية التي تتجلىفي بدن فاطمه عليها السلام و اماحلل النو ر فهي في الباطن مقام الابواب والمعاتي والبيان التي تظهر علىظاهر هم و هو مقام الولاية و الامامه فافهم ذلك ان شباءً الله قوله صلى الله فيقف عند راسك الى اخرلان الراس جهة العلوكما ان الرجل جبة السمغل وهوجهة الرب وهي جهة النفس ولذلك ورد انه يفتح للمو من في قبر ، باب الى الجنة من قبل راسه وللكافر باب الى النار من قبل رجله ووقت النشر أيض يتعلق به الارواح من قبل راسه ومن ساوات وجوده ولذا يتوم اسرا فيل نافخ الصور من قبسل راسها و بقول قومي الى محشر ك والقبام في الظاهر انتصاب الاعضاء وفي المعنى الباطن يرادمنه القيام بامرالله تعالى وكونها قيوماً حياداتماً فافهم ذلك فانه بحرعميق فتقومين امنة روعتك الامن كفاعل اسم من امنكسمع وهوضد الخوف وامنة مؤنثة والروعة الفزع ايقومي امنة مطمئنة من الفزع فرغ النارو الحساب و الكتاب و المبر ان وكل خوف لايصيبك شيٌّ منها مستورة عورتك اما في الظاهر فمعلوم و اما في الباطن فالمراد من العورة قبايح الاعمال فان العورة وكل مايتره الأنسان انفغة اواستحيا اوسميت قبايح الاعمال بهالاستحياء الانسان منظهور ها وفي الخبر من تتبع عورة اخيه المسلم اي من تحبسس معاصيه وقبايح اعماله وقد سترالله لفآطمه عليها السلام قبايحها امابالعصمة من كل خطا و معصية فلم يخرج لها عصيمان من الامكان و ذلك نوع تر فانه لاشك إن في قوة البشركل معصبة لسر الاختيار وفضل الانسان بذلك وضعف الملائكه لضعف قويهم وقلة اختيارهم و لذلك قال رسول الله صلى الله لوعصيت لمويث وقال الله تعالى لو تقول علينابعض الاقاو يللأ خذنامنه باليمين ثم لقطعنامنه الوتبن ولولم

( 98 )

يكن في قوته العصيا ن لماقال ذلك و لم يكن له فخرفي العصمة وكك ام فاطمه عليها السلامكان فيقونها العصيان وقد ستره الله بنوره فبقى فيستر الأمكان وذلك آحد معاني الايه الكريمه التي قد تحير في فهمهاالاحلام انافتحنالك فتحا مبينا ليغفرلك الله ماتقدم منذنبك وماتاحرفان الغفران بمعنى الشر والعفوبمعنى المحوفقال ليغفر لك اي يستر عليك بححاب العصمة فلا يخرج منك ذنبك قبل وبعد وأمافى آية آخرى فقسال عِمّا الله عنك لم اذ نت لهم لأ نه قد كان اذ ن لهم فعّا ل عفا ا ي محا اثر هذا العمل مزاللوح ولم یکن ذلك منه عصیانا بل کان الله یریدان لايعفوحتي يظهرقبح اعمالهم والنبي بمتتضي كرمه وامرالله تعالى فاعف عنهم عجل في العفو فقال الله لم اذنت لم حتى يتبين لك الذين صد قوا و نعلٍ الكاذبين والله عز و جلكان عالمًا بهم واخبر عن حالهم وقال لوكان عرضاً قريباً وسفراً قاصدا لاتبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة وسيحلفون بالله لواستطعنا لخرجنا معكم يهلكون انفسهم والله يعلم انهم لكاذبون وقد احب ان يعلم بنيه حالم ذلك ولذا قال لم أذنت لم فتبين والحمديَّة من ظاهرالأيَّة إن النبي لم يكنَّ عاصبًا في إذنه ولكن الناس اكثر هم لايعقلون وامما في اية الفتح فقد عرفث ان الغفر بمعنى السُرْ قال في ألقا موس غفره يغفره ستره و المتاع في الوعاء ادخله فالمعنى إن في السبابق قبل البعث والاحق إي بعد البعث أوفيما مضى و ماغير سنر ناعصيانك بحجاب الا مكان وعصمناك من العصيان وبوجه اخرنقول انه حمله ذنوب الأمه فغفرهاله وذلك معنى معروف و و رد به الخبر و بهذا الوجه ايض نقول في عورة فاطمة عليها السلام ان الله حملم ذنوب شيعتهم وهي في الواقع قبايح اعمال لهم لأن شيعتهم خلقوا من شعاع نورهم و هم اصحابهم و اعوانهم فذنو بهم عار عليهم قال

المغضل

( 97 )

المفضل للصادق عليه السلام في الاية الكريمه انا فتحنا الايه يامولاي اي ذنب كان لرسول الله ص قال عليه السلام يامغضل ان رسول الله ص قالاللهم حملني ذنوب شيعة اخي و او لادي الأوصيا ء ماتقد م منها و ناخر الى يوم القيمة ولا تفضحني ببن النبيين و المرسلين في شيعتنا فحملهالله إياه وغفر جميعها الحديث فظهر من هذاالخير الشريف ان ذنب الشيعه عار عايهم عصمناالله من العار على موالينا و وقانامن فضيحتهم فهى عورتهم والله تعالى يسترها عليهم وورد في بعض الأخباران الله يستر ذنوب الشيعه إيضًا كما روي عرب على عليه السلام قال يخرج اهل ولايتنا يوم القيمة من قبو رهم مشرقة وجوههم مستورة عوراتهم امنة روعاتهم قد فرجت عنهم الشد ايد وسهلت لم الموار د يخاف الناس ولايخافون و يحز ن الناس ولا يحز نون وقد اعطوا الأمن والأيانو انقطعتعنهم الأحزان الحديثوهذهالكرامة للشيعي ايضاعين أكراماته عز وجل لأل محمد عليهم السلام وهذه سترعوراتهم وقد سترهاالله بنوره اي نور الولاية اذحبال محمد عليهم نوريضي له كل مظلم و ينوجد له كل معد وم و جمبع ما من العصيان الفقدان والعدم والنقص ولاشك ان بالوجود ير تفع هذا النقص العظيم وذلك مما لاشك قيه قوله صفيناو لكاسرافيل الحلل ان كان المراد منها مقام الفواد والاسمية والمسمى فتعلقها بعد تمام البدن بمراتبه وكمالهولذا قالفينا ولكوكذلك النفس والروج والعقل وانكان المرادغيرها مماذكرنافا لقاء لتاخير البيان فان الأر واح الثلثه اوالأكوان مالم تتعلق بالأنسان لايكاد يحيى ولايقوم من قبره واله ويأنيك روقائيل بنجيبة من نور زمامها من لؤاؤ رطب عليها ( 9£ )

محفة من ذهب فتركبينها ويتود روفائل بزما مها وببن يديك سبعون الف ملك بايد هم الويه التسبيح وفي تسخة العوالم هكذا و تاتيك ذوقائيل بالذال المجمه والتاف وفي ناسخ التراريخ وياتيك ز و قائیل ولاشك ان یانیك اسم لذ كورة الملك ﴿ شرح ﴾ اقول اما واقع اسمه فالله اعلم به ان ركبه ص بحسب اللغة يحتمل ان يكون زوف أئيل بالزام المعجمه والقاف من الزوقه بمعنى الزنية وهوتلك يزين الله به عبد ، و ثيل اسم الله تبارك و تعالى او يكون على ما في البحار بالراء المعمله الفاء من الروفة كتوبة بمعنى الرحمة فروفائيل اي رحمة الله وانكان وجه تركيبه من الوجوه الجفرية فيحتمل وجوها ولسنا بصدد تفصيلها لقلة الجدوي فيها ولكن الكلام ف بيان ما ينفع الناس وتحبر السائـل سلمه الله في وجه الأختلاف في بعض فقرات الخبرين فان في الخبر الماضي قال ناقة من فوق الجنة و هنا قال بخيبة من نور وهنا لك قال زمامها بيد جبر ئيل وها هنا قال زو قائيل وامثال ذلك من وجوه الاختلاف ولابد لتوضيح المساله من بيان شريف فاعلم ان سائر العلماء لايعرفون وجه الاختلاف في هذه الاخبارلعدم علمم بالحقيقة ولكنا والحمد لله عرفنا اصل المساله وهي ان الدا رالاخرة لاَ تشبه هذه الدنيا ابداً فإن الدنيا دارا لا عراض و صورها عرضيته واسا وها عرضيته ونعمها وبلاياها واشخاصها وهيا تها كلها عرضية والاممالأخروى بخلاف ذلك ولاشخاصها اشكال اخرولهم اسام اخرى ولنعمها صور اخري واهلها يتنعمون بنعمها بوجه اخرو بالجمله اممهما بالكلية بخلاف الدنيا والدنيا محض مثل ضربه الله لعلم يعقلون وقدعبرالله عن نعم الجنة وعقو بات النار وعرصة القيامه باالاساء الدنيا ويه لمحض تفهيم أهل الدنيافي الجمله ولذلك صرح

في

( 10 )

في كتابه مكر راً إن هذه امثال فضربها للناس والناس الحبهال ظنوا انها حقايق وفا سَوا الدار الاخرة بالدنيا من حيث لا يشعر ون وال الاً مر الى انهم الجمعوا على ذلك فاذا قال الحكم يوما ان الامر، على خلاف ما تظنون يستوحشون ويقولون خالف ضروتنا مع ان ضر و رة عقولهم عقدت على ا م مجتَّث و العاقل يعرف ان الَّد ا ر الاخرة لوكانت على ما يظنون لصارت مثل الدنيا فاسدة ويتيد الاتر ي انهم بظنون الاشخاص بركبون من ابد ان عنصر يه بنسب دنيا وية فانظر بعقلك لوكان الامرمكذ الصارت الاخرة دنيا ويبطل الترکیب باقل زمان فاذ ا قال العاقل انهم بصفون و یلطفون پستو حشون ويقولون أنكر المعاد الجسماني وذلك لانهم ظنوا انكل جسم لابدوان يكون غليظا كثيغا مثل العناصر الدنيا ويه وبالجمله فجميع ماتسمعه امثالذلك كلها امثال ضربوها للناس ومثلذلك فيالجملهان الرجل البالغ اذا اراد ان يببن حلاوة الحماع ولذته للطفل لايمكنه لانه لامشعر له بدركها ولا شهوة حتى يقدر على تصور ذلك فلا بدله ان يضرب له مثلاً ليعرف لذة نوعية فيقول ان الحماع حلوكا لسكر مع ان الواقع ليس هكذا الاانه ضرب مثلا نوعياً و كذب لك اهل العلم يبينون لاهل الدنيا ان فيالاخرةنسا كمحوراء عينا ويحامعها المؤمنون ويلتذون وذلك لائنعند اهل الزمان ذلك اشهى نعمة لهم ولكن العاقل يعرف ان ذ لك وجه نعمة من نم الجنة و ليس لها لفظ يعبر عنها بدل عليها بالمطابقه بوجه يعرفه الجاهل فيعبر عنها بهـذا اللفظ ومثال اخر ان العالم يلنذ بعلمه في نفسه اشر ف لذة ويعبش بها ولا يد ر كالجاهل ذلك ابداً واذا اراد ان يببن وجه التذاذ الجمال يقول ان في نفسى بستانًا كاشرف بسانينكم و اكل باكورتها ـــفكل يوم ( 17 )

لمعمها طعم البطيخ را يحتها رايحة المسك و هكذا والجاهل ربما يزعمان في صدره جنة هكذا فافهم فقد اسقيتك ما؟ًا غدقًا وكذ لك ائمْنًا بينوا جنتهم بالفاظ مانوسة متداوله لعل الناس يقفوا على شي مخى الجملة ومع ذلك لم ينجلوا عنالبيان وجعلوا قراين في كل مقام يظهر للعاقل المرام فاذا عرفت ذلك فاعلم ان في مقام التمثيل يجوز للحكيم ان يعبر عن مراده بامثال مختلفه منجهات مختلفه لان عين المثال لابكون مرادا والمقصود غيره ولكنه بريد تقريب ذهن فالعالم إذا عرف مسالة والتذمنها في نفسه مدة يقول استقت لهنًا ومرة يقول شربت سكراً ومرة يقول ما عذبًا ومرة يقول أكلت طعاماً لذيذا ومرة يقول شربت شربة من ما الحيوان اوماء العسل وربما يقول سرت في ميدان و سيع و مرت يقول صعد ت جبلا و مرة يقول صعدت الي الساء ومرة يغول استضات بسراج اونجم اوقمر وهكذا وهكذ او كلها حق وصدق وليس شئ منها بيان حق ما راه ولايعرف الامن شرب من كاسه و تنعم بنعمته وكذلك نعم الجنه ان في ذلك لذكري لمنكانله قلب اوالقي ألسمع وهوشهيدففاطمه عليهاالسلام تتنم باشرف النعم و تنزل المنز له الرفيعه وقد ع.بر وعن نعمها بالفاظ ثم ان المعبر حكيم ويحكرته قد احسن التعبير ولم بكنف بمحض التمئيل بل اختار لكل مقام اسماد مناسبه فافهم وبيان وجوه المناسبة طويل يناسب غير هذا المقام فاذ اعرفت ذلك فاعلم ان قوله بانيك زوقائيل الخ اشارة الى صغة مركبها فانك قد عرفت سابقاً وجه الاحتياج الى المركب وعرفت ايض حقيقة المركب وهي بعينها ما ذكرنا سابقاً الا ان في الخبر الماضي بين بعض صفة المركب وهنا قال انه نجيبة مر · \_ نورو النجيب الفاضل من كل حوان الا ان مركبها انثى **ومن الاب**ل القر ١٢

القوى ويحتمل ان يكون المراد النافه وذلك اقرب الى الحكمة واصلها من نور الله تعالى و نوق الجنة كلها من نور وفي الباطن يقال ان النجبب هوالكريم وقالعليه السلام وسوف ينجب من يفهم والنجباء وممن شيعتهم ومركب فاطمه انسان من شيعتهالعلو شانبهافان الانسان بركب الحيوان والحيوان بركب النبات والنبات برك الجاد فولى الله وحجته يركب الانسان مع ان الحشر حشر الانسان و الحيوانات لاتعود في مقامهم ولها موقف دون المحشير فافهم ان كتت تغهم و الافاسلم تسلم وهذا المركب مركب من نور ال محمد عليهم السلام وله زمام من لؤلؤوقد عرفت ان زمامه عقله فانه با مره وينها، و زوقائيل عبد من عباد الله و ملك يقو د ، و لعله من تبعة حبير ا نيل و ذلك مقتضى الحكة والحفه مركب من مراكب النساء تركبهاالنساء كالمودج الاانها لاقبة لها وقد مثل لها في الحديث السابق بالقبه ولافرق في الواقع بينها وقالهاهنا انهامنذهبوقال هنالك انهاقبة مننور ومرجع المطلب إلى واحد لانك قدع فت اصل المقصود وإما وجه التعبير بالذهب فظاهر لاولى البصيرة فإن لهذه المحفه وجوه مناسبة بالذهب منها ان الذهب بين المعادن اشر فها وتركيبه تركيب خلو د بالنسمته الي سياير المعادن بل هو أكسير ا فعده عن العمل بعض الاعراض. القليله لوازيلت وطهر عنها لصارا كسبراً فعالا وهو الحج الحقيقي وكك محفة فاطمه عليهاالسلامفانهاصور بهاعليهاالسلامالظاهرةولذلك قال مولانا سيد الشهداء عليه السلم فضة قد خلصت من ذهب فانا الفضة وابن الذهبين ووجه مناسبة اخرى لونها فانها الزهرة الزهرا ولونها اصفر لان صورة الفاطعيه مقام ارض العقل على ماعرفت سابقاً وارضه تتصل بالار واح ولون الروح اصفركما بينا فارض

( 1)

العقل ايضا مايلة الى الصفرة وهي مقام حجاب الزبرجدة التي وقف النبي صلى الله دونها ونظر الي ربه من مثل سم الابر ، وهو مقام الربوبيته والحقيقة الغيبية التي قال وليه امبر المومنين ص ظاهري امامة ووصيته وباطني غيب ممتنع لايدرك ووجه اخران الذهب ببرب المعادن متعلق بالشمس وهي كوكب الطبيعة والحفه ايضا مقام الصور ه وهي الطبيعة لها عليها السلام وحقيقتها مكنونة مستورة في تلك الطبيعة كاللؤلؤ في صدفه وهذا الذهب هومن نورالله فلا يعارض ما مر او نقول في وجه الجمع ان القبه هي كساء الهودج و ما يضرب عليه ليكون ستراواصل الهودج هومحل الجلوس وفي الخير الاول بين كون القبه من نور وسكت عن ذكر نفس المودج و هنا بین مادته فافهم قوله بین یدیك الخ اما المنکه و عد د هم فظهر شرحها مما مضى واما الوية النسبيح فاعلم ان اللواء بمعنى العلم جمعه الوية قال في المجمع العرب تضع اللواء موضع الشهرة ومنه قوله لواء الحمد بيدي يريد آنفرا ده بالحمد يوم القبا مة وشهر ته به على رؤس الخلابق افول يحتمل ان يكون المراد انهم يسبحون الله تعالى ويشتهر ون بذلك او بكون المراد ان لكل خبر جنداً ولم لواء يمشون تحته البته واللواء في يدا قوا هم واشجعهم وآكبر هم بعد ر نُيسهم و اذ ا كان الجند جما ءتهم كنيرين وطوا يفهم مختلفن وطبقا نهم مختلفه يكون الالوية متعدده البة والوية التسبيح مع فاطمه عليها السلام بيد ملا ئکه مخصوصین و هم قوم من شبعتهم کا ور د فی الکر و بیبن و خصوا بالتسبيح لماشاهد وا من تنزه الله و تقد سه في خلقها كما ان لواء الحمد في يد امير المومنين ص لان الحمد اشر ف الثناء واجمله و اختاره لنفسه وقال سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين

( 99)

المرسلبن والحمد لله رب العالمبن فنز ه نفسه عنجميع الصفات واختار الحمد و هو ظاهر في الولاية الكبرى مع ان الولى هو النعمة العظمى كما قال ثم لتسالن يومئذ عن النعيم وقال الامام ف شرحه انه ولا يتنا بل الولى هوالمنعم في الواقع كما أثبتنا ذ لك في ساير ر سايلنا و مباحثا تنا ولست هنابصد دشرحه فهو صاحب لواء الحمد وهوحق التوحيد او توحيد الصفات خاصة والنبي صلى الله صاحب لواء توحيد الذات فافهم وفاطمه عليها السلام لكونها ظهور العصمة تكون حاكية للتنزه والتفدس فجند ها جند التسبيح والتقديس 🌾 قالــــــــ 🗰 صلى الله عليه واله فاذا جدبك السير استقبلتك سبعو ن الف حوراء يستبشرون بالنظر البك ببدكل واحدة منهن مجمرة من نور يسطع منها ريح العود من غـبرنا الخبر 🧩 شرح 🐝 الجد كضد بمعنى الاجتهاد وجد بك السبير اي اشرعت واجتهدت والحوركسبب شد ة بياض العين في شد ة سواد ها وإن تستد بر حدقتها و ترق جفونها ويبيض حواليها او اسوداد العين كلها كعيو ن الظبا قالوا ولايكون في بني إ د م حور و انما قبل للنساء حور العيون لانهن شبهن بالظباء والبقر والحور جمع حورا وعين بكسر العين جمع عينام اي حسنة العينين و ذكر بعض المفسر ير • \_ ان حور عين اي د ر سطات العبون وفي الخبر الحور العبن خلقهن من ترية الجنة النورانية ويرى مخ ساقيها مر · \_ و ر اء السبعين حلة و في خبر عن النبي صلى الله ان الجنة والحور العين خلقتا من نور ابي عبدالله الحسين عليهما السلام وهوافضل منها وفي خبرعن الرضاء انهن خلقن من الزعفران والتراب والكل حق ولا تعا رض بينها اما قوله ان الحورالعين و الخبة من نورالحسين عليه السلام فلانهما من نور الولاية وسيد نا

(1...)

الوعبد الله عليه السلامامرحمل الولاية واعباً ها واظهرحق الأمامة ولذا صار ملقبًا بابيعبد الله وجميع ايمان المومنين ببركته والجنة التى هي ثواب الأيمان ءيــا ن وجزا المؤمنين ببركته و لولاه لما استحق احد حقيقة الايمان وما دخل الجنة والرضوان هذا في الظاهر وفي الباطن هوعليه السلام افني نفسه في الله حتى صار باقيًا بالله و قد قال تعالى في القدسي ومن قتلته اناديته ولذا ور د من ز ا رالحسين بکربلا فقد زارا لله في عرشه فصار منير کل خير و اصله و رزقه الله بذلك الجنة والحو روخلقها من نو ره فمن تنو ربنو ر ه يكون من اهل الجنة فافهم ذلك واما ان الحور من الجنة او من تراب الجنة فلا ينافى ذلك اذ الجنة ايضمن نوره وورد ايضان الجنة من نور العرش وهو ايض عين هذا المطلب اذ قلب المو من عرش الرحمن وقال عز وجل ما وسعني ارضى ولاسائي ولكن وسعني قلب عبدي المومن وهو المومن الحقيقي واما ما وردان الحورخلقن من الزعفران والتراب فذلك ايض عين المطلب فانه عليه السلام عرش الله و هو العقل وقد نزل نوره في عالم الروح وهوا رض الزعفران وهي من نو رالعقل الذي هوحقيقة ابي عبد الله والحور من عالم النفس والنفس خلقت من تراب الروح وهوارض الزعفران وهوالطين الذي خلق منه ادم عليه السلام ولم بعرفه ابليس واستكبر وقالخلقتني من نار وخلقته من طين مع ان نا ره كانت مستنبطة من شجرة النفس و شجر ة النفس كانت ناتبة من الارض التي خلق ادم منهاو بالجمله طال نبا المقال مع ان مرادي الاجمال والمجمر الذى يوضعفيه الجمر بالنجور يذكر ويؤنث كالمجمرة وسطوع الرائحة ارتفاعها ويقمال سطعتني رايحة المسك اذا طارت الى انفه اذا عرفت المعني فاعلمان مولاننافاطمه عليهاالسلام باعمالها الحسنتة واخلاقها

الجميله

 $(1 \cdot 1)$ 

الجميله وعباداتها الغاضله وطاعاتها الكامله تستحق نعما كثيره من عربها لايحصى عددها ولكن ال محمد عليهم السلام كان بناؤهم على ذكر ما يتحمله الناس وكانوا يكسمون من العلم أكثر ، ولم يكونوا يفشون من الفضائل التي شرفهم الله بهما الاكما قال مولانا سميد الساجدين اني لاكتم من على جواهر مكى لاير ي العلم ذ وجهل فيفتتنا وقد تقدم فف هذا ابوحسن الى الحسين ووصي قبله الحسنا بارب جو هر علم لوا بوح به لقیل لی انت ممن يعبد الو ثنا ولاستحل رجال مسلمون دمى يرون اقبح ما يانونه حسنا و بالجمله لم تكونوا يظهرون علمهم وفضلهم على الحقيقة ولكنهم يذكرون بقدر تحمل الناس فالحور التي رزقها الله سميد ننا فاطمه عليها السلام لايحصى عدد ها الاالله تعالى ولكن ذكر صلى الله عليه واله هنا يقدر ما يتحمل الخلق و يقضون المحجب مما فضلهم الله به فذكر من المستقبلات سبعين الف إما المراد من الاستقبال في عالم الحقيقة فهو الاقبسال والنزول من العالم الإعلى لإن الانتقال المصاني غير ميسور في عالم الحقايق فان الحركات الجوهرية مخلاف الاعراض مع ان اصل الحركة الجوهرية محل النظر الابوجه تاو ىل مناسب فالحور المخلوقات من نور مولانا الحسبن ص لاتنتقل في عالم القيامه من مكان الى مكان ولكنها تازل من وجهه الذي هومنير الكل الي الاسفل وهو وجه الله الباقي فاذ اصعدت فاطمه عليها السلام في صعود هالتلحق مقامها الاول بابيها وبعلها وبينها يقبل اليها الحسين عليه السلام من العرش اذ ورد اخبار كثيره تدل على انه في العرش ولا ينا في ذلك ابض حشره ونشره في المحشر فان الحشر والنشر محضوص بالحجالى التي يعرضها الفنا بنفخ الصور لاالوجه الباقي بعد فناءكلشي

(1.7)

وهوحقيقة الامامعليهالسلامفانها باقية قبلالصور ومعه وبعده وتتجلى الى المحشورين بحسيب شانهم وفاطمه الزهرآ مصلوات الله عليها تشاركهم في تلك الحقيقة لان كلم من نورواحد الاانهم بحسب المحالي منعددون فالحقيقة ناظرة إلى مجلي الفاطميه في حشرهاكما إن الفاطمية تثتاق الىمجلى مولانا الحسين عليه السلام لتنظر اليهافي العرصة فاذا تجلى اليها الحسبنعليه السلام تستقبلها حورحسان وهن بملاحظة سبعة الاف و بملاحظة سبعور ` الفاً بعد د الدرحات و مرد ستو ر مد فة العدد سابقًا و بايد ي هن مجامر تعبير عن حسن را يحتهن وان بسطوع انوارهن يتعطر المحشر ولماكان الدابفي العرب التبخير بالعود في المجام كما هو الإن ومن أكرامهم للضيف التد هين والتدخين ذكرذلك خاصة ولكن بين ان المجام ليست من الفلزات او الاتريه اوغيرها ولكنها من نور الله سبحانه وكذلك ليست فيها نير إن لإن النار من سخة الله و من اسباب التفتيت والافساد مع انها من الطبيعة و مادة الشيطان فقال انه ليس فيها حمر وككن يسطع منها ريح العود من غير نار و اختار لفظ العود خاصة لحكم منها انه ريح طيب يقوى القلب ومنها ان العود بنت ىنبت من ألارض كما ان البدن ينبت فبينها مناسبة تامه ستلذمنه ولذاورد الحث على تخضير الميت وورد ان الجريدتين ترفعان عداب القبروكذلك العود له نوع تقويةللبدن والبخور الذي يؤثى به لتبخير فاطمه عليها السلاف ايض من تر ا ب الجنة ويقوى فاطمه لانها من الجنة كما وردعن الرضاعليه السلام قالب قال النبي صلاً عرج "بي إلى السمام اخذ بيدي جربر ئيل فاد خلنى الجنة فنا و لني من رَطْبِها فاكلته فتحول ذلك نطفة في صلى فلما هبطت الى الارض واقعت خد يحه فحملت بفاطمه عليها السلام

ففاطمه

(1.7)

ففاطمه حوراء انسية فكلما اشتقت الى رايحة الجنة شممت رايحة ابنتي فأطمه وفي رواية ادناني جبرئيل من شجره طوبي فناولني من ثمارها فأكلته فحول الله ذلك ماءكا في ظهرى فغاطمه طينتها البشر ىه من ثما رالجنة ولذا تتقوي وتستانس بالحور والبخور من الجنة ثم اعلم ان للحور درجات فمنهن جزيئات اذهى ثواب الاعال وصور الحيرات فالغالب عليها الملكية والجزئية ومنهن كليات وهن انسيات كما ورد في الخبران النساء المؤمنات حور فلا ستبعدان يكن المستقبلات في المقامجزئيات وبعدهامن النساء الصالحات المؤمنات القانتات العابدات فافهم 🌾 قا لے 🧩 صلی اللہ علیہ و الہ و علیهن اکالیل الجو ہو مرصعة بالزبرجد الاخضر فيسرن عن مينك فا ذاسرت من مثل الذي سرت من قبر ك الى ان لقينك استقبلتك مريم بنت عمران في مثل من معك من الخور فتسلم عليك وتسير هي و من معها عن يسارك ثم تستقبلك امك خديجه بنت خوىلد آول المؤمنات بالله وبرسوله ومعها سبعون الف ملك بايديهم الوية التكبير 🌾 شرح 🧩 نقلت هذه الفقره من العوالم والبحار لانكلتا النسختين اللتين كانتا عندي مصحفة اقول الاقاليل حمع أكليلكا زميل وهوالتاج وشبه عصابة تزين بالجوهر والمرصعة بمعنى المركبه او المقدر ، و المراد ان تلك الا كاليل محلاة بالزبرجد ولم يعين عليه السلم لون الجوهر وبمقتضى الحكة وكونها من اهل اليمين يحتمل ان تكون من الدرة البيضاء لانها من نور العقل و لو نه ابيض الا انهامحلاة بالزبرجد ة الخضرا. لنزوله الى النفس ولون النفس اخضرفان الجنة ميف عرصة النفس كماعرفت سابقًا و هي تسير من جهة اليمين لانِها من جهة العقل و من عند الرب تعالى او تكون سبب اليمين و البركه و اما استقبال مريم (1.2)

وخديجه في مثل المقام و معر فة حق المساله فيحتاج الى بيا نين آمــا استقبالها بعد السير بهذا القد ر فذلك لان الحشر كون مرف قبر الطبا مع فبد ماخرج الانسان من قبره يسير صاعداً في الد رجات وفي سبر ، يمر بكل عالم من العولم ومقام من المقا مات و في كل عالم ير ي اهله الواقفين فيه كماكان في معراج ر سوا لله صلى الله علية وإله انه كان بري في كل سماء حماعة مخصو صبن من الملائكة و الانبياء وكذلك الام في المعاد فانه ص عرج من سبيل النزول في طريق العود فافهم فإذا سار الساير من قبر الطبايع الى ساء المثال و منه الي عرصة المادة يجد هنا جماعة من الملائكه ومن الخور العين فاذا صعد منها ابضًا الىعرصه الطبايع ومنها الى النفوس يحدهنا الاناسي اذهى عرصة الجمع ويرى هنا من الحور اكملها وإعلاها ففاطمة عليها السلام لما سارت الى عرصة المادة استقبلتها جمع من الحور العين النا ز لات الى عرصة المادة و هن جزئيات و ا ذ ا صعد ت منها مقدار ما سارت منعرصة الطبايع تري هنا الاناسي واول من للحق بها مريم وخد يحه لما سيظهر انشافانك اذا عددت المر اثب من الجسم الى المادة ومن اسفل المادة الى النفس تراها متساوية فتدبر وبوجه اخر نقول انها اذا صعدت منالعناصر التيهي قبر الانسان تستقبله ملئكة الساوات فاذا صعدت الىفلك التمرفاك الحيوات ووصلت الى اعلاها تستقبلها الحوروهي بملاحظة تعد من المثال الظاهر في الزهر، وإما عطاره فهوفي عالم الحقيقة ارفعمن الزهرة لمعنو يتها والزهرة قريبة من الحس و بعد ماسارت طول فلك الز هرة تصل الى الشمس المادة و الطبيعة الثانية وظاهر العرش وهيمقام ابرهيم خليل الرحمن وموسيكليمه وقد را هما رسـول الله صه هنا ليله المعراج فتستقبلها ف المفام

١٣ مر يم

(1.0)

مريم ام نبي الله عيسي واصله ومحله وخد يحه امها واصلها وماد تها فافهم انكتت تفهم واما وجه تقدمهما على حوا واسيه فذلك عسير و اسال الله ان بو فقنی علی البیان بحو له فاعلم ان الخلق لهم د ر جا ت راتب <sup>ف</sup>منهم جز يئون و منهم كليون و الكلي يكون سعة و جود . اكثر وحيونه اد و و الجزئي بخلاف ذلك و ذلك بحسب فعلياتهم فمن فعليته كثيرة له حياة وبقاً في اكثر المراتب حتى إنه ربا يحيُّ في البرزخ بل و دون البرزخ الاتري انه و ر د في شان العلماء ان اعيانهم مفقودة وامثا لهم في القلوب موجودة ووردان المومن حي في الدارين و و ر د في شان المومنين ان منهم من اذ ا مر عـلي قبر . حمل حنطة يعلم عد د ها فالله اكبر ما اعظمه من شان واجله من مقام ولكن الناس اكثر هم لايعقلون فالكليون بعد مو تهم و في حشرهم يحيون في أكثر المراتب ويسبرون والجز أيون بحسب شانهم واخر المراتب في الجز ئبه إن يحي في القيامة الكبري الاتري إن المستضعف والمخبون والطفلكلهم يحشر ون في القيامة ولكنهم بعد الموت يبقون فيقبورهم ولايحيون ولايطلعون على المثال ابداً و بعد تنبههم يتنبهون في عرصة القيامة ولكن الكاملين يحيون ويعشون طول هذه المدة الى القيامه فخد يجه و مريم لكونها منكبار النساء يحيين من اسمغل المراتب ويذهبن الى الاعلى الى مقام معلوم واما وجه تاخر استقبال خديجه بحسب دلالة اللفظ فيحتمل ان يكون لحر متها وامومتها فانها مع حيوتها ووجود ها في المقام لاتعد من المستقبلات او يكون المراد من العطف بثم محض التراخي في البيان وذلك وجه والحوريات التي تستقبل معهما أكمل بحسب الشان من الاوليات ثم انه ذكر ص ان مع مريم حور بعدد الحور اللواتي كانت مع مولاتنا و مع خد يجه  $(1\cdot 7)$ 

جاعة من الملائكه فيمكن ان يكون استقبال الجميع في مقام فيكون جمع الملائكة والحور معها ويمصن تفرقهما ولكن ٓذكر الملائكة في المقام وترك ذكر الحور لظهور كونهن وكك ترك ذكر الملائكة مع حريم لظهور كونهم ويكن ان يكون وجه خصوصيته في ذلك وهو تعظم لشان خديجه بان الجماعة معها خدامها فان الامام عليه السلامقال ان الملائكة لخدامنا وخدامشيعتنا اولمحض تشريفها يتبعها رجال فان الملائكه رجال والحور نساء ولكل وجه وبيد هم الوية التكبير اما الملائكة الذين كانوا مع فاطمه كانت بيد هم الوية ألتسبيح لانهم كانوا يحكون حال فاطمه و هي مظهر التنز . و الملائكة الذين مع خديجه يحكون حالها وهي مظَّهر التكبر فان الكبرياء ادون منَّ السبوحيته ولذا قال الله عز وجل ألكبريا مردائي والرداء ما يلس فوق جميع الالبسته وقالله الكر يافي السموات والارض وقال رسول الله صلى الله عليه واله في صفة الساوات و الارض اذ سئل عنهما جلال ربيجلال ربي وخديحه شانها اد ون من شان فاطمة عليها السلام فانها من رسول الله صلى الله عليه واله كماقال فاطمة بضعة مني واماخد يجة وان كانت كبيرة الاانها دون د رجة فاطمه مع انها قد طلعت من سائهاوظه منهاكيريا الله وجلال الله بهذه الملاحظة فلذلك يكرون الله الملائكة الساير ون معها ووجه اخر مــا عرفت انها اي خد يجه تستغبل بنتهــا في السموات و هي مظهر الكر يا أالله تعالى و بالجمله وجوه الحكمة كثيرة لكل كلام من كلما نهم واما في الباطن فالحور نسا مؤمنات كما ورد في الخبر فان المومنات حور حسان وإما الحور الجزئيات فمي خيرات كما قال الله تعالى فيهن خير ات حسان وهي نساء بنتت من اشجار الجنة من حافة نهر فيها فمن ملكيا ت جز ئيات |

 $(1 \cdot Y)$ 

تلتذ المومنون منهن كما يلتذون من الاعمال الحسنه في الدنيا واما الحور الكليات فهي نسبام مومنات وهن اناسي وتستأ نس فاطمه عليها السلم بهن اذهي ايضاًحورا ً انسيه الاان شـــانها ارفع ولابكاد يبلغ مقامهاغيرها من النساء والملائكة ايضًا جماعة من رجال الشيعه فانهم عباد الله واخرون وهم العابدون الناسكون الصافون الراكعون الساجدون وهم الذين وصفهم الله في كتابه باسم الملائكة اذقال وما جعلنا اصحاب النار الاملئكة اي اصحاب الامام فأنه عذاب الله ونقمته للكفار ولاتستغرب هذا التفسير اما سمعت فيصفة امير المؤمنين اته رحمة الله على الآبرار ونقمته على الفجارا ما سمعت قوله إنا اضرا من جهنم القاطعة فما جعلنا اصحاب الناراي الامام اذ يعذب الله تعالى الخلق به و ايضا هو الجنة للابرار اذ ينعم الله المومنين بوجود. كقطو الما فى الاصداف دروفي فم الافاعي صارسما افهم ذلك ان كتت من اهل الفهم و اصحابه ملئكة الرحمن اي شيعته الجزئيون و امسا الكليون فشانهم ارفع من الملكيه او الكليون ايضاً الاانهم ملحقون بالعالين اوهم المسومون وبالجمله جهات التفسير مختلفه الا انا نريد الاجمال واما وجه سبر مريم ومن معها في اليسار فيحشمل ان يكون لاجل انسانيتها فان الانسان له نفسأنيه والحور الاوليات كانت مادية والمادة تنزل العقل فمي تمشي من جهة اليمين و مريم تكون صاحبة ملكة نفسانية والنفس من اليسار والله اعلم بوجو ه الحكمة ولا يلزم من ذلك شرافة الحور على مريم فان الشرف بالجامعية اما سمعت ما ورد في صفة العقل ان الله قال ما خلقت خلقًا احب الى منك و لم يقل أكرم منك على ولكنه أكرم الانسان و قد نقلته بالمعنى وكذلك الامر سيف مريم عليها السلام فانها لانسا ينتها اكرم من

(1.1)

الحورمع انها تقوم من اليسارواما التسليم فهواول تحية اهل الجنة كما قال تعالى تحيتهم فيها سلام واخر دعويهم ان الحمد لله رب العالمين ومعنى التسليم الدعاء بالسلامة من جميع الافات و البلايا و الامراض والموت اي بعد ذلك ر ز فك الله الراّحة والامن والسلام اسم الله و هو السلام و منه السلام يتبرك المؤمن بذكر ه عند لقاء اخيه المومن وفي وقت الورود في الدار والبيت وإن كان الانسان وحد وفيذكر ربه ويساله ان يعامله وغيره بهذا الاسم المبارك فمريم اذا زارت فاطمه تسلم عليها لذلك 🌾 قال 🔆 صلى الله عليه واله فا ذا قربت من الجمع استقبلتك حواء في سبعين الف حوراء ومعها اسيه بنت مزاحم فتسير ان هما و من معها معك و في بعض النسخ حورا في سبعين الف حوراء والاول اصح 🔆 شرح 🧩 اما وجه تاخر استقبال حوا و اسبه فماع فت المما بالنسبة الي خد يجه وم يم جز ئيتان فظهور ها قبيل المحشر وعدد الحورًا في ڪلها بلانف وت اذهى بعد د المراتب ويحتمل وجه ظاهري في التقد م والتاخر وهوان مريم ام عيسي وحواء ام جميع الانبيا و المرسلين فحرمتها أكثر وكل منهواعظم حرمة يكون استقبالها اقرب مري المنزل والوطن واماخديجه فلمقام الامومه وكثرة الانس والحب تستعجل ووجه اخرقرب الشرع وبعده واتحاده واختلافه فان خديجه کانت قبل بعث نبینا علی شرع ابر ہم و بعد البعث علی شرع نبینا فالمناسب ان تستعجل بالاستقبال ومريم كانت على شرع موسي و عيسي و شرعها متصل بشر ع نبينا فتسبق حواء و اما حواء فمي على شرع ادم و هو بعيد من نبينا فتبطئ في اللحوق ويبقى الاشكال في حال اســيه انها لم تستقبل مع حواء فلعل ذلك ايض لبعد ها فا نها

(1.9)

كمانت على شرع ابر هيم في بدأ امرهـا البته و في او اخر امر ها ان کانت حیة في ذ من اتی موسی علیه السلا م بشرع جد ید و نسخ شرع ابراهيم عليه السلام رجعت الى شرعه و الافلا و على اي حال تكون ابعد من شرعنا وكونها مع حوا لايستلزم وقوفها معها بل لعلها نكون مقدمة على حواء وبالجمله كل ذلك حيوث وجهات تذكرها والله اعلم بحقيقة الامراذ لم يروحديث في وجه الثرتيب حتى يصيرسبب يقين الانسان بمايعرفه الاانا ببنا ذلك بحسب القواعد المستنبطة من الاخبار والاثار 🛠 فالب 🧩 فاذا توسطت الجمع وذلك ان الله يجمع الخلائق فى صعيد واحد فتستوي بهم الاقدام ثم ينادي مناد من تحت العرش يسمع الخلايق غضوا ابصاركم حتى تجوز فاطمه بنت محمد صلعم ومن معها فلا ينظر اليك يومئذ الا ابر ہیم خلیل الرحمن صوعلی بن ا بي طالب 🧩 شرح 🧩 فاذا توسطت الجمع اي جلست وسطهم والمراد من الجمع اهل المحشر وقوله وذلك برهان للتوسط يعني ان الله يحمع الخلابق كلهر في صعيد واحد والصعيد بمعنى وجه الارض وقيل انه التراب ومنه قوله تعالى تيمموا صعيدا طيبًا واذ اكان حميع الخلايق في نراب واحد ففاطمه عليها السلام تتوسطهم ثم انه ليس المراد من التوسط الوسط الهندسي الظا هري بل ألمرا دكونها معهم مع انها في الوسط الحقيقي اي تكون قلبهم وقطبهم ولكها تكون اقرب من جهة الرب فهي في اعلى القيامه في قرب محمد و ا له صلوات الله عليهم قوله فتستوي بهم الاقدام جزاء اذااي بعد توسطك تستوي بهم الاقدام كناية عن قيامهم على اقدامهم فان قول المقائل استوت به راحلته اي حملته على ظهر هــا وكذلك استوت به قدمه اي حملته

(11.)

عليها فاذا عرفت المعنى الظاهر فاعلم ان مجمع الخلايق حيث بدئوامنه وخلقوا هنا وهوعرصة الذراذ ثبت بالبراهين القطعيه بل بضرورة الشيعه ان الناس خلقوا اولا في الذر واختلاف الناد ر منهم نا د ر لايعتد بقوله وعرصة الذرعرصة الميثاق خلقهم الله هنا وجعل لهم ما اذاسا لهم اجابواكما فى الخبر اى جعل لهم جميع ما يشترط في فهمً السؤال وألجواب والانسانية والنطق ثم دعاهم فاجا بوا وهم ذرثم اما تهم هنالك و اخرجهم من تراب الدنيا و سيعود ون الى حيث التكليف للجزاع وهوعالم الذربد بكا والقيامة عوداً وكلهم نازلون من الذرحتى الانبيآ و المرسلون فيعودون اليه نعمعالم الذر وسيع اوسع من الدنيا بمرات لا تتنا هي و اهل هذا العالم واقفون في مقامات بحسب شانهم الا ان كلهم في عرض واحد كما ان عالم الاجسام عالم و احد و لکنه مستطیل من العر ش الی الفر ش وکلها من عرض الجسم فافهم ذلك فعلى ذلك نقول جميع اهل المحشر في عرض واحد و ان کانوا صفوفاً کما و رد انهم يقومون صفوفًا في عرض واحد و فاطمه توسطهم وفي ظاهر الظاهرنقول انها تقوم وسطهم اي بالعدل بالنسبته اليهم لانها من الامة الوسط كما فالـــــــــــــــــ ا لله تعالى وكذ لك جعلناكم امة وسطا اىعدلاً والاية مخصوصة بالائمة الطاهر بن سلام الله عليهم فى الباطن بل في الظاهر ايضا وورد ان نز و لها ائمة و سطًا والمراد من هذا العدل كونهم متوحدين منفردين وكون نسبتهم الى جميع اهل المحشر بالسواء والالماكانوا فادرين على الشفاع**ة و** الشهادة والمحاسبه ولاشك ان كل الامر بيد هم و هم و لى الدار ين واما استواء الاقدام بتوسطها فاعلم انها المؤثرة على ماعرفت سا بقاً مجملا ومن ساير رسايلنا مفصلاً وْجميع الخلق اثارها واثار اثارها

وهكذا

(111)

و هڪذا او من اظلالها و اظلال اثارها و هکذا و حميع ما للاثر كله من المؤثر فحركته به وسكونه به ولذا ورد في الزياره بكرتحركت التحوكات وسكنت السواكن فسيبر الخلق الي عرصة المحشر بسير فاطمه و وقوفهم بوقوفها اذ الكل اشعتها الاتري إن الشمس اذ اجرت في فلكها تجري الانوارو اذا ركدت تركد و اذا غربت تغرب وكذلك حال الخلق بالنسبته الى سيد تنا فما د ام سيرها الىعرصة المحشر تسبر الخلق واذا سكنت ووقفت تقف ولاتقف الافي منتهى الغاية واعل ان هذا السير سير معنوي بالعلم والعمل والترقيات المعنويه لاصوريّ ظاهری کمشی الماشــــبن والخلق یسیر و ن هکدا باقد ا م امتثا لهم حتی بصلوا الىعرصة الجمع والموت جسر ممدودين الجمع والدنيا ولا بد من العبور عليها طوعا اوكرهاً ومثال هذا السرماراه شيخنا وعاد نا الشيخ الاوحد الامجد الشيخ احمد بن زين الدين الاحسائي اعلى الله د رجته ورفع منزلته في طيغة قال عليه السلام رأ بث اني محضرة واحد من الائمه الاطهار عليهم سلام ابتمه وهويعملنى في كتاب ورأيت الناس کلہ بنے صعید وأحد قاع صفصف وکا نوا یسیر و ن وکا ن سیر ہم بسبب انتقالي منه وتعلى وهذا السبر مثل سبر الخلق باقد ام الامتثال ان عرفت فافهم وقوله ثم ينادي الى اخر مرسابقاً شرحه ولانعيدواما خصوصية نظرابرهيم عليه السلام فللابوة الظاهره ولاتحادالشر يعة ونظر امير المومين عليه السلام اليها وجهه ظاهر و وجه اخر لنظر ابرهيم ان حقيقة الائمة وفاطمه عليهم السلام مؤثرة الانبيآ سلام الله عليهم وهم وان كانوا في الاثريه مشاركين الاان د رجا تهم مختلفة ومراتبهم متفا و تة قال الله تعالى تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض الايه ولاشك ان اولى العزم اشرف من الرسل ومنهم نوح وابرهيم و موسي و عيسى

(114)

و اشرفهم خاتم الانبياء صلى الله عليه و اله و على حميم الانبياء امساً کون موسی و عیسی علیهها السلا م انز ل د رجة من نوح و ابرهیم عليهما السلام فمسلم ولكن الاختلاف فيهما فذهب بعض الى ان نوح شيخ الانبياء ومقامه ارفع واستدل بقوله تعالى انمن شيعته لابرهيم و ذهب بعض الى ان ابرهيم شـــانه ارفع بمقتضى انه اب النبي و ان دينه اشرف الاديان وربما باول قوله ان من شيعته لابرهيم بمحض انه بشايعه و ان كان ارفع منزله او يكون مرجع الضمير امير المؤمنين صكما في الخبر وهذا القول عندي اقوى ومما يدل عليه هذ الخبر فاذا عرفت ذلك فاعلمان الانبياة سلام الله عليهم لاخلاف درجا تهم لايستفيضون من آل محمد عليهم السلام بنسبة واحدة فانهم وان كانوا ف عرض واحد نوعاً الاان منهمعرشي ومنهمفرشي والعرشي يستفيض من المؤثر اولاً و هو المفيض على الفرش بل أقول إن كل سبب ومسبب وعلة ومعلول امره هكذا فانها بالنسبة الى الله كلهآ عباد مخلوقون ولا يكون و احد منها اقرب الى الله مر 🖕 غيره قال الله عز وجل خلفكم وما تعملون فانت وعملك مخلوقان لله تعالى ولكن مع ذلك يثبت بينك وببن عملك العلية والمعلوليه وانت تخلق اولا ويخلق عملك بككما ان نور الشمس مخلوق بها افهم عنى ذلك حتى تفوز مع الفائز ين وكذلك الحال في الاناسي فانهم فے عرض واحد يجمعهم الانسانية ولكن منهم عروش ومنهم سا وات ومنهم شموس و منهم اقمار و منهم عناصر و لاشك ان كل شي مستمد من اعلاه قال عليه السلام ابي الله ان يجري الااشيأ الاباسبابها فافهم وكك الامر في الانبياءُ فاولوا العزم يستفيضون من مبادي عللهم اولاً و يفهضون الى الرسل ويستغيضون الرسل ويفيضون الى الانبيا ثم الانبياء

يفيضون

12

(11#)

يفيضون الى سابر الناس واولوا العزم ايف د رجا تهم مختلفة اما الخاتم فشانه ظاهر واما الباقون فاولهم هوالواسطة بين الائمه وبينهم واولمم ابرهيمكا هوالاةوي والادنون لايقدرون على الاستفاضة من الاعلى بغير وأسطة بل لايقدرون على النظر اليه وكل ما يشاهدُون من نور الاعلى يشاهدون من وجوه الوسايط فابرهيم عليه السلام ينظرالي مولاتنا فاطمة الزهراء صلوات الله عليها بلا واسطة لانه اقرب منها و الباقون ينظرون الى وجه ابرهيم وسايرالو سابط باختلاف الدرجات فافهم وهذا حق المساله فابرهيم من بين جميع الناس ينظر الى الائمه ونوح ينظراليه وموسى ينظر آليه وعيسي آلى موسى وكك الرسل باختلاف مناز لهم و درجا تهم ينظر و ن الى عيسي ولكل درجات مما عملوافمجموع الخلق يغضون أبصارهم بالطبع عن النظر الى وجه فاطمه عليها السلام فافهم 🧩 قالـــــ 🕊 صلى آلله عليه و اله و بطلب اد م حوأ فير بها مع امك خديحه امامك 🧩 شرح 🧩 يظهر من هذه الفقره ان خد يجه تمشي امامها ولا بلزم ان يكون مشيها امامها للشرف بلمن باب تعظيم فاطمه عليها السلم وتمشي حواء ايضاً معها ويحتمل ان يكون تقدمها ايضًا لمحض الامومة فان للامومة حمًّا عند الله تعالى واما طلب ادم لحوالان حواء خلقت من ضلعه وكل شيَّ برجع الى اصله 🧩 قالــــــ 🗰 صلى الله عليه و اله ثم ينصب لك منبر من النور فيه سبع مراق بين المرقاة الى المرقاة صفوف الملائكة بايديهم الوية النور ويصطف الحور العين عن يمين المنبر و عن يساره و اقرب النسا منك عن يسارك حوا واسيه ﴿ شرح ﴾ المنبر مقام العروج والصعود واصل من النوراذ هومن فضل الله ورحمته على فاطمه وله سبع مراق بعدد طبقات الساوات وذلك

(111)

ان فاطمه عليها السلم يوم القيمة تصعد الى ما منه بدات وقد بدء خلقها من عليين اعلى الجنة و الجنة التي هي مقام ال محمد صيف الكرسي وسقفها عرش الرحمن ونفس العرش في الواقع مقام الاجمال والابهام والاطلسيه وليس هنا محل تفصيل الجنان ونعمته نعم نعمه اجماليه كليه ولهم مقام هنا بوجه اخر لست هنا بصد د ذكره و امًا في الكرسي فهو مقام تعيشهم وتنعمهم وهو مقام الولاية وظهور النفس الكلية والكرسي هوالفلك الثامر ف والافلاك دونه سبعة وهي تصعد منها الي ان تبلغ الكرسي مقام نز و لها و هذا منبر لها في الواقع واما الكرسي فهومقام الوقوف واما ساير الخلقوفهم في الدرجات واطراف المنبر تصطف الحور العين مجتسب درجا تهن والملئكة ايضاً واقفون في اطباق السماوات و بوجه اخر نقول ان لها سبع مراق ومقامات من الجسم الى العقل و هي بحقيقتها واقفة على مد اركها ومشاعرها فسمي النبي صلى الله عليه واله مقامها بالمنبركما سمى مقامه الوسيله ويحوزان يغال مرافي هذا المنبر سبعون ويحوزان يقال انها سبعائة باختلاف ملاحظة الدرجات ووقوف حوا واسبه عن إيسارها لانهها من اصحاب النفس ولم يبين في المقام محل مريم وخديجه ولعلها ايضاً تقفان عن اليسار لقوله اقرب النساء ولفظ النساء عام شامل ويحتمل ان يكون وقوفهما عن اليمين ويحتمل ان تكونا اقرب النسام بعد هما وترك ذكرهما للوضوح ولكل وجه ولانحتم شيئاً منها والحكيم يعرف وجه التحير فيما سكتواً عن بيانه فانه لايجوز للعاقل ان يتكلم فيما لانص فيه ويحمْ فيه شيئًا ﴿ قَالَ ﴾ صلى الله عليه و اله فاذا صرت في اعلى المنبر أتاك جبر ئيل فيقول لك يا فاطمه سلى حاجتك فتقولبن بارب ارني الحسن و الحسين فياتيانك

و

(110)

واوداج الحسين تشخب دماً وهويقول يارب خذلي اليوم حقى ممن ظلمني فيغضب عند ذلك الجليل ويغضب لغضبه جهنم والملآ ئكة اجمعُون 🌾 شرح 🧩 اما وجه طلب فاطمة عليها السَّلام رؤيتهما فظاهر وليسطلبها لروأيتهما لفقد ها لهما فان كلهم واحد وليس يفقد الشخص نفسه ابدا ولكن طلبها لرؤ يتهها على ما بهها من مصاب كما يظهرمن اخبار اخرواما اليان مولاي الحسبن عليه السلام واوداجه تشخب د ما فمن الاحاد يث الصعبه اذفي القيامه لايكون شيُّ من الاعراض ولاتصعد الي هنا حال الفناء و الاضمحلال بل الموت بو تي في صوره كبش المحوتذ بجردون ذلك المقام وانقطاع الاوداج وسيلان الدم ايضًا من اقسام الفنا فكيف ياتى الحسبُسْ هنا هكذا ولواثى للزم اتيانكل مريض بمرضه بل يلز م اتيان شمر بحال اشتغا له بقطع راسه مع ان الاخرة د ا ر الخلود فيلز م ان يكون هو روحي فد ا ه دايًّا في هذا الحال و هذا خلاف العقل و النقل و معرفة هذ ه المسئاله عسيرة جداً فاعلم ان اتيانه بهذا الحال واطلاع فاطمة عليها السلام عليه بوجهين و بذٰ لك ير تفع الاشكال الوجه الاول اتيان شهادته بصورة جزائه وفي كتاب عمله فانجميع ما يعمله العبدكا ئناً ماكان يكتب له في كتاب عمله وكتابه صورته الذاتية وينشر له يوم القيامة هذا الديوان فيطلع على عمله ويحزى به ان خيرًا فخيرًا و ان شرًا فشرًا ولكل عمل وجه تاثير في النفس خاص لا يؤثر غير ه ذلك فان بالصلواة يترقي ويتنعم ويتلطف النفس بوجه مخصوص وبالزكوة هكذا مع ان صورة النفس واحدة لاتتغير ومثال ذلك المولود المر مسى فانه بكمل بالتساقي والحلول والعقود ويحصل له مر • كل تسقية حال مخصوص واذا نظر الحكيم الى المولود يعرف انه ستمي

(117)

ستة او اقل بل بعرف ان مقد ار الماء كان كثيرًا او قليلاً او في حده و لیس ذلك الالان لكل ما وجه تاثیر خاص لا و ثر غبر . مع ان الماء لا يكون موجوداً في المولود وكك تاثير الاعمال في النفس و وحسين عليه السلام ياتي يوم القيا مه و له مقام عظيم حصل له من شهادته وهوفي الواقع نفس هذه الشهادة اتت بصورة اخروية قالــــ صلم الاعمال هي صور الثواب و العقاب و قال انماهي اعمالكم ترد البكم فالشهادة تجئ يوم القيامه وسيجز بهم وصفهم الا انها على ما ينبغي للاخرة والعالم إذا نظر إلى المحشور يرب يعرف إيما لم بصورة الجزأ فغاطمه عليها السلام اذا نظرت الى ولدهما وما اثابه الله من الدرجات يعرف منها عمله والوجه الثاني ان الدار الدنيا و ما فيها تطوى بالنسبة إلى العباد ولكنها مكشو فة منشو ر ، لله تعالى وكذلك عالم المشال والله تعالى يطلع على الجميل وبعمها علم الاحاطة فهوالمطلع على ما في الدنيا والناس في الاخرة كما يطلع الان على ما مضي و ما سياتي و عند وكتاب حفيظ ولا بضل ولا ينسى ابدًا فهو يعل مولاناالحسينعليهالسلامفيالطف فيجميع حالاته قبل شهادته وبعدها والخلق بعبر ون في العرصات وكل احد يشهد ما شهد ، ولا يعلم الغيب الا الله وفي يوم القيامة لا يكشف من عمله ذلك للناس الابقدر حاجتهم وما يقتضى الحكمة فلاكل من وقف في الموقف يطلع على اعال جميع العباد بل يعلم من اعمله الله نعم يوقف الله كل احد ومن الخلق على عمله لاتمام الحجة ويظهر للمومنين فبايح اعمال الكمار للعبرة زيادة الشكر وسرورهم وتفضيح الاعد اوبكم عن الكفار قبايح اعال محبي محمد وال محمد لثلا يطلعوا على معاصيهم نكر بمًا للائمة عليهم السلام وفاطمه عليها السلام نسال في المحشر ربها ان بريها ولدها

في

(11Y)

في عرَّصة كربلا فتربه على حاله وما ورد في بعض الاخبارانها تومران تنظر في قلب المحشر اليه فتنظر فترا ، على حاله او تر ايه في باب الجنة صريعًا لابنا في ذلك اذ يكن رؤينه بماذكرنا من ثواب العمل ويمكن ان بكون المراد من باب الجنة الدنيا وكذلك قلبالاخرة اذ ذيل القيامه الكبري مترام إلى الدنيا ومن هذا الباب ما ورد أن السقط يجئى محنطًا على باب الجنة فيقال له اد خل فيقول لاحتى يد خل ابواي قبلي ولاشــك ان السقط قبل الولادة الدينو به لابكون انسبانا ولا يحشر مع الاناسي ولايد خل جنتهم فان بدأ الانسانية وقت الولادة الانسانيه فافهم واما معرفة غضب الله تعالى فلا تخلومن الاشكال فانه لاشك ان ذات الله تعالىمنز هة عن التغير والتبدل وعروض الاعراض فانها احدبة والاحد لايتغبر ولايتبدل ولايسبق له حال حالا و لاسر و ر له ولااسف فانه تعالى ليس مثل خلقهفمعني غضبه ورضاه على الظاهرانه يعامل معهم معامله من يغضب اومن يفرح ويرضي وذلك مثل قوله فلما اسفونا انتقمنا منهم وقوله نسوا الله فنسيهم وقوله ومكروا ومكرالله والله خبر المأكرين وورد فيمعناها وشرحها فيالباطن اخباركماورد عنابىعبدالله عليه السلام في قول الله عزوجل فلما اسفونا انتقمنا منهمقال ان الله تبارك وتعالى ياسف كاسفنا ولكنه خلق اولياء لنفسه ياسفون ويرضون وهمخلوقون مد برون فجعل رضاهم لنفسه رضا اوسخطهم لنفسه سخطاً و ذلك لانه قال ايضاً من اهان لي و لياً فقد با رزني بالمحا ر به و دعاني اليها ا وقال ايضاً من يطع الرسول فقد اطاع الله وقال ايضاً ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله وكلهذا وشبهه علىماذكرت لك وهكذا الرضا والغضب وغيرهما من الاشياء مما يشاكل ذلك ولوكان يصل

(11A)

الى المكون الاسف والضنجر وهوالذي احدثها وانشا ها لجاز لقائل ان يقول ان الكون يسد يوماً مالانه اذا د خله الضجر والغض دخله التغيير الحديث والاخبار الوار دة في مثل المقام عد يده و يكفى هذالخبر الشريف عن جميعها فاذا عرفت ذلك وتيقنت بما هنالك فاعلم ان الله تعالى لايعتريه التغير والز وال وككن الخلق يتغير فغضبه تعالى نفس غضب الائمه الاطها ر والنبي المختار صلى الله عليه واله لاغير ولذا اخنار عليه السلام اسم الجليل خاصة ولم يقل يغضب الله لعلو ساحة حضرة الالوهية عن ذلك واما الجليل فهو بمعنى الكبير وهو اخر المجالي والمظاهر بملاحظة لما مرسابقاً ثم انهعليه السلام قال يغضب لغضبه الملائكة وجهنم وذلك لان النبى وعترته المؤثرون وحميع الخلائق النورانية انوارهم وجهنم منحيث عبود تيها نورهم اذهي بنفسها لانكون مغضو بأعليها بلهيمؤمنة مطيعه الاانهادار الغضب كمحبس السلطان فانه بنفسه لايكون مغضو باعليه بل هو داركساير الدو رولكن المغضوب عليهم يحبسون فيه فافهم فجهنم ايضاً مخلوقة من نورهم ولاشك انالاثر يشابه صفة مؤثره و نتبعه في جميع حالاته فاذا ورد الحزن على المؤثريرد على الاثاركما اذا ورد عليه السرور يسر ون حميعاً وكذلك اذا غضب يغضبون و اذا رضي يرضون وجميع ذلك يرد علىالله اي ينسب اليه تعالىلانهم محل فعله وصفاته واسمائه فبغضب ال محمدعليهمالسلام يغضبانه وجميع خلقه علىقتلة المحمد عليه السلامواعدانهم بلر بمايرد ذلك الغضب على الجميع بسبب غضب واحد من الشيعة اذعرفت ان الشيعه خلقوا من شعاع نو ر محمد وال محمدعليهمالسلام ولاشك انجيع مايرد علىالاثر يرد علىمؤثره فهم يغضبون بغضب شيعتهمو يفرحون بفرحهم و يرضون برضاهم و يسر ون ً

يسرور

(113)

يسرورهمفاذاوردجيعذلكعليهم يردعلىالله وعلىجميع الشيعه وعلىجميع الخلق فأفهم ذلك وآن في ذلك لعبرة وذكري للومنين فعلى المومن ان يحتاط كثيراً في اذي الشيعه ويسعى في ترضيتهم فإن كل معامله تعامل معهم ترد على جميع الخلق و على الخالق 🌾 قا لــــــ 🐝 صلى الله عليه واله فتزفر جهنم عند ذلك زفرة ثم يخرج فوج من النار وكلتقط قتلة الحسين و ابناء هم و ابناء ابنائهم و يقولون يارب انا لم نحضر الحسين فيقول الله لزبانية جهنم خذوهم بسياهم برزقه الاعبن وسوا د الوجوه خذ و ابنواصيهم فالقو هم في الدرك الاسفل من النار فانهم كانوا اشد على او لياء الحسبن من ابائهم الذين حا ر بوالحسين فقتلوه فتسمعين اشهقتهم فی جهنم 🌾 شرح 🔆 زفر الرجل كضرب والمصد ركضرب ودبيب اخرج نفسه بعد مده اياه وعن بعضهم الزفير كامبر اغتراق النفس للشده واول صوت الحار والشهيق اخره لإن الزفير ادخالب النفس والشهيق اخراجه والفوج في اللغة الجماعة منالناس والالتقاط بمعنى الاخذ منالارض وإما المعنى وببان الحقيقه فتبنى على بيان مطلب شريف فاعلم ان جهنم على ما يظهّر من الاخبار تكون شاعرة حيه بل جميع الدار الاخرة حيوان كماقال الله تعالى ان د ار الى اخرلهي الحيوان و حيوتها حيوة انسانية | لاحيوانية فان الحيوة الحيوانية من الدنيا وراجعة اليهاو يحوزان يقال ان حقيقة الحيوانية ايضاً من الاخرة لان حيوة كل حي بالروح وحيوة الروح بمشية الله تعالى لانها مخلوقة من نور مشية الله الاان لها تعلق بالابد ان الدنيويه والمرايا الجسانية بحسب قابليتها وقد ظهرت بواسطة العرش والكرسي والشمس في فلك التمر و هو لغلظته بالنسبته لم يحك جميع شؤن الروح الاانه صا رحيًا فى الجملة بحيوة

(17.)

مطلقه وظهر مري جوزهره الحيوة في الابدان الحيوانية وهي ايضاً غليظه كثيفه ولم يحك من نور الحيوة الامحض لحك ولذلك صار حيو تها دنياوية زايله غير باقية وإما اصل الحيواة بنفسها فهي دهر بة مستقله ثابتة وبالجمله فالدار الاخرة هي عرصة النفس الانسانيه وكلها انسان شياعرفهم وإماما وردفي الكغار انهم يحشرون على صورة الحيوانات فلايرون منها الصور الدنياوية بل المراد اخرو بنها وهي اخلاقها الثابتة وهي الحيوانية الشرعية ف الواقع لاالحيوانية الكونية فتدبر نجهنم بنفسها عاقلة فعيمة قال امير المومنبن عليه السلام فح ديث وكان الاخرة هي دار الحيوان لوكانو يعملون وذلك ان الدنيا نقله والاخرة حيوة ومقسام مثل ذلك النائم وذلك ان الجسم ينام والروح لاتنام والبدن يموت والروح لاتموت قالب الله عز وجل و ان الدا ر الاخره لمي الحيوا ن لو كانوا يعلمون الحديث و قال الله تعالى حكاية عن جهنم بو م نقول لجهنم هل امتلات وتقول هل من مزيد وقال الامام عليه السلام حكاية عن جهنم انها تقول لغلان كذا ولغلان كذا وليس ذلك الالشعورها وبالجمله الاخبار الواردة في المعنى كثير ه فاذا ظهرلك شعو رجهنم في الجمله فاعلم انها اذا سمعت وقعة الطفوف تغضب حبًّا لمولانًا الحسين عليه السلام فتزفر اشد الزفبر لاحراق قتلته روحي فداه و روي انه قال رسول صلى الله عليه واله اذاكان يوم الفيامة جاءت فاطمة في لمة من نسائها فيقال لها اد خلى الجنة فتقول لاادخل حتى اعلم ما صنع بولدى من بعدى فيقال لها انظرى في قلب القيامة وتنظر إلى الحسين صلوات الله. عليه فائماً ليس عليه راس فتصرخ صرخة فاصرخ لصر اخها وتصرخ الملائكه لصراخها فيغضب الله عز وجل لنا عند ذلك فيامر نارا يقال

L

10

(171)

لها هبهب قدا وقد عليها الف عام حتى سو دت لايد خلها ر وح ابداً ولايخرج منهاغم ابدا فيقال التقطى قتلة الحسين عليه السلام فتلتقطهم فاذاصار وافي حوصلتها صهلت و مهلوا بها وشهقت وشبهتوا بها وزفرت وزفر وابها فينطقون بالسنة ذلقة طلقه ياربنا لم اوحببت لنا النار قبل عبدة الاوثان فياتيهم الجواب عن الله عز وجل ان من علم ليس كمن لم يعلم انتهي فاذا غضبت مكذا تخرج لهيبها وزبانيتها لاحراق اعداء الله ولولارحمة الله للشبعه ووقايته لاحرفت كل من في الموقف ثم ان الزفير انكان بمني ادخال النفس فذلك لتشد يد الحرارة وتصعيد الصوت واما خروج فوجمن النار فيحتمل ان بكونوا من ملائكة العذاب او يَكونوا من رجال وكلهم الله بتعذيب اعداء ال محمد عليهم السلام واسماؤهم مكتومة عند اهل العلم ويحتمل ان يكونوا نفس النار التي تسمى حبَّهب و ذلك ان الله تعالى بغول في ا صغة جهنم وقودها الناس والحجارة فاذا تحركت وتنفست تتنفس بوقودها البته اذهىمن غبر وقود لاتظهر بل لاتقوم لابمعني انها صورية صرف كما زعموا اوكونها مرف الامور المعقولة التي لاناصل لها بل لشدة لطافتها وكليتها كما ترى في النار الدنيوية فان لها وجودا في الخارج ولها مادة وصوره ولكنها لابدلها في ظهور ها من وقود وكذلك الامرفى الاخرة قال الامام عليه السلام الدنيا رسم الاخره والاخره رسم الدنيا وقالعليه السلام الظاهرعنوان الباطن وقالم قد علم اولوا الالباب ان الاستد لال على ما هنالك لا يعلم الابما ها هنا ففي الاخرة ايضاً تظهر النار في وقودها وان الوقود يحترق بها وقال الله تعالى كلما نضجت جلود هم بدلناه جلودًا غير ها ليذ وقوا العذاب واما الححارة فليست من سنخ حجارة الدنيا فانها حماد ميت بل

( 177 )

اِهِي حجارة حبة وفد قال الله تعالى سِفْ صفة جماعة من الكفار ثم فست قلوبهم من بعد ذلك فمي كالحجارة او اشد قسوة فهذ ه الححارة هي من الاناسي اهل قسوتهم وما ورد انها حجارة الكبريت ايضاً يحمل على ذلك لاالكبريت الدينوي بل المراد بيان ان النارمن بواطنهم وبيان عفونتهم وكراهة رايحتهم وحدنها فتدبر وقوله صلم يلتقط الخ اى بلتقط الفوج الخارج من النار وهذا ايضاً اشعار بحيوة جهنم وحيوة الفوج الخارج وشعورهم وعبر بلفظ الالتقاط للاشعار بان هذا الفوج ياخذون القتله وتابعيهم من ارض المحشركما يلتقط الطائر الحب فيحسونهم في حوصلتهم للتعذيب اى ياخذون اطراف هولا فانك قدعرفت سابقًا ان جميع ما يقالب في صفة اهل الاخرة في الدنيا محض ضرب امثال وقد عبروا صلوات الله عليهم بهذه الالفاظ بملاحظة الجهسات والحيوث والمرادمن قتله الحسين جميع من حضر کربلا من جند پزيد وان لم يڪونوا مباشرين لذلك سواء اقتلواو احدا من اصحابه و اولاد ه ام لاو طعنوا بطعنة و ورموارمية املاحتيان منخد مهمواعانهم بشئ مثل الحداد والخياط وبارك النبال يعد منهم ويعد منهم ايضامن صار سبباً لذلك والامر بذلك وإن لم يكونوا مباشرين كيزيد لعنه الله وابن زياد ومن نحا نحوهم وسلك مسلكهم وكك يلحق بهم كل من رضى بفعلهم و ان لم يباشره بنغسه يدل على ذلك ما روي عن ابي عبد الله عليه السلام عن ابيه عن ابائه عليهم السلامقال قال ر سول الله صلى الله عليه واله اذا كان يوم الغيامة نادي مناد اين الظلمه واعوان الظلمه و من لاق لم دواة او ربط کیسا او مد لم مدة قلم فاحشر و هم معهم و قال ابوعبدالله عليه السلام العامل بالظلِّم والمعين له والراضي به شركاء ثلثتهم

( 177)

ثلثتهمفظهر منهذه الاخبار الساطعة المنارانكل من رضي بفعال قوم أوعانهم عليه فمومنهم ويعاقب بمثل عقوبتهم وذلك من عين عدل الله تعالى وليس الله بظلام للعبيد وذلك لان الاصل في الانسان النيته اذهى عمل نفس الانسان وساير الاعال توثر في الانسان ان كانت نفسانية والافلايكاد يؤثرشي فكل عامل يحزى بحسب نيته وورد بنياتهم خلد واولو كان نفس العمل من حيث هي سبب الجزاء لما صار سبب الخلود لانكل احد بعمل في مدة من ايام عمره وهي محصورة ولوكان الجزاء بقدر العمل لما استحق احد بعمل ايام قلايل ثواب الابد وعقابه فإن القار يحاراذ اعمل لك يوماً تعطيه اجريومه الاان تعرف منه اب من نيته العمل الدائم لك ورايت انه يخد مك حيًّا لك فتبذل له ما تسب لك وكك الأم في العباد قال الله تعالى قل كل يعمل على شما كلته اي نيته فالمومن من نيته ان لوعــا ش عمر الدهر لعبد الله فلذلك يثيبه الله بنيثه والكافر من نيته ان لوعاش ابد العصى فلذلك بعاقبه الله طول الد هر بنيته وهذا حاصل معنى الخبر وكذلك كل من نوي شيئًا و لم يعمل به يعطيه الله اجره البته اذ حصل له ما حصل لصاحب العمل من نيته و رب عامل لاينفعه عمله ولايضره لعدم النية والعزم كصلوة الغافل وذكر الجاهل وعصيان الناس ومن هذا الباب عصيان اوليا، ال محمد عليهم السلام فان نفوسهم مخلوقة من نورهم ولذلك لاتكاد تميل الى العصيان فلاتنويه ابداً ولكن ربما يلمون بالمعاصي و الله يغفر ها لهم فانه واسع المغفرة ويجزيهم بنيتهم فاذ اعرفت ذلك فاعلم ان الله يعـافب قتلة الائمه وكل من أعا نهم وكل من رضي بفعلم و أن لم يفعل واما الابناء وابناء الابناء فاعلم ان المبنوه لايلزم ان يكون

(172)

بالنسب الظاهر بل هي احد اسباب البنو، و الابو، و ان النسبة الظاهرة تنقطع في الدنيا يومئذ لا انساب بينهم بل لاحكم للنسب الظاهري الآفي بعض الاحكام الشرعية في الجمله و اما في الواقع وعالم الحقيقة فالملحوظ هوالنسبة الواقعيته فرب من يكون مو صلب قتلة الائمه عليهم الســــلام ولعن الله اعداء هم ولايكون منهم ورب من یکون من غبر هم بل من ذریة رسول ۱ مه صلی ۱ مله علیه واله و بعد من القتله قال الله نعالى لنوح انه ليسمن اهلك انه عمل غير صالح وورد اخبار عديد ، في شرح هذ ، الاية الكر مة حاصلها ان ابن نوح لم يتبعه فخرج من ذريته و من انبعه يكون من ذريته و من هذا الباب وردان سلمان منا اهل البيت وقال الله عز من قائل حكايه عن ابرهم عليه السلام من اتبعني فانه مني فعلى ذلك كل من رضي بفعال قومفهو منهم وهومن ولدهم وكلمن رضي بفعل الاخيار واتبعهم فهومنهم فاليوم مع انه مضي من زمن مولانا الحسير عليه السلام از بد من اربعين و ماتين والف سينة رب رجل يسكن في بيته و بأكل زاد ، و بعد من المستشهد بن بين بدي الحسين المتلطخين بدمائهم ورب رجل يسكن في بيته و يعد من القاتلين و ذلك برضاهم بعمل اسلافهم فيوم القيامة ربما يعذب احد بعذاب القتله مع انه في زمان اخرور بما ينم بنعمة الاسلاف مع انه في زمان آخر سمع ابوعبد الله عليه السلام يقول في قول آلله قل قدجاء كم رسل من قبلي بالبينات و بالذي قلتم فلم فتلتموهم ان كتم صاد قين وقد علم ان هولاء لم يتتلوا ولكن قد كان هوا هم مع الذين قتلوا فسما هم الله قاتلين لمتابعتهم هوا هم ورضا هم لذلك الفعل و عن محمد بن الأرقط عن ابي عبد الله عليه السلام قال لى تنزل الكوفه قلت

(170)

انعم قال فتر و ن قتلة الحسبين بين اظهركم قال قلت جعلت فد اك ما رايت منهم احدا قالم فاذا انت لاتري القاتل الامن قتل اوولى القتل الم تُسمع الى قول الله قل قد جاءكم الاية فاني رسول قتل الذين كان محمد بين اظهر هم و لم يكن بينه و بين عيسي ر سول انما رضوا قتل اولئك فسموا فاتلين انتهى وامثالب ذلك من الاخبار كثير ، وكك في ثبوت الحسنات و ر د اخبار كقوله عليه السلام الدال على الخير كنا عله وقوله لكل امرأ مانوي فعلى ذلك كل من رضي بفعل بنى ا ميه فهومنهم ولذا ورد في الزياره اللعن على القتله والتابعين فانك تقول اللهم آلعن اول ظالم ظلم حق محمد وال محمد واخرتابع له على ذلك اللهم العنهم جميعاً وأعلم ان الرضأ لا ينحص في احساس السرور من انفسهم بما فعل القوم بل ربما يكون الرجل معادياً لال محمد عليهم السلام ولا يرضي في نفسمه بما فعل بنوا اميه لحلمه مثلاً اولبعض المصالح الملكية او لحوف وامثال ذلك ومع ذلك يعد من القاتلين الاتري ان معوية وعمر وبن العاص لعنهما الله لم يفعلا هذا الفعل و مع ذلك يعاقبان هذا العقاب و ذلك لان نفسهما كانت مثل نفس يزيد الاانهها لمحض خوفهما وملاحظة صرف دنياها وماء وجهها لم يرتكبا هذا العمل الشنيع ولم يرضيا به مع ان من نفسهما وعزمهما مثل هذا العمل وقس على ذلك حال التابعين بل ربما يوجد فيهم من اذا سمع وقعة الطفوف بكي ومع ذلك يعد من القتله وذلك لان عمله عمل آلقتله فلربما يكون حاسدا يحسد هم كهاقال تعالى ام يحسدون الناسعلى ما انيهم الله من فضله فينكر فضلهم من كثرة حسده و يكنمه و يعادي من ذكره ونشره و يعادي شيعتهم ومع ذلك يبكى لمصابهم فانصرف البكاء لاينفعهم شيئًا وان ابن

(177)

سعد مع انه کان متو لیًّا <sup>للع</sup>مل بکی و اهل الکوفه بکوا علی مصابهم ومع ذلك كانوا يعدون من القتله ثم اعلم ان في الخبر اشا رة لطيفه شرحها الامام عليه السلام في حديث اخر وسمياتي بيانه قال صلى الله عليه واله فيقول الخ اعلم ان سيماء بني اميه ذلك فأن كلهم كانوا ارزق العين اسود الوجه فالمما من القيافة السيئة كما ثبت في علم القيافه وذلك من قيافة السفياني ايضاً وشرح ذلك بوجه الاختصار إن الابد إن جواذب للارواح فان الار واح الغيبيه تظهر فيالابد ان بحسب اقتضا الابدان فكل بدن معتدل يحذب روحًا معتدلاً وكل يد ن منحرف يحذب روحاً منحوفاً خارجاً من الاعتد ال و من هذا الباب ماورد في بعض الابدان والهيئات انهاتقبل الولاية وفي بعضها انها لاتقبل وفي بعضها انها حسنه و في بعضها انها لاخير فيها و ما ترى من النهي عن الحكم بالقيافه في لحوق الاولاد و امثالها فلاحد وجهين احدهما عد م علم القائفين بجميع جز ئيات هذا العلم فربما يختفي عليهم وجه فيشتبه عليهم الحكم والاخران الله تعالىستار وفي الشرع المبين امر بالظاهر وُلَحَى عن التحبس فلم يحب ان يڪشف عن البواطن فورد الولد للفراش وللعاهر الحجر وكذلك كل من ادعى الاسلام وشهد الشهادتين باللسان يسمى مسلأ وانكان فيافته سيئة وباطنه فاسداً وبالجملة قيافة نبي امية زرقة العبن وسواد الوجه فان الاسود الحڪوك لاخير فيه وكذلك العين الزرقا وورد ما معناء اطلبوا الخير عند الحدق السود والوجوء الملاح و ذلك لان حسن الظاهر دليل حسن الباطن فان كان مراد ه عليه السلام صرف حسن الوجه الظاهركونا فالقيافة الحسنه تدل على حسن الطبع وان كان كافرًا وان كان مرا د ه حسن الظاهر شرعا

يد ل

(144)

يدل حسن القيافة على حسن النفس ايضاً فند بر هذا في الظاهر واما تاويل زرقة العين وسواد الوجه فعّلة الفكر والشقاوة وذلك لان الحدق السود تدل على زيادة الفكر بسبب غلبة السودا ودقة النظر ولذلك نتايج وسواد الوجه يدلعلى احتراق السوداء والجمودة النحرفة ومنذلك الشقاء واماباطن ذلك فالغفلة عن الله تعالى وعداوة الاوليا فكل من كان موصوفًا بهذه الصفة يكون من نبي اميه ثم ان في قوله عليه السلام انهم كانوا اشد على او ليا ً الحسين الخ اشـاره لطيفه و هي ماصرح به مولانا العسكري عليه السلام في حديث في صفة العلمآ السؤ وه اضرعلى ضعفًا شيعتنا من جيش يز يدعلى الحسبن بن على عليهما السلم واصحابه فانهم يسلبونهم الارواح و الاموال وللمسلوبين عندالله افضل الاحوال لما لحقهم من اعدائهم و هولاً، علماء الثوالناصبو ف المتشبهون بانهم لنا موالون ولاعدائنا 🛛 معادون يدخلون الشك والشبهه على ضعفا شيعتنا فيضلونهم و ينعونهم عن قصد الحق المصبب الخبر فظهر من هذا الخبر الشريف ان هولاء الذين قالب عليه السلام وذكر ان النارتحر قهم هم العلمآ ً السوء عصمنا الله من شرهم وفي الواقع شرهولاً أكثر من بني اميه لان بني اميه قتلوا حسنياً و ولده واصحابه وبقتلهم ذلك رفع درجة الحسبن واصحابه وعلا اسمهم في الملك وظهر امرهم وظهر لجميع الخلق كفربني اميه وهم لم يقدر واعلى تغيير سنه وتحريف الكناب وابتداع دين خاص والصحن هولاء ابتدعوا ديناً برايهم ونسبحوا علوماً بهوا هم وضلو او اضلو او ڪفر و ا واكفروا ومع ذلك تسموا مسلين وأشتبه امرهم على عامة الخلق وزعموا انهم امراء المومنين و بقي بدعهم في الناس وعملوا بها من

(14)

بعد هم بلاقول ان امر هم اسؤا ممن ادعي النبوة فانكل متنبى تبنى اباماً وظهر امره و فساد ، بعد ايام و ترى اليوم انه ليس من احد منهم اسم في العالم ولا من د ينهم واما المبتد عون من العلمآ و الفقها . ففي الظاهر تلقبوا بالاسلام وإتباع الائمة الكرام وقالوا انا ناخذ الدين من ألكتاب والسنة واثارالائمة وكذبوا وافتر وإعلى الله وعملوا بمقابئسهم و ارائهم وقالوا انها شر يعة الاسلام وحقيقة الاحكام و تقلدوا لهم الانام ا<sup>لهمج</sup> الرعاع و بحسن ظنهم سموهم حجج ا لله و بقى مصنفا تهم في العالم حتى ان من بعد ماة سنة بقلد ونهم ولا يحتر ا احد ان بقول ان قوله بد عة حتى ان مغتيهم افتى ان الاعتقاد بعصمة فاطمه عليها السلام ليس من شرط صحة الدين وقالب الاخر ان المجتهد اذا بذل جهده وعرف ان قتل الحسبن عليه السلام جايز فقتله يكون مصابًا نعوذ بالله من الكفر العلانية وقال الاخران المجتهد إذا اجتهد وعرف ان الحق في التهود فتهود يكون مصابًا والمقلد اذا عرف مجملاً ان هذا مجتهد وكل ما افتى في حقى فهو حكم الله في حقى يكنفيه ذ لك و يكون مصابًا فعلى ذلك اليهودي ان نهو د' باجتهاده او بتقليد مجتهده بكون مصابًا لاعقاب عليه نعوذ بالله حتى إنه اورد على نفسه فقبال ان قيل فلم جاهد رسول الله اليهود والنصاري اقواسب ان ذلك في الحكم الظاهر للسلطنة الدنياويه فاعتبر بهذه الفتاوي هل بعد المغتى مسلماً وهل يحوز الاعتماد عليه وعلى دينه من بعد ذلك وهل هذا القول الامثل قول هرون اذ قال المك عقم و هل هذه الفتاوي اقل من قول يزيد لعنه الله يوم بيوم اوعمل الخلفاً • والمعاند ين و بالجمله امثال هولاً ء قوم يكون ضر رهم على اصحاب الامام يومنا هذا آكثر من ضرر جند يزيد على اصحاب مولانا الحسبن عليه السلام | وكلمنم

17

(144)

وكلهم يحشر و ف مع بني اميه بوم القيامه و يعذ بون بعذ ابهم و ذلك من عدل الله تعالى وليس بظلام للعبيد 🗱 فسالب 🗱 صلى الله عليه و ا له ثم يقول جبر ئيل يا فاطمه سلى حاجتك فتقو لين يا رب شيعتي فيقول الله قد غفرت لهم فتقولين يارب شيعة ولدي فيقول الله قد غفرت لهم فتقولبن با رب شيعة شيعتي فيقول انطلغي فمن اعتصم بك فهو معك في الجنة فعند ذلك نود الحلايق انهمكانوا فاطميين فتسير برخ ومعك شيعتك وشيعة ولدك وشيعة امبر المومنين امنة روعا نهم مستورة عور انهم قد ذهبت عنهم الشدائد وسهلت لهم الموا ر د يخاف النَّاس وهم لايخافون و يظمأ الناس وهم لابظاؤ ف ﴿ شَرْحَ ﴾ مُرْسَابِغًا شَرْحَ حقيقة الشفاعة على نهج الاختصار ونذكر هنا الم نذكر . ومما لم نذكر . هناك وجه تفريق الشيعه ونسبتهم الى فاطمة مره والى ولد ها والى شيعتها مغ انك قد عر فت سابقًا مجملا ان الشيعه جمعيهم خلقوا من شعاع نور هم وحقيقتهم المؤثره لاعلى التغريق فليس بعضهم شعاع علىعليه السلام وبعضهم شعاع الحسن وبعضهم شعاع الحسبن عليهما السلام وهكذا بل اصل الحقيقة الواحدة موثرة للاثار وهي صادرة منها فاعلم ان الشيعه بحسب اللغة الظاهرة بمعني المشايع والمتابع و اما قوله عليه السلام انما سميت الشيعه شيعة لانهم خلقوا من شعاع نورنا فذلك بوجه من التاويل في ظاهرالظاهر وله علم خاص يعمله اهله فانتساب الشيمه في المقام اليهم بحسب هذا المعنى فقولها شيعتى اى من اتبعني منهم و شيعة ولدي أي من اتبعهم من اصحابهم ومشايعهم وشيعة شيعتي ايك الذين اتبعوهم باحسان وأشيعة شيعتى يجوزان تاول الى الذينخلةوا من اشعة الشيعة الاولى ايضاً فان اوائل الشيعة

(18.)

الانبياء فانهم خلقوا مرن نورمحمد وال محمد سلام امله عليهم ثمخلق مننورهم مؤمنوا الانسثم مومنوا الجنخلقوا منشعاع مومني الانسوالملائكة خلقوامن شعاع مومني الجن ومكذا كماا ثبتنا هفي السلسلة الطولية وهنا ليس محل ذكره فقولها شبعة شبعتي اي جميع السلسله النورانية بعدشيعة الاناسي وممالمنذكره سابقا ونشيراليه هناوجه الجمع بين ماروى انهاتشفع جميع الشيعه وماروي في شفاعه سام الأئمه خاصة شفاعة مولانا الحسبن عليه السلمفان ذلك مشكل جدا اقول يمكن جمع هذه الاخبار بوجه ظاهر وهوان نقول ان في القيامة كلهم يشفعون ف کل احد من شیعتهم لکال جو د هم و قد ر تهم وکرمهم ورافتهم بالشيعه وكلهم يستحقون هذا الشرف العظم ويشهد بذلك قول الله عزوجل حكاية عن الكفار في القيامه مالنا منشافعين ولاصديق حميم ومفهومه ان للشيعه شافعين و اثبات الشفاعه لواحد منهم لاينفيءن الباقين فافهرو وجه اخران الحقيقه المحمديه هي الشيافعه ولكن م سابقًا انها م كبة من أكوان ثلثه كون روحاني وكون نفساني وكون جسداني فالكون الروحاني هو المحمدية العليا والكون النفساني هوالعلوية البيضاء والولاية الكبري والكون الحسيداني هوالفاطمية الزهراء وجميع مايصد ر من الروح يصل الى النفس و منها الى الجسد ثم ان المقام الاول مقام الاجمال والكلية والمعنوية والمقام الثاني هوالبر زخ ومنتهى الاجمال ومبدا التغصيل والمقام الثالث مقام التفصيل وهذا مقام الارتباط بالخلق والسفاره وجميع التصرفات من المقام الاعلى في الخلق يحري بسببها ولذلك قال الله في شانها انها لاحدي ألكبر نذيرا للبشر فلذلك نسب حجيع حكم الاخرة اليها فهي الشافعة المشفعه ومرة يقال ان الائمة يشفعون بملاحظة ان الفاعل

هو

(171)

هوالنفس بواسطة الجسد و هو المكمل في الوافع كما فى المولود الهر مسى فان حميع الصبغ والتليين والتكميل من النفس و مرة يقال ان الخاتم يشفع وهوالذي بغول امتى امتى وحميع الانبياء ينسون اممهم من الخوف و بقو لون نفسي نفسي و ذلك بملاحظة ان الروح اصل الحيوه و منشأ الفيض و بلطافته و نفوذه يحري صفة الروح في البدن و في غير ه و مرة ينسب ألكل الى الجسد و هي حقه لانه الوقاية والسغير والموصل فتدبر واعلم انها في مقام تكون شافعة مشفعه ولكنها بنفسها في مقام منعمة منتقمة فتفعل ماتشاء بامرالله تعالى فانظر ماذا تصنع بقتلة ولدها يوم القيامه وباعدائها وما ذا تصنع بمجيها فتدبر قوله فيقول انطلقي الخ الانطلاق بمعنى الذهاب مع انبساط الوجه يعنى اذهبي سارة ويمكن ان يفسر إلى الانطلاق بمعنى اطلق عنه اسا ر ه و و ثاقه فكانها كانت قائمه يوم القيامة في قيد خلاص شيعتها لاترضي بالذهاب الى الجنة فيقول الله انطلقي من هذا الاسر وعلى المعني الاول يعنى اذهبي سار ه فرحة مستبشر ة بخلاص شيعتك و احبتك من النار و الاعتصام بمعني التمسك والامتناع فان الاعتصام بالله اي الامتناع به من جميع ما يخافه ومن المعصيته وكل من اءتصم باحد يكون معه البته لانه لايكن ذلك الابولايته والتقرب منه والسكون فيعصمته وكل ذلك يحصل بالاعتصام بحبله فال الله تعالى واعتصموا بجبل الله جميعاً وحيل الله دينه ووليه فان الحبل ما يڪون سبب الوصله و ليس بين الله و بين خلقه غير هما بل ليس بين الله و بين خلقه غبر وليه وهوحامل دينه فافهم وبالجمله فكلمن اعتصم بمولاتنا فاطمه عليها السلام دخل في حما يتها وبكون معها يذهب حبث ما صارت هذا في ظاهر القول وفي الباطن لا يعتصم بها غير من خلق من



( 177)

شعاعها ونور هاكما مر مراراً فيتبعها جميع انوارها واشعتها وتذهب معها حيث ذهبت سال المفضل الصادق عليه السلم ماكنتم قبل ان يخلق الله الساوات والارض فالعليه السلامكنا انوار احول العرش نسبح الله ونقد سه حتى خلق الله سبحانه الملئكة فقال لهم سبحوا فقالوا ما ربنا لاعلم لنا فقال لنا سجو فسجنا فسجت الملائكة بتسبيحنا الا انا خلقنا من نور الله وخلق شعتنا من دون ذلك النور فاذ أكان يوم القيامه التحقت السغلي بالعليا ثم قرن عليه السلام بين اصبعه الوسطى والسبابه وقسال كهانين ثم قال با مفضل اندرى لم سميت الشيعه شيعة يامفضل شيعتنا منا ونحن مرب شيعتنا اما ترى هذه الشمس ابن بتد وقلت من مشرق قال الى ابن تعود قلت الى مغرب قال علبه السلام هڪذا شيعتنا منا بداوا والنيا يعودون ثم اعلم انه لا يجوز الاعنصام بغير الله وذلك شرك وقد قال الله في القدسي ما اعنصم عبد من عبادي باحد منخلتي الاقطعت اسباب السموات من بديه واسخت الارضمن تحته الحديث والله سجحانه خلق خلقه لعبادته والتوجه اليه دون احد من خلقه ولكنا قد اثبتنا بحميع الاد له النقلية والعقليه إنه لا يكن المعاملة مع الله الا من السبيل الذي امر وذلك قوله تعالى وابتغوا اليه الوسيلة وبغبر ذلك لايعقل الاترى الى النار التي هي ابة من ايات الله انها بذاتها لاتحس ولاتجس ولا كمس ولا تضبط ولكن الله تعالى جعل اليها مسلكاً وامر باظهارها من الاجسام وطلب مستوقدها بالزناد والقدحه وضبطها في الفتايل و الوقود فالنار الظاهرة في الوقود هي سبيل النار الغيبية وكل معامله مما ينبغي ان يعامل بها النار يعامل مع الشعلة و ذلك ظاهر ان شآ ً الله وكذلك الامر في المقام فان الله تعالى بذاته قد علا عرب درك

الابصار

(177)

الابصار ولايحيط به الافكار ولايمثله العقول ولايعرفه المحول ولكنه نعالي قد تجلي لكل احد فع عالمه ومقامه بماتجلي واشر ف تجليانه واعظمها واكرمها محمد وال محمد عليهم السلم قد تجلى الله تعالى لمم بهم ولغيرهم ايضاً بهم عــلى ما ينبغي بما يمكن ولذا ورد انتم السبيل الأعظم والصراط الاقوم وبعد ذلك ينبغي ان يعامل معهمكل معامله يراد بها الله تعالىكا قال عليه السلام في الزيارة من اراد الله بدا بكم و من وحد ه قبل عنکم و من قصد ه توجه بکم وکك کل من عا ملهم بشئ فقد عامل الله وينطق بذلك كله كتاب الله حبث يقول انكنتم تحبون الله فانبعوني يحببكم الله وقال من يطع الرسول فقد اطاع الله وقال ان الذين يبا يعونك انما يبايعون الله يدالله فوق ابد بهم فمن نکٹ فانما ینکٹ علی نفسہ و من اوفی بما عاہد علیہ اللہ فسیؤ تیہ اجراً عظيماً والإيات الداله على ذلك عديد، والمساله واضحة فاذا كان الامر هكذا فالاعتصام بهم هو الاعتصام بالله كما في الزبارة من عرفهم فقد عرف الله و من جهلهم فقد جهل الله و من اعتصم بهم فقد اعتصم بالله الزيارة ولاشك ان من اعنصم بالله لايف ارقه وينجو من النا ر و مرافقة الاشرار قال عليه السلام مخاطبًا لبعض شيعته ما معناه انتم اخذتم بحجز تنا ونحن اخذون بحجزة رسول الله ورسول الله اخذ بجحزة الله فإبن يذهب الله بنبيه فضرب الراوي احدي يديه على الاخري و قالــــ دخلنا ها و الله انتهى فكل من اعتصم بهم اعتصم بالله ودخل الجنة ولايغارقهم البته قوله فعند ذلك الخ بعد ماراي الخلابق ان الفاطميين ينجون وغبرهم لانجات لهم ابداً بودون لوانهمكانوا فاطميين وورد في وجه تسمية فاطمه عليها السلام فاطمه انها فطمت محبيها من النا رفكل من احبها واعتصم بهـا لاتد خل النار

(172)

لانها اعتصمت باصل الجنة ومندرها واعد او ها يتحسرون دائماً وهر نادمون يوم الغيامه واما في الدنيا فلايكادون يعرفون لغلبة الاعراض والامراضعليهم وانهما كهم فيها واما في الاخره فبرجع كل شيُّ بصرافته ولذلك يرون الحقايق فينفتح اعينهم لمشاهدة النور والعيش بدار السرور فبرىاهل الناراهل الجنة وماتنعموا بها ويزيد حسرتهم فيقولون باحسرنا علىمافرطنافي جنب الله ولذلك بسمى يوم القيامة موم الحسرة فيتحسرون علىعداو تهم ولاينفعهماذ قد قضي الامرولابد ام بعد الامضاء فتمشى فاطمهعليها السلام معكلمن تمسك بها ولوبوسايط الى الجنة ضاحكة مستبشره امنة روعاتهم لا يخافون شيئًا من العذاب ولاير وعون من حصول البداء لانه قد امضي ثوابهم وإذا اقترن القضاء بالامضا فلابداء وقد سترا لله عور تهم فان آلله سبحانه يكتم قبايح اعمال المومنين وقد عرفت سابقًا ان المراد من العورة قبايح الأعمال و المعاصي و الله سبحانه لا يكشف عن معاصي الشيعه تكرُّ يمَّا لم بل بمحوها من د بوانهم و يثبتها لاعدائهمكما ورد في اخبار كثيرة فلاتثبت في العلم ايضاً عصيان للشيعه وهم رجالهمطاهر ون و نساؤهم طاهرات وذلك انطينة الشيعه مخلوقة من فضلطينته ال محمد عليهم السلام فلا يعصون الله ما امر، هم في حقايقهم و يفعلون ما يؤمرون سما هم في وجوههم من اثر السجودكا ان اعدآئهم خلفوا منطينة خبال من حماً مسنون و رجالهم خبيثون و نساؤهم خبيثات و تلك الطينة النتنة مصدركل عصيان ولانكاد نطيع الرحمن ثم ان الطينتين خلطتا ولطختا في دار الدنيا بالعرض فمن ذلك قد يصدر الشر من المومن والخير من الناصب في الدنيا و بسبب الخلط و المزج لايلحق عقوبة الكافر المؤمن وثواب المؤمن الكافرفانكل احد يجزي بعمله الانري

انك

(140)

انك قد ركبت في بدنك من اخلاط اربعة ولكل خلط خواص وكل يعمل على متتضي خاصبته ولايعاقب الخلط الاخر بعمله ولايعر ض شيٌّ منها ذاتك الا ان تكوين في ذاتك مشتاقًا إلى عمل محبًا له فح يعرضك مثوبته ويلحقك رجز وفان الغضوب بالصفراء اذاكان في ذاته منكراً للغضب مكرهاً للضرب والشتم ومع ذلك قد يعلو خلطه او نغلب عليه غضبه لايعاقب به في الاخرة بل يرجع رجز الغضب الىالصغرا وهي ترجع الى الطبيعة السارية في روسًا الضلالة وكك الحليم بالبلغم اذاكان ذاته خبيثة مايلة الى مخالفة الله في رضاء وغضبه ا لايكاد يلحقه ثواب الحلم ابداً بل يرجع ثوابه الى مصد رالحلم في مقامه و يلحقه و ز ر خطاء غير ه فافهم فانه دقيق فر وساء الضلاله وشيعتهم اولى بعصيان المومنين و الائمة الهداة و شيعتهم اولى بطاعة الضالين الناصبين فاذا قامت القيامه ورجع كل شئ الى اصله ومبدئـه يرجع الخير الى اهله و الشر الى اهله و ذلك قوله عليه السلم نحن اصل كل خیر و من فروعنا کل بر واعد اؤنا اصل کل شر و مٰن فر و عهم کل فاحشة وينطق بذلك قوله تعالى قل كل بعمل على شاكلته اي على نينه وقوله سيجز يهم وصفهم ووصف المومن الايمان وهوصورة الجنان ووصف الكافر الكفر وهوصورة النيران فكل قبيح صدر من المومن يمحي من ديوان عمله بل لايَكتب من اول في ديوانه و ذلك معنى رفع القلم عنهم وهذا معني ستر الله تعالى لهم فالله لايفشى من شيعة على الاالخير والصلاح ولايظهر منهم القبيح جعلنا الله من احبائهم بحقهم عليهم السلام قوله يخاف الناس ولا يخافون ذلك لانهم خافوا مقسام ربهم فى الدنيا و نهوا النفس عن الهوي و اطاعوا ربهم حتي جاء هم الهدي وترقوا عن درجة الدنيـــا ووصلوا الى

(147)

الجنة العليا وفازوا بالنعم العليا وتنعموا بكرامة الله وفازوا بالقدح الاعلى وسقوا من ألكاس الاوفي ووصلوا الى فيض البقا وخلصوا من التعب والشقاء والمحنة والعناء واستناروا بنور المؤثر واتملوا بالغابة التي اهاجت المدبر في البدأ لصنعهم وعملوا ان الحكم لايغير والجنة لا تبدلب ولايخرج منها خارج ابداً فمن دخل دار الولاية . یکون امناً من الخر وج فلا یخاف ان یعذب و ان علم من اللہ انه قادر على مايشاء و نفعل ما ير يد ولكنه عرف منه انه لا يخلف الميعاد ووعدالله الذين امنوالجنة الابدية وعرف ايضاً انه تعالى لا يفعل شيئًا باقتضا انفسه الا أن يقتضي احد من الحلق شيئًا فيقضى بينهم بالحق و يري من نفسه انه لا يقتضي النار بعد التنور بنور الاطهار فلذلك يطمئن و سكن في جوار ربه هوالدى انز ل السكنية ف قلوب المومنين فافهم وقوله يظا الناس ولانظاون وذلك لمنعهم من شرب الكوثر وهوما ولاية امبر المومنين عليه السلام من شرب منه لا يظمَّ ومن منعمنه لاير توي ولايز يد الحميم والغساق لمم الاعطشا و و رد في اخبار ان غير شيعة امير المومنين عليه السلام لاير توون في القيامة فتدبر وضيق المجال يمنعني من شرح هذه الفقرات على ما ينبغي مع ان اشكال السائل كان في غير ها وقد شرحت محل الحاجة والحمد لله 🛠 قالب 🧩 صلى الله عليه واله فاذا بلغت باب الجنة تلقتك اثنا عشر الف حوراء لم يتلقبن احد قبلك ولايتلقين احدًاكان بعدك بايديهم حراب من نو ر على نجائب من نور جلالها من الذ هب الاصفر و الياقوت از متها من لو \* لؤ رطب على كل نجيب ثمر قة من سند س فاذ ا دخلت الجنة تباشر بك اهلها و وضع لشيعتك موايد منجو هر على عمد من نو رفيا كلون

۱۷ منها

( 177)

منها والناس في الحساب وهم فيما اشتهت انفسهم خالدون الحديث وفى نسخة عوالم وناسخ التواريخ من سنندس منضود ولعل ما في البحار اصح 🌾 شرح 🧩 الى هنار وا وفي البحار في باب الشفاعة قوله تلقنك اي استقبلتك والحراب بكسر الحاء جمع حربه ككلبه و كلاب بمعنى الرمح القصير والنجايب جمع نجيبه ومرشرحها وجلال جمعجل بضم الجيم ويفتح وهو مايلبس على الدابه لتصارف به والنمرقه بمعنى مثيرة السرج اي لبدته اوالطنفسه التيفوق السرج والسندس ضرب من الديباج و المنضود ان كان صحيحاً من نضد اي وضع بعضه على بعض و تبا شر بك اي يجعلونك مبا شر هم اي متولى ام, هم كقولك اللهم اني اسالك ايمانًا تباشر به قلى و الموأ يد جمع مأ يد م وهي الطعام والخوان عليه الطعام والمراد في المقام منها المعنى الثاني والعمدا ما يكون جع العمود و هو معروف و يراد ان الموائد موضوعة على عمد لكونها مر تفعة من الارض او يكون كناية عن سر ير يهيا ا لوضع الخوان عليه في العرب وشاع بين اهل الافرنج ايضاً وذلك لان آهل الجنة ايضاً يجلسون على سر ر فيوضع طعامهم على سر ر بجذائهم واما یکون عمد بغتحتین جمع عاد بمعنی مــا پسند علیه او الإبنية الرفيعه ولكل وجه وفي بعض ا<sup>لنسخ</sup> اعمده بدل عمد وهي ابضًا مجع عمود اذا عرفت ذلك فاعلم ان الجنة داركرامة الله وجوارً قر به ومحل فيوضه ونعمه وشرحها مما يطول به الكلام مع انه لايمكن توضيح المرام وهي في السماءكما ان النار في الارضكماورد في الاخبار والمراد من السما غيب هذه السماوات الذي يظهر في الاخرة لاظواهرها فانها دخانكما هوظاهر لمن له عينان وكذلك المراد من الارض غيبها وذلك قوله تعالى يوم تبدل الارض غبر الارض والسهاوات يعنى

(177)

تبدل الى ارض غبر ها وسماء غير هـ ا و هي ماظهرت في الانسان الجامع للنشاتين الحاوى للنز لتين سماؤها ف سمائه وارضها في ارضه واهل الجنة يغومون في الساوات واهل النار يحبسون في الارضين ومراتب الجنات بعدد الكرسي والساوات وطبقات النيران بعدد الارضين وللجنة ثمانية ابواب كل ساء باب فساء القمر الذي هوالحيوة باب وسأ العطارد الذي هوالفكر باب وسما الزهره الذى هوالخيال باب وسماء الشمس الذي هوالمادة باب وسماء المريخ الذي هوالوهم باب وسما المشتري الذى هوالعلم باب وسماء الزحل الذي هوالعاقله باب وساء ألكرسي الذيهوالنفس باب وهذه ثمانيه ابواب يدخلون الناس منها ولكل باب جزء مقسوم والعرش الذيهوالعقل فوق الكل و هومقام الجمع واما ابواب النبران فهى الاراضي السبعه ارض الموت وارض العاده وارض الطبيعه وارض الشهوة وارض الغضب وارض الالحاد وارض الشقاوة ولكل بابجز مقسوم وهي انيات الافلاك وطبايعها بعنى انكل فلك اذا اعتدل وخلص يسمي سماء اويكون باب الجنة واذا انحرف وكثف يسمي ارضا وتكون باب النيران واما الكرسي فلاقرين له في النار لانه مقام الانسانية والانسانية من نور الولى واهل النارميتلون في ظل ذي ثلث شعب الحيوانية والنباتية والجادية لايخرجون منها ابدأ واما في الباطن فالجنة مقام الولاية وهي مخلوقة من نور الولى المطلق والنار مخلوقة من ظلمة واهل الولاية يد خلونها لانهم من طينة الجنسان واهل البراءة والاعداء بدخلون النار لانهم من طينتها وزلت قدم من زعم ان العود الى الله فان الخلق لايلحقون بالله وسبحانه وتعالى عما يصفون وعنده لاجنة ولانار ولامسير ولاقرار واياب الخلق الى الجنة والنار فافهم ان كنت من

(189)

اهل الديار والافاسلم تسلم من ضلالة الكفار ثم اعلم ان ابواب الجنة هي مراتب مختلفه يدخل من كل باب طائفة كماورد عنى على عليه السلام ان للجنة ثمانية ابواب باب يدخل منه النبيون والصديقون وباب يدخل منه الشهداء والصالحون وخمسة ابواب يدخل منها شيعتنا ومحبونا الى أن قال وباب يدخل منه سابر المسلمين من يشهد أن لااله الاالله ولم يكن في قلبه مقدار ذرة من بغضنا اهل البيت وعن امير المومنين عليه السلام ان للجنه احدي وسبعين با بَّا يدخل من سبعين منها شيعتي واهل بيتي ومن باب واحد ساير الناس انتهى ولكل وجه طوينا عن بيانها الكشح طلب الايجاز وروي عن النبي صلى الله عليه واله فحدث الاومن احب عليكًا فتحت له ابواب الجنة الثمانية يد خلها مناي باب شا بغير حساب و له ايضاً وجه ولانعارض. سنها عند اولى الالباب ثم ان باب الجنة الذي يدخل منه فاطمه يحتمل ان يكون باب الجنة التي تخصهم وهي جنة الفردوس اعلى الجنان اوالرضوان او يحصون باب اخر الجنات وادونها لانها تدخل في کل جنة و تصعد منها لانها مقامات لا د للسالك ان يتحاوزها ويسبر فيها فاذا وصلت مع شيعتها باب الجنة تستقبلها الحور العين تكريمًا لها وقد عرفت ان الحور ايضًا خلقن من انوار هم سلام الله عليهم وهي ثواب اعمال المومنين فان الاعمال هي صور الثواب و العقاب وهي إذا صعدت من الدنيا ولحقت النفوس تتصور بصورة ثواب الجنة ونعمها لانها الحاصلة من الاعمال ومثالب ذلك مايحصل ف المولود الهرمسي من الحل والعقد والتكليس والتنكيس والتشميع وغيرها فانها في الظاهر تداببر يدبر بها المولود ويكمل بها فما يحصل في المولود هو نتايج ما دبر فيها وهي عبن ما عمل فيها منجهة وغيرها

(12.)

من جهة و مرسابقًا بيان ذلك في الجمله و لماكانت نعم الجنة هي نتايج الاعال فكل ثواب يخص عامله ولايصل هو بعينه غير ه الا ان يدرك شبيهه وشكيله والعامل انكان يعمل عملاً فوق عمل كل عامل يدرك ثوابًا لايليق بغبر . و ال محمد عليهم السلم عملوا بعمل لم يعمل احد قبلهم ولايعملعامل بعدهم مثلهم فثوابهم يخصهم ولايصل اليه احد غير هم بل لايد رك احد شبيهه كا ورد في ادم عليه السلام ان بب خروجه من الجنة طمعه في شجرة كانت شبيهة بشجرة علم ال محمد عليهم السلام لاعينها فتدبر ولذلك قالب صلعم تلقتك اثنا عشر حوراء لم يتلقين احدا قبلك ولايتلقين احد بعدك وهن منشرفا الحور المخصوصات بها فافهم قوله بايديهم في حميع النسخ هكذا والصحيح بايديهن حراب من نور قد مران الحراب رماح قصبر ، و هي الة الحرب مع انه ليس في الجنة حرب ولا نزاع ولكنها اسلحة حملتها والله اعلم لدفع الاغيارعن الوصول الى الديار واصلها من نور الله و نفس هذا النوريد فع غير ، عن الوصول اليه لغلبته | كما ان نور الشمس يدفع العين المرمود ه الضعيفه عن النظر و هن على نجائب من نور اذ جميع الجنة ونعمها و اهلها مخلوقون من نور الله ومادة الكل واحدة وصورها ايضاً غير مختلفه اذا لمادة الواحدة لاتقتض غبر صورة واحدة واختلاف الموادسب اختلاف الصور اذثنت يف الحكة انالصورنها يات المادة فلكل مادة نهايات بحسبهافاذا كانت مادة واحده يكون نهايا تها واحدة بلا اختلاف و ان قلت انانري جماعات نوريين في الدنيا علىصور مختلفه اقول ان اختلافهم من جهة طبايعهم لا من جهة صور هم الذانية و الطبا يع هي معدن الاختلافات و ا ذ ا خرجوا منها ابوا الى الانيلاف وذهب الاختلاف ولذلك يحتمع

جيع

(121)

جميع الاخوان في مثل سم ابره من دون مزاحمة ولو اخنلفوا في الجنة لذهب عيشهم وبطل سرورهم وبالجملة فنعم الجنة بعضها شبيهة بعض وذلك تاويل قوله تعالى كل ما رزقوا منها من ثمرة رزقًا قالوا هذا الذي ر زقنا من قبل و اتوابه متشابهاً و هو في تاويل ياول الى تشابه بعضها ببعض فافهم فحور الجنة وجما لها وجلالها وثمار ها وقصورها وغلمانها كلها على هيئة واحدة الاان التعبير عنها يختلف في كل مقام فافهم هذه الدقيقه و اما سركونهن راكبات على نجايب فان لها ايضًا ظواهر و بواطني و ار واح و ابدان و الار واح ترڪب الابدان والبواطن ترك الظواهر فسميت بالنجايب لمناسبات مرت ذكرها ولكنها من نور الله تعالى لامن الحيوانات الدنيا وية جلالهامن الذهب بمناسبة الوانها اذهى روحانية من عرصة الملكوت وشرافتها وخلودها لاتحاد اجزائها فيف تركيبها واليافوت لصلابتها وحرارتها ولما مرسابقاً واصل النجيبة من النفس وجلها الروح فوقهــا ازمتها من اللؤ لؤ لما مر سابقًا فراجع على كل نجيبة مثيرة اوطنفسة من الديباج لان جميع الجنة من فضل الحي والديباج من فضول الحيوان و للكاالمثبره ايضاً من الروح فان جلها ومثير تها من عر ض واحد البة قوله فاذا دخلت الجنة نبأشربك اهلها أي يحعلونك مبأشر امورهم ومتوليها اذ حميع الامورفي الجنة بل في القيامه بل في الدنيا في يد هم وهم الذين فوض الله اليهم الامر في النشاتين لا بمنى انه تعالى اخلى الأمر اوجعلهم شركاء ونعوذ بالله بل بمعنى انهم اياد يه في الصنع فيفعلون ما شاون قال الله تعالى لم ما شاؤن عند ربهم | قالعلى بن الحسين عليهما السلام اما المعاني فنحن معانيه وظاهره فيكم اخترعنا من نور ذاته وفوض الينا امور عباد ه وعن ابي جعفر ل

(127)

عليه السلام قالب ان الله خلق محمداً صلى الله عليه واله عبد ا فادبه حتى اذا بلغ اربعبن سنة اوحى اليه وفوض اليه الاشيآء فتال ما اتاكم الرسبول فخذوه ومانها كم عنه فانتهوا والاخبار الواردة فى انهم قسيم الجنة والنار والمتولى امر الخلق بوم الحساب وغبر ذلك عديده فهم الذين يتولون امر الجنة وينزلون كل احد منزله وينعمون كل احد بما ينعمون فافهم ذلك انشآ الله قوله ووضع لشيعتك الخ خص الشيعه بالموابد لحكم منها ان شانهم ارفع من الأكل والشرب في الجنة فان الجنة اسفلها أكل وشرب واوسطها علم وذكر واعلاها النظرالى وجه الله كما قال الله تعالى وجوه يومئذنا ضره الى ربها ناظرة وفالعليه السلام اذا تنعم اهل الجنة بالجنة تنعم اهل الله بلقاء الله فالشيعه اذا دخلوا الجنة يتنعمون ولكنهم يتنعمون على موايد من جوهر موضوعه على عمد من نور والموايد ايضاً من نوراي نور ال محمد عليهم السلام الا انه يعبر عنه بالجوه وذلك انكل احد يستمد من منبع مادته لان تحقق الصورة بالمادة وإذا قويت الماد وتقوى المادة الصورة الاترى انك تقوى النبانات بالمام والتراب والحيوا نات بالنبانات ولكن صورها تستمد من تلك المادة وكذلك الإنسان يستمد من نسخ ماد ته و ماد ته تائيبد العمل وهو النور فغذ اوه من النور لاغير و اصل العمل هو شعاع محمد وال محمد عليهم السلم فغذاو الانسان في القيامه من نور اهل البيت فسمه ان شئت خبرًا و ان شئت ما 1ً ا و ان شئت ثمرًا وان شئت غبر ذلك هونو ريمد النور البته و اما ال محمد فهمن نور الله بلا واسطة و استمداد هم من نفس الله و تنعمهم بلقائه و هو امر واحد و فيض واحد لاغير ثم أعلم انه عليه السلام لم يعين الجوهر انه ياقوت

(117)

اوزبر جد او دربل اطلقه والذي يخطر بالبال انه يتفاوت بحسب درجات الجنة ويحتمل انه عليه السلام اراد نفس الاطلاق بملاحظة اطلاق نعم الجنة ولكل وجه قوله يأكلون منها والناس في الحساب وذلك لان الشيعه لا يحاسبون لان ولاية ال محمد عليهم السلام يطهرهم منكل ذنب ويثبت لهمكل خيرو الحساب في مقام يثبت للشخص حسنة و سيئة فيراجع الى اعماله و ينصب له الميزان و اما من يغفر له مطلقًا او يعذب مُطلقًا فلاحساب له قال الله تعالى يومئذ لايساً ل عن ذنبه انس ولاجان وورد في الخبر انس منكر ولاجان فالحساب مخصوص بالمسلمين الذين لم يبلغو احد الايمان ولاد رجة النصب فهم واقفون في مقام الحساب والشيعه مخلدون في الجنة والنصاب مخلد ون في النار وذلك بشـــارة للمؤمنير\_ والحمد لله رب العالمين وورد ان سيد الشهداء عليه السلام و ر وحى له الغداء يتكفل حساب شيعته ميف الرجعة فبعد الحشر مم فارغون ويدخلون الجنة قوله وهم فيما اشتهت انفسهم خالدون و ذلك لا نهم و صلوا الى مقام فوض الله اليهم المشية فلهم مأيشاؤن كما روى عن جابرين يزيد قال قال لي ابوجعفر عليه السلام ان المؤمن ليفوض الله اليه يوم القيامة فيصنع ما شـــا قلت حد ثني في كتاب الله اين قال قوله لمم ما يشاو ن فيها ولدينا مزيد فمشية الله مفوضة اليه والمزيد من الله ما لا يحصى انتهى بل ورد انه في الجنة . يقول للشيئ كن فيكون وذلك لان الاخرة دار الجزا وان المؤمن قدعمل فى الدنيا حق العمل و اطاع حق الاطاعة وجزاء عمله ان يصل الى هذه الدرجة الرفيعه والمنزله المنيعه كما وردفي القدسي يا ابن ادم انا رب اقول للشي كن فيكون اطعني فيما امرتك

(111)

اجعلك مثلى تقول للشي كن فيكون با ابن ادم اناحي لا اموت اطعني فيما امر لك اجعلك مثلي حيًّا لاتموت يا ابن ادم انا حيث ما اشاء اکن اطعنی فیما امر تك اجعلك مثلى حیث ما تشام تکن فجزام عمل المومنين في الدنيا ان يخلدوا فما يشتهون حتى انهم اذا ارادوا ان يطاوا جميع السهاوات والارض بقدم يسهل لهم ذلك لقوله لهم ما بشاوُن ولقوله انا حيث ما اشــا كن انهم و انا ابكم لااقد رعلي البيان و مثالى ما قال ابي انا ابكم رائي الر و يُ واخلتى صم فمن ينطق ومن ذا يسمع ولايمكنني شرح الجنة في الدنيا الابالاشارة عسلي نحو الإياء َ قالب 💥 صلى الله عليه واله وإذا استفر أولياء الله في الجنة زارك ادم ومن دو نه من النبيين – ﴿ شَرْحٍ ﴾-من هنا ر و ت من العوالم الى اخر الخبر قوله اذا استقر اولياء الله الخ اعلم ان الله خلق اول ما خلق محمدا و ال محمد حيث لا احد سواهم وكانوا يعبدون الله ويسبحونه ويحمدونه ويكبر ونه ويهللونه حيث لاعابد سهوا هم و قد بينا حقيقه ذلك في ســـاير ر سـايلنا و هذا المقام مقمام حقايقهم وكما بدؤا من هذا المقام بعودون اليه فان معنى المعاد عودكل شيُّ الى اصله ومبدئه بل لاعود في الواقع اذ لاينزل شيٍّ على الحقيقة من منزله ولكن الحقايق تنجلي من مقاماتها لظواهرها ومجاليها ثم ترفع النظر ويعبرعرن مبدأ التجلى بالنزول والبدأ ومن قطع النظر بالعود ومثالب ذلك ان الشمس ثابتة في سمائها ولاتنزل منها ولاتصعد ولكن إذا اخذت مرأة في الارض تظهر واذاكسر تها لاتظهرفيعبرعن الظهور بالبدأ وعن قطعه بالعود فافهم فحقيقة ال محمد عليهم السلام ثابتة في مقامها ولم تخل مكانها عنها ابداً وذلك مقام الموثرية والعلية للاشياء والله تعالى خلق

١٨

(120)

ميع مــا خلق من نور هم و شعاعهم و او ل نور صدر من و جو ه نور الانبيا سلام الله عليهُم كما و ردَّ في الاخبار فحقايق الانبياء منَّ شعاع نورال محمد عليهم السلام لاتتجاوزه ابدا وقد بدأ وامن هذا الشعاع ويعودون اليه ونعيمهم وجنتهمهذا ثم خلق الله الشيعه من شعاع الانبياء و بدؤهم منه وعو د هم اليه وجميع حظهم و سيبهم من هذا المقام ثم ان النور لا يكاد يصل مقام الموثر ابدا بل لا يقف معه وحدث هولااثر وحيث الاثر لاموُثر ووجود الاثر في مقسامه لاغبر وجميع ما يدرك ويعرفه من المؤثر يكون من نفسه و ذلك ما نقول ان علم الداني بالعالى عمله بنفسه لاغبر و نفسه حيث معلوميته لاعالى ومعلومية العالى له واما الذات فهي محجوبة عن الداني فالانبيا صحيث كون حقايقهم من نور الب محمد عليهم السلام لا يكادون يصلون الى حقابقهم بل مقام دون درجة ال محمد واذ ثبت في الحكمة ان الاثر من المؤثر جز ، من سبعين يكون د رجتهم دون د رجة ال محمد بسبعين درجة فلايكادون يدركون حقايق المحمد عليهمالسلامولكنهم يدركون من تلك الحقايق ماظهر لهم في عرصتهم بل في انفسهم فمعنى ز يارة الانبيآ سلام الله عليهم لفاطمه عليها السلام زيا رثمهم لنور انيتهم نعمكل منكان منهم اعلى وأكمل واجمع يكون نورانيته اقوى فيستضى به من هوادني ويظهر منه نور المؤثر اكثر فالا ثار يشاهد ون هذا النو ر الاعظم منه اکثر بل یصیر با باً للائمه فیهم فکل ما اشتاقوا زیارة الموثر يز ورونه فيهم كما انك كل ما اشنقت الى لقا الانسان المطلق تري الى من هوكامل في الانسانية مع انك ايضًا فر د من افراد الانسان وكذلك الامرفى الشيعه فانهم لابنجاوزون مباوراء مبدئهم (157)

ولايد ركون حقايق الانبيا والائمة الاما ظهرمنهم لهم والله قد نصب بينهم شيعة كاملين بلغوا في النورانية منتهي الكمال حتي ربما لحقوا بالاعلى فصار و ابرا زخ بين الناس و الانبيآ • فصار منز لتهم كصابون الحكما والنغس في المولود الكريم وهم جلوة الانبياء بين الناس وجلوة الامام اذهم نوره وجلوة الله اذ هونوره فكل مااشتاق احد من الناس الى لقاء الانبياء يلقاهم وكل ما اشتاقالى لقاء الامام ينظراليهم وكل مااشتاق الى زيارة الله يتوجه بهمفافهم ذاك واتفنه ولذلك قال عليه السلامسبيل اللهشيعتنا وقال سلان باب الله في الارض من عرفه كان مومناً ومنانكرهكانكافرا ففي الدنيا والاخرة لاسبيل للدانيالي العالى الامن عرضه وغير ذلك خطاء ولاينا في ما ذ ڪر نا. ما و ر د في و جه زيارة الاداني للاعالي في الجنة انهاكما ترى الكوك في السا فانك لاتكاد تري نغس الكوكب وما تراه هونو ر ه الظاهر في الهبا. بل ما تراه هو شبحه الظاهر في العين وقد اثبتنا في المناظر و المرا يا ان الروأية ليست بخروج الشعاع ولا باختراع النفس ولكنها بالا نطباع فالشبح يدخل عينك ويتصور العصبة بصورته فتدركه في عينك فالمرئي شبح الكوكب فى العين لاغير فافهم والله المستعان و امر الله في کل شی واحد و حکمته لاتنغیر و ألظاهر طبق الباطن و قد علم اولوالالباب ان الاسـتدلال على مــا هنالك لايعلم الا بما هــاهنا فزيا رة الانبيا لفاطمه عليها السلم زيا رثهم ايتها فيهم لاغير فتدبر 🌾 ف الے 🧩 صلى اللہ عليہ و الہ و ان في بطنان الفر د و س لؤ لوَّ تان من عر ق واحد لؤ لؤة بيضـاء و لؤ لؤة صفر اء فيها قصو ر ودوريفح كل واحدة سبعون الف دار فالبيضاء منازل لنا ولشيعتنا والصفراء منسازل لابرهيم وال ابرهيم صلوات الله عليهم

اجمعين

( 1£Y )

اجمعین 🌾 شر ح 🧩 مــا يظهر من بعض الاخبار ان مقام محمد وال محمد عليهم السلام في جنة عدن كما روي عن على عليه السلام فى جوابٌ مسايل اليهودي واما منز لــــ محمد ص من الجنة في جنة عد ف وهي وسط الجناب واقربها من عرش الرحمن وفح خبر اخرعنه وامامنزلب بنيناص في الجنة في افضلها واشرفها جنة عدن وفي خبر عن الصادق عن ابائه عن رسـول الله عن جُبرئيل عن الله عزوجل انه فـالـــ يا محمد اننى حظرت الفر د و س على حميع النبيين حتى تد خلها انت وعلى وشيعتكما الامن افثر ف منهم كبيرة وفي بعض الاخبار انهم في حظيرة القدس وظاهر الابة يدل على انهم يتبؤاون حيث شاؤا وورد في صغة المومن ذلك ابضاً قال إبي اعلى الله مقامه في ترتيب الجنات و اسمائها وقد ذكر بعضهم في اسما الجنان ان اعلاها الغر دوس ثم العالية ثم النعيم ثم العدن ثم المقام ثم الخلد ثم الما وي ثم د ار السلام و هذ ، الاساء موجود ، في الكتاب و السنة الااني لم اجد على هذا الترتيب الخاص دليلاً و رو ے ان منز ل محمد وال محمد عليهم السلام جنة عدن وهي وسط الجنان واقربها من عرش الرحمن وَفي ر وابة هي اءلاهـا د رجـة و اشرفها مكانًا و هو ينافي ما ذكروه من ان الفردوس اعلاها وفي الكتاب ان جنة الماوي عند سدره المنتهى وهي فى الكرسى ولعالما تسمى بالعدن ايضاً بالجمله لم اجد لهذا الترتيب دليلاً فالمعونــــ اليهم سلام الله عليهم ويصحفى في صحة الاعتقاد وجودها وتعددها انتهى كلامه ءلامقامه وقال في المجمع الفردوس هي البستان بلغة الروم وقال الغرا<sup>م</sup> هوعربي ويقال آلفر دوس حديقة في المجنة ويقا ل

( FER )

الفردوس اوسط الجنة وإعلاهها ومنها ينفجر انهارها وقسال في معنى جنات عدن جنات اقامة انتهى ولايبعد بجسب المعنى اللغوي ان يڪون جنة عدن ايضاً فوق الجنان و تکون هي جنة الماوي ايضًا لانه لا يُتجاوز منها احد وكل من و صل اليها يقوم فتدبر فاذا عرفت ذلك فاعلم ان بطنان الفردوس بضم الباء يعنى وسطه و د اخله فان کان مقام محمد و ال محمد عليهم السلام الغر د و س ڪما ريما يستفاد من الحديث ومن نفس هُذا الخبريريد ص ان في قلبها وقطبها لؤ لو تيرف وان كان منز لهم ومقامهم جنة عدن وهي فوق الفر دوس نقول ان مراد من بطنا نها غيبها و باطنها فان احد معنده الداخل بل الوسط يا ؤ لے بذلك ايضاً كما ورد في العدن انهها وسط الجنات فان المراد مر • لوسط الاعدل والاصفى ويحوزان يقالب ان لال محمد عليهم السلام مقاماً مع كل مومن ميف كل جنة ومقام فانهم الحجة لاهل الاخرة والدنيا ولم جلوات لجميع العالمين ولولا ذلك لما صدق حشر جمّاعة من المومنين معهم في عليين فانه لاشك ان احدا لايصل مقامهم الخاص بهم لانهم اول ما خلق الله ولكنهم ينزلون **في** تجلياتهم في المنازل وورد بهذا المعنى حديث مــا معناه ان العالين يقدرون على النزول في درجة الادنين والادنين لايقدرون على الصعود ولكنهم يرورع من هوارفع منهم مثل الكوك في الساء وم شرحة ويحتمل ان يكون المراد مرب الفردوس هنا مطلق الجنة فانها بمعنى الحديته وربما يحمل على ذلك ما ورد عر • القدسي وقد مر ولعل هذا الوجه هواقرب لان درجات الانبيآ والشيعة متفاوتة بلاشك ولا يقومون في

مقام

(129)

ممقام واحدا حماعاً و بالجمله قال ان في بطنان الفر د وس لؤ لؤ تين كناية عن إن قصور الجنة ودورها من الجواهر ثم قال إن اللوالوتين من عرق واحد يحتمل ان يكون العرق بكسر العين و سكون الرام بملاحظة إن اللؤلؤة في الاول تحدث في الحيوان ثم ينقل الحيوان إلى النبات فيصيرنباتًا وتجلب من قعر البحر وسمحت بعض السياحين ان لها شجراً والاصداف ثمار ، ويحتمل ان يكون عرق بفخذين بمعنى رشحات البدن كناية عن انها مخلوقة من ما ولماكانت من فضل محمد وال محمد عبر عنها بالعرق كما في حديث خلق الانبيآ والشبعه هذا واللؤ لؤة مخلوقة من ما المطروهو عرق السحاب والحاصل ان هاتين اللؤلؤ تين من ما دة واحدة الاانهما مختلفتان في الصوبرة فواحدة بيضاء وواحدة صفراء اما البيضاء فهي من عالم العقل فانه مرسابقًا إنه النور الإبيض عن يمين العرش ومنه إبيض البراض وإما الصفراء فهي من عالم الروح النور الاصفر من اركان عرش الله والاول مقام محمد وال محمد سلام الله عليهم والثانى مقام الانبياء سلامالله عليهم ومن باب ان مرجع كل احد اليحيث بدئ منه يعود الانبياء الى الروح و ال محمد الى العقل و لكن الاسكال في انه قال ان البيضا مناز ل لنا و لشيعتنا مع ان مقام الشيعه دون درجه ابر هيم وذلك مشكل جداً ولكن له وجه بيـــان يجمع به الاخبار و هوان نقول ان كل مقام له فسحة و جود من الاعلى الى الاسفل فان الجنة العقلية مترامية من الاعـلي إلى الادني والجنة الروحية هکذا والمراتب العقلیه <sup>تسم</sup>ی بالعقل و ان کانت فی المرتبه د ون الروح فاصحاب العقول الجزئية يسكنون الجنة البيضا في مقامهم وهي وانكانت معنوية عقلانيه ولكنها دون درجة الروح مثال (10.)

ذلك في الدنيا ان لرجل منعلقات وفي الارض مواليد زحليه وكليا على طبعه ولونه وجميعها دون فلك القمر مع ان الزحل بحقيقته فوقه وكك في درجة الاناسي رجال عقلا وعقولهم بيضاء مع انهم دون درجة الانبياء فبهذا المعنى نقول ان اولى العقول في جنات بيضا و او لى الار واح في جنات صفر ا مع ان اد انى العقلاً اخس من اعالى الر وحانيين فافهم فانه دُقيق واما وجه السبعين فمر نظيره في عدد الملائكة فان نعم الجنة بعدد مراتب الانسان وسيحزيهم وصفهم وككل انسان مشاعر سبعة وككل د رجة مرا تب عشر ة فيحصل من ضربها سبعون وان يوماً عند ر بك كالف سنة مما تعد ون وذلك يحصل من تكمل المراتب الغيبية والشهادية فان الجنة عرصة الفعليات والنفوس فوق القوي ولذلك يكون النعمة هنيا تامة ولاتنعم فف القوه وقال عليه السلام في صفة العالم العلوي صور عاليه عن المواد خالية عن القوة والإستعداد ففي الجنة حميع القوى بالفعل فلكل مرتبة من المراتب السبعين عشر مراتب من الجسم الي مقام المسمى ولكل و احد ة منها عشر مرا تب من الجادية ا الى اعلى المواليد وكل منها مركب من قبضات عشر فان لهم مايشاؤن عند ربهم ولدينا مزيد وورد ما معناه ان الله يعطّى اضعف المومنين ما اذا اراد ان يضيف اشرف النبيين لامكنه ذلك فافهم فانه كلام جليل رزقنا امله الجنة بحق محمد والب محمد عليهم السلام فغي کل لؤ لؤ ة سبعون الف د از بل في کل د ا ر سبعون الف قصر وفي كل قصر سبعون الف سرير و هكذا ثم ان تخصيص اللؤلؤة المصغراء بابرهيم وال ابرهيم لايدل على عدم كون ساير الانبيا، فيها فان اثبات الشيَّ لاينفي ما عدا، ومثل ذلك في

الاخبار

(101)

الاخبار كثير لا يخفى على المتامل فجميعهم ف هذا المقام ساكنون البته الله الله عليه قالت با ابه فما كنت احب ان اري يومك ولا ابغى بعدك قالب يا انبتى لقد اخبر ني جبر ئيل عليه السلام من الله انك اول من يلحقني من اهل بيتي فالويل كله لمن ظملك والغوز العظيم لمن نصرك 🌾 شــر ح 🧩 بعد ما ذكر صلى الله عليه واله حالب الحشر والنشر وما يعطي الله فاطمه عليها السلام دخلها من السرور ما الله اعلم به ولما رات ان هذه النعم و هذا السرور بسبب النبى ص ورات ا نه ولى ا<sup>لنع</sup>مه قالت ما احب ان اري يومك اي يوم موتك بعني احب ان اموت قبلك ولا ابقى بعدك عطف عملي قولها ماكنت وهودعاء وكان في المقام لايفسر بالمعنى الماضي بل هوبمعنى الثبوت والدوام بعنى لااحب ابدا هذا اليوم اوذكرت من هذا الحديث حنمية الموت فذكرت مونها فقالت ما احب ابن ارى موتك فدعت ربها ان ييتها قبل ابيها ولم تدع له بالبقاء الدايم لانها علت أن ذلك من المحالب بعد قوله تعالى انك ميت وانهم ميتون مع انها علت ان سرورالنبي صلى الله عليه واله وراحته ولذته في آلموت كما قال امير المومنين عليه السلام حين ورد عليه الضربه فزت برب الكعبه و قال عليه السلام و الله ان ابن ابي طالب انس با لموت من الطفل بثدي امه فاولياء الله سرورهم بالموت ولذلك لم تدع لابيه بالبقا الدايم ولكنها دعت ان تموت قبله فقال رسو ل الله صلى الله عليه و اله لقد اخبر في جبر ئيل عن الله انك اول من يلحقني من اهل يتي سلاها بذلك ويشرها بانها لاتبقى بعده في الدنيا الاقليلاً فسرت بذلك واستانست فالويل كله لمن ظلك دعاء على ظالميها بالويل

( 107 )

وهوبئر في جهنم مخصوص بالاول والثاني والفوز العظيم لمن نصرك اى نصر ها لد فع ظلم اعدائها او بوجه اخر من وجوه النصرة ومن انواعها البكاء لهآونشر فضابلها 🖗 ف ال ﷺ عطاء كان ابن عباس اذا ذكر هذا الحديث تلاهذ ه الابه والذين امنوا واتبعتهم ذريتهم بايمان الحقنا بهم ذريتهم وما التناهممن عملهم من شئ كل امرأ بما كسب رهين 🌾 شـرح 🗰 اراد الاستد لال بهذ. الابة على إن ذرية رسول الله حلى الله عليه واله يلحقون به لانه امن بالله واتبعته ذريته بايمان حق المتابعة وقد عصمهم الله عن الخطاء والعصيان وعبدوا الله حتى العبادة والطاعة كما فعل رسول الله صلى الله عليه واله فالله يلحقهم باالنبى في درجته و مقامه و ما التناهم ای ما نقصناهم من عملهم ای لحوقهم بد رجة الابا کایکون سبب النقص في درجتهم اي لاياخذ حق الاباء فيعطيها الاولاد ولكن کل احد یجزی بعمله فلاینةص من جزا غبر وکل امرا بماکسب رهين والاخبار الواردة في شرح الاية الكريمه كثيرة نركنا ها لانها خارجة من نفس الحد بث والمراد شرح الخبر وقد اتينا بقدر ما يقتضبه الحال والحمد لله المتعال واعتذ رالي جنابه من اجمال هذا الشرح فان تطويل المقال مع ما انا فيه من الاحوال من المحالب ولكني آنيت بما بكتفي به المكتفي والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله الطاهرين ورهطه المخلصين وقد حصل الفراغ من تسويد هذ ، الاوراق بعد العصريوم الاربعا التاسع والعشرين من شهر ذي الحجة الحرام من شهور سنة ثماني بعد ثلثماً ة والالف على يد مصنفها محمد بن كريم حامداً مصلياً مستغفراً - محمت طبع هذا الكتاب في المطبع الناصري حسب الامرالجناب الحاج محمد ١٩ كاظم تاجرالاسكوئي في عشرالثاني من شهر ربيع الاول من شهور ١٣١٢

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* مذا کتاب شرح الحديثين من مصنفات الحديثين من مصلفات حضرت الاشرف الاعظم الحكيم القمقام العالم العلام المحدث الثقة الاسلام الحاج محمدخان الكرماني مدطله \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* العالى جوابًا لسئولجناب الاشرف الحاج الحاج محمدحسنصاحب تاجر القاساني داممجده العالى

|              | ۲.                |     |      |
|--------------|-------------------|-----|------|
|              |                   |     |      |
|              | فجرست غلط نام     |     |      |
|              | ېرسو مد ده        |     |      |
| محيح         | غلط               | سطر | صفحه |
|              | t - :             |     |      |
| يقول         | فيقول             | ۲   | 1    |
| الاميرزا     | الاقاميرزا        | ٤   |      |
| الاميرزا     | الاقامير زا       | 0   |      |
| شر يفبن      | اشر يفين          | ٦   |      |
| ماموله       | مامۇلە            | 12  |      |
| هذا اوكيف    | هذ <b>أ و</b> كيف | ٤   | ٣    |
| ويحتاج       | وتحتاج            | ۱۰  |      |
| يستوعر       | تستوعر            | 11  |      |
| و يستوحش     | وتستوحش           | 11  |      |
| يتبنى        | تثبنى             | 14  |      |
| عله          | نعله              | ١٦  |      |
| ป่า          | فاني              | ۱۹  |      |
| ماورد        | ماوردت            | ۳   | ٤    |
| العجم        | العجمى            | ٣   |      |
| يختفى        | تختفى             | ٤   |      |
| كتبت         | كتببت             | 0   |      |
| ولذلك لايكاد | لايكاد            | ۱۰  |      |
| انا اردى     | فلذلكانا اردى     | 11  |      |

|            |                     | <b>``</b>         |     |      |
|------------|---------------------|-------------------|-----|------|
|            | معيم                | غلط               | سطر | صفحه |
|            | الوحشة              | الوحشية           | ١٤  |      |
|            | النفرة              | النافرة           | 10  |      |
|            | الاخيار             | الاخبار           | ۱۹  |      |
| · ·        | وقدينكر             | فدتنكر            | 41  |      |
|            | القوا فىمن مواقعها  | المعانيمن معادنها | 22  |      |
|            | وها هوابان          | وهذا ابان         |     |      |
|            |                     | بغير هذا المقام   | ٤   | 0    |
|            | بغبر المقام         | بغبر هذا المقام   | 0   |      |
|            | ولاتعين             | ولاتتعبن          |     |      |
|            | الجدة               | الجد              | 17  |      |
|            | الاان               | لاان              | ١٥  |      |
|            | الدنياوية           | الدنيوية          | ٦   | ٦    |
|            | وكيوفها             | وكهوفها           | Y   |      |
|            | ولاير               | ولاتمر            | 11  |      |
|            | بلاه                | بلائه             | ١٤  |      |
|            | اءل                 | 7 la              | آخر |      |
|            | ماتتا احمر          | ماء احمز          | ţ.  | Y    |
|            | ودنيوية             | دينو ية           | 0.  |      |
|            | البدن               | للبدن             | 17  |      |
|            | الزمان              | للزمان            | آخر |      |
|            | يومئذلا أنساب بينهم |                   |     |      |
| <u>l'-</u> |                     | 1                 |     |      |

|                  | ٤              |     |      |
|------------------|----------------|-----|------|
| محيم             | غلط            | سطر | صفحه |
| وقال تعالى       | وقالالله تعالى | ١   | Å    |
| الدنيا           | منالدنيا       | Y   | ٩    |
| نعم يصعد         | نعم تصعد       | 10  |      |
| فاصغ             | فأصنع          | 41  |      |
| اميرالمؤمنين عم  | امبرالمومئنين  | 22  |      |
| يحشرون           | تحشر           | ٣   | ١٠   |
| واذالوحوش        | واذا الوحوش    | ٣   |      |
| واذالوحوش        | وادا الوحوش    | ٤   |      |
| ولکّن            | لكن            | 0   |      |
| ويدّل            | و تدل          | ٦   |      |
| وانحفظنها يظهرلك |                |     |      |
| ان حقيقة         | أن حقيقة       |     |      |
| ان شاءالله       | -              | ١   | 11   |
| اقول الحديث      | الحديت         | ١   |      |
| الحزاز           | الحراز         | ٤   |      |
| ابی جعفر عم      | ابي جعفر       | ٥   |      |
| مشايخه           | مشائخه         |     |      |
| فىالعوالم        | العوالم        | ١٤  | -    |
| والحزاز          | الحراز         | 10  |      |
| ادل              | •••            | 11  | 14   |
| ابی جعفر ع       | ابی جعفر       | 18  |      |

•

| معيم                     | غلط          | سطر | صفحه |
|--------------------------|--------------|-----|------|
| رسول الله ص              | وسولالله     | 18  |      |
| رسول الله ص              | رسولالله     | 10  |      |
| بانفسهم                  | بانفمهم      | ١٦  |      |
| عنه ص                    | عنه          | 17  |      |
| ر سول الله ص             | رسولالله أ   | 17  |      |
| بالصدق                   | بالصدوق      | 21  |      |
| ولكنه صلى الله عليه واله | ولكته        | ٣   | ١٣   |
| يطيرهم                   | تطيربكم      | 41  |      |
| الراكب                   | الركوب       | ١   | 12   |
| جيعهم                    | جمعهم        | ۲   |      |
| الاخرة                   | الاخيرة      |     |      |
| اميرالمؤمنينعليهالسلام   | اميرالمؤمنين | 11  | •    |
| ينفي                     | ينتغي        | 117 |      |
| ظهور                     | ظهور         | ١٦  |      |
| ولاتجاوزه                | لاتجاوزه     | ٤   | 10   |
| ماو را•                  | ماوارا       | ٤   |      |
| لايكاد يعود              | لاتكاد تعود  | ٨   |      |
| فالعمل                   | فالغل        | 14  |      |
| علىالخف                  | علىخف        | 19  |      |
| العرضى                   | العرض        | آخر | 10   |
| للنبي ص                  | للنبى        | ٨   | ٦    |

Digitized by Google

|                    | `````````````````````````````````````` |     | •    |
|--------------------|----------------------------------------|-----|------|
| محبم               | غلط                                    | سطر | صفحه |
| ولكن بثوجه الانسان | ولكنبالتوجهالى                         | 15  |      |
| الى الاضحية        | الاضحية                                | -   |      |
| النبي ص            | النبى                                  | 10  |      |
| للموصوف اذالموصوف  | للموصوف                                | 10  |      |
| تعلق               | علق                                    | ١   | ١Y   |
| النباتية           | النبهاتية                              | ۲   |      |
| تستوى              | تستولى                                 | ٣   |      |
| ماكملت             | ماكمل                                  | ٤   |      |
| و رفعت             | و رفعها                                | ٤   |      |
| يظهر               | اظهر                                   | 0   |      |
| و ترکب             | ټرکب                                   | 0   |      |
| مرکو بته           | مركو بة                                | 19  |      |
| فاللاشيء           | فالاشي                                 | آخر |      |
| الحسين عليه السلام | الحسين                                 | ٣   | 18   |
| النبىص             | النبى                                  | 1.  |      |
| النبىص             | النبى                                  | 10  |      |
| كليات              | والظهوركليات                           |     |      |
| وان يظهر           | وان تظهر                               | 41  |      |
| متيشة              | يشيئته                                 | ٨   | . 19 |
| ومشى بمشيته        | ومشی به بمشینه                         |     |      |
| و تعالى            | و تعالى الله                           | ١٠  |      |

| محير ,        | غلط          | سطر  | صفحه |
|---------------|--------------|------|------|
| انموزج        | انموذج       | 14   |      |
| · ص           | ص            | 12   |      |
| یکمون له      | تكون له      | 14   |      |
| اثرت          | اثرة         |      |      |
| وانية         | وانية        | آخر  |      |
| وهى           | وحى          | ۷    | ۲.   |
| يرجع          | ارجع         | 17   |      |
| حقيقته اية    | حقيقة اية    | ٦    | ۲۱   |
| يختلف         | تختلف        | ۱۰   |      |
| احياءا        | احياء        | ۲.   |      |
| ذووا          | ذو <b>و</b>  | 41   |      |
| من خرج        | من خرج من    | اخر  |      |
| لاذلول        | لاظليل       |      | 77   |
| نورالله تعالى | نورالله      | 18   |      |
| وهكذا         | ا وهکذاوهکذا | ١٣و٤ | 44   |
| اعضاؤ.        | اعضاوةه      | ۱۹   |      |
| الفاطمية ص    | الفاطمية     | 22   |      |
| لجرالاثقال    | لحملالأثقال  | ١    | ۲٤   |
| ناهضة بالحمل  | ناهضة به     | ۲    |      |
| فاطمة عر      | فاطمة        | ٨    |      |
| أوِت          | اوَلَّب      | ٣    |      |

| 1                           | λ                            |      |      |
|-----------------------------|------------------------------|------|------|
| صحبع                        | غلط                          | سطر  | صفحه |
| النبي                       | النبى                        | 12   |      |
| النبیص<br>رسولاللهاذ        | النبی<br>1<br>اللهاذ         | ١    | 70   |
| قولهم                       | اقولهم                       | γ    |      |
| ياابت                       | ياابته                       | 11   | 77   |
| لايصر                       | لاتبصر                       | 11   |      |
| 0                           | ص                            | 18   |      |
| صم<br>فناقة                 | قناقة<br>يمشيَّته            | ٦    | 77   |
| بمشيته                      | عشيته                        | ٩    |      |
| بمشي <b>ت</b> ه<br>بالمشيته | المشيئته                     | ۱۰   |      |
| بالمشيته                    | ا بالمشيئته                  | ۱۰و۲ |      |
| الاول                       | لاول                         |      |      |
| المشيّعة                    | ۲ و ۲۱ المشيئة               | ۱۹و  |      |
| متشابهة                     | منشابهة<br>مثئيةالل <b>م</b> | ١    | 77   |
| مشيّة الله                  |                              |      |      |
| منالمشيّة                   | منالمشيئة                    | 10   |      |
| کان ۱۶۱                     | کان ماہ                      | 17   |      |
| بمقتضى                      | ای بنتضی                     | ١٧   |      |
| e la                        | <b>t</b> la                  |      |      |
| الهيبة<br>بمشيته            | الهيته                       | ١    | 29   |
| بمشيته                      | بمشيئته                      | ١    |      |
| بالطبع                      | بالطع                        | ٨    |      |

| Ann the strength of the streng | ٩               |        |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------|------|
| صحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | غلط             | سطر    | صفحه |
| ايرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 71.             | 14     | ۲۹   |
| المشيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المشيئة         | ۴ او ۲ |      |
| بالسماءوالاسماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بالسماءوالاسماء | 11     |      |
| يصير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | يصبر            | 12     | ٣٠   |
| فلاينحصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فلاتنحص         | ٦      | ۳۱   |
| اوکتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اوكستان         | ١٦     |      |
| الشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الشيء           | ١٦     | 44   |
| يدفعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تدفعه           | ۲.     |      |
| عمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عملت            | 22     | ۳۳   |
| الامعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الامعاة         | ١      | ٣٤   |
| و يضبطاهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | و يضبطاهما      |        |      |
| اعضاءا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اعضاء           | 17     |      |
| خاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | خاصته           | 17     |      |
| والاحرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | والاخرى         | 18     |      |
| منالمشية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | منالمشيئة       | ٩      | ۳٥   |
| قال عليه السلام ان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | قال ان          |        |      |
| مشيّة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مشيئةالله       | ٩      |      |
| الوجهالباقى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وجه الباقى      | 17     |      |
| الاذفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الازفر          | ١٨     |      |
| لامسكدنيوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لامسكالدينوى    | ۱۹     |      |
| و وجهمناسبةاخری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ووجهآخر         | ١٠     | ۳٦   |

|                            | ١٠                  |       |      | - 1                                            |
|----------------------------|---------------------|-------|------|------------------------------------------------|
| صحبہ<br>ت                  | غلط                 | سطر   | صفحه | Ξ                                              |
| والذوق                     | مناسبة والذوق       | 11    | 47   | <ol> <li>موادش ع راء است نه مصراعین</li> </ol> |
| فىعالم النفس               | فىالعالمالنفس       | ١٦    |      | ر.<br>د                                        |
| صا                         | ۲ ص                 | ۱۹ و۱ |      | 13                                             |
| البناء                     | ۲ ص<br>النباء       | ۲۱ _  | ۳۷   | .;                                             |
| النبى                      | النبيى<br>و يستلزمه | ٩     | ۳۸.  | 4                                              |
| و يستلزم                   | و يستلزمه           | ۲     | ۳۹   | 12                                             |
| زاید است                   | کله شعر (۱)         | 12    | ٤٠   |                                                |
| زاید است                   | کله شعر (۳)         | اخر   |      | E                                              |
| المسلمين                   | المسلمين            |       |      | s                                              |
| الاسم                      | لاسم                | 12    | ٤٢   | 10.30                                          |
| شاون                       | شوون                |       |      | <ul><li>(۲) مرادش ع راء است نه ينتين</li></ul> |
| ص و                        | ، ص و               |       |      | ÌÌ                                             |
| على ع<br>وسيحي<br>وهو مشكل | علىص                | 11    |      | 1 3                                            |
| وسيجئ                      | وسيجي               | 12    |      | .5<br>   .1                                    |
| وهومشكل                    | ومشكل               | 17    |      |                                                |
| صم<br>هبا¥ا                | ص                   | 41    |      |                                                |
| هبالاا                     | هبالا               | ٦     | ٤٤   |                                                |
| اواغطى                     | او اعطی<br>ومملکته  | ١٨    |      |                                                |
|                            |                     | 19    |      |                                                |
| ادمعليه السلام الى         | معادمالی مع         | 0     | ٤٥   |                                                |
| • •                        | لم ينغ              | ٩     |      |                                                |

.

•

|                     | 11                                 |     |      |
|---------------------|------------------------------------|-----|------|
| محيم                | غلط                                | سطر | صفحه |
| فجهته               | فجهة                               | .17 | 20   |
| والمشية             | والمشيئة                           | ٣   | ٤٦   |
| ومقام               | مقام                               | o   |      |
| هذا المقام<br>مشيّة | هذالمقام                           | Y   |      |
| مشية                | هذالمقام<br>مشيئة إ                | 1.  |      |
| الملك.              | المسلك                             | 14  |      |
| فياخبار             | فىالاخبار                          | ٤   | ٤٧   |
| اثناعشر             | اثنىعشر                            | 10  |      |
| الاثنان             | الائنان                            | ۲۰  |      |
| - m                 | ص                                  | ۲۰  | ٤٩   |
| ناحيته              | ناحية                              | 22  |      |
|                     |                                    | 10  | 0•   |
| ص<br>قويا           | ص<br>قوماً                         | 22  |      |
|                     | الملكمنالملك                       | 22  |      |
| همعباد              | عباد                               | ١   | 01   |
| حالهم               | حالاتهم                            | 41  |      |
| حالهم<br>وكذلك      | كذلك                               | 14  | ٥٢   |
| بمشية               | حالاتهم<br>كذلك<br>بمشي <b>ّ</b> ة | ١٨  |      |
| والماء              | والماء                             | 19  | ٥٣   |
| مشية                | والماء<br>مشية                     | ١   | ٥٤   |
| ٣                   | ص                                  | ۲   |      |

•

.

|                          | 14             |     |      |                                                               |
|--------------------------|----------------|-----|------|---------------------------------------------------------------|
| محم                      | غلط            | سطر | صفحه |                                                               |
| و يستمدون                | و يشهدون       | ۲۱  | ٥٤   | محباحب كرم شب تاب ونار مخبا                                   |
| فضلاً                    | فضلاً          | اخر |      | .j.                                                           |
| ابرهيم <sup>ا</sup><br>ص | ابراهيم<br>ص   | 17  | ٥٧   | 1. 1.                                                         |
| ۳<br>س                   | ص              | ١٧  |      | <sup>-</sup> ,                                                |
| مدبجة                    | مذيحة          | 19  |      | -j                                                            |
| مفضض كذا                 | مفضض           | 41  |      | 1-1.                                                          |
| ص<br>و بکون              | ص              | ۲   | ٥Y   | احب جرات صغيرة في المواء من النار منه اجل الله شانه روحى فداه |
| و بکون                   | ويكون          | Y   |      | <del>\</del>                                                  |
| المامور به               | المامور يه     | ٨   |      |                                                               |
| ولكن                     | ولكين          | ١٨  |      | 1.5                                                           |
| ان يقال                  | انىق           | ۱۸  |      | 19                                                            |
| کنفع<br>ص                | کنقع<br>ص      | اخر |      | 1.5                                                           |
|                          |                | ١   | ٥٩   | 1                                                             |
| و النبر بمعني )          | (و النير بمعنى | ٣   |      | 1                                                             |
| الهمزاىلا تعمز )         | (الهزاىلاتهز   | •   |      | 1.14                                                          |
| الانسان                  | انسان          | ٨   |      | 1                                                             |
| بكن                      | يکين           | 14  |      | 15                                                            |
| لحباحب نوشته شود         |                | ۲   | ٦٠   | 1                                                             |
| بقدر                     | يقدر           | ۲   |      |                                                               |
| لابكون                   | لابكون         | ٦   |      |                                                               |
| والمشيّة                 | والمشيئة       | Y   |      |                                                               |

| محيح                                      | غلط                              | سطر | صفحه |
|-------------------------------------------|----------------------------------|-----|------|
| فيصبر                                     | فيصبر                            | ٨   | ٦.   |
| الملائكة                                  | الملاثكة                         | 11  |      |
| فی منامه                                  | في متامه                         | ١٨  |      |
| ابرهيم<br>قبل                             | ابراهيم                          | 18  |      |
| قبل                                       | قيل                              | ۲۰  |      |
| <u>ژ</u> اه                               | راه                              | ١   | ٦١   |
| منباء                                     | مبناء                            | ٣   |      |
| ابرهيم                                    | ابراهم<br>و بني                  | 0   |      |
| ونبى                                      | و بني ٔ                          | ٥   |      |
| ابرهیم<br>ونیی<br>ابرهم<br>سموا<br>تسسمیة | ابراهيم 🗄                        | ٩   |      |
| اولوا                                     | اولو                             | 11  |      |
| ستموا                                     | سمعوا                            | 17  |      |
| تسمية                                     | تسميته                           | VA. |      |
| بهذا الاسم                                | بهذالاسم                         | ۱۸  |      |
| الانبياء                                  | بهذالاسم<br>الابنيان             | ۱۹  |      |
| <del>س</del>                              | ص                                | ۲   | ٦٢   |
| النقباء                                   | التقياع                          | 17  |      |
| وتقول                                     | ونقول                            | ۱۰  | ٦٣   |
| ياحبيبى                                   | باحبيبتى                         | 11  |      |
| ياحبيبى<br>الكيفوفية                      | الكيفوفة                         | ٦٨  |      |
| والمشيّة                                  | ياحبيبتى<br>الكيفونة<br>والمشيئة | اخر |      |

|                    | ٦              | ·:  |      | · • |
|--------------------|----------------|-----|------|-----|
| صحيح               | غلط            | سطر | صفحه |     |
| ولكن بثوجه الانسان | ولكنبالتوجدالى | 15  |      |     |
| الى الاضحية        | الاضحية        |     |      |     |
| النبي ص            | النبى          | 10  |      |     |
| للوصوف اذالموصوف   | للموصوف        | ١٥  |      |     |
| تعلق               | علق            | ١   | 14   |     |
| النباتية           | النبماتية      | ۲   |      |     |
|                    | تستولى         | ٣   |      |     |
|                    | ماكمل          | ٤   |      |     |
| و رفعت             | و رفعها        | ٤   |      |     |
| يظهر               | اظهر           | 0   |      |     |
| و تر کب            | تركب           | 0   |      |     |
| مرکوبته            |                | 19  |      |     |
| فاللاشيء           | فالاشئ         | آخر |      |     |
| •                  | الحسين         |     | 1.4  |     |
| النبىص             | النبى          |     |      |     |
| النبىص             | النبى          |     |      |     |
| كليات              | والظهوركليات   |     |      |     |
|                    | وان تظهر       | -   |      |     |
| ېشېته              | يشيئته         |     | 19   |     |
| ومشى بمشيقه        | -              |     |      |     |
| و تعالى            | وتعالىالله     | 1.  |      |     |

`

| صحيح ,        | غلط          | سطر | صفحه       |
|---------------|--------------|-----|------------|
| انموزج        | انموذج       | ١٣  |            |
| . ص           | ص            | 14  |            |
| يكون له       | تكون له      | ١٢  |            |
| اثرت          | اثرة         |     |            |
| وانية         | وانية        | آخر |            |
| وهي           | وحى          | ۷   | ۲.         |
| يرجع          | ارجع         | 17  |            |
| حقيقته اية    | حقيقة اية    | ٦   | 21         |
| يختلف         | تختلف        | ۱۰  |            |
| احياءا        | احيا         | ۲.  |            |
| ذووا          | ذوو          | ۲۱  |            |
| من خرج        | ەن خرې من    | اخر |            |
| لاذلول        | لاظليل       | 11  | 22         |
| نورالله تعالى | نورالله      | 18  |            |
| وهكذا         | ا وهکذاوهکذا |     | <b>۲</b> ۳ |
| اعضاؤ.        | اعضاوءه      | ۱۹  |            |
| الفاطمية ص    | الفاطمية     | 22  |            |
| لجرالاثقال    | لحملالأثقال  | ۲   | 45         |
| ناهضة بالحمل  |              | ۲   |            |
| فاطمة ع       | فاطمة        | ٨   |            |
| أوِت          | اوتَّټ       | ٣   |            |

|                                            | λ                       |      |          | -1 |
|--------------------------------------------|-------------------------|------|----------|----|
| صحبح                                       | غلط                     | سطر  | صفحه     |    |
| النبي <del>م</del><br>رسول الم <b>د</b> اذ | النبی<br>اللهاذ         | ١٤   |          |    |
|                                            | اللهاذ                  | ١    | 20       |    |
| قولهم                                      | اقولهم                  | ۷    |          |    |
| ياابت                                      | ياابته                  | 11   | 27       |    |
| لايبصر                                     | لاتبصر                  | 11   |          |    |
| ص                                          | ص                       | 14   |          |    |
| فناقة                                      | قناق <b>ة</b><br>يمشيته | ٦    | 44       |    |
| ېشيتە                                      | يشيته                   | ٩    |          |    |
| بالمشيته                                   | المشيئته                | ۱۰   |          |    |
| بالمشيته                                   | ا بالمشيئته             | ۱۰و٦ |          |    |
| الاول                                      | لاول                    | 13   |          |    |
| المشيّدة                                   | ۲وا۲المشيئة             | ۱۹و۰ |          |    |
| متشابهة                                    |                         |      | ۲۸       |    |
| مشيّة الله                                 | منشابهة<br>مثئيةالله    | 11   |          |    |
| منالمشيَّة                                 | منالمشيئة               | 10   |          |    |
| کان ماءا                                   | کان ماء                 | ١٦   |          |    |
| بقتضى                                      | ای بقنضی                | ١٧   |          |    |
| ماء                                        | Fla                     | 19   | an<br>St |    |
| الهيبة                                     | الهيته                  | ١    | 49       |    |
| بمشيته                                     | ېشىئتە                  | ١    |          |    |
| بالطبع                                     | بالطع                   | ٨    |          |    |

•

| And the statement of the statement | · ·            |        |      |
|------------------------------------|----------------|--------|------|
| صحيح                               | غلط            | سطر    | صفحه |
| المالا                             | <b>.</b>       | 17     | ۲٩   |
| المشيّة                            | المشيئة        | ۴ او ۲ |      |
| بالسماءوالاسماء                    | السماءوالاسماء | ۱۷ با  |      |
| يصير                               | يصبر           | ١٤     | ۳.   |
| فلاينحصر                           | فلاتنحص        | ٦      | ۳۱   |
| اوکتان                             | اوكستان        | 17     |      |
| الشي                               | الشيء          | 17     | ۳۳   |
| يدفعها                             | تدفعه          | ۲.     |      |
| عمل                                | عملت           | 22     | 44   |
| الامعاء                            | الامعاة        | 1      | ٣٤   |
| و يضبطاهما                         | و يضبطاهما     | ۲      |      |
| اعضاءا                             | اعضاة          | 17     |      |
| خاصة                               | خاصته          | 17     |      |
| والاحرى                            | والاخرى        | ١٨     |      |
| منالمشية                           | منالمشيئة      | ٩      | ۳٥   |
| ال عليه السلام ان                  |                | ٩      |      |
| مشيّة الله                         | مشيئةالله      | ٩      |      |
| الوجهالباقى                        | وجه الباقى     | 17     |      |
| الاذفر                             | الازفر         | 18     |      |
|                                    | لامسكالدينوى   |        |      |
| وجەمناسبةاخرى                      | ووجهآخر و      | ۱۰     | ۳٦   |

. . . . . . . . .

ļ

|     |               | 1.               |      |      | ,                                              |
|-----|---------------|------------------|------|------|------------------------------------------------|
|     | صحيح          | غلط              | سطر  | صفحه | Ξ                                              |
|     | والذوق        | مناسبة والذوق    | 11   | 47   | <ol> <li>موادش ع راء است نه مصراعین</li> </ol> |
|     | فيعالم النفس  | فىالعالمالنفس    | ۱٦   |      | 1 2                                            |
|     | <u>م</u>      | ۲ أص             | ۱۹و۱ |      | 1                                              |
|     | البناء        | ۲ ص<br>النباء    | 17   | ۳۷   | •••                                            |
|     | . النبي       | النبيى           | ٩    | ۳۸.  | 1.3                                            |
|     | و يستلزم      | و يستلزمه        | ۲    | ۳۹   | l Jai                                          |
|     | ) زاید است    | کله شعر (۱       | 12   | ٤٠   |                                                |
|     | ) زابد است    | کله شعر (۳       | اخر  |      | (۲) مرادش ع دالم است نه بیتین                  |
|     | المسلمين      | المسلمين         | 14   | ٤١   |                                                |
|     | الاسم         | المسلمين<br>لاسم | 12   | ٤٢   | 1/1,                                           |
|     | شاون          | شوون             | ٨    | ٤٣   | 3                                              |
|     | ص و           | ، ص و            | 11   |      |                                                |
|     | على ٢         | على ص            | 11   |      | 1 1                                            |
|     | وسيحي         | وسيح             | 12   |      | 13.                                            |
|     | وهومشكل       | ومشكل            | 17   |      |                                                |
|     | ص             | ص                | 21   |      |                                                |
|     | هبأءا         | هباته            | ٦    | ٤٤   |                                                |
|     | اواغطى        | او اعطى          | 18   |      |                                                |
| N.  | ومملكة        | ومملكته          | 19   |      |                                                |
| الى | مادمعليهالسلا | معادمالی م       | ٥    | ٤٥   |                                                |
|     | لم يبغ        | لم ينغ           | ٩    |      |                                                |

-

|                             | 11                   |     |      |
|-----------------------------|----------------------|-----|------|
| <i>مح</i> ي<br>ح            | غلط                  | سطر | صفحه |
| فجهته                       | فجهة                 | 13  | 20   |
| والمشية                     | والمشيئة             | ٣   | ٤٦   |
| والمشية<br>والمشية<br>ومقام | مقام                 | 0   |      |
| هذا المقام                  | هذالمقام             | Y   |      |
| مشية                        | مشيئة                | ١.  |      |
| الملك                       | المسلك               | 14  |      |
| فياخبار                     | فىالاخبار            | ٤   | ٤٧   |
| اثناعشر                     | اثنىعشر              | ١٥  |      |
| الاثنان                     | الائنان              | ۲.  |      |
| صر                          | ص                    | ۲۰  | ٤٩   |
| ناحيته                      | ناحية                | 44  |      |
| ص<br>قویا                   | ص<br>قو.آ            | 10  | ٥.   |
| قويا                        |                      |     |      |
| الملك من الملكّ             | الملكمنالملك         | 22  |      |
| همعباد                      | عباد                 | 1   | 0 1  |
| حالهم<br>وكذلك              | حالاتهم              | 41  |      |
| <br>وكذلك                   | كذلك                 | 17  | ٥٢   |
| بېش <b>يە</b>               | كذلك<br>بمشئية       | ۱۸  |      |
| والماء                      | والماء               | 19  | ٥٣   |
| <u>م</u> یسه                | مشلية                | ١   | ٥٤   |
| مشيّة<br>ص                  | والماء<br>مشئية<br>ص | ۲   |      |

-

|   | - |
|---|---|
| ۱ | ۲ |

| محيم                           | غلط                   | سطر | صفحه | -                    |
|--------------------------------|-----------------------|-----|------|----------------------|
| و يستمدّون                     | و يشهدو ن             | 41  | ٥٤   |                      |
| <b>5</b> 1.0                   | فضلاً<br>ابراهیم<br>ص | اخر |      | الحب كرمنيا بالمرمان |
| فضلا<br>ابرهیم '<br>ص<br>مدبحة | ابراهيم               | ١٦  | ٥٧   |                      |
| <u>ص</u>                       | ص                     | ١٧  |      | 14                   |
| مدبجة                          | مذيحة                 | 19  |      |                      |
| مفضض كذا                       | مفضض                  | 41  |      |                      |
| ص<br>و بکون                    | _ص                    | ۲   | ٥X   |                      |
|                                | ويكون                 | Y   |      |                      |
| المامور به                     | المامور يه            | ٨   |      |                      |
| ولكن                           | ولكمن                 | ١٨  |      |                      |
| ان يقال                        | انىق                  | ١٨  |      |                      |
| کنفع<br>ص                      | کنقع<br>ص             | اخر |      |                      |
| ص                              | ص                     | ١   | ٥٩   |                      |
| والنبربمعني )                  | (و النير بمعنى        | ٣   |      |                      |
| الهمزاىلا <sup>تى</sup> مز )   | (الهزاىلاتهز          | ·   |      |                      |
| الإنسان                        | انسان                 | ٨   |      |                      |
| يكن                            | يكين                  | 14  |      |                      |
| لباحِبْ نوشته شود              | * حاشيه بجهة وا-      | ۲   | ٦٠   |                      |
| بقدر                           | يقدر                  | ۲   |      |                      |
| لابكون                         | لابكون                | ٦   |      |                      |
| والمشيّة                       | والمشيئة              | Ŷ   |      |                      |

| <b></b> |                                                        | 14                                                          |     |      |
|---------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----|------|
|         | صحبير                                                  | غلط                                                         | سطر | صفحه |
|         | فيصبر                                                  | فيصبر                                                       | ٨   | ٦٠   |
|         | الملائكة                                               | الملائكة                                                    | 11  |      |
|         | فی منامه                                               | في متامه                                                    | ۱۸  |      |
|         | ابرهيم<br>قبل<br>ژاه                                   | أبراهيم                                                     | 18  |      |
|         | قبل                                                    | قيل                                                         | ۲۰  |      |
|         | ژاه                                                    | راه                                                         | ١   | ٦١   |
|         | 1.                                                     | مبناء                                                       | ٣   |      |
|         | مباء<br>ابرهيم<br>ونبى<br>ابرهم<br>ستموا<br>بهذا الاسم | مبناء<br>ابراهم<br>ويني                                     | 0   |      |
|         | ونبى                                                   | ويني ٰ                                                      | ٥   |      |
|         | ِّ <b>ابرهم</b>                                        | ويبي<br>ابراهيم<br>سمعوا<br>تسميته<br>بهذالاسم<br>الابنيا٠٠ | ٩   |      |
|         | اولوا                                                  | اولو                                                        | 11  |      |
|         | ستموا                                                  | سمعوا                                                       | 17  |      |
|         | تسمية                                                  | تسميته                                                      | 14  |      |
|         | بهذا الاسم                                             | بهذالاسم                                                    | 18  |      |
|         | الانبياء .                                             | الابنيا                                                     | 14  |      |
|         | T                                                      | ص                                                           | Y   | ٦٢   |
|         | النقباء                                                | التقباع                                                     | 17  |      |
|         | وتقول                                                  | ونقول                                                       | ۱۰  | ٦٣   |
|         | ياحبيبى<br>الكيفوفية<br>والمشيّة                       | ياحبيبتى                                                    | 11  |      |
|         | الكيفوفية                                              | الكيفوفة                                                    | 18  |      |
|         | والمشية                                                | ونقول<br>ياحبيبتى<br>الكيفونة<br>والمشيئة                   | اخر |      |

|                                | 18                 |          |      |
|--------------------------------|--------------------|----------|------|
| محي                            | غلط                | سطر      | صفحه |
| البدا                          | البداء             |          | 76   |
| امبرالمؤمنين                   | اميرالمومنين أ     | ۲۸       |      |
| النساء                         | النساء             | 14       |      |
| ص                              | ص                  | ۲.       |      |
| المشية                         | المشيئة            | **       |      |
| ·UI                            | ۳Ĩ                 | اخر٢موضع | -    |
| 67                             | ص                  | ~        | ٦٥   |
| مشية                           | ص<br>ومشيئة        | ١٠       |      |
| ومشيته                         | ومشيئة             | ۱۳و۱۸    |      |
| صې<br>مشية<br>ومشيته<br>المشية | المشئية            | ۲۰       |      |
| تسير                           | يسير               | 44       |      |
| لايرى                          | لايزى              | ٩        | 77   |
| مجالسه                         | مجاله              | ۲۰       |      |
| و ورد                          | ورد                | ١        | ٦٧   |
| وتضج                           | <b>و</b> تضبح<br>ص | ٣        |      |
| ص                              | ص                  | ٩و١١     |      |
| والصبر                         | والضير             | 19       |      |
| ماء                            | ماع                | ۲۱       |      |
| ففاطمةعليهاالسلام              | اطمةعليهالسلام     | ۹ ففا    | ٦٨   |
| m                              | ص                  | ۱۰       |      |
| ابتداته                        | ابتدائه            | 77       |      |

2

.

| ،<br>           | 10         |      | ,    |
|-----------------|------------|------|------|
| محبح            | غلط        | مىطر | صفحه |
| قال سلى مطلقا   | قال مطلقا  | ۲    | ٦٩   |
| الاشياء         | الاشياء    | 0    |      |
| بقدر            | بقدر       | ٨    |      |
| سار             | ماز        | ٨    |      |
| شی              | شي۴        | ٩    |      |
| جار             | جاز        | ٩    |      |
| بسبب            | بسبيب      | ۱.   |      |
| طاعاته          | طاعته      | ۱۷   |      |
| سيعجز يهم       | سيجريهم    | 11   |      |
| ججبتها          | حجيتها     | اخر  |      |
| هۇلاء           | هولاء      | ٤    | ٧٠   |
| البته           | البة       | ۷    |      |
| احدبهم          | احديهم     | Y    |      |
| يكلهم           | يكلم       | ٨    |      |
| عليهم السلام    | عليهالسلام |      |      |
| ألبته           | البة       | 41   |      |
| موئتما          | موتما      | 14   | ۲۲   |
| اء              | ٢          | ٣    | ٧٣   |
| ص               | ص          | 12   |      |
| اغرك            | اعزك       | 21   |      |
| ناقلی (سفلہ) خل | ناقلى      | 71   |      |

Digitized by Google

|                                          | 17                 |       |      |  |
|------------------------------------------|--------------------|-------|------|--|
| معيم                                     | غلط                | سطر   | صفحه |  |
| انت                                      | انتم               | ١     | ٧٤   |  |
| تقراون                                   | انتم<br>تقرو       | · £   |      |  |
| . هذه                                    | ان هذه             | ٥     |      |  |
| انەعمل                                   | ايةعمل             | ٦     |      |  |
| ابرهيم                                   | أبراهيم            | 12    |      |  |
| خالفهم<br>وٰالُها                        | خالقهم             | . 17  |      |  |
|                                          | والها              | ١٨    |      |  |
| الهم                                     | الهم               | 14    |      |  |
| السيد                                    | سيد                | ٦     | Y٥   |  |
| المتبادر                                 | المبادر            | ٩     |      |  |
|                                          | باالاثنى           |       |      |  |
| ھۇلا                                     | هولاء              |       |      |  |
| وامنواالثاني                             |                    |       | Y7   |  |
| en e | ص                  | ٩     |      |  |
| المشايعة                                 | المشايعته          |       |      |  |
|                                          | وذواجرنا           |       |      |  |
|                                          | يدعواك             |       |      |  |
| شيعنكم                                   |                    |       |      |  |
|                                          | دعواك <sup>:</sup> |       |      |  |
| فقالع                                    | -                  | ۲۰    |      |  |
| ابرهيم                                   | ابراهيم            | ۲۰و۲۱ |      |  |

,

|                          | 14           |      |      |
|--------------------------|--------------|------|------|
| <i>محبع</i>              | غلط          | سطر  | صفحه |
| · بقواك                  | يقواك        | اخر  | ۲٦   |
| يسؤوهممايسؤنا            | يسؤهممايسونا | 0    | YY   |
| البته                    | ألية         | ٨    |      |
| سیم <sup>و</sup><br>بنجی | مسيعجى       | 10   |      |
| - m                      | ص            | 17   |      |
| الواقعية                 | الواقعيته    | 17   | Y۸   |
| -y-                      | ص            | 10   |      |
| بصدد                     | يصدر         | ۱۰   | ۲۹   |
| وعصمة                    | وعصمته       | 77   |      |
| غيبية                    | غيبيته       | ٣    | ٨٠   |
| وضوءظاهر                 | وضوظاهر      | ٣    |      |
| فالاشعة                  | قللاشعة      | ٦    |      |
| الخصي                    | الخصيى       | 14   |      |
| - m                      | ص            | ١٦   |      |
| تم شرح                   | U I          | ١٧   |      |
| نبتدئ                    | - •          | . 18 |      |
| رحمه                     | رحمة         | 41   |      |
| عن سليمان                | منسليمان     | 41   |      |
| حفاة                     | حقاة         | 0    | ۸۱   |
| خرج (کذا )               | خرج          | ٦    |      |
| من قبره                  | كذامنقبره    | Y    | -    |
|                          |              |      |      |

|                               | 14         |        |      |   |
|-------------------------------|------------|--------|------|---|
| محير                          | غلط        | سطر    | صفحه |   |
| مۇمتا                         | ضع مومنا   | ٨سەمو  | ۸۱   |   |
| بنييه                         | بنية       | ٩      |      |   |
| جماعات مختلفة                 | جماعات     | 11     |      |   |
| تبلى                          | يتلى       | 22     |      |   |
| مالية                         | ياابته     | اخر    |      |   |
|                               | الاخر      |        | 77   |   |
| الاخرة                        |            |        |      |   |
| والارضارض <sup>تعلي</sup> مية | لابدانهكذا | 1 19   |      |   |
| والابدان هكذا                 |            |        |      |   |
| ص                             | ص<br>يكفنه | ١٦     | ۸۳   |   |
| بكفنه                         |            |        |      |   |
| ابرهيم                        | ابراهيم    | · 7    | ٨٤   | ł |
| صلى الله عليه واله            | ص          | ١٣     |      |   |
| صر                            | ص          |        |      |   |
| الذى                          | لذى        |        | ٨œ   |   |
|                               | ابراهيم    | ا او ۱ |      |   |
| ابرهيم                        | و٢٠ابراهيم |        |      |   |
| وابرهيم                       | ر ابراهیم  |        |      |   |
| قولەص                         | قوله ص     |        |      |   |
| فلايتيقن                      | فلا يتقين  |        | ٨٦   |   |
| ابرهيم                        | ابراهيم    | ٨      |      |   |

| •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 19               |     |      |
|----------------------------------------|------------------|-----|------|
| محيح                                   | غلط              | سطر | صفحه |
|                                        | ص                | 1.  | ۸٦   |
| صم<br>حرمته                            | حرمة             |     |      |
|                                        | -                |     |      |
| ص                                      | يموضع ص          |     |      |
| بعد                                    | يعد              |     |      |
| الوجه                                  | الوجة            | 41  |      |
| تقف                                    | تفف              | ٥   | ٨Y   |
| الارواح                                | الاراح           | Y   |      |
| وحدة -                                 | وحده             | ١٦  |      |
| متمماته                                | متممامة          | ١٢  |      |
| الحكيم                                 | الحسكم           | 21  |      |
| عرضته                                  | عرضة             | ۲   | ٨٨   |
| صعبة                                   | صعبته            | ٨   |      |
| واحد                                   | واحه             | ١٧  |      |
| ولاتتطهر                               | ولاننطهر         | ۱۸  |      |
| الماخوذة فيالشعرماخوذة                 | الماخوذةللشعر ية | ۱۹  |      |
| للشعر ية                               |                  |     |      |
| بنفخ                                   | ينفز             | ٣   | ٨٩   |
| بالتدابير                              |                  | 0   |      |
| النفختين                               | التمحتين         | ٨   |      |
| فيضرب                                  | فضرب             | 11  |      |
| وتحيط                                  | ويحتط            | 71  |      |

Digitized by Google

|                    | ۲.           |     | ~    |
|--------------------|--------------|-----|------|
| صحيح               | غلط          | سطر | صفحه |
| السلام             | وسلم         | ١   | ٩٠   |
| تضرب               | فضرب         | ٥   |      |
| السلام             | وسل          | 0   |      |
| وفاعل              | وقاعل        | ٥   |      |
| المسوغ             | المنسوع      | 11  |      |
| الساء              | <u>ت</u> لسا | اخر |      |
| السلام             | وسلم         | اخر |      |
| والمعانى           | والمعالى     | ۲   | ۹١   |
| انشاء              | ان شاء       | ٣   |      |
| صلىاللهعليهواله    | صلى الله     | ٣   |      |
| عميق               | عميق         | 11  |      |
| مۇنثە              | مؤنثة        | 17  |      |
| • طمنة             | مطئنة        | 18  |      |
| فزع                | قرغ          | ١٣  |      |
| فمعلوم             | فمعلوم       | 12  |      |
| كلمايستره          | كلمايتره     | 10  |      |
| انفه               | انفقة        | ١٦  |      |
| لاستحياء           | لاستحياء     | ١٦  |      |
| منالامكان          | من للامكان   | ١٩  |      |
| صلى الله عليه واله | صلى الله     | 22  |      |
| تاخر               | تاحر         | ٤   | ٩٢   |

.

| محج         | غلط          | سطر | صفحه |
|-------------|--------------|-----|------|
| الستر       | الشر         | 0   | ٩٢   |
| عفاالله     | عقا الله     | Y   |      |
| نبيه        | بنيه         | ١٤  |      |
| عرفت        | عرفث         | ١٦  |      |
| واللاحق     | والاحق       | ١٨  |      |
| وماغبر      | وماغير       | 19  |      |
| ايضا        | ايض          | 21  |      |
| <b>م</b> ر  | ص            | ۲و۳ | ٩٣   |
| لال         | لأُل         | ۱۳  |      |
| فيەقولە ص   | قيەقولە ص    | ١٧  |      |
| فالفاء      | فالقاء       | ۲۰  |      |
| ر وفائيل    | ر وقائيل     | اخر |      |
| التواريخ    | الترار يخ    | ٣   | ٩٤   |
| TO          | ص            | ٥   |      |
| بالزاء      | بالراء       | ٦   |      |
| ملك         | تلك          | ٦   |      |
| و الفاء     | الفاء        | ٨   |      |
| الاختلاف    | الأختلاف     | 11  |      |
| نوق         | فوق          | 17  |      |
| سايرالعلماء | سائر العلماء | ١٥  |      |
| لاتشبه      | لأ تشبه      | ١٢  |      |

|                      | ۲۳            |        |      |
|----------------------|---------------|--------|------|
| <i>محب</i> ے<br>محبے | غلط           | . سطو  | صفحه |
| غرضية واسماؤها       | ضيته واسمائها | ۱۸ عر  | ٩٤   |
| عرضية                | عرضيته        |        |      |
| وهيئاتها             | وهياتها       | ۱۹و۱۹  |      |
| صرح                  | صرح           | اخر    |      |
| نضربها               | فضر بها       | ١      | ٩٥   |
| قاسوا                | فآسوا         | ۲      |      |
| ضرورتنا              | ضروتنا        | ٤      |      |
| و تبيد               | و يتيد        | ٦      |      |
| ان الاشخاص           | الاشخاص       | Ŷ      |      |
| منامثال              | امثال         | ١٢     |      |
| الجماع               | الحماع        | ۱۳وه ۱ |      |
| ائمتنا               | ائمثا         | ۲      | ٩٦   |
| 156                  | elo           | ٩      |      |
| ومرة                 | ومرت          | 11     |      |
| ولايعرفه             | ولايعرف       | ۱۳     |      |
| عبروا                | عبرو          | ۱٦     |      |
| وبجكمته              | ويحكمته       | ŧY     |      |
| التمثيل              | التمئيل       | 14     |      |
| ياتيك                | بايتك         | 19     |      |
| ايضا                 | ايض           | 41     |      |
| المأضى               | الماضيى       | 22     |      |

. <del>-</del>

| - |   |   |
|---|---|---|
| ١ | " | ۲ |

| صحبي .             | غلط                       | سطر   | صفحه |
|--------------------|---------------------------|-------|------|
| القوى              | نحته القر                 | اخردم | ٩٦   |
| والنجباء           | والنجباء                  | ٣     | ٩٧   |
| تسل                | تصلم                      | ٠ ٨   |      |
| جبرائيل            | جبرائيل                   | 1.    |      |
| اقعده عنالعمل      | افعدهعن <sup>الع</sup> مل | 14    |      |
| الحجر              | الححو                     | ١٨    |      |
| صلى الله عليه واله | صلىالله                   | ٣     | ٩٨   |
| الر بو بېة         | الر بو بېتە               | ٣     |      |
| ۴                  | ص                         | ٣     |      |
| ووصية              | ووصيته                    | ٤     |      |
| كساء               | کساء                      | ٨     |      |
| مضى                | مضيى                      | 14    |      |
| خير                | خبر                       | 17    |      |
| لواء               | لواء                      | ١٦    |      |
| مختلفين            | مختلفن                    | ١٨    |      |
| متعددةالبته        | متعمددة البة              | ۱۹    |      |
| ييد                | ید                        | ۱۹    |      |
| شيعتهم             | شبعتهم                    | ۲۰    |      |
| Je Je              | ص                         | 22    |      |
| صلىالله عليه واله  | صلى الل <b>له</b>         | ٦     | ٩٩   |
| غيرنار             | غيرنا                     |       |      |

|                          | ٢٤             |       |        |   |
|--------------------------|----------------|-------|--------|---|
| محيم                     | غلط            | سطر   | . صفحه |   |
| اسرعت                    | اشرعت          | ١٢    | ٩٩     |   |
| للنساء                   | للنسام         | 10    |        |   |
| واسعات                   | درسطات         | ١٨    |        |   |
| صلى الله عليه واله       | صلىالله        | ۱۹و۲۰ |        |   |
|                          | عليهم السلام   | ۲.    |        |   |
| الرضاع                   | الرضاء         |       |        |   |
| الجنة                    | الجته          | اخر   |        | I |
|                          | امرحمل         |       | ۱۰۰    |   |
|                          | الأ َيمان عيان | ٣     |        |   |
| کانت                     | كانث           | ١٩    |        |   |
| بالبخور                  | بالنجور        | ۲۱    |        |   |
| الحسنة                   | الحسنتة        | -     |        |   |
| يكتمون                   | يكنمون         | ٣     | 1 • 1  |   |
| بقدر                     | يقدر           | 11    |        |   |
| ص                        | . ص            | ١٢    |        |   |
| بحسب                     | بحسيب          |       | 1.4    |   |
| الفاطمية تشتاق           | الفاطمية تثتاق | 0     |        |   |
| و بايديهن                |                |       |        |   |
| سخطالله                  | سخة الله       | 18    |        |   |
| السلام                   | السلاف         | ١٩    |        |   |
| النبى صلى الله عليه واله | النبىص         | 21    |        |   |

.

|           | 46        |     |     |
|-----------|-----------|-----|-----|
| محي       | غلط       | سطر | مغه |
| الاخضر    | الاخضر    | ١٠  | 1.4 |
| مثل       | من مثل    | ۱.  |     |
| لقيتك     | لقينك     | 11  |     |
| اول       | آول       | 14  |     |
| الأكاليل  | الاقاليل  | ١٦  |     |
| اليمن     | اليمين    | اخر |     |
| فبعد      | فبد       | ٣   | 1.2 |
| العوالم   | - العولم  | ٤   |     |
| ص         | ص         | ۷   |     |
| الحور     | الخور     | ٩   |     |
| انشاءالله | انش       | 10  |     |
| العناصر   | العناصىر  | ١Y  |     |
| الحيوة    | الحيوات   | ١٨  |     |
| ادوم      | ادو       | 0   | 1.0 |
| و بقاء    | و بقاء    | ٦   |     |
| حى        | حيى       | ٩   |     |
| ان يحيى   | ان یچی    | 14  |     |
| خصوصية    | خصوصيته   | ٤   | 1.7 |
| السبوحية  | السبوحيته | 11  |     |
| للله      | الله      | ۱٩  |     |
| انه       | اته       | ٨   | ١٠٢ |

40

|                    | ۲٦                |        |      | ] |
|--------------------|-------------------|--------|------|---|
| محيم               | غلط               | سطر    | صفحد |   |
| فتتبق              | فتبق              | 41     | ۱۰۸  |   |
| زمن                | ذمن               | ۲      | 1.9  |   |
| ابرهیم<br>. نذکرها | ابراهیم<br>تذکرها | ٣      |      |   |
| . نذكرها           | تذكرها            | ٦      |      |   |
| لم يرد             | لم يرو            | ٦      |      |   |
| F                  | ص                 | 17     |      |   |
| واذكانجميعالخلق    | ذاكانجمعالخلايق   | ۱٦ واد |      |   |
| بالنسبة            | بالنسبته          | 17     | 11.  |   |
| 5                  | كبها              | ١٦     |      |   |
| بالنسبة            | بالنسيته          | ٦      | 111  |   |
| اع                 | عليهالسلام        | ۱۳     |      |   |
| اميرالمومنين       | اميرالمومين       | 19     | ·    |   |
| وعلى اله           | واله              | اول    | 117  |   |
| م                  | ص                 | ٨      |      |   |
| الانبياء           | الانبياء          | ٩      |      |   |
| علىالفرشى          | على الفرش         | 17     |      |   |
| تعملون             | تعملون            | 10     | ,    |   |
| عملك               | عملك              |        |      |   |
| عناصر              | عناصبر            |        |      |   |
| الاشياء            | الااشياء          | 41     |      |   |
| في الانبياء        | في الانبياء       | 77     |      |   |

•

|                    | 7Y              |      |      |
|--------------------|-----------------|------|------|
| صحيح               | غلط             | سطر  | صفحه |
| ثم الانبياء        | ثم الانبياء     | اخر  | 117  |
| الامومةالظاهرة فان | الامومة فان     | ١٦   | 117  |
| ع                  | ص               | ۲    | 112  |
| بالمنبر            | بالمنير         |      |      |
| ان مراقی           | مراقى           | ١٤   |      |
| سبعاة              | afler           | ١٥   |      |
| بالصلوة            | بالصلواة        | ۲۰   | 110  |
| و حسين             | ودحسين          | ٣و٤  | 117  |
| المثال             | المشال          | 17   |      |
| الجميع             | الجميل          | 17   |      |
| احد من             | احد ومن         |      |      |
| وزيادة             | زيادة           | 41   |      |
| ويكتم              | ويكئم           | 41   |      |
| او تر یه           | اوترايه         | ۲    | 111  |
| صريعاً             | صريعاً          | ٣    |      |
| محبنطا             | محنطاً          | ٦    |      |
| تعالى              | ا تعاليي        | ۲۰۱۰ |      |
| لاياسف             | ياسف            | ١٨   |      |
| لى                 | <b>U</b>        | ۲۰   |      |
| والضجر             | والضنجر         | ١    | 11A  |
| اختار ص            | فتارعليه السلام | -l Y |      |

-

`

| - |   |
|---|---|
| Y | Λ |
|   |   |

صفحه غلط سطر صحيح ۹ انه علیهالسلام انه صړ 118 ۲۰ عليه السلام عليهم السلام ۱۱۹ اول و دوم<sup>ص</sup>فحه یسری یسرورهم بسرورهم ٧و٨ برزقهالاعبن بزرقةالاعين ۹و۱۰ حاربو حاربوا كضرب ا ا دوموضع کضرب \_ فتبنى فتبتنى 10 ١٧ اندارالى اخرلمى انالدارالاخرةلمى بالنسبة اخر بالنسبته الحيوة الحيواة ۳. فلاير يدون فلايرون ٦ کانو کانوا ٩ نقلة نقله ۱. في المعنى في هذالمعنى 17 صرخة صرخة ... 77 فاصرخ فاصرخ 24 ۱۲۱ اول سودت اسودت لا اوجبب اوجبت έ. . ھۇلاء هولاء ١٠ 177 .ضرب 11 ، ضرب قتله قتلة 17

Digitized by Google

| محي           | غلط                 | سطر | صفحه |
|---------------|---------------------|-----|------|
|               |                     |     |      |
| حضر<br>ورموا  | حضر<br>و و ر موا    | 17  | 177  |
| وريمو.<br>رضي | و و ر مو:<br>رضمی   | ١٨  |      |
| و يدل         | ر <i>ىسى</i><br>يدل | 19  |      |
| اواعا نہم     | وعانهم<br>اوعانهم   | ۲   | 174  |
| النية         | النيته              | ٤   |      |
| ولايضره       | ولايضر ه            | 14  |      |
| الناسي        | الناس               | 18  |      |
| ان النبوة إ   | ان للنبوة           | اخر |      |
| ان تکون       | ان يکون             | اخر | . •  |
| الواقعية      | الواقعيته           | ٤   | 172  |
| رخى           | رضى                 | 17  |      |
| هۇلاء         | هولاء               | 41  |      |
| صرف           | صرف .               | ١٦  | 170  |
| ازرق          | ارزق                | اخر |      |
| عنالتجسس      | عن التجس            | 10  |      |
| الحلكوك       | الحكوك              | 19  |      |
| الشقاء        | الشقاء              | 0   | 171  |
| فی قولہ ص     | فىقوله عليه السلم   |     |      |
| اشارةلطيفة    | اشار الطيف <b>ه</b> | ۲و۸ |      |
| ھۇلاء         | هولا '              | 17  |      |

-

,

•

|                    | ٣.            |      |      |
|--------------------|---------------|------|------|
| محيح               | غلط           | سطر  | صفحه |
| السوء              | الثو          | 17   | 174  |
| هۇلاء              | ۲ هولاً       | ٥١٥٠ |      |
| ونسجوا             | ونسبحوا       | 47   |      |
| وزعموا             | وزعموا        | أخر  |      |
| تنبى               | تبىنى         | اول  | 177  |
| وعملوا             | وعملوا        | ٥    |      |
| حج                 | لتحجيج        | γ    |      |
| حج<br>ولايچترا احد | ولايجترا احمد | ٨.   |      |
| فاطمه              | فاطمه         | ٩    |      |
| يكفيه              | يكفيه         | 12   |      |
| الملك              | المك          | ۲۰   |      |
| ھۇلام              | هولاء         | 22   |      |
| ضرر                | ضرر           | اخر  |      |
| فاطمة مرة          | فاطمة مره     | 17   | 179  |
| عليهم              | عليهما        | 10   |      |
| ومنشآء             | ومنشاء        | 0    | 171  |
| المعصية            | المعصيته      | ١٦   |      |
| سبحوا              | سبحوا         | •    | 188  |
| طينة ال            | طينته ال      |      | 145  |
| المنتنة            | النتنة        | ۲۰   |      |
| و يغلب             | او يغلب       | ٦    | 140  |

.

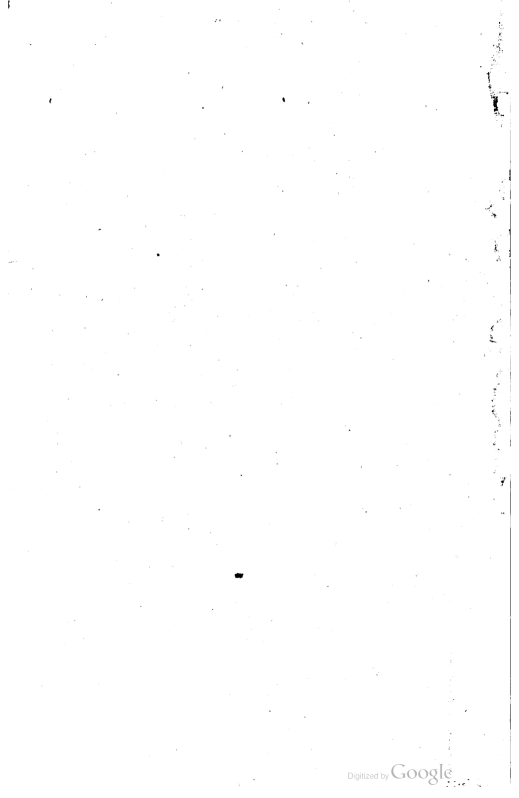
.

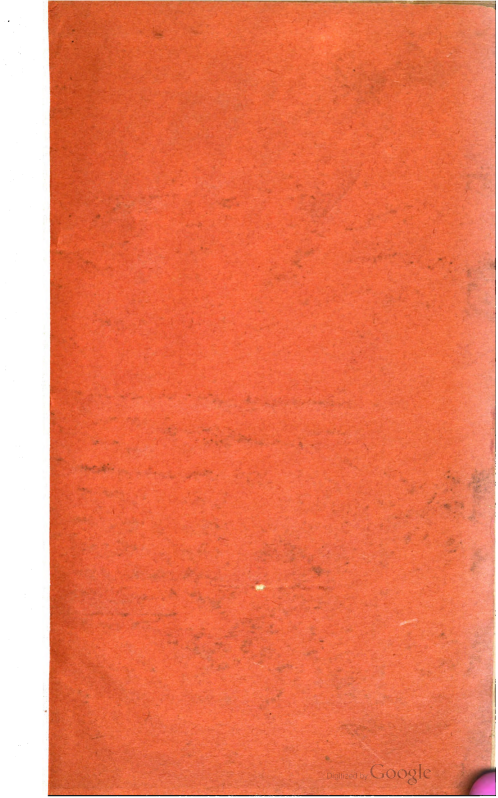
,

,

|             | P1            |     |      |
|-------------|---------------|-----|------|
| محج         | غلط           | سطر | صفحه |
| المنوا      | امنو          | λ   | 187  |
| احدا        | احد           | ۲۰  |      |
| الأرض       | للارض         | 77  | 177  |
| وسماء       | وسماء         | ۷و۸ | 144  |
| وكثف ا      | وكشف          | 10  |      |
| عين         | عين           | اخر | 189  |
| احدابعدك    | احد بعدك      | ٩   | ١٤٠  |
| قصيرة       | قصبر ة        | 17  |      |
| ا بوا       | ابوا          | اخر |      |
| مر          | مرت           | ٩   | 121  |
| البته       | البة          | ١٧  |      |
| مابشاؤن     | مايشاون       | 41  | -    |
| بالموايد    | بالموابد      | Ŷ   | 128  |
| ناضرة       | ناضىرة        | 4.  |      |
| سنخ         | نىپخ<br>تايىد | ١٧  |      |
| تاييد       | تاييد         | ١٨  |      |
| َ يدركه     | يدرك          | ٨   | 120  |
| اولوا       | اولو          | ١٨  | ١٤٦  |
| 4           | علمهم السلام  | ۲   | ١٤٢  |
| er 10       | ص             | ۳وه |      |
| رسول الله ص | رسول الله     | ۷   |      |

٣٢ صغحه غلط صحيع Y ١٤٨ ص ص الصفراء الصغراء 13 129 لرجل اول لزحل 10. العقلاء العقلاء ٥ 101 ص . Y صہ الماضبى الماضي 11 دعاء دعا اخر ۱۰ باالنبی بالنبي 107 بسعىواهتمام جناب نتيحة النجار اقاميزا احمدصاحب بن حناب مستطام عمدة الاشراف فخرالحاج حاحي محمدحسن صاحب تاجر كاشاني ابن مرحمت بناه حاجي محمدعلى ابن مرحمت بناه حاجي عبدالباقي طاب الله ثراهادرمطبع ناصري سمت اتمام يزيرفت في محرم الحرام سنه ١٣١٣ ه مخفى نماناد که این چهارکتاب مستطاب در نهایت امتیاز در بندرمعموره بمبئی بطبع رسید. در قیصر به دارالامان کرمان دردکان کتابفروشی شراکت لميخيه موجوداست هركس بخواهد طلب نمايد كتاب شرح حالات شيخ احد انجد الشيخ احمد الاحسائي اعلى الله مقامه كتاب شرح حالات العالم الرباني مولانا حاجي محمد كريم خان كرماني اعلى الله درجته كتاب مسئله غامضه لوح محفوظ تفسير وتاو بلكلمه انشاء الله كتاب مستطاب هداية المسترشد راداعلى هديته الممله





## Library of



## Princeton University.

5000

